Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 61 (2007)

Heft: 2: Japanische Schriftstellerinnen 1890-2006

Artikel: Yamada Eimi : Neue Rdume, neue Geschlechterbeziehungen?
Autor: Hein, Ina

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147748

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147748
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

YAMADA EIMI
Neue Rdume, neue Geschlechterbeziehungen?

Ina Hein, Heinrich-Heine-Universitit Diisseldorf

Abstract

In her fictional works, Yamada Eimi creates literary spaces in which her characters seem

to be

almost completely detached from Japan and its social institutions. Thus, the char-

acters’ environment, their behavior, attitudes and language are quasi “de-Japanized”.
This helps the author to break with conventional ideas about gender relations in her

texts.

YAMADA Eimi [1/ 7k FE (*1959)

Yamada Eimi wurde am 8.2.1959 als Yamada Futaba in Toky6 geboren. 1977 nimmt sie das
Studium der japanischen Literatur an der Meiji Daigaku auf, verlidsst die Universitdt aber
wieder, nachdem sie erste Erfolge als Manga-Autorin verbuchen kann.

1985 erfolgt der literarische Durchbruch mit Bedtime Eyes, fiir das Yamada den Bungei
Shinjin-shé und eine Nominierung fiir den Akutagawa-shé erhilt. 1986 wird Jeshi no sebo-
ne (“Jesse’s Spine”) fiir den Akutagawa-shé nominiert; ebenso Chéché no tensoku (*Die
gebundenen FiiBBe des Schmetterlings”; YAMADA 1987a), das mit dem “Grofien japanischen
Kulturpreis fir Frauenliteratur” (Nihon bungei taishé joryl( bungaku-shd) ausgezeichnet
wird. Fiir Soul Music Lovers Only (YAMADA 1987b) erhilt Yamada den Naoki-sh6. 1988
folgt der “Hirabayashi Taiko-Literaturpreis” fir Fiisé no kyéshitsu (“Windbestattung im
Klassenzimmer™). Flir Trash (1991) wird sie mit dem “Frauenliteraturpreis” (Jory(i bunga-
ku-shd) geehrt, fiir Animal Logic 1996 mit dem lzumi Ky&ka-shé. Im Jahr 2005 erhiilt sie
fur Fiimi zekka (“Delectable to the senses”) den Tanizaki-Jun’ichir6-shé. Yamada verfasst
vormehmlich kiirzere und mittellange Erzéhlungen. Von ihr liegen aulerdem diverse Inter-
view- und Essaysammlungen vor.

Einleitung

Die Schriftstellerin Yamada Eimi! ist seit der Veroffentlichung ihrer ersten Er-
zahlung Beddotaimu Aizu (“Bedtime Eyes™) im Jahr 1985 besonders dafiir be-
kannt, dass sie in ihren Werken Liebesbeziehungen japanischer Frauen zu
afroamerikanischen Méannerfiguren konstruiert. Sie gilt als erste Frau, die sich

1

Ihr Kiinstlername Eimi wird oft auch in amerikanisierter Form als “Amy” geschrieben.

AS/EA LX122007, S. 521-544



522 INA HEIN

dabei einer sexuell sehr expliziten Sprache bediente? und so im Japan der 1980er
Jahre Tabus gebrochen hat. AuBBerdem zdhlt sie zu den wenigen Schriftsteller-
Innen, die Schauplatz und Figuren ihrer Erzdhlungen im Umfeld amerikanischer
Militdrbasen in Japan ansiedelten®. Erstmals gerieten damit auch die Bezie-
hungen japanischer Frauen zu auslédndischen — meist amerikanischen — Ménnern
zu einem in den japanischen Medien diskutierten Thema. Die Werke Yamada
Eimis brachten dabei hauptsichlich eine Gruppe junger Japanerinnen ins 6ffent-
liche Bewusstsein, die sich gezielt in der Ndhe von U.S.-Militérstiitzpunkten auf
die Suche nach amerikanischen Partnern machen bzw. entsprechende Clubs und
Discotheken frequentieren, und sich dabei besonders fiir afroamerikanische
Minner interessieren.* Dadurch, dass Yamada in ithren Werken diese Szene the-
matisierte (und 1990 den aus New York stammenden Airforce-Angehorigen
Craig R. Douglas heiratete), konnte sich ein neues Selbstbewusstsein der betref-
fenden Frauen entwickeln; dieses duBerte sich auch in einem speziellen Klei-
dungsstil, der nicht unerheblich durch den der Schriftstellerin beeinflusst war.?
Yamada Eimis Konstruktionen von Liebesbeziehungen zwischen Mann und
Frau konnen in den 1980er Jahren durchaus als Novum in der japanischen Lite-

2 Vgl. EGUsa 1993:207. Die so unverbliimte Darstellung von Sexualitit durch eine Frau wird
auch als “revolutiondr fiir die moderne japanische Literatur” bezeichnet (MURA-
MATSU/WATANABE 1990:373). Mancherorts wird die Literatur Yamadas gar als *“soft-core
pornographic” (KELSKY 2001:137) charakterisiert.

3 Das wohl bekannteste Werk eines ménnlichen Autoren, in dem das Leben japanischer Figu-
ren in unmittelbarer Umgebung einer U.S.-amerikanischen Militérbasis thematisiert wird, ist
das mit dem Akutagawa-shé ausgezeichnete Werk Kagirinaku témei ni chikai burii (“Alm-
ost transparent blue”; MURAKAMI 1976) von Murakami Ry

4 Oft wird in diesem Zusammenhang auf das sogenannte ‘Yellow-cab-Phinomen’ verwiesen
(vgl. z.B. DOMENIG 1994 oder OKADA 1995:119). Der Begriff ‘yellow cab’, der von der
Non-Fiction-Autorin Ieda Shéko in den o6ffentlichen Diskurs eingebracht wurde, bezicht
sich auf japanische Frauen, die speziell sexuelle Bezichungen mit ausldndischen Méannern
suchen — sei es im Umfeld amerikanischer Militdrbasen in Japan, im Urlaub, oder auch wih-
rend lingerer Auslandsaufenthalte. Die Bezeichnung wurde angeblich “invented by Ameri-
can men who supposedly saw these Japanese women as ‘yellow” and easy to ‘ride’ as taxis”
(KELSKY 2001:134). Das Buch Yellow Cab, mit dem leda bekannt wurde (IEDA 1991), ist
jedoch durchaus umstritten, zumal sich die Ausfiihrungen der Autorin auf Interviews mit le-
diglich elf in New York lebenden japanischen Frauen stiitzen und daher keinerlei Reprisen-
tativitat fiir sich beanspruchen kénnen. Zur Kritik an Ieda siche HIROTA 2000:104-106.

5 Bevorzugt wurde dabei schwarze, knappe und kérperbetonte Kleidung, dazu starkes Make-
up und auffilliger Schmuck (zu detaillierteren Beispielen siche KELSKY 1992:79-80). Die
Nachahmung des Stils der Schriftstellerin wurde als “Yamada Eimi shiteiry” (“going Yama-
da Eimi”) bezeichnet. Vgl. hierzu auch MA 1996:77 und 79 oder HIROTA 2000:114.

AS/EA LXI22007, 8. 521-544



Y AMADA EIMI — NEUE RAUME 523

raturlandschaft gelten (vgl. auch MATSUDA 1999:65-66). Entsprechend kontro-
vers waren auch die Reaktionen auf Bedtime Eyes und die darauf folgenden,
friihen Werke der Autorin in der japanischen Literaturkritik und der populédren
Presse. Dennoch konnte sich Yamada schlieBlich — nicht zuletzt dadurch, dass
sic im Laufe der Jahre etliche renommierte Literaturpreise erhielt — fest in der
japanischen Literaturlandschaft etablieren.

Im vorliegenden Aufsatz soll nach einer allgemeinen Einordnung der Auto-
rin und ihrer Werke eine Beschiftigung mit den von Yamada konstruierten Ge-
schlechterbezichungen erfolgen. Dabei wird besonders die Frage nach der
Funktion der afroamerikanischen Ménnerfiguren gestellt. Welche Rolle spielt
das kulturell und ethnisch ‘Andere’ in Yamadas Texten? In diesem Zusammen-
hang ist auch den narrativen Strategien der Autorin Rechnung zu tragen, mit
denen sie in ithren Werken quasi ‘entjapanisierte’ Rdume kreiert — so dass darin
womoglich auch neue Geschlechterbeziehungen ausagiert werden kénnen. Dies
soll hier hauptsichlich an den Beispielen von Beddotaimu aizu (“Bedtime Eyes”,
1985), Hdaremu warudo (“Harem World”, 1990)°, Torasshu (“Trash”, 1991), und
Yamadas bislang liangstem Roman Animaru Rojikku (“Animal Logic”, 1996)
nachvollzogen werden.

Die Etablierung einer Skandalautorin

Yamada, die aufgrund der haufigen Versetzungen ihres Vaters, eines Firmen-
angestellten, oft umziehen und die Schule wechseln musste, fiel nach eigener
Aussage als Kind dem jjime (“Mobbing”) ihrer MitschiilerInnen zum Opfer (vgl.
YAMADA/KISARAGI 1988:218). Diese Erfahrungen des eigenen Aufienseitertums
mogen dazu beigetragen haben, dass sie spiter als Schriftstellerin ebenfalls Au-
Benseiter als Figuren gestaltet — und zwar in ihren Erzédhlungen und Romanen, in
denen sie Liebesbeziehungen zwischen japanischen Frauen und afro-
amerikanischen Ménnerfiguren behandelt ebenso wie in denjenigen Werken, die
sich mit den Problemen jugendlichen Heranwachsens beschéftigen.

6 Das Wort hdremu kann sowohl “Harem™ als auch “Harlem™ bedeuten. Es mag bewusst in
dieser Zweideutigkeit von der Autorin eingesetzt worden sein; der Inhalt der Erzéhlung
verweist allerdings sehr deutlich auf das Harem-Motiv: Die Protagonistin Sayuri versucht,
sich durch das gleichzeitige Unterhalten von Bezichungen zu vier verschiedenen Ménnern
ihre eigene Welt, die “Harem-Welt” zu schaffen. Daher schliefie ich mich Nina Cornyetz an,
die bei der Ubersetzung ebenfalls “Harem™ den Vorzug gibt (CORNYETZ 1996:454).

AS/EA LX122007, S. 521-544



524 INA HEIN

Schon frith begeistert sich Yamada fiir afroamerikanische Literatur und
Jazz-Musik; mit 17 Jahren hat sie einen afroamerikanischen Freund, durch den
sie mit der Szene rund um die amerikanischen Militdrbasen in und um Tokyo
Bekanntschaft macht.” 1984 schlieBlich lernt sie den afroamerikanischen Solda-
ten Cavin Wilson kennen, der geschieden und Vater eines zu diesem Zeitpunkt
11-jahrigen Sohnes ist; mit ihm zieht sie zusammen. Yamada dufert in einem
Interview, sie habe sich bereits viele Jahre mit dem Wunsch zu schreiben und
dem Thema von Bedltime Eyes getragen (YAMADA/KISARAGI 1988:213); nun
setzt siec diese Plidne in die Tat um. Thr 1985 publiziertes Debiitwerk Bedtime
Eyes wird ein grofler Erfolg: Das Werk wurde fiir den Akutagawa-sho nominiert,
und Yamada wurde dafiir mit dem Bungei shinjin-shd ausgezeichnet?.

Trotz der literarischen Anerkennung, die der Autorin damit zuteil wurde®,
rief Bedtime Eyes zum Zeitpunkt seiner Verdffentlichung in Japan auch einen
Skandal hervor. Dabei spielte es zweifelsohne eine bedeutende Rolle, dass es
sich bei dem ménnlichen Protagonisten nicht um einen Japaner oder einen ‘wei-
Ben’ Auslinder handelt, sondern um einen Afroamerikaner. Ausléser waren
besonders die im Werk enthaltenen deutlichen Beschreibungen der Sexualitit
zwischen den beiden Hauptfiguren.!?

Nachdem sich Yamada mit Bedtime Eyes einen Ruf als Schriftstellerin ge-
macht hatte, lieBen die japanischen Wochenzeitschriften zudem Nachforsch-
ungen {iber das Privatleben der Autorin anstellen. Dabei wurde zum einen ihr
Zusammenleben mit Wilson thematisiert; zum anderen wurden insbesondere ihre
fritheren Tatigkeiten als Hostess in den Tokyoter Vergniigungsvierteln, als
Nacktmodell, Darstellerin in pornographischen Filmen und Domina in einem
SM-Club an die Offentlichkeit gebracht.!! Zusammen mit den sexuellen Be-

Vgl. GOOSSEN 1990:549.

Den “Preis fiir Newcomer der Zeitschrift Bungei”.

Im Auswahlkomitee fiir die Verleihung des Bungei shinjin-shé befanden sich so profilierte

Personlichkeiten wie der Literaturkritiker Eto Jun, ebenso die Schriftsteller Noma Hiroshi,

Kojima Nobuo und die Autorin Kéno Tacko. Besonders Et6 und Koéno zeigten sich ausge-

sprochenen beeindruckt von Bedltime Eyes (vgl. Eto et al. 1985:133).

10 Tatsdchlich wurde in der Presse meist lediglich iiber die Sexszenen in Yamadas Werk be-
richtet (vgl. MACHIDA 2000:83; auch MATSUDA 1999:183).

11 Vegl. zum Beispiel Focus 1985. AuBlerdem gingen Nacktfotos und Bilder von ihr durch die

Presse, die sie als Domina zeigen (so z.B. in Friday 1985). Yamadas Tatigkeit in einem SM-

Club in Nakano bildet auch den Hintergrund fiir das autobiographisch geprigte Hizamazuite,

ashi o o-name (“Kneel down and lick my feet”, YAMADA 1988a), in dem die Protagonistin in

einem SM-Club arbeitet, wihrenddessen zu schreiben beginnt und schlieBlich mit dem Nao-

Rlolite SRR |

ki-shé ausgezeichnet wird.

AS/EA LXI22007, 8. 521-544



Y AMADA EIMI — NEUE RAUME 525

schreibungen in ihren literarischen Werken fiihrte dieser Lebenslauf dazu, dass
Yamada in Japan nun im Kreuzfeuer der Kritik stand: Thr haftete der Ruf einer
“skandalosen Schriftstellerin” (MACHIDA 2000:83) und “Sex-Autorin” an
(MATSUDA 1999:189); an anderer Stelle wird sie auch als “Medien-Ereignis™
und als “Trash-Queen Japans” bezeichnet (vgl. Kagami 2001:114).

Trotz der anfinglich extremen Reaktionen auf Yamada und ihr Werk und
trotz des Skandals um Bedtime Eyes, das im Ubrigen zwei Jahre nach seinem
Erscheinen verfilmt wurde, erwirbt sich Yamada mit ihren darauf folgenden
Werken einen literarischen Ruf. Mit Chéché no tensoku (“Die eingebundenen
FiiBe des Schmetterlings”; Yamada 1987a) erscheint ein Werk, das sich nicht mit
der Thematik der Beziehungen japanischer Frauen zu afroamerikanischen Mén-
nern beschiftigt — womit sich auch die Art verdndert, wie die populdre Presse
tiber Yamada berichtet (vgl. MACHIDA 2000:83).

Besonders aber die Auszeichnung mit dem Naoki-shé (“Naoki-Preis™), dem
renommiertesten japanischen Preis fiir Unterhaltungsliteratur, den Yamada fiir
Séru myajikku rabazu onri (“Soul Music Lovers Only”; Yamada 1987b)!? er-
hielt, war ein wichtiger Wendepunkt in ihrer Karriere. Fiir etliche weitere Werke
wurde die Autorin ebenfalls mit Literaturpreisen geehrt. Mittlerweile ist Yamada
eine etablierte Schriftstellerin, die als wichtige Reprisentantin der japanischen
Gegenwartsliteratur verstanden wird.'* Die Autorin ist ferner Mitglied in diver-
sen Auswahlgremien fiir Literaturpreise!'4; im Jahr 2003 wurde sie schlieBlich in
die Kommission, die iiber die Vergabe des Akutagawa-Preises entscheidet, beru-
fen.

Yamadas fiktionales Oeuvre umfasst vorwiegend kiirzere und mittellange
Erzéhlungen; unter ihren Werken befinden sich aber auch einige Romane.!> Ins-
gesamt lassen sich die charakteristischen Merkmale der frithen Werke Yamada
Eimis wie folgt zusammenfassen:

12 Das Werk wurde zwei Jahre nach der Erstverdffentlichung verfilmt.

13 So wurde Yamada im Jahr 2002 vom Bunkachd, eine dem Monbukagakuchd untergeordnete
Behdrde fiur kulturelle Angelegenheiten, in eine Liste von 27 modernen japanischen Auto-
rInnen aufgenommen, deren Werke im Rahmen des “Japanese Literature Publishing Project”
(JLPP) in verschiedene Fremdsprachen iibertragen werden sollen, um sie weltweit vorzu-
stellen (vgl. Asahi Shinbun 2002). Von Yamada kamen hierfiir drei Werke in die Auswahl,
darunter auch Bedltime Eyes.

14 Genauer hierzu siche YAMADA 2003:195.

15  Aoxiet al. 2005 fithren alle bis 2005 erschienenen Buchpublikationen Yamadas auf; dabei
werden auch die Inhalte der Romane und Erzihlbiande kurz erldutert.

AS/EA LX122007, S. 521-544



526 INA HEIN

First, they often portray attractive young Japanese women with too much time and money
on hand but little sense of purpose in life, and their Afro-American lovers. Second, the ma-
jority of the characters are thrill-seekers, who mutually communicate their intricate and of-
ten sadomasochistic emotions and needs through the five senses. Sex, music, dancing, and
drinking, consequently, are indispensable elements bonding their precarious relationships.
Third, as seen in the suggestive titles, Yamada freely incorporates English words, primarily
slang and profanities, in order to evoke vivid, dynamic images. These images, often appear-
ing in protagonists’ recollections of their lost love affairs, contribute to creating intense pas-
sion and deep pathos akin to the motifs and rhythm of jazz music (YOKOCHI SAMUEL
1994:458-459).

In einem Teil ihres Oecuvres behandelt Yamada Probleme des Heran-
wachsens und der Selbstfindung ihrer jugendlichen japanischen Protago-
nistlnnen'®; mit dieser Werkgruppe hat die Autorin schnell Anerkennung
gefunden. Fiir die Thematisierung von Liebesbezichungen zwischen japanischen
Frauen- und afroamerikanischen Ménnerfiguren wurde sie dagegen im eigenen
Land stark kritisiert: Nach eigenen Aussagen erhielt Yamada Eimi rassistische
Leserbriefe, in denen sie als “Negerliebchen” (kuronbé no jofu) und als “Schan-
de fiir Japan™ (nihon no haji) bezeichnet wurde (YAMADA 1992:16); auch als
“nigger lover” sei sie in Japan beschimpft worden (YAMADA 1998:14).

Gleichzeitig musste sich die Autorin mit ganz anderen Vorwiirfen ausein-
ander setzen, die besonders im englischsprachigen Ausland erhoben wurden:
Hier lautete die Kritik, die Autorin zeichne in ihren Werken zwar die afroameri-
kanischen Minnerfiguren als positive Charaktere, greife aber bei ihren Be-
schreibungen auf Bilder zuriick, die — im Westen und in Japan gleichermallen —
stark mit rassistischen Stereotypen beladen seien. Auf diese Weise triige sie dazu
bei, verzerrte Bilder weiter zu verbreiten, die dann wiederum die bereits existen-
ten Vorurteile verstirkten.

Seit den 1990er Jahren zeichnet sich insgesamt eine Verschiebung der the-
matischen Schwerpunktsetzung im Werk Yamadas ab. Die Autorin scheint nun
bewusster Klischees zu vermeiden; besonders in den dargestellten Liebes-
beziehungen gerit die ethnische Markierung ihrer Méannerfiguren immer mehr in
den Hintergrund. Stattdessen kreisen ihre neueren Werke verstirkt um die Frage
nach einer freien Lebensweise und einer eigenen ‘Moral’ der Figuren. Seit der
Publikation ihres bisher lingsten Romans Animal Logic im Jahr 1996, dessen

16 Zu diesen Werken zédhlen unter anderem Chdché no tensoku, Fiisé no kyoshitsu (*Windbe-
stattung im Klassenzimmer”; YAMADA 1988b), Hokago no kindto (*After school keynotes™;
YAMADA 1989) und Boku wa benkyé ga dekinai (“Ich kann nicht lernen”; YAMADA 1993),
das im Ubrigen 1996 verfilmt wurde.

AS/EA LXI22007, 8. 521-544



Y AMADA EIMI — NEUE RAUME 527

Fertigstellung ungefdhr sechs Jahre dauerte, verfasst Yamada vornehmlich
Kurzgeschichten'” und beschéftigt sich darin kaum noch mit der Thematik der
interkulturellen Paarbeziehungen.

Eine eigene ‘Moral’

Bereits in Yamadas Debiitwerk Bedtime Eyes wird deutlich, dass die Autorin
programmatisch mit bis dahin giiltigen Normen zu brechen sucht. Yamada stellt
mit der Gestaltung von Paarbezichungen in ihren Werken die allgemein gesell-
schaftlich akzeptierte (Sexual-)’Moral’ in Frage. So gilt sie in Japan auch “q[...]
als “‘unmoralische’ Schriftstellerin, die fiir das Gegenteil von ‘6ffentlicher Ord-
nung und Moral’ steht” (ASADA 1996:315)!3.

Yamadas Frauenfiguren erscheinen als starke, aktive, selbstbestimmte Per-
sonen, die nach eigener Lusterfiillung streben und dabei sehr zielgerichtet vor-
gehen. In Bedtime Eyes befindet sich Kim in Begleitung ihres (Noch)-
Liebhabers, als sie den Afroamerikaner Spoon in einem amerikanischen Militér-
club kennen lernt. Thre Beziehung, die ihren Anfang im Heizungskeller eben
jenes Clubs nimmt, wird anfangs ganz klar auf den sexuellen Aspekt beschriinkt.
Umgekehrt zum {iblichen, gesellschaftlich sanktionierten Muster — und anders
als nach dem romantischen Liebesideal, das sich im modernen Japan durchge-
setzt hat — folgt nun auf diese erste, rein sexuelle Begegnung der Prozess des
gegenseitigen Kennenlernens, so dass sich schlieBlich eine Liebesbeziehung
entwickeln kann.

Nicht allein der von Yamada beschriebene Verlauf einer einzelnen Paarbe-
ziehung, sondern der gesamte Lebensstil ihrer Protagonistinnen ist unkon-
ventionell. So ist Kim in Bedtime Eyes Séngerin in einem Strip-Lokal, und die
Protagonistin Chika im autobiographisch geprigten Hizamazuite, ashi o o-name
arbeitet in einem SM-Club. Yasmin in Animal Logic hat — teils gleichzeitig, teils
rasch aufeinander folgend — diverse Sexualpartner. Sie schlift mit jedem, der ihr
gefillt — egal ob Mann oder Frau. Erkldrtermaflen hat sie auch dann kein
schlechtes Gewissen, wenn sie eine Affire mit einem verheirateten Mann hat.

17  Neben den Romanen A to Z (YAMADA 2000) und Pay Day!!! (YAMADA 2002) sind so uw.a.
die Erzihlbiande Magnet (Y AMADA 1999), Himegimi (‘“Frau Prinzessin”; Y AMADA 2001) und
Fiimi zekka (“Delectable to the senses™; YAMADA 2005) entstanden.

18  Alle im vorliegenden Aufsatz zitierten Textstellen aus der japanischsprachigen Primér- und
Sekundirliteratur wurden von der Verfasserin ins Deutsche iibersetzt.

AS/EA LX122007, S. 521-544



528 INA HEIN

Yasmin ist schonungslos offen und ehrlich gegeniiber anderen, was oft fast grau-
sam anmutet. New York — bzw. das Umfeld, in dem Yasmin sich bewegt — wird
im Roman als ningen no dobutsuen (“menschlicher Z0o”; YAMADA 1996:570)
bezeichnet. Yamada beschreibt Manhattan als einen Dschungel, in dem die
Wertvorstellungen ‘der Gesellschaft’ fiir die Protagonistin keine Giiltigkeit ha-
ben. Die Halb-Afroamerikanerin Sayuri in Hdaremu Warudo (“Harem World”;
YAMADA 1990/1994) schlieBlich unterhilt zeitgleich recht konstante, sexuelle
Beziehungen zu vier verschiedenen Partnern. Auch Kim in Bedtime Eyes schlift
wihrend ihrer Beziechung zu Spoon zweimal mit anderen Ménnern; allerdings tut
sie dies nicht, weil sie diese begehrt, sondern vielmehr aus Angst, zu sehr von
Spoon abhingig zu werden (YAMADA 1985:56).

Insgesamt verstoflen diese weiblichen Figuren also gegen die konventio-
nelle Vorstellung einer ‘moralischen Weiblichkeit’, die sexuelle Zuriickhaltung,
Treue und monogame Beziehungen einschliefit. Dabei sind Yamadas Frauenfi-
guren keineswegs fiir den Mann verfiigbare Objekte; sie selbst sind es, die sich
ithre Partner aussuchen. Bleibt die Sexualitdt der Frau iiblicherweise entweder
vollig ausgeblendet oder erscheint — wie zum Beispiel in Werken anderer Auto-
rinnen wie etwa Kéno Taeko oder Oba Minako — als etwas fiir den Mann Be-
drohliches, so spielt sie in den Werken Yamadas eine zentrale Rolle, um eine
befriedigende Beziehung zum Mann aufzubauen.

Gleichzeitig jedoch folgen die weiblichen Figuren in Yamadas Werken
durchaus bestimmten Moralvorstellungen — die allerdings von ihnen selbst de-
finiert werden und sich von dem, was gesellschaftlich sanktioniert ist, deutlich
unterscheiden. Yamada arbeitet auf diese Weise gegen ‘traditionelle’ Vorstel-
lungen von passiver, zurlickhaltender ‘Weiblichkeit’ und Miitterlichkeit.!” Be-
sonders programmatisch setzt die Autorin dies in ithrem Roman Animal Logic
um, dessen Titel bereits darauf hinweist, dass sich die Protagonistin im Sinne
einer tierhaften, instinktiven, eigenen Logik verhilt. Generell ldsst sich iiber
Yamada Eimis Figuren sagen, dass sie “[...] mit aller Kraft versuchen, aufrichtig
zu leben. Sie erfiillen ihre eigenen Bediirfnisse, versuchen dabei aber auch, ge-
geniiber anderen vollstindig aufrichtig zu sein” (IKEZAWA 1992:222). Nach dem
Ideal, das Yamada so entwirft, sollten eigene Bediirfnisse verfolgt und nicht
hintenan gestellt werden. Gleichzeitig werden Direktheit und Offenheit im Um-
gang mit anderen Menschen propagiert, auch wenn die Gefahr besteht, diese
damit zu verletzen. Letztlich verhalten sich die Figuren ihren eigenen, individu-
ellen Auffassungen gemil konsequent; sie sind sich selbst treu.

19 Vgl. auch KuwAHARA 1994:1009.

AS/EA LXI22007, 8. 521-544



Y AMADA EIMI — NEUE RAUME 529

In diesem Zusammenhang ist auch die Tatsache zu sehen, dass in Yamadas
Werken fiir gewohnlich alles ausgeblendet wird, was von au3en normativ auf die
dargestellten Lebensweisen und Paarbeziehungen einwirken konnte. Hier fehlt
der Blick einer ‘Auflenwelt” auf die Protagonistlnnen, wie er von anderen Auto-
rinnen hdufig eingesetzt wird, um eine gesellschaftliche Norm zu konstruieren,
von der die dargestellten ‘abweichenden’ Lebensweisen abgegrenzt werden
konnen.

Ortliche Distanzierung von Japan

Es ist ein charakteristisches Merkmal der Werke Yamada Eimis, dass sich darin
kaum konkrete Hinweise auf den Schauplatz des Geschehens oder auch Beziige
zum auferliterarischen Tagesgeschehen finden. Bei einer genauen Lektiire von
Bedtime Eyes lasst sich zwar feststellen, dass die Erzdhlung in Japan angesiedelt
ist?%; dennoch bleiben Ort und auch Zeit recht unbestimmt. Dies mag den als
Kritiker, Autor und manga-Experte bekannten Otsuka Eiji zu der Feststellung
veranlasst haben, Bedtime Eyes konne durchaus auch in Okinawa, Yokota, oder
in Siidvietnam wihrend des Vietnamkrieges angesiedelt sein (OTSUKA 1999:
320).

Insgesamt scheint in Yamadas Werken die Tendenz einer wachsenden Ent-
fernung zu Japan auszumachen zu sein: In Bedtime Eyes geht es um eine japani-
sche Protagonistin, die sich im Umfeld eines U.S.-Stlitzpunktes in Japan bewegt.
Harem World ist ebenfalls in Japan angesiedelt; die Protagonistin Sayuri hat hier
jedoch einen japanischen und einen afroamerikanischen Elternteil. Trash wie-
derum thematisiert die Liebesbeziehungen der in New York lebenden Japanerin
Koko. In Animal Logic schlieBlich ist die Ablosung vom japanischen Kontext so
weit vollzogen, dass gar keine japanische Figur mehr im Mittelpunkt steht; Pro-
tagonistin ist hier die Afroamerikanerin Yasmin, die in New York lebt. In die-
sem Zusammenhang mag es auch von besonderem Interesse sein, dass viele der
japanischen Protagonistinnen in Yamadas Werken — wie zum Beispiel Kim und
Maria-nésan in Bedtime Eyes, oder auch Koko in Torasshu — Namen tragen, die
entweder gidnzlich ‘unjapanisch’ sind oder zumindest eine eindeutige Affinitéit

20 Zum Beispiel durch die Erwihnung des amerikanischen Militdrstiitzpunktes Yokosuka
(YAMADA 1985:6), aber auch des im Tokyoter Bezirk Meguro gelegenen Stadtteils Jiyligao-
ka (YAMADA 1985:70).

AS/EA LX122007, S. 521-544



530 INA HEIN

zu westlichen Namen aufweisen. Auch hier mag sich bereits eine Distanzierung
von Japan widerspiegeln.

Yamada reduziert die Informationen iiber Alter, Aussehen und Beruf ihrer
Figuren auf ein Minimum; ihre Nachnamen werden nicht bekannt gegeben, und
sie sind auch nicht in familidre Netzwerke eingebunden. Stattdessen konzentriert
sich die Autorin auf die Gefiihle und Gedanken ihrer Figuren. In diesen nach
aullen abgeschlossenen Welten der Paarbeziehungen steht klar die Erotik im
Mittelpunkt. Die Liebesbezichungen, die Yamada in ihren Werken beschreibt,
erscheinen als fest in sich abgeschlossene Welten, die nichts von auflen Kom-
mendes zulassen. Besonders deutlich wird dies in einer Textpassage, in der sich
Kim in Bedtime Eyes ein ‘Happy End’ mit Spoon vorstellt, das dem ‘iiblichen’,
gesellschaftlich sanktionierten Beziehungsverlauf entsprechen wiirde: Spoon
sucht sich eine Arbeit, beide heiraten, bekommen Kinder und griinden eine Fa-
milie. Bei diesem Gedanken wird Kim von einem Gefiihl tiefer Verzweiflung
ergriffen. Sie mochte oder kann sich Spoon nicht als Vater vorstellen; statt des-
sen wiinscht sie sich hauptsdchlich sexuelle Erfiillung von ihm (YAMADA
1985:23). So stellt Kim die korperliche Bezichung zu ihrem Partner tiber das
Konzept des Zusammenlebens als Familie — genau entgegengesetzt zur ‘traditio-
nellen’ Vorstellung in Japan, nach der der Lebenszweck von Frauen darin gese-
hen wird, zu heiraten und Kinder zu bekommen.

Indem Kim sich gegen die Option wendet, einen ‘normalen’ Lebensweg
einzuschlagen, und das Konzept der Miitterlichkeit — sozusagen den Kern des
japanischen ‘Weiblichkeitsideals’ — zurlickweist, werden hier ganz klar ‘tradi-
tionelle” Geschlechtermythen unterlaufen. Statt dessen erscheint die Frau nun als
ein durch Sexualitit und dem Verlangen nach der Befriedigung eigener Bediirf-
nisse bestimmtes Wesen. Im Mittelpunkt der Werke Yamadas steht damit das
Konzept des Eros, der fiir die Protagonistinnen zur Triebfeder ihres Handelns
wird.

Es liegt also die Vermutung nahe, dass diese Loslosung der Figuren aus ei-
ner konkreten zeitlichen, ortlichen und gesellschaftlichen Verankerung von Ya-
mada zur Kreierung eines besonderen, eigenen Raumes genutzt wird, in dem
dann die Moglichkeit besteht, neue Beziehungsformen auszuagieren.

AS/EA LXI22007, 8. 521-544



Y AMADA ETMI — NEUE RAUME 531
Sprachliche Verfremdung

Eine ganz dhnliche Rolle spielt auch die sprachliche Gestaltung der Werke Ya-
mada Eimis: Nicht nur die Titel sind hidufig aus dem Englischen entlehnt; auch
in die Werke selbst sind immer wieder Anglizismen eingestreut, die zumeist
nicht zum normalen japanischen Sprachrepertoire gehéren. Die Autorin versieht
ferner japanische, mit kanji geschriebene Worter mit furigana, die Ubersetzun-
gen ins Englische bieten.?! Mit dem Einsatz amerikanischer Begriffe und auch
ganzer Sitze, die zum Teil in lateinischer Schrift belassen werden, wird eben-
falls der Eindruck einer kulturellen Fremdartigkeit vermittelt (vgl. MATSUDA
1999:188).22

Diese stilistischen Besonderheiten werden auch in der japanischsprachigen
Sekundérliteratur thematisiert. So spricht zum Beispiel der Schriftsteller Ikezawa
Natsuki, der sich mit Yamadas Roman 7rash befasst, von einer “merkwiirdigen,
kiinstlichen Sprache” (IKEZAWA 1992:224): Der Ort sei zwar New York, und die
Gespriache zwischen den Protagonisten — einer Japanerin und einem Afro-
amerikaner — miissten eigentlich auf Englisch gefiihrt werden; sie sind jedoch
auf Japanisch niedergeschrieben (IKEZAWA 1992:224).23 Fiir Bedtime Eyes, Ha-
rem World und Animal Logic gilt dasselbe: Die Unterhaltungen zwischen den
Figuren finden auf Englisch statt; von ihnen berichtet wird jedoch auf Japa-
nisch.?

Moglicherweise konnen auf diese Weise Dinge gesagt bzw. Inhalte ausge-
driickt werden, wie sie in einer Unterhaltung auf Japanisch, zwischen einer japa-
nischen Frau und einem japanischen Mann, nicht méglich wiren (vgl. IKEZAWA

21  So wird beispielsweise in Bedtime Eyes das japanische Wort kokutan (“Ebenholz”) zu eboni
(YAMADA 1985:42); aus gin no saji (“silberner Loffel”) wird shiruba supin (“silver spoon™;
YAMADA 1985:13), aus ryiichisho (“Gefingnis™) wird jeiru (“jail”; YAMADA 1985:23), und
aus daidokoro (“Kiiche”) kitchin (“kitchen; YAMADA 1985:29). Durch ‘Ubersetzungen’ ins
katakana-Englisch konnen aber auch Bedeutungsverschiebungen erreicht werden: Yakuza-
mono (“Yakuza”) wird zu gyangu (“gang”; YAMADA 1985:32), aruku (“gehen”) zu hangin
araundo (“hang around”; YAMADA 1985:32). Den Einsatz von Fremdwortern in thren Tex-
ten erklért auch die Autorin selbst (vgl. YAMADA/KISARAGT 1988:219).

22 Beispiele hierfiir in Bedtime Eyes wiren: “PUSSY IS GOD!!!” (YAMADA 1985:18), “I'm
gonna be your teacher” (YAMADA 1985:31), oder auch “I am sad” (YAMADA 1985:59).

23 Der Literaturwissenschaftler Inoue bezeichnet die so entstandene Sprache als “auf Japanisch
niedergeschriebenes Englisch”, bzw. als “Ubersetzung ohne Original” (INOUE 1994:449).

24  FEinzige Ausnahme sind die Gespriche zwischen Sayuri und Shin’ichi in Harem World, die
in japanischer Sprache gefiihrt werden.

AS/EA LX122007, S. 521-544



532 INA HEIN

1992:224; auch INOUE 1994:449).%5 So liegt die Schlussfolgerung nah, dass Ya-
mada durch den Einsatz dieses ‘amerikanischen Japanisch’ in den Dialogen ei-
nen Eindruck von Direktheit — der Sprache, aber auch der von ihr konstruierten
Beziehungen selbst — erzeugt, der mittels eines konventionellen japanischen
Sprachgebrauchs nicht aufkommen konnte. Allem Anschein nach bedient sich
Yamada Eimi dieses stilistischen Kunstkniffs, “[...] um das Thema der unkon-
ventionellen, erotischen Beziehung zum ‘Anderen’ auch sprachlich zu stiitzen”
(INOUE 1994:449). So verweist Bedtime Eyes nicht nur direkt auf der inhaltli-
chen, sondern auch auf stilistischer Ebene auf die Unkonventionalitit der darge-
stellten Paarbeziehung, und markiert diese gleichzeitig als ‘unjapanisch’.

Afroamerikanische Minnlichkeit

In Yamadas frithen Werken wird japanischen Ménnerfiguren so gut wie kein
Platz eingerdumt; als Partner der japanischen Frauenfiguren treten fast aus-
schlielich afroamerikanische Ménner in Erscheinung. Die Konstruktion der
betonten Andersartigkeit der afroamerikanischen Protagonisten gibt dabei aller-
dings in ihrer Umkehrung Aufschluss iiber das Bild vom ‘japanischen Mann’,
das dafiir den Referenzpunkt bildet. Die Autorin stellt der ‘japanischen Ménn-
lichkeit’, die in ihren Werken recht blutleer und leblos wirkt, ein idealisiertes
Bild von Urspriinglichkeit, Wildheit und Leidenschaftlichkeit (symbolisiert
durch ‘den Afroamerikaner”) gegeniiber.

In Bedtime Eyes spielen japanische Miannerfiguren nur indirekt eine Rolle,
indem sie zum Vergleich mit den physischen Qualitdten Spoons herangezogen
werden:

Sein dick hatte mit dem rétlichen, widerlichen cock eines Weillen nichts gemein, und er
unterschied sich auch von den kindischen und bemitleidenswerten Dingern der Japaner, die
sich nicht selbst behaupten konnen, ohne sie in irgendeine hilflose Pussi zu stecken. Die
Schamhaare von Japanern, die sich wie auf der Meeresoberfldche treibendes Seegras be-

25  Auch Kelsky beschiiftigt sich damit, dass die englische Sprache von japanischen Frauen als
Mittel gesehen werden kann, um in ein anderes Gedanken- und Wertesystem einzutreten.
Dies scheint besonders im Hinblick auf die Geschlechterbezichungen von Bedeutung zu
sein: “Japanese, with ist highly codified rules of speech hierarchy and masculine and femi-
nine speech, is isolated as one of the fundamental obstacles to women’s self-expression. [...]
English, by contrast, is said to provide women with the means to pure and unmediated ex-
pression of their ‘personhood’ beyond gender” (KELsky 2001:101).

AS/EA LXI22007, 8. 521-544



Y AMADA EIMI — NEUE RAUME 533

wegten, fithlten sich immer so an, als verfingen sie sich an meinem Kd&rper, und das machte
mir Angst (YAMADA 1985:14).

In dieser Textstelle, die stark auf (von der Ich-Erzdhlerin angenommene)
biologische Unterschiede abhebt, zeigt sich ganz klar eine Ablehnung japani-
scher Minner; ihre Geschlechtsteile werden als bemitleidenswert bezeichnet und
wecken Angst bei der Protagonistin.

Auch in den seltenen Fillen, in denen japanische Ménner als konkrete Fi-
guren in Yamadas frithen Werken eingesetzt sind — wie zum Beispiel in Harem
World — bilden sie einen negativen Bezugspunkt, der die idealisierten Eigen-
schaften der afroamerikanischen Mannerfiguren umso stirker hervortreten lésst.
Die beiden Japaner in Harem World, Shin’ichi und Kobayashi, verkérpern eine
von der Protagonistin als unattraktiv empfundene, ‘traditionelle’ japanische
Mainnlichkeit, die im Text durch ihre extreme Negativzeichnung infrage gestellt,
teils aber auch lacherlich gemacht wird. Kobayashi wird als besitzergreifend und
eifersiichtig dargestellt; er ist uncharmant, wenig zuvorkommend und erzkon-
servativ. Kobayashi bevorzugt einen passiven Frauentyp (YAMADA 1990/94:15)
und lidsst Frauen keine Freiheit. Shin’ichi schlieBlich, dem in dem Werk eine
wichtigere Rolle zukommt als Kobayashi und der entsprechend auch aus-
fiihrlicher beschrieben wird, ist unsicher, ungebildet, leidet unter Minderwertig-
keitskomplexen und versucht, dies durch das Zurschaustellen von Statussym-
bolen und finanzieller Potenz zu kompensieren. Es ist also offensichtlich, dass
diese japanischen Méannerfiguren alles andere als Sympathietriger sind; im bes-
ten Fall erregen sie Mitleid.

Im Gegensatz dazu werden die médnnlichen afroamerikanischen Figuren als
anzichend dargestellt; sie sind Gentlemen, die Charme und Verfiihrungskraft
besitzen. Auf diese Weise wird eine ‘andere Minnlichkeit’ konstruiert bzw. ein
Gegenbild zum ‘japanischen Mann’ entworfen. Fordern bei Yamada die japani-
schen Minnerfiguren — so zum Beispiel Kobayashi in Harem World — von den
Frauen, den Haushalt zu erledigen, zu kochen oder aufzurdumen, so spielt dies in
den Beziehungen der Protagonistinnen zu ihren afroamerikanischen Partnern,
mit denen es keinen ‘grauen Alltag’ gibt, keine Rolle.

Am Verhalten japanischer Ménner wird ferner indirekt kritisiert, dass sie
sich nicht um die Frau bemiihen und ihre Zuneigung nicht zeigen; die afroame-
rikanischen Figuren dagegen stehen fiir Romantik und emotionale Offenheit. So
bringt Sayuris afroamerikanischer Liebhaber Stan ihr bei jedem Treffen Ge-
schenke mit, auch wenn er kaum Geld hat und dafiir unter Umstinden sogar
stehlen muss.

AS/EA LX122007, S. 521-544



534 INA HEIN

Ein entscheidender Unterschied ist schlieBlich auch, dass fiir die Protago-
nistinnen nur mit afroamerikanischen Ménnern ein erfiilltes Liebes- und Sexual-
leben moglich ist.26 Yamada konstruiert mit diesem Ideal des ‘Schwarzseins’
etwas, das in Gestalt eines afroamerikanischen Mannes von ihren Protagoni-
stinnen begehrt und auch als Lebensweise fiir diese selbst angestrebt wird. Das
Besondere dieser ‘afroamerikanischen Kultur’ scheint darin zu liegen, dass sie
“[...] das Modell einer wundervollen Einheit von Korper und Seele darstellt”
(GOOSSEN 1994:418).

Japanische ‘Miénnlichkeit” wird in einem Grofiteil der Texte Yamadas also
durch eine zum Ideal stilisierte afroamerikanische ‘Minnlichkeit’ ersetzt. Einer-
seits betont Yamada Korperlichkeit und Sexualitit der afroamerikanischen Mén-
nerfiguren; gleichzeitig aber werden diese Figuren auch zu Vorbildern in Sachen
Lifestyle. Die afroamerikanischen Ménnerfiguren wirken anziehend auf die Pro-
tagonistinnen; sie symbolisieren Wildheit und Leidenschaftlichkeit, aber auch
Romantik. ‘Afroamerikanische Ménnlichkeit’ scheint von Yamada Eimi damit
als Symbol fiir AuBBenseitertum und Rebellion gegen biirgerliche Vorstellungen
von Paarbeziehungen in Japan eingesetzt zu sein. Auch in dieser Hinsicht erfolgt
in den Werken Yamadas also eine Distanzierung von Japan und den japanischen
Geschlechterbeziehungen. Durch die Beziehungen zu afroamerikanischen Min-
nern stellen die japanischen Frauenfiguren den Besitzanspruch japanischer Mén-
ner in Frage; so verlieren diese an Macht und damit einen wichtigen Bestandteil
der thnen zugeschrieben ‘Minnlichkeit’’.

Uberwindung von Unterschieden

Yamada nutzt diese Manner- und Frauenfiguren, um eine eigene Konzeption von
heterosexuellen Paarbeziechungen zu entwerfen. Konventionelle Vorstellungen,
nach denen Bezichungen zwischen Mann und Frau an die Form der Ehe bzw.

26 Dies deutet u.a. das oben iibersetzte Zitat aus Bedtime Eyes an, in dem die Geschlechtsorga-
ne von Afroamerikanern mit denen von Japanern verglichen werden. Ein weiteres Beispiel
findet sich in Harem World, wenn es liber die sexuelle Bezichung Sayuris zu Shin’ichi heifit:
“Korperlich hatte sie keinerlei Lust erfahren, aber das machte ihr nichts aus, weil sie dies an
einem andern Ort genieflen konnte” (YAMADA 1990/94:19). Mit diesem “anderen Ort™ sind
hier natiirlich die anderen, nicht-japanischen Liebhaber Sayuris gemeint.

27 Vgl. auch ITO 1993/2000:167-168. Cornyetz benutzt in diesem Zusammenhang gar den
Begriff der “Entménnlichung” (CORNYETZ 1994:127).

AS/EA LXI22007, 8. 521-544



Y AMADA EIMI — NEUE RAUME 535

der Familie gekoppelt sind, werden hier demontiert. Yamada erschafft in threm
Werk die Bezichung zwischen Mann und Frau neu, indem sie das Sexuelle aus-
driicklich in den Mittelpunkt der von ihr konstruierten Liebesvorstellung stellt
und hierzu besonders die afroamerikanischen Figuren einsetzt (vgl. auch
MURAMATSU/WATANABE 1990:374).

Die in den Werken Yamadas so stark im Zentrum stehende Korperlichkeit
und Sexualitét erfiillt eine wichtige Funktion: Sie dient dazu, Menschen mitein-
ander zu verbinden, Unterschiede auszuldschen und Grenzen — zwischen zwei
sich fremden Menschen, zwischen Mann und Frau, und zwischen verschiedenen
Ethnizititen — zu tiberbriicken. Uber die korperliche Beziehung wird der ‘Ande-
re’ erfassbar, und mit zunehmender Vertrautheit wird er schlie8lich nicht mehr
als ‘Anderer’ wahrgenommen. Uber ihre Kérper versuchen Yamadas Protago-
nistinnen, Gleichheit und Einheit mit den ménnlichen Hauptfiguren zu erlangen,
wie auch Goossen bemerkt:

Fiir Yamada Eimi bedeutet das Erreichen eines Einheitsgefiihls mit dem Anderen, mit dem
Kérper in den Anderen und dessen Welt einzutauchen, bis man sich selbst auf der Ebene der
Intuition und des Gefiihls verdndert. Die sexuelle Bezichung hat hier eine wichtige Bedeu-
tung inne. Denn genau durch das Erreichen korperlicher Einheit kann man eine duflerste
Seelenverwandtschaft erlangen (GOOSSEN 1994:406).

Korperlichkeit und Sexualitét sind hier also auch ein Mittel zur Kommuni-
kation. Mit dem Korper, dem eine besondere ‘ Authentizitdt’ zugeschrieben wird,
kann eine andere, tiefere ‘Wahrheit’ erfasst werden, als mit Hilfe des Intellekts
bzw. des verbalen Ausdrucks. Wird tiblicherweise letzteres gesellschaftlich ho-
her bewertet als die ‘ungezihmte Natur’, so gestaltet Yamada ‘Wildheit’ als
etwas Schones und Anziehendes.?® In ihren Werken scheint sich die Auffassung
zu offenbaren, dass der Mensch ein Tier (dobutsu) ist, das von seiner Korper-
lichkeit beherrscht wird. Grundsétzlich geht die Autorin davon aus, dass Ménner
und Frauen tierhafte Instinkte besitzen.?® Die frei (jiyi) und natiirlich (shizen)
erscheinenden Geschlechterbeziehungen, die sie beschreibt, stellen so eine Anti-
these dar zur “zivilisierten Gesellschaft, dic dem Intellekt den Vorzug gibt”
(MURAMATSU/WATANABE 1990:374). Was den Mann in Yamadas Werken fiir
eine Frau begehrenswert macht, sind so auch keine solch pragmatischen Krite-

28 Vgl hierzu auch MATSUDA 1999:202; im Japanischen bezeichnet der Autor ‘Wildheit” mit
dem Wort yasei.

29  Auf diesen ‘tierhaften Instinkt’ verweisen besonders Titel und Inhalt des Romans Animal
Logic; hier hat Yamada diesen Gedanken bisher am deutlichsten ausgearbeitet.

AS/EA LX122007, S. 521-544



536 INA HEIN

rien mehr, wie sie in den 1980er Jahren mit dem Schlagwort der ‘Drei Hochs’
(san-ké) — gemeint waren damit Bildungsgrad, Einkommen bzw. gesellschaftli-
cher Status und die korperliche Statur — zusammengefasst wurden. An ihre Stelle
tritt bei Yamada ein “tierhaftes Sexappeal” (MATSUDA 1999:202). Eine solche
Betonung des korperlichen Aspekts kann also durchaus als Versuch gesehen
werden, eine Alternative zu einem eher rational bestimmten Geschlechterdiskurs
zu formulieren.

In den von Yamada geschilderten Paarbeziehungen ist die erotische Anzie-
hungskraft ebenso Bestandteil wie ein Gefiihl starker seelischer Verbundenheit.
Meist sind sich dariiber hinaus auch die Lebensumstinde der Hauptfiguren sehr
dhnlich — typischerweise tun sich in ithren Werken zwei Auflenseiter zusammen,
die ungebildet sind und der unteren Gesellschaftsschicht angehoren. Gleichzeitig
spielen aber in den von Yamada gezeichneten Paarbeziehungen Gewalt und
Macht eine uniibersehbare Rolle, wobei das Machtgefilige zwischen den beteilig-
ten Figuren stindig fluktuiert. Die Autorin weigert sich, das Verhiltnis der Ge-
schlechter zueinander festzulegen: In ithren Texten kann keiner (médnnlichen wie
weiblichen) Figur die jeweils tiber- bzw. untergeordnete Position innerhalb der —
nichtsdestotrotz bestehenden — Hierarchie zugeordnet werden. Dabei zeichnet sie
ihre Protagonistinnen abwechselnd als michtige, durch ihre Sexualitit bestimm-
te Wesen, die den Mann verschlingen, gleichzeitig aber auch als schwach und
verletzlich.

Fazit

In ihren Werken unternimmt Yamada den Versuch, ‘Weiblichkeit’, ‘Minnlich-
keit’ und Paarbeziehungen neu zu konstruieren. Dabei betont sie zum einen das
Miteinander-Verbundensein ihrer Charaktere; gleichzeitig geht es aber auch um
das Uberschreiten von Grenzen, wenn ihre japanischen Frauenfiguren danach
trachten, sich den afroamerikanischen Mann — und damit auch die andere Kultur
als Lebensweise — einzuverleiben. Yamada experimentiert in ihren Werken mit
allen moglichen Formen von Paarbeziehungen — so werden in ihren ab den
1990er Jahren verdffentlichten Werken beispielsweise auch homosexuelle Be-
ziehungen thematisiert.*? Diese Konstruktionen unkonventioneller Geschlechter-
beziehungen finden in literarischen Rdumen statt, die nur sehr lose mit real

30  Beispiele fiir homosexuelle Paare in Yamadas Werken wiren Buckey und Maurique/Spike
in Trash, oder auch Jack und Paul in Animal Logic.

AS/EA LXI22007, 8. 521-544



Y AMADA EIMI — NEUE RAUME 337

existierenden Orten und konkreten Zeitbeziigen verbunden sind. Die Figuren
sind weder in einen familidren Kontext eingebunden, noch sind sie in ein Berufs-
leben oder sonstige gesellschaftliche Institutionen integriert; ein wie auch immer
gearteter Alltag spielt in den hier behandelten Werken Yamadas keine Rolle. Mit
dieser Ablosung von der (japanischen) Gesellschaft und ihrer Normen und Wer-
te geht eine Propagierung von Freiheit und Selbstbestimmtheit einher; Yamadas
Figuren leben jenseits gesellschaftlicher Zwénge und herkommlicher Moralvor-
stellungen.

Der Effekt des ‘Unjapanischen’ bzw. der ‘kulturellen Fremdheit’ wird bei
Yamada dadurch verstdrkt, dass ein grofer Teil ihres Personeninventars aus
afroamerikanischen Figuren besteht?’ und die Werke zudem mit englisch-
sprachigen Ausdriicken durchsetzt sind. Es sei an dieser Stelle darauf hinge-
wiesen, dass der Versuch, die ‘Ethnisierung’ der Figuren zu benutzen, um die
Hierarchisierungen im Geschlechterverhiltnis neu zu konstruieren, proble-
matisch ist. Dadurch, dass die Figuren in Yamadas Texten gewissermafien au-
Berhalb der gesellschaftlichen ‘Norm’ positioniert werden, erscheinen sie ferner
von der ,Realitdt’ losgelost — so konnen (bzw. wollen) sie keine Verdnderung
der etablierten Machtstrukturen bewirken (vgl. auch CORNYETZ 1994:127).

Indem Yamada ihre Protagonistinnen zu ‘Vamps’ stilisiert und damit
gleichzeitig das ‘traditionelle’ Ideal der “guten Ehefrau und weisen Mutter”
(ryosai kenbo) verwirft, versucht die Autorin, neue Geschlechterbeziehungen zu
entwerfen (und damit auch zu provozieren). lhre Frauenfiguren werden zwar als
handelnde Subjekte beschrieben, sind dabei jedoch vorwiegend durch ihre Sexu-
alitdt und Korperlichkeit bestimmt. Diese Attribute werden, folgt man der herr-
schenden Geschlechterideologie, im Allgemeinen als bedrohlich empfunden; sie
miissen unter Kontrolle gebracht werden und bleiben daher aus dem herkémmli-
chen Frauenidealbild ausgeblendet. In Yamadas Werken werden sie nun zwar
positiv umgedeutet — jedoch bleibt ein konventionelles Weiblichkeitsbild der
Bezugspunkt fiir ihre Werke. Auch die starke Konzentration auf den privaten
Beziehungs-Raum, den die Abkoppelung von ‘der Gesellschaft” mit sich bringt,
ist ambivalent, entspricht doch die Bezogenheit auf den privaten Bereich, auf das
Emotionale und die Beziehung zum Mann dem der Frau als ‘natiirlich’ zuge-
schriebenen Ort. Den Hintergrund fiir Yamadas Werke bildet letztendlich ein
westlich geprigtes, romantisches Liebesideal, zu dem “Seelenfreundschaft, He-

31  Teilweise werden auch andere ausldndische Figuren eingesetzt — in Harem World bei-
spielsweise hat Sayuri neben ihrem afroamerikanischen Liebhaber Stan auch Affiren mit
einem ‘weilen’ Amerikaner und einem indonesischen Mann.

AS/EA LX122007, S. 521-544



538 INA HEIN

terosexualitédt, korperliche Anziehungskraft, Leidenschaft, Erotik, Verantwort-
lichkeit und Stabilitdt” (HOPPNER 1992:17) gehoren.??

Besonders auffallend sind auch die Stereotype, mit denen die afroame-
rikanischen Figuren in Yamadas frithen Werken beschrieben werden®}. Gerade
hier wird deutlich, welch groBBe Rolle — bei allen klar erkennbaren Versuchen der
Grenziiberschreitung — Dichotomien bei Yamada spielen. Der (afroamerikani-
sche) Mann ist das von der (japanischen) Frau verschiedene ‘Andere’, das letzt-
endlich undurchsichtig bleibt. Zu dieser geschlechtlichen und ethnischen
Differenz gesellt sich besonders in Yamadas Werken der 1980er Jahre der Ge-
danke einer Trennung von Korper und Geist, Sexualitit und Gefiihl, ‘blofer
Leidenschaft’ und ‘wahrer Liebe’. Zum Teil erfolgt ein Spiel mit diesen Gegen-
satzpaaren, indem sie — zumindest voriibergehend — umgekehrt werden. Dies
allein bedeutet jedoch keine Subversion; die Strukturen selbst bleiben auf diese
Weise unangetastet.

Allerdings scheinen sich Yamadas Werke, was die Darstellung der afro-
amerikanischen Figuren angeht, seit dem Erscheinen von Bedtime Eyes 1985
stark gewandelt zu haben. Wird die schwarze Hautfarbe von Spoon in Bedtime
Eyes noch extrem betont, so tritt sie spitestens im Falle der afroamerikanischen
Ménnerfiguren in 7rash in den Hintergrund. Gleichzeitig ist Yamadas Themen-
und Figurenspektrum breiter geworden, so dass nun héufiger auch afro-
amerikanische Frauen (wie z.B. in Animal Logic) und Kinder (wie Jesse in Trash
und Jeshi no sebone oder Soul in Animal Logic) als Figuren auftauchen. Die
Autorin spricht sich immer klarer dafiir aus, Menschen als Individuen jenseits
solcher Kategorien wie der Hautfarbe, aber auch des ‘Geschlechts’, zu begreifen.
Besonders nach der ‘tierhaften Logik’ der Protagonistin von Animal Logic ver-
lieren die Kategorien ‘Rasse’ und ‘Geschlecht’ an Bedeutung. Entsprechend
wird hier nun auch die rassisch aufgeladene Positiv-Negativ-Kontrastierung

32 Yamadas Konzept kann somit als lediglich eine Variation des modernen Liebesgedankens in
Japan aufgefasst werden (EGUSA 1993:209). Goossen urteilt dhnlich in Bezug auf Yamadas
Werk Chiiingugamu (“Chewing Gum”, YAMADA 1990); er stellt fest, dass das darin ent-
worfene Liebes- und Eheideal von romantischen Wertvorstellungen geprégt ist, die zumin-
dest im Westen weit verbreitet sind (GOOSSEN 1994:422).

33 Kiritik an der Darstellung der afroamerikanischen Mannerfiguren in den fritheren Werken
Yamadas wird in den Artikeln der Literaturwissenschaftler/innen Nina CORNYETZ (1996),
Richard OkADA (1995) und Theodore GOOSSEN (1994) sowie des Kulturanthropologen John
G. RUSSELL (1991 und 1996) geduBert. Zur Frage, inwiefern Yamadas Darstellungen als
rassistisch gelten kénnen, vgl. auch HEIN 2000.

AS/EA LXI22007, 8. 521-544



Y AMADA EIMI — NEUE RAUME 539

zwischen afroamerikanischen und japanischen Ménnern aufgegeben, die fiir die
frithen Werke Yamadas noch kennzeichnend war.>*

Festzuhalten bleibt an dieser Stelle, dass Yamada mit ihren Entwiirfen von
‘Weiblichkeit’, ‘Mannlichkeit” und Paarbeziehungen implizit Kritik am herr-
schenden Geschlechterdiskurs iibt. Dabei bleiben ihre Werke jedoch ambivalent:
Das Begehren des ‘Schwarzen’ (als Partner und als Lebensweise) kann zwar
durchaus als gesellschaftskritisch und subversiv verstanden werden; gleichzeitig
werden damit jedoch auch Stereotype reproduziert.

Bibliographie

AOKT Juni’ichi et al.

2005 “Yamada Eimi zen-chosaku kaidai”, Bungei, Bd. 44, Nr. 3 (Herb-
st):124—139.

ASADA Akira

1996 “Kaisetsu”. Yamada Eimi. Beddotaimu aizu — Yubi no tawamure —
Jeshi no sebone. Toky0: Shinché Bunko:315-322.

ASAHI Shinbun

2002 “Shosetsu ‘yushutsu’ jigyo. Ichiyd ya Eimi 27 sakka kettei”, 4Asahi
Shinbun:17.10:25.

CORNYETZ, Nina

1994 “Fetishized Blackness. Hip Hop and Racial Desire in Contemporary
Japan™, Social text — theory, culture, ideology, Oktober:113-139.

1996 “Power and Gender in the Narratives of Yamada Eimi”. Paul Gordon
Schalow und Janet A. Walker (Ed.). The Woman’s Hand. Gender And
Theory In Japanese Women's Writing. Stanford (CA): Stanford
University Press:425-457.

DOMENIG, Roland

1994 “Yellow Cab & Love Junkie? Anmerkungen zu IEDA Shdkos
Biichern”, Informationen des akademischen Arbeitskreises Japan —
Minikomi, Nr. 3 (Juni):1-5.

34  Besitzen japanische Ménner in Harem World noch keine natiirliche Begabung dafiir, beftie-
digende Liebesbeziechungen zu fithren, so hat Yasmin in Animal Logic unter anderem einen
japanischen Liebhaber namens Akira, der als sehr positive Figur gezeichnet wird.

AS/EA LX122007, S. 521-544



540 INA HEIN

EGUSA Mitsuko

1953 “Hito. Bungaku”. Imai Yasuko, Yabu Teiko und Watanabe Sumiko
(Hg.). Tanpen. Josei bungaku. Gendai. Tokyd: Oft:207-211.

ETO Jun et al.

1985 “Showa  60nendo  bungeisho-sengohyd  yori”.Yamada  Eimi.
Beddotaimu Aizu. Tokyd: Kawade Shobo Shinsha:131-139.

Focus (Zeitschrift)

1985 “‘Jod-sama’ kara ‘sakka’ ni. SM kurabu ni tsutometeita ‘Bungei-shd’
jushosha”, FOCUS, 8.11.1985:8.

FRIDAY (Zeitschrift)

1985 “Muchi motsu te ni pen o nigitte ‘Bungei-shd’ kakutoku. Yamada
Eimi-san wa  ‘SM no shiro” de joO-sama  enjite”,

FRIDAY:15.11.1985:6-7.

GOOSSEN, Ted

1990 “Ori no naka no yaji — gendai nihon bungaku ni arawareta
kokujintachi”. Hirakawa Sukehiro und Tsuruta Kinya (Hg.) Uchi naru
kabe — gaikokujin no nihonjinzé. Nihonjin no gaikokujinzé. Tokyo0:
Shinydsha:529-554.

1994 “‘Tasha’ no sekai ni hairu toki. Yamada Eimi to Murakami Ryl no
gaijin monogatari o megutte”. Tsuruta Kinya (Hg.). Nihon bungaku ni
okeru ‘tasha’. Tokyo: Shinydsha:398-431.

HEIN, Ina

2000 “‘Bedtime Eyes’ von Yamada Eimi. Zum Rassismusvorwurf in der
Literaturkritik”. Hilaria Gossmann und Andreas Mrugalla (Hg.). /1.
Deutschsprachiger Japanologentag in Trier 1999 (Band 2) (Reihe
Ostasien-Pazifik/Trierer Studien zu Politik, Wirtschaft, Gesellschaft
und Kultur, Bd. 14). Miinster u.a.: LIT-Verlag:309-318.

2007 Geschlechterkonstruktion und Paarbeziehungen in literarischen
Werken populdrer japanischer Gegenwartsautorinnen: Zwischen
Widerstand und Konvention. Miinchen: iudicium (in Vorbereitung).

HIROTA Aki

2000 “Image-Makers and Victims: The Croissant Syndrome and Yellow
Cabs”, U.S.-Japan Women's Journal — English Supplement, Nr. 19:83—

121.
HOPPNER, Inge
1992 “Bericht iiber das Symposium”. Japanisch-Deutsches Zentrum Berlin

(Hg.). Symposium “Deutsch-japanisches Autorinnentreffen 1990 10.—

AS/EA LXI22007, 8. 521-544



Y AMADA EIMI — NEUE RAUME 541

12.10.1990 (Veroffentlichungen des Japanisch-Deutschen Zentrums
Berlin, Bd. 10). Berlin: JDZB:7-23.

IEDA Shoko

1991 Yellow Cab. Narita o tobitatta onnatachi. Tokyo: Koyl Shuppan.

IKEZAWA Natsuki

1992 “Rinri to jinkd gengo — Yamada Eimi shiron”, Bungakukai, Nr. 2:220—
226.

INOUE Ken

1994 “Jinkoteki bomeibungaku no seisei — Shimada Masahiko to Yamada
Eimi ni okeru ‘tasha’”. Tsuruta Kinya (Hg.). Nihon bungaku ni okeru
‘tasha’. Tokyd: Shinyosha:432-452.

ITO Kimio

1993/2000 ‘Otokorashisa’ no yukue. Dansei bunka no bunkashakaigaku. Tokyo:
Shinydsha.

KAGAMI (Zeitschrift)

2001 “Yamada Amy”, Kagami, Heft 50:113-114.

KELSKY, Karen

1992 Sex and the gaijin male: Contending discourses of race and gender in
contemporary Japan. University of Hawaii, unveroffentlichte M.A.-
Arbeit.

2001 Women on the Verge. Japanese Women, Western Dreams. Durham und
London: Duke University Press.

KUWAHARA Yasue

1994 “Make Me Sick: Perceptions of Traditional Sex Roles in Japanese
Society in Novels by Yamada Amy”, Journal of Popular Culture, Bd.
27, Nr. 4:107-116.

MA, Karen

1996 The Modern Madame Butterfly. Fantasy and Reality in Japanese
Cross-Cultural Relationships. Rutland (Vermont), Toky6: Tuttle.

MACHIDA Shir6

2000 “Yamada Eimi kenky( josetsu. Sono ashiato, narabi ni nenpu —
sakuhin nenpyd”, Narimichi Kokubun, Nr. 33 (Mirz):75-100.

MATSUDA Rydichi

1999 Yamada Eimi — ai no sekai. Manga, ren’ai, Yoshimoto Banana. Tokyo:
Tokyo Shoseki.

MURAKAMI Ryt

1976  Kagirinaku témei ni chikai burii. Tokyd: K6dansha.

AS/EA LX122007, S. 521-544



542 INA HEIN

MURAMATSU Sadataka und WATANABE Sumiko

1990  “Yamada Eimi”. Muramatsu Sadataka und Watanabe Sumiko (Hg.).
Gendai josei bungaku jiten. Tokyo: Tokyodo Shuppan:373-374.

OKADA, Richard

1995  “Positioning Subjects Globally: A Reading of Yamada Eimi”, U.S.-
Japan Women's Journal (English Supplement), Nr. 9:111-126.

OTSUKA Eiji

1999  “Ikétaishd bungaku-ron, aruiwa Yamada Eimi to gin no saji” (Sabu
karucha bungaku-ron dai-8-kai), Bungakukai, Bd. 53, Nr. 6:308-339.

RUSSELL, John G.

1991 “Narratives of Denial: Racial Chauvinism and the Black Other in
Japan”, Japan Quarterly, Bd. 38 Nr. 4:416-428.

1996 “Race and Reflexivity. The Black Other in Contemporary Japanese
Mass Culture”. John Whittier Treat (Ed.). Contemporary Japan and
Popular Culture. Honolulu: University of Hawaii Press:17-40.

YAMADA Eimi

1985  Beddotaimu aizu. Tokyo: Kawade Shobd Shinsha.

1987a  Choché no tensoku. Tokyo: Kawade Shobo Shinsha.

1987b  Soru myiijikku rabdzu onri. Tokyo: Kadokawa Shoten.

1988a  Hizamazuite ashi o o-name. Toky6: Shinchoé Bunko.

1988b  Fiiso no kyoshitsu. Tokyo: Kawade Shobd Shinsha.

1989 Hokago no kinéto. Tokyo: Shinchosha.

1990 Chitingugamu. Toky6: Kadokawa Shoten.

1990/94 Hdremu Wirudo. Tékyd: Kddansha Bunko.

1991 Torasshu. Toky6: Bungei Shunji.

1992 Naimen no nonfikushon. Yamada Eimi Taidanshii. Tokyo: Fukushiki
Shoten.

1993 Boku wa benkyé ga dekinai. Tokyo6: Shinchosha.

1996  Animaru Rojikku. Tokyd: Shinché Bunko.

1998  Men at Work. Yamada Eimi taidanshii. Toky6: Gentdsha.

1999 Magnet. Tokyd: Gentosha.

2000 A fo Z. Tokyo: Kodansha.

2001 Himegimi. Tokyo: Bungei Shunja.

2002 Pay Day!!! Tokyd: Shinchosha.

2003 “Yamada Eimi — Tanoshii Akutagawashd?” (Interview), Bungakukai,
Nr. 7:190-206.

2005 Fumi zekka. Tokyo: Bungei Shunji.

AS/EA LXI22007, 8. 521-544



Y AMADA EIMI — NEUE RAUME 543

YAMADA Eimi und KISARAGI Koharu

1988 “Yamada Eimi”. Kisaragi Koharu. Hanako-san no bungaku tanken.
Tokyo: Shieisha:213-227.

YAMADA Eimi und YAMAZAKI K 6tard

1993 “Yamada Eimi” (Interview), Kaien, Bd. 12, Nr. 4 (April): 17-26.

YAMADA Eimi und YOSHIDA Ruiko

1992 “Burakku no rizumu ni deau”. Yamada Eimi. Naimen no nonfikushon.
Yamada Eimi Taidanshii. Tokyo: Fukushiki Shoten:185-220.

YOKOCHI SAMUEL, Yoshiko

1994 “Yamada Eimi”. Chieko Irie Mulhern (Hg.). Japanese Women Writers.
A Bio-Critical Sourcebook. Westport, London: Greenwood Press:457—
464.

Ubersetzungen

YAMADA, Amy

1991 “Kneel down and lick my feet” (U: Terry Gallagher). Alfred Birnbaum
(Hg.). Monkey Brain Sushi. New Tastes in Japanese Fiction. Tokyo
u.a.: Kodansha International:178-204.

YAMADA Eimi

1991 “When a Man Loves a Woman” (U: Tanaka Yukiko). Tanaka Yukiko
(Hg.). Unmapped Territories. New Women’s Fiction from Japan.
Seattle, Washington: Women in Translation:69-83.

YAMADA Eimi

1991  “X-rated blanket” (U: Nina Cornyetz). Helen Mitsios (Hg.). New
Japanese Voices: The Best Contemporary Fiction From Japan. New
York: The Atlantic Monthly Press:50—54.

YAMADA Eimi

1992 After School Keynotes (U: Sonya L. Johnson). Tokyo: Kddansha Inter-
national.

YAMADA Eimi

1992 Amére volupté (U: Jacques Lévy). Arles: Philippe Picquier.

YAMADA, Amy

1994 Trash (U: Sonya L. Johnson). New York u.a.: Kodansha International.

YAMADA Eimi

1995 La chrysalide brisée: récit (U: Jean-Christian Bouvier). Arles: Philippe
Picquier.

AS/EA LX122007, S. 521-544



544 INA HEIN

YAMADA Eimi

1998 “4U” (U: Peter Novak). Japanese Literature Today, Nr. 23:46-55.

YAMADA Eimi

1999 “Lebensabend eines Kindes” (U: Heike Schoche). Hannelore Eisenho-
fer-Halim und Peter Portner (Hg.). Verfithrerischer Adlerfarn. Antho-
logie japanischer Erzdhlungen. Tiibingen: Konkursbuchverlag Claudia
Gehrke:47-56.

YAMADA, Amy

2001 “Lips” (U: Morii Atsuko und Judit Arokay). Kagami, Heft 50:41-55.
“Die Stille ihres Schlafes” (U: Xenia Heinickel und Natsuko Imai-
Brandes). Kagami, Heft 50:97-111.

YAMADA, Amy

2006 Bedtime Eyes (U: Gunji Yumi und Marc Jardine). New York: St.
Martin’s Press.

YAMADA, Amy

2006 “Fiesta”. (U: Philip Price). Layne, Cathy (Komp.). Inside and other
short fiction: Japanese women by Japanese women. Tokyo, New York,
London: Kodansha International:149—-170.

YAMADA, Amy

2007 Bedtime Eyes (U: Ina Hein). Ziirich: Ammann Verlag (in Vorberei-
tung).

AS/EA LXI22007, 8. 521-544



	Yamada Eimi : Neue Räume, neue Geschlechterbeziehungen?

