
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 61 (2007)

Heft: 2: Japanische Schriftstellerinnen 1890-2006

Artikel: Yamada Eimi : Neue Räume, neue Geschlechterbeziehungen?

Autor: Hein, Ina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147748

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147748
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


AS/EA LXI•2•2007, S. 521–544

YAMADA EIMI
Neue Räume, neue Geschlechterbeziehungen?

Ina Hein, Heinrich-Heine-Universität Düsseldorf

Abstract

In her fictional works, Yamada Eimi creates literary spaces in which her characters seem

to be almost completely detached from Japan and its social institutions. Thus, the
characters’ environment, their behavior, attitudes and language are quasi “de-Japanized”.
This helps the author to break with conventional ideas about gender relations in her

texts.

YAMADA Eimi !°.W'ä
Yamada Eimi wurde am 8.2.1959 als Yamada Futaba in Tôkyô geboren. 1977 nimmt sie das

Studium der japanischen Literatur an der Meiji Daigaku auf, verlässt die Universität aber

wieder, nachdem sie erste Erfolge als Manga-Autorin verbuchen kann.
1985 erfolgt der literarische Durchbruch mit Bedtime Eyes, für das Yamada den Bungei

Shinjin-shô und eine Nominierung für den Akutagawa-shô erhält. 1986 wird Jeshî no sebone

(“Jesse’s Spine”) für den Akutagawa-shô nominiert; ebenso Chôchô no tensoku (“Die
gebundenen Füße des Schmetterlings”; YAMADA 1987a), das mit dem “Großen japanischen

Kulturpreis für Frauenliteratur” Nihon bungei taishô joryû bungaku-shô) ausgezeichnet

wird. Für Soul Music Lovers Only YAMADA 1987b) erhält Yamada den Naoki-shô. 1988

folgt der “Hirabayashi Taiko-Literaturpreis” für Fûsô no kyôshitsu (“Windbestattung im
Klassenzimmer”). Für Trash 1991) wird sie mit dem “Frauenliteraturpreis” Joryû bunga-ku-

shô) geehrt, für Animal Logic 1996 mit dem Izumi Kyôka-shô. Im Jahr 2005 erhält sie

für Fûmi zekka (“Delectable to the senses”) den Tanizaki-Jun’ichirô-shô. Yamada verfasst

vornehmlich kürzere und mittellange Erzählungen. Von ihr liegen außerdem diverse Inter-view-

und Essaysammlungen vor.

Einleitung

Die Schriftstellerin Yamada Eimi1 ist seit der Veröffentlichung ihrer ersten
Erzählung Beddotaimu Aizu (“Bedtime Eyes”) im Jahr 1985 besonders dafür
bekannt, dass sie in ihren Werken Liebesbeziehungen japanischer Frauen zu

afroamerikanischen Männerfiguren konstruiert. Sie gilt als erste Frau, die sich

1 Ihr Künstlername Eimi wird oft auch in amerikanisierter Form als “Amy” geschrieben.



522 INA HEIN

dabei einer sexuell sehr expliziten Sprache bediente2 und so im Japan der 1980er
Jahre Tabus gebrochen hat. Außerdem zählt sie zu den wenigen Schriftsteller-
Innen, die Schauplatz und Figuren ihrer Erzählungen im Umfeld amerikanischer
Militärbasen in Japan ansiedelten3. Erstmals gerieten damit auch die
Beziehungen japanischer Frauen zu ausländischen – meist amerikanischen – Männern
zu einem in den japanischen Medien diskutierten Thema. Die Werke Yamada
Eimis brachten dabei hauptsächlich eine Gruppe junger Japanerinnen ins öffentliche

Bewusstsein, die sich gezielt in der Nähe von U.S.-Militärstützpunkten auf
die Suche nach amerikanischen Partnern machen bzw. entsprechende Clubs und
Discotheken frequentieren, und sich dabei besonders für afroamerikanische
Männer interessieren.4 Dadurch, dass Yamada in ihren Werken diese Szene
thematisierte und 1990 den aus New York stammenden Airforce-Angehörigen
Craig R. Douglas heiratete), konnte sich ein neues Selbstbewusstsein der
betreffenden Frauen entwickeln; dieses äußerte sich auch in einem speziellen
Kleidungsstil, der nicht unerheblich durch den der Schriftstellerin beeinflusst war.5

Yamada Eimis Konstruktionen von Liebesbeziehungen zwischen Mann und

Frau können in den 1980er Jahren durchaus als Novum in der japanischen Lite-

2 Vgl. EGUSA 1993:207. Die so unverblümte Darstellung von Sexualität durch eine Frau wird
auch als “revolutionär für die moderne japanische Literatur” bezeichnet
MURAMATSU/WATANABE 1990:373). Mancherorts wird die Literatur Yamadas gar als “soft-core

pornographic” KELSKY 2001:137) charakterisiert.
3 Das wohl bekannteste Werk eines männlichen Autoren, in dem das Leben japanischer Figu¬

ren in unmittelbarer Umgebung einer U.S.-amerikanischen Militärbasis thematisiert wird, ist

das mit dem Akutagawa-shô ausgezeichnete Werk Kagirinaku tômei ni chikai burû (“Almost

transparent blue”; MURAKAMI 1976) von Murakami Ryû.
4 Oft wird in diesem Zusammenhang auf das sogenannte ‘Yellow-cab-Phänomen’ verwiesen

vgl. z.B. DOMENIG 1994 oder OKADA 1995:119). Der Begriff ‘yellow cab’, der von der
Non-Fiction-Autorin Ieda Shôko in den öffentlichen Diskurs eingebracht wurde, bezieht

sich auf japanische Frauen, die speziell sexuelle Beziehungen mit ausländischen Männern
suchen – sei es im Umfeld amerikanischer Militärbasen in Japan, im Urlaub, oder auch während

längerer Auslandsaufenthalte. Die Bezeichnung wurde angeblich “invented by American

men who supposedly saw these Japanese women as ‘yellow’ and easy to ‘ride’ as taxis”
KELSKY 2001:134). Das Buch Yellow Cab, mit dem Ieda bekannt wurde IEDA 1991), ist

jedoch durchaus umstritten, zumal sich die Ausführungen der Autorin auf Interviews mit
lediglich elf in New York lebenden japanischen Frauen stützen und daher keinerlei Repräsentativität

für sich beanspruchen können. Zur Kritik an Ieda siehe HIROTA 2000:104–106.
5 Bevorzugt wurde dabei schwarze, knappe und körperbetonte Kleidung, dazu starkes Make¬

up und auffälliger Schmuck zu detaillierteren Beispielen siehe KELSKY 1992:79–80). Die
Nachahmung des Stils der Schriftstellerin wurde als “Yamada Eimi shiteiru” (“going Yamada

Eimi”) bezeichnet. Vgl. hierzu auchMA 1996:77 und 79 oder HIROTA2000:114.

AS/EA LXI•2•2007, S. 521–544



YAMADA EIMI – NEUE RÄUME 523

raturlandschaft gelten vgl. auch MATSUDA 1999:65–66). Entsprechend kontrovers

waren auch die Reaktionen auf Bedtime Eyes und die darauf folgenden,
frühen Werke der Autorin in der japanischen Literaturkritik und der populären
Presse. Dennoch konnte sich Yamada schließlich – nicht zuletzt dadurch, dass

sie im Laufe der Jahre etliche renommierte Literaturpreise erhielt – fest in der
japanischen Literaturlandschaft etablieren.

Im vorliegenden Aufsatz soll nach einer allgemeinen Einordnung der Autorin

und ihrer Werke eine Beschäftigung mit den von Yamada konstruierten
Geschlechterbeziehungen erfolgen. Dabei wird besonders die Frage nach der
Funktion der afroamerikanischen Männerfiguren gestellt. Welche Rolle spielt
das kulturell und ethnisch ‘Andere’ in Yamadas Texten? In diesem Zusammenhang

ist auch den narrativen Strategien der Autorin Rechnung zu tragen, mit
denen sie in ihren Werken quasi ‘entjapanisierte’ Räume kreiert – so dass darin
womöglich auch neue Geschlechterbeziehungen ausagiert werden können. Dies
soll hier hauptsächlich an den Beispielen von Beddotaimu aizu (“Bedtime Eyes”,
1985), Hâremu wârudo (“Harem World”, 1990)6, Torasshu (“Trash”, 1991), und

Yamadas bislang längstem Roman Animaru Rojikku (“Animal Logic”, 1996)
nachvollzogen werden.

AS/EA LXI•2•2007, S. 521–544

Die Etablierung einer Skandalautorin

Yamada, die aufgrund der häufigen Versetzungen ihres Vaters, eines
Firmenangestellten, oft umziehen und die Schule wechseln musste, fiel nach eigener

Aussage als Kind dem ijime (“Mobbing”) ihrer MitschülerInnen zum Opfer vgl.
YAMADA/KISARAGI 1988:218). Diese Erfahrungen des eigenen Außenseitertums
mögen dazu beigetragen haben, dass sie später als Schriftstellerin ebenfalls
Außenseiter als Figuren gestaltet – und zwar in ihren Erzählungen und Romanen, in
denen sie Liebesbeziehungen zwischen japanischen Frauen und
afroamerikanischen Männerfiguren behandelt ebenso wie in denjenigen Werken, die

sich mit den Problemen jugendlichen Heranwachsens beschäftigen.

6 Das Wort hâremu kann sowohl “Harem” als auch “Harlem” bedeuten. Es mag bewusst in
dieser Zweideutigkeit von der Autorin eingesetzt worden sein; der Inhalt der Erzählung

verweist allerdings sehr deutlich auf das Harem-Motiv: Die Protagonistin Sayuri versucht,

sich durch das gleichzeitige Unterhalten von Beziehungen zu vier verschiedenen Männern

ihre eigene Welt, die “Harem-Welt” zu schaffen. Daher schließe ich mich Nina Cornyetz an,

die bei der Übersetzung ebenfalls “Harem” den Vorzug gibt CORNYETZ 1996:454).



524 INA HEIN

Schon früh begeistert sich Yamada für afroamerikanische Literatur und
Jazz-Musik; mit 17 Jahren hat sie einen afroamerikanischen Freund, durch den
sie mit der Szene rund um die amerikanischen Militärbasen in und um Tôkyô
Bekanntschaft macht.7 1984 schließlich lernt sie den afroamerikanischen Soldaten

Cavin Wilson kennen, der geschieden und Vater eines zu diesem Zeitpunkt
11-jährigen Sohnes ist; mit ihm zieht sie zusammen. Yamada äußert in einem
Interview, sie habe sich bereits viele Jahre mit dem Wunsch zu schreiben und
dem Thema von Bedtime Eyes getragen YAMADA/KISARAGI 1988:213); nun
setzt sie diese Pläne in die Tat um. Ihr 1985 publiziertes Debütwerk Bedtime
Eyes wird ein großer Erfolg: Das Werk wurde für den Akutagawa-shô nominiert,
und Yamada wurde dafür mit dem Bungei shinjin-shô ausgezeichnet8.

Trotz der literarischen Anerkennung, die der Autorin damit zuteil wurde9,

rief Bedtime Eyes zum Zeitpunkt seiner Veröffentlichung in Japan auch einen
Skandal hervor. Dabei spielte es zweifelsohne eine bedeutende Rolle, dass es

sich bei dem männlichen Protagonisten nicht um einen Japaner oder einen ‘
weißen’ Ausländer handelt, sondern um einen Afroamerikaner. Auslöser waren
besonders die im Werk enthaltenen deutlichen Beschreibungen der Sexualität
zwischen den beiden Hauptfiguren.10

Nachdem sich Yamada mit Bedtime Eyes einen Ruf als Schriftstellerin
gemacht hatte, ließen die japanischen Wochenzeitschriften zudem Nachforschungen

über das Privatleben der Autorin anstellen. Dabei wurde zum einen ihr
Zusammenleben mit Wilson thematisiert; zum anderen wurden insbesondere ihre
früheren Tätigkeiten als Hostess in den Tôkyôter Vergnügungsvierteln, als

Nacktmodell, Darstellerin in pornographischen Filmen und Domina in einem
SM-Club an die Öffentlichkeit gebracht.11 Zusammen mit den sexuellen Be-

7 Vgl. GOOSSEN 1990:549.

8 Den “Preis für Newcomer der Zeitschrift Bungei”.
9 Im Auswahlkomitee für die Verleihung des Bungei shinjin-shô befanden sich so profilierte

Persönlichkeiten wie der Literaturkritiker Etô Jun, ebenso die Schriftsteller Noma Hiroshi,
Kojima Nobuo und die Autorin Kôno Taeko. Besonders Etô und Kôno zeigten sich
ausgesprochenen beeindruckt von Bedtime Eyes vgl. Etô et al. 1985:133).

10 Tatsächlich wurde in der Presse meist lediglich über die Sexszenen in Yamadas Werk be¬

richtet vgl. MACHIDA2000:83; auch MATSUDA 1999:183).
11 Vgl. zum Beispiel Focus 1985. Außerdem gingen Nacktfotos und Bilder von ihr durch die

Presse, die sie als Domina zeigen so z.B. in Friday 1985). Yamadas Tätigkeit in einem
SMClub in Nakano bildet auch den Hintergrund für das autobiographisch geprägte Hizamazuite,

ashi o o-name (“Kneel down and lick my feet”, YAMADA 1988a), in dem die Protagonistin in
einem SM-Club arbeitet, währenddessen zu schreiben beginnt und schließlich mit dem Nao-ki-

shô ausgezeichnet wird.

AS/EA LXI•2•2007, S. 521–544



YAMADA EIMI – NEUE RÄUME 525

schreibungen in ihren literarischen Werken führte dieser Lebenslauf dazu, dass

Yamada in Japan nun im Kreuzfeuer der Kritik stand: Ihr haftete der Ruf einer

“skandalösen Schriftstellerin” MACHIDA 2000:83) und “Sex-Autorin” an

MATSUDA 1999:189); an anderer Stelle wird sie auch als “Medien-Ereignis”
und als “Trash-Queen Japans” bezeichnet vgl. Kagami 2001:114).

Trotz der anfänglich extremen Reaktionen auf Yamada und ihr Werk und

trotz des Skandals um Bedtime Eyes, das im Übrigen zwei Jahre nach seinem
Erscheinen verfilmt wurde, erwirbt sich Yamada mit ihren darauf folgenden
Werken einen literarischen Ruf. Mit Chôchô no tensoku (“Die eingebundenen

Füße des Schmetterlings”; Yamada 1987a) erscheint ein Werk, das sich nicht mit
der Thematik der Beziehungen japanischer Frauen zu afroamerikanischen Männern

beschäftigt – womit sich auch die Art verändert, wie die populäre Presse

AS/EA LXI•2•2007, S. 521–544

über Yamada berichtet vgl. MACHIDA 2000:83).
Besonders aber die Auszeichnung mit dem Naoki-shô (“Naoki-Preis”), dem

renommiertesten japanischen Preis für Unterhaltungsliteratur, den Yamada für
Sôru myûjikku rabâzu onrî (“Soul Music Lovers Only”; Yamada 1987b)12

erhielt, war ein wichtiger Wendepunkt in ihrer Karriere. Für etliche weitere Werke
wurde die Autorin ebenfalls mit Literaturpreisen geehrt. Mittlerweile ist Yamada

eine etablierte Schriftstellerin, die als wichtige Repräsentantin der japanischen
Gegenwartsliteratur verstanden wird.13 Die Autorin ist ferner Mitglied in diversen

Auswahlgremien für Literaturpreise14; im Jahr 2003 wurde sie schließlich in
die Kommission, die über die Vergabe des Akutagawa-Preises entscheidet, berufen.

Yamadas fiktionales Oeuvre umfasst vorwiegend kürzere und mittellange
Erzählungen; unter ihren Werken befinden sich aber auch einige Romane.15

Insgesamt lassen sich die charakteristischen Merkmale der frühen Werke Yamada

Eimis wie folgt zusammenfassen:

12 Das Werk wurde zwei Jahre nach der Erstveröffentlichung verfilmt.
13 So wurde Yamada im Jahr 2002 vom Bunkachô, eine dem Monbukagakuchô untergeordnete

Behörde für kulturelle Angelegenheiten, in eine Liste von 27 modernen japanischen
AutorInnen aufgenommen, deren Werke im Rahmen des “Japanese Literature Publishing Project”
JLPP) in verschiedene Fremdsprachen übertragen werden sollen, um sie weltweit

vorzustellen vgl. Asahi Shinbun 2002). Von Yamada kamen hierfür drei Werke in die Auswahl,
darunter auch Bedtime Eyes.

14 Genauer hierzu siehe YAMADA 2003:195.

15 AOKI et al. 2005 führen alle bis 2005 erschienenen Buchpublikationen Yamadas auf; dabei

werden auch die Inhalte der Romane und Erzählbände kurz erläutert.



526 INA HEIN

First, they often portray attractive young Japanese women with too much time and money
on hand but little sense of purpose in life, and their Afro-American lovers. Second, the
majority of the characters are thrill-seekers, who mutually communicate their intricate and
often sadomasochistic emotions and needs through the five senses. Sex, music, dancing, and

drinking, consequently, are indispensable elements bonding their precarious relationships.

Third, as seen in the suggestive titles, Yamada freely incorporates English words, primarily
slang and profanities, in order to evoke vivid, dynamic images. These images, often appearing

in protagonists’ recollections of their lost love affairs, contribute to creating intense
passion and deep pathos akin to the motifs and rhythm of jazz music YOKOCHI SAMUEL

1994:458–459).

In einem Teil ihres Oeuvres behandelt Yamada Probleme des

Heranwachsens und der Selbstfindung ihrer jugendlichen japanischen
ProtagonistInnen16; mit dieser Werkgruppe hat die Autorin schnell Anerkennung
gefunden. Für die Thematisierung von Liebesbeziehungen zwischen japanischen
Frauen- und afroamerikanischen Männerfiguren wurde sie dagegen im eigenen

Land stark kritisiert: Nach eigenen Aussagen erhielt Yamada Eimi rassistische

Leserbriefe, in denen sie als “Negerliebchen” kuronbô no jôfu) und als “Schande

für Japan” nihon no haji) bezeichnet wurde YAMADA 1992:16); auch als

“nigger lover” sei sie in Japan beschimpft worden YAMADA 1998:14).
Gleichzeitig musste sich die Autorin mit ganz anderen Vorwürfen auseinander

setzen, die besonders im englischsprachigen Ausland erhoben wurden:
Hier lautete die Kritik, die Autorin zeichne in ihren Werken zwar die afroamerikanischen

Männerfiguren als positive Charaktere, greife aber bei ihren
Beschreibungen auf Bilder zurück, die – im Westen und in Japan gleichermaßen –

stark mit rassistischen Stereotypen beladen seien. Auf diese Weise trüge sie dazu

bei, verzerrte Bilder weiter zu verbreiten, die dann wiederum die bereits existenten

Vorurteile verstärkten.
Seit den 1990er Jahren zeichnet sich insgesamt eine Verschiebung der

thematischen Schwerpunktsetzung im Werk Yamadas ab. Die Autorin scheint nun

bewusster Klischees zu vermeiden; besonders in den dargestellten
Liebesbeziehungen gerät die ethnische Markierung ihrer Männerfiguren immer mehr in
den Hintergrund. Stattdessen kreisen ihre neueren Werke verstärkt um die Frage

nach einer freien Lebensweise und einer eigenen ‘Moral’ der Figuren. Seit der

Publikation ihres bisher längsten Romans Animal Logic im Jahr 1996, dessen

16 Zu diesen Werken zählen unter anderem Chôchô no tensoku, Fûsô no kyôshitsu (“Windbe¬

stattung im Klassenzimmer”; YAMADA 1988b), Hôkago no kînôto (“After school keynotes”;
YAMADA 1989) und Boku wa benkyô ga dekinai (“Ich kann nicht lernen”; YAMADA 1993),

das im Übrigen 1996 verfilmt wurde.

AS/EA LXI•2•2007, S. 521–544



YAMADA EIMI – NEUE RÄUME 527

Fertigstellung ungefähr sechs Jahre dauerte, verfasst Yamada vornehmlich
Kurzgeschichten17 und beschäftigt sich darin kaum noch mit der Thematik der
interkulturellen Paarbeziehungen.

AS/EA LXI•2•2007, S. 521–544

Eine eigene ‘Moral’

Bereits in Yamadas Debütwerk Bedtime Eyes wird deutlich, dass die Autorin
programmatisch mit bis dahin gültigen Normen zu brechen sucht. Yamada stellt
mit der Gestaltung von Paarbeziehungen in ihren Werken die allgemein
gesellschaftlich akzeptierte Sexual-)’Moral’ in Frage. So gilt sie in Japan auch “[...]
als ‘unmoralische’ Schriftstellerin, die für das Gegenteil von ‘öffentlicher
Ordnung und Moral’ steht” ASADA 1996:315)18.

Yamadas Frauenfiguren erscheinen als starke, aktive, selbstbestimmte
Personen, die nach eigener Lusterfüllung streben und dabei sehr zielgerichtet
vorgehen. In Bedtime Eyes befindet sich Kim in Begleitung ihres Noch)-
Liebhabers, als sie den Afroamerikaner Spoon in einem amerikanischen Militärclub

kennen lernt. Ihre Beziehung, die ihren Anfang im Heizungskeller eben

jenes Clubs nimmt, wird anfangs ganz klar auf den sexuellen Aspekt beschränkt.

Umgekehrt zum üblichen, gesellschaftlich sanktionierten Muster – und anders

als nach dem romantischen Liebesideal, das sich im modernen Japan durchgesetzt

hat – folgt nun auf diese erste, rein sexuelle Begegnung der Prozess des

gegenseitigen Kennenlernens, so dass sich schließlich eine Liebesbeziehung

entwickeln kann.

Nicht allein der von Yamada beschriebene Verlauf einer einzelnen
Paarbeziehung, sondern der gesamte Lebensstil ihrer Protagonistinnen ist
unkonventionell. So ist Kim in Bedtime Eyes Sängerin in einem Strip-Lokal, und die

Protagonistin Chika im autobiographisch geprägten Hizamazuite, ashi o o-name

arbeitet in einem SM-Club. Yasmin in Animal Logic hat – teils gleichzeitig, teils
rasch aufeinander folgend – diverse Sexualpartner. Sie schläft mit jedem, der ihr
gefällt – egal ob Mann oder Frau. Erklärtermaßen hat sie auch dann kein
schlechtes Gewissen, wenn sie eine Affäre mit einem verheirateten Mann hat.

17 Neben den Romanen A to Z YAMADA 2000) und Pay Day!!! YAMADA 2002) sind so u.a.

die Erzählbände Magnet YAMADA 1999), Himegimi (“Frau Prinzessin”; YAMADA2001) und

Fûmi zekka (“Delectable to the senses”; YAMADA 2005) entstanden.

18 Alle im vorliegenden Aufsatz zitierten Textstellen aus der japanischsprachigen Primär- und

Sekundärliteratur wurden von der Verfasserin ins Deutsche übersetzt.



528 INA HEIN

Yasmin ist schonungslos offen und ehrlich gegenüber anderen, was oft fast grausam

anmutet. New York – bzw. das Umfeld, in dem Yasmin sich bewegt – wird
im Roman als ningen no dôbutsuen (“menschlicher Zoo”; YAMADA 1996:570)
bezeichnet. Yamada beschreibt Manhattan als einen Dschungel, in dem die
Wertvorstellungen ‘der Gesellschaft’ für die Protagonistin keine Gültigkeit
haben. Die Halb-Afroamerikanerin Sayuri in Hâremu Wârudo (“Harem World”;
YAMADA 1990/1994) schließlich unterhält zeitgleich recht konstante, sexuelle
Beziehungen zu vier verschiedenen Partnern. Auch Kim in Bedtime Eyes schläft
während ihrer Beziehung zu Spoon zweimal mit anderen Männern; allerdings tut
sie dies nicht, weil sie diese begehrt, sondern vielmehr aus Angst, zu sehr von
Spoon abhängig zu werden YAMADA 1985:56).

Insgesamt verstoßen diese weiblichen Figuren also gegen die konventionelle

Vorstellung einer ‘moralischen Weiblichkeit’, die sexuelle Zurückhaltung,
Treue und monogame Beziehungen einschließt. Dabei sind Yamadas Frauenfiguren

keineswegs für den Mann verfügbare Objekte; sie selbst sind es, die sich
ihre Partner aussuchen. Bleibt die Sexualität der Frau üblicherweise entweder

völlig ausgeblendet oder erscheint – wie zum Beispiel in Werken anderer
Autorinnen wie etwa Kôno Taeko oder Ôba Minako – als etwas für den Mann
Bedrohliches, so spielt sie in den Werken Yamadas eine zentrale Rolle, um eine

befriedigende Beziehung zum Mann aufzubauen.

Gleichzeitig jedoch folgen die weiblichen Figuren in Yamadas Werken
durchaus bestimmten Moralvorstellungen – die allerdings von ihnen selbst
definiert werden und sich von dem, was gesellschaftlich sanktioniert ist, deutlich
unterscheiden. Yamada arbeitet auf diese Weise gegen ‘traditionelle’ Vorstellungen

von passiver, zurückhaltender ‘Weiblichkeit’ und Mütterlichkeit.19

Besonders programmatisch setzt die Autorin dies in ihrem Roman Animal Logic
um, dessen Titel bereits darauf hinweist, dass sich die Protagonistin im Sinne

einer tierhaften, instinktiven, eigenen Logik verhält. Generell lässt sich über

Yamada Eimis Figuren sagen, dass sie “[...] mit aller Kraft versuchen, aufrichtig
zu leben. Sie erfüllen ihre eigenen Bedürfnisse, versuchen dabei aber auch,
gegenüber anderen vollständig aufrichtig zu sein” IKEZAWA 1992:222). Nach dem
Ideal, das Yamada so entwirft, sollten eigene Bedürfnisse verfolgt und nicht
hintenan gestellt werden. Gleichzeitig werden Direktheit und Offenheit im
Umgang mit anderen Menschen propagiert, auch wenn die Gefahr besteht, diese

damit zu verletzen. Letztlich verhalten sich die Figuren ihren eigenen, individuellen

Auffassungen gemäß konsequent; sie sind sich selbst treu.

19 Vgl. auch KUWAHARA 1994:109.

AS/EA LXI•2•2007, S. 521–544



YAMADA EIMI – NEUE RÄUME 529

In diesem Zusammenhang ist auch die Tatsache zu sehen, dass in Yamadas

Werken für gewöhnlich alles ausgeblendet wird, was von außen normativ auf die
dargestellten Lebensweisen und Paarbeziehungen einwirken könnte. Hier fehlt
der Blick einer ‘Außenwelt’ auf die ProtagonistInnen, wie er von anderen
Autorinnen häufig eingesetzt wird, um eine gesellschaftliche Norm zu konstruieren,
von der die dargestellten ‘abweichenden’ Lebensweisen abgegrenzt werden
können.

AS/EA LXI•2•2007, S. 521–544

Örtliche Distanzierung von Japan

Es ist ein charakteristisches Merkmal der Werke Yamada Eimis, dass sich darin
kaum konkrete Hinweise auf den Schauplatz des Geschehens oder auch Bezüge
zum außerliterarischen Tagesgeschehen finden. Bei einer genauen Lektüre von
Bedtime Eyes lässt sich zwar feststellen, dass die Erzählung in Japan angesiedelt

ist20; dennoch bleiben Ort und auch Zeit recht unbestimmt. Dies mag den als

Kritiker, Autor und manga-Experte bekannten Ôtsuka Eiji zu der Feststellung
veranlasst haben, Bedtime Eyes könne durchaus auch in Okinawa, Yokota, oder

in Südvietnam während des Vietnamkrieges angesiedelt sein ÔTSUKA 1999:
320).

Insgesamt scheint in Yamadas Werken die Tendenz einer wachsenden
Entfernung zu Japan auszumachen zu sein: In Bedtime Eyes geht es um eine japanische

Protagonistin, die sich im Umfeld eines U.S.-Stützpunktes in Japan bewegt.

Harem World ist ebenfalls in Japan angesiedelt; die Protagonistin Sayuri hat hier
jedoch einen japanischen und einen afroamerikanischen Elternteil. Trash
wiederum thematisiert die Liebesbeziehungen der in New York lebenden Japanerin

Koko. In Animal Logic schließlich ist die Ablösung vom japanischen Kontext so

weit vollzogen, dass gar keine japanische Figur mehr im Mittelpunkt steht;
Protagonistin ist hier die Afroamerikanerin Yasmin, die in New York lebt. In
diesem Zusammenhang mag es auch von besonderem Interesse sein, dass viele der
japanischen Protagonistinnen in Yamadas Werken – wie zum Beispiel Kim und

Maria-nêsan in Bedtime Eyes, oder auch Koko in Torasshu – Namen tragen, die
entweder gänzlich ‘unjapanisch’ sind oder zumindest eine eindeutige Affinität

20 Zum Beispiel durch die Erwähnung des amerikanischen Militärstützpunktes Yokosuka

YAMADA 1985:6), aber auch des im Tôkyôter Bezirk Meguro gelegenen Stadtteils Jiyûgaoka

YAMADA 1985:70).



530 INA HEIN

zu westlichen Namen aufweisen. Auch hier mag sich bereits eine Distanzierung
von Japan widerspiegeln.

Yamada reduziert die Informationen über Alter, Aussehen und Beruf ihrer
Figuren auf ein Minimum; ihre Nachnamen werden nicht bekannt gegeben, und
sie sind auch nicht in familiäre Netzwerke eingebunden. Stattdessen konzentriert
sich die Autorin auf die Gefühle und Gedanken ihrer Figuren. In diesen nach
außen abgeschlossenen Welten der Paarbeziehungen steht klar die Erotik im
Mittelpunkt. Die Liebesbeziehungen, die Yamada in ihren Werken beschreibt,
erscheinen als fest in sich abgeschlossene Welten, die nichts von außen
Kommendes zulassen. Besonders deutlich wird dies in einer Textpassage, in der sich
Kim in Bedtime Eyes ein ‘Happy End’ mit Spoon vorstellt, das dem ‘üblichen’,
gesellschaftlich sanktionierten Beziehungsverlauf entsprechen würde: Spoon
sucht sich eine Arbeit, beide heiraten, bekommen Kinder und gründen eine
Familie. Bei diesem Gedanken wird Kim von einem Gefühl tiefer Verzweiflung
ergriffen. Sie möchte oder kann sich Spoon nicht als Vater vorstellen; statt dessen

wünscht sie sich hauptsächlich sexuelle Erfüllung von ihm YAMADA
1985:23). So stellt Kim die körperliche Beziehung zu ihrem Partner über das

Konzept des Zusammenlebens als Familie – genau entgegengesetzt zur ‘traditionellen’

Vorstellung in Japan, nach der der Lebenszweck von Frauen darin gesehen

wird, zu heiraten und Kinder zu bekommen.
Indem Kim sich gegen die Option wendet, einen ‘normalen’ Lebensweg

einzuschlagen, und das Konzept der Mütterlichkeit – sozusagen den Kern des

japanischen ‘Weiblichkeitsideals’ – zurückweist, werden hier ganz klar ‘
traditionelle’ Geschlechtermythen unterlaufen. Statt dessen erscheint die Frau nun als

ein durch Sexualität und dem Verlangen nach der Befriedigung eigener Bedürfnisse

bestimmtes Wesen. Im Mittelpunkt der Werke Yamadas steht damit das

Konzept des Eros, der für die Protagonistinnen zur Triebfeder ihres Handelns

wird.
Es liegt also die Vermutung nahe, dass diese Loslösung der Figuren aus

einer konkreten zeitlichen, örtlichen und gesellschaftlichen Verankerung von
Yamada zur Kreierung eines besonderen, eigenen Raumes genutzt wird, in dem
dann die Möglichkeit besteht, neue Beziehungsformen auszuagieren.

AS/EA LXI•2•2007, S. 521–544



YAMADA EIMI – NEUE RÄUME 531

AS/EA LXI•2•2007, S. 521–544

Sprachliche Verfremdung

Eine ganz ähnliche Rolle spielt auch die sprachliche Gestaltung der Werke
Yamada Eimis: Nicht nur die Titel sind häufig aus dem Englischen entlehnt; auch

in die Werke selbst sind immer wieder Anglizismen eingestreut, die zumeist

nicht zum normalen japanischen Sprachrepertoire gehören. Die Autorin versieht
ferner japanische, mit kanji geschriebene Wörter mit furigana, die Übersetzungen

ins Englische bieten.21 Mit dem Einsatz amerikanischer Begriffe und auch

ganzer Sätze, die zum Teil in lateinischer Schrift belassen werden, wird ebenfalls

der Eindruck einer kulturellen Fremdartigkeit vermittelt vgl. MATSUDA

1999:188).22

Diese stilistischen Besonderheiten werden auch in der japanischsprachigen
Sekundärliteratur thematisiert. So spricht zum Beispiel der Schriftsteller Ikezawa

Natsuki, der sich mit Yamadas Roman Trash befasst, von einer “merkwürdigen,
künstlichen Sprache” IKEZAWA 1992:224): Der Ort sei zwar New York, und die
Gespräche zwischen den Protagonisten – einer Japanerin und einem
Afroamerikaner – müssten eigentlich auf Englisch geführt werden; sie sind jedoch
auf Japanisch niedergeschrieben IKEZAWA 1992:224).23 Für Bedtime Eyes,
Harem World und Animal Logic gilt dasselbe: Die Unterhaltungen zwischen den

Figuren finden auf Englisch statt; von ihnen berichtet wird jedoch auf
Japanisch.24

Möglicherweise können auf diese Weise Dinge gesagt bzw. Inhalte
ausgedrückt werden, wie sie in einer Unterhaltung auf Japanisch, zwischen einer
japanischen Frau und einem japanischen Mann, nicht möglich wären vgl. IKEZAWA

21 So wird beispielsweise in Bedtime Eyes das japanische Wort kokutan (“Ebenholz”) zu ebonî

YAMADA 1985:42); aus gin no saji (“silberner Löffel”) wird shirubâ supûn (“silver spoon”;
YAMADA 1985:13), aus ryûchisho (“Gefängnis”) wird jeiru (“jail”; YAMADA 1985:23), und

aus daidokoro (“Küche”) kitchin (“kitchen”; YAMADA 1985:29). Durch ‘Übersetzungen’ ins

katakana-Englisch können aber auch Bedeutungsverschiebungen erreicht werden: Yakuzamono

(“Yakuza”) wird zu gyangu (“gang”; YAMADA 1985:32), aruku (“gehen”) zu hangin
araundo (“hang around”; YAMADA 1985:32). Den Einsatz von Fremdwörtern in ihren Texten

erklärt auch die Autorin selbst vgl. YAMADA/KISARAGI 1988:219).
22 Beispiele hierfür in Bedtime Eyes wären: “PUSSY IS GOD!!!” YAMADA 1985:18), “I’m

gonna be your teacher” YAMADA 1985:31), oder auch “I am sad” YAMADA1985:59).

23 Der Literaturwissenschaftler Inoue bezeichnet die so entstandene Sprache als “auf Japanisch

niedergeschriebenes Englisch”, bzw. als “Übersetzung ohne Original” INOUE 1994:449).
24 Einzige Ausnahme sind die Gespräche zwischen Sayuri und Shin’ichi in Harem World, die

in japanischer Sprache geführt werden.



532 INA HEIN

1992:224; auch INOUE 1994:449).25 So liegt die Schlussfolgerung nah, dass
Yamada durch den Einsatz dieses ‘amerikanischen Japanisch’ in den Dialogen
einen Eindruck von Direktheit – der Sprache, aber auch der von ihr konstruierten
Beziehungen selbst – erzeugt, der mittels eines konventionellen japanischen
Sprachgebrauchs nicht aufkommen könnte. Allem Anschein nach bedient sich
Yamada Eimi dieses stilistischen Kunstkniffs, “[...] um das Thema der
unkonventionellen, erotischen Beziehung zum ‘Anderen’ auch sprachlich zu stützen”
INOUE 1994:449). So verweist Bedtime Eyes nicht nur direkt auf der inhaltlichen,

sondern auch auf stilistischer Ebene auf die Unkonventionalität der
dargestellten Paarbeziehung, und markiert diese gleichzeitig als ‘unjapanisch’.

Afroamerikanische Männlichkeit

In Yamadas frühen Werken wird japanischen Männerfiguren so gut wie kein
Platz eingeräumt; als Partner der japanischen Frauenfiguren treten fast
ausschließlich afroamerikanische Männer in Erscheinung. Die Konstruktion der
betonten Andersartigkeit der afroamerikanischen Protagonisten gibt dabei
allerdings in ihrer Umkehrung Aufschluss über das Bild vom ‘japanischen Mann’,
das dafür den Referenzpunkt bildet. Die Autorin stellt der ‘japanischen
Männlichkeit’, die in ihren Werken recht blutleer und leblos wirkt, ein idealisiertes
Bild von Ursprünglichkeit, Wildheit und Leidenschaftlichkeit symbolisiert
durch ‘den Afroamerikaner’) gegenüber.

In Bedtime Eyes spielen japanische Männerfiguren nur indirekt eine Rolle,
indem sie zum Vergleich mit den physischen Qualitäten Spoons herangezogen

werden:

Sein dick hatte mit dem rötlichen, widerlichen cock eines Weißen nichts gemein, und er

unterschied sich auch von den kindischen und bemitleidenswerten Dingern der Japaner, die
sich nicht selbst behaupten können, ohne sie in irgendeine hilflose Pussi zu stecken. Die
Schamhaare von Japanern, die sich wie auf der Meeresoberfläche treibendes Seegras be-

25 Auch Kelsky beschäftigt sich damit, dass die englische Sprache von japanischen Frauen als

Mittel gesehen werden kann, um in ein anderes Gedanken- und Wertesystem einzutreten.

Dies scheint besonders im Hinblick auf die Geschlechterbeziehungen von Bedeutung zu

sein: “Japanese, with ist highly codified rules of speech hierarchy and masculine and feminine

speech, is isolated as one of the fundamental obstacles to women’s self-expression. [...]
English, by contrast, is said to provide women with the means to pure and unmediated
expression of their ‘personhood’ beyond gender” KELSKY 2001:101).

AS/EA LXI•2•2007, S. 521–544



YAMADA EIMI – NEUE RÄUME 533

wegten, fühlten sich immer so an, als verfingen sie sich an meinem Körper, und das machte

mir Angst YAMADA 1985:14).

In dieser Textstelle, die stark auf von der Ich-Erzählerin angenommene)

biologische Unterschiede abhebt, zeigt sich ganz klar eine Ablehnung japanischer

Männer; ihre Geschlechtsteile werden als bemitleidenswert bezeichnet und

AS/EA LXI•2•2007, S. 521–544

wecken Angst bei der Protagonistin.
Auch in den seltenen Fällen, in denen japanische Männer als konkrete

Figuren in Yamadas frühen Werken eingesetzt sind – wie zum Beispiel in Harem
World – bilden sie einen negativen Bezugspunkt, der die idealisierten
Eigenschaften der afroamerikanischen Männerfiguren umso stärker hervortreten lässt.

Die beiden Japaner in Harem World, Shin’ichi und Kobayashi, verkörpern eine

von der Protagonistin als unattraktiv empfundene, ‘traditionelle’ japanische

Männlichkeit, die im Text durch ihre extreme Negativzeichnung infrage gestellt,
teils aber auch lächerlich gemacht wird. Kobayashi wird als besitzergreifend und

eifersüchtig dargestellt; er ist uncharmant, wenig zuvorkommend und
erzkonservativ. Kobayashi bevorzugt einen passiven Frauentyp YAMADA 1990/94:15)
und lässt Frauen keine Freiheit. Shin’ichi schließlich, dem in dem Werk eine

wichtigere Rolle zukommt als Kobayashi und der entsprechend auch
ausführlicher beschrieben wird, ist unsicher, ungebildet, leidet unter
Minderwertigkeitskomplexen und versucht, dies durch das Zurschaustellen von Statussymbolen

und finanzieller Potenz zu kompensieren. Es ist also offensichtlich, dass

diese japanischen Männerfiguren alles andere als Sympathieträger sind; im besten

Fall erregen sie Mitleid.
Im Gegensatz dazu werden die männlichen afroamerikanischen Figuren als

anziehend dargestellt; sie sind Gentlemen, die Charme und Verführungskraft
besitzen. Auf diese Weise wird eine ‘andere Männlichkeit’ konstruiert bzw. ein
Gegenbild zum ‘japanischen Mann’ entworfen. Fordern bei Yamada die japanischen

Männerfiguren – so zum Beispiel Kobayashi in Harem World – von den

Frauen, den Haushalt zu erledigen, zu kochen oder aufzuräumen, so spielt dies in
den Beziehungen der Protagonistinnen zu ihren afroamerikanischen Partnern,

mit denen es keinen ‘grauen Alltag’ gibt, keine Rolle.
Am Verhalten japanischer Männer wird ferner indirekt kritisiert, dass sie

sich nicht um die Frau bemühen und ihre Zuneigung nicht zeigen; die
afroamerikanischen Figuren dagegen stehen für Romantik und emotionale Offenheit. So

bringt Sayuris afroamerikanischer Liebhaber Stan ihr bei jedem Treffen
Geschenke mit, auch wenn er kaum Geld hat und dafür unter Umständen sogar

stehlen muss.



534 INA HEIN

Ein entscheidender Unterschied ist schließlich auch, dass für die
Protagonistinnen nur mit afroamerikanischen Männern ein erfülltes Liebes- und Sexualleben

möglich ist.26 Yamada konstruiert mit diesem Ideal des ‘Schwarzseins’
etwas, das in Gestalt eines afroamerikanischen Mannes von ihren Protagonistinnen

begehrt und auch als Lebensweise für diese selbst angestrebt wird. Das

Besondere dieser ‘afroamerikanischen Kultur’ scheint darin zu liegen, dass sie

“[...] das Modell einer wundervollen Einheit von Körper und Seele darstellt”
GOOSSEN 1994:418).

Japanische ‘Männlichkeit’ wird in einem Großteil der Texte Yamadas also
durch eine zum Ideal stilisierte afroamerikanische ‘Männlichkeit’ ersetzt. Einerseits

betont Yamada Körperlichkeit und Sexualität der afroamerikanischen
Männerfiguren; gleichzeitig aber werden diese Figuren auch zu Vorbildern in Sachen

Lifestyle. Die afroamerikanischen Männerfiguren wirken anziehend auf die
Protagonistinnen; sie symbolisieren Wildheit und Leidenschaftlichkeit, aber auch

Romantik. ‘Afroamerikanische Männlichkeit’ scheint von Yamada Eimi damit
als Symbol für Außenseitertum und Rebellion gegen bürgerliche Vorstellungen
von Paarbeziehungen in Japan eingesetzt zu sein. Auch in dieser Hinsicht erfolgt
in den Werken Yamadas also eine Distanzierung von Japan und den japanischen
Geschlechterbeziehungen. Durch die Beziehungen zu afroamerikanischen Männern

stellen die japanischen Frauenfiguren den Besitzanspruch japanischer Männer

in Frage; so verlieren diese an Macht und damit einen wichtigen Bestandteil
der ihnen zugeschrieben ‘Männlichkeit’27.

Überwindung von Unterschieden

Yamada nutzt diese Männer- und Frauenfiguren, um eine eigene Konzeption von
heterosexuellen Paarbeziehungen zu entwerfen. Konventionelle Vorstellungen,
nach denen Beziehungen zwischen Mann und Frau an die Form der Ehe bzw.

26 Dies deutet u.a. das oben übersetzte Zitat aus Bedtime Eyes an, in dem die Geschlechtsorga¬

ne von Afroamerikanern mit denen von Japanern verglichen werden. Ein weiteres Beispiel
findet sich in Harem World, wenn es über die sexuelle Beziehung Sayuris zu Shin’ichi heißt:

“Körperlich hatte sie keinerlei Lust erfahren, aber das machte ihr nichts aus, weil sie dies an

einem andern Ort genießen konnte” YAMADA 1990/94:19). Mit diesem “anderen Ort” sind

hier natürlich die anderen, nicht-japanischen Liebhaber Sayuris gemeint.
27 Vgl. auch ITÔ 1993/2000:167–168. Cornyetz benutzt in diesem Zusammenhang gar den

Begriff der “Entmännlichung” CORNYETZ 1994:127).

AS/EA LXI•2•2007, S. 521–544



YAMADA EIMI – NEUE RÄUME 535

der Familie gekoppelt sind, werden hier demontiert. Yamada erschafft in ihrem
Werk die Beziehung zwischen Mann und Frau neu, indem sie das Sexuelle
ausdrücklich in den Mittelpunkt der von ihr konstruierten Liebesvorstellung stellt
und hierzu besonders die afroamerikanischen Figuren einsetzt vgl. auch

MURAMATSU/WATANABE 1990:374).
Die in den Werken Yamadas so stark im Zentrum stehende Körperlichkeit

und Sexualität erfüllt eine wichtige Funktion: Sie dient dazu, Menschen miteinander

zu verbinden, Unterschiede auszulöschen und Grenzen – zwischen zwei
sich fremden Menschen, zwischen Mann und Frau, und zwischen verschiedenen
Ethnizitäten – zu überbrücken. Über die körperliche Beziehung wird der ‘Andere’

erfassbar, und mit zunehmender Vertrautheit wird er schließlich nicht mehr
als ‘Anderer’ wahrgenommen. Über ihre Körper versuchen Yamadas
Protagonistinnen, Gleichheit und Einheit mit den männlichen Hauptfiguren zu erlangen,

AS/EA LXI•2•2007, S. 521–544

wie auch Goossen bemerkt:

Für Yamada Eimi bedeutet das Erreichen eines Einheitsgefühls mit dem Anderen, mit dem

Körper in den Anderen und dessen Welt einzutauchen, bis man sich selbst auf der Ebene der

Intuition und des Gefühls verändert. Die sexuelle Beziehung hat hier eine wichtige Bedeutung

inne. Denn genau durch das Erreichen körperlicher Einheit kann man eine äußerste

Seelenverwandtschaft erlangen GOOSSEN 1994:406).

Körperlichkeit und Sexualität sind hier also auch ein Mittel zur Kommunikation.

Mit dem Körper, dem eine besondere ‘Authentizität’ zugeschrieben wird,
kann eine andere, tiefere ‘Wahrheit’ erfasst werden, als mit Hilfe des Intellekts
bzw. des verbalen Ausdrucks. Wird üblicherweise letzteres gesellschaftlich
höher bewertet als die ‘ungezähmte Natur’, so gestaltet Yamada ‘Wildheit’ als

etwas Schönes und Anziehendes.28 In ihren Werken scheint sich die Auffassung
zu offenbaren, dass der Mensch ein Tier dôbutsu) ist, das von seiner Körperlichkeit

beherrscht wird. Grundsätzlich geht die Autorin davon aus, dass Männer
und Frauen tierhafte Instinkte besitzen.29 Die frei jiyû) und natürlich shizen)
erscheinenden Geschlechterbeziehungen, die sie beschreibt, stellen so eine Antithese

dar zur “zivilisierten Gesellschaft, die dem Intellekt den Vorzug gibt”
MURAMATSU/WATANABE 1990:374). Was den Mann in Yamadas Werken für

eine Frau begehrenswert macht, sind so auch keine solch pragmatischen Krite-

28 Vgl. hierzu auch MATSUDA 1999:202; im Japanischen bezeichnet der Autor ‘Wildheit’ mit
dem Wort yasei.

29 Auf diesen ‘tierhaften Instinkt’ verweisen besonders Titel und Inhalt des Romans Animal
Logic; hier hat Yamada diesen Gedanken bisher am deutlichsten ausgearbeitet.



536 INA HEIN

rien mehr, wie sie in den 1980er Jahren mit dem Schlagwort der ‘Drei Hochs’
san-kô) – gemeint waren damit Bildungsgrad, Einkommen bzw. gesellschaftlicher

Status und die körperliche Statur – zusammengefasst wurden. An ihre Stelle

tritt bei Yamada ein “tierhaftes Sexappeal” MATSUDA 1999:202). Eine solche
Betonung des körperlichen Aspekts kann also durchaus als Versuch gesehen

werden, eine Alternative zu einem eher rational bestimmten Geschlechterdiskurs
zu formulieren.

In den von Yamada geschilderten Paarbeziehungen ist die erotische
Anziehungskraft ebenso Bestandteil wie ein Gefühl starker seelischer Verbundenheit.
Meist sind sich darüber hinaus auch die Lebensumstände der Hauptfiguren sehr

ähnlich – typischerweise tun sich in ihren Werken zwei Außenseiter zusammen,

die ungebildet sind und der unteren Gesellschaftsschicht angehören. Gleichzeitig
spielen aber in den von Yamada gezeichneten Paarbeziehungen Gewalt und

Macht eine unübersehbare Rolle, wobei das Machtgefüge zwischen den beteiligten

Figuren ständig fluktuiert. Die Autorin weigert sich, das Verhältnis der
Geschlechter zueinander festzulegen: In ihren Texten kann keiner männlichen wie
weiblichen) Figur die jeweils über- bzw. untergeordnete Position innerhalb der –

nichtsdestotrotz bestehenden – Hierarchie zugeordnet werden. Dabei zeichnet sie

ihre Protagonistinnen abwechselnd als mächtige, durch ihre Sexualität bestimmte

Wesen, die den Mann verschlingen, gleichzeitig aber auch als schwach und

verletzlich.

Fazit

In ihren Werken unternimmt Yamada den Versuch, ‘Weiblichkeit’, ‘Männlichkeit’

und Paarbeziehungen neu zu konstruieren. Dabei betont sie zum einen das

Miteinander-Verbundensein ihrer Charaktere; gleichzeitig geht es aber auch um
das Überschreiten von Grenzen, wenn ihre japanischen Frauenfiguren danach

trachten, sich den afroamerikanischen Mann – und damit auch die andere Kultur
als Lebensweise – einzuverleiben. Yamada experimentiert in ihren Werken mit
allen möglichen Formen von Paarbeziehungen – so werden in ihren ab den

1990er Jahren veröffentlichten Werken beispielsweise auch homosexuelle
Beziehungen thematisiert.30 Diese Konstruktionen unkonventioneller Geschlechterbeziehungen

finden in literarischen Räumen statt, die nur sehr lose mit real

30 Beispiele für homosexuelle Paare in Yamadas Werken wären Buckey und Maurique/Spike

in Trash, oder auch Jack und Paul in Animal Logic.

AS/EA LXI•2•2007, S. 521–544



YAMADA EIMI – NEUE RÄUME 537

existierenden Orten und konkreten Zeitbezügen verbunden sind. Die Figuren
sind weder in einen familiären Kontext eingebunden, noch sind sie in ein Berufsleben

oder sonstige gesellschaftliche Institutionen integriert; ein wie auch immer
gearteter Alltag spielt in den hier behandelten Werken Yamadas keine Rolle. Mit
dieser Ablösung von der japanischen) Gesellschaft und ihrer Normen und Werte

geht eine Propagierung von Freiheit und Selbstbestimmtheit einher; Yamadas

Figuren leben jenseits gesellschaftlicher Zwänge und herkömmlicher
Moralvorstellungen.

Der Effekt des ‘Unjapanischen’ bzw. der ‘kulturellen Fremdheit’ wird bei
Yamada dadurch verstärkt, dass ein großer Teil ihres Personeninventars aus

afroamerikanischen Figuren besteht31 und die Werke zudem mit
englischsprachigen Ausdrücken durchsetzt sind. Es sei an dieser Stelle darauf
hingewiesen, dass der Versuch, die ‘Ethnisierung’ der Figuren zu benutzen, um die
Hierarchisierungen im Geschlechterverhältnis neu zu konstruieren,
problematisch ist. Dadurch, dass die Figuren in Yamadas Texten gewissermaßen
außerhalb der gesellschaftlichen ‘Norm’ positioniert werden, erscheinen sie ferner
von der ‚Realität’ losgelöst – so können bzw. wollen) sie keine Veränderung
der etablierten Machtstrukturen bewirken vgl. auch CORNYETZ 1994:127).

Indem Yamada ihre Protagonistinnen zu ‘Vamps’ stilisiert und damit
gleichzeitig das ‘traditionelle’ Ideal der “guten Ehefrau und weisen Mutter”
ryôsai kenbo) verwirft, versucht die Autorin, neue Geschlechterbeziehungen zu

entwerfen und damit auch zu provozieren). Ihre Frauenfiguren werden zwar als

handelnde Subjekte beschrieben, sind dabei jedoch vorwiegend durch ihre Sexualität

und Körperlichkeit bestimmt. Diese Attribute werden, folgt man der
herrschenden Geschlechterideologie, im Allgemeinen als bedrohlich empfunden; sie

müssen unter Kontrolle gebracht werden und bleiben daher aus dem herkömmlichen

Frauenidealbild ausgeblendet. In Yamadas Werken werden sie nun zwar
positiv umgedeutet – jedoch bleibt ein konventionelles Weiblichkeitsbild der
Bezugspunkt für ihre Werke. Auch die starke Konzentration auf den privaten
Beziehungs-Raum, den die Abkoppelung von ‘der Gesellschaft’ mit sich bringt,
ist ambivalent, entspricht doch die Bezogenheit auf den privaten Bereich, auf das

Emotionale und die Beziehung zum Mann dem der Frau als ‘natürlich’
zugeschriebenen Ort. Den Hintergrund für Yamadas Werke bildet letztendlich ein

westlich geprägtes, romantisches Liebesideal, zu dem “Seelenfreundschaft, He-

31 Teilweise werden auch andere ausländische Figuren eingesetzt – in Harem World bei¬

spielsweise hat Sayuri neben ihrem afroamerikanischen Liebhaber Stan auch Affären mit

AS/EA LXI•2•2007, S. 521–544

einem ‘weißen’ Amerikaner und einem indonesischen Mann.



538 INA HEIN

terosexualität, körperliche Anziehungskraft, Leidenschaft, Erotik, Verantwortlichkeit

und Stabilität” HOPPNER 1992:17) gehören.32

Besonders auffallend sind auch die Stereotype, mit denen die
afroamerikanischen Figuren in Yamadas frühen Werken beschrieben werden33. Gerade

hier wird deutlich, welch große Rolle – bei allen klar erkennbaren Versuchen der
Grenzüberschreitung – Dichotomien bei Yamada spielen. Der afroamerikanische)

Mann ist das von der japanischen) Frau verschiedene ‘Andere’, das
letztendlich undurchsichtig bleibt. Zu dieser geschlechtlichen und ethnischen

Differenz gesellt sich besonders in Yamadas Werken der 1980er Jahre der
Gedanke einer Trennung von Körper und Geist, Sexualität und Gefühl, ‘bloßer
Leidenschaft’ und ‘wahrer Liebe’. Zum Teil erfolgt ein Spiel mit diesen
Gegensatzpaaren, indem sie – zumindest vorübergehend – umgekehrt werden. Dies
allein bedeutet jedoch keine Subversion; die Strukturen selbst bleiben auf diese

Weise unangetastet.

Allerdings scheinen sich Yamadas Werke, was die Darstellung der
afroamerikanischen Figuren angeht, seit dem Erscheinen von Bedtime Eyes 1985
stark gewandelt zu haben. Wird die schwarze Hautfarbe von Spoon in Bedtime
Eyes noch extrem betont, so tritt sie spätestens im Falle der afroamerikanischen
Männerfiguren in Trash in den Hintergrund. Gleichzeitig ist Yamadas Themenund

Figurenspektrum breiter geworden, so dass nun häufiger auch
afroamerikanische Frauen wie z.B. in Animal Logic) und Kinder wie Jesse in Trash
und Jeshî no sebone oder Soul in Animal Logic) als Figuren auftauchen. Die
Autorin spricht sich immer klarer dafür aus, Menschen als Individuen jenseits
solcher Kategorien wie der Hautfarbe, aber auch des ‘Geschlechts’, zu begreifen.
Besonders nach der ‘tierhaften Logik’ der Protagonistin von Animal Logic
verlieren die Kategorien ‘Rasse’ und ‘Geschlecht’ an Bedeutung. Entsprechend

wird hier nun auch die rassisch aufgeladene Positiv-Negativ-Kontrastierung

32 Yamadas Konzept kann somit als lediglich eine Variation des modernen Liebesgedankens in
Japan aufgefasst werden EGUSA 1993:209). Goossen urteilt ähnlich in Bezug auf Yamadas

Werk Chûingugamu (“Chewing Gum”, YAMADA 1990); er stellt fest, dass das darin
entworfene Liebes- und Eheideal von romantischen Wertvorstellungen geprägt ist, die zumindest

im Westen weit verbreitet sind GOOSSEN 1994:422).
33 Kritik an der Darstellung der afroamerikanischen Männerfiguren in den früheren Werken

Yamadas wird in den Artikeln der Literaturwissenschaftler/innen Nina CORNYETZ 1996),

Richard OKADA 1995) und Theodore GOOSSEN 1994) sowie des Kulturanthropologen John

G. RUSSELL 1991 und 1996) geäußert. Zur Frage, inwiefern Yamadas Darstellungen als

rassistisch gelten können, vgl. auch HEIN2000.

AS/EA LXI•2•2007, S. 521–544



YAMADA EIMI – NEUE RÄUME 539

zwischen afroamerikanischen und japanischen Männern aufgegeben, die für die
frühen Werke Yamadas noch kennzeichnend war.34

Festzuhalten bleibt an dieser Stelle, dass Yamada mit ihren Entwürfen von

‘Weiblichkeit’, ‘Männlichkeit’ und Paarbeziehungen implizit Kritik am
herrschenden Geschlechterdiskurs übt. Dabei bleiben ihre Werke jedoch ambivalent:
Das Begehren des ‘Schwarzen’ als Partner und als Lebensweise) kann zwar
durchaus als gesellschaftskritisch und subversiv verstanden werden; gleichzeitig
werden damit jedoch auch Stereotype reproduziert.

AS/EA LXI•2•2007, S. 521–544

Bibliographie

AOKI Juni’ichi et al.
2005 “Yamada Eimi zen-chosaku kaidai”, Bungei, Bd. 44, Nr. 3 Herb¬

st):124–139.
ASADA Akira
1996 “Kaisetsu”. Yamada Eimi. Beddotaimu aizu – Yubi no tawamure –

Jeshî no sebone. Tôkyô: Shinchô Bunko:315–322.
ASAHI Shinbun
2002 “Shôsetsu ‘yushutsu’ jigyô. Ichiyô ya Eimi 27 sakka kettei”, Asahi

Shinbun:17.10:25.
CORNYETZ, Nina
1994 “Fetishized Blackness. Hip Hop and Racial Desire in Contemporary

Japan”, Social text – theory, culture, ideology, Oktober:113–139.
1996 “Power and Gender in the Narratives of Yamada Eimi”. Paul Gordon

Schalow und Janet A. Walker Ed.). The Woman’s Hand. Gender And

Theory In Japanese Women’s Writing. Stanford CA): Stanford
University Press:425–457.

DOMENIG, Roland
1994 “Yellow Cab & Love Junkie? Anmerkungen zu IEDA Shôkos

Büchern”, Informationen des akademischen Arbeitskreises Japan –

Minikomi, Nr. 3 Juni):1–5.

34 Besitzen japanische Männer in Harem World noch keine natürliche Begabung dafür, befrie¬

digende Liebesbeziehungen zu führen, so hat Yasmin in Animal Logic unter anderem einen

japanischen Liebhaber namens Akira, der als sehr positive Figur gezeichnet wird.



540 INA HEIN

EGUSA Mitsuko
1993 “Hito. Bungaku”. Imai Yasuko, Yabu Teiko und Watanabe Sumiko

Hg.). Tanpen. Josei bungaku. Gendai. Tôkyô: Ôfû:207–211.
ETO Jun et al.
1985 “Shôwa 60nendo bungeishô-sengohyô yori”.Yamada Eimi.

Beddotaimu Aizu. Tôkyô: Kawade Shobô Shinsha:131–139.
FOCUS Zeitschrift)
1985 “‘Joô-sama’ kara ‘sakka’ ni. SM kurabu ni tsutometeita ‘Bungei-shô’

jushôsha”, FOCUS, 8.11.1985:8.
FRIDAY Zeitschrift)
1985 “Muchi motsu te ni pen o nigitte ‘Bungei-shô’ kakutoku. Yamada

Eimi-san wa ‘SM no shiro’ de joô-sama enjite”,
FRIDAY:15.11.1985:6–7.

GOOSSEN, Ted
1990 “Hri no naka no yajû – gendai nihon bungaku ni arawareta

kokujintachi”. Hirakawa Sukehiro und Tsuruta Kinya Hg.) Uchi naru
kabe – gaikokujin no nihonjinzô. Nihonjin no gaikokujinzô. Tôkyô:
Shinyôsha:529–554.

1994 “‘Tasha’ no sekai ni hairu toki. Yamada Eimi to Murakami Ryû no
gaijin monogatari o megutte”. Tsuruta Kinya Hg.). Nihon bungaku ni
okeru ‘tasha’. Tôkyô: Shinyôsha:398–431.

HEIN, Ina
2000 “‘Bedtime Eyes’ von Yamada Eimi. Zum Rassismusvorwurf in der

Literaturkritik”. Hilaria Gössmann und Andreas Mrugalla Hg.). 11.
Deutschsprachiger Japanologentag in Trier 1999 Band 2) Reihe
Ostasien-Pazifik/Trierer Studien zu Politik, Wirtschaft, Gesellschaft
und Kultur, Bd. 14). Münster u.a.: LIT-Verlag:309–318.

2007 Geschlechterkonstruktion und Paarbeziehungen in literarischen
Werken populärer japanischer Gegenwartsautorinnen: Zwischen
Widerstand und Konvention. München: iudicium in Vorbereitung).

HIROTA Aki
2000 “Image-Makers and Victims: The Croissant Syndrome and Yellow

Cabs”, U.S.-Japan Women’s Journal – English Supplement, Nr. 19:83–
121.

HOPPNER, Inge
1992 “Bericht über das Symposium”. Japanisch-Deutsches Zentrum Berlin

Hg.). Symposium “Deutsch-japanisches Autorinnentreffen 1990” 10.–

AS/EA LXI•2•2007, S. 521–544



YAMADA EIMI – NEUE RÄUME 541

12.10.1990 Veröffentlichungen des Japanisch-Deutschen Zentrums
Berlin, Bd. 10). Berlin: JDZB:7–23.

IEDA Shôko
1991 Yellow Cab. Narita o tobitatta onnatachi. Tôkyô: Kôyû Shuppan.

IKEZAWA Natsuki
1992 “Rinri to jinkô gengo – Yamada Eimi shiron”, Bungakukai, Nr. 2:220–

AS/EA LXI•2•2007, S. 521–544

226.
INOUE Ken
1994 “Jinkôteki bômeibungaku no seisei – Shimada Masahiko to Yamada

Eimi ni okeru ‘tasha’”. Tsuruta Kinya Hg.). Nihon bungaku ni okeru

‘tasha’. Tôkyô: Shinyôsha:432–452.
ITÔ Kimio
1993/2000 ‘Otokorashisa’ no yukue. Dansei bunka no bunkashakaigaku. Tôkyô:

Shinyôsha.
KAGAMI Zeitschrift)
2001 “Yamada Amy”, Kagami, Heft 50:113–114.
KELSKY, Karen
1992 Sex and the gaijin male: Contending discourses of race and gender in

contemporary Japan. University of Hawaii, unveröffentlichte M.A.-
Arbeit.

2001 Women on the Verge. Japanese Women, Western Dreams. Durham und

London: Duke University Press.

KUWAHARA Yasue
1994 “Make Me Sick: Perceptions of Traditional Sex Roles in Japanese

Society in Novels by Yamada Amy”, Journal of Popular Culture, Bd.
27, Nr. 4:107–116.

MA, Karen
1996 The Modern Madame Butterfly. Fantasy and Reality in Japanese

Cross-Cultural Relationships. Rutland Vermont), Tôkyô: Tuttle.
MACHIDA Shirô
2000 “Yamada Eimi kenkyû josetsu. Sono ashiato, narabi ni nenpu –

sakuhin nenpyô”, Narimichi Kokubun, Nr. 33 März):75–100.
MATSUDA Ryôichi
1999 Yamada Eimi – ai no sekai. Manga, ren’ai, Yoshimoto Banana. Tôkyô:

Tôkyô Shoseki.
MURAKAMI Ryû
1976 Kagirinaku tômei ni chikai burû. Tôkyô: Kôdansha.



542 INA HEIN

MURAMATSU Sadataka und WATANABE Sumiko
1990 “Yamada Eimi”. Muramatsu Sadataka und Watanabe Sumiko Hg.).

Gendai josei bungaku jiten. Tôkyô: Tôkyôdô Shuppan:373–374.
OKADA, Richard
1995 “Positioning Subjects Globally: A Reading of Yamada Eimi”, U.S.-

Japan Women’s Journal English Supplement), Nr. 9:111–126.
ÔTSUKA Eiji
1999 “Ikôtaishô bungaku-ron, aruiwa Yamada Eimi to gin no saji” Sabu

karuchâ bungaku-ron dai-8-kai), Bungakukai, Bd. 53, Nr. 6:308–339.
RUSSELL, John G.
1991 “Narratives of Denial: Racial Chauvinism and the Black Other in

Japan”, Japan Quarterly, Bd. 38 Nr. 4:416–428.
1996 “Race and Reflexivity. The Black Other in Contemporary Japanese

Mass Culture”. John Whittier Treat Ed.). Contemporary Japan and
Popular Culture. Honolulu: University of Hawaii Press:17–40.

YAMADA Eimi
1985 Beddotaimu aizu. Tôkyô: Kawade Shobô Shinsha.

1987a Chôchô no tensoku. Tôkyô: Kawade Shobô Shinsha.

1987b Sôru myûjikku rabâzu onrî. Tôkyô: Kadokawa Shoten.

1988a Hizamazuite ashi o o-name. Tôkyô: Shinchô Bunko.
1988b Fûsô no kyôshitsu. Tôkyô: Kawade Shobô Shinsha.

1989 Hôkago no kînôto. Tôkyô: Shinchôsha.
1990 Chûingugamu. Tôkyô: Kadokawa Shoten.

1990/94 Hâremu Wârudo. Tôkyô: Kôdansha Bunko.
1991 Torasshu. Tôkyô: Bungei Shunjû.
1992 Naimen no nonfikushon. Yamada Eimi Taidanshû. Tôkyô: Fukushiki

Shoten.
1993 Boku wa benkyô ga dekinai. Tôkyô: Shinchôsha.
1996 Animaru Rojikku. Tôkyô: Shinchô Bunko.
1998 Men at Work. Yamada Eimi taidanshû. Tôkyô: Gentôsha.
1999 Magnet. Tôkyô: Gentôsha.

2000 A to Z. Tôkyô: Kôdansha.
2001 Himegimi. Tôkyô: Bungei Shunjû.
2002 Pay Day!!! Tôkyô: Shinchôsha.
2003 “Yamada Eimi – Tanoshii Akutagawashô?” Interview), Bungakukai,

Nr. 7:190–206.
2005 Fûmi zekka. Tôkyô: Bungei Shunjû.

AS/EA LXI•2•2007, S. 521–544



YAMADA EIMI – NEUE RÄUME 543

YAMADA Eimi und KISARAGI Koharu
1988 “Yamada Eimi”. Kisaragi Koharu. Hanako-san no bungaku tanken.

AS/EA LXI•2•2007, S. 521–544

Tôkyô: Shûeisha:213–227.
YAMADA Eimi und YAMAZAKI Kôtarô
1993 “Yamada Eimi” Interview), Kaien, Bd. 12, Nr. 4 April):17–26.
YAMADA Eimi und YOSHIDA Ruiko
1992 “Burakku no rizumu ni deau”. Yamada Eimi. Naimen no nonfikushon.

Yamada Eimi Taidanshû. Tôkyô: Fukushiki Shoten:185–220.
YOKOCHI SAMUEL, Yoshiko
1994 “Yamada Eimi”. Chieko Irie Mulhern Hg.). Japanese Women Writers.

A Bio-Critical Sourcebook. Westport, London: Greenwood Press:457–
464.

Übersetzungen

YAMADA, Amy
1991 “Kneel down and lick my feet” Ü: Terry Gallagher). Alfred Birnbaum

Hg.). Monkey Brain Sushi. New Tastes in Japanese Fiction. Tôkyô
u.a.: Kôdansha International:178–204.

YAMADA Eimi
1991 “When a Man Loves a Woman” Ü: Tanaka Yukiko). Tanaka Yukiko

Hg.). Unmapped Territories. New Women’s Fiction from Japan.
Seattle, Washington: Women in Translation:69–83.

YAMADA Eimi
1991 “X-rated blanket” Ü: Nina Cornyetz). Helen Mitsios Hg.). New

Japanese Voices: The Best Contemporary Fiction From Japan. New
York: The Atlantic Monthly Press:50–54.

YAMADA Eimi
1992 After School Keynotes Ü: Sonya L. Johnson). Tôkyô: Kôdansha Inter¬

national.
YAMADA Eimi
1992 Amère volupté Ü: Jacques Lévy). Arles: Philippe Picquier.
YAMADA, Amy
1994 Trash Ü: Sonya L. Johnson). New York u.a.: Kôdansha International.
YAMADA Eimi
1995 La chrysalide brisée: récit Ü: Jean-Christian Bouvier). Arles: Philippe

Picquier.



544 INA HEIN

YAMADA Eimi
1998 “4U” Ü: Peter Novak). Japanese Literature Today, Nr. 23:46–55.
YAMADA Eimi
1999 “Lebensabend eines Kindes” Ü: Heike Schöche). Hannelore Eisenho-fer-

Halim und Peter Pörtner Hg.). Verführerischer Adlerfarn. Anthologie

japanischer Erzählungen. Tübingen: Konkursbuchverlag Claudia
Gehrke:47–56.

YAMADA, Amy
2001 “Lips” Ü: Morii Atsuko und Judit Árokay). Kagami, Heft 50:41–55.

“Die Stille ihres Schlafes” Ü: Xenia Heinickel und Natsuko Imai-
Brandes). Kagami, Heft 50:97–111.

YAMADA, Amy
2006 Bedtime Eyes Ü: Gunji Yumi und Marc Jardine). New York: St.

Martin’s Press.

YAMADA, Amy
2006 “Fiesta”. Ü: Philip Price). Layne, Cathy Komp.). Inside and other

short fiction: Japanese women by Japanese women. Tôkyô, New York,
London: Kodansha International:149–170.

YAMADA, Amy
2007 Bedtime Eyes Ü: Ina Hein). Zürich: Ammann Verlag in Vorberei¬

tung).

AS/EA LXI•2•2007, S. 521–544


	Yamada Eimi : Neue Räume, neue Geschlechterbeziehungen?

