
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 61 (2007)

Heft: 2: Japanische Schriftstellerinnen 1890-2006

Artikel: Die japan-koreanische Autorin Yi Yang-Ji : eine Initiatorin der neueren
zainichi Literatur : Leben und Schreiben zwischen zwei Asien

Autor: Nakamura-Methfessel, Verena

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147747

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147747
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE JAPAN-KOREANISCHE AUTORIN YI YANG-JI
Eine Initiatorin der neueren zainichi Literatur:

Leben und Schreiben zwischen zwei Asien1

Verena Nakamura-Methfessel, Universität Frankfurt

Abstract – Biographical notes

Born 1955, March 15th, as third child of five in a family from Korea. At nine years of
age, naturalised in Japan, from that point on using the Japanese name Tanaka Yoshie. In
1975 entering into Waseda-University, however Yi dropped out after one semester. She

took part in political movements campaigning against discrimination against foreigners
in Japanese society, whilst at the same time she started studying a Korean string
instrument, the kayagÎm, and taking lessons in Korean dance. In 1980 Yi went to Seoul,
where she studied the kayagÎm in depth and started to study the Korean dance salp´uri.
From 1982 to 1988, she enroled for Korean Studies at Seoul National University, from
1988 she took part in the Masters’ programme at Ehwa Women University in classic
Korean dance. 1982 publication of her first novel Nabi t’aryong (“Lamentation of
Butterflies”), followed by nine more novels the last one unfinished), of which four were
nominated for Akutagawa-literature-price. 1989 awarded the Akutagawa-prize for her
novel Yuhi 1988). 1992, during a stay in Tôkyô, Yi died of cardiac inflammation at the
age of 37.

YI Yang-jiØ)Ÿ(*1955)

Geboren am 15. März 1955 in der Präf. Yamanashi als drittes von fünf Kindern einer Familie

koreanischer Herkunft. Mit 9 Jahren in Japan eingebürgert, seitdem amtlicher Name
Tanaka Yoshie. 1975 Eintritt in die Waseda-Universität, Abbruch nach einem Semester. Yi
nimmt Teil an politischem Aktivismus gegen Diskriminierung von Ausländern in Japan,

gleichzeitig beginnt sie das koreanische Saiteninstrument kayagÎm2 zu erlernen sowie

Unterricht in koreanischem Tanz zu nehmen. 1980 geht Yi nach Seoul, wo sie ihre
Fähigkeit auf der kayagÎm vertieft sowie den Tanz salp´uri erlernt. Von 1982 bis 1988

studiert sie Koreanistik an der Seoul-National-Universität; ab 1988 belegt sie an der Ehwa-

Frauenuniversität Seoul) klassischen koreanischen Tanz im Masterstudiengang. 1982 litera-

1 Der Beitrag beruht auf meiner Magisterarbeit mit dem Titel “Yi Yang-ji und ihr Roman

Yuhi: Sprache und Schrift als Spiegel der Identitätssuche zwischen Japan und Korea” 2003,

Universität Frankfurt).

2 Die Transkription koreanischer Namen und Begriffe richtet sich nach den Regeln des

AS/EA LXI•2•2007, S. 497–520

McCune-Reischauer Systems.



498 VERENA NAKAMURA-METHFESSEL

risches Debüt mit Nabi t’aryong (“Die Trauer der Schmetterlinge”)3, gefolgt von neun

wieteren Romanen der letzte unvollendet). Vier der Romane werden für den Akutagawa-Preis

nominiert, 1989 Verleihung des Akutagawa-Preises für den Roman Yuhi4 1988)5. 1992

stirbt Yi während eines Aufenthalts in Tôkyô mit 37 Jahren an den Folgen einer
Herzmuskelentzündung.

1 Positionierung Yi Yang-jis in der japanischen Literaturszene
der 1980er Jahre – ihre Bedeutung für die Entwicklung der
zainichi-Literatur

Seit dem Jahre 2003, in dem die koreanische Fernsehserie Fuyu no sonata

(“Wintersonate”) erstmals im japanischen Fernsehen ausgestrahlt wurde, erreicht
der bereits seit Anfang der 1990er Jahre in Japan zu verzeichnende Korea-Boom
eine neue Dimension. Das zunehmende Interesse am Nachbarland macht sich
bereits in den 1990er Jahren auch im Hinblick auf die Literatur bemerkbar.
Erfolge von jungen Autoren wie Kaneshiro Kazuki und Yû Miri6 sorgen für ein
neues Image der bis dahin als düster und schwermütig geltenden zainichi-
Literatur7. Doch schon Anfang der 1980er Jahre konnte sich eine junge Frau
koreanischer Abstammung in der japanischen Literaturszene einen Namen
machen8: Die damals 27jährigen Yi Yang-ji erhält bereits für ihren Debütroman
Nabi t´aryong (“Die Trauer der Schmetterlinge”, 1982) eine Nominierung für
den Akutagawa-Preis. In den folgenden Jahren wurden drei weitere9 ihrer
insgesamt zehn Romane10 nominiert. 1989 bekam Yi Yang-ji als erste weibliche

3 Als einziger von Yi Yang-jis Romanen trägt Nabi t´aryong einen koreanischen Titel.
4 Der Titel des Romans bezeichnet die gleichnamige Protagonistin.
5 Im Rahmen meiner Magisterarbeit entstand eine deutsche Übersetzung von Yuhi, deren

Publikation sich derzeit in Vorbereitung befindet.
6 Zu Yû Miri siehe den Beitrag von Kristina Iwata-Weickgenannt.
7 Bezüglich der Forschung zur zainichi-Literatur in der deutschsprachigen Japanologie siehe

Königsberg, 1995: Literatur der koreanischen Minderheit in Japan. Assimilation und

Identitätsfindung, sowie das Forschungsprojekt der Japanologie der Universität Trier “Die ‘Hinbzw.

Rückwendung nach Asien’ in Medien, Populärkultur und Literatur Japans” 2000–
2004) unter der Leitung von Hilaria Gössmann.

8 Neben ihrem Erfolg in Japan gelang es Yi Yang-ji als einer der ersten zainichi-Autoren, mit
ihren Texten auch in der koreanischen Literaturszene Beachtung zu finden.

9 Nach Nabi t´aryong 1982) wurden Kazukime (“Die Perlentaucherin”, 1983), Koku (“Kern”,
1984) und Yuhi 1988) nominiert.

10 Yi Yang-jis letzte Roman Ishi ni koe (“Die Stimme der Steine”) blieb unvollendet.

AS/EA LXI•2•2007, S. 497–520



DIE JAPAN-KOREANISCHE AUTORIN YI YANG-JI 499

zainichi-Autorin11 den renommierten Literaturpreis für ihren Roman Yuhi
verliehen.

Beinahe sämtlichen Texte der 1955 in der Provinz Yamanashi geborenen

Autorin, die sich ab 1980 hauptsächlich in Seoul aufhielt, liegt die
Auseinandersetzung mit ihrer als paradox empfundenen Situation zwischen den beiden

Ländern Japan und Korea zugrunde. Immer wieder stellt Yi Yang-ji die Frage

nach ihrer Identität, dem eigenen Platz zwischen den beiden Ländern Japan und

Korea. Doch lassen sich ihre Texte keineswegs auf diese Thematik eingrenzen.

Einige Kritiker und Literaten beispielsweise sehen in Yi Yang-jis Romanen, die
das “Frausein” oft als ähnlich große Last wie das “Zainichi-sein” darstellen,

gleichzeitig einen wichtigen Beitrag zur feministischen Literatur12.

Der Autor und Literaturkritiker Isogai Jirô nennt in seinem Essay

“Yomigaere, Yi Yang-ji” (“Yi Yang-ji, erwache zum Leben!”) Yi Yang-jis
Texte als Wendepunkt zwischen der älteren und der neuen zainichi-Literatur13.

Tatsächlich schlug die junge Autorin bereits mit ihrem ersten Roman Nabi
t´aryong einen neuen Weg ein. Bis in die 1980er Jahre hatte sich die Literatur
von Autoren koreanischer Herkunft vorwiegend in den Händen männlicher
Schriftsteller der Vorkriegsgeneration befunden, die in den 1920er und 1930er

Jahren in Japan bzw. einer der damaligen Kolonien geboren waren. In Texten
von Autoren wie Kim SÂk-pÂm auch Kin Sekihan14, *1925 Ôsaka) und Yi Hes

ng auch Ri Kaisei, *1936 Sachalin) findet eine politisch-ideologische
Auseinandersetzung mit den beiden Korea statt, während gleichzeitig eine verklärte
Sehnsucht nach dem dem Autor selbst größtenteils unbekannten15) Heimatland
Korea zum Ausdruck gebracht wird. Thematisiert wird zum einen das zumeist
als trostlos empfundene Leben in Japan, erfüllt von innerfamiliären Problemen

sowie in der japanischen Gesellschaft erlittener Diskriminierung, zum anderen

ist der sehnsüchtige, sorgenvolle Blick auf die koreanische Heimat häufiges The-

11 Bis dahin war der 1971 ausgezeichnete Autor Yi Hoe-s ng der einzige zainichi-Akutagawa-

AS/EA LXI•2•2007, S. 497–520

Preisträger vgl. u.a. Königstein 1995).
12 Vgl. WENDER, 2005: Lamentation as History:128, KÖNIGSBERG, 1995:246.

13 Vgl. ISOGAI Jirô, 2004: “Yi Yang-ji, yomigaere”. Zainichi bungaku ron:281. Isogai unter¬

scheidt zwischen zainichi chôsen bungaku als die Literatur der älteren während der Kolonialzeit

geborenen) Generation und zainichi bungaku als Literatur der Nachkriegsgeneration.

14 Einige zainichi-Autoren sind in Japan unter der japanischen Lesung ihres Namens bekannt.

15 Kim SÂk-pÂm hatte die koreanische Insel Chejudo in seiner Kindheit ein einziges Mal
besucht, bevor er 40 Jahrespäter die Erlaubnis zur Einreise nach Südkorea erhielt. Trotzdem
lässt er die meisten seiner Romane in Korea spielen, oftmals ohne einen Bezug zu Japan

herzustellen vgl. KÖNIGSBERG, 1995:46–47).



500 VERENA NAKAMURA-METHFESSEL

ma. Die zumeist sozialistisch orientierten Autoren16 hatten die koreanische
Halbinsel in vielen Fällen nie selbst betreten. Ein Besuch in Südkorea war ihnen
aus politischen Gründen verwehrt, die Einreise nach Nordkorea17 wäre
theoretisch möglich gewesen, hätte jedoch eine Rückkehr nach Japan
ausgeschlossen. Somit blieb den Autoren allein die Beobachtung aus der Distanz. Der
Politik beider Staaten stand man größtenteils ablehnend gegenüber18. Als eines

der prominentesten Themen findet man die – sich immer wieder zerschlagende –

Hoffnung auf eine baldige Wiedervereinigung, verbunden mit der Absicht einer
darauf folgenden “Rückkehr” in die koreanische Heimat.

Yi Yang-ji, 20 bis 30 Jahre später geboren als die Generation der älteren
Autoren und in einem anderen zeitlichen und gesellschaftlichen Umfeld
aufgewachsen, sah in einer solch theoretischen Art der Auseinandersetzung mit Korea
keine geeignete Methode, ihre Existenz als Koreanerin in Japan verstehen zu

können. Vielmehr versuchte sie, über eine Annäherung an Kultur und Sprache

Koreas einen persönlichen Bezug zum Land der Vorfahren herzustellen. Damit
setzte sie dem politik- und ideologielastigen Diskurs der von der sozialistisch
orientierten Nachkriegsstimmung geprägten älteren Generation eine individuell
ausgerichtete, unmittelbare und unpolitische Auseinandersetzung mit dem Land,
das sie als Heimat zu begreifen versuchte, entgegen.

Nicht zuletzt war es die direkte Konfrontation mit dem realen Leben in
Südkorea, wo sie sich mit Unterbrechung ca. zehn Jahre lang aufhielt, die Yi
Yang-ji zwangsläufig mit dem verklärten, idealisierten Korea-Bild ihrer
Vorgänger brechen ließ. Ihre Protagonistinnen sind zum größten Teil junge zainichi-
Koreanerinnen, die sich in der japanischen Gesellschaft aufgrund ihres
Nichtjapanischseins ausgegrenzt fühlen. In der Hoffnung, dort die Heimat zu finden,
die sie in Japan nicht haben zu können glauben, beginnen sie ein alternatives
Leben in Süd-Korea. Konfrontiert mit der unmittelbaren Fremde des Landes

16 Die Mehrzahl der während der Kolonialzeit geborenen Autoren orientierte sich in der
Nachkriegszeit pro-nordkoreanisch.

17 Ab Dezember 1959 kam die sog. Repatriierungbewegung nach Nordkorea in Gang, die es

zainichi-Koreanern ermöglichte, nach Nordkorea “zurückzukehren”. Die Option sorgte für
große Euphorie in der zainichi-Gesellschaft. Ca. 100 000 zumeist aus dem Süden Koreas
stammende Menschen entschieden sich für die Übersiedlung nach Nordkorea vgl. z.B.
KANG Sangjung, 2004: Zainichi:31ff).

18 Während die südkoreanische Militärregierung von Anfang an abgelehnt wurde, hatte man in
den 1950er und 60er Jahren in das sozialistische Regime des Nordens große Hoffnung
gesetzt. Dies änderte sich, als erste Informationen über die reale Lage in Nordkorea durchzudringen

begannen vgl. KANG, 2004:32ff).

AS/EA LXI•2•2007, S. 497–520



DIE JAPAN-KOREANISCHE AUTORIN YI YANG-JI 501

Korea gelingt es den jungen Frauen jedoch nicht, sich mit der vermeintlichen
Heimat zu identifizieren. Sie entwickeln geradezu eine Abneigung gegen das

Land, die Menschen, die Sprache. Gleichzeitig sehen sie sich einer paradoxen

Sehnsucht nach allem Japanischen, nach dem Land Japan ausgesetzt, das ihnen,
wenn auch nicht Heimat, eben doch zumindest ein Zuhause ist.

Mit dieser neuen Ausdrucksweise von zainichi-Sein begründete Yi Yang-ji,
als Vertreterin einer Generation, die zumeist ohne das “koreanische
Selbstverständnis” ihrer Vorgänger aufwuchs, auf den Grundlagen ihrer Erfahrungen
zwischen Japan und Korea eine neue Art von zainichi-Literatur, die
nachfolgende Autoren und Autorinnen maßgeblich beeinflusste.

2 Eine japanische Koreanerin: Biographie und Prozess der

AS/EA LXI•2•2007, S. 497–520

Identitätssuche

2.1 “Japanische” Kindheit

Yi Yang-ji19 wurde 1955 als Tochter20 eines koreanischen Einwanderers21 und
einer aus Osaka stammenden zainichi-Koreanerin der 2. Generation in der
Provinz Yamanashi geboren. Als sie neun Jahre alt war, lies der Vater die Familie in
Japan einbürgern. Yang-ji trug nun den japanischen Namen Tanaka Yoshie,
wuchs, nach dem Willen der Eltern, ohne Bewusstsein ihrer koreanischen
Herkunft und ohne jeden Bezug zur koreanischen Kultur und Sprache “als Japanerin”

auf. In Essays wie “Watashi wa chôsenjin” (“Ich bin Koreanerin”, 1977)22

und “Watashi ni totte bokoku to Nihon” (“Was das Mutterland und Japan für
mich bedeuten”, 1992) berichtet sie über die die einschlagende Wirkung, die das

zufällige Entdecken der koreanischen Herkunft mit 16 Jahren auf ihr Fühlen und

Denken nahm. Yang-ji, zur gleichen Zeit mit dem Auseinanderbrechen der Ehe

ihrer Eltern konfrontiert, geriet in eine tiefe Krise, das Wissen um ihr
Koreanischsein habe sie mit Scham und Selbsthass erfüllt. Ohne die geringste Kenntnis

über das Land Korea, dessen Kultur und Geschichte, sei sie durch alles, was

19 Fakten zu Yi Yang-jis Biographie sind, falls nicht anders vermerkt, der in der Yi Yang-ji
zenshû aufgeführten Zeittafel entnommen vgl. Yi Yang-ji zenshû, 1993: “Nenpu”:684–688).

20 Yi Yang-ji hatte zwei ältere Brüder und zwei jüngere Schwestern.

21 Der Vater war 1940 mit 15 Jahren von der koreanischen Insel Chejudo nach Japan immig¬

riert.
22 Bei dem Essay handelt es sich um den ersten publizierten Text Yi Yang-jis.



502 VERENA NAKAMURA-METHFESSEL

auch nur im Entferntesten mit Korea in Zusammenhang gebracht werden konnte,
in Panik versetzt worden, habe alles Koreanische weit von sich gewiesen.23.

Die folgenden Jahre habe sie in ständiger Angst gelebt, von den Japanern

als Koreanerin entlarvt zu werden. Als Ursache für diesen Zustand nennt sie

rückblickend die in der japanische Gesellschaft vorherrschende “unsichtbare

Diskriminierung” 651)24, auf Grund derer sie sich gezwungen sah, ihre
Herkunft zu verbergen. Während sie sich als Koreanerin in Japan ausgeschlossen

fühlte, habe bereits das zufällige Aufschnappen von koreanischen Sprachfetzen

oder von Worten, deren Klang dem Begriff chôsen alte Bezeichnung für Korea)
nahe kamen, Panik in ihr ausgelöst.

2.2 Erwachen des “ethnischen Bewusstseins”

Um sowohl ihre Herkunft als auch den Scheidungskrieg der Eltern hinter sich zu
lassen, brach Yi Yang-ji mit 17 Jahren die Oberschule ab, verließ ihr Elternhaus
und nahm eine Stelle in einem ryokan in Kyôto an. Ab dem folgenden Jahr

setzte sie, parallel zur Arbeit, den Schulbesuch in einer Oberschule in Kyôto
fort. In ihrem Essay “Watashi wa Chôsenjin” beschreibt sie, wie das zufällige
Zusammentreffen mit nord-koreanischen Schülerinnen in der Bahn sie erstmals

die eigene Haltung gegenüber ihrer Herkunft in Frage stellen ließ:

Sie trugen die Volkstracht chogori25 und unterhielten sich laut auf Koreanisch. Das war die
Sprache meines Großvaters, die die ganze Zeit irgendwo tief in meiner Erinnerung
verborgen war, die Sprache, in die mein Vater unwillkürlich wechselte, wenn sich meine Eltern
stritten. Ich schreckte zurück. Diese Mädchen waren ohne Zweifel Koreanerinnen. Aber
warum schämten sie sich nicht dafür? Sie trugen die Volkstracht, wodurch sie für jeden

sofort als Koreanerinnen erkennbar waren, sprachen so laut Koreanisch, dass jeder sofort
merken musste, dass sie Koreanerinnen waren. [...] Wie konnten sie nur so mutig sein?

Machte es ihnen nichts aus? Konnte Koreanischsein etwas so Natürliches sein? 588).

23 Yi Yang-jis Reaktion ist vor dem Hintergrund des in der damaligen japanischen

Gesellschaft vorherrschenden, von den japanischen Medien geprägten negativen Süd-)

Korea-Bild, der allgemein verächtlichen Haltung gegenüber Koreanern zu verstehen. Siehe

dazu auch KANG, 2004.
24 Die in Klammern gesetzten Seitenzahlen beziehen sich auf die Seiten der Yi Yang-ji zenshû,

1993.
25 Chogori, ein Teil der koreanischen Volkstracht, wird von Schülern der sog. minzoku gakkô

der nordkoreanischen Organisation Chôsen Sôren angehörige Schulen in Japan) als
Schuluniform getragen.

AS/EA LXI•2•2007, S. 497–520



DIE JAPAN-KOREANISCHE AUTORIN YI YANG-JI 503

Eine endgültige Wende in ihrer Haltung verdankte sie, wie sie an mehreren

Stellen berichtet, der offenen Haltung ihres Geschichtslehrers im letzten
Oberschuljahr, der sie ermutigte, sich ernsthaft mit der jüngeren
japanischkoreanischen Geschichte der Kolonialzeit auseinanderzusetzen. Damals habe sie

zum ersten Mal die historischen Zusammenhänge begriffen, die nicht zuletzt ihre
eigene Exstenz als Koreanerin in Japan bedingten. Yi Yang-ji sprach von dieser

Zeit rückblickend als dem “Erwachen ihres ethnischen Bewusstseins”.
Von da an bekannte sie sich offen zu ihrer Herkunft, begann, als äußeres

Zeichen dafür, ihren koreanischen Namen in koreanischer Lesung26) wieder zu
benutzen27. Die folgenden Jahre beschreibt sie als geprägt von der Suche nach

dem eigenen Koreanischsein. Nach Abschluss der Oberschule zog sie zu ihrem
ältesten Bruder nach Tôkyô und begann die koreanische Sprache zu erlernen,
hatte erstmals Kontakt mit anderen zainichi-Koreanern28. Ihre Entscheidung für
ein Studium an der Waseda-Universität, das sie 1975 begann, begründete sie mit
dem Wunsch, der dort besonders aktiven zainichi-Studentengruppe beitreten zu

wollen. Als sich die Teilnahme an der der Gruppe als Enttäuschung erwies –

anstelle des erwarteten Verständnisses von Gleichgesinnten wurde sie aufgrund
ihrer japanischen Staatsbürgerschaft aufs Schärfste kritisiert – brach Yi Yang-ji
nach einem Semester das Studium ab. Im Folgenden engagierte sie sich bei
politischen Aktionen gegen Diskriminierung, inszenierte u.a. einen Hungerstreik
auf der Ginza, um gegen die ungerechtfertigte Verurteilung eines zainichi-

26 In vielen Fällen benutzen zainichi-Koreaner, die keinen japanischen “Verkehrsnamen”

führen, ihren koreanischen Namen in japanischer Lesung. So ist z.B. der Akutagawa-
Preisträger Yi Hoe-s ng in Japan unter der japanischen Lesung seines Namens als Ri Kaisei
bekannt.

27 Die Wiederannahme des koreanischen Namens und das damit verbundene Bekenntnis zum

zainichi-sein wird häufig als eine Art Befreiung beschrieben. Z.B. spricht die Autorin Kyô
Nobuko (*1961) in ihrem autobiographischen Band Goku futsû no zainichi kankokujin

(“Eine ganz gewöhnliche Japan-Koreanerin”, 1987) von dem “langen Weg”, den sie zurücklegte,

um den “Verkehrsnamen” Takeda Nobuko ablegen, den “richtigen” Namen Kyô
Nobuko annehmen zu können. Ein Kapitel im autobiographischen Werk Zainichi 2004) von

Kang Sang-jung, Professor der Universität Tôkyô, der unter dem Namen Nagano Tetsuo

aufwuchs, trägt den Titel “Der Sommer, in dem Sang-jung Tetsuo entsorgte”.
28 Wie der zainichi-Autor Yang Sog-il an mehreren Stellen berichtet, arbeitete Yi Yang-ji ab

Ende der 1970er Jahre in der Kneipe “Fati” in Shinjuku, deren Betreiber ihr ältester Bruder
war der Name “Fati” sei, so Yang, eine Anspielung auf das 100 kg überschreitende
Körpergewicht von Yi Yang-jis Bruder). Die Kneipe sei ein Treffpunkt der zainichi-Künster- und

Intellektuellenszene Tôkyôs gewesen, an der Yi Yang-ji regen Anteil gehabt habe vgl. u.a.

YANG Sog-il, 2004: Tamashii no nagareyuku hate (“Wohin die Seele treibt”):75; 152.

AS/EA LXI•2•2007, S. 497–520



504 VERENA NAKAMURA-METHFESSEL

Koreaners der ersten Generation zu protestieren29. Schließlich zog sie ins
Tôkyôter Arbeiterviertel Adachi, wo sie in einer Sandalenfabrik zusammen mit
koreanischen Einwanderern arbeitete. Nichts davon jedoch, so Yi Yang-ji
rückblickend, habe sie ihrer koreanischen Identität auch nur einen Schritt näher
gebracht.

2.3 Leben in Korea: Zwischen “zwei Muttersprachen”

Eine erste Identifizierung mit Korea habe sie nicht über politisch-ideologisch
motivierte Ansätze erfahren, sondern über die Begegnung mit dem koreanischen

Saiteninstrument kayagÎm. Das Spielen des Instrumentes, das sie als das “erste

konkrete Symbol des Mutterlandes” bezeichnete, habe sie zum ersten Mal eine

echte Verbindung zu ihrem Volk spüren lassen. Diese “koreaneske” Art der
Identitätsfindung, die, unter Außerachtlassung von Ideologie und Politik, auf
eine Identifikation über die koreanische Kultur und Sprache zielt, mündete wie
zwangsläufig in den Entschluss, dem eigenen Koreanischsein in dem Land
Korea selbst nachzuspüren. Mit 25 Jahren betrat sie im Mai 1980 erstmals
südkoreanischen Boden30. Sie habe damals den Vorsatz gefasst, “so schnell wie
möglich Koreanerin zu werden, alles Japanische [in sich] zu liquidieren, Korea
zu begreifen und die koreanische Sprache fließend zu beherrschen” 663).

Tatsächlich jedoch fand sich die damals 25jährige Yi Yang-ji in einem
fremden Land wieder. Nicht im Entferntesten vermittelte es ihr das erhoffte
Gefühl von Zugehörigkeit, das sie in Japan vermisst hatte. Sie fühlte sich von
der ihr fremden Kultur und Mentalität zurückgestoßen, entwickelte ihrerseits
Gefühle von Ablehnung und Distanz. Rückblickend sprach Yi Yang-ji in ihrem
Essay “Watashi ni totte bokoku to Nihon” von der “Diskrepanz zwischen Ideal
und Realität” 664). Auf der einen Seite, so die Autorin in einem Interview mit
dem auf das interasiatische Thema spezialisierten Literaturkritiker Kawamura
Minato, habe sie unter der Erkenntnis gelitten, vielleicht niemals “Koreanerin”
werden zu können, sich an die Verhältnisse in Korea nicht gewöhnen zu können.
Gleichzeitig habe sie, mit der Arroganz eines Menschen, der aus einem Land mit

29 Der zainichi-Koreaner Yi Dok-hyon wurde in den 1950er Jahren im Rahmen des so genann¬

ten Marumasa-Vorfalls unschuldig zu einer über 20jährigen Gefängnisstrafe verurteilt. In
ihrem Essay “Sanjô no ritsudô no naka e” 1979) beschreibt Yi Yang-ji ausführlich ihr
Engagement in diesem Fall vgl. Yi Yang-ji zenshû:592–605).

30 Kurz zuvor, ebenfalls im Mai 1980, war es zu dem sog. Kwangju- Massaker gekommen, in
dessen Verlauf die Demokratisierungsbewegung Südkoreas durch das südkoreanische Militär

radikal niedergeschlagen wurde. In der zainichi-Szene Japans wurde ein Besuch
Südkoreas zu jener Zeit als Befürwortung des Militärregimes aufgefasst.

AS/EA LXI•2•2007, S. 497–520



DIE JAPAN-KOREANISCHE AUTORIN YI YANG-JI 505

höherem Lebensstandard kommt, über alles ihr Fremde negativ geurteilt. In dem
quälenden Bewusstsein ihrer eigenen Unfähigkeit, Menschen und Zustände in
Korea einfach so zu akzeptieren, wie sie sind, habe die eigentliche Ursache ihres

Konfliktes gelegen31. Weit davon entfernt, durch das Leben in Korea ihrer
koreanischen Identität näher zu kommen, sah sich Yi Yang-ji inmitten des

fremden koreanischen Alltags mit dem Ausmaß ihres eigenen Japanischseins

konfrontiert. Rückblickend bemerkte sie dazu:

[...] letztendlich war ich [in Japan] dank der Japaner Koreanerin gewesen. Genauer gesagt

habe ich durch die Abgrenzung von den Japanern Koreanerin sein können. Aber als ich
hierher nach Korea) gekommen bin, musste ich feststellen, wie Japanisch ich wirklich bin

[...].32

In der Auseinandersetzung mit dem fremden Mutterland spielten für Yi
Yang-ji die beiden Sprachen Japanisch und Koreanisch eine zentrale Rolle. Mit
der japanischen Sprache aufgewachsen, begriff sie das Erlernen der koreanischen

Sprache als essentiellen Schritt hin zu der eigenen koreanischen Identität,
sah es als Pflicht, die Sprache als Muttersprache zu begreifen. Ihre tatsächliche
Situation beschreibt sie als die einer “Schiffsbrüchigen, die im Meer der
Koreanischen Sprache treibt” 662–63). Tagtäglich konfrontiert mit dem fremden

Klang der für sie nur unzureichend verständlichen Sprache sah sie sich einer
unerwarteten Sehnsucht nach der japanischen Sprache ausgesetzt. In ihrer
Unterkunft in Seoul begann Yi Yang-ji in japanischer Sprache Romane zu schreiben.

Durch das Schreiben in japanischer Sprache, so die Autorin, habe sie ihr
“Japanisch vor dem Koreanischen zu beschützen” versucht33.

So liegen die Hauptursachen der ca. 10 Jahre andauernden schmerzvollen
Auseinandersetzung, die Yi Yang-ji mit dem Land ihrer Vorfahren führte, zum
einen in der auch von den koreanischen Landsleuten) als paradox empfundenen

Situation, als Koreanerin kein perfektes Koreanisch sprechen zu können und den

damit verbundenen Schuldgefühlen, auch gegenüber der neu entdeckten Sehnsucht

nach der japanischen Sprache. Gleichzeitig sah sie sich hin- und hergerissen

zwischen dem Pflichtgefühl, die koreanische Sprache als Muttersprache
begreifen zu müssen und der tatsächlichen Ablehnung, die sie der Sprache

entgegenbrachte. Erst durch das Schreiben ihres preisgekrönten Romans Yuhi

31 Vgl. YI/KAWAMURA Interview), 1989: “‘Zainichi bungaku’ wo koete” (“Über die zainichi-

AS/EA LXI•2•2007, S. 497–520

Literatur hinaus”):269, Yi Yang-ji zenshû:664.

32 YI/KAWAMURA, 1989.

33 YI/KAWAMURA, 1989.



506 VERENA NAKAMURA-METHFESSEL

1988) sei es ihr gelungen, so Yi Yang-ji, ihren Konflikt objektiv zu betrachten
und zu akzeptieren, dass der Stellenwert, den die japanische Sprache in ihrer
Identität einnahm, durch rationale Überlegung nicht auszulöschen war. In ihrem
Essay “Watashi ni totte bokoku to Nihon” 1990) differenziert sie schließlich
zwischen bogo als der Sprache, die man von der eigenen Mutter lernt) und

bokokugo der Sprache des Mutterlandes):

Dass die Muttersprache bogo), d.h. jene Sprache, die man von klein auf von seiner Mutter
zu hören bekommt, tatsächlich fast gewaltsam die Gedanken des Menschen kontrolliert,
dessen Existenz beeinflusst, habe ich paradoxer Weise zu spüren bekommen, nachdem ich
ins Mutterland gekommen bin [...].
Moralisch und ideell gibt es keinen Zweifel daran, dass Koreanisch die Sprache meines

Mutterlandes bokokugo) ist, dass es die Sprache ist, die den höchsten Rang im Zentrum
meiner Identität einnehmen muss. Aber in der Realität ist das Koreanische, das die Sprache

meines Mutterlandes ist, in jeder Hinsicht eine Fremdsprache, konnte ich es nur als die
Sprache eines fremden Landes begreifen 663).

Von Anfang an als positive Erfahrung empfand Yi Yang-ji dagegen den

Unterricht des Tanzes salp´uri, den sie parallel zum Studium der Koreanistik
wahrnahm. In der Ausführung dieses traditionellen Tanzes, der für sie die Rolle
eines Gegenpols zur koreanischen Sprache einnahm, hatte Yi Yang-ji für sich
einen alternativen, außersprachlichen Weg der Kommunikation gefunden.
Anders als der koreanische Alltag habe ihr der Tanz einen Zugang zur Kultur
und Geschichte Koreas ermöglicht. Das Tanzen gestattete ihr, so Yi Yang-ji,
eine Art der Identifikation, die ihr über die gesprochene koreanische Sprache

nicht möglich gewesen sei. Nach fast 10jährigem Aufenthalt in Korea
beantwortete Yi Yang-ji 1989 die Frage nach der Muttersprache wie folgt:

Die Muttersprache, die ich spreche und in der ich schreibe, ist Japanisch, deshalb schreibe

ich meine Romane auf Japanisch. Doch die Muttersprache meines Blutes, meines Körpers

ist Koreanisch. [...] Tanz ist der Ausdruck der Muttersprache meines Körpers, meines Blutes,

und die Muttersprache, in der ich meine Romane schreibe, ist Japanisch [...]. In diesem

Sinne habe ich wohl zwei Muttersprachen [...].34

In ihrem Essay “Fuji-san” 1989), in dem sie am Beispiel ihres sich
verändernden Verhältnisses zu dem Berg Fuji, an dessen Fuß sie ihre Kindheit und
Jugend verbracht hatte, die Entwicklung ihres Verhältnis zu Japan und Korea

34 YI/KAWAMURA, 1989:283.

AS/EA LXI•2•2007, S. 497–520



DIE JAPAN-KOREANISCHE AUTORIN YI YANG-JI 507

analysiert, kommt Yi Yang-ji schließlich zu dem Résumé: “Ich liebe Korea. Ich
liebe Japan. Ich liebe zwei Länder” 625).

Nur drei Jahre nach der Akutagawa-Preisverleihung starb Yi Yang-ji am

22. Mai 1992 im Alter von 37 Jahren während eines Aufenthalts in Tôkyô
überraschend an den Folgen einer Herzmuskelentzündung. Ihr letzter Roman Ishi no

AS/EA LXI•2•2007, S. 497–520

koe (“Die Stimme der Steine”) blieb unvollendet.

3. Das literarische Werk Yi Yang-jis: Ein Überblick35

3.1 Zentrale Themen und Motive

Zwischen 1975 und 1992 verfasste Yi Yang-ji 10 Romane und ca. 19 Essays. In
ihrem ersten veröffentlichten Text, einem autobiographischen Essay mit dem

Titel “Watashi wa chôsenjin” (“Ich bin Koreanerin”, 1975) blickt die damals

20jährige Yi Yang-ji zurück auf ihre von Unsicherheit und Angst überschattete

Kindheit und Jugend bis hin um “Erwachen ihrer ethnischen Identität”. Der
Kreis schließt sich mit ihrem letztem veröffentlichten Essay “Watashi ni totte
bokoku to Nihon” (“Was das Mutterland und Japan für mich bedeuten”, 1990),

in dem sie ausführlich den Prozess ihrer Identitätsfindung zwischen den beiden
Nationen reflektiert.36

Auch in den zehn Romanen, die Yi Yang-ji zwischen 1982 und 1992
größtenteils in Seoul verfasste, verarbeitet sie hauptsächlich autobiographische
Themen.37 Vor allem die sechs Romane Nabi t´aryong (“Die Trauer der
Schmetterlinge”, 1982), Anigoze (“Verehrter Bruder”, 1993), Koku (“Kern”,
1984), Kage-e no mukou (“Jenseits des Schattenbildes”, 1985), Tobiiro no gogo

(“Der braune Nachmittag”, 1985), und Yuhi 1988) nehmen direkten Bezug auf
verschiedene Phasen von Yi Yang-jis Leben, spiegeln jeweils Stationen ihrer
Identitätssuche wieder. In jedem dieser sechs Romane findet, in unterschied-

35 Es sollen hauptsächlich Texte mit autobiographischem Hintergrund angesprochen werden.

36 Dieser Text sei, so Yi Yang-ji, neben Arbeiten im Rahmen von Universitätsseminaren der

einzige Text, den sie in koreanischer Sprache verfasst habe.

37 Mit der Ausnahme der Romane Kazukime (“Die Perlentaucherin”, 1983) und Raii (“Der

Grund des Kommens”, 1996) kann jeweils ein direkter Bezug zwischen der Romanhandlung

und Yi Yang-jis Biographie ausgemacht werden. Der Roman Aoiro no kaze (“Der blaue

Wind”, 1986), in dem sie die Leiden eines 12jährigen Mädchens unter den Ehestreitigkeiten
der Eltern beschreibt, nimmt zwar keinen Bezug auf die zainichi-Thematik, bezieht sich

jedoch wahrscheinlich auf ihre eigene Kindheit.



508 VERENA NAKAMURA-METHFESSEL

lichem Ausmaß, die individuelle Auseinandersetzung einer zainichi-Protagonistin

mit ihrem Koreanischsein, den beiden Ländern Korea und Japan, den
Sprachen Japanisch und Koreanisch statt. Politische Themen kommen in Yi
Yang-jis Romanen kaum zur Sprache38. Weder wird die Teilung des Landes
angesprochen, noch die beiden in Japan ansässigen Organisationen Sôren und
Mindan39 diskutiert40. Ebenso bleibt die Auseinandersetzung zwischen der
Demokratisierungsbewegung

AS/EA LXI•2•2007, S. 497–520

Südkoreas und dem südkoreanischen Militär, deren

Auswirkungen in den 1980er Jahren gerade in der Umgebung der Universitäten
besonders spürbar gewesen sein müssen, unkommentiert.

Neben der zainichi-Thematik verarbeitet Yi Yang-ji weitere für sie

wichtige autobiographische Motive, wie z.B. ihre Beziehung zu dem ältesten

Bruder, das kurz aufeinander folgende Sterben beider Brüder41, das schwierige
Verhältnis zum Vater.

Wie häufig in zainichi-Texten zu finden, lässt Yi Yang-ji in den japanischen

Romantext in unterschiedlichem Maße Elemente der koreanischen Sprache

einfließen. Meist geschieht dies durch katakana-Umschrift, in Yuhi treten
daneben auch hang‡l-Zeichen42 auf. Begriffe wie “Mutter” omoni) und “Vater”
aboji), “Mutterland” urinara) und “Muttersprache” urimal) werden fast

durchgehend in der koreanischen Version verwendet. Der Debütroman Nabi
t´aryong (“Trauernde Schmetterlinge”) trägt sogar einen koreanischen Titel, was

auf die Leser Anfang der 1980er Jahre extrem ungewöhnlich wenn nicht gar
abschreckend) gewirkt haben muss.

Die Mehrheit der Romane wird aus der Perspektive einer zainichi-
Protagonistin erzählt, gibt deren Gedanken und Empfindungen unmittelbar wieder.

In zwei Texten, Anigoze und Yuhi, wird dagegen eine Beschreibung der
Protagonistin von außen vollzogen.

38 Lediglich der politische Aktivismus der Protagonistinnen wird, meist im Rückblick,
beschrieben und als fruchtlos im Hinblick auf die Identitätssuche dargestellt.

39 Die Organisationen Chôsen) Sôren und Mindan vertreten jeweils den Nord- bzw. süd¬

koreanischen Staat in Japan.

40 Ausnahme ist eine Textstelle in Yuhi: Die zukünftige Vermieterin Yuhis äußert Bedenken,

da die Studentin aus Japan kommt, wo es “die nordkoreanische Organisation” gibt 404).
41 Yi Yang-jis ältester Bruder starb im Oktober 1980 mit 31 Jahren an den Folgen einer

Subarachnodialblutung, der zweitälteste Bruder starb im Dezember 1981 mit 30 Jahren nach

längerem Koma an Hirnhaut- und Rückenmarksentzündung. Während in Nabi t´aryong der
Tod beider Brüder zur Sprache kommt, wird in den Romanen Anigoze und Tobiiro no gogo

allein der Tod des ältesten Bruders, zu dem Yi Yang-ji eine besonders enge Beziehung hatte,

thematisiert.

42 Hang‡l: koreanische Bezeichnung für das koreanische Zeichensystem.



DIE JAPAN-KOREANISCHE AUTORIN YI YANG-JI 509

3.2 Fünf Synopsen

Die Motivation für das Schreiben von Nabi t´aryong 1982), so Yi Yang-ji, sei

das Bedürfnis gewesen, ihr bisheriges Leben zu ordnen, eine Art Testament zu
verfassen. In dem Roman schildert sie die Umstände, die die Protagonistin Aiko
wie zwangsläufig zu der Entscheidung führten, Japan zu verlassen und ein
Leben in Korea zu beginnen: Die Flucht aus dem Elternhaus, wodurch sie zum
einen die Eheprobleme der Eltern, zum anderen ihr Koreanischsein hinter sich zu
lassen versuchte, die panikartige Rückkehr nach Tôkyô als Reaktion auf ihre

“Entlarvung” in Kyôto, die Entdeckung des Instruments kayagÎm als “akustisches

Symbol des Mutterlandes”, Hass auf den Vater, der Tod des ältesten
Bruders, Alkoholexzesse, nicht zuletzt die Ausweglosigkeit ihrer Gesamtsituation.

Aikos Entschluss nach Korea zu gehen bedeutete einerseits die Flucht aus einem

Land, in dem sie keinen Platz zum Bleiben zu finden können glaubte,
andererseits eine zwingende Notwendigkeit auf der Suche nach dem Koreanischsein.

Bereits dieser erste Roman enthält thematische Elemente, die sich durch
das Gesamtwerk Yi Yang-jis ziehen: Die rasche Desillusionierung der Protagonistin

bezüglich des alternativen Lebens in Korea, die Befürchtung, das Japanische

in sich nicht eliminieren zu können, das Gefühl der Hilflosigkeit gegenüber

dem fremden Mutterland, der fremden Muttersprache, die Ahnung, auch in
Korea keinen Platz zum Bleiben finden zu können, aber auch die Hoffnung und

Kraft, die sie aus dem Training des Tanzes salp´uri schöpfte.

Anigoze 1993) ist erzählt aus der Perspektive der ca. 25jährigen Motoko, die am

Grab des zwei Jahre zuvor verstorbenen älteren Bruders die letzten Jahre Revue
passieren lässt. Vorwiegend rekapituliert Motoko den Weg der exzentrischen
älteren Schwester Kazuko alias Faja43, unverkennbar das Alter Ego der Autorin,
die an jenem Tag nach Seoul abgereist ist, um dort koreanischen Gesang zu

studieren. Aus der Erinnerung Motokos geht die Verzweiflung und
Orientierungslosigkeit der älteren Schwester hervor, die wie unter Zwang ihre
koreanische Identität durch diverse, meist fruchtlose Methoden politischer
Aktivismus, Kontakt mit koreanischen Arbeitern, u.a.) zu greifen versuchte.

Koku 1984) beschreibt einen Tag im Leben der Protagonistin Suni, die in Seoul
eine Sprachschule besucht und gleichzeitig kayagÎm-Unterricht nimmt. In der
Anfangsszene wird Suni gezeigt, wie sie nachts in ihrem Zimmer die Saiten der

43 Beinahe alle Protagonistinnen Yi Yang-jis sehen in der Wiederannahme des koreanischen

AS/EA LXI•2•2007, S. 497–520

Namens einen wichtigen Schritt ihrer Identitätsfindung.



510 VERENA NAKAMURA-METHFESSEL

kayagÎm, die sie in Japan als “Symbol des Mutterlandes” verstanden hatte, mit
einer Schere durchschneidet. Suni wird dargestellt als innerlich zerrissen

zwischen dem Pflichtgefühl, Koreanerin werden zu müssen, und der tatsächlichen

Aversion, die sie vielen Aspekten des Lebens in Korea, der Mentalität der
Menschen entgegenbringt. Die junge Frau versucht, ihre wahren Gefühle vor
sich selbst zu leugnen, achtet vor allem peinlich genau darauf, sie nicht nach
außen dringen zu lassen. Während der Roman aus der Gefühlswelt Sunis erzählt
ist, versucht diese sich permanent von außen zu beobachteten, wodurch die

Gespaltenheit der Protagonistin noch stärker zum Ausdruck gebracht wird.

Auch die Romane Kage-e no mukou 1985) und Tobiiro no gogo 1985) zeigen
jeweils eine zainichi-Protagonistin in Auseinandersetzung sowohl mit dem
koreanischen Alltag als auch mit der eigenen Vergangenheit. In Kage-e no mukou

verarbeitet Yi Yang-ji ihr zuvor erwähntes Engagement für den zu Unrecht
verurteilten zainichi-Koreaner, in Tobiiro no gogo findet eine intensive
Auseinandersetzung mit dem komplizierten Verhältnis zum Vater und dem ältesten

Bruder sowie mit dem Tod jenes Bruders statt.

Yi Yang-ji äußerte sich in einem Interview, sie erhebe nicht den Anspruch, in
ihren Texten allgemeingültige Aussagen bezüglich der Probleme von zainichi-
Koreanern zu treffen, vielmehr verarbeite sie einzig ihre persönlichen
Erfahrungen. Daraus wiederum seien universale Aussagen bezüglich des Verhaltens
von Menschen in einer ihnen fremden Umgebung abzuleiten, die über die zai-nichi-

Thematik hinausgingen.44

4. Identitätssuche zwischen Japan und Korea am Beispiel Yuhi

In Yi Yang-jis letztem vollendeten Roman Yuhi 1988), der acht Jahre nach

ihrem ersten Betreten des koreanischen Mutterlandes erschien, ist zweifellos der
Höhepunkt ihres der Auseinandersetzung mit der Frage um Muttersprache und

Mutterland gewidmeten Gesamtwerkes zu sehen. Auch in diesem Roman wird
die Geschichte einer zainichi-Protagonistin in Konfrontation mit dem ihr fremden

Mutterland erzählt. Jedoch erlebt der Leser die zainichi-Koreanerin hier

44 Vgl. YI/KAWAMURA, 1989.

AS/EA LXI•2•2007, S. 497–520



DIE JAPAN-KOREANISCHE AUTORIN YI YANG-JI 511

nicht unmittelbar. Sie wird vielmehr aus der Erinnerung einer koreanischen Frau
beschrieben, die dem Mädchen sehr nahe stand.

4.1 Kurze Inhaltsbeschreibung

Die 26jährige Yuhi steht kurz vor dem Abschluss ihres Studiums an der Seoul-

National-Universität, als sie den Entschluss fasst, das Studium abzubrechen und

nach Japan zurückzukehren. Die Romanhandlung setzt kurz nach Yuhis Abreise
ein, die Geschichte wird von der Nichte der Vermieterin Yuhis erzählt, einer ca.

35jährigen koreanischen Frau, die es sich zur Aufgabe gemacht hat, der Studentin

bei der Suche nach ihrer koreanischen Identität beizustehen. Die Koreanerin
reagiert fassungslos auf Yuhis vorzeitige Abreise, erinnert sich an diverse
Begebenheiten des gemeinsam verbrachten halben Jahres. Aus den von der Erzählerin
reflektierten Szenen geht die Verzweiflung Yuhis angesichts ihres Unvermögens,

sich mit Korea, den Menschen und der koreanischen Sprache zu arrangieren,

Korea als ihr Mutterland zu akzeptieren, hervor. Ergänzt wird das indirekte
Bild, das man von Yuhi und ihrem Konflikt erhält, durch Episoden, die die
Tante der Erzählerin, die gleichzeitg Yuhis Vermieterin ist, im Dialog mit ihrer
Nichte beiträgt.

4.2 Darstellung von Yuhis Identitätssuche mit Hilfe von Sprache und Schrift

Der Konflikt der Protagonistin, ihre unsichere Position, wird hauptsächlich auf
dem Feld der Sprache, zwischen den beiden Sprachen Japanisch und Koreanisch
ausgetragen. Beide Sprachen spielen in dem Roman sowohl in gesprochener als

auch in geschriebener Form auf mehreren Ebenen eine entscheidende Rolle.
Dies ist bereits optisch auf der Textoberfläche erkennbar: Eingebettet in den

japanischen Text treten, neben in katakana ausgedrückten koreanischen Begriffen,

koreanische Schriftzeichen hangÎl) auf, japanische kanji-Binome werden

mit den Lesungen des entsprechenden koreanischen Wortes versehen45 Bsp. ist

45 Eine Gemeinsamkeit zwischen japanischer und klassischer) koreanischer Schrift ist die

Integration von chinesischen Schriftzeichen japanisch: kanji, koreanisch hanja}< Viele
kanji-Komposita existieren gar in gleicher Schreibweise und Bedeutung sowohl in der

japanischen als auch in der koreanischen Schrift im Gegensatz zu der japanischen Schrift
werden im heutigen koreanischen Schriftgebrauch kaum noch chinesische Zeichen verwendet).

AS/EA LXI•2•2007, S. 497–520



512 VERENA NAKAMURA-METHFESSEL

das kanji-Binom bogo £.† (“Muttersprache”) mit der koreanischen Lesung

urimal ]Q^ versehen46.)

Auf der Ebene der Erzählsprache des Romans verschwimmt die Grenze

zwischen japanischer und der koreanischer Sprache. Wie bereits erwähnt wird
die durchgängig in Seoul spielende Geschichte nicht aus der Perspektive der in
Japan aufgewachsenen Yuhi erzählt, sondern aus der Sicht einer koreanischen
Frau, die von sich sagt, sie verstehe überhaupt kein Japanisch. Obwohl der
Roman in japanischer Sprache geschrieben ist, ist die Erzählsprache auf der
Handlungsebene, die Sprache, in der auch alle in der Handlung geführten
Dialoge stattfinden, die koreanische. In diesem Sinne kommt “Japanisch” in
gesprochener Form nur an zwei Stellen der Handlung vor: An der einen Stelle
zitiert die Erzählerin einen japanischen Ausruf Yuhis, ohne ihn zu verstehen

395), an der anderen rekapituliert die Tante ihr bekannte japanischen Ausdrücke
wie z.B. “arigatô gozaimasu” 410). In schriftlicher Form tritt “Japanisch”, d.h.

japanische Zeichen, innerhalb der Handlung in Form eines 448 Seiten

umfassenden Manuskriptes in Erscheinung, das Yuhi in dem Haus in Seoul

zurückließ. Da die koreanische Erzählerin über keine Japanischkenntnisse

verfügt, kann auch der Leser dessen Inhalt höchstens erahnen.

Auf der Handlungsebene wird Yuhis Verhältnis zu Korea und Japan vor
allem durch ihr Verhältnis zur koreanischen und japanischen Sprache und

Schrift ausgedrückt. Yuhis koreanisches Sprachvermögen wird von der Erzählerin

als recht dürftig beschrieben, ihre Ausdrucksweise als “unklar”, “
unentschlossen” und “unsicher” charakterisiert. Ihre Aussprache sei ungeschickt, ihre
Art zu sprechen stockend und ihr Akzent japanisch. Weiter beobachtet die
Erzählerin einen Zusammenhang zwischen Yuhis emotionalem Zustand und

ihrer sprachlichen Ausdrucksfähigkeit. Je aufgewühlter Yuhi ist, desto
unzureichender wird ihr Koreanisch 414). Gleichzeitig kritisiert die Koreanerin
Yuhis unzureichende Bemühungen um die koreanische Sprache: Ohne sich mehr
als nötig mit koreanischen Texten zu beschäftigen, verbringe sie ihre Freizeit
beinahe ausschließlich mit dem Lesen japanischer Romane.

Von Yuhi geschriebene Schriftzeichen, sowohl koreanische als auch

japanische Zeichen, spielen eine zentrale Rolle in dem Roman. Die Erzählerin
beschreibt den optischen Eindruck beider Arten von Schriftzeichen, sieht darin
die Eigenschaften von Yuhi selbst widergespiegelt. So strahlten beide Arten von
Zeichen eine gewisse Unsicherheit aus, die für Yuhi charakteristisch sei.

46 Urimal bedeutet wörtlich “unsere Sprache”. Als “rein koreanisches” Wort im Gegensatz zu

sino-koreanischen Worten) wird urimal im Koreanischen traditionell in hangÎl geschrieben.

AS/EA LXI•2•2007, S. 497–520



DIE JAPAN-KOREANISCHE AUTORIN YI YANG-JI 513

Außerdem glaubt die Erzählerin aus der äußeren Erscheinung der japanischen
Zeichen, die in Form des für sie nicht lesbaren Manuskripts vorliegen, die
Emotionen Yuhis zum Zeitpunkt des Schreibens herauslesen zu können.
Dadurch findet, wie Ueda Atsuko47 in ihrem Aufsatz “‹Moji› to iu ‘kotoba’ – Yi
Yang-ji ‘Yuhi’ wo megutte –”48 zeigt, eine Kommunikation zwischen Yuhi und

der Erzählerin jenseits der beiden Sprachen, allein über die äußere Erscheinung
der Zeichen statt.

Mit dem Scheiben der japanischen Zeichen errichtet Yuhi, ebenso wie mit
dem Lesen japanischer Romane, für sich eine Art Schutzwall vor dem
koreanischen Alltag. In der japanischen Sprache sucht sie das Vertraute, einen

Trost in der fremden Umgebung. In den Augen der koreanischen Erzählerin
jedoch stellt das aus japanischen Schriftzeichen bestehende Manuskript, in dem

Yuhi mit großer Wahrscheinlichkeit ihre Klagen und Unzufriedenheiten in
Bezug auf Korea zum Ausdruck bringt, ein Symbol für Yuhis emotionale und
geographische Entfernung, einen Verrat an deren Mutterland Korea selbst dar
425–26).

Vor der gesprochenen koreanischen Sprache des koreanischen Alltags, die

ihr mehr als alles andere die Fremde Koreas zu symbolisieren scheint, befindet
sich die junge Frau geradezu auf der Flucht. Sie verläßt das Haus in dem ruhigen
Stadtteil am Rande von Seoul so selten wie möglich. Die einzige Szene, die

Yuhi in Konfrontation mit der Geräuschkulisse der Stadt Seoul zeigt, endet

förmlich im Desaster: Angesichts von Motorenlärm, Menschenmassen und lauten

Stimmen bricht das Mädchen weinend zusammen 420–423). Nachträglich
erklärt sie ihr Verhalten damit, dass die gesprochene koreanische Sprache sich

für sie anhöre wie die Explosion einer Tränengasbombe, sie könne die Stimmen
der Menschen nicht ertragen 437). Auch in dieser Situation setzt Yuhi die
japanische Sprache als eine Art Gegenmittel ein: Umringt von den Menschenmassen

und dem Lärm der Stadt Seoul beginnt sie auf Japanisch vor sich
hinzumurmeln.

Während ihr die gegenwärtige koreanische Alltagssprache geradezu

physische Schmerzen zuzufügen scheint, äußert sich Yuhi schwärmerisch über

die koreanische Sprache und Schrift des Zeitalters der Yi-Dynastie49, die für sie

den Inbegriff des idealen Koreanischs darzustellen scheint u.a. 437). Gleich-

47 Ueda ist Literaturwissenschaftlerin an der Universität Michigan.
48 Vgl. UEDA Atsuko, 2000.

49 Die Yi-Dynastie koreanisch: Yi-cho) 1392–1910) gilt als die Blütezeit der koreanischen

AS/EA LXI•2•2007, S. 497–520

Kultur.



514 VERENA NAKAMURA-METHFESSEL

zeitig begeistert sie sich für die Melodien der klassischen Flöte daegÎm,
bezeichnet diese als ihre wahre Muttersprache 430). Dieser Ausdruck von, wie
Hideo Levy50 es nennt, “kulturellem Patriotismus”51 scheint darin begründet zu

sein, dass die Musik der Flöte, die ihr in Japan zufällig zu Ohren gekommen
war, ähnlich wie die ideale Vorstellung, die sie sich in Japan von dem Korea der

Yi-Dynastie gemacht hatte, Yuhis Koreabild, ihre Erwartungen bezüglich des

Mutterlandes und der koreanische Sprache in einer Weise geprägt hatten, die der
Realität nicht standzuhalten vermochte. Ohne sich der gesprochenen koreanischen

Sprache mehr als nötig auszusetzen, verbarrikadiert sich Yuhi in ihrem
Zimmer und hört sich die Flötenmusik an.

Yuhi scheitert letztendlich an dem selbst auferlegten Zwang, die
koreanische Sprache als Muttersprache zu akzeptieren, das Land Korea bedingungslos
lieben zu müssen. Die Erkenntnis, dies nicht zu können, führt unweigerlich zu

ihrem Entschluss, Korea zu verlassen. Yuhis Abneigung gegenüber der
koreanischen Sprache ist auch als Reaktion auf die Schuldgefühle zu verstehen,

als Koreanerin kein perfektes Koreanisch sprechen zu können. Gleichzeitig
kollidiert das Pflichtgefühl, Korea als Mutterland lieben zu müssen, mit dem
tatsächlichen Unvermögen, Korea auch nur als Mutterland bezeichnen zu

können: Statt des geläufigen Begriffs “urinara” wörtlich: “unser Land”) benutzt

Yuhi den distanzierten Ausdruck “i nara” wörtlich: “dieses Land”) für Korea.
Als sie in einer Klausur das Wort “urinara” zu schreiben hat, erstarrt ihre Hand,
so dass sie nicht in der Lage ist, weiterzuschreiben. In Folge dessen fasst Yuhi,
die ihre Bemühungen um Korea nur noch als Heuchelei und Lüge begreifen
kann, den Entschluss, nach Japan zurückzukehren.

Innerhalb der Romanhandlung mündet Yuhis Dualismus zwischen der
koreanischen und der japanischen Sprache in der letzten von der Erzählerin
erinnerten Szene in das Bild des “Sprachstabs” kotoba no tsue). Während eines

Spaziergangs berichtet Yuhi, sie stoße jeden Morgen im Moment des
Aufwachens einen Laut aus, der ähnlich einem “a” klinge. Von diesem “a” nun
nimmt Yuhi an, es sei der Anfang eines “Sprachstabs”. Nur wenn es ihr gelänge,

den Stab festzuhalten, könne sie herausfinden, ob es sich bei dem “a” um den

Anfang des japanischen oder des koreanischen Zeichensystems handele, würde
somit wissen, auf welche der beiden Sprachen sie sich zu stützen habe. 449–

50 Hideo Levy (*1950), amerikanischer Literaturwissenschaftler und Romanautor, publiziert in
japanischer Sprache.

51 LEVY, 1990: “Nihongo no shôri. Heisei no toraijin” (“Triumph der japanischen Sprache. Die
Übersiedler der Heisei-Zeit”):323.

AS/EA LXI•2•2007, S. 497–520



DIE JAPAN-KOREANISCHE AUTORIN YI YANG-JI 515

450) Doch die Tatsache, dass sie den Stab nie greifen kann, scheint Yuhis
Position “dazwischen” symbolisch zu besiegeln.

An einer Stelle des Romans wird Yuhis Verwirrung zwischen den beiden

Sprachen sogar auf der Ebene der Textoberfläche sichtbar. Es handelt sich um
den Ausschnitt einer Szene, die das Mädchen auf dem Höhepunkt ihrer Krise
zeigt. Die Erzählerin beobachtet die betrunkene Yuhi, die koreanische
Schriftzeichen hangÎl) in ihr Notizheft kritzelt. Auf der Textoberfläche sind die
koreanischen Zeichen in mit katakana versehenem hangÎl wiedergegeben, gefolgt

AS/EA LXI•2•2007, S. 497–520

von der japanischen Übersetzung:

Ánni
chÂnÎn uisÂnja imuni da

chÂnÎn kÂjinmaljangi imuni da52

f>
$sê © (*âÔ
$sê PßÈâÔ
[...]
u ri na ra

£Ö
[...]
saranghal su ÂpsÎmni da

òÔ ÎãêâÈùÖ
[...]
daegÎm choha yo

daegÎm sorinÎn urimal imnida

9#S bÈâÔ
9#Sé5¸ê £.†âÔ

(“ nni,
Ich bin eine Heuchlerin, ich bin eine Lügnerin.

Mutterland [...]
Ich kann es nicht lieben [...]
Ich liebe die daegÎm koreanische Flöte).
Der Klang der daegÎm ist meine Muttersprache”) 429–430).

Auf den ersten Blick scheinen diese Worte Yuhis Verzweiflung angesichts
des Unvermögens, Korea als Mutterland zu lieben, auszudrücken, sowie die
Feststellung, nicht die koreanische Sprache, sondern der Klang der koreanischen

Flöte sei ihre Muttersprache. Wie Ueda Atsuko in dem oben erwähnten Beitrag

52 Die hangÎl-Zeichen des Originaltextes sind hier durch lateinische Umschrift ersetzt.



516 VERENA NAKAMURA-METHFESSEL

ausführt, erlaubt die Darstellung auf der Textoberfläche eine weitere
Interpretation: So ist zunächst ist nicht eindeutig bestimmt, ob sich der Ausdruck

“urinara” (“bokoku”) auf Korea oder Japan bezieht. Wenn man weiter den

eingeklammerten japanischen Text nicht als Übersetzung der koreanischen
Zeichen deutet, ist es gar zweifelhaft, ob die Worte “urinara” und “bokoku” das

gleiche Land bezeichnen. D.h. man könnte annehmen, dass urinara Korea meint,
bokoku Japan. Dieser Ansatz wiederum macht es unmöglich zu bestimmen, ob
sich die Worte “gizensha” (“Heuchlerin”) und “usotsuki” (“Lügnerin”) auf den

Ausdruck “urinara” für Korea) oder auf “bokoku” für Japan) beziehen.

Somit bringt der Roman auf verschiedenen Ebenen mit Hilfe der Mittel
Sprache und Schrift die unsichere, unklare Situation der Protagonistin zwischen
den beiden Ländern Japan und Korea zum Ausdruck. Sowohl bezüglich der
Erzählsprache als auch auf der Textoberfläche findet eine Verflechtung der beiden

Sprachen statt, weiter macht die vielfältige Darstellung von Sprache und

Schrift auf inhaltlicher Ebene Yuhis Konflikt zwischen den beiden Sprachen

deutlich. Zuletzt besiegelt das Bild des unerreichbaren bzw. nichtexistenten

“Sprachstabs” Yuhis ungewisse Position zwischen den beiden Sprachen, ihre
Situation zwischen den beiden Ländern Korea und Japan.

5. Abschließende Bemerkungen: “Beste Autorin der dritten zainichi
Literatur-Generation”

Wie auch die Protagonistinnen in Yi Yang-jis früheren Romanen scheitert Yuhi
letztendlich an dem kompromisslosen Anspruch gegenüber sich selbst, das Land
Korea als Heimat, die koreanische Sprache als Muttersprache begreifen zu müssen.

Der Autorin Yi Yang-ji dagegen gelang es nach eigener Aussage, die Krise,
an der sie Yuhi scheitern ließ, zu überwinden. Dabei sei das Verfassen des
Romans Yuhi, in dem sie ihren Konflikt von außen, durch die Augen einer koreanischen

Frau zu betrachten versuchte, von entscheidender Bedeutung gewesen. Sie
habe aufhören können, das reale Korea an einem selbst geschaffenen Idealbild
zu messen, habe Land und Menschen endlich so akzeptieren können, wie sie
waren. Weiter habe sie begriffen, dass hinsichtlich des Mutterlandes nicht
zwangsläufig die Notwendigkeit besteht, zwischen Korea und Japan zu wählen,
sondern dass Menschen wie sie als Individuum zwischen den beiden Ländern,

AS/EA LXI•2•2007, S. 497–520



DIE JAPAN-KOREANISCHE AUTORIN YI YANG-JI 517

mit beiden Ländern leben können53. Durch Yi Yang-jis frühen Tod nur vier
Jahre nach dem Erscheinen von Yuhi bleibt es ungewiss, ob sie diese persönliche
Erkenntnis in weiteren literarische Texten eingebracht hätte.

Im Gegensatz zu dem meist düsteren, melancholischen Eindruck, den ihre
Protagonistinnen ausstrahlen, wird Yi Yang-ji von ihren Zeitgenossen als
extrovertierte, herzliche Person beschrieben, die stets offen auf ihre Mitmenschen
zuging54. Bereits vor ihrer Karriere als Schriftstellerin war Yi Yang-ji, die ab

Ende der 1970er Jahre zusammen mit ihrem ältesten Bruder eine Kneipe in
Shinjuku betrieb, in der zainichi-Szene Tôkyôs eine bekannte und beliebte
Persönlichkeit gewesen. In der Kneipe Fati, in der laut Aussagen von Yang Sog-il,
der nach eigener Angabe in eine Liebesbeziehung mit der jungen Frau
verwickelt war5556, u.a. die Tôkyôter zainichi-Künstler- und -Intellektuellenszene
verkehrte57, war Yi Yang-ji beispielsweise mit dem damals schon renommierten
Autor Kim S k-p m (*1925) zusammengetroffen.

Nach ihrem Tod würdigte Kim die junge Frau als herausragende

Schriftstellerin, die gerade ihre vollen Fähigkeiten entfaltet habe, und fährt fort:
“Yang-ji, du lebst in unserem Inneren weiter, du lebst weiter in den Werken, die
du hinterlässt”58. Der Literaturkritiker Isogai Jirô, der, wie anfangs erwähnt, die

zainichi-Literatur in die Zeit vor und die Zeit nach Yi Yang-ji einteilt, nennt sie

die “besten Autorin der dritten zainichi-Literatur-Generation”59.

Die von Yi Yang-ji initiierte neue zainichi-Literatur spricht für eine
Generation, die, obwohl unter besseren wirtschaftlichen Bedingungen aufgewachsen,

in stärkerem Maße als die Älteren an der Desorientierung zwischen Japanischsein

und Koreanischsein leidet, die neue Wege finden muss, um ihre Situation

“dazwischen” zu verstehen. Dieser neue literarische Weg wurde von jüngeren

53 YI/KAWAMURA, 1989.

54 Vgl. u.a. KOYAMA Tetsurô, 1992: “Yi Yang-ji-san no saigo” (“Yi Yang-jis Lebensende”);

KÖNIGSBERG, 1995:238; EDAGAWA Kôichi, 1994: “Futatsu no deai” (“Zwei Zusammentreffen”).

55 Vgl. SUZUKI Kenji, YANG Sog-il Interview), 2002.

56 Die weibliche Protagonistin seines Romans Owarinaki Hajimari 2002), in dem Yang u.a.

die Tôkyôter zainichi-Szene um 1980 beschreibt, sei, so der Autor, der jungen Yi Yang-ji
nachempfunden.

57 Vgl. YANG Sog-il, 2004: Tamashii no nagareyuku hate:75; 152.

58 Vgl. KIM SÂk-pÂm, 1992: “Chôji Tsuitô Yi Yang-ji)” (“Trauerrede Gedenken an Yi Yang¬

ji)”).
59 Vgl. ISOGAI Jirô, 2004:282. Als erste Generation gelten die in Korea geborenen Autoren, als

zweite Generation die während der Kolonialzeit geborenen Autoren.

AS/EA LXI•2•2007, S. 497–520



518 VERENA NAKAMURA-METHFESSEL

Autoren wie beispielsweise Sagisawa Megumu 1968–2004)60 aufgegriffen und

weitergeführt.

Bibliographie

Primärquelle

YI, Yang-ji
1993 Yi Yang-ji Zenshû. Kôdansha.

Publikationen zu Yi Yang-ji in westlichen Sprachen

FIELD, Norma
1993 “Beyond Envy, Boredom, and Suffering: Toward an Emancipatory

Politics for Resident Koreans and Other Japanese”. East Asia Culture
Critique. 1.3:640–670.

HAYES, Carol
2000 “Cultural identity in the work of Yi Yang-ji”. Koreans in Japan,

Critical Voices from the Margin. Hrsg. Sonia Ryang. London und New
York: Routledge:119–139.

KÖNIGSBERG, Matthew
1995 Literatur der koreanischen Minderheit in Japan. Hamburg: OAG.
METHFESSEL, Verena
2003 Yi Yang-ji und ihr Roman Yuhi: Sprache und Schrift als Spiegel der

Identitätssuche zwischen Japan und Korea unveröffentlichte
Magisterarbeit). Japanologie Universität Frankfurt Abstract siehe

http://www.japanologie.uni-frankfurt.de/links.php?topic=179).

60 Sagisawa, die erst als Erwachsene von der koreanischen Herkunft ihrer Großmutter väterli¬

cherseits erfuhr und somit nicht unter “zainichi-typischen” Bedingungen aufwuchs, widmete
einen Teil ihres Werks der zainichi-Thematik. Vgl. u. a. Sagisawa Megumus Romane Kimi
wa kono kuni wo suki ka (“Magst du dieses Land”, 1996), Kokyô no haru (“Der Frühling der

Heimat”, 2001), sowie den autobiographischen Band über ihre Erfahrungen in Korea Kenari
mo hana, sakura mo hana (“Sowohl Forsythien [koreanische Nationalblume] als auch

Kirschblüten sind Blumen”, 1994).

Ein Aufsatz zu Sagisawa Megumu ist derzeit in Vorbereitung. Ein Teil meiner Dissertation

Arbeitstitel: “Zainichi-Autoren”-Generationen: Ideenwelten, Sprache und Standpunkte der
japan-koreanischen Schriftsteller Yang Sog-il, Yi Yang-ji und Sagisawa Megumu) wird
ebenfalls dem Werk Sagisawas gewidmet sein.

AS/EA LXI•2•2007, S. 497–520



DIE JAPAN-KOREANISCHE AUTORIN YI YANG-JI 519

SHIBATA SCHIERBECK, Sachiko
1989 Postwar Japanese Women Writers. An up-to-date bibliography with

biographical sketches. East Asian Institute Occasional Papers 5.

University of Copenhagen:66–67.

WENDER, Melissa
2005 Lamentation as History. Narratives by Koreans in Japan, 1965–2000.

Stanford, California: Stanford University Press.

Weitere Sekundärliteratur

EDAGAWA, Kôichi
1994 “Futatsu no deai Tôkyôjin oboegaki dai 43 kai)”. Seiron 263

AS/EA LXI•2•2007, S. 497–520

1994.7:266–273.
ISOGAI, Jirô
2004 “Yomigaere, Yi Yang-ji”. Zainichi bungaku ron. Shinkansha:280–284.
KANG, Sang-jung
2004 Zainichi. Kôdansha.
KIM, SÂk-pÂm
1992 “Chôji Tsuitô Yi Yang- ji)”. Gunzô Kôdansha) 47.8:174–175.
KOYAMA, Tetsurô
1992 “Yi Yang-ji-san no saigo bungakusha tsuiseki)”. Bungakukai Bungei

shunjû sha) 46.8:216–219.
KYÔ, Nobuko
1999 Goku futsû no zainichi kankokujin. Asahi shimbunsha
LEVY, Ian Hideo
1990 “Nihongo no shôri. Heisei no toraijin”. Chûô kôron 105.1:314–324.
SUZUKI, Kenji und YANG, Sog-il
2002 “Owarinaki hajimari no Yang Sog-il san” Interview) URL:

http://www1.e-hon.ne.jp/content/sp_0031_yan.html Zugriff vom 27.

07. 2005).
UEDA, Atsuko
2000 “‹Moji› to iu ‘kotoba’ – Yi Yang-ji ‘Yuhi’ wo megutte –”. Nihon

kindai bungaku Nihon kindai bungakukai) 62.5:128–143.
YANG, Sog-il
2002 Owarinaki Hajimari 2 Bände). Asahi Shimbunsha.
2004 Tamashii no nagareyuku hate. Kôbunsha.



520 VERENA NAKAMURA-METHFESSEL

YI, Yang-ji und KAWAMURA, Minato
1989 “‘Zainichi bungaku’ wo koete intabyû taidan) Akutagawa-shô 100

kai kinen tokubetsugo)”. Bungakukai Bungei shunjû sha) 43.3:264–
284.

AS/EA LXI•2•2007, S. 497–520


	Die japan-koreanische Autorin Yi Yang-Ji : eine Initiatorin der neueren zainichi Literatur : Leben und Schreiben zwischen zwei Asien

