Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 61 (2007)

Heft: 2: Japanische Schriftstellerinnen 1890-2006

Artikel: Hirabayashi Taiko - Azakeru : eine Textanalyse und -interpretation
Autor: Jentsch, Christian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147739

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147739
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HIRABAYASHI TAIKO — AZAKERU
EINE TEXTANALYSE UND -INTERPRETATION

Christian Jentsch, Universitit Ziirich

Abstract

Azakeru is thought to be one early representative work of the Japanese women writer
Hirabayashi Taiko (1905-1972). Written in 1925, it was eventually awarded with a prize
of the Osaka Asahi Shinbun in 1927 and published in the same year. In this article Azak-
eru will be discussed with regard to formal aspects, important text passages, and the
characterization of the main characters. Furthermore possible interpretations of the text
shall be given. Another focus will be on the question whether Azakeru can be regarded
as a shishosetsu or as proletarian literature. At the end of the article, the short story will
be related to Hirabayashi Taiko’s biography and moreover be set into the context of her
complete works. The question of a specific feminine perspective has also to be taken
into account in terms of the whole discussion.

1 I VS B S

HIRABAYASHI Taiko -4k 721+ (1905-1972)"

Hirabayashi Taiko, mit Geburtsnamen Tai, wird am 3. Oktober 1905 in einem kleinen Dorf
in der Priafektur Nagano geboren. Nachdem die Geschifte ihres Grossvaters scheitern, geht
ihr Vater zusammen mit einem seiner Séhne fiir einige Jahre nach Korea, um den grossen
Betrag an Schulden zuriickzubezahlen. lhre Mutter unterstiitzt die Hausfinanzen durch
Landwirtschaft und einen kleinen Gemischtwarenladen. Wéhrend Hirabayashi Taiko ihrer
Mutter dabei viel mithelfen muss, liest sie Dostojewskij oder Tolstoj. Im Alter von 12 Jah-
ren entschliesst sie sich Schriftstellerin zu werden.

Sie setzt ihren Wunsch, die Médchen-Oberschule zu besuchen, gegeniiber ihrer Mutter
durch, die aus finanziellen Griinden dagegen ist, und tritt als Beste in die Schule ein’. Im
dritten Schuljahr schreibt sie einen Brief an den Sozialisten Sakai Toshihiko und versucht
ihn sogar heimlich in Tékyo aufzusuchen, wird aber von ihrem Bruder zurtickgeholt. Zwei
Jahre spiter geht sie ein zweites Mal nach Toky6. Dort tritt sie eine Stelle als Telefonistin
an. lhr wird aber gekiindigt, weil sie wihrend dem Dienst mit Sakai Toshihiko telefoniert.
Nach eigenen Worten erfihrt sie in den sozialistischen Kreisen eine heftige Desillusio-
nierung.! In Tokyé lernt sie den Anarchisten Yamamoto Toshio® kennen, mit dem sie durch
Korea und nach dem grossen Kanté Erdbeben von 1923 durch die Mandschurei zieht. Wih-

Die folgende Darstellung stiitzt sich im Wesentlichen auf GOSSMANN, 1996:199-202.
MURAMATSU/W ATANARBE, 1990:298.

MURAMATSU/W ATANARBE, 1990:298.

TsuBol, 1983(1952):153.

Gossmann liest den Namen “Yamamoto Torazd™”. GOSSMANN, 1996:200.

AS/EA LX1+2+2007, S. 327-351



328 CHRISTIAN JENTSCH

rend Yamamoto dort wegen eines fennd-feindlichen Flugblattes, an dessen Verfassung er
mitbeteiligt war, verhaftet wird, bekommt Hirabayashi Taiko mit 19 Jahren eine Tochter,
die kurz nach der Geburt an Untererndhrung stirbt. Mit dem Wunsch wieder der Schriftstel-
lerei nachzugehen, kehrt Hirabayashi Taiko allein nach Tokyd zuriick, wo sie mit einer Rei-
he von Anarchisten zusammenlebt und wihrend zwei Jahren ein zielloses Leben, geprigt
von Verzweiflung und Dekadenz, fiihrt.®

1927 geht sie eine Vermittlungs-Ehe mit dem Sozialisten und Autor der Proletarischen
Bewegung Kobori Jinji ein. Sie beginnt fiir die Proletarische Literaturbewegung zu schrei-
ben, wobei sie sich nebst der Verarbeitung eigener Erfahrungen besonders fiir die Situation
von Arbeiterinnen und fiir die weibliche Lebensrealitit interessiert. Da sich die schrift-
stellerische Titigkeit nicht mit den Haushaltsverpflichtungen vereinbaren ldsst, kommt sie
1935 mit threm Mann {iberein, getrennt zu leben. Bei einem Gefiingnisaufenthalt erkrankt
sie schwer und kann im Zeitraum von 1938 bis 1945 nicht mehr schreiben. 1947 wird Hira-
bayashis autobiographische Erzéhlung Ké iu onna (1946, Eine solche Frau) mit einem Preis
ausgezeichnet. Da ihre Ehe mit Kobori Jinji kinderlos bleibt, adoptieren die beiden Koboris
Nichte. 1954 gerit ihre Ehe in eine schwere Krise, als Hirabayashi erfihrt, dass ihr Mann
eine Affire hatte, was auch in der Offentlichkeit Aufsehen erregt. Kurz darauf beginnt sie
ihren einzigen autobiographischen Roman Sabaku no hana (195557, Blume in der Wiiste).
Die Scheidung erfolgt 1955. 1972 stirbt Hirabayashi Taiko im Alter von 66 Jahren. Sie ver-
fiigt, dass mit ihrem Vermdégen der “Hirabayashi-Taiko-Preis™ geschaffen wird, der jahrlich
an zwei Autoren oder Autorinnen verliehen wird, die wirtschaftlich und sozial benachteiligt
sind.

1 Einleitung — Formale Aspekte

Die Erzdhlung Azakeru gilt als ein reprisentatives Frithwerk von Hirabayashi
Taiko. Sie wurde im Jahre 1925 verfasst und 1927 an einem Preisausschreiben
fiir Kurzgeschichten der Osaka Asahi Shinbun ausgezeichnet. Urspriinglich trug
siec den Titel Moshé o uru (Trauerflor verkaufen). Bei der Publikation in einer
Textsammlung im Jahre 1927 wurde dieser aber in Azakeru (Spotten, englische
Ubersetzung des Titels: Self-Mockery) geindert.

Da die Geschichte auch autobiographische Elemente’ enthilt, wurde der
voranstehende biographische Abriss etwas ausfiihrlich gehalten. Nach der Her-
ausarbeitung der formalen Aspekte des Werkes sollen darauf in der Besprechung
des Handlungsablaufs — im Sinne einer Vorarbeit fiir die folgende Diskussion —
die Funktion und Bedeutung einiger Textstellen bereits veranschaulicht werden.
Danach folgen eine Charakterisierung der Hauptpersonen und die Interpretation

6 TsuBol, 1983(1952):153.
7 TsuBol, 1983(1952):154.

AS/EA LX122007, 8. 327-351



HIRABAYASHI TAIKO — AZAKERU 329

des Werkes. Da eine strikte Trennung von Ich-Erzédhlerin und Autorin von
Wichtigkeit ist, soll die Diskussion bis dahin vorwiegend textimmanent gehalten
werden.

Schliesslich geht es darum zu kldren, welchem Genre der Text zugewiesen
werden kann und in welchem literaturhistorischen Kontext er steht, wobei nun
auch die biographischen Aspekte einbezogen werden sollen.

Die Frage nach einer typisch weiblichen Perspektive wird die Diskussion
stets begleiten, da sie sich in Azakeru — wie in vielen Werken Hirabayashi Tai-
kos — aufdringt.

Dieser Aufsatz stiitzt sich vielerorts auf die Ausfithrungen von Hilaria
Gossmann in threm Buch Schreiben als Befreiung® ab. Die zahlreichen Verweise
und Ubernahmen waren unumgiinglich, da Azakeru ansonsten in der westlichen
Literatur kaum behandelt wird.

Die ungefihr zwanzig Seiten lange Erzdhlung ist in elf etwa gleich lange Ab-
schnitte unterteilt. Nur das mittels einer Leerzeile nochmals in zwei Abschnitte
unterteilte zehnte Kapitel ist ldnger. Die innere Segmentierung entspricht im
Wesentlichen der dusseren. Kleinere Zeitspriinge, Ortswechsel oder Wechsel zu
langeren Reflexionssequenzen oder Riickblenden sind durch Absatzwechsel
gekennzeichnet. Zwischen den einzelnen Abschnitten finden meist Ortswechsel
oder Zeitspriinge statt. Dabei haben die Beschreibungen des Bambuswildchens,
das vom Fenster des Apartments der Ich-Erzidhlerin aus zu sehen ist, meist die
Funktion, dem Leser Hinweise tiber die Tageszeit (und Jahreszeit) zu geben. Die
erzdhlte Zeit der ersten zehn Abschnitte entspricht ca. zwei Tagen, der letzte
Abschnitt handelt einige Wochen spiter und beschreibt einen weiteren Tag im
Leben der Hauptfigur.

Die Geschichte wird aus der Perspektive einer weiblichen Ich-Figur erzihilt,
wobei die Sichtweise des erlebenden Ich nicht relativiert wird durch die des er-
zihlenden Ich.” Diese Erzihlhaltung verkiirzt die Distanz zum Geschehen und
ldsst einen Eindruck von Unmittelbarkeit entstehen, was dem Leser eine identi-
fikatorische Lektiire des Textes erleichtert. Den Namen der Ich-Figur — Yoshi-
ko'’ — erfihrt der Leser erst gegen Mitte der Geschichte, auch wird er nur
wenige Male in Dialogen seitens Koyama erwihnt.

8 GOSSMANN, 1996.
GOSSMANN, 1996:206.

10 Im Artikel von “Japanese Women Writers” wird der Name “Rydko” gelesen. AOKI,
1994:130f.

AS/EA LX1+2+2007, S. 327-351



330 CHRISTIAN JENTSCH

Die vorherrschende Zeitform ist das Priteritum. Es lassen sich drei domi-
nierende Zeitebenen ausmachen: Die Ebene der Haupthandlung, die stets chro-
nologisch beschrieben wird, ist durchmischt mit Riickblenden einerseits zur
Nacht, in der die Ich-Figur bei Yada war und dem folgenden Morgen unmit-
telbar bevor die Haupthandlung der Geschichte ansetzt, andererseits von Riick-
blenden zur Zeit in der die Ich-Figur in der Mandschurei war, dort ein Kind
gebar und in einem Frauenheim lebte — das heisst ungefiihr ein bis zwei Jahre
frither.

Die recht kompakte Handlung ist besonders in der ersten Hilfte von etli-
chen Reflexionssequenzen durchsetzt, in denen die Ich-Figur iiber sich selbst
und ihre Situation nachdenkt. Spannung wird vor allem dadurch aufgebaut, dass
der Leser anfangs mitten ins Geschehen geworfen wird und erst nach und nach
erfihrt, was sich zugetragen hat.

Der Ort der Handlung ist die Stadt Tokyo, die Raumgestaltung nimmt auf
reale Orte Bezug. Auffallend ist, wie die Ortlichkeiten meist als schmutzig und
verkommen beschrieben sind.

2 Der Handlungsverlauf

Zu Beginn der Geschichte wird beschrieben, wie die Ich-Figur allein in der Stadt
unterwegs ist und dabei einen heftigen Schmerz in der linken Brust verspiirt. Der
Leser weiss noch nicht, was es mit diesem Schmerz auf sich hat. Spiter erfahrt
er, dass sie die Schmerzen erst seit dem Morgen hat, als sie das Apartment von
Yada, ihrem chemaligen Geliebten, verlassen hat. Schon einmal war sie bei Ya-
da gewesen, weil Koyama, der Mann mit dem die Ich-Figur gegenwirtig zu-
sammenlebt, sie gebeten hatte, bei ihm Geld auszuleihen. Damals wurde sie von
Yada abgewiesen, mit den Worten, fiir die Frau eines anderen kénne er kein
Geld aufbringen.'' Voll Verdruss iiber das wiederholte Driingen Koyamas ist die
Ich-Figur schliesslich nochmals zu Yada gegangen und hat dort die Nacht ver-
bracht, in der Hoffnung, Geld von ihm zu bekommen.

Die Ich-Figur befindet sich offenbar in einer psychischen Krise.'? In den
Worten “Wer kann den Stein aufhalten, der von der Spitze eines Berges herun-
terzurollen begann?”", die sie immer wieder vor sich hinmurmelt, wihrend sie

11 HIRABAYASHI, 1979:44.
12 GOSSMANN, 1996:206.
13 HIRABAYASHI, 1979:40.

AS/EA LX122007, 8. 327-351



HIRABAYASHI TAIKO — AZAKERU 331

allein durch die schmutzige Stadt geht, kommen ithre Empfindungen zum Aus-
druck. Als sie beobachtet, wie ein Strassenbahnfahrer nur mit grosser Miithe den
Wagen stoppen kann und beinahe einen Schienenarbeiter iiberfihrt, sagt sie zu
sich:

“Eine Bremse, die nicht funktioniert, wenn man sie betitigt!”

Mir erschien die Situation des verzweifelten Fahrers unertriglich grotesk. ‘Eine Bremse, die
nicht funktioniert, wenn man sie betétigt’, das war genau wie ‘ein Stein, der vom Berg her-
unterzurollen begann’, ein Ausspruch, der zu meiner Lebenslage passte.

“Meine eigene Bremse scheint nicht zu stoppen, selbst wenn ich mich so sehr bemiihe, wie

jener dltere Fahrer”."

Die Bilder des Steins, der den Berg hinabrollt — ein Symbol fiir den fort-
schreitenden sozialen Abstieg — und der nicht funktionierenden Bremse bringen
den Gedanken der Unausweichlichkeit des eigenen Schicksals zum Ausdruck."

Erschopft und miide entscheidet sich die Ich-Figur schliesslich, die Stadt-
bahn nachhause zu nehmen, obwohl es ihr schade um das Geld ist. In dem nach
Schweiss stinkenden Wagen belistigt sie einen jungen Mann, der “eine elegante
Ubergangskleidung trug und iiber den linken Arm einen Stock gehingt hatte”'®
indem sie sich immer wenn die Bahn beschleunigt oder bremst an ihn stiitzt. Die
Ich-Figur sieht in ihm einen “jungen Gentlemen, der selbstverstindlich Frauen
nach ihrem Ausseren beurteilte und Golf oder die Bankette im Hotel Imperial zu
mégen schien”'’. Nachdem der junge Gentleman, verirgert iiber die Aufdring-
lichkeit der Ich-Figur, ihr schliesslich einen frei gewordenen Sitzplatz wegge-
schnappt hat, erobert sie sich ihn zuriick, indem sie sich beim nichsten Halt auf
die Knie des Mannes fallen ldsst, worauf dieser wiitend den Zug verldsst. In
dieser Szene kommt die Verachtung der Ich-Figur gegeniiber der oberen Klasse
klar zum Ausdruck.

Darauthin kommt der Schaffner und sie 16st ein Ticket. Wenn sie mit threm
Ein-Yen-Schein bezahlt — das Geld, das sie von Yada bekommen hat —, denkt sie
daran, wie sie zu diesem Geld gekommen ist, und errétet plotzlich.

Am Abend zuhause angekommen empfingt Koyama sie unsanft. Wenn sie
spiter allein im Zimmer ist, gehen ihr wieder verschiedene Gedanken durch den

14  HIRABAYASHI, 1979:41.
15  GOSSMANN, 1996:208.

16  HIRABAYASHI, 1979:42.
17  HIRABAYASHL, 1979:42.

AS/EA LX1+2+2007, S. 327-351



332 CHRISTIAN JENTSCH

Kopf. Den Tag hindurch hat sie gehofft, jemand wiirde vielleicht mit thr mitfiih-
len und sie nicht tadeln.

Die eheliche Treue verkaufen, um das Zusammenleben mit dem Mann zu unterhalten — so
etwas wird alle Zeit verstanden. Manchmal wurde man dafiir sogar als lobenswerte treue
Frau bezeichnet. Aber in meinem Fall wurde so etwas nicht entschuldigt.

Fiir mich gab es keinen Grund, mich so sehr fiir thn aufzuopfern. Ich war eine Frau, die in
threr Vergangenheit drei Manner kennen gelernt und drei Méanner ohne jeden Schmerz ver-
lassen hatte.'®

Hier wird zum ersten Mal die unrithmliche Vergangenheit der Ich-Figur
angesprochen. Doch auch wenn sie eine Vergangenheit hat, derer sie sich scha-
men muss, so soll das nicht zu Koyamas Vorteil werden.

Thre Gedankenginge setzen sich auch zu Beginn des vierten Kapitels fort,
wenn sie {iber die Rolle der Frauen im Proletariat nachdenkt. Sie erinnert sich an
die Frau eines ihr bekannten Arbeiters, die diesen einst ausschimpfte, weil er an
einem Streik teilnahm. Fiir so etwas findet die Ich-Figur kein Verstindnis:

Die unsichtbare Kraft der Frauen liess gewiss bereits viele Streiks seitens der Arbeiter zur
Niederlage werden und spielte den Kapitalisten den Siegesstolz zu. Das lag zweifellos an
der unbewussten Kraft der Tradition, gegen die die Frauen selbst machtlos sind. Aber wenn
ich solche Frauen sah, konnte ich ein kaltes Getfiithl der Geringschitzung nicht unter-
driicken. "

Einst hat sie dariiber nachgedacht, ob das Verhiltnis zwischen ihr und
Koyama auch so sei, doch wie sie feststellt, ist in Wirklichkeit das Gegenteil der
Fall.

Die Ich-Figur denkt auch oft an ihren ersten Liebhaber, von dem sie in der
Mandschurei in einem Spital mit unentgeltlicher Behandlung unter erbarmlichen
Umstéinden ein Kind geboren hat. Das Kind starb kurz nach der Geburt an Un-
tererndhrung, wihrend sie an Beriberi litt und der Vater des Kindes im Gefing-
nis sass.”’ Eine Erinnerung, die sie immer noch verfolgt. Der erneut eintretende
Schmerz in ihrer linken Brust — ein weiteres Leitmotiv des Werkes —reisst sie
wieder aus ihren melancholischen Gedanken.

Der Schmerz kehrt auch zuriick, wenn Koyama fragt, ob sie die Nacht bei
Yada verbracht habe, und die Ich-Figur erklért, sie habe am Abend kein Fahr-

18  HIRABAYASHI, 1979:44.
19  HIRABAYASHI, 1979:45.
20  HIRABAYASHI, 1979:45.

AS/EA LX122007, 8. 327-351



HIRABAYASHI TAIKO — AZAKERU 333

geld fiir die Bahn ausleithen konnen, deshalb sei sie dort geblieben. Koyama
sicht den Grund fiir die Schmerzen darin, dass sie die Nacht mit Yada verbracht
hat. Auf seine giftige Bemerkung entgegnet sie, sie sei doch auf seinen Befehl zu
Yada gegangen. Viel mehr interessiert es ihn aber, ob sie Geld von Yada be-
kommen hat, denn “Geld schien fiir ihn so wertvoll wie das Leben zu sein™'. Die
Ich-Figur schiamt sich zu sagen, dass Yada ihr einen Yen gegeben hat und gibt
vor, lediglich das Fahrgeld erhalten zu haben.

Sie reflektiert, warum sie sich eigentlich bereit erklért hatte, zu Yada zu ge-
hen:

Selbst wenn es so weit gehen sollte, ich befahl mir, fiir diesen Mann alle Kraft aufzuwen-
den, verglich mich dabei sogar mit einem tapferen Krieger.

So etwas mit solch einem Gefiihl zu machen, das befriedigte wiederum mein stilles Verlan-
gen nach Rache ihm gegeniiber und den Wunsch nach Kontrolle tiber ihn, der so kleinmiitig
war. In Tat und Wahrheit gab es in unserer Not auch keinen anderen Weg, als mit solchen
Mitteln Geld aufzubringen.”

Die Ich-Figur mochte es sich also selbst nicht eingestehen, dass ihr Verhal-
ten auf einer Unterordnung beruht, wie sie traditionell von einer Ehefrau ver-
langt wird.” Nach der Nacht bei Yada fasst sic zwar zunichst den Entschluss,
allein ein neues Leben zu beginnen; sie unternimmt jedoch keinerlei Versuche,
ihr Vorhaben zu realisieren.”*

Die Ich-Figur gibt Koyama schliesslich doch das restliche Geld, das von
dem einen Yen {ibrig geblieben ist, damit er sich Zigaretten kaufen gehen kann.
Als er zurlickkommt, ist seine Stimmung sichtlich besser. Sie spassen mitein-
ander und entscheiden, im Bambuswildchen des Nachbarn Bambussprossen fiir
das Abendessen stehlen zu gehen. Es scheint sich wieder eine gewisse Harmonie
zwischen den beiden eingestellt zu haben. Koyama bricht jedoch einen dicken
Bambusspross mit lautem Gerdusch ab, und sie werden beinahe von einem
Hund, der zu bellen beginnt, verraten. Wenn der Hund néher kommt, gerit Koy-
ama in Panik.

Die Ich-Figur geht mit den wenigen gesammelten Bambussprossen wieder
zuriick und ldasst Koyama mit dem Hund allein. Erst eine halbe Stunde spéter
kommt auch Koyama mit zerrissenen Kleidern und blutender Hand zuriick. In-

21  HIRABAYASHI, 1979:46.
22 HIRABAYASHI, 1979:46f.
23 GOSSMANN, 1996:208.
24 GOSSMANN, 1996:209.

AS/EA LX1+2+2007, S. 327-351



334 CHRISTIAN JENTSCH

dessen hat die Ich-Figur einen Brief an Yada aufgesetzt, in dem sie ihn nochmals
bitten will, ihr 15 Yen zu leihen — Geld, dass sie brauchen, um ihre Zimmermiete
zu bezahlen, mit der sie schon drei Monate im Riickstand sind. Sie wirft das
Manuskript aber schliesslich in den Papierkorb, da sie Yada in dem Brief einen
Bourgeoisen genannt hat und befiirchtet, sie wiirde ihn damit beleidigen.”

Am nichsten Morgen kommt der Vermieter ihres Apartments wegen der 15
Yen vorbei. Koyama schafft es nochmals zwei Wochen Zeit zu gewinnen, aber
die Ich-Figur kann nur bitter lacheln, wenn er ihr das freudig erzéhlt.

In der Folge fihrt sie erneut zu Yada, in der Hoffnung, nach dem Geld fra-
gen zu konnen. Yada hat zwei seiner Freunde zu Besuch: Kigawa und Yamana-
ka. Kigawa, den die Ich-Figur schon seit geraumer Zeit kennt, schweigt nur, und
in seinem Blick zeigt sich Abneigung ihr gegeniiber. Offensichtlich hat Yada
seinen Freunden erzéhlt, was passiert war. Als die drei zu einer Firma fahren
wollen, die auf Druck von Reaktionidren und Anarchisten einen Geldspendetag
eingerichtet hat, dringt sich ihnen auch die Ich-Figur auf. Mit dem Argument,
das verteilte Geld sei ja schliesslich aus dem Gewinn, der durch Ausbeutung der
Arbeiterschaft erlangt wurde, setzt sie dem Angestellten, der das Geld verteilt,
gegeniiber durch, dass sie zehn anstatt der geplanten fiinf Yen erhilt.”® Hierin
reflektiert sich das parasitische Wesen der Lebensweise der Ich-Figur als Anar-
chistin. Denn das Geld der ausgebeuteten Arbeiterschaft steht gewiss auch ihr
nicht zu, die selbst gar keiner Arbeit nachgeht.

Trotz ihrer Ungeduld wagt sie hingegen immer noch nicht, Yada um das
Geld zu bitten, selbst nachdem seine beiden Freunde sich iibereilt verabschiedet
haben und die beiden allein sind. Am spiten Nachmittag besuchen sie zusammen
ein Theaterstiick, in dessen letzter Szene eine Frau zufillig ihrem ehemaligen
Geliebten begegnet, den sie nicht vergessen kann, und mit einem lauten Schrei
in Ohnmacht fillt. Als sie diese Szene sieht, wird es auch der Ich-Figur taumelig,
und sie beginnt zu weinen.”” Scheinbar hat sie die Trennung von ihrer ersten
Liebe immer noch nicht ganz tiberwunden.

Im letzten Kapitel, das einige Wochen spéter handelt, lduft die Geschichte
schliesslich auf ihren Hohepunkt zu. Seit einiger Zeit spiirt die Ich-Figur die
Zeichen einer Schwangerschaft. Sie sorgt sich, weil sie immer noch kein Geld
und nichts zu essen im Haus haben. An einem Tag, als beide nichts tuend am

25  HIRABAYASHI, 1979:49f,
26  HIRABAYASHI, 1979:55.
27  HIRABAYASHI, 1979:57.

AS/EA LX122007, 8. 327-351



HIRABAYASHI TAIKO — AZAKERU 335

Fenster sitzen, kommt per Post eine kleine Lyrikzeitschrift eines Freundes von
Koyama, in der Koyama folgendes Gedicht findet:

“Die Aussicht ist schon, und es ist auch nahe am Bahnhof. Dennoch zeigt Deine Frau wenig
Stolz, geht brav in die Stadt und verkauft Trauerflor.”**

Mit diesen Worten spielt der Dichter auf ihre Lebensweise an. Die Ge-
dichtzeilen sind eine Metapher dafiir, dass die Ich-Figur sich prostituiert hat.”

Koyama liest das Gedicht vor und lacht, ihr Leben sei wirklich wie Trauer-
flor verkaufen. Doch die Ich-Figur erblasst vor Entsetzen. Sie vermutet, Yada
habe dem Dichter von ihr erzihlt und ihn damit zu diesen Zeilen angeregt. Ohne
etwas zu bemerken, lobt Koyama das Gedicht in hohen Ténen weiter. Die Ich-
Figur verspiirt ein seltsames Gefiihl und verldsst das Zimmer. Als sie die Toilette
aufsucht, “fliesst etwas Dunkelfarbiges wie ein Strom aus dem Korper™. Sie
erleidet eine Fehlgeburt.

Am Abend sagt sie leise zu sich, sie habe selbst ein Trauerband verkautft.
Und sobald Koyama eingeschlafen ist, wird sie von unsagbarer Verzweiflung
ergriffen und weint.

3  Charakterisierung der beiden Hauptfiguren

Bevor die beiden Hauptfiguren — die Ich-Figur und die Figur Koyama — genauer
besprochen werden, seien kurz ihre Lebensumstédnde skizziert.

Die Ich-Figur zéhlt sich zu den Anarchisten, was sich auch in ihrer Le-
bensweise als Aussenseiterin der Gesellschaft widerspiegelt. Abgesehen von
Koyamas erfolglosem Schreiben scheint das Paar keiner Tétigkeit nachzugehen.
Sie schlafen bis spit in den Morgen. Im letzten Kapitel wird beschrieben, wie sie
den ganzen Tag iiber am Fenster sitzen und nichts tun:

An einem Tag nach dem zwanzigsten des Monats waren in unserem schibigen Geldbeutel
nur noch drei Miinzen tibrig geblieben. Der Reissack im Wandschrank war abgemagert wie
ein riickfillig erkrankter alter Mensch. Koyama sass am Fenster und pfiff ein Lied.

28  HIRABAYASHI, 1979:58. Trauerflor bezeichnet die schwarzen Bénder, die als Zeichen der
Trauer bei einem Begribnis getragen werden.

29  GOSSMANN, 1996:209.

30  HIRABAYASHI, 1979:58.

AS/EA LX1+2+2007, S. 327-351



336 CHRISTIAN JENTSCH

Ich sah in Gedanken versunken aus dem Fenster dem Gehen und Kommen zu.*!

Besonders augenfillig ist hier der Kontrast zwischen der Armut, in der Koyama
und die Ich-Figur leben, und ihrer Tatenlosigkeit der Situation gegeniiber. Unge-
achtet ihrer Armut — deren Beschreibung an kleinen Details ein weiteres Leitmo-
tiv ist, das sich durch das ganze Werk hindurch zieht — leben sie nur in den Tag
hinein. Wie dies in der Szene mit dem Geldspendetag der Firma und in der Be-
schreibung, wie die beiden Bambussprossen beim Nachbarn stehlen gehen, il-
lustriert wird, verhalten sie sich quasi wie Parasiten in der Gesellschaft und
beanspruchen Dinge fiir sich, die ithnen gar nicht zustehen. Der Zynismus einer
so direkten Gegeniiberstellung von Armut und Nichtstun wie in obiger Textstelle
kann fast nur eine Kritik an dieser Lebensweise bedeuten.

3.1 Die Ich-Figur

Wie sich zeigen wird, ist die Ich-Figur in Azakeru recht komplex und nicht ohne
innere Widerspriiche. Die Charakterisierung wird einerseits durch Beschreibun-
gen ihrer dusseren Erscheinung, andererseits durch Beschreibung ihrer Gefiihle,
Erinnerungen und Gedanken iiber sich selbst realisiert. Schlussendlich aber auch
durch ihr Verhalten. Das Stilmittel der indirekten Charakterisierung ist dabei
vorherrschend.

Ausserlich wird die Ich-Figur zu einer hisslichen abstossenden Frau stili-
siert. Als sie zu Beginn der Geschichte dem bohrenden Schmerz in ihrer linken
Brust nicht mehr standhalten kann und nachschaut, wird ihre Hasslichkeit zum
ersten Mal thematisiert:

Auf meiner Brust, die wie ein Luftballon, dessen Luft entwichen war, zusammenge-
schrumptt herunterhing, liessen etliche Schwangerschaftsstreifen, wie als ein Ausdruck des
Leidens, hissliche Narben zuriick.

Gewdhnlich verabscheute ich es, diese Briiste zu sehen. Ich kam nicht umhin zu empfinden,
dass meine hissliche Erscheinung darin ihre Form annahm, als wire sie auf die schlaffe
Haut gezeichnet.*

Die héssliche Erscheinung der Ich-Figur — ein Leitmotiv besonders zu Be-
ginn der Geschichte — wird mehrerenorts wieder aufgegriffen. So vergleicht sie
ihre Briiste an spiterer Stelle sogar mit Katzenleichen.™ Eine belebte Strasse

31  HIRABAYASHI, 1979:58.
32  HIRABAYASHI, 1979:40.
33  HIRABAYASHI, 1979:45.

AS/EA LX122007, 8. 327-351



HIRABAYASHI TAIKO — AZAKERU 337

vergleicht sie mit einem schonen Streifenmuster, dessen Farbkomposition nur sie
selbst wic ein grauer Faden durchbricht.* Eine Metapher, die nicht nur ihr Aus-
sehen sondern auch ihre Andersartigkeit zum Ausdruck bringt. Ob die scheinbar
abstossende Erscheinung der Ich-Figur ein Grund flir ihr mangelndes Selbst-
wertgefiihl und ihre Selbstverachtung ist, oder ob sie sich vielleicht gerade aus
diesem mangelnden Selbstwertgefiihl heraus hisslicher findet, als sie wirklich
ist, bleibt unklar.

Das seelische Befinden der Ich-Figur nach der Nacht bei Yada ist ein stén-
diges Auf und Ab und Hin und Her, was sich in gewissem Masse auch im eher
unstrukturierten Aufbau der einzelnen Kapitel widerspiegelt. Momente in denen
sie in melancholische Gedanken {iber ihre Gegenwart versunken ist oder sich an
die Ereignisse der letzten Stunden erinnert, wechseln sich mit solchen, in denen
sie das Geschehene zu vergessen scheint oder sich einzureden versucht, dass
eigentlich gar nichts Schlimmes passiert ist.

Beispielsweise erzdhlt sie, wie sie sich sogar als Heldin gefiihlt hat, als sie
zu Yada ging. Dann dussert sie, wie siec am folgenden Morgen desillusioniert
wurde, als Yada ihr den Ein-Yen-Schein iibergab, und wie dabei Gefiihle der
Selbstverachtung in ihr aufkamen.”” Wenn sie zusammen mit Koyama lacht,
nachdem dieser seine Zigaretten kaufen konnte und gut gelaunt ist, scheinen ihr
die Erinnerungen an den Abend mit Yada in weiter Ferne:

Als ich mit lauter Stimme lachte, schienen mir die Erinnerungen von letzter Nacht zerkniillt
wie ein Blatt Papier in den Winkeln meines Kopfes zu verschwinden.

Ich horte eine Stimme in meinem Kopf sagen, “Ist eine solche Sache nicht belanglos?” —
“Das wahrhaft Bose in der Welt, ja, das ist sicher nicht so etwas kleines!” war die Antwort
auf diese Stimme. Ich, die ich auf meinem Koérper die Erinnerung an so viele Ménner trug,
hatte die Kraft verloren, an so etwas ausser auf der Ebene des Intellekts leiden zu kénnen. ™

Es scheint, als versuche die Ich-Figur das Geschehene zu verarbeiten und
zeitweilig auch zu verdringen. Erst wenn sie das Gedicht am Ende der
Geschichte hort, wird sie sich endgiiltig dariiber bewusst, dass sie sich
prostituiert hat.

Interessante Resultate zeigt eine Analyse des Werkes nach der Frage, ob die Ich-
Figur eher eine starke und kdmpferische Frau ist, oder ob sie eher als schwache

34  HIRABAYASHI, 1979:41.
35  HIRABAYASHI, 1979:46f.
36  HIRABAYASHI, 1979:48.

AS/EA LX1+2+2007, S. 327-351



338 CHRISTIAN JENTSCH

unterwiirfige Frau, wie es das traditionelle Frauenbild verlangt, bezeichnet wer-
den muss. Wie sich zeigen wird, gibt es beide Bilder.

Eine Frau, die einen reichen Gentleman in der Stadtbahn belistigt und es
dabei soweit treibt, dass dieser verdrgert die Bahn verlésst, die bei einem Geld-
spendetag durchsetzt, dass sie den doppelten Betrag als vorgesehen bekommt,
die von sich sagt, sie habe in ihrer Vergangenheit drei Ménner ohne jeden
Schmerz verlassen, die ihren gegenwirtigen Mann als “Lumpen™’ beleidigt und
sich ihm keineswegs unterlegen zu fithlen scheint, solch eine Frau liesse sich
doch schwerlich als schwach und unterwiirfig bezeichnen.

Und dennoch wird sie immer wieder von Gefiihlen der Selbstverachtung
und des Selbstspottes geplagt. Sie sicht ihre Situation als ausweglos, wie das in
den Symbolen des von der Bergspitze herabrollenden Steins und der Bremse, die
versagt, ausgedriickt wird.”® Und sie versucht nicht etwas daran zu veriindern.
Auch wenn sie behauptet, sie habe drei Méanner ohne jeden Schmerz verlassen,
so scheint sie dennoch immer noch nicht ganz {iber ihre erste Liebe hinwegge-
kommen zu sein, wie es sich an den hédufig wiederkehrenden Erinnerungen und
besonders auch in der Szene im Theater zeigt. Obwohl sie gegen Ende des Wer-
kes Yada unbedingt wegen des Geldes ansprechen will, so findet sie keine giins-
tige Gelegenheit dies zu tun. Es scheint als konne sie schlicht den Mut dazu
nicht finden.

Die Ich-Figur in Azakeru handelt wie Koyama es von ihr verlangt und op-
fert sich fiir ihn auf, indem sie zu Yada geht. Dieses Verhalten beruht auf einer
Unterordnung, wie sie traditionell von einer Ehefrau verlangt wird.” Es gibt
keine Entwicklung der Ich-Figur, sie zieht keinen Schlussstrich unter ihr bishe-
riges Leben, iiber das sie so verzweifelt ist. Zwar fasst die Ich-Figur nach der
Nacht bei Yada zunichst den Entschluss, allein ein neues Leben zu beginnen, sie
unternimmt jedoch keinerlei Versuche, ihr Vorhaben zu realisieren.”® An spiite-
rer Stelle wiinscht sie sich, einem anderen Mann zu begegnen.*' Offenbar
scheint sie sich kein Leben ohne Beziehung vorstellen zu kénnen.

In der Darstellung der Ich-Figur in Azakeru kann man eher den Konflikt
zwischen dem Bild der traditionellen Ehefrau und dem Bewusstsein einer eman-
zipierten Frau sehen — und wie dieser Konflikt zu Spannungen und einer inneren
Zerrissenheit fiihrt — als einen bestimmten Typ Frau.

37  HIRABAYASHI, 1979:45.
38  GOSSMANN, 1996:208.
39  GOSSMANN, 1996:208.
40  GOSSMANN, 1996:209.
41  HIRABAYASHI, 1979:50.

AS/EA LX122007, 8. 327-351



HIRABAYASHI TAIKO — AZAKERU 339

3.2 Koyama

Im Gegensatz zur Ich-Figur, der eine komplexe Charakterisierung zugrunde
liegt, wird Koyama in recht klarer und eindeutiger Weise skizziert: Er wird
durch die Ich-Erzdhlerin als gefiihlsarm, unsanft, egoistisch, leicht zu tduschen
und nicht sehr intelligent charakterisiert. Die Ich-Figur hat keine hohe Meinung
von ihm. Sie nennt ihn gar unniitz*.

Nach zwei Geféingnisaufenthalten hat sich Koyama von der sozialen Bewe-
gung distanziert und arbeitet seither als erfolgloser Schriftsteller. Er entzieht sich
samtlicher Verantwortung im Leben und iiberlédsst die Aufgabe, fiir den Lebens-
unterhalt zu sorgen, seiner Frau:

Er war ein elender Mann, der sein Hauptmotiv mit mir zusammen zu sein — den listigen
Gedanken, die Frau arbeiten zu lassen — verbergen musste.*

Die Ich-Figur fiihlt sich zwar Koyama gegeniiber keineswegs unterlegen,
doch weiss sie, dass er glaubt, ithr wegen ihrer unrithmlichen Vergangenheit
iiberlegen zu sein.**

Szene, Eine die Koyama als hilflos, alles andere als mutig, ja schon fast la-
cherlich darstellt, ist diejenige, in der die beiden Bambussprossen stehlen gehen.
Wenn der Hund bellend auf sie zukommt, der eigentlich nur spielen méchte,
wird Koyama von Panik ergriffen und will fliichten. Der Hund verfolgt ihn. Die
Ich-Figur hingegen bewahrt Ruhe und kann sich {iber Koyamas Benehmen nur
éirgern.45

Im letzten Kapitel, zeigt sich nochmals, wie unsensibel Koyama ist. Er be-
merkt gar nicht, wie sehr die Ich-Figur leidet, wenn er ihr das Gedicht vorliest
und es immer wieder lobt.

4  Interpretation

Das Hauptanliegen in Azakeru ist — nebst der Verarbeitung eines Lebens-
abschnittes der Autorin — eine Kritik an den zeitgendssischen Anarchisten, ins-
besondere an deren Lebensweise. Das Werk zeigt die Auflehnung einer Frau, die

42  HIRABAYASHI, 1979:43. Die Ich-Figur sagt zu ithm “mund na anata”™.
43  HIRABAYASHI, 1979:44.
44  HIRABAYASHI, 1979:45.
45  HIRABAYASHI, 1979:49.

AS/EA LX1+2+2007, S. 327-351



340 CHRISTIAN JENTSCH

ein “modernes Bewusstsein” gegeniiber Gesellschaft und Minnern erlangt hat.*
Wie es sich bei der Charakterisierung der Ich-Figur gezeigt hat, ist dieses mo-
derne Bewusstsein noch nicht voll ausgebaut — was im Rahmen der damaligen
Zeit wohl auch eher unrealistisch gewesen wire. Immer noch ist das Handeln der
Ich-Figur von den Fesseln des traditionellen Frauenbildes behindert. Dies ist ein
Grund fiir den Konflikt im Inneren der Hauptfigur.

Charakteristisch fiir das Werk ist, dass die Autorin diese Auflehnung ge-
geniiber dem Anarchismus nicht in argumentativer Weise theoretisch fundiert.
Die aussergewohnlichen Erfahrungen der Ich-Figur werden in einer shishosetsu-
artigen” Weise geschildert: wie ein Niederschreiben verschiedener Dinge um
sich herum, wie sie einem gerade in den Sinn® kommen. Den Fragen und Prob-
lemen der Welt der Ich-Figur wird nicht bis ins Letzte auf den Grund gegangen,
und der Leser bekommt keine Losung prisentiert.”’ Stattdessen versinkt die
Hauptfigur in einer hilflosen Selbstverachtung.™

Die Kiritik findet vielmehr implizit in Form einer Darstellung des dekaden-
ten Alltagslebens der Ich-Figur und der sich aus dieser Lebensweise ergebenden
Widerspriichlichkeiten statt. Am Beispiel des Manuskripts, das die Ich-Figur an
Yada aufsetzt, sollen diese Widerspriiche nun etwas genauer herausgearbeitet
werden:

Habe ich nicht nach Deiner Forderung gehandelt? Bitte leihe mir die versprochenen 15 Yen.
In dieser Welt kommt die Frau eines Proletariers nicht umbhin, ihr Einziges aufzugeben, um
die eigene Existenz zu sichern. Wenn Du das wahre Gewissen eines Proletariers hast, musst
Du das wohl einsehen. Bitte leihe mir 15 Yen. Du bist schliesslich ein Bourgeois. Monat fiir
Monat bekommst Du 100 Yen von Deinen Eltern und verbreitest nur leere Theorien. Du bist
ein gliicklich lebender Bourgeois.”'

Wie in den Worten “in dieser Welf”>* zum Ausdruck gebracht wird, sieht
die Ich-Figur die Gesellschaft voller Widerspriiche und Unvernunft. Doch an-
statt sich zum Ziel zu setzen, diese Gesellschaft zu verdndern, akzeptiert sie ihre

46  TsuBol, 1983(1952):153.

47  Der Begriff shishosetsu wird im Abschnitt 5.1 genauer erléutert.

48  Tsuboi verwendet den Ausdruck shinpen zakkifii. TSUBOI, 1983 (1952):156.
49  TsuBol, 1983 (1952):156.

50  TsuBol, 1983 (1952):154.

51  HIRABAYASHI, 1979:49f,

52 Im Originaltext “ké iu vo no naka™.

AS/EA LX122007, 8. 327-351



HIRABAYASHI TAIKO — AZAKERU 341

Situation stillschweigend. Diese passive Haltung zeigt sich in der Formulierung
“nicht umhin kommen™>>*

Waihrend also die beiden Hauptfiguren in Azakeru die kapitalistische Ge-
sellschaft in der Theorie ablehnen, verzichten sie in der Praxis darauf, diese zu
reformieren. Stattdessen fiithren sie eine schmarotzerhafte Existenz innerhalb der
kapitalistischen Gesellschaft. Uberdruss am Leben, Verzweiflung und Dekadenz
sind ein Resultat dieser Einstellung.”

Auch die Trianen der Hauptfigur am Ende des Werkes haben laut Tsuboi ih-
ren Grund in dieser Sichtweise der Dinge. Er argumentiert, dass die von unsag-
barer Verzweiflung geprigten Tridnen einer Frau, die “in ihrer Vergangenheit
drei Mcdnner kennen gelernt und drei Mcdnner ohne jeden Schmerz verlassen
hatte”™® nicht nur blosser Ausdruck eines Gefiihls sein konnen. Den Grund fiir
die Trinen sieht er im Fehlschlag des Versuches der Ich-Figur, ihr torichtes All-
tagsleben ohne Verinderung rationalisieren zu wollen, im Glauben, die Schuld
liege nicht bei ihr, sondern bei der kapitalistischen Gesellschaft. Die dekadente
Haltung der Figur Koyama gegeniiber Gesellschaft und Realitit habe sich im
Alltagsleben niedergeschlagen, und die Trénen der Ich-Figur seien ein hilfloser
Aufschrei dagegen. Dabei spiegle die Situation in Azakeru die dekadente, vom
Geist der Anarchisten behetrschte Situation Japans im Ubergang zwischen Tais-
hé- und Showa-Zeit wider.”

Doch lasst sich bei dieser Interpretation, die weitgehend der Argumentation
von Tsuboi folgt, einwenden, ob sie nicht etwas zu weit greife und entsprechend
relativiert werden miisste. Das Gesagte ldsst sich kaum an Textstellen nach-
weisen, was auch Tsuboi unterlisst.

Ein weiterer interessanter Punkt in der Textstelle oben ist iibrigens, dass die Ich-
Figur Yada vorwirft, er verbreite nur leere Theorien. Denn eine dhnliche Kritik
tibte auch Hirabayashi Taiko gegeniiber den zeitgendssischen Intellektuellen: Im
Familienleben der Leute, die fiir eine Neuformierung der Gesellschaft eintraten,
stand nach wie vor der Mann im Zentrum. Die Leute, die ideologisch die Befrei-
ung der Frau unterstiitzten, waren gegeniiber ihren eigenen Problemen wie Hei-
rat, Liebe und Familienleben prinzipienlos und egoistisch.*®

53 Im Originaltext “yamu o enai”.
54 Tsugol, 1983 (1952):155.

55  Tsugol, 1983 (1952):156.

56  HIRABAYASHI, 1979:44.

57  TsuBol, 1983 (1952):156f.

58  SENUMA, 1979:412.

AS/EA LX1+2+2007, S. 327-351



342 CHRISTIAN JENTSCH

Hirabayashi Taiko wehrte sich auch gegen die zweischichtige Auffassung
der Geschlechter, derzufolge nur von einer Frau eheliche Treue und Keuschheit
verlangt wurde.”® Dies wird auch in Azakeru thematisiert, entspricht die Ich-
Figur doch ganz und gar nicht dieser gesellschaftlichen Norm. Ihre unriihmliche
Vergangenheit schadet ihr dabei:

Auch wenn in meiner Vergangenheit viel Schindliches passiert war, so gab es keinen
Grund, dass dies zu seinem [Koyamas, d.Verf.] Vorteil werden sollte.

Aber im Grunde seiner Haltung, wie er jede Verantwortung fiir unser Leben auf mich ab-
schob, war sein Bewusstsein “Du besitzt die Schwiche, dass du deshalb meine Launen auf
dich nehmen musst” deutlich zu erkennen.®

Thre Vergangenheit ist fiir Koyama ein Vorwand sie auszuniitzen und tragt
somit zum Leiden der Ich-Figur bei, auch wenn sie sich bewusst ist, dass dies
nicht so sein sollte.

5  Welchem Genre kann das Werk zugeschrieben werden?

Um eine Einordnung in den literaturhistorischen Kontext vornechmen zu kénnen,
miissen zwei Fragen geklért werden:

1) Inwiefern kann man das Werk als shisosetsu bezeichnen?

2) 2)Kann Azakeru der Proletarischen Literatur zugeordnet werden?

5.1 Ein Vergleich mit dem Genre shishdsetsu

Das Genre shishésetsu®' ist in der modernen japanischen Literatur von grosser
Bedeutung. Hier kann nur eine stichwortartige Liste der wesentlichen Merkmale
des Genres gegeben werden, wie sie 1. Hijiya-Kirschnereit herausgearbeitet und
H. Gossmann in ihrem Buch kurz zusammengefasst hat.””
“Ungeschonte Selbstaussage™: Absolute Aufrichtigkeit, Selbstentblos-
sung bis zur Schamlosigkeit und Authentizitit. Soll den Eindruck unmit-

59  WATANABE, 2000:120.

60  HIRABAYASHI, 1979:45.

61  Eine weitere Lesung des Begriffs lautet watakushishésetsu. Die wortliche Ubersetzung des
Begriffs wire “Ich-Roman” (bzw. “Ich-Erzdhlung”™). Die Gattung unterscheidet sich jedoch
von dem gleichnamigen européischen Genre.

62  Zusammengefasst nach GOSSMANN, 1996:49-54.

AS/EA LX122007, 8. 327-351



HIRABAYASHI TAIKO — AZAKERU 343

telbar erlebter Wirklichkeit erzeugen, es darf keine Distanz zum Ge-
schehen sichtbar werden.

— Faktizitiat: Das Werk gibt die vom Autor erfahrene Realitit unmittelbar
wieder. Das Lesepublikum schliesst aufgrund einer gewissen Ahnlich-
keit zwischen Protagonist und Autor, dass der Text “der Wahrheit ent-
spricht”. Namensidentitdt zwischen Hauptfigur und Autor wird nicht
gefordert.

— Fokusfigur: Ich-Erzéhler, Held und Autor bilden eine Einheit. Dies be-
stimmt sowohl die inhaltliche als auch formale Seite des Werkes und
manifestiert sich beispielsweise in einer durchgehenden Innenperspekti-
ve, einem chronologischen Erzédhlablauf und in der Darstellung und
Bewertung des Handlungsgeschehens ausschliesslich aus Sicht des Ichs,
das zugleich auch im Mittelpunkt des Handlungsgeschehens steht.

— Schilderung kurzer Phasen oder einzelner Episoden aus dem Leben.
Nichts ausserhalb des Lebensbereichs des Ich-Erzdhlers bildet den Ge-
genstand des Werkes. Typische Themen sind das tagtigliche Einerlei,
Geldsorgen, Streitigkeiten in der Familie, Eheprobleme usw. Philoso-
phische Grundfragen oder das aktuelle politische Geschehen gehoren
nicht dazu.

— “Unbekiimmerte Egozentrik” des Schreibers: Das Ich tritt auch dann als
Opfer auf, wenn es selbst die Lebensumsténde verursacht hat, unter de-
nen es zu leiden vorgibt.

Betrachtet man nun die Erzdhlung unter diesen Gesichtspunkten, zeigt sich, dass
die Bedingungen bis auf wenige Ausnahmen erfiillt sind: Azakeru hat durchaus
den Charakter® einer “ungeschinten Selbstaussage”, es erweckt mit seiner Er-
zihlstruktur den Eindruck von Unmittelbarkeit, Ich-Erzédhlerin und Heldin bil-
den eine Einheit, es wird eine kurze Phase aus dem Leben der Ich-Figur in
durchgehender Innenperspektive geschildert, philosophische Grundfragen wer-
den kaum aufgegriffen und auch die Thematik des Werkes ist typisch fiir einen
shishosetsu.

Zwei Punkte, die etwas genauer betrachtet werden miissen, sind der Wahr-
heitsanspruch der Geschichte und die “unbekiimmerte Egozentrik” des Schrei-
bers. Wie sich im néchsten Abschnitt zeigen wird, basiert Azakeru zwar auf
Erfahrungen, die die Autorin tatsichlich gemacht hat, jedoch wurde auch Imagi-
niertes hinzugefiigt. Entsprechend kann man sagen, dass die Autorin keine echte

63  SENUMA, 1979:415.

AS/EA LX1+2+2007, S. 327-351



344 CHRISTIAN JENTSCH

Einheit mit der Ich-Erzdhlerin und Heldin bildet. Diese Aussage muss aber rela-
tiviert werden, da der japanische Leser bei Ahnlichkeiten zwischen Werk und
Biographie des Autors schnell dazu neigt, Werk und Leben des Autors in Ver-
bindung zu setzen.*!

Ein weiterer Punkt, der gegen eine Einordnung als shishésetsu sprechen
konnte, ist der, dass die Ich-Figur in Azakeru auch tiber sich selbst und die Ge-
sellschaft reflektiert, wihrend ein typischer shishosetsu meist das Resultat eines
unreflektierten Niederschreibens ist. Sie schreibt sich auch selbst eine gewisse
Schuld zu und sieht sich nicht nur als Opfer. Gossmann schreibt in ihrem Buch
dazu:

Die Bilder des Steins, der den Berg hinabrollt — ein Symbol fiir ihren fortschreitenden sozia-
len Abstieg —, und der nicht funktionierenden Bremse bringen den Gedanken der Unaus-
weichlichkeit des eigenen Schicksals zum Ausdruck. Dies erinnert an die fatalistische
Lebenshaltung des typischen shishosetsu-Helden. Im Gegensatz zu ihm {ibt die Ich-
Erzihlerin jedoch scharfe Selbstkritik und empfindet es als jimmerlich, dass sie es nicht
schafft, ihr Leben in die eigene Hand zu nehmen.”

Darin spricht sie sich eher gegen eine Einordnung des Werkes als shisha-
setsu aus. Doch ist diese “Unausweichlichkeit des Schicksals”, von der Goss-
mann spricht, sehr dominant in Azakeru und kommt auch an anderen Stellen
zum Ausdruck, wie zum Beispiel im Brief, den die Ich-Figur an Yada verfasst
(vgl. weiter oben). Ausserdem sind Selbstkritik und Reflektieren der Ich-Figur
iiber die Gesellschaft nur passiv. Sie findet keinen Antrieb aktiv etwas an ihrer
Lage zu veridndern.

Zusammenfassend ldsst sich sagen, dass Azakeru durchaus dem Genre des
shishosetsu zugeschrieben werden kann, wenn vielleicht auch nicht als durch-
wegs typisches Beispiel. Zu beriicksichtigen ist, dass die Grenzen zwischen
Genres meist fliessend sind: In der japanischen Sekundérliteratur fillt hiufig der
Begriff shishosetsu-haft (shishosetsu-teki).

5.2 Kann das Werk der Proletarischen Literatur zugeordnet werden?

Die Proletarische Bewegung ist Teil der sozialistischen Bewegung. Um 1930
wurde die Proletarische Literatur zur Hauptstromung der japanischen Literatur.
Da Hirabayashi Taiko auch als Schriftstellerin der Proletarischen Literaturbe-

64  GOSSMANN, 1996:53f.
65  GOSSMANN, 1996:208.

AS/EA LX122007, 8. 327-351



HIRABAYASHI TAIKO — AZAKERU 345

wegung bekannt ist, dringt es sich auf zu untersuchen, ob Azakeru dieser Bewe-
gung zugeordnet werden kann.

Im Fall von Azakeru ist dies eher unwahrscheinlich, nur schon weil Hira-
bayashi Taiko dieses Werk verfasste, bevor sie Kobori Jinji heiratete und durch
ihn in engeren Kontakt zur Proletarischen Literaturbewegung kam. Es domi-
nieren deshalb eher die Ziige des Anarchismus, gegen den sie sich langsam auf-
zulehnen beginnt.

Tatsdchlich erfiillt das Werk die geforderten Kriterien fiir Proletarische Li-
teratur nicht oder nur ansatzweise. Beispielsweise fehlen die geforderte klare
Abgrenzung zum shishosetsu und ein “bewusstes Erforschen der Realitit™.
Auch lisst sich kein Bewusstsein fiir das Kampfziel®’ oder ein klarer Klassen-
standpunkt®® im engeren Sinne ausmachen. Als Gemeinsamkeiten mit der Prole-
tarischen Literatur lassen sich nur der autobiographische Charakter nennen, und
dass das Werk die Leiden und Sorgen einer Frau darstellt, die sich selbst als
Proletarierin bezeichnet und mit ihrem Mann in Armut lebt.

Auch Tsuboi gelangt zur Ansicht, dass Azakeru keinesfalls als Proletarische
Literatur bezeichnet werden kann. Er bedauert, dass das Werk dennoch filschli-
cherweise im 41. Band des “Gendai nihon shosetsu taikei” (“Kompendium mo-
derner japanischer Erzdhlungen”) in das Kapitel Proletarische Literatur
aufgenommen wurde.”” Interessanterweise bespricht Gossmann in ihrem Buch

das Werk Azakeru gleicherweise im Kapitel “Die proletarischen Erzdhlungen”.

6 Hirabayashi Taikos Leben und Azakeru

Bis hierhin wurde Azakeru als shishosetsu charakterisiert und als autobiogra-
phisch gefirbt bezeichnet. An dieser Stelle sollen nun einige Parallelen und Un-
terschiede zwischen Hirabayashi Taikos Leben und dem in Azakeru beschrie-
benen Leben der Ich-Figur aufgedeckt werden.

Wie man aus ihrer Biographie entnehmen kann, hielt sich Hirabayashi Tai-
ko selbst, dhnlich wie die Ich-Figur von Azakeru, mit ihrem ersten Mann in der
Mandschurei auf und gebar dort ein Kind, das kurz spdter an Untererndhrung
starb, wihrend ihr Mann im Gefingnis war. Danach kehrte sie nach Tokyo zu-

66  GOSSMANN, 1996:60.
67  GOSSMANN, 1996:61.
68  GOSSMANN, 1996:62.
69  Tsusol, 1983 (1952):157.

AS/EA LX1+2+2007, S. 327-351



346 CHRISTIAN JENTSCH

riick, fiihrte dort wihrend ca. 2 Jahren ein zielloses Leben und war mit verschie-
denen Anarchisten zusammen. Selbst die Haupthandlung von Azakeru hat sich in
Hirabayashi Taikos Leben in dhnlicher Weise zugetragen. Dazu schrieb sie in
einem Essay:

I, der mit mir zusammen war, quélte mich schliesslich mit einer schwierigen Frage. Dies
geschah, als Fumiko™ mir einen Studenten mit dem Namen Y vorstellte. Y war der Sohn ei-
nes Reichen der Region und hatte Geld. Ich kehrte nachhause und erzahlte, dass ich dem
Studenten mit dem Namen Y vorgestellt wurde, und sagte, er sei sehr reich. [ sagte, ich solle
von diesem Studenten Geld leihen gehen.

Es war schwierig, von jemandem, den ich zum ersten Mal getroffen hatte, Geld auszuleihen.
Aber ich ging zu ithm. Ich bat Y, er mdge mir Geld leihen. Darauf entgegnete Y, er kénne
der Frau eines anderen nicht einfach so Geld leihen. Ich ging nachhause und teilte I das so
mit. Darauthin sagte [, wenn du mit ihm schlifst, wird er dir wohl welches leihen. Natiirlich,
wenn ich mit ihm schlafe, wiirde er mir wohl welches leihen, entgegnete ich.

I sagte, also, dann schlaf mit ihm und leihe Geld von ihm. Ich weinte damals. [...] Ich ging
unbeschdmt zu I. [...] Und ich iibernachtete dort. Was dieser Mann danach zégerlich heraus-
riickte waren 15 Yen. Diese tibergab ich 1. Wie I damals iibers ganze Gesicht lachelte, kann
ich nicht vergessen, auch wenn ich es méchte.”!

An diesem Zitat l4sst sich auch exemplarisch erkennen, wie die Schriftstel-
lerin ihre personlichen Erlebnisse bei der Umsetzung ins Werk angepasst hat.
Anders als bei der Ich-Figur in Azakeru war der reiche Student nicht ihr ehema-
liger Geliebter, und in Azakeru befiehlt Koyama der Ich-Figur nicht direkt, sie
solle mit Yada schlafen, sondern sagt nur, sie solle zu ihm gehen. Im Gegensatz
zu Hirabayashi Taiko bekommt die Ich-Figur von Azakeru nur einen Yen. Eben-
falls imaginiert sind die Schwangerschaft und die Fehlgeburt, die am Ende der
Geschichte beschrieben sind.

Zu den Erfahrungen mit Ménnern, die sie zu dieser Zeit gemacht hat,
schrieb Hirabayashi Taiko spiiter, sie wollte am eigenen Korper das Auf und Ab
des Lebens erfahren und habe sich nicht damit begniigt, nur von Erfahrungen
anderer Menschen zu horen oder zu lesen. Sie betrachtete ihr Leben als “jinsei-
Jiken” — als “Lebensexperiment”, fiir das sie selbst die Gefahr einer Zerstérung
ihrer Existenz in Kauf nahm.”?> Hirabayashi Taiko liess viele ihrer Werke auf

70 Gemeint ist die Schrifstellerin Hayashi Fumiko, die mit Hirabayashi Taiko befreundet war.
71 TsuBol, 1983 (1952):155.
72 WATANABE, 2000:120.

AS/EA LX122007, 8. 327-351



HIRABAYASHI TAIKO — AZAKERU 347

personlichen Erfahrungen ihres ereignisreichen Lebens basieren. Diesem Erfah-
rungsschatz fiigte sie meist Farbe in Form von Imaginiertem hinzu.”

7  Einordnung der Erzidhlung in Hirabayashi Taikos Gesamtwerk

Azakeru gilt als erstes reprasentatives Frithwerk von Hirabayashi Taiko. Darin
verarbeitet sie die Erlebnisse der Jahre 1925/26 vor dessen Entstehung.”* Zwei
weitere bekannte Werke, die kurz spiter entstanden, sind Nagesute yo! (Mirz
1927, Wirf es fort!) und Serydshitsu nite (September 1927, im Armenzimmer
eines Krankenhauses). Wie Azakeru enthalten auch diese beiden Werke autobio-
graphische Elemente. Ihrem Inhalt nach gehen sie dabei Azakeru zeitlich vor-
aus.” Nagesute yo! behandelt einen dhnlichen Stoff wie Azakeru. Wihrend aber
in Azakeru “eine Welt ohne Ausweg”'® gezeichnet wird, ist es in Nagesute yo!
“eine Welt, aus der es einen Ausweg gibt””. In diesem Werk wird das Gesche-
hen aus der Perspektive einer weiblichen Hauptgestalt dargestellt, die mit ihrem
Mann in die Mandschurei geht. Sie kommt zum Schluss, dass sie nichts anderes
als eine armselige willenlose Frau ist, die sich im Besitz eines Mannes befindet.
Gegen Ende des Werkes fillt sie schliesslich die Entscheidung, alles fortzuwer-
fen, sich also von ihrem Mann zu trennen und einen Neuanfang zu wagen. In
diesem Werk wird die Lebensweise der Anarchisten noch deutlicher kritisiert als
in Azakeru.”™ Darin spiegelt sich auch Hirabayashi Taikos zunchmende Abkehr
vom Anarchismus wider.

Seryoshitsu nite entstand, als Hirabayashi Taiko bereits mit Kobori Jinji
verheiratet und in der Proletarischen Literaturbewegung titig war. Die Erzih-
lung erschien in der Zeitschrift Bungei sensen (Literarische Front) und verarbei-
tet die Erfahrungen von Geburt und Tod ihrer Tochter in einem Krankenhaus in
der Mandschurei im Jahr 1924. Die Situation der Ich-Erzédhlerin ist hier aber
wesentlich drastischer gestaltet, als sie sich in der Realitit abspiclte.” Auch
wenn in Serydshitsu nite ein recht diisteres Szenario gezeichnet wird, so ist die

73 SENUMA, 1979:412,

74 AOKI, 1994:127.

75  Tsusol, 1983 (1952):154.
76  Tsusol, 1983 (1952):153.
77  Tsusol, 1983 (1952):157.
78  GOSSMANN, 1996:209f.
79  GOSSMANN, 1996:202.

AS/EA LX1+2+2007, S. 327-351



348 CHRISTIAN JENTSCH

Atmosphire doch nicht so verzweifelt wie bei Azakeru. Darin kann man einen
Fortschritt der jungen Hirabayashi Taiko sehen.* Mit Seryéshitsu nite fand sie
schnell Anerkennung als eine wichtige neue Personlichkeit der Proletarischen
Literatur.”'

Wenn man diese Werke der Frithzeit Hirabayashi Taikos aus heutiger Sicht
betrachtet, lassen sich durchaus gewisse “Mingel” in der Wahrnehmung Hira-
bayashi Taikos von Realitidt und Menschen ausmachen, wie Tsuboi in seinem
Text bemerkt.*> An Azakeru konnte man beispiclsweise eine zu starke Anleh-
nung an das Genre des shishésetsu und eine zu oberflichliche Bearbeitung® des
Themas bemingeln. Nach der Heirat mit Kobori Jinji konnte die Schriftstellerin
Ordnung in ihr Leben bringen und eine gewisse Distanz zu ihrer Vergangenheit
aufbauen, was sich auch auf ihre Werke positiv auswirkte.** In der Nachkriegs-
zeit konnte sie sich mit Werken wie z.B. Ké iu onna (1946, Eine solche Frau)
deutlich weiterentwickeln.®

Ein Charakteristikum Hirabayashi Taikos ist ihr stets menschlicher und le-
bensnaher Stil.*® Diese Menschlichkeit resultierte nicht zuletzt daraus, dass sie
ihre Arbeiten meist auf eigenen Erfahrungen basieren liess. Dem Dogmatismus
des Marxismus und der Ideologie des Kommunismus konnte sie nur teilweise
zustimmen.®” Das Thema ihrer (spiteren) Werke war meist nicht nur die Befrei-
ung der unterdriickten Klassen, sondern auch das Problem der Rolle der Ge-
schlechter innerhalb der unterdriickten Klassen. Ein Punkt, den minnliche
Schriftsteller zu wenig beachteten.® In Bezug auf ihre Sicht zur Emanzipation
der Frau war sie in der frithen Showa-Zeit ihrer Zeit weit voraus.*

80  Tsusol, 1983(1952):157.
81  WATANABE, 2000:120.

82  Tsusol, 1983 (1952):163.
83  Tsusol, 1983 (1952):157.
84  Tsusol, 1983 (1952):163.
85  Tsusol, 1983 (1952):163.
86  SENUMA, 1979:411.

87  WATANARBE, 2000:120f.
88  WATANABE, 2000:120f.
89  WATANABE, 2000:118.

AS/EA LX122007, 8. 327-351



HIRABAYASHI TAIKO — AZAKERU 349
8  Schlussbemerkungen

Hirabayashi Taiko war mit ihrem Frauenbild gewiss ihrer Zeit voraus, als Azake-
ru entstand, das haufig als ihr reprisentatives Frithwerk bezeichnet wird. In die-
sem Werk sind schon viele Charakteristika erkennbar, die Hirabayashi Taikos
spétere Arbeiten zu iiberragenden Werken werden liessen. Zu nennen sind: ihre
offene und direkte Art, ihre menschliche Darstellungsweise und ihr Gespiir fiir
die Psyche des Menschen. Auch wenn von Azakeru eine noch etwas tieferge-
hende Bearbeitung des Themas und eine genauere Analyse der Probleme, die der
Situation der Ich-Figur zugrunde liegen, gewliinscht werden konnten, so war
dieses Werk doch eine beachtliche Leistung fiir die damals zwanzig jahrige
Schriftstellerin.

Augenfillig bei Azakeru ist die Kritik am Anarchismus — vor allem an der
Lebensweise der anarchistischen Ménner, die in ihrer parasitiren Einstellung
nicht nur die Gesellschaft, sondern auch ihre Frauen ausnutzten. Die Kritik wird
jedoch nur indirekt in einer stark emotional gefiirbten Darstellung einer ausser-
ordentlichen Episode im Leben einer Frau zum Ausdruck gebracht. Weder wer-
den die Ursachen fiir die leidigen Umsténde der Ich-Figur analysiert, noch wird
im Werk eine Losung erarbeitet.

In der Erzéhlung ist eine typisch weibliche Perspektive klar auszumachen.
In der zweischichtigen Personlichkeit der weiblichen Ich-Figur manifestiert sich
der Konflikt zwischen der Rolle einer traditionellen Ehefrau und dem Drang zur
Emanzipation, der in Azakeru aber noch nicht siegen kann. Auch findet sich ein
Protest gegen die widerspriichliche Auffassung von Sexualitit und Treue bei
beiden Geschlechtern.

Bibliographie

AOKI, Michiko

1994 “Hirabayashi Taiko”. In: Chieko I. Mulhern (ed.). Japanese Women
Writers. A Bio-Critical Sourcebook. Greenwood Press. London:126—
132,

FAIRBANKS, Carol

2002  Japanese Women Fiction Writers. Their Culture and Society, 1890s to
1990s: English Language Sources. Scarecrow Press. Lanham, Mary-
land, and London:117-129.

AS/EA LX1+2+2007, S. 327-351



350 CHRISTIAN JENTSCH

GOSSMANN, Hilaria

1996 Schreiben als Befreiung. Autobiographische Romane und Erzihlungen
von Autorinnen der Proletarischen Literaturbewegung Japans. Harras-
sowitz. Wiesbaden.

HIJTYA-KIRSCHNEREIT, Irmela

2005 Selbstentblossungsrituale. Zur Theorie und Geschichte der autobio-
graphischen Gattung “Shishdsetsu” in der modernen japanischen Lite-
ratur. (Unverdnderte Neuauflage des Werks von 1981). Iudicium.
Miinchen.

HIRABAYASHI, Taiko

1979  Azakeru. In: Hirabayashi Taiko zenshii Bd. 1. Ushio Shuppansha.
Toky6:411-421.

MURAMATSU, Sadataku / WATANABE, Sumiko

1990 Gendai josei bungaku jiten. Toky6do Shuppan. Toky6:297-302.

SENUMA, Shigeki

1979 “Kaisetsu”. In: Hirabayashi Taiko zenshii Bd. 1. Ushio Shuppansha.
Tokyo:411-421.

TsuBol, Shigeji

1983(1952) “Hirabayashi Taiko-ron”. In: Nihon bungaku kenkyi shiry6é kan-
kokai (Hg.): Kindai joryii bungaku. Y0seidd. Tokyo:148—168.

WATANABE, Sumiko (Hg)

2000  Josei bungaku o manabu hito no tame ni. Sekai Shisé Sha. Kyoto.

Ubersetzungen

HIRABAYASHI Taiko

1952 “The goddess of children”. (Orig: Kishimojin. Tr. by Ken Murayama).
In: Pacific Spectator, 6-4:451-457.

1958 “The black age”. (Orig: Kuroi nenrei. Tr. by Edward Seidensticker).
In: Solidarity, March 1958:11-19.

1962 “A man’s life”. (Orig: Hito no inochi. Tr. by George Saito). In: Ivan
Morris (ed.). Modern Japanese stories. Tuttle. Toky6:366—382.

1962 “Modern Japanese literature”. In: Oriental Economist, 30:418-419.

1963 “I mean to live”. (Orig: Watashi wa ikiru. Tr. by Edward Seiden-
sticker). In: Japan Quarterly, 10—4:469—479.

AS/EA LX122007, 8. 327-351



1963

1963

1965

1966

1971

1973

1980

1982

1986

1987

1991

1992

1997

HIRABAYASHI TAIKO — AZAKERU 351

“The black age”. (Orig: Kuroi nenrei. Tr. by Edward Seidensticker).
In: Japan Quarterly, 10—4:479-493.

“The black age”. (Orig: Kuroi nenrei. Tr. by Edward Seidensticker).
In: Comment, 20:39-51.

“Das Leben eines Menschen”. (Orig: Hito no inochi. Aus dem Engli-
schen {ibersetzt von Monique Humbert). In: Nippon. Diogenes.
Ziirich:403—426.

“I mean to live”. (Orig: Watashi wa ikiru. Tr. by Edward Seiden-
sticker). In: F. S. Jose (ed.). Asian P.E.N. anthology. Taplinger.
NY:144-154.

“Hirabayashi Taiko, ‘Secret.
P.E.N. News, 24:7-10.

“I mean to live”. (Orig: Watashi wa ikiru. Tr. by Edward Seiden-
sticker). In: Solidarity, 8-2:2—10.

“Modern Japanese literature”. In: Bulletin of Concerned Asian Schol-
ars, 12—4:18-19.

“Blind Chinese soldiers”. (Orig: M& Chiigoku hei. Tr. by Noriko Mi-
zuta Lippit). In: Noriko Mizuta Lippit and Kyoko Iriye Selden (Tr. and
ed.). Stories by contemporary Japanese women writers. M.E. Sharpe.
Armok, NY:44-48.

“A Woman to Call Mother”. (Orig: Haha to iu onna. Tr. by Richard
Dasher). In: Makoto Ueda (ed.). The Mother of Dreams and Other
Short Stories. Kodansha. Toky6:211-223.

“Self Mockery”. (Orig: Azakeru. Tr. by Yukiko Tanaka). In: Yukiko
Tanaka (ed.). To Live and to Write: Selections by Japanese Women
Writers 1913—1938. The Seal Press. Seattle, Washington:75-96.

“Les soldats chinois aveugles”. (Orig: M6 Chiigoku hei). In: Les ailes,
la grenade, les cheveux blancs. Récits 1945-1955. Trad. du japonais
par le groupe Kirin. Picquier. Arles:129-135.

“Sono viva”. Traduzione di Cristiana Ceci. / “La vita di un uomo”.
Traduzione di Giovanna Marson. In: Racconti del Giappone. Vol. pri-
mo. A cura di Cristiana Ceci. Mondadori. Milano:139-184.

“Blind Chinese soldiers”. (Orig: M6 Chlgoku hei). In: Theodore W.
Goossen (ed.). The Oxford book of Japanese short stories. Oxford
University Press, USA. Oxford:182—186.

77

. (Orig: Himitsu. Synopsis). In: Japan

AS/EA LX1+2+2007, S. 327-351






	Hirabayashi Taiko - Azakeru : eine Textanalyse und -interpretation

