
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 61 (2007)

Heft: 2: Japanische Schriftstellerinnen 1890-2006

Artikel: Hirabayashi Taiko - Azakeru : eine Textanalyse und -interpretation

Autor: Jentsch, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147739

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147739
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HIRABAYASHI TAIKO – AZAKERU
EINE TEXTANALYSE UND -INTERPRETATION

Christian Jentsch, Universität Zürich

Abstract

Azakeru is thought to be one early representative work of the Japanese women writer
Hirabayashi Taiko 1905-1972). Written in 1925, it was eventually awarded with a prize
of the Osaka Asahi Shinbun in 1927 and published in the same year. In this article Azakeru

will be discussed with regard to formal aspects, important text passages, and the
characterization of the main characters. Furthermore possible interpretations of the text
shall be given. Another focus will be on the question whether Azakeru can be regarded
as a shishôsetsu or as proletarian literature. At the end of the article, the short story will
be related to Hirabayashi Taiko’s biography and moreover be set into the context of her
complete works. The question of a specific feminine perspective has also to be taken
into account in terms of the whole discussion.

HIRABAYASHI Taiko Ú¿6 1905–1972)1

Hirabayashi Taiko, mit Geburtsnamen Tai, wird am 3. Oktober 1905 in einem kleinen Dorf
in der Präfektur Nagano geboren. Nachdem die Geschäfte ihres Grossvaters scheitern, geht

ihr Vater zusammen mit einem seiner Söhne für einige Jahre nach Korea, um den grossen

Betrag an Schulden zurückzubezahlen. Ihre Mutter unterstützt die Hausfinanzen durch

Landwirtschaft und einen kleinen Gemischtwarenladen. Während Hirabayashi Taiko ihrer
Mutter dabei viel mithelfen muss, liest sie Dostojewskij oder Tolstoj. Im Alter von 12 Jahren

entschliesst sie sich Schriftstellerin zu werden.2

Sie setzt ihren Wunsch, die Mädchen-Oberschule zu besuchen, gegenüber ihrer Mutter
durch, die aus finanziellen Gründen dagegen ist, und tritt als Beste in die Schule ein3. Im
dritten Schuljahr schreibt sie einen Brief an den Sozialisten Sakai Toshihiko und versucht

ihn sogar heimlich in Tôkyô aufzusuchen, wird aber von ihrem Bruder zurückgeholt. Zwei
Jahre später geht sie ein zweites Mal nach Tôkyô. Dort tritt sie eine Stelle als Telefonistin
an. Ihr wird aber gekündigt, weil sie während dem Dienst mit Sakai Toshihiko telefoniert.
Nach eigenen Worten erfährt sie in den sozialistischen Kreisen eine heftige Desillusionierung.

4 In Tôkyô lernt sie den Anarchisten Yamamoto Toshio5 kennen, mit dem sie durch

Korea und nach dem grossen Kantô Erdbeben von 1923 durch die Mandschurei zieht. Wäh-

1 Die folgende Darstellung stützt sich im Wesentlichen auf GÖSSMANN, 1996:199–202.

2 MURAMATSU/ WATANABE, 1990:298.

3 MURAMATSU/ WATANABE, 1990:298.

4 TSUBOI, 1983(1952):153.

5 Gössmann liest den Namen “Yamamoto Torazô”. GÖSSMANN, 1996:200.

AS/EA LXI•2•2007, S. 327–351



328 CHRISTIAN JENTSCH

rend Yamamoto dort wegen eines tennô-feindlichen Flugblattes, an dessen Verfassung er

mitbeteiligt war, verhaftet wird, bekommt Hirabayashi Taiko mit 19 Jahren eine Tochter,

die kurz nach der Geburt an Unterernährung stirbt. Mit dem Wunsch wieder der Schriftstellerei

nachzugehen, kehrt Hirabayashi Taiko allein nach Tôkyô zurück, wo sie mit einer Reihe

von Anarchisten zusammenlebt und während zwei Jahren ein zielloses Leben, geprägt

von Verzweiflung und Dekadenz, führt.6

1927 geht sie eine Vermittlungs-Ehe mit dem Sozialisten und Autor der Proletarischen

Bewegung Kobori Jinji ein. Sie beginnt für die Proletarische Literaturbewegung zu schreiben,

wobei sie sich nebst der Verarbeitung eigener Erfahrungen besonders für die Situation
von Arbeiterinnen und für die weibliche Lebensrealität interessiert. Da sich die
schriftstellerische Tätigkeit nicht mit den Haushaltsverpflichtungen vereinbaren lässt, kommt sie

1935 mit ihrem Mann überein, getrennt zu leben. Bei einem Gefängnisaufenthalt erkrankt
sie schwer und kann im Zeitraum von 1938 bis 1945 nicht mehr schreiben. 1947 wird
Hirabayashis autobiographische Erzählung Kô iu onna 1946, Eine solche Frau) mit einem Preis

ausgezeichnet. Da ihre Ehe mit Kobori Jinji kinderlos bleibt, adoptieren die beiden Koboris
Nichte. 1954 gerät ihre Ehe in eine schwere Krise, als Hirabayashi erfährt, dass ihr Mann
eine Affäre hatte, was auch in der Öffentlichkeit Aufsehen erregt. Kurz darauf beginnt sie

ihren einzigen autobiographischen Roman Sabaku no hana 1955–57, Blume in der Wüste).

Die Scheidung erfolgt 1955. 1972 stirbt Hirabayashi Taiko im Alter von 66 Jahren. Sie

verfügt, dass mit ihrem Vermögen der “Hirabayashi-Taiko-Preis” geschaffen wird, der jährlich
an zwei Autoren oder Autorinnen verliehen wird, die wirtschaftlich und sozial benachteiligt
sind.

1 Einleitung – Formale Aspekte

Die Erzählung Azakeru gilt als ein repräsentatives Frühwerk von Hirabayashi
Taiko. Sie wurde im Jahre 1925 verfasst und 1927 an einem Preisausschreiben

für Kurzgeschichten der Osaka Asahi Shinbun ausgezeichnet. Ursprünglich trug
sie den Titel Moshô o uru Trauerflor verkaufen). Bei der Publikation in einer
Textsammlung im Jahre 1927 wurde dieser aber in Azakeru Spotten, englische
Übersetzung des Titels: Self-Mockery) geändert.

Da die Geschichte auch autobiographische Elemente7 enthält, wurde der
voranstehende biographische Abriss etwas ausführlich gehalten. Nach der
Herausarbeitung der formalen Aspekte des Werkes sollen darauf in der Besprechung
des Handlungsablaufs – im Sinne einer Vorarbeit für die folgende Diskussion –
die Funktion und Bedeutung einiger Textstellen bereits veranschaulicht werden.
Danach folgen eine Charakterisierung der Hauptpersonen und die Interpretation

6 TSUBOI, 1983(1952):153.
7 TSUBOI, 1983(1952):154.

AS/EA LXI•2•2007, S. 327–351



HIRABAYASHI TAIKO – AZAKERU 329

des Werkes. Da eine strikte Trennung von Ich-Erzählerin und Autorin von
Wichtigkeit ist, soll die Diskussion bis dahin vorwiegend textimmanent gehalten
werden.

Schliesslich geht es darum zu klären, welchem Genre der Text zugewiesen
werden kann und in welchem literaturhistorischen Kontext er steht, wobei nun

auch die biographischen Aspekte einbezogen werden sollen.
Die Frage nach einer typisch weiblichen Perspektive wird die Diskussion

stets begleiten, da sie sich in Azakeru – wie in vielen Werken Hirabayashi Taikos

– aufdrängt.
Dieser Aufsatz stützt sich vielerorts auf die Ausführungen von Hilaria

Gössmann in ihrem Buch Schreiben als Befreiung8 ab. Die zahlreichen Verweise
und Übernahmen waren unumgänglich, da Azakeru ansonsten in der westlichen
Literatur kaum behandelt wird.

Die ungefähr zwanzig Seiten lange Erzählung ist in elf etwa gleich lange
Abschnitte unterteilt. Nur das mittels einer Leerzeile nochmals in zwei Abschnitte
unterteilte zehnte Kapitel ist länger. Die innere Segmentierung entspricht im
Wesentlichen der äusseren. Kleinere Zeitsprünge, Ortswechsel oder Wechsel zu

längeren Reflexionssequenzen oder Rückblenden sind durch Absatzwechsel
gekennzeichnet. Zwischen den einzelnen Abschnitten finden meist Ortswechsel
oder Zeitsprünge statt. Dabei haben die Beschreibungen des Bambuswäldchens,
das vom Fenster des Apartments der Ich-Erzählerin aus zu sehen ist, meist die

Funktion, dem Leser Hinweise über die Tageszeit und Jahreszeit) zu geben. Die
erzählte Zeit der ersten zehn Abschnitte entspricht ca. zwei Tagen, der letzte

Abschnitt handelt einige Wochen später und beschreibt einen weiteren Tag im
Leben der Hauptfigur.

Die Geschichte wird aus der Perspektive einer weiblichen Ich-Figur erzählt,

wobei die Sichtweise des erlebenden Ich nicht relativiert wird durch die des

erzählenden Ich.9 Diese Erzählhaltung verkürzt die Distanz zum Geschehen und
lässt einen Eindruck von Unmittelbarkeit entstehen, was dem Leser eine
identifikatorische Lektüre des Textes erleichtert. Den Namen der Ich-Figur – Yoshiko10

– erfährt der Leser erst gegen Mitte der Geschichte, auch wird er nur

AS/EA LXI•2•2007, S. 327–351

wenige Male in Dialogen seitens Koyama erwähnt.

8 GÖSSMANN, 1996.

9 GÖSSMANN, 1996:206.

10 Im Artikel von “Japanese Women Writers” wird der Name “Ryôko” gelesen. AOKI,

1994:130f.



330 CHRISTIAN JENTSCH

Die vorherrschende Zeitform ist das Präteritum. Es lassen sich drei
dominierende Zeitebenen ausmachen: Die Ebene der Haupthandlung, die stets
chronologisch beschrieben wird, ist durchmischt mit Rückblenden einerseits zur
Nacht, in der die Ich-Figur bei Yada war und dem folgenden Morgen unmittelbar

bevor die Haupthandlung der Geschichte ansetzt, andererseits von
Rückblenden zur Zeit in der die Ich-Figur in der Mandschurei war, dort ein Kind
gebar und in einem Frauenheim lebte – das heisst ungefähr ein bis zwei Jahre

früher.
Die recht kompakte Handlung ist besonders in der ersten Hälfte von

etlichen Reflexionssequenzen durchsetzt, in denen die Ich-Figur über sich selbst

und ihre Situation nachdenkt. Spannung wird vor allem dadurch aufgebaut, dass

der Leser anfangs mitten ins Geschehen geworfen wird und erst nach und nach
erfährt, was sich zugetragen hat.

Der Ort der Handlung ist die Stadt Tôkyô, die Raumgestaltung nimmt auf
reale Orte Bezug. Auffallend ist, wie die Örtlichkeiten meist als schmutzig und

verkommen beschrieben sind.

2 Der Handlungsverlauf

Zu Beginn der Geschichte wird beschrieben, wie die Ich-Figur allein in der Stadt
unterwegs ist und dabei einen heftigen Schmerz in der linken Brust verspürt. Der
Leser weiss noch nicht, was es mit diesem Schmerz auf sich hat. Später erfährt
er, dass sie die Schmerzen erst seit dem Morgen hat, als sie das Apartment von
Yada, ihrem ehemaligen Geliebten, verlassen hat. Schon einmal war sie bei Yada

gewesen, weil Koyama, der Mann mit dem die Ich-Figur gegenwärtig
zusammenlebt, sie gebeten hatte, bei ihm Geld auszuleihen. Damals wurde sie von
Yada abgewiesen, mit den Worten, für die Frau eines anderen könne er kein
Geld aufbringen.11 Voll Verdruss über das wiederholte Drängen Koyamas ist die
Ich-Figur schliesslich nochmals zu Yada gegangen und hat dort die Nacht
verbracht, in der Hoffnung, Geld von ihm zu bekommen.

Die Ich-Figur befindet sich offenbar in einer psychischen Krise.12 In den

Worten “Wer kann den Stein aufhalten, der von der Spitze eines Berges
herunterzurollen begann?”13, die sie immer wieder vor sich hinmurmelt, während sie

11 HIRABAYASHI, 1979:44.

12 GÖSSMANN, 1996:206.

13 HIRABAYASHI, 1979:40.

AS/EA LXI•2•2007, S. 327–351



HIRABAYASHI TAIKO – AZAKERU 331

allein durch die schmutzige Stadt geht, kommen ihre Empfindungen zum
Ausdruck. Als sie beobachtet, wie ein Strassenbahnfahrer nur mit grosser Mühe den

Wagen stoppen kann und beinahe einen Schienenarbeiter überfährt, sagt sie zu

sich:

“Eine Bremse, die nicht funktioniert, wenn man sie betätigt!”
Mir erschien die Situation des verzweifelten Fahrers unerträglich grotesk. ‘Eine Bremse, die

nicht funktioniert, wenn man sie betätigt’, das war genau wie ‘ein Stein, der vom Berg
herunterzurollen begann’, ein Ausspruch, der zu meiner Lebenslage passte.

“Meine eigene Bremse scheint nicht zu stoppen, selbst wenn ich mich so sehr bemühe, wie
jener ältere Fahrer”.14

Die Bilder des Steins, der den Berg hinabrollt – ein Symbol für den
fortschreitenden sozialen Abstieg – und der nicht funktionierenden Bremse bringen
den Gedanken der Unausweichlichkeit des eigenen Schicksals zum Ausdruck.15

Erschöpft und müde entscheidet sich die Ich-Figur schliesslich, die Stadtbahn

nachhause zu nehmen, obwohl es ihr schade um das Geld ist. In dem nach

Schweiss stinkenden Wagen belästigt sie einen jungen Mann, der “eine elegante

Übergangskleidung trug und über den linken Arm einen Stock gehängt hatte”16

indem sie sich immer wenn die Bahn beschleunigt oder bremst an ihn stützt. Die
Ich-Figur sieht in ihm einen “jungen Gentlemen, der selbstverständlich Frauen
nach ihrem Äusseren beurteilte und Golf oder die Bankette im Hotel Imperial zu

mögen schien”17. Nachdem der junge Gentleman, verärgert über die Aufdringlichkeit

der Ich-Figur, ihr schliesslich einen frei gewordenen Sitzplatz
weggeschnappt hat, erobert sie sich ihn zurück, indem sie sich beim nächsten Halt auf
die Knie des Mannes fallen lässt, worauf dieser wütend den Zug verlässt. In
dieser Szene kommt die Verachtung der Ich-Figur gegenüber der oberen Klasse

klar zum Ausdruck.
Daraufhin kommt der Schaffner und sie löst ein Ticket. Wenn sie mit ihrem

Ein-Yen-Schein bezahlt – das Geld, das sie von Yada bekommen hat –, denkt sie

daran, wie sie zu diesem Geld gekommen ist, und errötet plötzlich.
Am Abend zuhause angekommen empfängt Koyama sie unsanft. Wenn sie

später allein im Zimmer ist, gehen ihr wieder verschiedene Gedanken durch den

AS/EA LXI•2•2007, S. 327–351

14 HIRABAYASHI, 1979:41.
15 GÖSSMANN, 1996:208.

16 HIRABAYASHI,1979:42.

17 HIRABAYASHI, 1979:42.



332 CHRISTIAN JENTSCH

Kopf. Den Tag hindurch hat sie gehofft, jemand würde vielleicht mit ihr mitfühlen

und sie nicht tadeln.

Die eheliche Treue verkaufen, um das Zusammenleben mit dem Mann zu unterhalten – so

etwas wird alle Zeit verstanden. Manchmal wurde man dafür sogar als lobenswerte treue

Frau bezeichnet. Aber in meinem Fall wurde so etwas nicht entschuldigt.

Für mich gab es keinen Grund, mich so sehr für ihn aufzuopfern. Ich war eine Frau, die in
ihrer Vergangenheit drei Männer kennen gelernt und drei Männer ohne jeden Schmerz
verlassen hatte.18

Hier wird zum ersten Mal die unrühmliche Vergangenheit der Ich-Figur
angesprochen. Doch auch wenn sie eine Vergangenheit hat, derer sie sich schämen

muss, so soll das nicht zu Koyamas Vorteil werden.
Ihre Gedankengänge setzen sich auch zu Beginn des vierten Kapitels fort,

wenn sie über die Rolle der Frauen im Proletariat nachdenkt. Sie erinnert sich an

die Frau eines ihr bekannten Arbeiters, die diesen einst ausschimpfte, weil er an

einem Streik teilnahm. Für so etwas findet die Ich-Figur kein Verständnis:

Die unsichtbare Kraft der Frauen liess gewiss bereits viele Streiks seitens der Arbeiter zur
Niederlage werden und spielte den Kapitalisten den Siegesstolz zu. Das lag zweifellos an

der unbewussten Kraft der Tradition, gegen die die Frauen selbst machtlos sind. Aber wenn

ich solche Frauen sah, konnte ich ein kaltes Gefühl der Geringschätzung nicht
unterdrücken.

19

Einst hat sie darüber nachgedacht, ob das Verhältnis zwischen ihr und

Koyama auch so sei, doch wie sie feststellt, ist in Wirklichkeit das Gegenteil der

Fall.
Die Ich-Figur denkt auch oft an ihren ersten Liebhaber, von dem sie in der

Mandschurei in einem Spital mit unentgeltlicher Behandlung unter erbärmlichen
Umständen ein Kind geboren hat. Das Kind starb kurz nach der Geburt an

Unterernährung, während sie an Beriberi litt und der Vater des Kindes im Gefängnis

sass.20 Eine Erinnerung, die sie immer noch verfolgt. Der erneut eintretende
Schmerz in ihrer linken Brust – ein weiteres Leitmotiv des Werkes –reisst sie

wieder aus ihren melancholischen Gedanken.

Der Schmerz kehrt auch zurück, wenn Koyama fragt, ob sie die Nacht bei
Yada verbracht habe, und die Ich-Figur erklärt, sie habe am Abend kein Fahr-

18 HIRABAYASHI, 1979:44.

19 HIRABAYASHI, 1979:45.

20 HIRABAYASHI, 1979:45.

AS/EA LXI•2•2007, S. 327–351



HIRABAYASHI TAIKO – AZAKERU 333

geld für die Bahn ausleihen können, deshalb sei sie dort geblieben. Koyama
sieht den Grund für die Schmerzen darin, dass sie die Nacht mit Yada verbracht
hat. Auf seine giftige Bemerkung entgegnet sie, sie sei doch auf seinen Befehl zu

Yada gegangen. Viel mehr interessiert es ihn aber, ob sie Geld von Yada
bekommen hat, denn “Geld schien für ihn so wertvoll wie das Leben zu sein”21. Die
Ich-Figur schämt sich zu sagen, dass Yada ihr einen Yen gegeben hat und gibt
vor, lediglich das Fahrgeld erhalten zu haben.

Sie reflektiert, warum sie sich eigentlich bereit erklärt hatte, zu Yada zu
gehen:

Selbst wenn es so weit gehen sollte, ich befahl mir, für diesen Mann alle Kraft aufzuwenden,

AS/EA LXI•2•2007, S. 327–351

verglich mich dabei sogar mit einem tapferen Krieger.
So etwas mit solch einem Gefühl zu machen, das befriedigte wiederum mein stilles Verlangen

nach Rache ihm gegenüber und den Wunsch nach Kontrolle über ihn, der so kleinmütig
war. In Tat und Wahrheit gab es in unserer Not auch keinen anderen Weg, als mit solchen

Mitteln Geld aufzubringen.22

Die Ich-Figur möchte es sich also selbst nicht eingestehen, dass ihr Verhalten

auf einer Unterordnung beruht, wie sie traditionell von einer Ehefrau
verlangt wird.23 Nach der Nacht bei Yada fasst sie zwar zunächst den Entschluss,

allein ein neues Leben zu beginnen; sie unternimmt jedoch keinerlei Versuche,

ihr Vorhaben zu realisieren.24

Die Ich-Figur gibt Koyama schliesslich doch das restliche Geld, das von
dem einen Yen übrig geblieben ist, damit er sich Zigaretten kaufen gehen kann.

Als er zurückkommt, ist seine Stimmung sichtlich besser. Sie spassen miteinander

und entscheiden, im Bambuswäldchen des Nachbarn Bambussprossen für
das Abendessen stehlen zu gehen. Es scheint sich wieder eine gewisse Harmonie
zwischen den beiden eingestellt zu haben. Koyama bricht jedoch einen dicken
Bambusspross mit lautem Geräusch ab, und sie werden beinahe von einem

Hund, der zu bellen beginnt, verraten. Wenn der Hund näher kommt, gerät Koyama

in Panik.
Die Ich-Figur geht mit den wenigen gesammelten Bambussprossen wieder

zurück und lässt Koyama mit dem Hund allein. Erst eine halbe Stunde später

kommt auch Koyama mit zerrissenen Kleidern und blutender Hand zurück. In-

21 HIRABAYASHI, 1979:46.
22 HIRABAYASHI, 1979:46f.
23 GÖSSMANN, 1996:208.

24 GÖSSMANN, 1996:209.



334 CHRISTIAN JENTSCH

dessen hat die Ich-Figur einen Brief an Yada aufgesetzt, in dem sie ihn nochmals
bitten will, ihr 15 Yen zu leihen – Geld, dass sie brauchen, um ihre Zimmermiete
zu bezahlen, mit der sie schon drei Monate im Rückstand sind. Sie wirft das

Manuskript aber schliesslich in den Papierkorb, da sie Yada in dem Brief einen
Bourgeoisen genannt hat und befürchtet, sie würde ihn damit beleidigen.25

Am nächsten Morgen kommt der Vermieter ihres Apartments wegen der 15
Yen vorbei. Koyama schafft es nochmals zwei Wochen Zeit zu gewinnen, aber

die Ich-Figur kann nur bitter lächeln, wenn er ihr das freudig erzählt.

In der Folge fährt sie erneut zu Yada, in der Hoffnung, nach dem Geld
fragen zu können. Yada hat zwei seiner Freunde zu Besuch: Kigawa und Yamanaka.

Kigawa, den die Ich-Figur schon seit geraumer Zeit kennt, schweigt nur, und

in seinem Blick zeigt sich Abneigung ihr gegenüber. Offensichtlich hat Yada
seinen Freunden erzählt, was passiert war. Als die drei zu einer Firma fahren
wollen, die auf Druck von Reaktionären und Anarchisten einen Geldspendetag

eingerichtet hat, drängt sich ihnen auch die Ich-Figur auf. Mit dem Argument,
das verteilte Geld sei ja schliesslich aus dem Gewinn, der durch Ausbeutung der

Arbeiterschaft erlangt wurde, setzt sie dem Angestellten, der das Geld verteilt,
gegenüber durch, dass sie zehn anstatt der geplanten fünf Yen erhält.26 Hierin
reflektiert sich das parasitische Wesen der Lebensweise der Ich-Figur als
Anarchistin. Denn das Geld der ausgebeuteten Arbeiterschaft steht gewiss auch ihr
nicht zu, die selbst gar keiner Arbeit nachgeht.

Trotz ihrer Ungeduld wagt sie hingegen immer noch nicht, Yada um das

Geld zu bitten, selbst nachdem seine beiden Freunde sich übereilt verabschiedet

haben und die beiden allein sind. Am späten Nachmittag besuchen sie zusammen

ein Theaterstück, in dessen letzter Szene eine Frau zufällig ihrem ehemaligen
Geliebten begegnet, den sie nicht vergessen kann, und mit einem lauten Schrei
in Ohnmacht fällt. Als sie diese Szene sieht, wird es auch der Ich-Figur taumelig,
und sie beginnt zu weinen.27 Scheinbar hat sie die Trennung von ihrer ersten

Liebe immer noch nicht ganz überwunden.

Im letzten Kapitel, das einige Wochen später handelt, läuft die Geschichte
schliesslich auf ihren Höhepunkt zu. Seit einiger Zeit spürt die Ich-Figur die
Zeichen einer Schwangerschaft. Sie sorgt sich, weil sie immer noch kein Geld
und nichts zu essen im Haus haben. An einem Tag, als beide nichts tuend am

25 HIRABAYASHI, 1979:49f.
26 HIRABAYASHI, 1979:55.

27 HIRABAYASHI, 1979:57.

AS/EA LXI•2•2007, S. 327–351



HIRABAYASHI TAIKO – AZAKERU 335

Fenster sitzen, kommt per Post eine kleine Lyrikzeitschrift eines Freundes von
Koyama, in der Koyama folgendes Gedicht findet:

“Die Aussicht ist schön, und es ist auch nahe am Bahnhof. Dennoch zeigt Deine Frau wenig
Stolz, geht brav in die Stadt und verkauft Trauerflor.”28

Mit diesen Worten spielt der Dichter auf ihre Lebensweise an. Die
Gedichtzeilen sind eine Metapher dafür, dass die Ich-Figur sich prostituiert hat.29

Koyama liest das Gedicht vor und lacht, ihr Leben sei wirklich wie Trauerflor

verkaufen. Doch die Ich-Figur erblasst vor Entsetzen. Sie vermutet, Yada
habe dem Dichter von ihr erzählt und ihn damit zu diesen Zeilen angeregt. Ohne

etwas zu bemerken, lobt Koyama das Gedicht in hohen Tönen weiter. Die Ich-
Figur verspürt ein seltsames Gefühl und verlässt das Zimmer. Als sie die Toilette
aufsucht, “fliesst etwas Dunkelfarbiges wie ein Strom aus dem Körper”30. Sie
erleidet eine Fehlgeburt.

Am Abend sagt sie leise zu sich, sie habe selbst ein Trauerband verkauft.
Und sobald Koyama eingeschlafen ist, wird sie von unsagbarer Verzweiflung
ergriffen und weint.

3 Charakterisierung der beiden Hauptfiguren

Bevor die beiden Hauptfiguren – die Ich-Figur und die Figur Koyama – genauer

besprochen werden, seien kurz ihre Lebensumstände skizziert.
Die Ich-Figur zählt sich zu den Anarchisten, was sich auch in ihrer

Lebensweise als Aussenseiterin der Gesellschaft widerspiegelt. Abgesehen von
Koyamas erfolglosem Schreiben scheint das Paar keiner Tätigkeit nachzugehen.

Sie schlafen bis spät in den Morgen. Im letzten Kapitel wird beschrieben, wie sie

den ganzen Tag über am Fenster sitzen und nichts tun:

An einem Tag nach dem zwanzigsten des Monats waren in unserem schäbigen Geldbeutel

nur noch drei Münzen übrig geblieben. Der Reissack im Wandschrank war abgemagert wie
ein rückfällig erkrankter alter Mensch. Koyama sass am Fenster und pfiff ein Lied.

28 HIRABAYASHI, 1979:58. Trauerflor bezeichnet die schwarzen Bänder, die als Zeichen der

AS/EA LXI•2•2007, S. 327–351

Trauer bei einem Begräbnis getragen werden.

29 GÖSSMANN, 1996:209.

30 HIRABAYASHI, 1979:58.



336 CHRISTIAN JENTSCH

Ich sah in Gedanken versunken aus dem Fenster dem Gehen und Kommen zu.31

Besonders augenfällig ist hier der Kontrast zwischen der Armut, in der Koyama
und die Ich-Figur leben, und ihrer Tatenlosigkeit der Situation gegenüber. Ungeachtet

ihrer Armut – deren Beschreibung an kleinen Details ein weiteres Leitmotiv

ist, das sich durch das ganze Werk hindurch zieht – leben sie nur in den Tag
hinein. Wie dies in der Szene mit dem Geldspendetag der Firma und in der
Beschreibung, wie die beiden Bambussprossen beim Nachbarn stehlen gehen,

illustriert wird, verhalten sie sich quasi wie Parasiten in der Gesellschaft und
beanspruchen Dinge für sich, die ihnen gar nicht zustehen. Der Zynismus einer
so direkten Gegenüberstellung von Armut und Nichtstun wie in obiger Textstelle
kann fast nur eine Kritik an dieser Lebensweise bedeuten.

3.1 Die Ich-Figur

Wie sich zeigen wird, ist die Ich-Figur in Azakeru recht komplex und nicht ohne

innere Widersprüche. Die Charakterisierung wird einerseits durch Beschreibungen

ihrer äusseren Erscheinung, andererseits durch Beschreibung ihrer Gefühle,
Erinnerungen und Gedanken über sich selbst realisiert. Schlussendlich aber auch

durch ihr Verhalten. Das Stilmittel der indirekten Charakterisierung ist dabei
vorherrschend.

Äusserlich wird die Ich-Figur zu einer hässlichen abstossenden Frau
stilisiert. Als sie zu Beginn der Geschichte dem bohrenden Schmerz in ihrer linken
Brust nicht mehr standhalten kann und nachschaut, wird ihre Hässlichkeit zum
ersten Mal thematisiert:

Auf meiner Brust, die wie ein Luftballon, dessen Luft entwichen war, zusammengeschrumpft

herunterhing, liessen etliche Schwangerschaftsstreifen, wie als ein Ausdruck des

Leidens, hässliche Narben zurück.
Gewöhnlich verabscheute ich es, diese Brüste zu sehen. Ich kam nicht umhin zu empfinden,
dass meine hässliche Erscheinung darin ihre Form annahm, als wäre sie auf die schlaffe

Haut gezeichnet.32

Die hässliche Erscheinung der Ich-Figur – ein Leitmotiv besonders zu
Beginn der Geschichte – wird mehrerenorts wieder aufgegriffen. So vergleicht sie

ihre Brüste an späterer Stelle sogar mit Katzenleichen.33 Eine belebte Strasse

31 HIRABAYASHI, 1979:58.

32 HIRABAYASHI, 1979:40.

33 HIRABAYASHI, 1979:45.

AS/EA LXI•2•2007, S. 327–351



HIRABAYASHI TAIKO – AZAKERU 337

vergleicht sie mit einem schönen Streifenmuster, dessen Farbkomposition nur sie

selbst wie ein grauer Faden durchbricht.34 Eine Metapher, die nicht nur ihr
Aussehen sondern auch ihre Andersartigkeit zum Ausdruck bringt. Ob die scheinbar
abstossende Erscheinung der Ich-Figur ein Grund für ihr mangelndes
Selbstwertgefühl und ihre Selbstverachtung ist, oder ob sie sich vielleicht gerade aus

diesem mangelnden Selbstwertgefühl heraus hässlicher findet, als sie wirklich
ist, bleibt unklar.

Das seelische Befinden der Ich-Figur nach der Nacht bei Yada ist ein
ständiges Auf und Ab und Hin und Her, was sich in gewissem Masse auch im eher

unstrukturierten Aufbau der einzelnen Kapitel widerspiegelt. Momente in denen

sie in melancholische Gedanken über ihre Gegenwart versunken ist oder sich an

die Ereignisse der letzten Stunden erinnert, wechseln sich mit solchen, in denen
sie das Geschehene zu vergessen scheint oder sich einzureden versucht, dass

eigentlich gar nichts Schlimmes passiert ist.
Beispielsweise erzählt sie, wie sie sich sogar als Heldin gefühlt hat, als sie

zu Yada ging. Dann äussert sie, wie sie am folgenden Morgen desillusioniert
wurde, als Yada ihr den Ein-Yen-Schein übergab, und wie dabei Gefühle der
Selbstverachtung in ihr aufkamen.35 Wenn sie zusammen mit Koyama lacht,
nachdem dieser seine Zigaretten kaufen konnte und gut gelaunt ist, scheinen ihr
die Erinnerungen an den Abend mit Yada in weiter Ferne:

Als ich mit lauter Stimme lachte, schienen mir die Erinnerungen von letzter Nacht zerknüllt
wie ein Blatt Papier in den Winkeln meines Kopfes zu verschwinden.

Ich hörte eine Stimme in meinem Kopf sagen, “Ist eine solche Sache nicht belanglos?” –

“Das wahrhaft Böse in der Welt, ja, das ist sicher nicht so etwas kleines!” war die Antwort
auf diese Stimme. Ich, die ich auf meinem Körper die Erinnerung an so viele Männer trug,

hatte die Kraft verloren, an so etwas ausser auf der Ebene des Intellekts leiden zu können.36

Es scheint, als versuche die Ich-Figur das Geschehene zu verarbeiten und

zeitweilig auch zu verdrängen. Erst wenn sie das Gedicht am Ende der
Geschichte hört, wird sie sich endgültig darüber bewusst, dass sie sich

prostituiert hat.

Interessante Resultate zeigt eine Analyse des Werkes nach der Frage, ob die Ich-
Figur eher eine starke und kämpferische Frau ist, oder ob sie eher als schwache

AS/EA LXI•2•2007, S. 327–351

34 HIRABAYASHI, 1979:41.
35 HIRABAYASHI, 1979:46f.
36 HIRABAYASHI, 1979:48.



338 CHRISTIAN JENTSCH

unterwürfige Frau, wie es das traditionelle Frauenbild verlangt, bezeichnet werden

muss. Wie sich zeigen wird, gibt es beide Bilder.
Eine Frau, die einen reichen Gentleman in der Stadtbahn belästigt und es

dabei soweit treibt, dass dieser verärgert die Bahn verlässt, die bei einem
Geldspendetag durchsetzt, dass sie den doppelten Betrag als vorgesehen bekommt,
die von sich sagt, sie habe in ihrer Vergangenheit drei Männer ohne jeden
Schmerz verlassen, die ihren gegenwärtigen Mann als “Lumpen”37 beleidigt und
sich ihm keineswegs unterlegen zu fühlen scheint, solch eine Frau liesse sich
doch schwerlich als schwach und unterwürfig bezeichnen.

Und dennoch wird sie immer wieder von Gefühlen der Selbstverachtung
und des Selbstspottes geplagt. Sie sieht ihre Situation als ausweglos, wie das in
den Symbolen des von der Bergspitze herabrollenden Steins und der Bremse, die
versagt, ausgedrückt wird.38 Und sie versucht nicht etwas daran zu verändern.
Auch wenn sie behauptet, sie habe drei Männer ohne jeden Schmerz verlassen,
so scheint sie dennoch immer noch nicht ganz über ihre erste Liebe hinweggekommen

zu sein, wie es sich an den häufig wiederkehrenden Erinnerungen und
besonders auch in der Szene im Theater zeigt. Obwohl sie gegen Ende des Werkes

Yada unbedingt wegen des Geldes ansprechen will, so findet sie keine günstige

Gelegenheit dies zu tun. Es scheint als könne sie schlicht den Mut dazu

nicht finden.
Die Ich-Figur in Azakeru handelt wie Koyama es von ihr verlangt und

opfert sich für ihn auf, indem sie zu Yada geht. Dieses Verhalten beruht auf einer
Unterordnung, wie sie traditionell von einer Ehefrau verlangt wird.39 Es gibt
keine Entwicklung der Ich-Figur, sie zieht keinen Schlussstrich unter ihr bisheriges

Leben, über das sie so verzweifelt ist. Zwar fasst die Ich-Figur nach der
Nacht bei Yada zunächst den Entschluss, allein ein neues Leben zu beginnen, sie

unternimmt jedoch keinerlei Versuche, ihr Vorhaben zu realisieren.40 An späterer

Stelle wünscht sie sich, einem anderen Mann zu begegnen.41 Offenbar
scheint sie sich kein Leben ohne Beziehung vorstellen zu können.

In der Darstellung der Ich-Figur in Azakeru kann man eher den Konflikt
zwischen dem Bild der traditionellen Ehefrau und dem Bewusstsein einer
emanzipierten Frau sehen – und wie dieser Konflikt zu Spannungen und einer inneren
Zerrissenheit führt – als einen bestimmten Typ Frau.

37 HIRABAYASHI, 1979:45.

38 GÖSSMANN, 1996:208.

39 GÖSSMANN, 1996:208.

40 GÖSSMANN, 1996:209.

41 HIRABAYASHI, 1979:50.

AS/EA LXI•2•2007, S. 327–351



HIRABAYASHI TAIKO – AZAKERU 339

3.2 Koyama

Im Gegensatz zur Ich-Figur, der eine komplexe Charakterisierung zugrunde
liegt, wird Koyama in recht klarer und eindeutiger Weise skizziert: Er wird
durch die Ich-Erzählerin als gefühlsarm, unsanft, egoistisch, leicht zu täuschen

und nicht sehr intelligent charakterisiert. Die Ich-Figur hat keine hohe Meinung
von ihm. Sie nennt ihn gar unnütz42.

Nach zwei Gefängnisaufenthalten hat sich Koyama von der sozialen Bewegung

distanziert und arbeitet seither als erfolgloser Schriftsteller. Er entzieht sich
sämtlicher Verantwortung im Leben und überlässt die Aufgabe, für den
Lebensunterhalt

AS/EA LXI•2•2007, S. 327–351

zu sorgen, seiner Frau:

Er war ein elender Mann, der sein Hauptmotiv mit mir zusammen zu sein – den listigen
Gedanken, die Frau arbeiten zu lassen – verbergen musste.43

Die Ich-Figur fühlt sich zwar Koyama gegenüber keineswegs unterlegen,
doch weiss sie, dass er glaubt, ihr wegen ihrer unrühmlichen Vergangenheit
überlegen zu sein.44

Szene, Eine die Koyama als hilflos, alles andere als mutig, ja schon fast
lächerlich darstellt, ist diejenige, in der die beiden Bambussprossen stehlen gehen.

Wenn der Hund bellend auf sie zukommt, der eigentlich nur spielen möchte,
wird Koyama von Panik ergriffen und will flüchten. Der Hund verfolgt ihn. Die
Ich-Figur hingegen bewahrt Ruhe und kann sich über Koyamas Benehmen nur
ärgern.45

Im letzten Kapitel, zeigt sich nochmals, wie unsensibel Koyama ist. Er
bemerkt gar nicht, wie sehr die Ich-Figur leidet, wenn er ihr das Gedicht vorliest
und es immer wieder lobt.

4 Interpretation

Das Hauptanliegen in Azakeru ist – nebst der Verarbeitung eines
Lebensabschnittes der Autorin – eine Kritik an den zeitgenössischen Anarchisten,
insbesondere an deren Lebensweise. Das Werk zeigt die Auflehnung einer Frau, die

42 HIRABAYASHI, 1979:43. Die Ich-Figur sagt zu ihm “munô na anata”.
43 HIRABAYASHI, 1979:44.
44 HIRABAYASHI, 1979:45.
45 HIRABAYASHI, 1979:49.



340 CHRISTIAN JENTSCH

ein “modernes Bewusstsein” gegenüber Gesellschaft und Männern erlangt hat.46

Wie es sich bei der Charakterisierung der Ich-Figur gezeigt hat, ist dieses
moderne Bewusstsein noch nicht voll ausgebaut – was im Rahmen der damaligen
Zeit wohl auch eher unrealistisch gewesen wäre. Immer noch ist das Handeln der
Ich-Figur von den Fesseln des traditionellen Frauenbildes behindert. Dies ist ein

Grund für den Konflikt im Inneren der Hauptfigur.
Charakteristisch für das Werk ist, dass die Autorin diese Auflehnung

gegenüber dem Anarchismus nicht in argumentativer Weise theoretisch fundiert.
Die aussergewöhnlichen Erfahrungen der Ich-Figur werden in einer shishôsetsuartigen47

Weise geschildert: wie ein Niederschreiben verschiedener Dinge um
sich herum, wie sie einem gerade in den Sinn48 kommen. Den Fragen und
Problemen der Welt der Ich-Figur wird nicht bis ins Letzte auf den Grund gegangen,

und der Leser bekommt keine Lösung präsentiert.49 Stattdessen versinkt die
Hauptfigur in einer hilflosen Selbstverachtung.50

Die Kritik findet vielmehr implizit in Form einer Darstellung des dekadenten

Alltagslebens der Ich-Figur und der sich aus dieser Lebensweise ergebenden

Widersprüchlichkeiten statt. Am Beispiel des Manuskripts, das die Ich-Figur an

Yada aufsetzt, sollen diese Widersprüche nun etwas genauer herausgearbeitet

werden:

Habe ich nicht nach Deiner Forderung gehandelt? Bitte leihe mir die versprochenen 15 Yen.

In dieser Welt kommt die Frau eines Proletariers nicht umhin, ihr Einziges aufzugeben, um

die eigene Existenz zu sichern. Wenn Du das wahre Gewissen eines Proletariers hast, musst

Du das wohl einsehen. Bitte leihe mir 15 Yen. Du bist schliesslich ein Bourgeois. Monat für
Monat bekommst Du 100 Yen von Deinen Eltern und verbreitest nur leere Theorien. Du bist
ein glücklich lebender Bourgeois.51

Wie in den Worten “in dieser Welt”52 zum Ausdruck gebracht wird, sieht
die Ich-Figur die Gesellschaft voller Widersprüche und Unvernunft. Doch
anstatt sich zum Ziel zu setzen, diese Gesellschaft zu verändern, akzeptiert sie ihre

46 TSUBOI, 1983(1952):153.

47 Der Begriff shishôsetsu wird im Abschnitt 5.1 genauer erläutert.
48 Tsuboi verwendet den Ausdruck shinpen zakkifû. TSUBOI, 1983 1952):156.

49 TSUBOI, 1983 1952):156.
50 TSUBOI, 1983 1952):154.

51 HIRABAYASHI, 1979:49f.
52 Im Originaltext “kô iu yo no naka”.

AS/EA LXI•2•2007, S. 327–351



HIRABAYASHI TAIKO – AZAKERU 341

Situation stillschweigend. Diese passive Haltung zeigt sich in der Formulierung

“nicht umhin kommen”53.54

Während also die beiden Hauptfiguren in Azakeru die kapitalistische
Gesellschaft in der Theorie ablehnen, verzichten sie in der Praxis darauf, diese zu

reformieren. Stattdessen führen sie eine schmarotzerhafte Existenz innerhalb der
kapitalistischen Gesellschaft. Überdruss am Leben, Verzweiflung und Dekadenz
sind ein Resultat dieser Einstellung.55

Auch die Tränen der Hauptfigur am Ende des Werkes haben laut Tsuboi
ihren Grund in dieser Sichtweise der Dinge. Er argumentiert, dass die von unsagbarer

Verzweiflung geprägten Tränen einer Frau, die “in ihrer Vergangenheit

drei Männer kennen gelernt und drei Männer ohne jeden Schmerz verlassen

hatte”56 nicht nur blosser Ausdruck eines Gefühls sein können. Den Grund für
die Tränen sieht er im Fehlschlag des Versuches der Ich-Figur, ihr törichtes
Alltagsleben ohne Veränderung rationalisieren zu wollen, im Glauben, die Schuld
liege nicht bei ihr, sondern bei der kapitalistischen Gesellschaft. Die dekadente

Haltung der Figur Koyama gegenüber Gesellschaft und Realität habe sich im
Alltagsleben niedergeschlagen, und die Tränen der Ich-Figur seien ein hilfloser
Aufschrei dagegen. Dabei spiegle die Situation in Azakeru die dekadente, vom
Geist der Anarchisten beherrschte Situation Japans im Übergang zwischen Tais-hô-

und Shôwa-Zeit wider.57

Doch lässt sich bei dieser Interpretation, die weitgehend der Argumentation
von Tsuboi folgt, einwenden, ob sie nicht etwas zu weit greife und entsprechend

relativiert werden müsste. Das Gesagte lässt sich kaum an Textstellen
nachweisen,

AS/EA LXI•2•2007, S. 327–351

was auch Tsuboi unterlässt.

Ein weiterer interessanter Punkt in der Textstelle oben ist übrigens, dass die Ich-
Figur Yada vorwirft, er verbreite nur leere Theorien. Denn eine ähnliche Kritik
übte auch Hirabayashi Taiko gegenüber den zeitgenössischen Intellektuellen: Im
Familienleben der Leute, die für eine Neuformierung der Gesellschaft eintraten,
stand nach wie vor der Mann im Zentrum. Die Leute, die ideologisch die Befreiung

der Frau unterstützten, waren gegenüber ihren eigenen Problemen wie Heirat,

Liebe und Familienleben prinzipienlos und egoistisch.58

53 Im Originaltext “yamu o enai”.
54 TSUBOI, 1983 1952):155.

55 TSUBOI, 1983 1952):156.

56 HIRABAYASHI, 1979:44.
57 TSUBOI, 1983 1952):156f.

58 SENUMA, 1979:412.



342 CHRISTIAN JENTSCH

Hirabayashi Taiko wehrte sich auch gegen die zweischichtige Auffassung
der Geschlechter, derzufolge nur von einer Frau eheliche Treue und Keuschheit
verlangt wurde.59 Dies wird auch in Azakeru thematisiert, entspricht die Ich-
Figur doch ganz und gar nicht dieser gesellschaftlichen Norm. Ihre unrühmliche
Vergangenheit schadet ihr dabei:

Auch wenn in meiner Vergangenheit viel Schändliches passiert war, so gab es keinen

Grund, dass dies zu seinem [Koyamas, d.Verf.] Vorteil werden sollte.
Aber im Grunde seiner Haltung, wie er jede Verantwortung für unser Leben auf mich
abschob, war sein Bewusstsein “Du besitzt die Schwäche, dass du deshalb meine Launen auf
dich nehmen musst” deutlich zu erkennen.60

Ihre Vergangenheit ist für Koyama ein Vorwand sie auszunützen und trägt
somit zum Leiden der Ich-Figur bei, auch wenn sie sich bewusst ist, dass dies

nicht so sein sollte.

5 Welchem Genre kann das Werk zugeschrieben werden?

Um eine Einordnung in den literaturhistorischen Kontext vornehmen zu können,
müssen zwei Fragen geklärt werden:

1) Inwiefern kann man das Werk als shisôsetsu bezeichnen?

2) 2) Kann Azakeru der Proletarischen Literatur zugeordnet werden?

5.1 Ein Vergleich mit dem Genre shishôsetsu

Das Genre shishôsetsu61 ist in der modernen japanischen Literatur von grosser

Bedeutung. Hier kann nur eine stichwortartige Liste der wesentlichen Merkmale
des Genres gegeben werden, wie sie I. Hijiya-Kirschnereit herausgearbeitet und

H. Gössmann in ihrem Buch kurz zusammengefasst hat.62

– “Ungeschönte Selbstaussage”: Absolute Aufrichtigkeit, Selbstentblös¬

sung bis zur Schamlosigkeit und Authentizität. Soll den Eindruck unmit-

59 WATANABE, 2000:120.

60 HIRABAYASHI, 1979:45.

61 Eine weitere Lesung des Begriffs lautet watakushishôsetsu. Die wörtliche Übersetzung des

Begriffs wäre “Ich-Roman” bzw. “Ich-Erzählung”). Die Gattung unterscheidet sich jedoch

von dem gleichnamigen europäischen Genre.

62 Zusammengefasst nach GÖSSMANN, 1996:49–54.

AS/EA LXI•2•2007, S. 327–351



HIRABAYASHI TAIKO – AZAKERU 343

telbar erlebter Wirklichkeit erzeugen, es darf keine Distanz zum
Geschehen

AS/EA LXI•2•2007, S. 327–351

sichtbar werden.
– Faktizität: Das Werk gibt die vom Autor erfahrene Realität unmittelbar

wieder. Das Lesepublikum schliesst aufgrund einer gewissen Ähnlichkeit

zwischen Protagonist und Autor, dass der Text “der Wahrheit
entspricht”. Namensidentität zwischen Hauptfigur und Autor wird nicht
gefordert.

– Fokusfigur: Ich-Erzähler, Held und Autor bilden eine Einheit. Dies
bestimmt sowohl die inhaltliche als auch formale Seite des Werkes und

manifestiert sich beispielsweise in einer durchgehenden Innenperspektive,

einem chronologischen Erzählablauf und in der Darstellung und

Bewertung des Handlungsgeschehens ausschliesslich aus Sicht des Ichs,
das zugleich auch im Mittelpunkt des Handlungsgeschehens steht.

– Schilderung kurzer Phasen oder einzelner Episoden aus dem Leben.
Nichts ausserhalb des Lebensbereichs des Ich-Erzählers bildet den
Gegenstand des Werkes. Typische Themen sind das tagtägliche Einerlei,
Geldsorgen, Streitigkeiten in der Familie, Eheprobleme usw. Philosophische

Grundfragen oder das aktuelle politische Geschehen gehören

nicht dazu.

– “Unbekümmerte Egozentrik” des Schreibers: Das Ich tritt auch dann als

Opfer auf, wenn es selbst die Lebensumstände verursacht hat, unter
denen es zu leiden vorgibt.

Betrachtet man nun die Erzählung unter diesen Gesichtspunkten, zeigt sich, dass

die Bedingungen bis auf wenige Ausnahmen erfüllt sind: Azakeru hat durchaus

den Charakter63 einer “ungeschönten Selbstaussage”, es erweckt mit seiner
Erzählstruktur den Eindruck von Unmittelbarkeit, Ich-Erzählerin und Heldin
bilden eine Einheit, es wird eine kurze Phase aus dem Leben der Ich-Figur in
durchgehender Innenperspektive geschildert, philosophische Grundfragen werden

kaum aufgegriffen und auch die Thematik des Werkes ist typisch für einen

shishôsetsu.

Zwei Punkte, die etwas genauer betrachtet werden müssen, sind der
Wahrheitsanspruch der Geschichte und die “unbekümmerte Egozentrik” des Schreibers.

Wie sich im nächsten Abschnitt zeigen wird, basiert Azakeru zwar auf
Erfahrungen, die die Autorin tatsächlich gemacht hat, jedoch wurde auch Imaginiertes

hinzugefügt. Entsprechend kann man sagen, dass die Autorin keine echte

63 SENUMA, 1979:415.



344 CHRISTIAN JENTSCH

Einheit mit der Ich-Erzählerin und Heldin bildet. Diese Aussage muss aber
relativiert werden, da der japanische Leser bei Ähnlichkeiten zwischen Werk und

Biographie des Autors schnell dazu neigt, Werk und Leben des Autors in
Verbindung zu setzen.64

Ein weiterer Punkt, der gegen eine Einordnung als shishôsetsu sprechen

könnte, ist der, dass die Ich-Figur in Azakeru auch über sich selbst und die
Gesellschaft reflektiert, während ein typischer shishôsetsu meist das Resultat eines

unreflektierten Niederschreibens ist. Sie schreibt sich auch selbst eine gewisse

Schuld zu und sieht sich nicht nur als Opfer. Gössmann schreibt in ihrem Buch
dazu:

Die Bilder des Steins, der den Berg hinabrollt – ein Symbol für ihren fortschreitenden sozialen

Abstieg –, und der nicht funktionierenden Bremse bringen den Gedanken der

Unausweichlichkeit des eigenen Schicksals zum Ausdruck. Dies erinnert an die fatalistische
Lebenshaltung des typischen shishôsetsu-Helden. Im Gegensatz zu ihm übt die Ich-
Erzählerin jedoch scharfe Selbstkritik und empfindet es als jämmerlich, dass sie es nicht
schafft, ihr Leben in die eigene Hand zu nehmen.65

Darin spricht sie sich eher gegen eine Einordnung des Werkes als shishôsetsu

aus. Doch ist diese “Unausweichlichkeit des Schicksals”, von der Gössmann

spricht, sehr dominant in Azakeru und kommt auch an anderen Stellen
zum Ausdruck, wie zum Beispiel im Brief, den die Ich-Figur an Yada verfasst

vgl. weiter oben). Ausserdem sind Selbstkritik und Reflektieren der Ich-Figur
über die Gesellschaft nur passiv. Sie findet keinen Antrieb aktiv etwas an ihrer
Lage zu verändern.

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass Azakeru durchaus dem Genre des

shishôsetsu zugeschrieben werden kann, wenn vielleicht auch nicht als durchwegs

typisches Beispiel. Zu berücksichtigen ist, dass die Grenzen zwischen
Genres meist fliessend sind: In der japanischen Sekundärliteratur fällt häufig der

Begriff shishôsetsu-haft shishôsetsu-teki).

5.2 Kann das Werk der Proletarischen Literatur zugeordnet werden?

Die Proletarische Bewegung ist Teil der sozialistischen Bewegung. Um 1930
wurde die Proletarische Literatur zur Hauptströmung der japanischen Literatur.
Da Hirabayashi Taiko auch als Schriftstellerin der Proletarischen Literaturbe-

64 GÖSSMANN, 1996:53f.
65 GÖSSMANN, 1996:208.

AS/EA LXI•2•2007, S. 327–351



HIRABAYASHI TAIKO – AZAKERU 345

wegung bekannt ist, drängt es sich auf zu untersuchen, ob Azakeru dieser Bewegung

zugeordnet werden kann.

Im Fall von Azakeru ist dies eher unwahrscheinlich, nur schon weil
Hirabayashi Taiko dieses Werk verfasste, bevor sie Kobori Jinji heiratete und durch
ihn in engeren Kontakt zur Proletarischen Literaturbewegung kam. Es
dominieren deshalb eher die Züge des Anarchismus, gegen den sie sich langsam
aufzulehnen beginnt.

Tatsächlich erfüllt das Werk die geforderten Kriterien für Proletarische
Literatur nicht oder nur ansatzweise. Beispielsweise fehlen die geforderte klare
Abgrenzung zum shishôsetsu und ein “bewusstes Erforschen der Realität”66.

Auch lässt sich kein Bewusstsein für das Kampfziel67 oder ein klarer
Klassenstandpunkt68 im engeren Sinne ausmachen. Als Gemeinsamkeiten mit der
Proletarischen Literatur lassen sich nur der autobiographische Charakter nennen, und
dass das Werk die Leiden und Sorgen einer Frau darstellt, die sich selbst als

Proletarierin bezeichnet und mit ihrem Mann in Armut lebt.
Auch Tsuboi gelangt zur Ansicht, dass Azakeru keinesfalls als Proletarische

Literatur bezeichnet werden kann. Er bedauert, dass das Werk dennoch
fälschlicherweise im 41. Band des “Gendai nihon shôsetsu taikei” (“Kompendium
moderner japanischer Erzählungen”) in das Kapitel Proletarische Literatur
aufgenommen wurde.69 Interessanterweise bespricht Gössmann in ihrem Buch
das Werk Azakeru gleicherweise im Kapitel “Die proletarischen Erzählungen”.

AS/EA LXI•2•2007, S. 327–351

6 Hirabayashi Taikos Leben und Azakeru

Bis hierhin wurde Azakeru als shishôsetsu charakterisiert und als autobiographisch

gefärbt bezeichnet. An dieser Stelle sollen nun einige Parallelen und
Unterschiede zwischen Hirabayashi Taikos Leben und dem in Azakeru beschriebenen

Leben der Ich-Figur aufgedeckt werden.

Wie man aus ihrer Biographie entnehmen kann, hielt sich Hirabayashi Taiko

selbst, ähnlich wie die Ich-Figur von Azakeru, mit ihrem ersten Mann in der
Mandschurei auf und gebar dort ein Kind, das kurz später an Unterernährung
starb, während ihr Mann im Gefängnis war. Danach kehrte sie nach Tôkyô zu-

66 GÖSSMANN, 1996:60.

67 GÖSSMANN, 1996:61.

68 GÖSSMANN, 1996:62.

69 TSUBOI,1983 1952):157.



346 CHRISTIAN JENTSCH

rück, führte dort während ca. 2 Jahren ein zielloses Leben und war mit verschiedenen

Anarchisten zusammen. Selbst die Haupthandlung von Azakeru hat sich in
Hirabayashi Taikos Leben in ähnlicher Weise zugetragen. Dazu schrieb sie in
einem Essay:

I, der mit mir zusammen war, quälte mich schliesslich mit einer schwierigen Frage. Dies
geschah, als Fumiko70 mir einen Studenten mit dem Namen Y vorstellte. Y war der Sohn

eines Reichen der Region und hatte Geld. Ich kehrte nachhause und erzählte, dass ich dem
Studenten mit dem Namen Y vorgestellt wurde, und sagte, er sei sehr reich. I sagte, ich solle

von diesem Studenten Geld leihen gehen.

Es war schwierig, von jemandem, den ich zum ersten Mal getroffen hatte, Geld auszuleihen.

Aber ich ging zu ihm. Ich bat Y, er möge mir Geld leihen. Darauf entgegnete Y, er könne

der Frau eines anderen nicht einfach so Geld leihen. Ich ging nachhause und teilte I das so

mit. Daraufhin sagte I, wenn du mit ihm schläfst, wird er dir wohl welches leihen. Natürlich,
wenn ich mit ihm schlafe, würde er mir wohl welches leihen, entgegnete ich.

I sagte, also, dann schlaf mit ihm und leihe Geld von ihm. Ich weinte damals. [...] Ich ging
unbeschämt zu I. [...] Und ich übernachtete dort. Was dieser Mann danach zögerlich herausrückte

waren 15 Yen. Diese übergab ich I. Wie I damals übers ganze Gesicht lächelte, kann

ich nicht vergessen, auch wenn ich es möchte.71

An diesem Zitat lässt sich auch exemplarisch erkennen, wie die Schriftstellerin

ihre persönlichen Erlebnisse bei der Umsetzung ins Werk angepasst hat.

Anders als bei der Ich-Figur in Azakeru war der reiche Student nicht ihr ehemaliger

Geliebter, und in Azakeru befiehlt Koyama der Ich-Figur nicht direkt, sie

solle mit Yada schlafen, sondern sagt nur, sie solle zu ihm gehen. Im Gegensatz

zu Hirabayashi Taiko bekommt die Ich-Figur von Azakeru nur einen Yen. Ebenfalls

imaginiert sind die Schwangerschaft und die Fehlgeburt, die am Ende der
Geschichte beschrieben sind.

Zu den Erfahrungen mit Männern, die sie zu dieser Zeit gemacht hat,

schrieb Hirabayashi Taiko später, sie wollte am eigenen Körper das Auf und Ab
des Lebens erfahren und habe sich nicht damit begnügt, nur von Erfahrungen
anderer Menschen zu hören oder zu lesen. Sie betrachtete ihr Leben als “jinseijiken”

– als “Lebensexperiment”, für das sie selbst die Gefahr einer Zerstörung
ihrer Existenz in Kauf nahm.72 Hirabayashi Taiko liess viele ihrer Werke auf

70 Gemeint ist die Schrifstellerin Hayashi Fumiko, die mit Hirabayashi Taiko befreundet war.
71 TSUBOI, 1983 1952):155.

72 WATANABE, 2000:120.

AS/EA LXI•2•2007, S. 327–351



HIRABAYASHI TAIKO – AZAKERU 347

persönlichen Erfahrungen ihres ereignisreichen Lebens basieren. Diesem
Erfahrungsschatz fügte sie meist Farbe in Form von Imaginiertem hinzu.73

7 Einordnung der Erzählung in Hirabayashi Taikos Gesamtwerk

Azakeru gilt als erstes repräsentatives Frühwerk von Hirabayashi Taiko. Darin
verarbeitet sie die Erlebnisse der Jahre 1925/26 vor dessen Entstehung.74 Zwei
weitere bekannte Werke, die kurz später entstanden, sind Nagesute yo! März
1927, Wirf es fort!) und Seryôshitsu nite September 1927, im Armenzimmer
eines Krankenhauses). Wie Azakeru enthalten auch diese beiden Werke
autobiographische Elemente. Ihrem Inhalt nach gehen sie dabei Azakeru zeitlich voraus.

75 Nagesute yo! behandelt einen ähnlichen Stoff wie Azakeru. Während aber

in Azakeru “eine Welt ohne Ausweg”76 gezeichnet wird, ist es in Nagesute yo!

“eine Welt, aus der es einen Ausweg gibt”77. In diesem Werk wird das Geschehen

aus der Perspektive einer weiblichen Hauptgestalt dargestellt, die mit ihrem
Mann in die Mandschurei geht. Sie kommt zum Schluss, dass sie nichts anderes

als eine armselige willenlose Frau ist, die sich im Besitz eines Mannes befindet.
Gegen Ende des Werkes fällt sie schliesslich die Entscheidung, alles fortzuwerfen,

sich also von ihrem Mann zu trennen und einen Neuanfang zu wagen. In
diesem Werk wird die Lebensweise der Anarchisten noch deutlicher kritisiert als

in Azakeru.78 Darin spiegelt sich auch Hirabayashi Taikos zunehmende Abkehr
vom Anarchismus wider.

Seryôshitsu nite entstand, als Hirabayashi Taiko bereits mit Kobori Jinji
verheiratet und in der Proletarischen Literaturbewegung tätig war. Die Erzählung

erschien in der Zeitschrift Bungei sensen Literarische Front) und verarbeitet

die Erfahrungen von Geburt und Tod ihrer Tochter in einem Krankenhaus in
der Mandschurei im Jahr 1924. Die Situation der Ich-Erzählerin ist hier aber

wesentlich drastischer gestaltet, als sie sich in der Realität abspielte.79 Auch
wenn in Seryôshitsu nite ein recht düsteres Szenario gezeichnet wird, so ist die

AS/EA LXI•2•2007, S. 327–351

73 SENUMA, 1979:412.
74 AOKI, 1994:127.

75 TSUBOI, 1983 1952):154.

76 TSUBOI, 1983 1952):153.

77 TSUBOI, 1983 1952):157.

78 GÖSSMANN, 1996:209f.

79 GÖSSMANN, 1996:202.



348 CHRISTIAN JENTSCH

Atmosphäre doch nicht so verzweifelt wie bei Azakeru. Darin kann man einen
Fortschritt der jungen Hirabayashi Taiko sehen.80 Mit Seryôshitsu nite fand sie

schnell Anerkennung als eine wichtige neue Persönlichkeit der Proletarischen

Literatur.81

Wenn man diese Werke der Frühzeit Hirabayashi Taikos aus heutiger Sicht
betrachtet, lassen sich durchaus gewisse “Mängel” in der Wahrnehmung
Hirabayashi Taikos von Realität und Menschen ausmachen, wie Tsuboi in seinem

Text bemerkt.82 An Azakeru könnte man beispielsweise eine zu starke Anlehnung

an das Genre des shishôsetsu und eine zu oberflächliche Bearbeitung83 des

Themas bemängeln. Nach der Heirat mit Kobori Jinji konnte die Schriftstellerin
Ordnung in ihr Leben bringen und eine gewisse Distanz zu ihrer Vergangenheit
aufbauen, was sich auch auf ihre Werke positiv auswirkte.84 In der Nachkriegszeit

konnte sie sich mit Werken wie z.B. Kô iu onna 1946, Eine solche Frau)
deutlich weiterentwickeln.85

Ein Charakteristikum Hirabayashi Taikos ist ihr stets menschlicher und
lebensnaher Stil.86 Diese Menschlichkeit resultierte nicht zuletzt daraus, dass sie

ihre Arbeiten meist auf eigenen Erfahrungen basieren liess. Dem Dogmatismus
des Marxismus und der Ideologie des Kommunismus konnte sie nur teilweise
zustimmen.87 Das Thema ihrer späteren) Werke war meist nicht nur die Befreiung

der unterdrückten Klassen, sondern auch das Problem der Rolle der
Geschlechter innerhalb der unterdrückten Klassen. Ein Punkt, den männliche
Schriftsteller zu wenig beachteten.88 In Bezug auf ihre Sicht zur Emanzipation
der Frau war sie in der frühen Shôwa-Zeit ihrer Zeit weit voraus.89

80 TSUBOI, 1983(1952):157.

81 WATANABE, 2000:120.

82 TSUBOI, 1983 1952):163.

83 TSUBOI, 1983 1952):157.
84 TSUBOI, 1983 1952):163.

85 TSUBOI, 1983 1952):163.

86 SENUMA, 1979:411.
87 WATANABE, 2000:120f.
88 WATANABE, 2000:120f.
89 WATANABE, 2000:118.

AS/EA LXI•2•2007, S. 327–351



HIRABAYASHI TAIKO – AZAKERU 349

AS/EA LXI•2•2007, S. 327–351

8 Schlussbemerkungen

Hirabayashi Taiko war mit ihrem Frauenbild gewiss ihrer Zeit voraus, als Azakeru

entstand, das häufig als ihr repräsentatives Frühwerk bezeichnet wird. In
diesem Werk sind schon viele Charakteristika erkennbar, die Hirabayashi Taikos
spätere Arbeiten zu überragenden Werken werden liessen. Zu nennen sind: ihre
offene und direkte Art, ihre menschliche Darstellungsweise und ihr Gespür für
die Psyche des Menschen. Auch wenn von Azakeru eine noch etwas tiefergehende

Bearbeitung des Themas und eine genauere Analyse der Probleme, die der
Situation der Ich-Figur zugrunde liegen, gewünscht werden könnten, so war
dieses Werk doch eine beachtliche Leistung für die damals zwanzig jährige
Schriftstellerin.

Augenfällig bei Azakeru ist die Kritik am Anarchismus – vor allem an der
Lebensweise der anarchistischen Männer, die in ihrer parasitären Einstellung
nicht nur die Gesellschaft, sondern auch ihre Frauen ausnutzten. Die Kritik wird
jedoch nur indirekt in einer stark emotional gefärbten Darstellung einer
ausserordentlichen Episode im Leben einer Frau zum Ausdruck gebracht. Weder werden

die Ursachen für die leidigen Umstände der Ich-Figur analysiert, noch wird
im Werk eine Lösung erarbeitet.

In der Erzählung ist eine typisch weibliche Perspektive klar auszumachen.

In der zweischichtigen Persönlichkeit der weiblichen Ich-Figur manifestiert sich

der Konflikt zwischen der Rolle einer traditionellen Ehefrau und dem Drang zur
Emanzipation, der in Azakeru aber noch nicht siegen kann. Auch findet sich ein
Protest gegen die widersprüchliche Auffassung von Sexualität und Treue bei
beiden Geschlechtern.

Bibliographie

AOKI, Michiko
1994 “Hirabayashi Taiko”. In: Chieko I. Mulhern ed.). Japanese Women

Writers. A Bio-Critical Sourcebook. Greenwood Press. London:126–
132.

FAIRBANKS, Carol
2002 Japanese Women Fiction Writers. Their Culture and Society, 1890s to

1990s: English Language Sources. Scarecrow Press. Lanham, Maryland,

and London:117–129.



350 CHRISTIAN JENTSCH

GÖSSMANN, Hilaria
1996 Schreiben als Befreiung. Autobiographische Romane und Erzählungen

von Autorinnen der Proletarischen Literaturbewegung Japans. Harrassowitz.

Wiesbaden.

HIJIYA-KIRSCHNEREIT, Irmela
2005 Selbstentblössungsrituale. Zur Theorie und Geschichte der autobio¬

graphischen Gattung “Shishôsetsu” in der modernen japanischen
Literatur. Unveränderte Neuauflage des Werks von 1981). Iudicium.
München.

HIRABAYASHI, Taiko
1979 Azakeru. In: Hirabayashi Taiko zenshû Bd. 1. Ushio Shuppansha.

Tôkyô:411–421.
MURAMATSU, Sadataku / WATANABE, Sumiko
1990 Gendai josei bungaku jiten. Tôkyôdô Shuppan. Tôkyô:297–302.

SENUMA, Shigeki
1979 “Kaisetsu”. In: Hirabayashi Taiko zenshû Bd. 1. Ushio Shuppansha.

Tôkyô:411–421.
TSUBOI, Shigeji
1983(1952) “Hirabayashi Taiko-ron”. In: Nihon bungaku kenkyû shiryô kan¬

kôkai Hg.): Kindai joryû bungaku. Yûseidô. Tôkyô:148–168.
WATANABE, Sumiko Hg)
2000 Josei bungaku o manabu hito no tame ni. Sekai Shisô Sha. Kyôto.

Übersetzungen

HIRABAYASHI Taiko
1952 “The goddess of children”. Orig: Kishimojin. Tr. by Ken Murayama).

In: Pacific Spectator, 6–4:451–457.
1958 “The black age”. Orig: Kuroi nenrei. Tr. by Edward Seidensticker).

In: Solidarity, March 1958:11–19.
1962 “A man’s life”. Orig: Hito no inochi. Tr. by George Saito). In: Ivan

Morris ed.). Modern Japanese stories. Tuttle. Tôkyô:366–382.
1962 “Modern Japanese literature”. In: Oriental Economist, 30:418–419.
1963 “I mean to live”. Orig: Watashi wa ikiru. Tr. by Edward Seiden¬

sticker). In: Japan Quarterly, 10–4:469–479.

AS/EA LXI•2•2007, S. 327–351



HIRABAYASHI TAIKO – AZAKERU 351

1963 “The black age”. Orig: Kuroi nenrei. Tr. by Edward Seidensticker).

AS/EA LXI•2•2007, S. 327–351

In: Japan Quarterly, 10–4:479–493.
1963 “The black age”. Orig: Kuroi nenrei. Tr. by Edward Seidensticker).

In: Comment, 20:39–51.
1965 “Das Leben eines Menschen”. Orig: Hito no inochi. Aus dem Engli¬

schen übersetzt von Monique Humbert). In: Nippon. Diogenes.

Zürich:403–426.
1966 “I mean to live”. Orig: Watashi wa ikiru. Tr. by Edward Seiden¬

sticker). In: F. S. Jose ed.). Asian P.E.N. anthology. Taplinger.
NY:144–154.

1971 “Hirabayashi Taiko, ‘Secret.’”. Orig: Himitsu. Synopsis). In: Japan
P.E.N. News, 24:7–10.

1973 “I mean to live”. Orig: Watashi wa ikiru. Tr. by Edward Seiden¬

sticker). In: Solidarity, 8–2:2–10.

1980 “Modern Japanese literature”. In: Bulletin of Concerned Asian Schol¬

ars, 12–4:18–19.
1982 “Blind Chinese soldiers”. Orig: Mô Chûgoku hei. Tr. by Noriko Mi¬

zuta Lippit). In: Noriko Mizuta Lippit and Kyoko Irìye Selden Tr. and

ed.). Stories by contemporary Japanese women writers. M.E. Sharpe.

Armok, NY:44–48.

1986 “A Woman to Call Mother”. Orig: Haha to iu onna. Tr. by Richard
Dasher). In: Makoto Ueda ed.). The Mother of Dreams and Other
Short Stories. Kodansha. Tôkyô:211–223.

1987 “Self Mockery”. Orig: Azakeru. Tr. by Yukiko Tanaka). In: Yukiko
Tanaka ed.). To Live and to Write: Selections by Japanese Women

Writers 1913–1938. The Seal Press. Seattle, Washington:75–96.
1991 “Les soldats chinois aveugles”. Orig: Mô Chûgoku hei). In: Les ailes,

la grenade, les cheveux blancs. Récits 1945–1955. Trad. du japonais

par le groupe Kirin. Picquier. Arles:129–135.
1992 “Sono viva”. Traduzione di Cristiana Ceci. / “La vita di un uomo”.

Traduzione di Giovanna Marson. In: Racconti del Giappone. Vol. primo.

A cura di Cristiana Ceci. Mondadori. Milano:139–184.
1997 “Blind Chinese soldiers”. Orig: Mô Chûgoku hei). In: Theodore W.

Goossen ed.). The Oxford book of Japanese short stories. Oxford
University Press, USA. Oxford:182–186.




	Hirabayashi Taiko - Azakeru : eine Textanalyse und -interpretation

