Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 61 (2007)

Heft: 2: Japanische Schriftstellerinnen 1890-2006

Artikel: Miyamoto Yurikos theoretische Schriften zur japanischen
Nachkriegsliteratur

Autor: Muller, Simone

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147737

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147737
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MIYAMOTO YURIKOS THEORETISCHE SCHRIFTEN
ZUR JAPANISCHEN NACHKRIEGSLITERATUR

Simone Miiller, Universitit Ziirich

Abstract

Besides numerous novels the leftist writer Miyamoto Yuriko left a great amount of es-
says, in which she articulated her opinions to time-relevant issues such as communism,
Russia, women’s liberation, and further political and social matters. A question which
concerned her in particular, was that of the role and function of postwar literature. After
the war, with the establishment of a democratic society, Japanese authors were con-
fronted with the demand of writing democratic literature, which consequently led to
intellectual debates about the meaning and content of such literature. Miyamoto Yuriko,
being one of the main promoters of the Japanese democratic literature movement, dealt
with this subject in numerous essays. This article examines Miyamoto’s theoretical writ-
ings about postwar literature taking into consideration its definition, purpose, spokes-
men, problems, challenges and achievements as well as its role in the literature of
women writers.

MiyamoTO Yuriko 5K B4 7 (1899-1951)

Miyamoto Yuriko, 1899 in ciner bourgeoisen Familic in Téky6 geboren, ist eine der fiih-
renden linken japanischen Schriftstellerinnen des 20. Jahrhunderts und eine der wenigen so-
zialistischen SchriftstellerInnen, die ihren Glauben 6ffentlich kundtaten, als die Militaristen
in den 30er Jahren an der Macht waren. Nach einem abgebrochenen Studium begleitete
Miyamoto ihren Vater 1918 nach New York, wo sic Araki Shigeru, einen Linguisten der
Orientwissenschaften kennenlernte und im Jahr 1919 gegen den Willen ihrer Eltern heirate-
te. Die Ehe fand 1924 ein Ende, da Miyamoto in ihr ihre Kreativitét nicht geniigend entfal-
ten konnte. Nach der Scheidung lebte sie sicben Jahre lang mit Yuasa Yoshiko (1896—
1990), einer bekannten Ubersetzerin und Spezialistin des Russischen zusammen. 1927-30
verbachte sie mit dieser drei Jahre in Russland und Europa. Nach ihrer Riickkehr trat sie der
proletarischen Literaturbewegung sowie der illegal gegriindeten Kommunistischen Partei
bei. Im Jahr 1932 heiratete sie den Kommunisten und Literaturkritiker Miyamoto Kenji
(*1908), mit dem sie eine lebenslange Liebe und intellektuelle Bezichung verband. Kenji
wurde 1933 inhaftiert und verbrachte dic Zeit des japanischen Militarismus bis 1945 im Ge-
fangnis. Auch Yuriko wurde zwischen 1933 und 1945 mehrfach verhaftet, ihre Werke wa-
ren Zielscheibe der Zensur. Nach Kriegsende kam Miyamoto wieder mit ihrem Ehemann
zusammen und wurde regulires Mitglied der nun legalen Kommunistischen Partei. Miya-
moto blieb bis zu ihrem frithen Tod im Jahr 1951 literarisch und politisch aktiv.

AS/EA LX122007, S. 279-307



280 SIMONE MULLER

Miyamotos Gesamtausgabe umfasst 29 Bénde, davon 80 Prosawerke und iiber 700
Essays. Obwohl Miyamoto zuweilen als kommunistische Schriftstellerin gilt, ist ihre Litera-
tur nicht propagandistisch. Viele ihrer Erzédhlungen haben autobiographische Ziige und wei-
sen gar Charakteristiken des shishdsetsu, des japanischen Ich-Romans auf, aber ihre
Perspektive ist breiter, sozial bewusster und intellektuell fordernd.' Thre Werke zeigen eine
Auseinandersetzung mit ihrem bourgeoisen Hintergrund, eine Sympathie fiir die Armen und
Benachteiligten sowie die Frauen. Miyamoto verkorpert fiir viele Japaner das Gewissen des
Intellektuellen.”

Mit siebzehn verfasste Miyamoto die Erzdhlung Mazushiki hitobito no mure (“Eine
Menschenschar”, 1916), eine Schilderung des Lebens der japanischen Bauernbevélkerung,
das ihr sofort den Ruf eines Genies einbrachte. Die gemeinsamen Jahre mit ihrem ersten
Mann lieferte ihr das Material fiir ihr bertthmtestes Werk, das autobiographisch gefiirbte
Nobuko (“Nobuko”, 1924-26). Die Autorin setzt sich darin kritisch mit ithrer bourgeoisen
Familie auseinander, bewertet das Ehesystem und konventionelle Vorstellungen der Ge-
schlechterverhiltnisse sowie thren Kampf um das Erlangen von kiinstlerischer Freiheit. Die
Beziehung zu Yuasa Yoshiko, ihre Suche nach Unabhingigkeit und ihren Reifeprozess als
sozialistische Schriftstellerin beschreibt sie in Erzéihlungen wie Ippon no hana (“Eine Blu-
me”, 1927) und Futatsu no niwa (“Zwei Girten”, 1948). lhre Erfahrungen im Gefingnis
verschriftlichte sie in Erzahlungen wie Kokkoku (“Mit jedem Augenblick”, 1933). Das mit
dem Mainichi Kulturpreis ausgezeichnete Werk Banshii heiya (“Die Banshii-Ebene”, 1947)
schildert die Wirren nach Kriegsende. In ihren Essays dusserte sich Miyamoto zu verschie-
denen Zeitfragen. Ausserdem hinterliess sie eine Sammlung von Briefaustauschen mit Ken-
ji, publiziert unter dem Titel Jiininen no tegami (“Briefe aus zwolf Jahren”, 1952).

1. Einleitung

Miyamoto Yuriko zdhlt in Japan zu den fithrenden Schriftstellerinnen der so
genannten puroretaria bungaku, der “proletarischen Literatur”. Grundsétzlich
zeigt sich in ihrem literarischen Schaffen jedoch ein Wandel von humanistischer
iber proletarische hin zu demokratischer Literatur.? Inhaltlich zeichnen sich ihre
Werke durch stark autobiographische Ziige aus. Genannt sei etwa ihr berithmtes-
tes Werk Nobuko (“Nobuko”, 1924-26), in dem die Autorin ihre Erfahrungen in
Amerika sowie ihre Liebes- und Trennungsgeschichte mit ihrem ersten Mann
literarisch verarbeitet. Anders als viele ihrer Kolleginnen fokussierte Miyamoto
jedoch nicht lediglich auf das Erwachen einer weiblichen Protagonistin inner-
halb der Beschrinkungen des japanischen Familiensystems. Ihre Biicher reflek-

1 Vgl. MULHERN 1994:225.
2 Vgl. SCHIERBECK 1994:43.
3 Vgl. WATANABE 2000:214.

AS/EA LXI22007, 8. 279-307



MIYAMOTO YURIKOS THEORETISCHE SCHRIFTEN 281

tieren zugleich die Zeit, in der die Handlung spielt sowie die politischen und
sozialen Anliegen und inneren Kdmpfe der Protagonistinnen. In dieser Hinsicht,
so Tanaka Yukiko, konne Miyamoto mit Simone de Beauvoir verglichen wer-
den: Als Feministinnen wie auch als Schriftstellerinnen hitten die beiden die
Institutionen und Sitten der Mittelklasse, der sie beide angehdorten, und {iber die
sie in ihren Werken schrieben, in Frage gestellt.* Parallelen zeigen Miyamoto
und Beauvoir auch in anderer Hinsicht: Beide stellten ihr kreatives und intellek-
tuelles Leben vor ein Familienleben und blieben aus diesen Griinden kinderlos.

Miyamoto Yuriko verfasste nicht lediglich Prosaliteratur; sie schrieb auch
zahlreiche Essays, in denen sie zu politischen und gesellschaftlichen Anliegen,
etwa zum Kommunismus, zu Russland, zu Frauenrechtsfragen und weiteren,
damals aktuellen Themen Stellung bezog. Wihrend, so Mulhern, fiir Miyamoto
der Roman ein Mittel der Selbstexamination und des humanistischen Wachstums
war, diente ihr das Genre des Essays als Medium, mit dem sie ihr Wissen und
thre Gedanken den Massen iibermitteln wollte.? In ihren theoretischen Schriften
dusserte sich Miyamoto zudem immer wieder zu Fragen nach der Rolle und
Funktion der Literatur im Verhéltnis zu den politischen, sozialen und wirtschaft-
lichen Angelegenheiten des Landes.¢

Der folgende Beitrag macht es sich zur Aufgabe, das Denken Miyamoto
Yurikos in ihren theoretischen Schriften zu skizzieren, in denen sie zu literari-
schen Fragen Stellung bezieht. Ich werde mich hierbei auf die Essays beschrin-
ken, die sie nach dem 2. Weltkrieg respektive von 1945 bis 1951, dem Jahr ihres
Todes, verfasste. Wihrend des Krieges waren die freie Meinungsdusserung und
somit auch die literarische Produktion aufgrund des japanischen Militarismus
stark eingeschrinkt. Besonders die linken SchriftstellerInnen wurden seit 1932,
der Machtiibernahme des Militérs, heftig verfolgt und zuweilen gezwungen, sich
politisch zu “bekehren” (tenké). Diejenigen, die eine solche Konversion ablehn-
ten, wurden inhaftiert, so auch Miyamoto Yuriko — diese allerdings insgesamt
lediglich 19 Monate — sowie ihr zweiter Mann Miyamoto Kenji (*1908), der die
gesamte Zeit zwischen 1932 und 1945 in Haft verbrachte.

Nach dem Krieg, als die Schriftsteller wieder an die Offentlichkeit traten,
standen in der intellektuellen Diskussion Fragen nach der Aufgabe der Literatur
hinsichtlich der Verarbeitung von Kriegserlebnissen und Kriegsverantwortung
sowie des Aufbaus eines demokratischen Staates nach amerikanischem Vorbild

4 Vgl. TANAKA 1987:41.
5 Vgl. MULHERN 1994:225.
6 Vegl. ebd.

AS/EA LX122007, S. 279-307



282 SIMONE MULLER

im Zentrum des allgemeinen Interesses; der Aufbruch in eine demokratische Ge-
sellschaft war gleichzeitig verbunden mit Fragen nach Ausdrucksméglichkeiten
einer neuen, demokratischen Literaturform. Um die Literatur an die Offentlich-
keit zu bringen, wurden zahreiche Zeitschriften gegriindet, wovon allerdings ein
Grossteil nach kurzer Zeit wieder einging. Den Titel vieler solcher Zeitschriften
zierte das Zeichen atarshii respektive “neu”, um den Aufbruch in eine neue,
moderne und freie literarische Ausdrucksform zu signalisieren.” Hierbei stellte
sich fiir die Literaten gleichzeitig die Frage, wie demokratische Literatur denn
auszusehen habe. Dies ist ein Anliegen, mit dem sich auch Miyamoto Yuriko in
ihren Essays der Nachkriegszeit intensiv beschiftigt. Deshalb ist es aufschluss-
reich, nachzuzeichnen, welche Haltung Miyamoto Yuriko beziiglich dieser Fra-
gestellungen einnahm, das heisst, wie sie demokratische Literatur definierte,
welche Aufgaben sie der demokratischen Literatur zuschrieb, welche Probleme
und Herausforderungen sie bei der Etablierung einer demokratischen Literatur in
Japan sah, in welches Verhiltnis sie Literatur, Gesellschaft und Politik setzte,
und welche Rolle sie hierbei der Literatur von Frauen zuwies. Der Beantwortung
dieser Fragen soll in der Folge nachgegangen werden. Miyamotos Ausfithrungen
sind indes zuweilen komplex und blumig-vage formuliert, der Argumentations-
faden bleibt oft sprunghaft und schwer fassbar. Das Folgende ist ein Versuch,
Miyamotos Gedanken zusammenfassend zu ordnen und ihre Ansichten iiber die
japanische Nachkriegsliteratur systematisch darzustellen. Es ist allerdings zu
betonen, dass es sich hierbei lediglich um eine Rekapitulation von Miyamotos
personlichem Standpunkt beziiglich der japanischen Nachkriegsliteratur handelt.
Dieser ist in engem Zusammenhang zu den Theorien des sozialistischen Realis-
mus zu sehen und ist stark ideologisch gefirbt. Der vorliegende Aufsatz ist somit
wie folgt aufgebaut:

1. Einleitung

2. Was ist “demokratische Literatur’?

3. Das Sprachrohr der demokratischen Literatur

4. Die Aufgaben der demokratischen Literatur

5. Die Probleme und Errungenschaften der demokratischen Literatur
6. Die Aufgaben der Frauenliteratur

7. Fazit

7 Vgl. M1yAMOTO 2002a:29.

AS/EA LXI22007, 8. 279-307



MIYAMOTO YURIKOS THEORETISCHE SCHRIFTEN 283

2. Was ist “demokratische Literatur”?

Mit der Niederlage im Zweiten Weltkrieg und dem Aufbau einer demokratischen
Gesellschaft durch die amerikanische Besatzung unter General McArthur wur-
den in Japan unter den Intellektuellen schon bald Stimmen laut, die eine demo-
kratische Literatur (minshu shugi bungaku) postulierten. Zur Forderung der
demokratischen Literatur wurde Anfang 1946 die Shin Nihon bungaku kai (Neue
Gesellschaft fiir japanische Literatur) gegriindet sowie deren Organ Shin Nihon
bungaku (“Neue japanische Literatur”), bei deren Aufbau Miyamoto Yuriko
massgeblich beteiligt war. Als Kommiteemitglieder waren nur Literaten zuge-
lassen, die beim japanischen Invasionskrieg nicht beteiligt gewesen waren und
diesem Widerstand geleistet hatten.

Die Mitglieder der Gruppe setzten sich mit der Frage auseinander, wie de-
mokratische Literatur auszusehen habe. Eine der zentralen Fragen war, ob Poli-
tik der Literatur vor- oder nachstehen solle. Hieriiber entfachte sich bald eine
heftige, von Nakano Shigeharu (1902-1979) iniziierte Debatte, die unter dem
Titel “Debatte iiber Literatur und Politik™ (seiji to bungaku ronsd) in die Ge-
schichte eingehen sollte. Die Debatte hatte ithren Ursprung in der Bewertung der
proletarischen Literaturbewegung (puroretaria bungaku no undo) der Vor-
kriegszeit. Die Hardliner, zu denen zunéchst auch Miyamoto zéhlte, und welche
sich um die Kommunistische Partei und die Shin nihon bungaku kai gruppierte,
vertraten den Vorrang der Politik, die opponierenden linken Intellektuellen emp-
fanden diese Haltung als inhuman.® In der Folge wird die Debatte jedoch nicht
weiter aufgegriffen, sondern lediglich Miyamotos persénlicher Standpunkt be-
ziiglich der Aufgabe und Funktion der japanischen Nachkriegsliteratur rekapitu-
liert.

Fiir die Forderer der neuen demokratischen Literatur, die, so wie Miyamo-
to, in den 20er Jahren mehrheitlich in der proletarischen Literaturbewegung ak-
tiv gewesen waren, stellte sich zunichst die Frage, was nun eigentlich der
Unterschied zwischen demokratischer und proletarischer Literatur sei. Bezeich-
nenderweise schildert Miyamoto in einem Aufsatz aus dem Jahr 1947 mit dem
Titel Sakka no keiken (“Die Erfahrungen der Schriftsteller’”) die Eroffnungsrede
anlisslich der Griindung der Gesellschaft, bei der ein beriihmter Schriftsteller,
den Miyamoto nicht namentlich nennt, ironisch bemerkt haben soll, er verstehe

3 Vgl. KLOPFENSTEIN 1984:124.

AS/EA LX122007, S. 279-307



284 SIMONE MULLER

nicht, weshalb man von einer Versammlung fiir “demokratische” Literatur und
nicht fiir “proletarische” Literatur spreche.’

In dem Essay beantwortet Miyamoto die Frage des Referenten gleich
selbst: Die Nachkriegszeit stelle aus historischen Griinden an die Literatur ande-
re Anforderungen als die 20er Jahre und biete gleichzeitig mehr literarische
Moglichkeiten, weshalb die proletarische Literatur der demokratischen Literatur
subsumiert sei, aber deren fortschrittlichsten Teil bilde.

Historisch erklart sie die notwenige Verschiecbung von der proletarischen
zur demokratischen Literatur folgendermassen: Die proletarische Literaturbewe-
gung der 20er Jahre stand nicht in der Tradition der bestehenden bourgeoisen
Literatur. Im Gegensatz zu letzterer entdeckte die proletarische Literaturbewe-
gung die Grundlage der Literatur in der grossen Masse der Arbeiter. Sie verstand
die Arbeiterklasse als vorantreibende Kraft des gesellschaftlichen Fortschritts
und sah in ihr und durch sie Moglichkeiten einer zukiinftigen kulturellen Ent-
wicklung. Das heisst, die proletarische Literaturbewegung erkannte die Wider-
spriiche der bourgeoisen Kultur und Literatur und sah in der Arbeiterklasse
Maoglichkeiten einer neuen Kreativitét.

In dieser Zeit wurde heftig diskutiert, ob Japan in der Meiji-Zeit eine mo-
derne, demokratische Gesellschaft geworden sei, in der die biirgerliche Revolu-
tion ihre Vollendung gefunden hat. Die meisten linksgerichteten Intellektuellen
vertraten die Ansicht, Japan hitte sich in der Meii-Zeit nicht von seinem feuda-
listisch-tenndistischen System zu 16sen vermocht, und die Meiji-Restauration sei
deshalb auf halbem Weg stehengeblieben. Dieser Standpunkt fand Bestéitigung
durch eine internationale Untersuchung, die im Jahr 1932 durchgefiihrt wurde
und die bekanntgab, Japan habe die biirgerliche Revolution und die Errichtung
einer biirgerlichen Demokratie nicht vollendet.!?

Solche gesellschaftlichen Tendenzen zeigen sich gleichfalls in der Litera-
tur. Im Gegensatz zur westlichen Dichtung, so betont Miyamoto in Sakka no
keiken, verkorpere die Literatur in Japan konventionellerweise eine Fokussie-
rung auf Emotionalitit und diene der Flucht vor der bitteren Realitédt. Da zudem
der Wunsch nach einer personlichen Entwicklung in und durch die Literatur
fehle, sei die japanische Literatur konservativ.!! Auf die Emotionalitit der japa-
nischen Literatur weist auch der Schriftsteller und Literaturkritiker It6 Sei
(1905-1969) in seinem Essay Shdsetsu no héhé (“Methoden des Romans”,

9 Vgl. MiyAMOTO 2002e:367.
10 Vgl. ebd.:370.
11 Vgl ebd.:372.

AS/EA LXI22007, 8. 279-307



MIYAMOTO YURIKOS THEORETISCHE SCHRIFTEN 285

1948) hin: Thm zufolge besteht die grundsitzliche Methode der japanischen
Kunst aus Emotionalitdt ohne die Wurzel einer Idee respektive einer modernen
Theorie.!? Die proletarische Literaturbewegung als einziger Ausdruck einer de-
mokratischen Literatur versuchte, diese konventionellen Bande der japanischen
Literatur aufzubrechen. Sie wurde in den 30er Jahren durch die reaktionéren
Krifte jedoch zum Schweigen gebracht und somit auf halbem Weg unter-
brochen. Dennoch, so Miyamoto, konne der proletarischen Literaturbewegung
das Verdienst zugesprochen werden, die Literatur nicht mehr im Sinne der
Schopfungskraft einer literarisch begabten Minderheit zu verstehen, sondern als
Spiegel der Geschichte, ein Postulat, das Miyamoto auch fiir die demokratische
Nachkriegsliteratur beansprucht.!®> Trotz dieser Verdienste der proletarischen
Literatur habe es Japan jedoch bis 1945 nicht geschafft, Literatur als historischen
Spiegel zu verstehen und in ihr das Individuum als gesellschaftliches, und nicht
rein individuelles, sozial losgelostes Wesen zu behandeln.!#

Unter solch schwierigen Voraussetzungen standen die Literaten nach dem
Zweiten Weltkrieg nun plétzlich vor der Aufgabe, “demokratische” Literatur zu
schaffen. Miyamoto bemerkt, im Gegensatz zur proletarischen Literatur, die fast
zwanzig Jahre frither entstanden war, sehe dies auf den ersten Blick wie ein lite-
raturgeschichtlicher Riickschritt aus. Dem sei jedoch nicht so: Im Gegensatz zu
den 20er und 30er Jahren hitten die Japaner nun eine Kultur- und Literatur-
theorie, die mit dem Gesellschaftssystem kongruiere und Basis des Fortschritts
zu werden vermoge, denn erst jetzt gebe es im Volk breite politische Aktivitéten,
Sozialwissenschaften und eine Arbeiterbewegung.!> Die Literatur kénne nun,
basierend auf einem autonomen Gertist, die Riickschrittlichkeit Japans als demo-
kratisches Land reflektieren und im Lichte dieses Bewusstseins zum erstenmal in
der Literaturgeschichte den Verlauf der letzten zehn Jahre kritisch betrachten.
Da sich Japan noch nicht vom Halbfeudalismus befreit habe, miisse die Literatur
zunichst Aspekte einer biirgerlichen Literatur in sich tragen, Humanitit und
Individualitét festigen, und somit die in der Meji-Zeit begonnene und bis 1945
nicht abgeschlossene biirgerliche Revolution vollenden sowie gleichzeitig die
Basis fiir eine kiinftige, sozialistische Literatur legen. Da die demokratische Lite-
ratur die Aussicht auf eine sozialistische Gesellschaft in sich trigt, habe die Shin

12 110 Sei (1957): Shosetsu no hiho, Tokyd, Shinchdsha. Zit. aus: MIyAMOTO 20021:346.
13 Vgl. Mivamoto, 2002e:374.

14 Vgl. MivamoTo 2002a:33.

15 Vgl Mivamoro 2002e:371f.

AS/EA LX122007, S. 279-307



286 SIMONE MULLER

Nihon bungaku kai nicht nur die proletarische Literatur aufgegriffen, sondern sie
unter die demokratische Literatur als deren fortschrittlichsten Teil subsumiert.

3. Das Sprachrohr der demokratischen Literatur

Gemiss dem Wesen der universalen Demokratie gewichtete die japanische de-
mokratische Literaturbewegung die Literatur der Arbeiterklasse mit dem An-
liegen, die demokratischen Wiinsche des Volkes auszudriicken. Auch Miyamoto
weist der Literatur der Arbeiterschicht eine besondere Rolle zu, denn, so Miya-
moto, die Achse des historischen Fortschritts liege im 20. Jahrhundert in der Ar-
beiterklasse. Die gesellschaftlichen Verhiltnisse nach Kriegsende ermdglichten
der Arbeiterschaft, ihre Stimme 6ffentlich zu erheben: Wihrend der arbeitende
Mensch frither unter der Mechanik und der Unmenschlichkeit seiner Arbeit ge-
litten habe, sich dazu jedoch nicht dussern konnte, hétte er nun eine Gewerk-
schaft und konne seinem persénlichen Missmut als Forderung der Gewerkschaft
Ausdruck verleihen!.

Das Verfassen demokratischer Literatur war jedoch nicht lediglich der Ar-
beiterklasse vorbehalten. Miyamoto sicht gerade darin eine Besonderheit der
demokratischen Literatur, dass diese Sprachrohr des gesamten Volkes zu sein
vermoge, ungeachtet von Klassen- und Standeszugehorigkeit. Miyamoto fiihrt
hierzu cin Beipiel an: In der Zeit der proletarischen Literaturbewegung gab es
die so genannten dohansha (Begleiter), welche sich nicht am Hauptstrom der
proletarischen Literatur beteiligten, sondern trotz einer fortschrittlichen Gesin-
nung der biirgerlichen Literatur verpflichtet blieben. Heutzutage, so Miyamoto,
seien diese “Begleiter” nicht mehr Parallelldufer, sondern Teil der neuen, breit
angelegten demokratischen Literatur.!”

Somit vereinte die demokratische Literatur Schriften von Arbeitern als auch
der Bourgeoisie, der auch Miyamoto angehorte; Miyamoto Yurikos Nachkriegs-
romane, etwa Banshii heiya (“Die Banshi-Ebene”, 1947) gelten als die ersten
Werke der demokratischen Literatur. Die Forderungen beziiglich des Inhalts
blieb sich jedoch gleich: Grundsitzlich sollte die demokratische Literatur die
Wiinsche und Probleme der Arbeiterklasse zum Ausdruck bringen und das Indi-
viduum in Bezug zu seinem gesellschaftlichen Umfeld setzen. Demokratische
Literatur hatte somit den Anspruch eines Mediums, mit dem sowohl biirgerliche

16 Vgl ebd.:373.
17 Vgl ebd.

AS/EA LXI22007, 8. 279-307



MIYAMOTO YURIKOS THEORETISCHE SCHRIFTEN 287

als auch proletarische Schriftsteller ihre Stimme erheben und ihre Kriegserleb-
nisse verarbeiten konnten. Literatur, so fordert Miyamoto, solle zur Stimme des
ganzen Volkes werden, denn durch die Kriegserfahrungen hétten die Menschen
etwas erlebt, das ihre Sicht iiber das Leben und die Gesellschaft verandert hitte.
Dies bewirke, dass nun jeder Biirger eine Geschichte zu erzdhlen habe.!® Miya-
moto appelliert somit an die Schriftsteller, sich von ihrer geistigen Unterdrii-
ckung zu befreien und ihre Kriegserlebnisse als gesellschaftliches Phinomen zu
erfassen.

Das Verstiandnis der neuen demokratischen Literatur befreite die japanische
Nachkriegsliteratur auf diese Weise von dessen Sektionalismus. Literatur ent-
fernte sich vom klassischen Postulat, Werk einer literarisch begabten Minderheit
zu sein und wurde zur Stimme des ganzen Volkes. Miyamoto dussert sich wie
folgt:

Demokratische Literatur ist meines Erachtens nichts anderes als die Stimme, mit der jeder
von uns sich fiir die verniinftige Entwicklung der Gesellschaft und des Selbst einsetzt, mit
der er das unvermeidliche Wirken der Weltgeschichte unverfilscht wiedergibt und damit in
Einklang lebt. Dann wird diese Stimme, die zunédchst irgendwie schwach und vereinzelt er-
klingt, die Stimmen von Menschenherzen aus voéllig neuen Gesellschaftsschichten herbei-
locken, sie ausbilden, Gedanken im richtigen Tonfall ausschiitten und als Chor weiter-
klingen, der das neue Japan reich und das Volk grossartig macht.!

4. Die Aufgaben der demokratischen Literatur

Miyamoto betont insbesondere die Wichtigkeit, durch die Literatur das Verhalt-
nis des Individuums zur Gesellschaft aufzuzeigen und den Protagonisten aus
seinem traditionellen, sozial losgeldsten Vakuum zu befreien. Erste Schritte in
diese Richtung hatte bereits die proletarische Literatur unternommen. Der demo-
kratischen Literatur wies Miyamoto nun die Aufgabe zu, diesen Schritt zu Ende
zu fithren: Die frithere proletarische Literatur fand ihr Happy-End dort, wo das
unter der Mechanik und der Unmenschlichkeit seiner Arbeit leidende Ich im
Namen seiner Klasse seinem Leid Ausdruck verlieh. Die nachkriegszeitliche
Wirklichkeit, so Miyamoto, sei jedoch zu komplex, als dass die heutige, fort-
schrittliche Literatur dort ihr gliickliches Ende finden kénne, denn das Verstind-
nis des Menschen iiber die Welt sei seit den Kriegserfahrungen ein anderes: Das

18 Vgl. MivamoTo 2002¢:76.
19  Miyamorto, 2002a:34.

AS/EA LX122007, S. 279-307



288 SIMONE MULLER

Individuum solle nicht mehr als Einzelwesen, sondern im Verhéltnis zur Gruppe
betrachtet und auf dessen Reibung mit der Gesellshaft sowie auf sein Gesell-
schaftsverstindnis fokussiert werden.?’

Die proletarische Literaturbewegung in den 20er Jahren hatte sich insbe-
sondere mit der Literaturgattung shishdsetsu (Ich-Roman) auseinanderzusetzen.
Aono Suekichi (1890-1961) pladierte in seinem Aufsatz Shirabeta geijutsu
(“Recherchierte Kunst”, 1925) “fiir ein bewusstes Erforschen der Realitit durch
die Autoren und wandte sich gegen ein blosses Aneinanderreihen von Eindrii-
cken nach Art der naturalistischen Literatur.”?! Hier zeigen sich dhnliche Forde-
rungen, die auch Miyamoto an die proletarische und spiter and die demokrati-
sche Literatur stellte. Das heisst, die literarischen Werke haben zwar nach wie
vor einen autobiographischen Charakter, beschreiben aber personliche Erfahrun-
gen der Unterdriickung der Arbeiterklasse, des Klassenkampfes, oder selbst re-
cherchierte Erfahrungen von Arbeitern, wie etwa in dem beriihmten proletari-
schen Werk Kani Késen (“Das Krabbenschiff”, 1929) von Kobayashi Takiji
(1903-1933), oder in den Erzdhlungen von Miyamoto Yuriko selbst.

Die japanische Nachkriegsliteratur hat Miyamoto zufolge somit zwei Funk-
tionen: Erstens dient sie als Sprachrohr des ganzen Volkes der Aufarbeitung
eigener Erlebnisse und der Geschichte als solche, zweitens kommen literarischen
Werken die Aufgabe zu, die Massen zu erziehen?? und Japan in eine demokrati-
sche, humane Gesellschaft zu fithren. In einem Essay anlésslich der Errichtung
der Shin Nihon bungaku kai mit dem Titel Utagoe yo okore — Shin Nihon bunga-
kukai no yurai (“Singstimme, erheb dich — Der Ursprung der ‘Neuen Gesell-
schaft fiir japanische Literatur’”), welcher in der Erstausgabe der Zeitschrift Shin
Nihon bungaku im Jahr 1946 veroffentlicht wurde und sich mit dem Urspung der
Gesellschaft befasst, ruft Miyamoto die Schriftsteller dazu auf, ehrlich dariiber
zu reflektieren, was sie im Verlauf der Geschichte erfahren haben und fiir die
Menschenrechte zu kimpfen.3

Dem literarischen Werk eignet demzufolge das Vermdogen, iiber den kon-
kreten Leser hinaus die Gesellschaft zu verdndern. Auf diese Weise setzt Miya-
moto die Literatur in ein enges Verhéltnis zur Gesellschaft und Politik. In einem
Aufsatz aus dem Jahr 1946 mit dem Titel Seikatsu ni oite no téitsu (“Die Ver-
einheitlichung im Leben”) schreibt Miyamoto, die japanische Literatur solle sich

20 Vgl. MrivyamoTo 2002e:373.

21 Vgl. AoNo Suekichi (1996): “Shirabeta geijutsu”, in: Nihon puroretaria bungaku hyoron-
shii, Bd. 3, Toky6: Shin Nihon shuppansha:226. Zit. aus: GOSSMANN 1996:60.

22 Vgl. MULHERN 1994:225.

23 Vgl. SCHIERBECK 1994:42

AS/EA LXI22007, 8. 279-307



MIYAMOTO YURIKOS THEORETISCHE SCHRIFTEN 289

endlich von ihrem Hang zum apolitischen und nicht-gesellschaftlichen 16sen und
akzeptieren, dass Kunst als gesellschaftlicher Ausdruck ecine politische Bedeu-
tung habe. Hierin liege eine neue Seite der demokratischen Literatur.>* Die Basis
der demokratischen Literatur sieht Miyamoto somit darin, eine universale, das
Leben des Volkes in den Mittelpunkt stellende Literatur zu schaffen, das Indivi-
duum als gesellschaftliches Wesen zu erfassen und dadurch fortschrittlich auf
die Gesellschaft einzuwirken. Die Shin Nihon bungaku kai und die Zeitschrift
Shin Nihon bungaku, so betont Miyamoto, wurde gegriindet, damit die japani-
sche Literatur, die durch viel Leid gegangen sei, von seinem lahmen Bein auf-
stehen und sich mit frischem Schritt von Mensch zu Mensch, von Stadt zu Dorf
und von Berg zu Meer mitteilen konne.?

Miyamotos Argumentationslinie in der unmittelbaren Nachkriegszeit ist
mehr oder weniger eine direkte Ubernahme der literarischen Theorien des sozia-
listischen Realismus mit seiner Fokussierung auf die Darstellung des Leids und
der sozialen Unterdriickung der Fabrikarbeiter, sowie der Forderung an die
Kunst, im Dienste der Gesellschaft und Politik zu stehen. Es zeigen sich bei
Miyamoto kaum Ansétze einer eigenen Theorie. Wie unten zu zeigen sein wird,
distanzierte sich Miyamoto mit der Zeit jedoch von den rigiden Forderungen des
sozialistischen Realismus an die Kunst.

5. Die Probleme und Errungenschaften
der demokratischen Literatur

Die Etablierung einer demokratischen Literatur nach Miyamotos Vorstellungen
erwies sich zunichst als schwierig. Einerseits ist in Japan traditionellerweise die
Vorstellung einer Literatur, die politischen und gesellschaftsformenden Charak-
ter hat, nicht verankert. Andererseits war das japanische Volk durch die langen
Jahre der Unterdriickung der 6ffentlichen, freien Meinungséusserung durch die
Behorden in einen Zustand der Lahmung gefallen, aus der es zunéchst befreit
werden musste. Miyamoto analysiert die Probleme, mit der sich die Nachkriegs-
literatur konfrontiert sah verschiedentlich in ihren theoretischen Schriften.

In dem Aufsatz Utagoe yo, okore betont Miyamoto, dass nun, nach dem
Krieg, das Wort “Demokratie” (minshu shugi) zwar in aller Munde sei und zahl-

24 Vgl. MivyamMoto 2002b:36.
25 Vgl. Mivamoto 2002a:34f.

AS/EA LX122007, S. 279-307



290 SIMONE MULLER

reiche Zeitschriften gegriindet wiirden, um demokratische Literatur zu fordern,
dass von einer lustvollen Begierde nach einer wahren japanischen Kultur jedoch
wenig zu spiiren sei. Dies sei ganz klar nicht etwa auf eine Skepsis gegeniiber
“dem Weg der Welt” (sekai no michi)*® zuriickzufiihren, der Japan nun auferlegt
worden sei. Der Grund hierfiir sei vielmehr, dass die Menschen sich noch nicht
vom repressiven System erholt und gelernt hitten, ihre Freiheit voll auszuschop-
fen. Zudem seien Krifte des alten Systems immer noch wirksam und nicht daran
interessiert, das demokratische Bewusstsein im Volk zu erwecken. Die Verant-
wortung der Literatur in dieser beispiellosen historischen Situation sei gross. Die
Literaten und Kulturschaffenden wollten zwar fortwértsschreiten und Neues
schaffen, wiissten aber nicht genau, wie. Dieser Zustand widerspiegle das Wesen
der Meiji-Kultur, in der es Japan ebenfalls nicht geschafft habe, humanitire
Grundsitze zu etablieren.

Das Dilemma, mit dem sich die japanische Literatur konfrontiert sah, zeigt
sich Miyamoto zufolge allein schon darin, dass in der unmittelbaren Nachkriegs-
zeit die Zeitschrift Shogyé zasshi (“Handelszeitschrift”) zunédchst die Werke
ctablierter, biirgerlicher Schriftsteller erneut abdrucken liess, etwa von Nagai
Kafti (1879-1959), Masamune Hakuchd (1879-1962), Uno Kaji (1891-1961)
oder Shiga Naoya (1883—-1971), die keinerlei Ambitionen hegten, {iber die Ver-
gangenheit nachzudenken. Hierin zeigt sich Miyamoto zufolge der Schatten der
Unterdriickung, von dem sich die Menschen, in diesem Fall die Verlage und
Schriftsteller, nicht so schnell zu l6sen vermochten. Miyamoto kritisiert hierbei,
dass viele Schriftsteller der Nachkriegszeit zunéchst die Haltung “lass Vergan-
genheit Vergangenheit sein”™’ einnahmen, sich schriftstellerisch nur im Jetzt be-
wegten und abgedroschene, dekadente Literatur schrieben. Ihr zufolge ist solche
Literatur lediglich der Schatten eines Geistes der Gegenwartsliteratur, der zwolf
Jahre lang abgettet worden war; durch diese Haltung habe die Literatur ihre
Essenz verloren, die darin besteht, die Wahrheit der Gesellschaft und des Men-
schen zu ergriinden.

Ein Defizit in Bezug auf die Etablierung der neuen demokratischen Litera-
tur macht Miyamoto insbesondere bei der japanischen Intelligentsija aus. Im
Jahr 1946 verfasste sie einen Essay mit dem Titel Dare no tame ni — interi-
gentsia to minshushugi no kadai (“Fir wen? Die Aufgaben der Intelligentsija
und der Demokratie™) iiber die Rolle der Intellektuellen bei der Forderung einer
demokratischen Gesellschaft. Sie moniert, die Intellektuellen seien sich nicht

26  Ebd.:29.
27  MiyamotTo 2002h:324.

AS/EA LXI22007, 8. 279-307



MIYAMOTO YURIKOS THEORETISCHE SCHRIFTEN 291

geniigend bewusst, welcher Einfluss die Demokratisierung auf ihr Leben aus-
tiben werde, und wie gross ihr eigener Einfluss auf die Demokratisierung des
Landes sei. Die japanische Intelligentsija unterscheide sich von der Intelli-
gentsija anderer Linder; sie hitte stets unter dem Konflikt zwischen fort-
schrittlichen und feudalistischen Elementen gelitten. Einen weiteren Grund fiir
die Trégheit der Intellektuellen sieht Miyamoto jedoch insbesondere darin, dass
diese unter der Repression durch das Militdr ihre Meinung nicht frei dussern
konnten und der nun wiedergewonnen Freiheit verunsichert gegeniiberstiinden.
Zudem verstehe die Intelligentsija die Aufgaben der Demokratic als etwas von
aussen Zugewiesenes und stehe der Demokratisierung deshalb skeptisch gegen-
tiber. Es fehle ihr das Verstdndnis, so Miyamoto, dass die Demokratie ein Mittel
ist, um die eigene Existenz auf die Gesellschaft auszuweiten und das eigene
Schicksal zu bestimmen.?®

Weshalb wies Miyamoto, die als Sprachrohr der neuen Demokratie doch
insbesondere die Arbeiterschaft im Auge hatte, der Intelligentsija eine so wichti-
ge Rolle im japanischen Demokratisierungsprozess zu? In dem Aufsatz beant-
wortet sie diese Frage wie folgt: Als treibende Kraft der neuen Demokratie sieht
sie zwar die Arbeiterklasse, aber in einer riickschrittlichen Gesellschaft wie der
japanischen, in der es zunéichst die biirgerliche Revolution zu vollenden, respek-
tive den Feudalimus abzuschaffen gelte, miisse die Intelligentsija, damit sie sich
aus ihrer feudalistischen Konditionierung befreien und ein demokratisches Be-
wusstsein entwickeln konne, mit der Arbeiterklasse kooperieren und mit ihr
zusammen die Unterdriickungsmechanismen des Volkes beseitigen. In dieser
Haltung zeigen sich bei Miyamoto beziiglich der Aufgabe und der Funktion der
Intelligensjia Parallelen zu Sartres Auffassung des Intellektuellen, wie er sie
zwanzig Jahre spéter in seiner beriihmten, in Japan gehaltenen Vortragsserie mit
dem Titel Plaidoyer pour les intellectuels zum Ausdruck bringen sollte.?® Als
Vorbild eines wahren Intellektuellen sieht Miyamoto Yuriko den proletarischen
Schriftsteller Kobayashi Takiji, der im Jahr 1933 durch Polizeifolter getdtet
wurde. Dieser habe sich als chrlicher Intellektueller nicht den Behdrden unter-
worfen, sondern sei der Stimme seines Gewissens und seiner menschlichen
Uberzeugungen gefolgt und von seinen Uberzeugungen nicht abgewichen.3
Miyamoto zufolge trat die Demokratie in der Nachkriegszeit somit deshalb auf
der Stelle, weil weder bei den Intellektuellen noch beim Volk ein demokrati-

28 Vgl Mivamoro 2002d:332.
29  Vgl. SARTRE 1972.
30 Vgl Mivamoro 2002d:334.

AS/EA LX122007, S. 279-307



292 SIMONE MULLER

sches Bewusstsein verankert war. Miyamoto appelliert deshalb an die Wissen-
schafter und Schriftsteller als Hauptvertreter der Intellgentsija, ihr Talent zu
entfalten und sich am Aufbau einer demokratischen Gesellschaft zu beteiligen.

Ein weiteres Problem fiir die Etablierung einer wahren demokratischen
Nachkriegsliteratur sah Miyamoto darin, dass der neue Yen dazu gefiihrt habe,
dass einige Schriftsteller und Verlage Gewinnerwidgungen ins Zentrum gestellt
hitten. Aufgrund des neu entstandenen Journalismus, der Werke nach deren
Umsatz verlegte, florierte in der unmittelbaren Nachkriegszeit die so genannte
nikutai bungaku (Literatur des Fleisches), vertreten durch Schriftsteller wie Oda
Sakunosuke (1913-1947), Funabashi Seiichi (1904-1976) oder Tamura Taijiro
(1911-1983). Andere Autoren wie Ishikawa Tatsuzd (1905-1985) vertraten den
Sittenroman und proklamierten, man solle in der Literatur die Wirren der Nach-
kriegszeit zur Darstellung bringen. Beide Richtungen wurden bald kritisiert: Die
nikutai bungaku, welche den Grundsatz vertrat, durch die Befreiung des Korpers
gegen das feudalistische Regime zu rebellieren und die Menschlichkeit zu beto-
nen, blieb dabei stehen, diese auf die Sexualitit zuriickzufiihren. Der Sittenro-
man hingegen blieb bei einer unkritischen Reflexion von Phidnomenen stehen,
ohne es zu schaffen, seine rein beobachtende Haltung aufzugeben.’!

Es gab aber auch Fortschritte in der Forderung demokratischer Literatur.
Fiihrend war nach Miyamoto selbstverstindlich die Shin Nihon bungaku kai.
Diese versuchte, solchen Tendenzen entgegenzuwirken, indem die Zeitschrift
Shin Nihon bungaku Werke von Schriftstellern der Arbeiterklasse wie Ozawa
Kiyoshi (¥1922) oder Atsuta Gord (1912-1960) druckte. Dennoch waren ihre
Erfolge zundchst marginal.

Hoffnungen setzte Miyamoto insbesondere in die junge Generation. Ver-
schiedentlich appelliert sie in ihren Essays an die jungen Schriftsteller, sich nicht
an den Schatten eines Geistes der Vergangenheit zu klammern. Denn: unter den
jungen Menschen, deren Vernunft wihrend des Krieges unterdriickt worden sei,
und die immer noch an den Wunden litten, welche sie sich durch die Unterdrii-
ckung zugezogen hitten, gibe es immer noch Menschen, welche die heutige
Gesellschaftspolitk respektive die Demokratie nicht verstiinden und nicht an die
Entwicklung der Gesellschaft sowie des Individuums zu denken vermochten.

Ende der 40er Jahre schrieb Miyamoto einige Aufsédtze, in denen sie die Lite-

raturgeschichte seit dem Kriegsende rekapituliert und deren Defizite sowie Er-
rungenschaften beurteilt. 1948 etwa verfasste sie einen Aufsatz mit dem Titel

31 Vgl Mivamoto, 2002k:195.

AS/EA LXI22007, 8. 279-307



MIYAMOTO YURIKOS THEORETISCHE SCHRIFTEN 293

1947/48 no bundan bungaku ni okeru kiné to kyé (“Gestern und Heute in der
Literaturszene von 1947/48”). Darin macht sie drei Tendenzen in der Literatur
des Jahres 1947 aus, eine riickschrittliche, eine journalistisch-pragmatische so-
wie eine fortschrittliche:3?

1. Viele Literaten, die wegen Kriegskooperation den Pinsel niedergelegt
hatten, seien seit Mitte 1946 wieder offentlich hervorgetreten. Dies liege daran,
dass die Regierung mit milden Augen auf diese Leute blicke und die Demokratie
lasch vorantreibe. Miyamoto fordert das Volk auf, sich beziiglich solcher Phi-
nomene kritisch zu dussern.

2. Es gab — wie oben erwihnt — Literaturstromungen des Modernismus wie
die nikutai bungaku, in deren Zentrum die laut Miyamoto oberflachliche Mode-
erscheinung des sartreschen Existentialismus oder die Literatur von Sakaguchi
Ango standen. Solche Modestromungen hatten keinen Begriff von der histori-
schen Situation, in der sich die demokratische Revolution in Japan befand. Sie
gingen tiber die Grenzen der Literatur hinaus und wurden von Philosophen wie
Tanabe Hajime (1885-1962), der den Existentialismus journalistisch behandelte,
aufgegriffen. Das Auftauchen einer solchen dekadenten Literatur, die lediglich
Sinnlichkeit und Gewalt zum Ausdruck bringt, fiihrt [t6 Sei auf die traditionelle
Emotionalitit der japanischen Literatur und das Fehlen von theoretischem Be-
wusstsein zuriick. Dies sei der Grund, weshalb die japanische Literatur verzerrt
und die Literaten leer und kraftlos seien.*

3. Unter der Intelligentsija zeigten Schriftsteller wie Noma Hiroshi (1915-
1991), Shiina Rinzd (1911-1973), oben erwihnter Ozawa Kiyoshi und Nakamu-
ra Shin’ichird (1918-1997) beachtliche literarische Aktivititen. Diese neuen
Schriftsteller seien zwar noch am Experimentieren, aber sie stiinden als fort-
schrittliche Intellektuelle und Arbeiter auf einer anderen Basis und verfolgten
einen unterschiedlichen Weg als die herkémmlichen Schriftsteller. Die Werke
dieser Autoren befassen sich mit dem Leben der Arbeiter, ergriinden die eigene
Existenz innerhalb des gesellschaftlichen Gefiiges und auf dem Hintergrund
historischer Begebenheiten. Hierin, so Miyamoto, zeige sich eine vom klassi-
schen shishosetsu abweichende Tendenz Richtung gesellschaftlicher Entwick-
lung der Literatur.?

Seit Ende 1945 begannen sich zudem die kulturellen Aktivitdten der Arbei-
terklasse und der Gewerkschaften allmdhlich gegen die kommerzielle Literatur

32 Vgl. MivAMOTO 2002i:385-387.
33 Vgl. IT6 1957. Zit. aus: MIYAMOTO 20021:342.
34 Vgl Mivamoro 2002h:325.

AS/EA LX122007, S. 279-307



294 SIMONE MULLER

durchzusetzen. Es wurden Literaturzirkel gegriindet, es entstanden Erzdhlsamm-
lungen von Angestellten wie Ori no naka (Im Kifig), Gedichtsammlungen von
Dichtern aus der Belegschaft der Staatlichen Eisenbahnen oder Theaterstiicke
von autonomen Theatergruppen. Zudem wurde die Zeitschrift Bungaku zasshi
(Literaturzeitschrift) gegriindet, und in Zeitungen wurden anspruchsvolle Roma-
ne gedruckt. Auch die Aktivititen der auf einem demokratischen Standpunkt
stehenden Literaten der Shin Nihon bungaku kai kamen allmihlich in Schwung.
Kurz: Miyamoto macht in der japanischen Literatur die Aktivierung gesunder
demokratischer Elemente aus.

Alle drei oben genannte Phinomene, so Miyamoto, widerspiegelten die Si-
tuation der japanischen Gesellschaft. Wie sich die Literatur zukiinftig entwickle,
hdange demnach davon ab, wie sehr die Japaner ein demokratisches Leben an-
strebten. In der Literatur, so Miyamoto, sollten sich kiinftig insbesondere die
Stimmen der Arbeiter, der Angestellten, der Bauern sowie der Hausfrauen wi-
derspiegeln. Zudem solle Kinderliteratur geférdert werden.

Im Jahr 1950 begann Miyamoto Yuriko einen Essay iiber das Verhiltnis
zwischen Literatur und Politik. Dieser wurde wegen ihres Todes im Jahr 1951
nie vollendet. Der Essay, respektive dessen Anfang, wurde spiter unter dem
Titel Ningensei — seiji — bungaku: ika ni ikiru ka no mondai (“Menschlichkeit —
Politik — Literatur: Die Frage, wie man zu leben habe”) publiziert. Darin geht
Miyamoto wiederum der Frage nach, ob die japanische Literatur ihre An-
forderungen in den letzten fiinf Jahren erfiillt habe, was sie grundsétzlich negativ
beantwortet. Thr zufolge hitten die Literaten, die auf einem demokratischen
Standpunkt stehen, in den letzten fiinf Jahren {iber das Verhéltnis zwischen Lite-
ratur und Politik viel emsigere Berichterstatter sein sollen.*> Einen Grund fiir
dieses Defizit sieht sie in Unreife und fehlendem politischem Bewusstsein. Sie
konstatiert allerdings, unter der japanischen Intelligentsija herrsche mittlerweile
ebenfalls die Meinung vor, die gegenwirtige Literatur miisse neu iiberdacht
werden und sich verdndern. Unter den Literaten hétten sich diesbeziiglich einige
Aktivitdten entwickelt, so etwa die Griindung der Kumo no kai (Wolken-
gesellschaft), bei der Schriftsteller wie Mishima Yukio (1925-1970) mass-
geblich beteiligt waren. Sie sei bestrebt, die Sackgasse der jetzigen Literatur
durch die Promotion von Theaterstiicken zu tiberwinden und dadurch der Litera-
tur eine neue Form zu geben.

Miyamoto greift hier sympathisierend die Theorien von It6 Sei auf, der wie
erwiihnt ein Problem der japanischen Literatur in ihrer Emotionalitit und dem

35  MiyamoTo 20021:348.

AS/EA LXI22007, 8. 279-307



MIYAMOTO YURIKOS THEORETISCHE SCHRIFTEN 295

Fehlen einer Idee sicht, weshalb in Japan Literatur, Theorie und Praxis nicht
ineinandergriffen. Miyamoto teilt zudem Itd6 Seis Ansicht, Kultur habe sich nur
deshalb entwickeln konnen, weil Denker und Kiinstler gingige Meinungen der
Gesellschaft kritisiert und berichtigt hétten. Indem sich Schriftsteller gegen die
Staatsgewalt richteten, wie das etwa bei der japanischen Ubersetzung von Lady
Chatterley’s Lover durch It6 Sei der Fall war, fiihre er einen politischen
Kampf.3¢

Basierend auf diesen Gedanken betont Miyamoto, man miisse in der heuti-
gen Zeit, d. h. um 1950, nicht mehr zunéchst eine Ideologie aufstellen und dar-
auf basierend ein Werk schaffen, denn dies sei die Denkweise der proletarischen
Literaturbewegung gewesen. Vielmehr miisse das gesellschaftliche Bewusstsein
geschérft und von hier ausgehend eine neue Methode des Schaffens ausgebildet
werden.

Im Gegensatz zur unmittelbaren Nachkriegszeit, zeigt Miyamoto 1950 so-
mit klar eine gewisse Distanzierung von den literarischen Postulaten des
sozialistischen Realismus mit seinem Slogan, nicht das Bewusstsein bestimme
das Sein, sondern das Sein bestimme das Bewusstsein. Miyamoto stellte die
Literatur nun nicht mehr in den reinen Dienst der Politik. Heute, so Miyamoto,
sei die Zeit gekommen, in der das Verhiltnis zwischen Politik und Literatur aus
einer literarischen Perspektive klar gemacht werden miisse, um der Literatur eine
neue Richtung zu geben.’’

6. Die Aufgaben der Frauenliteratur

Miyamoto Yuriko war nicht nur eine der fithrenden linken Frauen, sie war auch
in der Frauenbewegung aktiv und dusserte sich in ihren Essays vermehrt tiber die
Rolle der modernen Frau. Zudem appellierte sie in verschiedenen Frauen-
zeitschriften an die Freiheit, Autonomie und an das politische Bewusstsein der
Frauen. Gleichermassen #dusserte sie sich iiber die Aufgaben, die Frauen in der
Literatur zukommt. Viele dieser Essays, so etwa Fujin to bungaku (“Frauen und
Literatur”, 1948) oder Fujin sakka (“Schriftstellerinnen”, 1950), rekapitulieren
die Frauenliteratur seit der Meji-Zeit. In einem Essay aus dem Jahr 1946 mit
dem Titel Fujin no sézéryoku (“Die Kreativitit der Frauen™) dussert sich Miya-
moto ebenfalls tiber die Themen, mit denen sich die Frauen in der Literatur der

36 Vgl ebd.:344f.
37 Vgl ebd.:3471.

AS/EA LX122007, S. 279-307



296 SIMONE MULLER

Vergangenheit befasst haben, aber auch mit den Aufgaben, die der Frauenlitera-
tur in der Gegenwart und Zukunft zukommt.3®

Literaturgeschichtlich sieht Miyamoto erste Ansétze einer liberalen Einstel-
lung beziiglich des literarischen Schaffens von Schriftstellerinnen in der Meiji-
Zeit, resprisentiert durch die Werke von Higuchi Ichiyd (1872-1896). Diese
freie Literaturszene wihrte allerdings nur kurze Zeit.

Einen weiteren Aufschwung von Frauenliteratur macht Miyamoto in den
20er Jahren, zur Zeit der proletarischen Literaturbewegung aus, deren Basis de-
mokratische Ideale waren. Miyamoto erwihnt insbesondere linke Schrift-
stellerinnen wie Sata Ineko (1904-1998) und Hirabayashi Taiko (1905-1972),
die eine Gleichberechtigung zwischen Ménnern und Frauen sowie gegenge-
schlechtliche Unterstiitzung gefordert hatten. Auch diesem Aufschwung war nur
kurze Zeit beschieden; die Stimmen der proletarischen Schriftstellerinnen wur-
den gleich wie diejenigen ihrer médnnlichen Kollegen 1932 zum Schweigen ge-
bracht.

Die Machhaber der 30er Jahre proklamierten als grossen Klassiker der ja-
panischen Literatur und als internationales Vorzeigewerk allerdings einen von
einer Frau verfassten Roman, nidmlich das Genji monogatari (“Die Geschichte
vom Prinzen Genji”, 1000?7—?) von Murasaki Shikibu (Ende 10. Jh. — Anfang 11.
Jh.). Miyamoto zufolge zeigen sich hierbei dieselben Mechanismen wie im euro-
pédischen Nationalismus: So wie die Deutschen wihrend des Nationalsozialismus
Goethe, die Italiener wihrend des Faschismus unter Mussolini Leonardo da Vin-
ci oder Dante als nationales, kulturelles Vorzeigeobjekt in den Himmel priesen,
“erfanden” die Machthaber des japanischen Nationalismus das Genji monogatari
(im Sinne von Eric Hobsbawms Invention of Tradition®) als grossen Klassiker,
um der Welt ein hervorragendes, eines Weltklassikers wiirdiges japanisches
Erzeugnis zu présentieren.* Hierbei, so Miyamoto, sei nicht der Inhalt des
Werks von Belang gewesen oder das Bediirfnis, der Welt die Eigenheiten der
eigenen Kultur oder Lebensweise vorzustellen, sondern die Sonderstellung, die
dem Werk dadurch zukommt, dass es bereits Anfang des 11. Jahrhunderts von
einer Frau verfasst wurde. Auf diese Weise konnte der Welt ein Werk vorgestellt
werden, das durch seine Einzigartigkeit brillierte. In dieser Haltung kritisiert
Miyamoto das Fehlen einer wissenschaftlichen Objektivitit.*!

38 Vgl MivaMoTO 2002¢:66.

39  Vgl. HOBSBAWM 1995,

40 Vgl. MiyaMoTo 2002¢:67. Zur Problematik von Erfindungen von Traditionen in Japan vgl.
auch VLASTOS 1998.

41  Vgl. MivamMoTO 2002c¢:68.

AS/EA LXI22007, 8. 279-307



MIYAMOTO YURIKOS THEORETISCHE SCHRIFTEN 297

Ende der 30er Jahre, vor Ausbruch des Pazifischen Krieges, konstatiert
Miyamoto einen weiteren Aufschwung in der Produktion von Frauenliteratur. In
dem kurzen Aufsatz Fujin no seikatsu to bungaku (“Leben und Literatur von
Frauen”, 1947) betont Miyamoto jedoch, dass das Auftauchen von zahlreichen
Schriftstellerinnen zu dieser Zeit nicht in Zusammenhang mit einer liberalen
Forderung japanischer Frauenliteratur stehe. Aufgrund der Kommerzialisierung
der Literatur und deren Gebrauch zu Propagandazwecken wurden viele Schrift-
stellerinnen zwecks Berichterstattung ins In- und Ausland an die Kriegsfront
geschickt. 1938 etwa wurden selbst Schriftstellerinnen, die sich offen gegen den
Krieg stellten, wie etwa Hayashi Fumiko (1904-1951) und Yoshiya Nobuko
(1896-1973) nach China geschickt, wo sie viele emotional geladene Berichte
verfassten. Miyamoto weist darauf hin, dass auf diese Weise Schriftstellerinnen
gleich wie Arbeiterinnen fiir Kriegszwecke mobilisiert wurden.*?

Fiir die Autorinnen selbst stellte dies weniger ein Bediirfnis denn eine Art
Lebensgarantie dar; nur SchriftstellerInnen, die dem Militdrsystem dienten, wur-
den veroffentlicht, und so mussten sie den Anforderungen, die an sie gestellt
wurden, Geniige tun. Auch die Verleger durften sich — wollten sie nicht unter
Beschuss kommen — nicht mit den Behorden anlegen. Zudem mussten die Ver-
lage, um sich am Leben zu erhalten, aus wirtschaftlichen Erwidgungen namhafte
Autorinnen anheuren. Ein weiterer Grund, weshalb sich Schriftstellerinnen fiir
Berichterstattungen an die Kriegsfront mobilisieren liessen, ist darin zu suchen,
dass sie sich daselbst eine literarische Bereicherung erhofften. Selbst Autorinnen
wie Sata Ineko wurden auf diese Weise ins Ausland geschickt, was fiir viele
unverstiandlich war, da Sata den japanischen Invasionskrieg nie gutgeheissen
hatte. In einer Stellungnahme nach dem Krieg schrieb diese, sie habe den
Wunsch gehabt, mit einer “Tarnkappe” das Kriegsgeschehen vor Ort zu beo-
bachten.*> Obwohl auf diese Weise viele Schriftstellerinnen ausgesandt wurden,
entstand Miyamoto zufolge dennoch kein einziger Roman im Sinne eines litera-
risch ernstzunehmenden Werkes. Dies riihrt erstens daher, dass nur Informati-
onsliteratur geschricben werden durfte, zweitens liegt es daran, dass diese
Frauen von der Kriegsrealitit tiberwiltigt worden seien. Ausserdem wurde von
diesen Autorinnen erwartet, in ihren Schriften Ehrbezeugungen gegeniiber den
Machthabern und den Soldaten zum Ausdruck zu bringen. Sogar im Kriegszu-
stand, so Miyamoto, wurde von Schriftstellerinnen erwartet, die demiitige, japa-

42 Vgl. MiyAMoTO 2002;:39f.
43 Vgl Miyamoro 2002h:319.

AS/EA LX122007, S. 279-307



298 SIMONE MULLER

nische Frau zu spielen.** Von diesen Autorinnen wurde zudem verlangt, dass sie
in ihrer Literatur Weiblichkeit zum Ausdruck bringen. Miyamoto, die diese Hal-
tung stark kritisiert, betont, eine Frau bringe in der Literatur ganz natiirlich ihre
weibliche Sichtweise zum Ausdruck, ohne dass sie sich anzustrengen habe, kli-
scheehaft weiblich zu sein. Miyamoto dussert sich wie folgt:

Es ist nicht nétig, in die Literaturbewertung Forderungen nach einer seltsamen Weiblichkeit
(hen ni onnappoi koto) hineinzutragen. Ein weibliches Herz ist schon deshalb ein Frauen-
herz, weil es das Herz einer Frau ist; die Stimme einer Frau wird ganz natiirlich zum Sop-
ran. Weil eine Frau die einer Frau inhirenten, besonderen sozialen Zustinde in sich trigt,
erlebt sie viele Situationen, welche die Minner nicht kennen. Dies sollte nicht einfach fas-
sadenhaft unter dem Problem der Weiblichkeit abgehakt werden. Insbesondere wiinsche ich
mir das Einsehen, dass eine Frau zunichst ein Mensch ist und dadurch ein den Ménnemn
gemeinsames, menschliches Herz hat: Gleich wie die Ménner fordert sie in der Welt Gliick,
mdéchte zufrieden sein, méchte den Wert ihres Lebens entfalten, sich sicher fiihlen und ar-
beiten. Auch wenn sie nicht bewusst zum Sopran anhebt, tritt eine Frau, sobald sie ihre
menschliche Stimme erhebt, natiirlicherweise als Sopran hervor. Auf diese Weise ist die Li-
teratur die Stimme des Lebens, die Stimme des Herzens, die Stimme der Gedanken.*?

In Zeiten, in denen eine grosse Zahl von Schriftstellerinnen aufgetreten sei, so
Miyamoto, hitten die ernsthaften Schriftstellerinnen stets gelitten, weil von ih-
nen eine “komische Weiblichkeit” verlangt worden sei. Deshalb habe es selbst
Ende der 30er Jahre, als die literarische Produktion von Frauen gross war, weni-
ge Schriftstellerinnen gegeben, die sich ernsthaft und kritisch mit gesell-
schaftlichen Fragen auseinandergesetzt hitten, sondern ein Grossteil der Litera-
tur sei geschmiickt, weiblich, harmonisch koloriert und geschmeidig gewesen.*¢
Wie Miyamoto in dem Aufsatz Sensé to fujin sakka (“Krieg und Schrift-
stellerinnen”) betont, sah sie darin nicht den Fehler der Autorinnen selbst, son-
dern des Systems, welches bewusst verhindert habe, dass Literatur als Waffe
gegen dieses eingesetzt wurde. Sensé to fujin sakka zeigt somit Miyamotos
Sympathie fiir die Schriftstellerinnen, welche aufgrund von Repression und des
Fehlens eines Sozialsystems finanziell abhingig waren und deshalb vor der mili-
tarischen Regierung buckeln mussten.#’

Hoffnungen setzte Miyamoto fiir die Schriftstellerinnen deshalb insbeson-
dere in die Nachkriegszeit, respektive in die demokratische Literatur. In Miya-

44  Ebd.:320.
45  MryamMoto 2002¢:72.
46 Vgl ebd.

47  Vgl. MULHERN 227.

AS/EA LXI22007, 8. 279-307



MIYAMOTO YURIKOS THEORETISCHE SCHRIFTEN 299

motos diesbeziiglicher Haltung zeigen sich grundsitzlich kaum Unterschiede zu
thren Foderungen an die médnnlichen Autoren. Wie jene hélt sie die Frauen dazu
an, ihre Erfahrungen niederzuschreiben, denn auch wenn jemand vielleicht nicht
so begabt sei wie Higuchi Ichiyd, habe doch jeder Mensch etwas zu erzdhlen
und koénne nun daran arbeiten, sein Leben zu verbessern und am Aufbau einer
besseren Welt mitzuarbeiten. Sowohl Ménner als auch Frauen sollen deshalb
offen durch die Literatur sprechen und ihre Anliegen ausdriicken. Fiir die Litera-
tur brauche es — im Gegensatz etwa zur Musik, die deshalb den Reichen vorbe-
halten sei — keinen Lehrer; sie konne nicht an der Universitit gelernt werden. In
der Literatur driicke man vielmehr seine eigenen Erfahrungen und Emotionen in
Worten aus und widerspiegle auf diese Weise das Leben.*®

Miyamoto formuliert insbesondere ihre Erwartungen in das zukiinftige lite-
rarische Schaffens des weiblichen Geschlechts. Mit der Errichtung von Gewerk-
schaften erhielten die Frauen mehr Rechte und Zeit. Anstatt passiv Romane zu
lesen, in denen unemanzipierte, “weibliche” Frauen beschrieben werden, seien
sie fortan in der Lage, selbst Literatur, etwa Tagebiicher zu verfassen. Miyamoto
appelliert deshalb an die Frauen, unter Literatur nicht einfach Werke zu verste-
hen, bei denen ein Held im Mittelpunkt steht, sondern Werke in denen das wirk-
liche Leben mit all seinen Hohen und Tiefen, Emotionen und Gedanken,
dargestellt wird. Auf diese Weise kénne Literatur zum Mittel werden, ein neues,
demokratisches Japan aufzubauen.®

Ende der 40er Jahre schrieb Miyamoto einige Essays, in denen sie die Ent-
wicklung der Frauenliteratur retrospektiv beleuchtet. Aus dem Jahr 1947 etwa
liegt ein kurzer Aufsatz mit dem Titel Fujin no seikatsu to bungaku (*“Leben und
Literatur der Frauen™) vor, in dem Miyamoto von den Frauen fordert, einen Sinn
fiir Geschichte zu entwickeln.’® In dem Essay wirft sic zudem dic Frage auf,
weshalb trotz der liberalen Luft in der Nachkriegszeit so wenig neue Literaten,
insbesondere Schriftstellerinnen, Dichterinnen und Dramaturginnen hervorge-
treten seien, habe durch die beispiellosen Kriegserfahrungen doch jede Frau der
Welt ihre eigene Geschichte mitzuteilen. Miyamoto argumentiert hier also wie-
derum auf dieselbe Weise, wie sie es auch bei den ménnlichen Autoren getan
hatte. Ein Grund, weshalb Frauen trotz vielfiltiger Erfahrungen diese nicht lite-
rarisch zu rekonstruieren vermogen, sicht sie darin, dass die japanische Gesell-

48  Vgl. MivyaMOoTO 2002¢:77.
49 Vgl ebd.:80.
50  Vgl. MULHERN 1994:227.

AS/EA LX122007, S. 279-307



300 SIMONE MULLER

schaft bisher das Bewusssein des Menschen als gesellschaftliches Wesen nicht
geniigend erweckt habe. Aus diesem Grund sei der kiinstlerische Ausdruck der
Frauen im Verzug. Miyamoto postuliert hier also die literarische Verarbeitung
von personlichen Erfahrungen und ihre gesellschaftliche Einbettung.

In einem weiteren Aufsatz aus dem Jahr 1947 mit dem Titel Sakuhin to sei-
katsu no koto (“Uber Werk und Leben”) betont sie wiederum, dass in der litera-
rischen Tradition Japans die Erfahrung — etwa im Gegensatz zur westlichen
Literatur — passiv behandelt worden sei.’! Erfahrung wiirde nicht als Heraus-
forderung fiir eine ausserliterarische Auseinandersetzung gehandhabt, sondern
literarisch formulierte Erfahrungen wiirden sich innerhalb des Romans als sol-
chem erschépfen. Was Miyamoto hier offenbar moniert, ist, dass in der Literatur
tiber Erfahrungen und den damit verbundenen Lernprozessen nicht reflektiert
wird. Miyamoto zufolge bleibt jede Art von Erfahrung in unserem Geist fortbe-
stehen, wird zur Hefe, wirkt auf unser Gefiihl ein und bringt schliesslich ein
literarisches Thema hervor. Hierin liegt Miyamoto zufolge der Sinn des Kunst-
schaffens.*?

Im Jahr 1948 erschien ein dreihundertseitiger Essay mit dem Titel Fujin fo
bungaku (“Frauen und Literatur”), in welchem Miyamoto die Frauenliteratur seit
der Meiji-Zeit aufrollt und kritisch beleuchtet. Das Essay ist eine Aufarbeitung
eines fritheren Aufsatzes, der zwischen 1939 und 1940 in der Zeitschrift Bungei
als Serie publiziert wurde. 1947 iiberarbeitete Miyamoto diesen und ergéinzte ihn
um ein Kapitel mit dem Untertitel Ashita e — 1941-1947 (“Dem Morgen zu:
1941-1947) in welchem sie sich tiber die Nachkriegsliteratur von Schrift-
stellerinnen dussert. Miyamoto sieht einige vielverspechende Ansitze, etwa in
der Literatur von Hirabayashi Taiko, bei der sie insbesondere lobt, dass diese in
ihren Werken ihre Kriegserlebnsse verarbeitet, wobei sie allerdings Tendenzen
von Skizzenhaftigkeit und eine Unausgereiftheit moniert. Miyamoto fiihrt diese
Mingel darauf zuriick, dass die Freude, endlich ohne die Einschrinkung durch
die Zensur schreiben zu diirfen, zu einem literarischen Uberschwang und einer
verbalen Kindlichkeit, und in der Folge zu einem Ubermass an Subjektivitit
gefiihrt habe.”?

Auch bei den Autorinnen setzt Miyamoto ihre Hoffnungen auf die Arbei-
terklasse: In einem Aufsatz aus dem Jahr 1950 mit dem Titel Fujin sakka
(“Schriftstellerinnen”) betont Miyamoto die Wichtigkeit der weiblichen Arbei-

51 Vgl MrivamoTo 2002g:105.
52 Vgl ebd.
53 Vgl. MivamoTto 2002h:326.

AS/EA LXI22007, 8. 279-307



MIYAMOTO YURIKOS THEORETISCHE SCHRIFTEN 301

terschaft fiir die gesellschaftliche Entwicklung des “Selbst” in der Literatur.
Junge Arbeiterinnen wiirden sich immer stirker bewusst, welchen Einfluss sie
auf die Veridnderung der Gesellschaft hitten und welche Rolle sie auch im politi-
schen Geschehen des Landes geltend machen konnten. In der Arbeiterklasse
gebe es Frauen, die das Verlangen hitten ihre Hoffnungen, Pldne und Sehnsiich-
te nicht lediglich durch Trinen und Seufzer der Lektiire von Groschenromanen
zu konsumieren, sondern als ihre eigene Geschichte und als ihr eigenes Leid zu
erzdhlen.’* In der Darstellung der Menschlichkeit des Volkes sieht Miyamoto
den Kern der neuen demokratischen Literatur. Die Moglichkeit einer demokrati-
schen Gesellschaft in Japan liege darin, dass die Arbeiterklasse und ihre Sympa-
thisanten einen unbeugsamen, demokratischen Kampf gegen das konservative
Lager fithren. Der Literatur komme die Aufgabe zu, sich vom alten Gegensatz
zwischen Mann und Frau zu befreien und als breite, gesellschaftliche Aufgabe
begreifen zu lassen.

Als Vertreterin der Arbeiterliteratur nach 1945 hebt Miyamoto insbesonde-
re Sata Ineko hervor, die bereits in der proletarischen Literaturbewegung aktiv
war. In threm Werk Watakushi no Tékyé chizu (“Meine Tokyo-Karte”) sicht
Miyamoto einen Neuanfang, in welchem die Verdnderungen von Tokyo durch
die Kriegswirren sowie der Werdegang eines Arbeitermidchens und die Ent-
wicklung ihres Klassenbewusstseins beschrieben werden. In Satas Werken sicht
Miyamoto den Versuch, demokratische Literatur zu schaffen. Zudem hebt sie die
Werke der Schriftstellerinnen Tsuboi Sakae (1899-1967), die etwa in der Erzih-
lung Reki (“Kalender”) das fleissige Leben der Arbeiter beschreibt sowie Repor-
tagen und Berichte {iber demokratische Literatur von Matsuda Tokiko (*1905)
auf.>>

Miyamoto macht somit auch bei den Schriftstellerinnen erste, wenn auch
zogerliche Bemithungen aus, wahre demokratische Literatur zu schaffen. Der
Umstand, dass Erzdhlungen den Willen und die Gefiihle des Volkes ausdriicken
— als Mensch, als Frau, und als Frau des Volkes — miisse als erster Ansatz einer
Etablierung eines demokratischen Bewusstseins in Japan gewiirdigt werden,
welches sich trotz vieler Widerspriiche und Schwierigkeiten allméahlich zu etab-
lieren vermoge.*® Trotz gewisser, oben dargelegter Vorbehalte, zieht Miyamoto
1950 somit ein positives Fazit: Nun, Anfang der 50er Jahre, stiinden die Frauen
endlich auf einem demokratischen Standpunkt und hétten sich von der weibli-

54 Vgl ebd.:336.
55 Vgl., Mivamoto 2002k:198.
56 Vgl ebd.:203.

AS/EA LX122007, S. 279-307



302 SIMONE MULLER

chen Maskerade (onnarashisa no yosooi), welche die Schriftstellerinnen 1939
noch eingenommen hétten, befreit. Sie schrieben nun mit der natiirlichen Stimme
einer Frau als Mensch und nicht einer Frau als weibliches Geschopf. Miyamoto
dussert sich wie folgt:

Dieser winzig wirkende Fortschritt ist ein wichtiger historischer Schritt. Weshalb? Die
Tatsache, dass die Schriftstellerinen damit aufgehort haben, ein fiir Japan typisches, weibli-
ches Plippchen-Spiel zu spielen, ist auch fiir diese Schriftstellerinnen ein Beweis dafir, dass
der Weg des Fortschritts nur auf dem Weg des Menschen, auf dem demokratischen Weg
von zwanzig Millionen Menschen méglich ist.>”

Das Verhéltnis zwischen Humanitit und Geschichte, so Miyamoto, komme im-
mer deutlicher im Leben und der Literatur der einzelnen Schriftstellerinnen zum
Ausdruck. Indem diese als Menschen eine grossere Autonomie erlangt hétten,
konne gehofft werden, dass auch in der Frauenliteratur eine auf Vernunft basie-
rende, zielgerichtete Humanitit erblithen werde. Miyamoto schliesst den Aufsatz
Fujin sakka mit den zuversichtlichen Worten, irgendwann werde der Tag kom-
men, an dem die Besonderheit der Frauenliteratur, ndmlich die bittere Beziehung
zwischen “der japanischen Gesellschaft, den Frauen und der Literatur” zu erzih-
len, im Siegeslied der Geschichte der Menschheit verschmelzen werde.>®

7. Fazit

In ihren theoretischen Schriften zur japanischen Nachkriegsliteratur betont Miy-
amoto einerseits die Aufgaben und die Herausforderungen, mit der sich die Lite-
ratur der Nachkriegszeit konfrontiert sieht, und fordert die Literaten dazu auf,
eine historisches Bewusstsein zu entwickeln, die eigenen Kriegserlebnisse litera-
risch zu verarbeiten, politische Verantwortung zu ibernehmen und in der Litera-
tur die Zusammenhidnge zwischen Individuum, Gesellschaft und Politik
kenntlich zu machen, um auf dieses Weise mittels der Literatur am Aufbau eines
demokratischen, freien und humanitiren Japan konstruktiv mitzuwirken. Die
Schriftstellerinnen fordert sie zudem dazu auf, sich von traditionellen Rollen-
spielen zu emanzipieren, sich ihrer gesellschaftlichen Wirkungskraft bewusst zu
werden und diese ebenfalls literarisch einzusetzen. Zwar weist sie auf ver-

57  Ebd.
58 Vgl ebd.:203f.

AS/EA LXI22007, 8. 279-307



MIYAMOTO YURIKOS THEORETISCHE SCHRIFTEN 303

schiedene Schwierigkeiten bei der Verwirklichung all dieser Postulate hin und
setzt diese in Bezug zu historischen Gegebenheiten. Gleichzeitig zeigt sich Mi-
yamoto jedoch bei der Verwirklichung dieser Ziele zuversichtlich, betont erste
Errungenschaften auf dem Weg zu diesen Zielen hin und gibt ihren Hoffhungen
auf eine blithende zukiinftige japanische Literatur Ausdruck, in der sowohl Mén-
ner als auch Frauen ohne Klischees, mit autonomem, gesellschaftlichem Be-
wusstsein ihre wahre Stimme erheben.

Wihrend Miyamoto in der unmittelbaren Nachkriegszeit noch ganz der Ar-
gumentationslinie des sozialistischen Realismus verpflichtet war, zeigt sich in
ihren theoretischen Schriften Ende der 40er und Anfang der 50er Jahre bereits
eine gewisse Distanzierung beziiglich solcher Ideologisierungen der Literatur. Es
wire aufschlussreich gewesen, zu verfolgen, wie sich Miyamotos diesbeziigliche
Haltung weiter entwickelt hitte. Wire sie den Weg von Intellektuellen wie etwa
Sekine Hiroshi (1920-1932) gegangen, der sich schliesslich ganz von den litera-
rischen, ideologischen Postulaten der kommunistischen Partei distanzierte’® und
aus diesem Grund 1960 von dieser ausgeschlossen wurde? Hitte sie einen “Weg
der Mitte” beschritten, oder wire sie den kommunistischen Ideen schliesslich
doch treu geblieben? Wegen ihres frithen Todes im Jahr 1951 kann Miyamotos
literarischer und ideologischer Weg nach dieser Zeit indes nicht nachgezeichnet
werden.

59  Den Anfang von Sekine Hiroshis Distanzierung von den Theorien des sozialistischen Rea-
lismus markiert die so genannte “Wolfs-Debatte” (6kami no sonsd) zwischen Sekine und
Noma Hiroshi (1915-1991) im Jahr 1954, Zu den Hintergriinden der Debatte siche
KLOPFENSTEIN 1984.

AS/EA LX122007, S. 279-307



304 SIMONE MULLER
Bibliographie

AONO Suekichi

1990 “Shirabeta geijutsu” (Recherchierte Kunst), in: Nihon puroretaria
bungaku hyoronshi, Bd. 3. Tokyd: Shin Nihon shuppansha.

FAIRBANKS, Carol

2002 Japanese Women Fiction Writers. Their Culture and Society, 1890 to
1990s: English Language Sources. Lanham, Maryland, and London:
The Scarecrow Press.

GOSSMANN, Hilaria

1996 Schreiben als Befreiung. Autobiographische Romane und Erzdhlungen
von Autorinnen der Proletarischen Literaturbewegung Japans. Wies-
baden: Hassassowitz.

HOBSBAWM, Eric; Terence RANGER (Hg.)

1995 The Invention of Tradition. London: Cambridge University Press.

ITO Sei

1957 Shosetsu no hoho (Methoden des Romans). Toky6: Shinchdsha.

KLOPFENSTEIN, Eduard

1984 “Okami ronsdé — The ‘Wolf-Debate’ and the Development of Modern
Japanese Poetry after World War I1”. In: Man and Society in Japan
Today. Hg. Mikolai Melanowicz. Warsaw: Warsaw University Press:
119-126.

LipPIT, Noriko Mizuta

1978 “Literature, Ideology and Women’s Happiness. The Autobiographical
Novels of Miyamoto Yuriko”. In: Bulletin of Concerned Asian
Scholars, 10/2:2-9

1980 Reality and Fiction in Modern Japanese Literature. London:
Macmillan.

MIYAMOTO Yuriko

2002-04 Miyamoto Yuriko zenshii (Gesamtausgabe von Miyamoto Yuriko). 34
Bde. Toky6: Shin Nihon shuppansha.

2002a  “Utagoe yo, okore — Shin Nihon bungaku kai no yurai” (Singstimme,
erhebe dich! — Der Ursprung der ‘Neuen Gesellschaft fiir japanische
Literatur’). In: Miyvamoto Yuriko zenshii (Gesamtausgabe von
Miyamoto Yuriko), Bd. 16. Toky6: Shin Nihon shuppansha:29-35.

2002b  “Seikatsu ni oite no toitsu” (Die Vereinheitlichung im Leben). In:
Miyamoto Yuriko zenshii (Gesamtausgabe von Miyamoto Yuriko), Bd.
16. Tokyo: Shin Nihon shuppansha:35-36.

AS/EA LXI22007, 8. 279-307



2002¢

2002d

2002¢

2002f

2002¢

2002h

20021

2002

2002k

20021

MIYAMOTO YURIKOS THEORETISCHE SCHRIFTEN 305

“Fujin no s6zoryoku” (Die Schopfungskraft der Frauen). In: Miyamoto
Yuriko zemshii (Gesamtausgabe von Miyamoto Yuriko), Bd. 16.
Tokyo: Shin Nihon shuppansha:66-82.

“Dare no tame ni — Interigentsia to minshushugi no kadai” (Fiir wen?
Die Aufgaben der Intelligentsija und der Demokratie). In: Miyamoto
Yuriko zemshii (Gesamtausgabe von Miyamoto Yuriko), Bd. 16.
Tokyo: Shin Nihon shuppansha:328-335.

“Sakka no keiken” (Die Erfahrungen der Schriftsteller). In: Miyamoto
Yuriko zenshii (Gesamtausgabe von Miyamoto Yuriko), Bd. 16.
Tokyo: Shin Nihon shuppansha:366—-380.

“Fujin no seikatsu to bungaku” (“Leben und Literatur der Frauen™). In:
Miyamoto Yuriko zenshii (Gesamtausgabe von Miyamoto Yuriko), Bd.
16. Tokyd: Shin Nihon shuppansha:406—408.

“Sakuhin to seikatsu no koto” (Uber Werk und Leben). In: Miyamoto
Yuriko zemshii (Gesamtausgabe von Miyamoto Yuriko), Bd. 17.
Tokyo: Shin Nihon shuppansha:104-106.

“Fujin to bungaku” (Frauen und Literatur). In: Miyamoto Yuriko
zenshii (Gesamtausgabe von Miyamoto Yuriko), Bd. 17. Toky6: Shin
Nihon shuppansha:137-336.

“1947/8 nen no bundan — bungaku ni okeru kind to ky6” (Die Litera-
turszene von 1947/48 — Das Gestern und Heute in der Literatur. In:
Miyamoto Yuriko zenshii (Gesamtausgabe von Miyamoto Yuriko), Bd.
17. Toky6: Shin Nihon shuppansha:385-391.

“Sens6 to fujin sakka” (Krieg und Schriftstellerinnen). In: Miyamoto
Yuriko zemshii (Gesamtausgabe von Miyamoto Yuriko), Bd. 18.
Tokyo: Shin Nihon shuppansha:38—40.

“Fujin sakka” (Schriftstellerinnen). In: Miyamoto Yuriko zenshii (Ge-
samtausgabe von Miyamoto Yuriko), Bd. 19. Toéky6: Shin Nihon
shuppansha:172-204.

“Ningensei — seiji — bungaku: ika ni ikiru ka no mondai” (Humanismus
— Politik — Literatur: Die Frage, wie man zu leben habe). In: Miyamoto
Yuriko zemshii (Gesamtausgabe von Miyamoto Yuriko), Bd. 19.
Toky6: Shin Nihon shuppansha:340-350.

MULHERN, Chieko L. (Hg.)

1994  Japanese Women Writers. A Bio-critical Sourcebook. Westwood,
Connecticut und London: Greenwood Press.

NAKAMURA TOMOKO

1998 Yuriko meguri (Uber Yuriko). Toky6: Miraisha.

AS/EA LX122007, S. 279-307



306 SIMONE MULLER

SARTRE, Jean-Paul

1972 “Plaidoyer pour les intellectuels”. In: Situations VIII. Editions Galli-
mard:375-455.

SCHIERBECK, Sachiko

1994 Japanese Women Novelists. 104 Biographies 1900—1993. University of
Copenhagen: Museum Tusculanum Press.

TANAKA Yukiko (Hg.)

1987 To Live and To Write. Selections by Japanese Women Writers 1913—
1938. Seattle: Seal Press.

TOSHIHIKO Izu (et al.)

2004  Ima ni ikiru Miyamoto Yuriko. Toky6: Shin Nihon shuppansha.

VLASTOS, Stephen (Hg.)

1998 Mirror of Modernity: Invented Traditions of Modern Japan. Berkeley,
Calif. etc.: University of California Press. (Twentieth-Century Japan;
The Emerence of a World Power 9).

WATANABE Sumiko (Hg.)

2000  Josei bungaku o manabu hito no tame ni (Fiir Leute, die Frauenlitera-
tur lernen). Tokyd: Sekai shisosha.

Ubersetzungen in westliche Sprachen®

MIYAMOTO, Yuriko

1960 “Die Brust” [Chibusa]. Ubers. Jirgen Berndt. In: Die Banshu-Ebene.
Drei Erziihlungen. Berlin: Aufbau Verlag:19-70.

1960 “Die Banshu-Ebene” [Banshii heiya]. Ubers. Jiirgen Berndt. In: Die
Banshu-Ebene. Drei Erzdhlungen. Berlin: Aufbau Verlag:71-267.

1960  “Fuchiso” [Fiichisd]. Ubers. Jiirgen Berndt. In: Die Banshu-Ebene.
Drei Erzéihlungen. Berlin: Aufbau Verlag:268-347.

1963 “Banshu Plain” [Banshfi heiya]. Ubers. Yukiko Sakaguchi, Jay Gluck.
In: Ukiyo: Stories of Postwar Japan. Hg. Jay Gluck. New York:
Grosset and Dunlap:73-80.

1965 “Nobuko” [Nobuko]. Ubers. Nelly Naumann. In: Kindlers Neues Lite-
ratur Lexikon 11:783-784.

60 Ubersetzungen in slavische Sprachen wurden nicht aufgefiihrt.

AS/EA LXI22007, 8. 279-307



1975

1978

1982

1984

1984

1984/85

1987

1987/88

1988

1989

1990

1991

2005

MIYAMOTO YURIKOS THEORETISCHE SCHRIFTEN 307

“Nobuko” [Nobuko]. Ubers. Brett Nee. In: The Bulletin of Concerned
Asian Scholars 7/4:44-52. [ Auszug].

“The Family of Koiwai” [Koiwai no ikka]. Ubers. Noriko Mizuta Lip-
pit. In: The Bulletin of Concerned Asian Scholars 10/2:10-17.

“The Family of Koiwai” [Koiwai no ikka]. Ubers./Hg. Noriko Mizuta
Lippit, Kyoko Iriye Selden. In: Stories by Contemporary Japanese
Women Writers. New York: M.E. Sharpe:3-21.

“Banshu Plain” [Banshf heiya]. Ubers. Brett de Bary. In: The Bulletin
of Concerned Asian Scholars 16/2:41-44. [ Auszug].

“The Weathervane Plant” [Flchis6]. Ubers. Brett de Bary. In: The
Bulletin of Concerned Asian Scholars 16/2:45-47.

“The Weathervane Planet” [Fiichis6]. Ubers. Brett de Bary. In: Journal
of The Association of Teachers of Japanese 19/1:29-33.

“Nobuko” [Nobuko]. Ubers. Yukiko Tanaka. In: To Live and To
Write: Selections by Japanese Women Writers 1913—1938. Hg. Yukiko
Tanaka. Seattle: Seal Press:47—64. [ Auszug].

“Herde der Armen” [Mazushiki hitobito no mure]. Ubers. Kazuko Ma-
kuta-Biihl. In: Miyamoto Yuriko: Ihr Erstlingswerk “Mazushiki hitobi-
to no mure” (Unverdffentlichte Magisterarbeit). Miinchen:78—107.
“Banshu Plain” [Banshfi heiya]. Ubers. Brett de Bary. In: The Other
Japan: Postwar Realities. Hg. E. Patricia Tsurumi. New York: M.E.
Sharpe:5-13. [Auszug].

“From Nobuko” [Nobuko]. Ubers. Brett Nee. In: Longman Anthology
of World Literature by Women 1875-1975. Hg. Marian Arkin, Barbara
Schollar. New York: Longman:368—77. [Auszug].

Fiichisé: fiori tra le macerie [Fichiso]. Ubers. Cristiana Ceci. Paese,
Treviso: Pagus Edizioni. (Collana di orientalistica 4).

“The Family of Koiwai” [Koiwai no ikka]. Ubers./Hg. Noriko Mizuta
Lippit, Kyoko Iriye Selden. In: Japanese Women Writers: Twentieth
Century Short Fiction:3—19.

“A sunless morning” [Hikari no nai asa]. Ubers. Keiko McDonald. In:
The Columbia Anthology of Modern Japanese Literature, Bd. 1: From
Restoration to Occupation, 1868-1945. New York: Columbia
University Press:480—485.

AS/EA LX122007, S. 279-307






	Miyamoto Yurikos theoretische Schriften zur japanischen Nachkriegsliteratur

