
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 61 (2007)

Heft: 2: Japanische Schriftstellerinnen 1890-2006

Artikel: Miyamoto Yurikos theoretische Schriften zur japanischen
Nachkriegsliteratur

Autor: Müller, Simone

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147737

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147737
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MIYAMOTO YURIKOS THEORETISCHE SCHRIFTEN
ZUR JAPANISCHEN NACHKRIEGSLITERATUR

Simone Müller, Universität Zürich

Abstract

Besides numerous novels the leftist writer Miyamoto Yuriko left a great amount of
essays, in which she articulated her opinions to time-relevant issues such as communism,
Russia, women’s liberation, and further political and social matters. A question which
concerned her in particular, was that of the role and function of postwar literature. After
the war, with the establishment of a democratic society, Japanese authors were
confronted with the demand of writing democratic literature, which consequently led to

intellectual debates about the meaning and content of such literature. Miyamoto Yuriko,
being one of the main promoters of the Japanese democratic literature movement, dealt
with this subject in numerous essays. This article examines Miyamoto’s theoretical writings

about postwar literature taking into consideration its definition, purpose, spokesmen,

problems, challenges and achievements as well as its role in the literature of

AS/EA LXI•2•2007, S. 279–307

women writers.

MIYAMOTO Yuriko}Ä"–'61899–1951)

Miyamoto Yuriko, 1899 in einer bourgeoisen Familie in Tôkyô geboren, ist eine der

führenden linken japanischen Schriftstellerinnen des 20. Jahrhunderts und eine der wenigen
sozialistischen SchriftstellerInnen, die ihren Glauben öffentlich kundtaten, als die Militaristen
in den 30er Jahren an der Macht waren. Nach einem abgebrochenen Studium begleitete

Miyamoto ihren Vater 1918 nach New York, wo sie Araki Shigeru, einen Linguisten der

Orientwissenschaften kennenlernte und im Jahr 1919 gegen den Willen ihrer Eltern heiratete.

Die Ehe fand 1924 ein Ende, da Miyamoto in ihr ihre Kreativität nicht genügend entfalten

konnte. Nach der Scheidung lebte sie sieben Jahre lang mit Yuasa Yoshiko 1896–

1990), einer bekannten Übersetzerin und Spezialistin des Russischen zusammen. 1927–30

verbachte sie mit dieser drei Jahre in Russland und Europa. Nach ihrer Rückkehr trat sie der

proletarischen Literaturbewegung sowie der illegal gegründeten Kommunistischen Partei

bei. Im Jahr 1932 heiratete sie den Kommunisten und Literaturkritiker Miyamoto Kenji
(*1908), mit dem sie eine lebenslange Liebe und intellektuelle Beziehung verband. Kenji
wurde 1933 inhaftiert und verbrachte die Zeit des japanischen Militarismus bis 1945 im
Gefängnis. Auch Yuriko wurde zwischen 1933 und 1945 mehrfach verhaftet, ihre Werke waren

Zielscheibe der Zensur. Nach Kriegsende kam Miyamoto wieder mit ihrem Ehemann

zusammen und wurde reguläres Mitglied der nun legalen Kommunistischen Partei. Miyamoto

blieb bis zu ihrem frühen Tod im Jahr 1951 literarisch und politisch aktiv.



280 SIMONEMÜLLER

Miyamotos Gesamtausgabe umfasst 29 Bände, davon 80 Prosawerke und über 700
Essays. Obwohl Miyamoto zuweilen als kommunistische Schriftstellerin gilt, ist ihre Literatur

nicht propagandistisch. Viele ihrer Erzählungen haben autobiographische Züge und weisen

gar Charakteristiken des shishôsetsu, des japanischen Ich-Romans auf, aber ihre
Perspektive ist breiter, sozial bewusster und intellektuell fordernd.1 Ihre Werke zeigen eine

Auseinandersetzung mit ihrem bourgeoisen Hintergrund, eine Sympathie für die Armen und

Benachteiligten sowie die Frauen. Miyamoto verkörpert für viele Japaner das Gewissen des

Intellektuellen.2

Mit siebzehn verfasste Miyamoto die Erzählung Mazushiki hitobito no mure (“Eine
Menschenschar”, 1916), eine Schilderung des Lebens der japanischen Bauernbevölkerung,
das ihr sofort den Ruf eines Genies einbrachte. Die gemeinsamen Jahre mit ihrem ersten

Mann lieferte ihr das Material für ihr berühmtestes Werk, das autobiographisch gefärbte

Nobuko (“Nobuko”, 1924–26). Die Autorin setzt sich darin kritisch mit ihrer bourgeoisen

Familie auseinander, bewertet das Ehesystem und konventionelle Vorstellungen der

Geschlechterverhältnisse sowie ihren Kampf um das Erlangen von künstlerischer Freiheit. Die
Beziehung zu Yuasa Yoshiko, ihre Suche nach Unabhängigkeit und ihren Reifeprozess als

sozialistische Schriftstellerin beschreibt sie in Erzählungen wie Ippon no hana (“Eine
Blume”, 1927) und Futatsu no niwa (“Zwei Gärten”, 1948). Ihre Erfahrungen im Gefängnis

verschriftlichte sie in Erzählungen wie Kokkoku (“Mit jedem Augenblick”, 1933). Das mit
dem Mainichi Kulturpreis ausgezeichnete Werk Banshû heiya (“Die Banshû-Ebene”, 1947)

schildert die Wirren nach Kriegsende. In ihren Essays äusserte sich Miyamoto zu verschiedenen

Zeitfragen. Ausserdem hinterliess sie eine Sammlung von Briefaustauschen mit Kenji,

publiziert unter dem Titel Jûninen no tegami (“Briefe aus zwölf Jahren”, 1952).

1. Einleitung

Miyamoto Yuriko zählt in Japan zu den führenden Schriftstellerinnen der so
genannten puroretaria bungaku, der “proletarischen Literatur”. Grundsätzlich
zeigt sich in ihrem literarischen Schaffen jedoch ein Wandel von humanistischer
über proletarische hin zu demokratischer Literatur.3 Inhaltlich zeichnen sich ihre
Werke durch stark autobiographische Züge aus. Genannt sei etwa ihr berühmtestes

Werk Nobuko (“Nobuko”, 1924–26), in dem die Autorin ihre Erfahrungen in
Amerika sowie ihre Liebes- und Trennungsgeschichte mit ihrem ersten Mann
literarisch verarbeitet. Anders als viele ihrer Kolleginnen fokussierte Miyamoto
jedoch nicht lediglich auf das Erwachen einer weiblichen Protagonistin innerhalb

der Beschränkungen des japanischen Familiensystems. Ihre Bücher reflek-

1 Vgl. MULHERN 1994:225.

2 Vgl. SCHIERBECK 1994:43.

3 Vgl. WATANABE 2000:214.

AS/EA LXI•2•2007, S. 279–307



MIYAMOTO YURIKOS THEORETISCHE SCHRIFTEN 281

tieren zugleich die Zeit, in der die Handlung spielt sowie die politischen und
sozialen Anliegen und inneren Kämpfe der Protagonistinnen. In dieser Hinsicht,
so Tanaka Yukiko, könne Miyamoto mit Simone de Beauvoir verglichen werden:

Als Feministinnen wie auch als Schriftstellerinnen hätten die beiden die
Institutionen und Sitten der Mittelklasse, der sie beide angehörten, und über die
sie in ihren Werken schrieben, in Frage gestellt.4 Parallelen zeigen Miyamoto
und Beauvoir auch in anderer Hinsicht: Beide stellten ihr kreatives und intellektuelles

Leben vor ein Familienleben und blieben aus diesen Gründen kinderlos.
Miyamoto Yuriko verfasste nicht lediglich Prosaliteratur; sie schrieb auch

zahlreiche Essays, in denen sie zu politischen und gesellschaftlichen Anliegen,
etwa zum Kommunismus, zu Russland, zu Frauenrechtsfragen und weiteren,
damals aktuellen Themen Stellung bezog. Während, so Mulhern, für Miyamoto
der Roman ein Mittel der Selbstexamination und des humanistischen Wachstums
war, diente ihr das Genre des Essays als Medium, mit dem sie ihr Wissen und

ihre Gedanken den Massen übermitteln wollte.5 In ihren theoretischen Schriften
äusserte sich Miyamoto zudem immer wieder zu Fragen nach der Rolle und

Funktion der Literatur im Verhältnis zu den politischen, sozialen und wirtschaftlichen

Angelegenheiten des Landes.6

Der folgende Beitrag macht es sich zur Aufgabe, das Denken Miyamoto
Yurikos in ihren theoretischen Schriften zu skizzieren, in denen sie zu literarischen

Fragen Stellung bezieht. Ich werde mich hierbei auf die Essays beschränken,

die sie nach dem 2. Weltkrieg respektive von 1945 bis 1951, dem Jahr ihres
Todes, verfasste. Während des Krieges waren die freie Meinungsäusserung und

somit auch die literarische Produktion aufgrund des japanischen Militarismus
stark eingeschränkt. Besonders die linken SchriftstellerInnen wurden seit 1932,

der Machtübernahme des Militärs, heftig verfolgt und zuweilen gezwungen, sich

politisch zu “bekehren” tenkô). Diejenigen, die eine solche Konversion ablehnten,

wurden inhaftiert, so auch Miyamoto Yuriko – diese allerdings insgesamt

lediglich 19 Monate – sowie ihr zweiter Mann Miyamoto Kenji (*1908), der die
gesamte Zeit zwischen 1932 und 1945 in Haft verbrachte.

Nach dem Krieg, als die Schriftsteller wieder an die Öffentlichkeit traten,

standen in der intellektuellen Diskussion Fragen nach der Aufgabe der Literatur
hinsichtlich der Verarbeitung von Kriegserlebnissen und Kriegsverantwortung
sowie des Aufbaus eines demokratischen Staates nach amerikanischem Vorbild

AS/EA LXI•2•2007, S. 279–307

4 Vgl. TANAKA 1987:41.
5 Vgl. MULHERN 1994:225.

6 Vgl. ebd.



282 SIMONEMÜLLER

im Zentrum des allgemeinen Interesses; der Aufbruch in eine demokratische
Gesellschaft war gleichzeitig verbunden mit Fragen nach Ausdrucksmöglichkeiten
einer neuen, demokratischen Literaturform. Um die Literatur an die Öffentlichkeit

zu bringen, wurden zahreiche Zeitschriften gegründet, wovon allerdings ein
Grossteil nach kurzer Zeit wieder einging. Den Titel vieler solcher Zeitschriften
zierte das Zeichen atarshii respektive “neu”, um den Aufbruch in eine neue,

moderne und freie literarische Ausdrucksform zu signalisieren.7 Hierbei stellte
sich für die Literaten gleichzeitig die Frage, wie demokratische Literatur denn

auszusehen habe. Dies ist ein Anliegen, mit dem sich auch Miyamoto Yuriko in
ihren Essays der Nachkriegszeit intensiv beschäftigt. Deshalb ist es aufschlussreich,

nachzuzeichnen, welche Haltung Miyamoto Yuriko bezüglich dieser
Fragestellungen einnahm, das heisst, wie sie demokratische Literatur definierte,
welche Aufgaben sie der demokratischen Literatur zuschrieb, welche Probleme
und Herausforderungen sie bei der Etablierung einer demokratischen Literatur in
Japan sah, in welches Verhältnis sie Literatur, Gesellschaft und Politik setzte,

und welche Rolle sie hierbei der Literatur von Frauen zuwies. Der Beantwortung
dieser Fragen soll in der Folge nachgegangen werden. Miyamotos Ausführungen
sind indes zuweilen komplex und blumig-vage formuliert, der Argumentationsfaden

bleibt oft sprunghaft und schwer fassbar. Das Folgende ist ein Versuch,
Miyamotos Gedanken zusammenfassend zu ordnen und ihre Ansichten über die
japanische Nachkriegsliteratur systematisch darzustellen. Es ist allerdings zu

betonen, dass es sich hierbei lediglich um eine Rekapitulation von Miyamotos
persönlichem Standpunkt bezüglich der japanischen Nachkriegsliteratur handelt.
Dieser ist in engem Zusammenhang zu den Theorien des sozialistischen Realismus

zu sehen und ist stark ideologisch gefärbt. Der vorliegende Aufsatz ist somit
wie folgt aufgebaut:

1. Einleitung
2. Was ist “demokratische Literatur”?
3. Das Sprachrohr der demokratischen Literatur
4. Die Aufgaben der demokratischen Literatur
5. Die Probleme und Errungenschaften der demokratischen Literatur
6. Die Aufgaben der Frauenliteratur
7. Fazit

7 Vgl. MIYAMOTO 2002a:29.

AS/EA LXI•2•2007, S. 279–307



MIYAMOTO YURIKOS THEORETISCHE SCHRIFTEN 283

AS/EA LXI•2•2007, S. 279–307

2. Was ist “demokratische Literatur”?

Mit der Niederlage im Zweiten Weltkrieg und dem Aufbau einer demokratischen
Gesellschaft durch die amerikanische Besatzung unter General McArthur wurden

in Japan unter den Intellektuellen schon bald Stimmen laut, die eine
demokratische Literatur minshu shugi bungaku) postulierten. Zur Förderung der
demokratischen Literatur wurde Anfang 1946 die Shin Nihon bungaku kai Neue
Gesellschaft für japanische Literatur) gegründet sowie deren Organ Shin Nihon
bungaku (“Neue japanische Literatur”), bei deren Aufbau Miyamoto Yuriko
massgeblich beteiligt war. Als Kommiteemitglieder waren nur Literaten
zugelassen, die beim japanischen Invasionskrieg nicht beteiligt gewesen waren und
diesem Widerstand geleistet hatten.

Die Mitglieder der Gruppe setzten sich mit der Frage auseinander, wie
demokratische Literatur auszusehen habe. Eine der zentralen Fragen war, ob Politik

der Literatur vor- oder nachstehen solle. Hierüber entfachte sich bald eine

heftige, von Nakano Shigeharu 1902–1979) iniziierte Debatte, die unter dem
Titel “Debatte über Literatur und Politik” seiji to bungaku ronsô) in die
Geschichte eingehen sollte. Die Debatte hatte ihren Ursprung in der Bewertung der
proletarischen Literaturbewegung puroretaria bungaku no undô) der
Vorkriegszeit. Die Hardliner, zu denen zunächst auch Miyamoto zählte, und welche
sich um die Kommunistische Partei und die Shin nihon bungaku kai gruppierte,
vertraten den Vorrang der Politik, die opponierenden linken Intellektuellen
empfanden diese Haltung als inhuman.8 In der Folge wird die Debatte jedoch nicht
weiter aufgegriffen, sondern lediglich Miyamotos persönlicher Standpunkt
bezüglich der Aufgabe und Funktion der japanischen Nachkriegsliteratur rekapituliert.

Für die Förderer der neuen demokratischen Literatur, die, so wie Miyamoto,

in den 20er Jahren mehrheitlich in der proletarischen Literaturbewegung aktiv

gewesen waren, stellte sich zunächst die Frage, was nun eigentlich der
Unterschied zwischen demokratischer und proletarischer Literatur sei.
Bezeichnenderweise schildert Miyamoto in einem Aufsatz aus dem Jahr 1947 mit dem

Titel Sakka no keiken (“Die Erfahrungen der Schriftsteller”) die Eröffnungsrede
anlässlich der Gründung der Gesellschaft, bei der ein berühmter Schriftsteller,
den Miyamoto nicht namentlich nennt, ironisch bemerkt haben soll, er verstehe

8 Vgl. KLOPFENSTEIN 1984:124.



284 SIMONEMÜLLER

nicht, weshalb man von einer Versammlung für “demokratische” Literatur und

nicht für “proletarische” Literatur spreche.9

In dem Essay beantwortet Miyamoto die Frage des Referenten gleich
selbst: Die Nachkriegszeit stelle aus historischen Gründen an die Literatur andere

Anforderungen als die 20er Jahre und biete gleichzeitig mehr literarische
Möglichkeiten, weshalb die proletarische Literatur der demokratischen Literatur
subsumiert sei, aber deren fortschrittlichsten Teil bilde.

Historisch erklärt sie die notwenige Verschiebung von der proletarischen
zur demokratischen Literatur folgendermassen: Die proletarische Literaturbewegung

der 20er Jahre stand nicht in der Tradition der bestehenden bourgeoisen

Literatur. Im Gegensatz zu letzterer entdeckte die proletarische Literaturbewegung

die Grundlage der Literatur in der grossen Masse der Arbeiter. Sie verstand
die Arbeiterklasse als vorantreibende Kraft des gesellschaftlichen Fortschritts
und sah in ihr und durch sie Möglichkeiten einer zukünftigen kulturellen
Entwicklung. Das heisst, die proletarische Literaturbewegung erkannte die
Widersprüche der bourgeoisen Kultur und Literatur und sah in der Arbeiterklasse
Möglichkeiten einer neuen Kreativität.

In dieser Zeit wurde heftig diskutiert, ob Japan in der Meiji-Zeit eine
moderne, demokratische Gesellschaft geworden sei, in der die bürgerliche Revolution

ihre Vollendung gefunden hat. Die meisten linksgerichteten Intellektuellen
vertraten die Ansicht, Japan hätte sich in der Meii-Zeit nicht von seinem feuda-listisch-

tennôistischen System zu lösen vermocht, und die Meiji-Restauration sei

deshalb auf halbem Weg stehengeblieben. Dieser Standpunkt fand Bestätigung
durch eine internationale Untersuchung, die im Jahr 1932 durchgeführt wurde
und die bekanntgab, Japan habe die bürgerliche Revolution und die Errichtung
einer bürgerlichen Demokratie nicht vollendet.10

Solche gesellschaftlichen Tendenzen zeigen sich gleichfalls in der Literatur.

Im Gegensatz zur westlichen Dichtung, so betont Miyamoto in Sakka no
keiken, verkörpere die Literatur in Japan konventionellerweise eine Fokussierung

auf Emotionalität und diene der Flucht vor der bitteren Realität. Da zudem

der Wunsch nach einer persönlichen Entwicklung in und durch die Literatur
fehle, sei die japanische Literatur konservativ.11 Auf die Emotionalität der
japanischen Literatur weist auch der Schriftsteller und Literaturkritiker Itô Sei
1905–1969) in seinem Essay Shôsetsu no hôhô (“Methoden des Romans”,

9 Vgl. MIYAMOTO 2002e:367.

10 Vgl. ebd.:370.

11 Vgl. ebd.:372.

AS/EA LXI•2•2007, S. 279–307



MIYAMOTO YURIKOS THEORETISCHE SCHRIFTEN 285

1948) hin: Ihm zufolge besteht die grundsätzliche Methode der japanischen
Kunst aus Emotionalität ohne die Wurzel einer Idee respektive einer modernen
Theorie.12 Die proletarische Literaturbewegung als einziger Ausdruck einer
demokratischen Literatur versuchte, diese konventionellen Bande der japanischen

Literatur aufzubrechen. Sie wurde in den 30er Jahren durch die reaktionären
Kräfte jedoch zum Schweigen gebracht und somit auf halbem Weg
unterbrochen. Dennoch, so Miyamoto, könne der proletarischen Literaturbewegung
das Verdienst zugesprochen werden, die Literatur nicht mehr im Sinne der

Schöpfungskraft einer literarisch begabten Minderheit zu verstehen, sondern als

Spiegel der Geschichte, ein Postulat, das Miyamoto auch für die demokratische
Nachkriegsliteratur beansprucht.13 Trotz dieser Verdienste der proletarischen

Literatur habe es Japan jedoch bis 1945 nicht geschafft, Literatur als historischen
Spiegel zu verstehen und in ihr das Individuum als gesellschaftliches, und nicht
rein individuelles, sozial losgelöstes Wesen zu behandeln.14

Unter solch schwierigen Voraussetzungen standen die Literaten nach dem

Zweiten Weltkrieg nun plötzlich vor der Aufgabe, “demokratische” Literatur zu

schaffen. Miyamoto bemerkt, im Gegensatz zur proletarischen Literatur, die fast
zwanzig Jahre früher entstanden war, sehe dies auf den ersten Blick wie ein
literaturgeschichtlicher Rückschritt aus. Dem sei jedoch nicht so: Im Gegensatz zu
den 20er und 30er Jahren hätten die Japaner nun eine Kultur- und Literaturtheorie,

die mit dem Gesellschaftssystem kongruiere und Basis des Fortschritts
zu werden vermöge, denn erst jetzt gebe es im Volk breite politische Aktivitäten,
Sozialwissenschaften und eine Arbeiterbewegung.15 Die Literatur könne nun,
basierend auf einem autonomen Gerüst, die Rückschrittlichkeit Japans als
demokratisches Land reflektieren und im Lichte dieses Bewusstseins zum erstenmal in
der Literaturgeschichte den Verlauf der letzten zehn Jahre kritisch betrachten.

Da sich Japan noch nicht vom Halbfeudalismus befreit habe, müsse die Literatur
zunächst Aspekte einer bürgerlichen Literatur in sich tragen, Humanität und

Individualität festigen, und somit die in der Meji-Zeit begonnene und bis 1945
nicht abgeschlossene bürgerliche Revolution vollenden sowie gleichzeitig die
Basis für eine künftige, sozialistische Literatur legen. Da die demokratische Literatur

die Aussicht auf eine sozialistische Gesellschaft in sich trägt, habe die Shin

12 ITÔ Sei 1957): Shôsetsu no hôhô, Tôkyô, Shinchôsha. Zit. aus: MIYAMOTO 2002l:346.

13 Vgl. MIYAMOTO, 2002e:374.

14 Vgl. MIYAMOTO 2002a:33.

15 Vgl. MIYAMOTO 2002e:371f.

AS/EA LXI•2•2007, S. 279–307



286 SIMONEMÜLLER

Nihon bungaku kai nicht nur die proletarische Literatur aufgegriffen, sondern sie

unter die demokratische Literatur als deren fortschrittlichsten Teil subsumiert.

3. Das Sprachrohr der demokratischen Literatur

Gemäss dem Wesen der universalen Demokratie gewichtete die japanische
demokratische Literaturbewegung die Literatur der Arbeiterklasse mit dem
Anliegen, die demokratischen Wünsche des Volkes auszudrücken. Auch Miyamoto
weist der Literatur der Arbeiterschicht eine besondere Rolle zu, denn, so Miyamoto,

die Achse des historischen Fortschritts liege im 20. Jahrhundert in der
Arbeiterklasse. Die gesellschaftlichen Verhältnisse nach Kriegsende ermöglichten
der Arbeiterschaft, ihre Stimme öffentlich zu erheben: Während der arbeitende
Mensch früher unter der Mechanik und der Unmenschlichkeit seiner Arbeit
gelitten habe, sich dazu jedoch nicht äussern konnte, hätte er nun eine Gewerkschaft

und könne seinem persönlichen Missmut als Forderung der Gewerkschaft
Ausdruck verleihen16.

Das Verfassen demokratischer Literatur war jedoch nicht lediglich der
Arbeiterklasse vorbehalten. Miyamoto sieht gerade darin eine Besonderheit der
demokratischen Literatur, dass diese Sprachrohr des gesamten Volkes zu sein
vermöge, ungeachtet von Klassen- und Standeszugehörigkeit. Miyamoto führt
hierzu ein Beipiel an: In der Zeit der proletarischen Literaturbewegung gab es

die so genannten dôhansha Begleiter), welche sich nicht am Hauptstrom der
proletarischen Literatur beteiligten, sondern trotz einer fortschrittlichen Gesinnung

der bürgerlichen Literatur verpflichtet blieben. Heutzutage, so Miyamoto,
seien diese “Begleiter” nicht mehr Parallelläufer, sondern Teil der neuen, breit
angelegten demokratischen Literatur.17

Somit vereinte die demokratische Literatur Schriften von Arbeitern als auch

der Bourgeoisie, der auch Miyamoto angehörte; Miyamoto Yurikos Nachkriegsromane,

etwa Banshû heiya (“Die Banshû-Ebene”, 1947) gelten als die ersten

Werke der demokratischen Literatur. Die Forderungen bezüglich des Inhalts
blieb sich jedoch gleich: Grundsätzlich sollte die demokratische Literatur die
Wünsche und Probleme der Arbeiterklasse zum Ausdruck bringen und das

Individuum in Bezug zu seinem gesellschaftlichen Umfeld setzen. Demokratische
Literatur hatte somit den Anspruch eines Mediums, mit dem sowohl bürgerliche

16 Vgl. ebd.:373.

17 Vgl. ebd.

AS/EA LXI•2•2007, S. 279–307



MIYAMOTO YURIKOS THEORETISCHE SCHRIFTEN 287

als auch proletarische Schriftsteller ihre Stimme erheben und ihre Kriegserlebnisse

verarbeiten konnten. Literatur, so fordert Miyamoto, solle zur Stimme des

ganzen Volkes werden, denn durch die Kriegserfahrungen hätten die Menschen
etwas erlebt, das ihre Sicht über das Leben und die Gesellschaft verändert hätte.

Dies bewirke, dass nun jeder Bürger eine Geschichte zu erzählen habe.18 Miyamoto

appelliert somit an die Schriftsteller, sich von ihrer geistigen Unterdrückung

zu befreien und ihre Kriegserlebnisse als gesellschaftliches Phänomen zu

AS/EA LXI•2•2007, S. 279–307

erfassen.

Das Verständnis der neuen demokratischen Literatur befreite die japanische

Nachkriegsliteratur auf diese Weise von dessen Sektionalismus. Literatur
entfernte sich vom klassischen Postulat, Werk einer literarisch begabten Minderheit
zu sein und wurde zur Stimme des ganzen Volkes. Miyamoto äussert sich wie
folgt:

Demokratische Literatur ist meines Erachtens nichts anderes als die Stimme, mit der jeder

von uns sich für die vernünftige Entwicklung der Gesellschaft und des Selbst einsetzt, mit
der er das unvermeidliche Wirken der Weltgeschichte unverfälscht wiedergibt und damit in
Einklang lebt. Dann wird diese Stimme, die zunächst irgendwie schwach und vereinzelt
erklingt, die Stimmen von Menschenherzen aus völlig neuen Gesellschaftsschichten
herbeilocken, sie ausbilden, Gedanken im richtigen Tonfall ausschütten und als Chor
weiterklingen, der das neue Japan reich und das Volk grossartig macht.19

4. Die Aufgaben der demokratischen Literatur

Miyamoto betont insbesondere die Wichtigkeit, durch die Literatur das Verhältnis

des Individuums zur Gesellschaft aufzuzeigen und den Protagonisten aus

seinem traditionellen, sozial losgelösten Vakuum zu befreien. Erste Schritte in
diese Richtung hatte bereits die proletarische Literatur unternommen. Der
demokratischen Literatur wies Miyamoto nun die Aufgabe zu, diesen Schritt zu Ende

zu führen: Die frühere proletarische Literatur fand ihr Happy-End dort, wo das

unter der Mechanik und der Unmenschlichkeit seiner Arbeit leidende Ich im
Namen seiner Klasse seinem Leid Ausdruck verlieh. Die nachkriegszeitliche
Wirklichkeit, so Miyamoto, sei jedoch zu komplex, als dass die heutige,
fortschrittliche Literatur dort ihr glückliches Ende finden könne, denn das Verständnis

des Menschen über die Welt sei seit den Kriegserfahrungen ein anderes: Das

18 Vgl. MIYAMOTO 2002c:76.

19 MIYAMOTO, 2002a:34.



288 SIMONEMÜLLER

Individuum solle nicht mehr als Einzelwesen, sondern im Verhältnis zur Gruppe
betrachtet und auf dessen Reibung mit der Gesellshaft sowie auf sein
Gesellschaftsverständnis fokussiert werden.20

Die proletarische Literaturbewegung in den 20er Jahren hatte sich
insbesondere mit der Literaturgattung shishôsetsu Ich-Roman) auseinanderzusetzen.

Aono Suekichi 1890–1961) plädierte in seinem Aufsatz Shirabeta geijutsu
(“Recherchierte Kunst”, 1925) “für ein bewusstes Erforschen der Realität durch
die Autoren und wandte sich gegen ein blosses Aneinanderreihen von Eindrücken

nach Art der naturalistischen Literatur.”21 Hier zeigen sich ähnliche
Forderungen, die auch Miyamoto an die proletarische und später and die demokratische

Literatur stellte. Das heisst, die literarischen Werke haben zwar nach wie
vor einen autobiographischen Charakter, beschreiben aber persönliche Erfahrungen

der Unterdrückung der Arbeiterklasse, des Klassenkampfes, oder selbst
recherchierte Erfahrungen von Arbeitern, wie etwa in dem berühmten proletarischen

Werk Kani Kôsen (“Das Krabbenschiff”, 1929) von Kobayashi Takiji
1903–1933), oder in den Erzählungen von Miyamoto Yuriko selbst.

Die japanische Nachkriegsliteratur hat Miyamoto zufolge somit zwei
Funktionen: Erstens dient sie als Sprachrohr des ganzen Volkes der Aufarbeitung
eigener Erlebnisse und der Geschichte als solche, zweitens kommen literarischen
Werken die Aufgabe zu, die Massen zu erziehen22 und Japan in eine demokratische,

humane Gesellschaft zu führen. In einem Essay anlässlich der Errichtung
der Shin Nihon bungaku kai mit dem Titel Utagoe yo okore – Shin Nihon bungakukai

no yurai (“Singstimme, erheb dich – Der Ursprung der ‘Neuen Gesellschaft

für japanische Literatur’”), welcher in der Erstausgabe der Zeitschrift Shin
Nihon bungaku im Jahr 1946 veröffentlicht wurde und sich mit dem Urspung der
Gesellschaft befasst, ruft Miyamoto die Schriftsteller dazu auf, ehrlich darüber
zu reflektieren, was sie im Verlauf der Geschichte erfahren haben und für die
Menschenrechte zu kämpfen.23

Dem literarischen Werk eignet demzufolge das Vermögen, über den
konkreten Leser hinaus die Gesellschaft zu verändern. Auf diese Weise setzt Miyamoto

die Literatur in ein enges Verhältnis zur Gesellschaft und Politik. In einem
Aufsatz aus dem Jahr 1946 mit dem Titel Seikatsu ni oite no tôitsu (“Die
Vereinheitlichung im Leben”) schreibt Miyamoto, die japanische Literatur solle sich

20 Vgl. MIYAMOTO 2002e:373.

21 Vgl. AONO Suekichi 1996): “Shirabeta geijutsu”, in: Nihon puroretaria bungaku hyôron¬

shû, Bd. 3, Tôkyô: Shin Nihon shuppansha:226. Zit. aus: GÖSSMANN 1996:60.

22 Vgl. MULHERN 1994:225.

23 Vgl. SCHIERBECK 1994:42

AS/EA LXI•2•2007, S. 279–307



MIYAMOTO YURIKOS THEORETISCHE SCHRIFTEN 289

endlich von ihrem Hang zum apolitischen und nicht-gesellschaftlichen lösen und
akzeptieren, dass Kunst als gesellschaftlicher Ausdruck eine politische Bedeutung

habe. Hierin liege eine neue Seite der demokratischen Literatur.24 Die Basis

der demokratischen Literatur sieht Miyamoto somit darin, eine universale, das

Leben des Volkes in den Mittelpunkt stellende Literatur zu schaffen, das Individuum

als gesellschaftliches Wesen zu erfassen und dadurch fortschrittlich auf
die Gesellschaft einzuwirken. Die Shin Nihon bungaku kai und die Zeitschrift
Shin Nihon bungaku, so betont Miyamoto, wurde gegründet, damit die japanische

Literatur, die durch viel Leid gegangen sei, von seinem lahmen Bein
aufstehen und sich mit frischem Schritt von Mensch zu Mensch, von Stadt zu Dorf

AS/EA LXI•2•2007, S. 279–307

und von Berg zu Meer mitteilen könne.25

Miyamotos Argumentationslinie in der unmittelbaren Nachkriegszeit ist
mehr oder weniger eine direkte Übernahme der literarischen Theorien des
sozialistischen Realismus mit seiner Fokussierung auf die Darstellung des Leids und
der sozialen Unterdrückung der Fabrikarbeiter, sowie der Forderung an die

Kunst, im Dienste der Gesellschaft und Politik zu stehen. Es zeigen sich bei

Miyamoto kaum Ansätze einer eigenen Theorie. Wie unten zu zeigen sein wird,
distanzierte sich Miyamoto mit der Zeit jedoch von den rigiden Forderungen des

sozialistischen Realismus an die Kunst.

5. Die Probleme und Errungenschaften
der demokratischen Literatur

Die Etablierung einer demokratischen Literatur nach Miyamotos Vorstellungen
erwies sich zunächst als schwierig. Einerseits ist in Japan traditionellerweise die
Vorstellung einer Literatur, die politischen und gesellschaftsformenden Charakter

hat, nicht verankert. Andererseits war das japanische Volk durch die langen
Jahre der Unterdrückung der öffentlichen, freien Meinungsäusserung durch die
Behörden in einen Zustand der Lähmung gefallen, aus der es zunächst befreit
werden musste. Miyamoto analysiert die Probleme, mit der sich die Nachkriegsliteratur

konfrontiert sah verschiedentlich in ihren theoretischen Schriften.
In dem Aufsatz Utagoe yo, okore betont Miyamoto, dass nun, nach dem

Krieg, das Wort “Demokratie” minshu shugi) zwar in aller Munde sei und zahl-

24 Vgl. MIYAMOTO 2002b:36.

25 Vgl. MIYAMOTO 2002a:34f.



290 SIMONEMÜLLER

reiche Zeitschriften gegründet würden, um demokratische Literatur zu fördern,
dass von einer lustvollen Begierde nach einer wahren japanischen Kultur jedoch
wenig zu spüren sei. Dies sei ganz klar nicht etwa auf eine Skepsis gegenüber

“dem Weg der Welt” sekai no michi)26 zurückzuführen, der Japan nun auferlegt
worden sei. Der Grund hierfür sei vielmehr, dass die Menschen sich noch nicht
vom repressiven System erholt und gelernt hätten, ihre Freiheit voll auszuschöpfen.

Zudem seien Kräfte des alten Systems immer noch wirksam und nicht daran

interessiert, das demokratische Bewusstsein im Volk zu erwecken. Die
Verantwortung der Literatur in dieser beispiellosen historischen Situation sei gross. Die
Literaten und Kulturschaffenden wollten zwar fortwärtsschreiten und Neues

schaffen, wüssten aber nicht genau, wie. Dieser Zustand widerspiegle das Wesen

der Meiji-Kultur, in der es Japan ebenfalls nicht geschafft habe, humanitäre
Grundsätze zu etablieren.

Das Dilemma, mit dem sich die japanische Literatur konfrontiert sah, zeigt
sich Miyamoto zufolge allein schon darin, dass in der unmittelbaren Nachkriegszeit

die Zeitschrift Shôgyô zasshi (“Handelszeitschrift”) zunächst die Werke
etablierter, bürgerlicher Schriftsteller erneut abdrucken liess, etwa von Nagai
Kafû 1879–1959), Masamune Hakuchô 1879–1962), Uno Kôji 1891–1961)
oder Shiga Naoya 1883–1971), die keinerlei Ambitionen hegten, über die
Vergangenheit nachzudenken. Hierin zeigt sich Miyamoto zufolge der Schatten der
Unterdrückung, von dem sich die Menschen, in diesem Fall die Verlage und
Schriftsteller, nicht so schnell zu lösen vermöchten. Miyamoto kritisiert hierbei,
dass viele Schriftsteller der Nachkriegszeit zunächst die Haltung “lass Vergangenheit

Vergangenheit sein”27 einnahmen, sich schriftstellerisch nur im Jetzt
bewegten und abgedroschene, dekadente Literatur schrieben. Ihr zufolge ist solche

Literatur lediglich der Schatten eines Geistes der Gegenwartsliteratur, der zwölf
Jahre lang abgetötet worden war; durch diese Haltung habe die Literatur ihre
Essenz verloren, die darin besteht, die Wahrheit der Gesellschaft und des
Menschen zu ergründen.

Ein Defizit in Bezug auf die Etablierung der neuen demokratischen Literatur

macht Miyamoto insbesondere bei der japanischen Intelligentsija aus. Im
Jahr 1946 verfasste sie einen Essay mit dem Titel Dare no tame ni –
interigentsia to minshushugi no kadai (“Für wen? Die Aufgaben der Intelligentsija
und der Demokratie”) über die Rolle der Intellektuellen bei der Förderung einer
demokratischen Gesellschaft. Sie moniert, die Intellektuellen seien sich nicht

26 Ebd.:29.

27 MIYAMOTO 2002h:324.

AS/EA LXI•2•2007, S. 279–307



MIYAMOTO YURIKOS THEORETISCHE SCHRIFTEN 291

genügend bewusst, welcher Einfluss die Demokratisierung auf ihr Leben
ausüben werde, und wie gross ihr eigener Einfluss auf die Demokratisierung des

Landes sei. Die japanische Intelligentsija unterscheide sich von der
Intelligentsija anderer Länder; sie hätte stets unter dem Konflikt zwischen
fortschrittlichen und feudalistischen Elementen gelitten. Einen weiteren Grund für
die Trägheit der Intellektuellen sieht Miyamoto jedoch insbesondere darin, dass

diese unter der Repression durch das Militär ihre Meinung nicht frei äussern

konnten und der nun wiedergewonnen Freiheit verunsichert gegenüberstünden.

Zudem verstehe die Intelligentsija die Aufgaben der Demokratie als etwas von
aussen Zugewiesenes und stehe der Demokratisierung deshalb skeptisch gegenüber.

Es fehle ihr das Verständnis, so Miyamoto, dass die Demokratie ein Mittel
ist, um die eigene Existenz auf die Gesellschaft auszuweiten und das eigene

Schicksal zu bestimmen.28

Weshalb wies Miyamoto, die als Sprachrohr der neuen Demokratie doch
insbesondere die Arbeiterschaft im Auge hatte, der Intelligentsija eine so wichtige

Rolle im japanischen Demokratisierungsprozess zu? In dem Aufsatz
beantwortet sie diese Frage wie folgt: Als treibende Kraft der neuen Demokratie sieht

sie zwar die Arbeiterklasse, aber in einer rückschrittlichen Gesellschaft wie der
japanischen, in der es zunächst die bürgerliche Revolution zu vollenden, respektive

den Feudalimus abzuschaffen gelte, müsse die Intelligentsija, damit sie sich

aus ihrer feudalistischen Konditionierung befreien und ein demokratisches
Bewusstsein entwickeln könne, mit der Arbeiterklasse kooperieren und mit ihr
zusammen die Unterdrückungsmechanismen des Volkes beseitigen. In dieser

Haltung zeigen sich bei Miyamoto bezüglich der Aufgabe und der Funktion der
Intelligensjia Parallelen zu Sartres Auffassung des Intellektuellen, wie er sie

zwanzig Jahre später in seiner berühmten, in Japan gehaltenen Vortragsserie mit
dem Titel Plaidoyer pour les intellectuels zum Ausdruck bringen sollte.29 Als
Vorbild eines wahren Intellektuellen sieht Miyamoto Yuriko den proletarischen
Schriftsteller Kobayashi Takiji, der im Jahr 1933 durch Polizeifolter getötet
wurde. Dieser habe sich als ehrlicher Intellektueller nicht den Behörden
unterworfen, sondern sei der Stimme seines Gewissens und seiner menschlichen
Überzeugungen gefolgt und von seinen Überzeugungen nicht abgewichen.30

Miyamoto zufolge trat die Demokratie in der Nachkriegszeit somit deshalb auf
der Stelle, weil weder bei den Intellektuellen noch beim Volk ein demokrati-

AS/EA LXI•2•2007, S. 279–307

28 Vgl. MIYAMOTO 2002d:332.

29 Vgl. SARTRE 1972.

30 Vgl. MIYAMOTO 2002d:334.



292 SIMONEMÜLLER

sches Bewusstsein verankert war. Miyamoto appelliert deshalb an die Wissenschafter

und Schriftsteller als Hauptvertreter der Intellgentsija, ihr Talent zu

entfalten und sich am Aufbau einer demokratischen Gesellschaft zu beteiligen.
Ein weiteres Problem für die Etablierung einer wahren demokratischen

Nachkriegsliteratur sah Miyamoto darin, dass der neue Yen dazu geführt habe,

dass einige Schriftsteller und Verlage Gewinnerwägungen ins Zentrum gestellt
hätten. Aufgrund des neu entstandenen Journalismus, der Werke nach deren

Umsatz verlegte, florierte in der unmittelbaren Nachkriegszeit die so genannte

nikutai bungaku Literatur des Fleisches), vertreten durch Schriftsteller wie Oda

Sakunosuke 1913–1947), Funabashi Seiichi 1904–1976) oder Tamura Taijirô
1911–1983). Andere Autoren wie Ishikawa Tatsuzô 1905–1985) vertraten den

Sittenroman und proklamierten, man solle in der Literatur die Wirren der
Nachkriegszeit zur Darstellung bringen. Beide Richtungen wurden bald kritisiert: Die
nikutai bungaku, welche den Grundsatz vertrat, durch die Befreiung des Körpers
gegen das feudalistische Regime zu rebellieren und die Menschlichkeit zu betonen,

blieb dabei stehen, diese auf die Sexualität zurückzuführen. Der Sittenroman

hingegen blieb bei einer unkritischen Reflexion von Phänomenen stehen,

ohne es zu schaffen, seine rein beobachtende Haltung aufzugeben.31

Es gab aber auch Fortschritte in der Förderung demokratischer Literatur.
Führend war nach Miyamoto selbstverständlich die Shin Nihon bungaku kai.
Diese versuchte, solchen Tendenzen entgegenzuwirken, indem die Zeitschrift
Shin Nihon bungaku Werke von Schriftstellern der Arbeiterklasse wie Ozawa
Kiyoshi (*1922) oder Atsuta Gorô 1912–1960) druckte. Dennoch waren ihre
Erfolge zunächst marginal.

Hoffnungen setzte Miyamoto insbesondere in die junge Generation.
Verschiedentlich appelliert sie in ihren Essays an die jungen Schriftsteller, sich nicht
an den Schatten eines Geistes der Vergangenheit zu klammern. Denn: unter den

jungen Menschen, deren Vernunft während des Krieges unterdrückt worden sei,

und die immer noch an den Wunden litten, welche sie sich durch die Unterdrückung

zugezogen hätten, gäbe es immer noch Menschen, welche die heutige

Gesellschaftspolitk respektive die Demokratie nicht verstünden und nicht an die

Entwicklung der Gesellschaft sowie des Individuums zu denken vermöchten.

Ende der 40er Jahre schrieb Miyamoto einige Aufsätze, in denen sie die
Literaturgeschichte seit dem Kriegsende rekapituliert und deren Defizite sowie
Errungenschaften beurteilt. 1948 etwa verfasste sie einen Aufsatz mit dem Titel

31 Vgl. MIYAMOTO, 2002k:195.

AS/EA LXI•2•2007, S. 279–307



MIYAMOTO YURIKOS THEORETISCHE SCHRIFTEN 293

1947/48 no bundan bungaku ni okeru kinô to kyô (“Gestern und Heute in der
Literaturszene von 1947/48”). Darin macht sie drei Tendenzen in der Literatur
des Jahres 1947 aus, eine rückschrittliche, eine journalistisch-pragmatische
sowie eine fortschrittliche:32

1. Viele Literaten, die wegen Kriegskooperation den Pinsel niedergelegt
hatten, seien seit Mitte 1946 wieder öffentlich hervorgetreten. Dies liege daran,
dass die Regierung mit milden Augen auf diese Leute blicke und die Demokratie
lasch vorantreibe. Miyamoto fordert das Volk auf, sich bezüglich solcher
Phänomene

AS/EA LXI•2•2007, S. 279–307

kritisch zu äussern.

2. Es gab – wie oben erwähnt – Literaturströmungen des Modernismus wie
die nikutai bungaku, in deren Zentrum die laut Miyamoto oberflächliche
Modeerscheinung des sartreschen Existentialismus oder die Literatur von Sakaguchi
Ango standen. Solche Modeströmungen hatten keinen Begriff von der historischen

Situation, in der sich die demokratische Revolution in Japan befand. Sie
gingen über die Grenzen der Literatur hinaus und wurden von Philosophen wie
Tanabe Hajime 1885–1962), der den Existentialismus journalistisch behandelte,

aufgegriffen. Das Auftauchen einer solchen dekadenten Literatur, die lediglich
Sinnlichkeit und Gewalt zum Ausdruck bringt, führt Itô Sei auf die traditionelle
Emotionalität der japanischen Literatur und das Fehlen von theoretischem
Bewusstsein zurück. Dies sei der Grund, weshalb die japanische Literatur verzerrt
und die Literaten leer und kraftlos seien.33

3. Unter der Intelligentsija zeigten Schriftsteller wie Noma Hiroshi 1915–

1991), Shiina Rinzô 1911–1973), oben erwähnter Ozawa Kiyoshi und Nakamura

Shin’ichirô 1918–1997) beachtliche literarische Aktivitäten. Diese neuen

Schriftsteller seien zwar noch am Experimentieren, aber sie stünden als

fortschrittliche Intellektuelle und Arbeiter auf einer anderen Basis und verfolgten
einen unterschiedlichen Weg als die herkömmlichen Schriftsteller. Die Werke
dieser Autoren befassen sich mit dem Leben der Arbeiter, ergründen die eigene

Existenz innerhalb des gesellschaftlichen Gefüges und auf dem Hintergrund
historischer Begebenheiten. Hierin, so Miyamoto, zeige sich eine vom klassischen

shishôsetsu abweichende Tendenz Richtung gesellschaftlicher Entwicklung

der Literatur.34

Seit Ende 1945 begannen sich zudem die kulturellen Aktivitäten der
Arbeiterklasse und der Gewerkschaften allmählich gegen die kommerzielle Literatur

32 Vgl. MIYAMOTO 2002i:385–387.

33 Vgl. ITÔ 1957. Zit. aus: MIYAMOTO 2002l:342.

34 Vgl. MIYAMOTO 2002h:325.



294 SIMONEMÜLLER

durchzusetzen. Es wurden Literaturzirkel gegründet, es entstanden Erzählsammlungen

von Angestellten wie Ori no naka Im Käfig), Gedichtsammlungen von
Dichtern aus der Belegschaft der Staatlichen Eisenbahnen oder Theaterstücke

von autonomen Theatergruppen. Zudem wurde die Zeitschrift Bungaku zasshi

Literaturzeitschrift) gegründet, und in Zeitungen wurden anspruchsvolle Romane

gedruckt. Auch die Aktivitäten der auf einem demokratischen Standpunkt
stehenden Literaten der Shin Nihon bungaku kai kamen allmählich in Schwung.
Kurz: Miyamoto macht in der japanischen Literatur die Aktivierung gesunder

demokratischer Elemente aus.

Alle drei oben genannte Phänomene, so Miyamoto, widerspiegelten die
Situation der japanischen Gesellschaft. Wie sich die Literatur zukünftig entwickle,
hänge demnach davon ab, wie sehr die Japaner ein demokratisches Leben
anstrebten. In der Literatur, so Miyamoto, sollten sich künftig insbesondere die
Stimmen der Arbeiter, der Angestellten, der Bauern sowie der Hausfrauen
widerspiegeln. Zudem solle Kinderliteratur gefördert werden.

Im Jahr 1950 begann Miyamoto Yuriko einen Essay über das Verhältnis
zwischen Literatur und Politik. Dieser wurde wegen ihres Todes im Jahr 1951
nie vollendet. Der Essay, respektive dessen Anfang, wurde später unter dem

Titel Ningensei – seiji – bungaku: ika ni ikiru ka no mondai (“Menschlichkeit –

Politik – Literatur: Die Frage, wie man zu leben habe”) publiziert. Darin geht

Miyamoto wiederum der Frage nach, ob die japanische Literatur ihre
Anforderungen in den letzten fünf Jahren erfüllt habe, was sie grundsätzlich negativ
beantwortet. Ihr zufolge hätten die Literaten, die auf einem demokratischen
Standpunkt stehen, in den letzten fünf Jahren über das Verhältnis zwischen
Literatur und Politik viel emsigere Berichterstatter sein sollen.35 Einen Grund für
dieses Defizit sieht sie in Unreife und fehlendem politischem Bewusstsein. Sie
konstatiert allerdings, unter der japanischen Intelligentsija herrsche mittlerweile
ebenfalls die Meinung vor, die gegenwärtige Literatur müsse neu überdacht

werden und sich verändern. Unter den Literaten hätten sich diesbezüglich einige
Aktivitäten entwickelt, so etwa die Gründung der Kumo no kai
Wolkengesellschaft), bei der Schriftsteller wie Mishima Yukio 1925–1970)
massgeblich beteiligt waren. Sie sei bestrebt, die Sackgasse der jetzigen Literatur
durch die Promotion von Theaterstücken zu überwinden und dadurch der Literatur

eine neue Form zu geben.

Miyamoto greift hier sympathisierend die Theorien von Itô Sei auf, der wie
erwähnt ein Problem der japanischen Literatur in ihrer Emotionalität und dem

35 MIYAMOTO 2002l:348.

AS/EA LXI•2•2007, S. 279–307



MIYAMOTO YURIKOS THEORETISCHE SCHRIFTEN 295

Fehlen einer Idee sieht, weshalb in Japan Literatur, Theorie und Praxis nicht
ineinandergriffen. Miyamoto teilt zudem Itô Seis Ansicht, Kultur habe sich nur
deshalb entwickeln können, weil Denker und Künstler gängige Meinungen der

Gesellschaft kritisiert und berichtigt hätten. Indem sich Schriftsteller gegen die
Staatsgewalt richteten, wie das etwa bei der japanischen Übersetzung von Lady
Chatterley’s Lover durch Itô Sei der Fall war, führe er einen politischen
Kampf.36

Basierend auf diesen Gedanken betont Miyamoto, man müsse in der heutigen

Zeit, d. h. um 1950, nicht mehr zunächst eine Ideologie aufstellen und darauf

basierend ein Werk schaffen, denn dies sei die Denkweise der proletarischen
Literaturbewegung gewesen. Vielmehr müsse das gesellschaftliche Bewusstsein
geschärft und von hier ausgehend eine neue Methode des Schaffens ausgebildet
werden.

Im Gegensatz zur unmittelbaren Nachkriegszeit, zeigt Miyamoto 1950
somit klar eine gewisse Distanzierung von den literarischen Postulaten des

sozialistischen Realismus mit seinem Slogan, nicht das Bewusstsein bestimme
das Sein, sondern das Sein bestimme das Bewusstsein. Miyamoto stellte die

Literatur nun nicht mehr in den reinen Dienst der Politik. Heute, so Miyamoto,
sei die Zeit gekommen, in der das Verhältnis zwischen Politik und Literatur aus

einer literarischen Perspektive klar gemacht werden müsse, um der Literatur eine

neue Richtung zu geben.37

AS/EA LXI•2•2007, S. 279–307

6. Die Aufgaben der Frauenliteratur

Miyamoto Yuriko war nicht nur eine der führenden linken Frauen, sie war auch

in der Frauenbewegung aktiv und äusserte sich in ihren Essays vermehrt über die

Rolle der modernen Frau. Zudem appellierte sie in verschiedenen
Frauenzeitschriften an die Freiheit, Autonomie und an das politische Bewusstsein der
Frauen. Gleichermassen äusserte sie sich über die Aufgaben, die Frauen in der

Literatur zukommt. Viele dieser Essays, so etwa Fujin to bungaku (“Frauen und

Literatur”, 1948) oder Fujin sakka (“Schriftstellerinnen”, 1950), rekapitulieren
die Frauenliteratur seit der Meji-Zeit. In einem Essay aus dem Jahr 1946 mit
dem Titel Fujin no sôzôryoku (“Die Kreativität der Frauen”) äussert sich Miyamoto

ebenfalls über die Themen, mit denen sich die Frauen in der Literatur der

36 Vgl. ebd.:344f.

37 Vgl. ebd.:347f.



296 SIMONEMÜLLER

Vergangenheit befasst haben, aber auch mit den Aufgaben, die der Frauenliteratur

in der Gegenwart und Zukunft zukommt.38

Literaturgeschichtlich sieht Miyamoto erste Ansätze einer liberalen Einstellung

bezüglich des literarischen Schaffens von Schriftstellerinnen in der Meiji-
Zeit, respräsentiert durch die Werke von Higuchi Ichiyô 1872–1896). Diese

freie Literaturszene währte allerdings nur kurze Zeit.
Einen weiteren Aufschwung von Frauenliteratur macht Miyamoto in den

20er Jahren, zur Zeit der proletarischen Literaturbewegung aus, deren Basis
demokratische Ideale waren. Miyamoto erwähnt insbesondere linke
Schriftstellerinnen wie Sata Ineko 1904–1998) und Hirabayashi Taiko 1905–1972),
die eine Gleichberechtigung zwischen Männern und Frauen sowie
gegengeschlechtliche Unterstützung gefordert hatten. Auch diesem Aufschwung war nur
kurze Zeit beschieden; die Stimmen der proletarischen Schriftstellerinnen wurden

gleich wie diejenigen ihrer männlichen Kollegen 1932 zum Schweigen
gebracht.

Die Machhaber der 30er Jahre proklamierten als grossen Klassiker der
japanischen Literatur und als internationales Vorzeigewerk allerdings einen von
einer Frau verfassten Roman, nämlich das Genji monogatari (“Die Geschichte
vom Prinzen Genji”, 1000?–?) von Murasaki Shikibu Ende 10. Jh. – Anfang 11.
Jh.). Miyamoto zufolge zeigen sich hierbei dieselben Mechanismen wie im
europäischen Nationalismus: So wie die Deutschen während des Nationalsozialismus
Goethe, die Italiener während des Faschismus unter Mussolini Leonardo da Vinci

oder Dante als nationales, kulturelles Vorzeigeobjekt in den Himmel priesen,

“erfanden” die Machthaber des japanischen Nationalismus das Genji monogatari
im Sinne von Eric Hobsbawms Invention of Tradition39) als grossen Klassiker,

um der Welt ein hervorragendes, eines Weltklassikers würdiges japanisches

Erzeugnis zu präsentieren.40 Hierbei, so Miyamoto, sei nicht der Inhalt des

Werks von Belang gewesen oder das Bedürfnis, der Welt die Eigenheiten der
eigenen Kultur oder Lebensweise vorzustellen, sondern die Sonderstellung, die
dem Werk dadurch zukommt, dass es bereits Anfang des 11. Jahrhunderts von
einer Frau verfasst wurde. Auf diese Weise konnte der Welt ein Werk vorgestellt
werden, das durch seine Einzigartigkeit brillierte. In dieser Haltung kritisiert
Miyamoto das Fehlen einer wissenschaftlichen Objektivität.41

38 Vgl. MIYAMOTO 2002c:66.
39 Vgl. HOBSBAWM 1995.
40 Vgl. MIYAMOTO 2002c:67. Zur Problematik von Erfindungen von Traditionen in Japan vgl.

auch VLASTOS 1998.

41 Vgl. MIYAMOTO 2002c:68.

AS/EA LXI•2•2007, S. 279–307



MIYAMOTO YURIKOS THEORETISCHE SCHRIFTEN 297

Ende der 30er Jahre, vor Ausbruch des Pazifischen Krieges, konstatiert
Miyamoto einen weiteren Aufschwung in der Produktion von Frauenliteratur. In
dem kurzen Aufsatz Fujin no seikatsu to bungaku (“Leben und Literatur von
Frauen”, 1947) betont Miyamoto jedoch, dass das Auftauchen von zahlreichen
Schriftstellerinnen zu dieser Zeit nicht in Zusammenhang mit einer liberalen
Förderung japanischer Frauenliteratur stehe. Aufgrund der Kommerzialisierung
der Literatur und deren Gebrauch zu Propagandazwecken wurden viele
Schriftstellerinnen zwecks Berichterstattung ins In- und Ausland an die Kriegsfront
geschickt. 1938 etwa wurden selbst Schriftstellerinnen, die sich offen gegen den

Krieg stellten, wie etwa Hayashi Fumiko 1904–1951) und Yoshiya Nobuko
1896–1973) nach China geschickt, wo sie viele emotional geladene Berichte

verfassten. Miyamoto weist darauf hin, dass auf diese Weise Schriftstellerinnen
gleich wie Arbeiterinnen für Kriegszwecke mobilisiert wurden.42

Für die Autorinnen selbst stellte dies weniger ein Bedürfnis denn eine Art
Lebensgarantie dar; nur SchriftstellerInnen, die dem Militärsystem dienten, wurden

veröffentlicht, und so mussten sie den Anforderungen, die an sie gestellt
wurden, Genüge tun. Auch die Verleger durften sich – wollten sie nicht unter
Beschuss kommen – nicht mit den Behörden anlegen. Zudem mussten die
Verlage, um sich am Leben zu erhalten, aus wirtschaftlichen Erwägungen namhafte

Autorinnen anheuren. Ein weiterer Grund, weshalb sich Schriftstellerinnen für
Berichterstattungen an die Kriegsfront mobilisieren liessen, ist darin zu suchen,

dass sie sich daselbst eine literarische Bereicherung erhofften. Selbst Autorinnen
wie Sata Ineko wurden auf diese Weise ins Ausland geschickt, was für viele
unverständlich war, da Sata den japanischen Invasionskrieg nie gutgeheissen

hatte. In einer Stellungnahme nach dem Krieg schrieb diese, sie habe den

Wunsch gehabt, mit einer “Tarnkappe” das Kriegsgeschehen vor Ort zu
beobachten.43 Obwohl auf diese Weise viele Schriftstellerinnen ausgesandt wurden,
entstand Miyamoto zufolge dennoch kein einziger Roman im Sinne eines literarisch

ernstzunehmenden Werkes. Dies rührt erstens daher, dass nur
Informationsliteratur geschrieben werden durfte, zweitens liegt es daran, dass diese

Frauen von der Kriegsrealität überwältigt worden seien. Ausserdem wurde von
diesen Autorinnen erwartet, in ihren Schriften Ehrbezeugungen gegenüber den

Machthabern und den Soldaten zum Ausdruck zu bringen. Sogar im Kriegszustand,

so Miyamoto, wurde von Schriftstellerinnen erwartet, die demütige, japa-

AS/EA LXI•2•2007, S. 279–307

42 Vgl. MIYAMOTO 2002j:39f.
43 Vgl. MIYAMOTO 2002h:319.



298 SIMONEMÜLLER

nische Frau zu spielen.44 Von diesen Autorinnen wurde zudem verlangt, dass sie

in ihrer Literatur Weiblichkeit zum Ausdruck bringen. Miyamoto, die diese Haltung

stark kritisiert, betont, eine Frau bringe in der Literatur ganz natürlich ihre
weibliche Sichtweise zum Ausdruck, ohne dass sie sich anzustrengen habe,

klischeehaft weiblich zu sein. Miyamoto äussert sich wie folgt:

Es ist nicht nötig, in die Literaturbewertung Forderungen nach einer seltsamen Weiblichkeit
hen ni onnappoi koto) hineinzutragen. Ein weibliches Herz ist schon deshalb ein Frauenherz,

weil es das Herz einer Frau ist; die Stimme einer Frau wird ganz natürlich zum Sopran.

Weil eine Frau die einer Frau inhärenten, besonderen sozialen Zustände in sich trägt,

erlebt sie viele Situationen, welche die Männer nicht kennen. Dies sollte nicht einfach
fassadenhaft unter dem Problem der Weiblichkeit abgehakt werden. Insbesondere wünsche ich
mir das Einsehen, dass eine Frau zunächst ein Mensch ist und dadurch ein den Männern

gemeinsames, menschliches Herz hat: Gleich wie die Männer fordert sie in der Welt Glück,
möchte zufrieden sein, möchte den Wert ihres Lebens entfalten, sich sicher fühlen und
arbeiten. Auch wenn sie nicht bewusst zum Sopran anhebt, tritt eine Frau, sobald sie ihre
menschliche Stimme erhebt, natürlicherweise als Sopran hervor. Auf diese Weise ist die
Literatur die Stimme des Lebens, die Stimme des Herzens, die Stimme der Gedanken.45

In Zeiten, in denen eine grosse Zahl von Schriftstellerinnen aufgetreten sei, so

Miyamoto, hätten die ernsthaften Schriftstellerinnen stets gelitten, weil von
ihnen eine “komische Weiblichkeit” verlangt worden sei. Deshalb habe es selbst

Ende der 30er Jahre, als die literarische Produktion von Frauen gross war, wenige

Schriftstellerinnen gegeben, die sich ernsthaft und kritisch mit
gesellschaftlichen Fragen auseinandergesetzt hätten, sondern ein Grossteil der Literatur

sei geschmückt, weiblich, harmonisch koloriert und geschmeidig gewesen.46

Wie Miyamoto in dem Aufsatz Sensô to fujin sakka (“Krieg und
Schriftstellerinnen”) betont, sah sie darin nicht den Fehler der Autorinnen selbst,
sondern des Systems, welches bewusst verhindert habe, dass Literatur als Waffe
gegen dieses eingesetzt wurde. Sensô to fujin sakka zeigt somit Miyamotos
Sympathie für die Schriftstellerinnen, welche aufgrund von Repression und des

Fehlens eines Sozialsystems finanziell abhängig waren und deshalb vor der
militärischen Regierung buckeln mussten.47

Hoffnungen setzte Miyamoto für die Schriftstellerinnen deshalb insbesondere

in die Nachkriegszeit, respektive in die demokratische Literatur. In Miya-

44 Ebd.:320.
45 MIYAMOTO 2002c:72.
46 Vgl. ebd.

47 Vgl. MULHERN 227.

AS/EA LXI•2•2007, S. 279–307



MIYAMOTO YURIKOS THEORETISCHE SCHRIFTEN 299

motos diesbezüglicher Haltung zeigen sich grundsätzlich kaum Unterschiede zu

ihren Foderungen an die männlichen Autoren. Wie jene hält sie die Frauen dazu

an, ihre Erfahrungen niederzuschreiben, denn auch wenn jemand vielleicht nicht
so begabt sei wie Higuchi Ichiyô, habe doch jeder Mensch etwas zu erzählen

und könne nun daran arbeiten, sein Leben zu verbessern und am Aufbau einer
besseren Welt mitzuarbeiten. Sowohl Männer als auch Frauen sollen deshalb

offen durch die Literatur sprechen und ihre Anliegen ausdrücken. Für die Literatur

brauche es – im Gegensatz etwa zur Musik, die deshalb den Reichen vorbehalten

sei – keinen Lehrer; sie könne nicht an der Universität gelernt werden. In
der Literatur drücke man vielmehr seine eigenen Erfahrungen und Emotionen in
Worten aus und widerspiegle auf diese Weise das Leben.48

Miyamoto formuliert insbesondere ihre Erwartungen in das zukünftige
literarische Schaffens des weiblichen Geschlechts. Mit der Errichtung von Gewerkschaften

erhielten die Frauen mehr Rechte und Zeit. Anstatt passiv Romane zu
lesen, in denen unemanzipierte, “weibliche” Frauen beschrieben werden, seien

sie fortan in der Lage, selbst Literatur, etwa Tagebücher zu verfassen. Miyamoto
appelliert deshalb an die Frauen, unter Literatur nicht einfach Werke zu verstehen,

bei denen ein Held im Mittelpunkt steht, sondern Werke in denen das wirkliche

Leben mit all seinen Höhen und Tiefen, Emotionen und Gedanken,

dargestellt wird. Auf diese Weise könne Literatur zum Mittel werden, ein neues,

demokratisches Japan aufzubauen.49

Ende der 40er Jahre schrieb Miyamoto einige Essays, in denen sie die
Entwicklung der Frauenliteratur retrospektiv beleuchtet. Aus dem Jahr 1947 etwa
liegt ein kurzer Aufsatz mit dem Titel Fujin no seikatsu to bungaku (“Leben und

Literatur der Frauen”) vor, in dem Miyamoto von den Frauen fordert, einen Sinn
für Geschichte zu entwickeln.50 In dem Essay wirft sie zudem die Frage auf,

weshalb trotz der liberalen Luft in der Nachkriegszeit so wenig neue Literaten,
insbesondere Schriftstellerinnen, Dichterinnen und Dramaturginnen hervorgetreten

seien, habe durch die beispiellosen Kriegserfahrungen doch jede Frau der

Welt ihre eigene Geschichte mitzuteilen. Miyamoto argumentiert hier also
wiederum auf dieselbe Weise, wie sie es auch bei den männlichen Autoren getan

hatte. Ein Grund, weshalb Frauen trotz vielfältiger Erfahrungen diese nicht
literarisch zu rekonstruieren vermögen, sieht sie darin, dass die japanische Gesell-

AS/EA LXI•2•2007, S. 279–307

48 Vgl. MIYAMOTO 2002c:77.

49 Vgl. ebd.:80.

50 Vgl. MULHERN 1994:227.



300 SIMONEMÜLLER

schaft bisher das Bewusssein des Menschen als gesellschaftliches Wesen nicht
genügend erweckt habe. Aus diesem Grund sei der künstlerische Ausdruck der
Frauen im Verzug. Miyamoto postuliert hier also die literarische Verarbeitung
von persönlichen Erfahrungen und ihre gesellschaftliche Einbettung.

In einem weiteren Aufsatz aus dem Jahr 1947 mit dem Titel Sakuhin to
seikatsu no koto (“Über Werk und Leben”) betont sie wiederum, dass in der
literarischen Tradition Japans die Erfahrung – etwa im Gegensatz zur westlichen
Literatur – passiv behandelt worden sei.51 Erfahrung würde nicht als
Herausforderung für eine ausserliterarische Auseinandersetzung gehandhabt, sondern

literarisch formulierte Erfahrungen würden sich innerhalb des Romans als
solchem erschöpfen. Was Miyamoto hier offenbar moniert, ist, dass in der Literatur
über Erfahrungen und den damit verbundenen Lernprozessen nicht reflektiert
wird. Miyamoto zufolge bleibt jede Art von Erfahrung in unserem Geist
fortbestehen, wird zur Hefe, wirkt auf unser Gefühl ein und bringt schliesslich ein
literarisches Thema hervor. Hierin liegt Miyamoto zufolge der Sinn des

Kunstschaffens.52

Im Jahr 1948 erschien ein dreihundertseitiger Essay mit dem Titel Fujin to
bungaku (“Frauen und Literatur”), in welchem Miyamoto die Frauenliteratur seit

der Meiji-Zeit aufrollt und kritisch beleuchtet. Das Essay ist eine Aufarbeitung
eines früheren Aufsatzes, der zwischen 1939 und 1940 in der Zeitschrift Bungei
als Serie publiziert wurde. 1947 überarbeitete Miyamoto diesen und ergänzte ihn
um ein Kapitel mit dem Untertitel Ashita e – 1941–1947 (“Dem Morgen zu:
1941–1947”) in welchem sie sich über die Nachkriegsliteratur von
Schriftstellerinnen äussert. Miyamoto sieht einige vielverspechende Ansätze, etwa in
der Literatur von Hirabayashi Taiko, bei der sie insbesondere lobt, dass diese in
ihren Werken ihre Kriegserlebnsse verarbeitet, wobei sie allerdings Tendenzen

von Skizzenhaftigkeit und eine Unausgereiftheit moniert. Miyamoto führt diese

Mängel darauf zurück, dass die Freude, endlich ohne die Einschränkung durch
die Zensur schreiben zu dürfen, zu einem literarischen Überschwang und einer
verbalen Kindlichkeit, und in der Folge zu einem Übermass an Subjektivität
geführt habe.53

Auch bei den Autorinnen setzt Miyamoto ihre Hoffnungen auf die
Arbeiterklasse: In einem Aufsatz aus dem Jahr 1950 mit dem Titel Fujin sakka

(“Schriftstellerinnen”) betont Miyamoto die Wichtigkeit der weiblichen Arbei-

51 Vgl. MIYAMOTO 2002g:105.

52 Vgl. ebd.

53 Vgl. MIYAMOTO 2002h:326.

AS/EA LXI•2•2007, S. 279–307



MIYAMOTO YURIKOS THEORETISCHE SCHRIFTEN 301

terschaft für die gesellschaftliche Entwicklung des “Selbst” in der Literatur.
Junge Arbeiterinnen würden sich immer stärker bewusst, welchen Einfluss sie

auf die Veränderung der Gesellschaft hätten und welche Rolle sie auch im politischen

Geschehen des Landes geltend machen könnten. In der Arbeiterklasse
gebe es Frauen, die das Verlangen hätten ihre Hoffnungen, Pläne und Sehnsüchte

nicht lediglich durch Tränen und Seufzer der Lektüre von Groschenromanen
zu konsumieren, sondern als ihre eigene Geschichte und als ihr eigenes Leid zu
erzählen.54 In der Darstellung der Menschlichkeit des Volkes sieht Miyamoto
den Kern der neuen demokratischen Literatur. Die Möglichkeit einer demokratischen

Gesellschaft in Japan liege darin, dass die Arbeiterklasse und ihre
Sympathisanten einen unbeugsamen, demokratischen Kampf gegen das konservative
Lager führen. Der Literatur komme die Aufgabe zu, sich vom alten Gegensatz

zwischen Mann und Frau zu befreien und als breite, gesellschaftliche Aufgabe
begreifen zu lassen.

Als Vertreterin der Arbeiterliteratur nach 1945 hebt Miyamoto insbesondere

Sata Ineko hervor, die bereits in der proletarischen Literaturbewegung aktiv
war. In ihrem Werk Watakushi no Tôkyô chizu (“Meine Tôkyô-Karte”) sieht

Miyamoto einen Neuanfang, in welchem die Veränderungen von Tokyo durch
die Kriegswirren sowie der Werdegang eines Arbeitermädchens und die
Entwicklung ihres Klassenbewusstseins beschrieben werden. In Satas Werken sieht

Miyamoto den Versuch, demokratische Literatur zu schaffen. Zudem hebt sie die
Werke der Schriftstellerinnen Tsuboi Sakae 1899–1967), die etwa in der Erzählung

Reki (“Kalender”) das fleissige Leben der Arbeiter beschreibt sowie Reportagen

und Berichte über demokratische Literatur von Matsuda Tokiko (*1905)

AS/EA LXI•2•2007, S. 279–307

auf.55

Miyamoto macht somit auch bei den Schriftstellerinnen erste, wenn auch

zögerliche Bemühungen aus, wahre demokratische Literatur zu schaffen. Der
Umstand, dass Erzählungen den Willen und die Gefühle des Volkes ausdrücken

– als Mensch, als Frau, und als Frau des Volkes – müsse als erster Ansatz einer
Etablierung eines demokratischen Bewusstseins in Japan gewürdigt werden,
welches sich trotz vieler Widersprüche und Schwierigkeiten allmählich zu
etablieren vermöge.56 Trotz gewisser, oben dargelegter Vorbehalte, zieht Miyamoto
1950 somit ein positives Fazit: Nun, Anfang der 50er Jahre, stünden die Frauen

endlich auf einem demokratischen Standpunkt und hätten sich von der weibli-

54 Vgl., ebd.:336.

55 Vgl., MIYAMOTO 2002k:198.

56 Vgl. ebd.:203.



302 SIMONEMÜLLER

chen Maskerade onnarashisa no yosooi), welche die Schriftstellerinnen 1939
noch eingenommen hätten, befreit. Sie schrieben nun mit der natürlichen Stimme
einer Frau als Mensch und nicht einer Frau als weibliches Geschöpf. Miyamoto
äussert sich wie folgt:

Dieser winzig wirkende Fortschritt ist ein wichtiger historischer Schritt. Weshalb? Die
Tatsache, dass die Schriftstellerinen damit aufgehört haben, ein für Japan typisches, weibliches

Püppchen-Spiel zu spielen, ist auch für diese Schriftstellerinnen ein Beweis dafür, dass

der Weg des Fortschritts nur auf dem Weg des Menschen, auf dem demokratischen Weg

von zwanzig Millionen Menschen möglich ist.57

Das Verhältnis zwischen Humanität und Geschichte, so Miyamoto, komme
immer deutlicher im Leben und der Literatur der einzelnen Schriftstellerinnen zum
Ausdruck. Indem diese als Menschen eine grössere Autonomie erlangt hätten,

könne gehofft werden, dass auch in der Frauenliteratur eine auf Vernunft
basierende, zielgerichtete Humanität erblühen werde. Miyamoto schliesst den Aufsatz
Fujin sakka mit den zuversichtlichen Worten, irgendwann werde der Tag kommen,

an dem die Besonderheit der Frauenliteratur, nämlich die bittere Beziehung
zwischen “der japanischen Gesellschaft, den Frauen und der Literatur” zu erzählen,

im Siegeslied der Geschichte der Menschheit verschmelzen werde.58

7. Fazit

In ihren theoretischen Schriften zur japanischen Nachkriegsliteratur betont
Miyamoto einerseits die Aufgaben und die Herausforderungen, mit der sich die
Literatur der Nachkriegszeit konfrontiert sieht, und fordert die Literaten dazu auf,
eine historisches Bewusstsein zu entwickeln, die eigenen Kriegserlebnisse literarisch

zu verarbeiten, politische Verantwortung zu übernehmen und in der Literatur

die Zusammenhänge zwischen Individuum, Gesellschaft und Politik
kenntlich zu machen, um auf dieses Weise mittels der Literatur am Aufbau eines

demokratischen, freien und humanitären Japan konstruktiv mitzuwirken. Die
Schriftstellerinnen fordert sie zudem dazu auf, sich von traditionellen Rollenspielen

zu emanzipieren, sich ihrer gesellschaftlichen Wirkungskraft bewusst zu

werden und diese ebenfalls literarisch einzusetzen. Zwar weist sie auf ver-

57 Ebd.

58 Vgl. ebd.:203f.

AS/EA LXI•2•2007, S. 279–307



MIYAMOTO YURIKOS THEORETISCHE SCHRIFTEN 303

schiedene Schwierigkeiten bei der Verwirklichung all dieser Postulate hin und
setzt diese in Bezug zu historischen Gegebenheiten. Gleichzeitig zeigt sich
Miyamoto jedoch bei der Verwirklichung dieser Ziele zuversichtlich, betont erste

Errungenschaften auf dem Weg zu diesen Zielen hin und gibt ihren Hoffnungen
auf eine blühende zukünftige japanische Literatur Ausdruck, in der sowohl Männer

als auch Frauen ohne Klischees, mit autonomem, gesellschaftlichem
Bewusstsein

AS/EA LXI•2•2007, S. 279–307

ihre wahre Stimme erheben.

Während Miyamoto in der unmittelbaren Nachkriegszeit noch ganz der

Argumentationslinie des sozialistischen Realismus verpflichtet war, zeigt sich in
ihren theoretischen Schriften Ende der 40er und Anfang der 50er Jahre bereits
eine gewisse Distanzierung bezüglich solcher Ideologisierungen der Literatur. Es

wäre aufschlussreich gewesen, zu verfolgen, wie sich Miyamotos diesbezügliche
Haltung weiter entwickelt hätte. Wäre sie den Weg von Intellektuellen wie etwa

Sekine Hiroshi 1920–1932) gegangen, der sich schliesslich ganz von den
literarischen, ideologischen Postulaten der kommunistischen Partei distanzierte59 und
aus diesem Grund 1960 von dieser ausgeschlossen wurde? Hätte sie einen “Weg
der Mitte” beschritten, oder wäre sie den kommunistischen Ideen schliesslich
doch treu geblieben? Wegen ihres frühen Todes im Jahr 1951 kann Miyamotos
literarischer und ideologischer Weg nach dieser Zeit indes nicht nachgezeichnet

werden.

59 Den Anfang von Sekine Hiroshis Distanzierung von den Theorien des sozialistischen Rea¬

lismus markiert die so genannte “Wolfs-Debatte” ôkami no sonsô) zwischen Sekine und

Noma Hiroshi 1915–1991) im Jahr 1954. Zu den Hintergründen der Debatte siehe

KLOPFENSTEIN 1984.



304 SIMONEMÜLLER

Bibliographie

AONO Suekichi
1990 “Shirabeta geijutsu” Recherchierte Kunst), in: Nihon puroretaria

bungaku hyôronshû, Bd. 3. Tôkyô: Shin Nihon shuppansha.

FAIRBANKS, Carol
2002 Japanese Women Fiction Writers. Their Culture and Society, 1890 to

1990s: English Language Sources. Lanham, Maryland, and London:
The Scarecrow Press.

GÖSSMANN, Hilaria
1996 Schreiben als Befreiung. Autobiographische Romane und Erzählungen

von Autorinnen der Proletarischen Literaturbewegung Japans.
Wiesbaden: Hassassowitz.

HOBSBAWM, Eric; Terence RANGER Hg.)
1995 The Invention of Tradition. London: Cambridge University Press.

ITÔ Sei

1957 Shôsetsu no hôhô Methoden des Romans). Tôkyô: Shinchôsha.
KLOPFENSTEIN, Eduard

1984 “Ôkami ronsô – The ‘Wolf-Debate’ and the Development of Modern
Japanese Poetry after World War II”. In: Man and Society in Japan
Today. Hg. Mikolai Melanowicz. Warsaw: Warsaw University Press:

119–126.
LIPPIT, Noriko Mizuta
1978 “Literature, Ideology and Women’s Happiness. The Autobiographical

Novels of Miyamoto Yuriko”. In: Bulletin of Concerned Asian
Scholars, 10/2:2–9

1980 Reality and Fiction in Modern Japanese Literature. London:
Macmillan.

MIYAMOTO Yuriko
2002–04 Miyamoto Yuriko zenshû Gesamtausgabe von Miyamoto Yuriko). 34

Bde. Tôkyô: Shin Nihon shuppansha.

2002a “Utagoe yo, okore – Shin Nihon bungaku kai no yurai” Singstimme,
erhebe dich! – Der Ursprung der ‘Neuen Gesellschaft für japanische

Literatur’). In: Miyamoto Yuriko zenshû Gesamtausgabe von
Miyamoto Yuriko), Bd. 16. Tôkyô: Shin Nihon shuppansha:29–35.

2002b “Seikatsu ni oite no tôitsu” Die Vereinheitlichung im Leben). In:
Miyamoto Yuriko zenshû Gesamtausgabe von Miyamoto Yuriko), Bd.
16. Tôkyô: Shin Nihon shuppansha:35–36.

AS/EA LXI•2•2007, S. 279–307



MIYAMOTO YURIKOS THEORETISCHE SCHRIFTEN 305

2002c “Fujin no sôzôryoku” Die Schöpfungskraft der Frauen). In: Miyamoto
Yuriko zenshû Gesamtausgabe von Miyamoto Yuriko), Bd. 16.

Tôkyô: Shin Nihon shuppansha:66–82.

2002d “Dare no tame ni – Interigentsia to minshushugi no kadai” Für wen?

Die Aufgaben der Intelligentsija und der Demokratie). In: Miyamoto
Yuriko zenshû Gesamtausgabe von Miyamoto Yuriko), Bd. 16.

Tôkyô: Shin Nihon shuppansha:328–335.
2002e “Sakka no keiken” Die Erfahrungen der Schriftsteller). In: Miyamoto

Yuriko zenshû Gesamtausgabe von Miyamoto Yuriko), Bd. 16.

Tôkyô: Shin Nihon shuppansha:366–380.

2002f “Fujin no seikatsu to bungaku” (“Leben und Literatur der Frauen”). In:
Miyamoto Yuriko zenshû Gesamtausgabe von Miyamoto Yuriko), Bd.
16. Tôkyô: Shin Nihon shuppansha:406–408.

2002g “Sakuhin to seikatsu no koto” Über Werk und Leben). In: Miyamoto
Yuriko zenshû Gesamtausgabe von Miyamoto Yuriko), Bd. 17.

Tôkyô: Shin Nihon shuppansha:104–106.

2002h “Fujin to bungaku” Frauen und Literatur). In: Miyamoto Yuriko
zenshû Gesamtausgabe von Miyamoto Yuriko), Bd. 17. Tôkyô: Shin
Nihon shuppansha:137–336.

2002i “1947/8 nen no bundan – bungaku ni okeru kinô to kyô” Die Litera¬
turszene von 1947/48 – Das Gestern und Heute in der Literatur. In:
Miyamoto Yuriko zenshû Gesamtausgabe von Miyamoto Yuriko), Bd.
17. Tôkyô: Shin Nihon shuppansha:385–391.

2002j “Sensô to fujin sakka” Krieg und Schriftstellerinnen). In: Miyamoto
Yuriko zenshû Gesamtausgabe von Miyamoto Yuriko), Bd. 18.

Tôkyô: Shin Nihon shuppansha:38–40.

2002k “Fujin sakka” Schriftstellerinnen). In: Miyamoto Yuriko zenshû Ge¬

samtausgabe von Miyamoto Yuriko), Bd. 19. Tôkyô: Shin Nihon

AS/EA LXI•2•2007, S. 279–307

shuppansha:172–204.
2002l “Ningensei – seiji – bungaku: ika ni ikiru ka no mondai” Humanismus

– Politik – Literatur: Die Frage, wie man zu leben habe). In: Miyamoto
Yuriko zenshû Gesamtausgabe von Miyamoto Yuriko), Bd. 19.

Tôkyô: Shin Nihon shuppansha:340–350.
MULHERN, Chieko L. Hg.)
1994 Japanese Women Writers. A Bio-critical Sourcebook. Westwood,

Connecticut und London: Greenwood Press.

NAKAMURA TOMOKO

1998 Yuriko meguri Über Yuriko). Tôkyô: Miraisha.



306 SIMONEMÜLLER

SARTRE, Jean-Paul
1972 “Plaidoyer pour les intellectuels”. In: Situations VIII. Éditions Galli¬

mard:375–455.
SCHIERBECK, Sachiko
1994 Japanese Women Novelists. 104 Biographies 1900–1993. University of

Copenhagen: Museum Tusculanum Press.

TANAKA Yukiko Hg.)
1987 To Live and To Write. Selections by Japanese Women Writers 1913–

1938. Seattle: Seal Press.

TOSHIHIKO Izu et al.)
2004 Ima ni ikiru Miyamoto Yuriko. Tôkyô: Shin Nihon shuppansha.

VLASTOS, Stephen Hg.)
1998 Mirror of Modernity: Invented Traditions of Modern Japan. Berkeley,

Calif. etc.: University of California Press. Twentieth-Century Japan;

The Emerence of a World Power 9).
WATANABE Sumiko Hg.)
2000 Josei bungaku o manabu hito no tame ni Für Leute, die Frauenlitera¬

tur lernen). Tôkyô: Sekai shisôsha.

Übersetzungen in westliche Sprachen60

MIYAMOTO, Yuriko
1960 “Die Brust” [Chibusa]. Übers. Jürgen Berndt. In: Die Banshu-Ebene.

Drei Erzählungen. Berlin: Aufbau Verlag:19–70.

1960 “Die Banshu-Ebene” [Banshû heiya]. Übers. Jürgen Berndt. In: Die
Banshu-Ebene. Drei Erzählungen. Berlin: Aufbau Verlag:71–267.

1960 “Fuchiso” [Fûchisô]. Übers. Jürgen Berndt. In: Die Banshu-Ebene.

Drei Erzählungen. Berlin: Aufbau Verlag:268–347.
1963 “Banshu Plain” [Banshû heiya]. Übers. Yukiko Sakaguchi, Jay Gluck.

In: Ukiyo: Stories of Postwar Japan. Hg. Jay Gluck. New York:
Grosset and Dunlap:73–80.

1965 “Nobuko” [Nobuko]. Übers. Nelly Naumann. In: Kindlers Neues Lite¬

ratur Lexikon 11:783–784.

60 Übersetzungen in slavische Sprachen wurden nicht aufgeführt.

AS/EA LXI•2•2007, S. 279–307



MIYAMOTO YURIKOS THEORETISCHE SCHRIFTEN 307

1975 “Nobuko” [Nobuko]. Übers. Brett Nee. In: The Bulletin of Concerned

AS/EA LXI•2•2007, S. 279–307

Asian Scholars 7/4:44–52. [Auszug].
1978 “The Family of Koiwai” [Koiwai no ikka]. Übers. Noriko Mizuta Lip¬

pit. In: The Bulletin of Concerned Asian Scholars 10/2:10–17.
1982 “The Family of Koiwai” [Koiwai no ikka]. Übers./Hg. Noriko Mizuta

Lippit, Kyoko Iriye Selden. In: Stories by Contemporary Japanese

Women Writers. New York: M.E. Sharpe:3–21.
1984 “Banshu Plain” [Banshû heiya]. Übers. Brett de Bary. In: The Bulletin

of Concerned Asian Scholars 16/2:41–44. [Auszug].
1984 “The Weathervane Plant” [Fûchisô]. Übers. Brett de Bary. In: The

Bulletin of Concerned Asian Scholars 16/2:45–47.
1984/85 “The Weathervane Planet” [Fûchisô]. Übers. Brett de Bary. In: Journal

of The Association of Teachers of Japanese 19/1:29–33.
1987 “Nobuko” [Nobuko]. Übers. Yukiko Tanaka. In: To Live and To

Write: Selections by Japanese Women Writers 1913–1938. Hg. Yukiko
Tanaka. Seattle: Seal Press:47–64. [Auszug].

1987/88 “Herde der Armen” [Mazushiki hitobito no mure]. Übers. Kazuko Ma-kuta-

Bühl. In: Miyamoto Yuriko: Ihr Erstlingswerk “Mazushiki hitobito

no mure” Unveröffentlichte Magisterarbeit). München:78–107.
1988 “Banshu Plain” [Banshû heiya]. Übers. Brett de Bary. In: The Other

Japan: Postwar Realities. Hg. E. Patricia Tsurumi. New York: M.E.

Sharpe:5–13. [Auszug].
1989 “From Nobuko” [Nobuko]. Übers. Brett Nee. In: Longman Anthology

of World Literature by Women 1875–1975. Hg. Marian Arkin, Barbara

Schollar. New York: Longman:368–77. [Auszug].
1990 Fûchisô: fiori tra le macerie [Fûchisô]. Übers. Cristiana Ceci. Paese,

Treviso: Pagus Edizioni. Collana di orientalistica 4).
1991 “The Family of Koiwai” [Koiwai no ikka]. Übers./Hg. Noriko Mizuta

Lippit, Kyoko Iriye Selden. In: Japanese Women Writers: Twentieth
Century Short Fiction:3–19.

2005 “A sunless morning” [Hikari no nai asa]. Übers. Keiko McDonald. In:
The Columbia Anthology of Modern Japanese Literature, Bd. 1: From
Restoration to Occupation, 1868–1945. New York: Columbia
University Press:480–485.




	Miyamoto Yurikos theoretische Schriften zur japanischen Nachkriegsliteratur

