
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 61 (2007)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN – COMPTES RENDUS – REVIEWS

Helmut : Laozi flankt, Konfuzius dribbelt. China scheinbar abseits:
Vom Fussball und seiner heimlichen Wiege. Hg. v. Robert H. Gassmann, Andrea
Riemenschnitter, Pierre François Souyri u. Nicolas Zufferey. Welten Ostasiens,

Bd. 9). Bern: Peter Lang AG, Internationaler Verlag der Wissenschaften, 2006.
ISSN 1660-9131; ISBN 3-03910-890-5.

Zu den drei Stichwörtern Laozi, Konfuzius, China fällt mir ein drittes, verbindendes

ein, nämlich der Schriftsteller Paul Claudel. Claudel war von 1895–1909

Konsul in China und hat darüber seine Eindrücke in unterschiedlich langen
Aufsätzen festgehalten. Da lesen wir den Ausruf “Comme j’ai aimé la Chine! [...]
Oui la Chine était un pays spontané aussi intensément et spécifiquement humain
qu’une fourmilière peut-être fourmique.” Nebst wirklichkeitsnahen Schilderungen

findet sich auch die Parabel “Le départ de Lao Tzeu”. Es ist dies ein
Gespräch zwischen dem Weisen und einem Präfekten über die Nichtigkeit des

Seins und über die Bereitschaft zu sterben. Und wir nehmen von Lao-Tse das

Tao Te King zur Hand und lesen.

AS/EA LXI•1•2007, S. 157–183

Wer Genügen kennt,

Wird nicht geschänd’t,

Wer still kann stehen,

Wird Gefahren entgehen,

Und kann so

lange dauern.

Und zu Konfuzius lässt Claudel seinen Freund Francis Jammes zu Wort kommen.

Aus dem zehnstrophigen Gedicht “Confucius” einige Zitate. “Konfuzius
ehrte jene, denen Ehre gebührt [...] er war gütig, ohne zu schmeicheln [...] er
sprach selten von Liebe, doch öfters vom Tode.” Zur Ergänzung sei auf einen
Ausspruch aus dem Lunyu Die Geschichte der Aussprüche des Konfuzius)
verwiesen. Auf die Frage nach der Charakterbildung antwortete der Meister:
“Wenn der Handwerker seine Sache gut machen will, dann schärft er zuerst sein
Werkzeug.” In unserem Zusammenhang ist dies die Aufforderung, an dem
Fussballspiel unsere Imagination zu trainieren.



REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS158

Und im gleichen Geiste äussert sich im Vorwort zur vorliegenden
Geschichte des Fussballspiels der FIFA-Präsident Joseph S. Blatter: “Fussball ist
völkerverbindend und friedensstiftend. Arme und Reiche spielen, Weisse und
Schwarze, Kleine und Grosse, Junge und Alte, Männer und Frauen, Christen und

Muslime. [...] Ein Ball – oder notfalls ein anderer runder Gegenstand – genügt,

und schon kann man spielen.” Und wenn der Autor Professor Helmut Brinker
Schillers Ausspruch zitiert: “Der Mensch ist nur da ganz Mensch, wo er spielt”,
so möchte die Rezensentin angemessen mitspielen.

Der Text ist in fünf Kapitel gegliedert. I. Vor dem Anstoss. II. Athletischer
Fussball zur Han-Zeit 206 v.Chr. – 220 n.Chr.) III. Fussball-Begeisterung am
Tang-Hof 618–907) IV. Freizeitfussball im Park zur Song-Zeit 960–1279) V.
Nostalgische Kicks zum Ausklang.

Die Kapitel sind nach vier bis sechs Abschnitten strukturiert, die eine Übersicht

vermitteln vom 13./12. Jahrhundert v.Chr. bis in die Gegenwart. Abschnitt
1 im I. Kapitel gilt dem Thema “Kosmos Körper und Spiel”. Ein zentraler
Gedanke des Konfuzius wird angeführt, nämlich dass man seinen Körper pflegen
müsse, um die Privilegien des Menschseins richtig würdigen zu können; denn

grundsätzlich ist es besser mit dem Körper als mit Worten zu lehren. – Abschnitt
2 erörtert “Erste Ballkontakte” und illustriert die Aussagen darüber mit dekorativen

Ritualbronzen der Shang-Dynastien 13./12. Jahrhundert, und zwar werden
zumeist vier Füsse angeordnet um ein Kreisoval. – Dass mit allen vier Extremitäten

mit Bällen gespielt wird, veranschaulicht eine Reliefplatte einer Grabstätte,
wo ein Artist mit sieben Bällen jongliert 114 n.Chr.) – In der Östlichen Han-
Dynastie 25–220 n.Chr.) zieren zwei Fussballer die Unterseiten eines bronzenen

Siegels.
Nach der Beschreibung erster Ballkontakte fügt der Autor den Abschnitt

“Kleines Fussball-Chinesisch” ein und gibt die Belege dazu. Unter “Mythos zum
ersten Kick” zeigt er eine Darstellung aus Grab Nr. 3 in Magwangdui und weist
hin auf die Ränkespiele der “Streitenden Reiche” 481–222 v.Chr.).

Kapitel II gilt dem Athletischen Fussball zur Han-Zeit 206 v.Chr. – 220

n.Chr. Im Abschnitt “Fussball zur Ertüchtigung des Militärs” wird bewiesen, wie
ein athletisches Mannschaftstraining zur körperlichen und mentalen Ertüchtigung,

aber auch zur Entspannung und Aufmunterung geübt wird. – Der 2.
Abschnitt diskutiert die lokale Gegebenheit unter dem Titel “An der Ballwand oder
in der HAN-Arena”. – Im nächsten Abschnitt “Ohne Libero: die Sechser-

Abwehrkette” werden Zeilen einer Rhapsodie aus der ersten Hälfte des 3. Jahrhunderts,

der ältesten Beschreibung des Fussballs im antiken China zitiert. – Zu

AS/EA LXI•1•2007, S. 157–183



REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS 159

Abschnitt 4 Danqi “Murmelschach” oder “Tipp-Kick” statt cuju “Fussball”
zitiert Brinker: “Han Chengdi hatte eine Vorliebe für den Fussball. Doch alle
Beamten waren der Meinung, dass dies körperlich zu anstrengend und für den
Monarchen unpassend sei. Darauf sagte der Kaiser: “Ich liebe dieses Spiel; doch
wenn stattdessen etwas nachgeahmt werden kann, das einen körperlich nicht so

erschöpft, dann stellt es vor.”
Das III. Kapitel “Fussball-Begeisterung am Tang-Hof 618–907)” zeigt in

vier Abschnitten die Zunahme des Spielerischen beim Spiel auf zwei Tore, auf
ein Tor, bis zum Stadionbau im Palastbezirk.

Ein höchst aspektreiches Kapitel ist das IV. “Freizeitfussball im Park zur
Song-Zeit 960–1279)”. In der Song-Zeit war das Fussballspiel das beliebteste
Freizeitvergnügen von Männern, Frauen, Jungen und Mädchen, in Parks und
Gärten, in der Stadt und auf dem Land. Es war dies ein Jonglieren mit Füssen,

mit Kopf und andern Körperteilen. Dahinter liegt die alte chinesische Spielidee,
die Kugel in der Luft zu jonglieren. Brinker zitiert dazu eine längere Passage aus

dem 9. Kapitel des “Traums von Hua in der Östlichen Hauptstadt” von Meng
Yuanlao. Da lesen wir dann am Ende, wie die Kapitäne der Fussballmannschaften

belohnt, je nach Geschicklichkeit behandelt wurden. Der Sieger erhielt einen
Silberpokal und ein Brokattuch. Der Kapitän der Unterlegenen wurde
ausgepeitscht und mit weisser Schminke beschmiert.

Zur Song-Zeit entstanden die ersten Ligen und Vereine. Vor allem in den
grösseren Städten wuchs das Bedürfnis nach Unterhaltung, und zwar als aktive
und passive Teilnahme. Literaten organisierten Dichterlesungen und Lyrikwettbewerbe;

sportlich Engagierte gründeten Fitnessclubs oder Schützenvereine. Der
Fussball war zum echten Breitensport geworden, und in der Südlichen Song-

Dynastie entwickelte sich die stärkste und reichste Vereinigung, die sogenannte

“Bundes-Wolken-Liga”. – Im 4. Abschnitt “Junge Talente” werden eine Reihe
bildnerische Darstellungen, Albumblätter, Handrollen, Kopfstützen mit
Fussballspielenden Kindern gezeigt. Brinker beschreibt eine Chizhou-Keramikkopfstütze,

die, wie er interpretiert, nicht nur Kühle während heisser Sommertage
spenden, sondern auch zu schönen Träumen anregen und Wünsche in Erfüllung
gehen lassen sollen – zu einem Traum von einer grossen Fussballkarriere.

Das IV. Kapitel schliesst ab mit einem historischen Überblick vom 9. bis
zur Mitte des 16. Jahrhunderts. Da heisst es beispielsweise, dass im dritten Monat

des Jahres 988 der Prinz, der Premierminister, der König von Huaihai und
nahestehende Hofbeamte eingeladen waren [zu Training und Spiel] in der “Halle
der strahlenden Helligkeit des Fussballs”.

AS/EA LXI•1•2007, S. 157–183



REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS160

Das V., das Abschlusskapitel ist in Fussballsprache formuliert: “Nostalgische

Kicks zum Ausklang”. Gegliedert ist das Ganze in 1) “Kicks und Tricks in
Enzyklopädien”, 2) Star-Transfer: Gao, “Fussballgott”. 3) Zarte Füsse am Ball:
Frauenfussball. 4) Chinas Fussball im Abstiegsstrudel. 5) Chinas Fussball im
Aufstiegskampf.

Die skizzierte Übersicht ist die Basis für das Verständnis der jeweils
zeitgenössischen Illustrationen. Da wurden im Jahre 1978 im Qi-Königsgrab in der

Provinz Shandong zwei achtzehnseitige Würfel ausgegraben aus der Westlichen
Han-Dynastie 200 v.Chr. – 8 n.Chr). Sie werden als kleine Bronzefussbälle
interpretiert. Auffällig sind die zwei mit Schriftzeichen markierten dreischlitzigen

Öffnungen mit Klangkügelchen für das liubo – Spiel. – Aus der Östlichen
Han-Dynastie stammt von einer Grabstätte das Detail einer Reliefplatte aus

grauem Kalkstein, die einen Ballartisten mit sieben Bällen wiedergibt.
Die längere Beschäftigung mit dem Spiel mit dem Ball reizt zur Frage nach

der Materialität. Aus Schriftzeichen für Ball kann geschlossen werden, dass im
Altertum welche aus Fell waren, gefüllt mit Tierhaaren und ähnlichem weichem
Material. Neben Lederbällen wird auch von solchen mit Brokatseidenhülle
berichtet. In alten Schriften werden Schauergeschichten erzählt wie etwa der

Kampf des Gelben Kaisers gegen Chiyou. Nach dessen Gefangennahme liess er

den Magen zu einem Ball ausstopfen und befahl seinen Leuten, damit Fussball
zu spielen. Diejenigen die am besten kickten wurden belohnt. – In anderen Fällen

war es nicht der Magen des erschlagenen Gegners, sondern der Kopf, der wie

ein Ball mit Füssen getreten wurde. In diesem Zusammenhang weist Brinker auf
die Darstellung des “Florentiner Fussballs / Die Renaissance der Spiele” von
Horst Bredekamp hin. Da lesen wir unter dem Abschnitt “Kopfbälle”: “Seit dem

vierzehnten Jahrhundert sind Berichte, dass Mörder den Kopf ihres Opfers åcum
pedibus suis’ wie einen Ball herumstiessen, zum literarischen Topos des
Fussballspiels mit den Schädeln Erschlagener geworden.”

Die knappe Sicht auf den reichhaltigen Text “Der Fussball und seine heimliche

Wiege” ermöglicht dem Leser, anhand der Illustrationen, d.h. Holzschnitten,

Handrollen, eines als Albumblatt montierten Rundfächers, von bemalten
Pinselbechern sich die Literatur und die vielseitige Palette bildnerischer
Darstellung des Themas Fussball zu vergegenwärtigen.

Im Anhang “Kemari in Japan” legt Brinker dar, wie in Gelehrtenkreisen darüber

debattiert wird, inwiefern kemari eine unabhängige japanische Erfindung ist,
oder ob es sich nur um eine chinesische Adaption handelt. Die Quelle, nach der

die Frage diskutiert werden kann, ist die Geschichtensammlung von Dichtern

AS/EA LXI•1•2007, S. 157–183



REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS 161

aus alter und neuer Zeit, das Kokon chomonshû aus dem Jahre1254. Darin findet
sich die Biografie des Dichters und Malers Fujiwara Narimichi. Er wird auch
geschildert als “Schutzheiliger” des Fussballsports. Er wird gerühmt, er könne
den Ball so hoch in die Wolken schiessen, dass er nicht mehr auf die Erde
herunterfalle. Oft begleiteten ihn drei kindliche Ballgeister, diese hatten Affenkörper

und menschliche Gesichter. Sie versprachen Narimichi ihre Hilfe, wo auch
immer er spiele, verlangten aber, auf dem Fussballplatz müsse ein Baum stehen,

damit sie von dort aus dem Match zusehen können.

Im Laufe der Zeit wurde das Fussballspiel mehr und mehr formalisiert,
sogar ritualisiert. Zwei aristokratische Familien, die Nanba und die Asukai mit
einem bis ins 13. Jahrhundert zurückreichenden Stammbaum, stellten die “Lehrer

der Meisterklasse” als Trainingskontrolleure. – Mittelalterliche Darstellungen
zeigen Höflinge in zeremonieller Kleidung bei kemari, wo sich vier, sechs oder
acht Spieler einen im Durchmesser 20 cm grossen Hirschlederball zuspielen.
Das Fussballfeld war ein etwa vierzehn Meter grosser quadratischer Platz mit
einem zehn auf zehn Meter grossen Innenraum. Die vier Ecken waren durch je
einen Baum markiert, ein Kirschbaum im Nordosten, eine Weide im Südosten,
ein Ahorn im Südwesten und eine Kiefer im Nordwesten. Die vier Bäume
symbolisierten nicht nur die vier Jahreszeiten, sondern galten zugleich als Sitz der

affenleibigen Schutzgeister. Dieses ritualisierte Spiel hat bis heute in traditionellen

AS/EA LXI•1•2007, S. 157–183

Vereinen die Jahrhunderte überdauert.

Zum Abschluss ein Blick auf das Abendland. In Jacob Burckhardts “Versuch”,
wie er sein Buch betitelt, “Die Kultur der Renaissance in Italien”, lesen wir:
“Das klassische Spiel Italiens war und ist bekanntlich das Ballspiel und auch

dieses möchte schon zur Zeit der Renaissance mit viel grösserem Eifer und
Glanze geübt worden sein als anderswo in Europa.”

Und Johan Huizinga schreibt in seinem Werk “Homo Ludens” – Versuch
einer Bestimmung des Spielelementes der Kultur – Folgendes: “Kultur beginnt
nicht als Spiel und nicht aus Spiel, vielmehr im Spiel. Die antithetische agonistische

Grundlage der Kultur ist im Spiel gegeben, das älter und ursprünglicher ist
als alle Kultur. Wenn das Lateinische die sakralen Wettkämpfe einfach Ludi
Spiele nennt, so drückt es die Eigenart dieses Kulturelements so rein wie möglich

aus.”

Die faktenreiche Darstellung des chinesischen “Fussballs und seiner
heimlichen Wiege” von Helmut Brinker, verleitet den Leser mitzuspielen, weiterzuspielen,

und das ausführliche Quellenverzeichnis ist dazu die verlässliche Basis.
– Ich erlaube mir, zusätzlch auf eine Publikation des iudicium verlags, München



162 REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS

1993 hinzuweisen: Jörg Möller. “Spiel und Sport am japanischen Kaiserhof im
7. bis 14. Jahrhundert.”

AS/EA LXI•1•2007, S. 157–183

Elise GUIGNARD

Marzenna CZERNIAK-DRO)D)OWICZ: P—ñcar—tra Scripture in the Process of

Change. A Study of the Paramasa hit— Vienna 2003. Publications of the De

Nobili Research Library, vol. XXXI). Prix non indiqué.

La tradition vishnouite p—ñcar—tra apparaît dès une époque ancienne, dans une

portion du Mah— bh—rata, le N—r—ya ¯yaparvan, dont les recherches les plus

récentes situent l’élaboration progressive entre le 3e et le 5e siècle de notre ère.

Au 8e siècle sans doute), l’advaitin a kara, dans son commentaire des Brahmas

Ìtra, critique l’abondance des contradictions dans les thèses des “tenants de

la vue finale p—ñcar—tra”, preuve de l’importance qu’il accorde à cette tradition.
Or le p—ñcar—tra reste encore trop peu connu, en dépit des travaux qui se multiplient

dans ce domaine depuis une trentaine d’années, notamment depuis la
traduction anglaise, par Sanjukta Gupta, du Lak m¯tantra, parue en 1972. On ne

peut donc que saluer une nouvelle publication qui porte sur cette tradition, et,
plus précisément, propose l’étude globale de l’un de ses textes, la Paramasa

hit— ParS), puisque tel est l’objet du livre de M. Czerniak-Dro*d*owicz
M. C.-D.) ici recensé.

La ParS ne figure pas au nombre des sa hit— p—ñcar—tra réputées les plus

anciennes, tant chez les tenants du p—ñcar—tra que dans l’indologie moderne, et

qui sont les S—ttvata-, Jay—khya- et Pau kara-sa hit— S. Krishnaswami Aiyangar

en a publié l’édition et la traduction anglaise en 1940, à Baroda Gaekwads

Oriental Series 86). G. Oberhammer et M. C.-D. en ont examiné quelques
aspects dans deux contributions au volume 3 des Studies in Hinduism 2002) de

Vienne.
L’ouvrage de M. C.-D. comporte trois sections. La première traite de la

date et de la “structure” de la ParS. Ce texte, que cite Y—mun—c—rya 10e–11e

siècle), avec mention de son titre, serait “apparu” avant 1000 de notre ère p.
28). Sa composition dans le sud de l’Inde “n’est pas improbable”, car il suit le

calendrier am—nta, qui y est largement en usage et selon lequel les mois finissent
avec la pleine lune. M. C.-D. se garde de faire de ce point un indice déterminant,



REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS 163

car ce calendrier était aussi utilisé dans certaines régions du nord du sous-continent.

Selon M. C.-D., la ParS ne donne pas l’impression d’un exposé logiquement

ordonné. Son analyse détaillée y détecte de nombreuses discrépances et

“incohérences” et la conduit à distinguer deux “structures” superposées, en fait,
pourrait-on dire, deux couches textuelles, la seconde correspondant au travail
d’un “réviseur” reworker, pp. 37, 95, etc.), parfois simplement qualifié d’auteur
p. 98). La première couche, plus ancienne et de caractère rituel, exprimerait
“une façon de penser tantrique” p. 35). Il s’agirait du texte “original”, dont
certains chapitres par exemple, 13–16) auraient été conservés tels quels cf. p. 72).
La deuxième, plus “orthodoxe” et dévote, concernerait surtout les obligations
religieuses quotidiennes du croyant. Plus récente, elle montrerait un vishnouisme
proche de celui que l’on trouve dans le N—r—ya ¯yaparvan et la Bhagavadg¯t—

cf. pp. 35, 42, 96 notamment). Elle se matérialiserait dans des chapitres entiers,
dans des passages plus ou moins longs et se manifesterait aussi par des ajouts et

interpolations brèves que M. C.-D. attribue parfois explicitement au réviseur,

parfois non pp. 42, 182). La plus grande partie de la première section du livre
est consacrée à l’affectation systématique des différentes partie du texte à l’une
des deux couches, chapitre par chapitre, passage par passage. M. C.-D. souligne
à juste titre que l’idée même de modifier les textes était traditionnellement
acceptable, car il fallait adapter l’enseignement aux différentes catégories

d’individus et à l’environnement socio-religieux. Comme on le sait, la Jay—

khyasa hit— un autre texte p—ñcar—tra, évoque explicitement ce processus

AS/EA LXI•1•2007, S. 157–183

d’adaptation des textes.

La deuxième section de l’ouvrage examine les “idées théologico-
philosophiques” de la ParS, constamment à la lumière de la thèse de la structure double
du texte. Elle se divise en deux parties: Dieu et l’âme. La ParS enseigne que

l’homme ne peut percevoir la forme transcendante p—ram—rthika) du dieu et

doit donc honorer ce dernier sous des formes perceptibles, révélées à lui, et dont
certaines sont “subtiles”, d’autres “grossières”. Pour créer l’univers, le dieu se

munit d’un corps subtil sÌk ma ar¯ra) et s’équipe des cinq “pouvoirs” akti),
qui sont les cinq sens divins de la perception p. 111). Ces pouvoirs jouent un
rôle notable dans le processus de la création, alors que la fonction des quatre
vyÌha (“émanations”) divins, bien connus par d’autres textes p—ñcar—tra, n’y est

pas claire, semble-t-il. La dichotomie des deux structures apparaît, selon M. C.-
D., dans deux passages du chapitre 2 qui concernent la création: le premier
correspondrait à un exposé marqué par le s— khya, le second serait l’“original”,
nettement plus imprégné de tantrisme.



REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS164

Puis, en s’aidant d’autres sources p—ñcar—tra, M. C.-D. examine le rôle des

mantras attirer dieu et permettre de réaliser ses propres buts), et celui des mudr—

éloigner les obstacles dans le culte). Elle présente ensuite un aperçu du culte de
temple, que décrivent les chapitres 18 à 23 de la ParS iconographie dans 23),

résumé un peu court pp. 128–129) qui ne permet guère d’apprécier l’intérêt et

les éventuelles particularités de ce culte.
Dans la deuxième partie de la seconde section, M. C.-D. examine la nature

de l’âme et sa place dans le sa s—ra, puis les moyens du salut, c’est-à-dire
l’initiation d¯k — le yoga et la dévotion bhakti). La ParS prescrit trois initiations

graduées: la première samaya) qualifie le dévot pour les règles de la vie
quotidienne; la deuxième granthad¯k — permet de recevoir la connaissance du
tantra; la troisième mantrad ¯k — permet de rendre le culte. La présentation de la
ParS est inhabituelle par rapport à celle des textes “tantriques”, car elle décrit

l’initiation seulement comme un moyen de concentration et y omet plusieurs
éléments qui sont fondamentaux dans ces textes. Aux trois initiations, la ParS

ajoute celle destinée aux “seigneurs” ¯ vara), c’est-à-dire aux riches et
puissants, applicable aux rois, aux deux-fois-nés qui ont un statut de roi et aux Ìdra
fortunés. Cette initiation comprend les cérémonies de la “matrice d’or”
hemagarbha, hira yagarbha) et du tul—bh—ra. Au cours de la première, l’impétrant
renaît symboliquement et reçoit de nouveau les sa sk—ra. Au cours de la
seconde, il offre l’équivalent de son poids en or.

Quant au deuxième moyen de salut, le yoga, M. C.-D. ne se limite pas à

rendre compte du chapitre 10, que la ParS consacre à cette technique, mais elle
examine aussi, utilement, comment les techniques de la méditation sont mises en

oeuvre dans le rite même. Soulignons que le réfrènement yama) de la chasteté

brahmacarya), qui appartient à ce yoga, consiste simplement à se garder
d’unions répréhensibles, ce qui revient à conserver une activité sexuelle sous un
forme acceptable par la société. Cela éloigne la ParS de l’abstinence totale que

prescrit, par exemple, l’Ahirbudhnyasa hit— p—ñcar—tra 31, 21) et la rapproche
de la chasteté que prône le Vim—n—rcanakalpa Mar¯cisa hit— vaikh—nasa et

qui est demandée à des maîtres de maison, non à des renonçants. L’on peut aussi

observer que l’attitude de concentration qui conduit le dévot à penser au dieu
comme s’il le voyait, le touchait et l’entendait p. 162) rappelle le comportement
des yogin asa bhakta, que décrivait le Vaikh—nasasm—rtasÌtra postérieur au 4e

siècle et sans doute antérieur au 8e siècle): “[...] De l’oeil, ils voient la forme de

la divinité. Du nez, ils jouissent de son) parfum. De la main, ils saluent la
divinité”. Comportement analogue, d’ailleurs, à celui que décrivait le Parip— al et

les hymnes des saints-poètes —lv—r) tamouls.

AS/EA LXI•1•2007, S. 157–183



REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS 165

Le troisième moyen de salut est la dévotion. La ParS la décrit comme
comportant huit “membres”. Notons que cet octuple aspect est assez fréquent dans le
vishouisme: par exemple, le Kriy—dhik—ra, texte vaikh —nasa situable entre le 10e

et le 14e siècle présente une division comparable. M. C.-D. met en contraste la
dévotion et la tradition tantrique et range la première du côté des traditions
vishnouites “orthodoxes”. Lorsque la ParS a emprunté à “l’ancienne tradition des

bh—gavata” p. 183), c’est à travers un système de référence plus récent quoique
ce système puise dans des textes anciens comme la Bhagavadg¯t— et le N—r-
—ya ¯ya). De même, les rapports de la ParS avec la dévotion des —lv—r seraient
passés par l’intermédiaire de la tradition r¯vai ava tardive dont la doctrine se

trouve formulée dans l’oeuvre de R—m—nuja).
La troisième section de l’ouvrage traite de la présentation des devoirs

quotidiens du dévot vishnouite. La ParS 3, 37) distingue huit aspects dans

l’observance, le vidhi, comme le fait la P—dmasa hit— un autre texte p—ñcar—tra.
Mais, dans la ParS, cette division, semble un peu abstraite: si certains de ses

chapitres et passages paraissent l’illustrer, elle n’y est pas développée dans

l’ordre que présente 3, 37 ni systématiquement.
Le premier aspect de l’observance est le samaya, c’est-à-dire l’ensemble

des règles générales du comportement, qui concernent la religion pensée tournée

vers le dieu, etc.) et la morale choix des fréquentations, abstention d’alcool
et de viande, etc.). Le deuxième, sam—c—ra, regroupe l’ensemble des obligations
religieuses. Il possède deux formes, —c—ra et sam—c—ra proprement dit. L’—c—ra
s’adresse à tous les dévots de Vi u, que désigne le terme bh—gavata. Il
comprend les bains quotidiens, le culte rendu au dieu une ou trois par jour, les cultes
supplémentaires des jours fastes et autres obligations. Le sam—c—ra proprement

dit est réservé aux initiés. Les obligations y sont comparables à celles de l’—c—ra,
mais imposent la récitation d’un plus grand nombre de mantras. La troisième
observance, la récitation de textes sacrés sans doute védiques et autres) sv—dhy

—ya), n’est pas vraiment décrite dans le ParS. La quatrième observance est la
collecte des substances du culte dravyasa graha). La cinquième, qui est la
purification uddhi), se trouve insérée dans la description de la précédente et lui
est étroitement associée. Le dévot purifie son corps par l’ingestion de petites
gorgées d’eau —camana), des aspersions sur lui-même et des mudr— Il purifie
aussi le lieu du culte et les récipents.

La sixième observance est le culte —r—dhana) du dieu, aussi nommé “sacrifice”

y—ga), déjà mentionné dans le deuxième ensemble d’observances, celui
des obligations religieuses. La ParS décrit cet ensemble séparément et en détail
dans le chapitre 4). Le déroulement en est proche de celui connu dans les autres

AS/EA LXI•1•2007, S. 157–183



166 REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS

manuels de ce genre. Les préparatifs comprennent notamment le “liage des

directions” digbandhana), puis une purification de soi que les autres textes nomment

le plus souvent “purification des éléments” bhÌta uddhi), suivie de

méditation et de l’installation mentale d’un “trône sacrificiel” y—gap¯ ha). La

septième observance consiste en récitation de cantiques stuti, stotra) envers la

divinité, mais ne se trouve spécifiquement présentée dans aucun chapitre. La
méditation, huitième et dernière observance, dhy—na), ne se trouve vraiment
évoquée, nourrie de dévotion, que dans le chapitre 24.

M. C.-D. compare cet ensemble des huit observances avec celui, plus connu

et plus ancien, des cinq temps pañca k—la) de la journée dévote p—ñcar—tra.

L’octuple série intègre les éléments de la quintuple. Mais elle sépare la collecte
des substances et la purification, alors que la série quintuple les rassemble dans

le deuxième k—la. Elle ajoute deux éléments supplémentaires, samaya et stuti.

Peut-être, nous explique M. C.-D., la quintuple division était-elle destinée aux

vishnouites initiés alors que l’octuple s’adressait aussi aux non initiés,
puisqu’elle comprenait des règles générales du comportement samaya) et des

obligations religieuses destinées aux non initiés c’est la première section du
sam—c—ra). Avec cette comparaison se termine l’ouvrage, de façon un peu

abrupte.

Comme on le voit, le livre de M. C.-D. résulte de recherches sérieuses et patientes.

Sa présentation ordonnée dégage plusieurs pôles d’intérêt importants dans le
texte. Elle indique aussi certaines des difficultés auxquelles le lecteur peut se

heurter. Plusieurs des sujets abordés mériteraient un enquête plus large. Ainsi,
un examen un peu plus poussé de la formation et de l’emploi du jita testotra

permettra peut-être de mieux situer dans l’histoire ce cantique, et par conséquent
la ParS, qui en enjoint la récitation. Outre les textes que mentionnent M. C.-D.,
la Jay—khyasa hit— texte p—ñcar—tra réputé ancien, ordonne la récitation du

jita ta et en cite le premier verset cf. 13, 223cd–224ab; 20, 346cd–347ab).

Y—mun—c—rya, dans son Stotraratna, aurait été influencé par ce cantique, selon

V. Varadachari Agamas and South Indian Vaisnavism, 1982, p. 299). Le corpus

“médiéval” d’une autre grande tradition vishnouite, celle des vaikh—nasa, sauf

dans ses textes les plus anciens, enjoint, lui aussi, la récitation partielle ou
complète) rituelle, voire mantrique du jita testotra. Pour prendre un autre exemple,

l’on peut rapprocher la ParS du corpus vaikh—nasa au sujet du rôle rituel des

groupes sociaux qu’elle identifie comme Ìdra: leur intégration dans le tableau
très rhétorique) des classes var a) admises au patronage rituel forma sans

doute une légitimation textuelle vitale pour les prêtres, car ces derniers en étaient

AS/EA LXI•1•2007, S. 157–183



REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS 167

en fait les clients, même si leurs propres recueils rituels donnent d’eux-mêmes

une présentation plus flatteuse.
Parfois, certains éclaircissements eussent été utiles. Ainsi, dans l’ensemble

des huit observances, le groupe qui va du troisième au huitième ne concernerait
que les initiés, selon M. C.-D. p. 186). Cependant les sixième et septième, qui
sont, respectivement, le culte et les cantiques, relèvent aussi de l’—c—ra, c’est-
àdire de la deuxième observance telle que doivent la pratiquer les bh—gavata, qui
sont des non initiés. On eût aussi apprécié plus d’explications sur un point
théologique important: grâce à la cérémonie de l’installation rituelle, “the images
become the receptacles of god’s aktis. Due to these aktis god himself is present
in his images” p. 128).

L’ouvrage de M. C.-D. est donc dans l’ensemble très stimulant. Toutefois,
l’hypothèse de la structure double de la ParS, et plusieurs des questions qui lui
sont liées, réclament une discussion. L’idée d’une révision systématique d’un
texte ancien par un auteur unique n’a, par elle-même, rien d’invraisemblable,
mais les raisons qui conduisent à l’appliquer à la ParS ne convainquent pas

toujours le lecteur. Tout en soulignant à nouveau les mérites du livre ici recensé,

l’on s’étendra un peu à ce sujet, car il soulève des questions de méthode importantes

et plus générales, et dont la mise en lumière peut être utile.
Évoquons d’abord les principes qui sous-tendent l’hypothèse principale du

livre, celle de la “structure double”. Le constat de “contradictions”, voire
d’incohérences, dans la ParS ne prouve rien. Ce texte n’appartient pas à une

discipline traditionnelle rigoureuse, telle l’épistémologie, où la cohérence de la
pensée et de la présentation formerait une exigence fondamentale. Par ailleurs, le
souci d’homogénéité de la présentation varie selon les auteurs sanskrits: alors
que certains cherchent la synthèse, d’autres se satisfont du syncrétisme et
présentent des positions variées, qu’ils ne jugent pas contradictoires. Ainsi, l’auteur
unique de l’Ahirbudhnyasa hit— un autre texte p—ñcar—tra, fournit dans le
même chapitre trois vues différentes sur les “émanations” vyÌha) divines,
d’après une démonstration assez convaincante de Bock-Raming Untersuchungen

zur Gottesvorstellung [...], Wiesbaden, 2002). En outre, il est tout à fait
possible que des interpolations se soient agglomérées à la ParS. Certes il eût fallu,
pour évaluer l’ampleur de ce phénomène dans la ParS, mesurer la consistance et
les fluctuations éventuelles du texte à travers les manuscrits, dans la mesure du

possible et sans vouloir aboutir nécessairement à une édition critique. Or M. C.-
D. ne donne pas d’indication sur le nombre des manuscrits disponibles et semble

n’en avoir consulté qu’un cf. p. 34).

AS/EA LXI•1•2007, S. 157–183



REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS168

La thèse de la structure double repose sur une opposition entre tantrisme et

dévotion rangée du côté de l’“orthodoxie”), le premier ayant fourni le noyau
ancien de la ParS, la seconde marquant l’apport du réviseur. Cette dichotomie
supposait une définition soigneuse de chacun de ses termes, que le lecteur ne

trouvera pas dans l’ouvrage. D’éminents spécialistes, tel A. Padoux, avouent la

difficulté à définir le tantrisme. L’on ne voit guère en quoi la dévotion même est

plus orthodoxe que le tantrisme. Certains auteurs modernes vont jusqu’à soutenir

qu’elle est anti-brahmanique et exprime une contestation sociale. Comment
peut-on soutenir que le tantrisme “ancien” fut imperméable à la dévotion? L’on
comprend mal, aussi, en quoi les textes pouraniques et le Mah—bh—rata peuvent

être considérés comme des sources spécifiques à la “strictly brahmanical tradition”

p. 37).
Dans le cas du p—ñcar—tra, ces questions prennent une dimension particulière.

Il n’est pas prouvé que les quelques textes p—ñcar—tra antérieurs aux 11e

siècle la ParS comprise) qui nous sont parvenus reflètent une évolution
panindienne uniforme de cette tradition. Pour adopter la terminologie linguistique,
l’on doit considérer, outre la diachronie, la possibilité de la “diatopie”, la diffusion

géographique expliquant des divergences dans la même tradition. Dans le
cas d’une discipline dont le sujet est plus dégagé des contingences socio-historiques,

telle la grammaire ou les doctrines philosophiques, par exemple, le facteur
diachronique est probablement prépondérant, encore que la vitesse de diffusion
de ce genre de textes varie aussi selon des conditions purement “mécaniques”

distance géographique, existence ou non de mécénats régionaux qui favorisent
la transmission, épanouissement de la discipline, etc.). Mais la diatopie possède

sans doute un rôle plus important dans le cas de disciplines qui, comme le rituel,
sont plus ancrées dans les pratiques et plus soumises à des pressions concrètes:

la tradition existe alors à travers ses incorporations locales et l’on ne peut
facilement dissocier son évolution des endroits singuliers de son emprise et de son

épanouissement historique. Il est donc très difficile de dresser un tableau évolutif
global de traditions comme celle du p—ñcar—tra.

Or M. C.-D. semble tenir pour acquise l’évolution globale du moins au plus

“orthodoxe” et elle applique ce modèle général au p—ñcar—tra. Cependant les

situations varièrent sans doute, d’une tradition à l’autre, mais aussi à l’intérieur
d’une même tradition, en différentes situations régionales et autres. L’emploi un
peu laxiste du terme “early” empêche de bien discerner les choses chronologiquement:

ainsi le témoignage de Bha a R—maka ha, du 10e–11e siècle, est dit
évoquer le p—ñcar—tra ancien (“early”), qui serait non-dualiste. M. C.-D. va

AS/EA LXI•1•2007, S. 157–183



REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS 169

jusqu’à parler, pour cette période ancienne, des “P—ñcar—tric Advaitic ideas
about the production of the individual souls from the Highest” p. 183)!

Un autre présupposé de M. C.-D. est l’origine tantrique du p—ñcar—tra. Le
N—r—ya ¯yaparvan du Mah—bh —rata), oeuvre sans élaborée entre le 3e et le 5e

siècle et que M. C.-D. p. 98) qualifie d’“orthodoxe” [...]), mentionne cette
tradition, sans que l’on puisse d’ailleurs le qualifier lui-même de p—ñcar—tra. Le
p—ñcar—tra s’y présente sous un jour qui n’a rien de tantrique, mais qui n’est pas

strictement “védique” non plus. Si les textes proprement p—ñcar—tra les plus
anciens qui nous sont parvenus contiennent des éléments “tantriques”, n’in-novèrent-

ils pas en cela par rapport au p—ñcar—tra plus ancien encore? Rien ne

permet, en outre, d’affirmer que le p—ñcar—tra n’était pas dès l’origine
étroitement associé à la dévotion. L’archéologie et l’épigraphie semblent même
témoigner de cette association. D’ailleurs, M. C.-D. soutient que “des idées

p—ñcar—tra sont visibles dans les oeuvres des —lv—r” p. 184): cela ne revient-il
pas à admettre l’existence des liens anciens du p—ñcar—tra avec la dévotion qui
s’exprimait chez ces saints-poètes tamouls du 6e au 9e ou 10e siècle, donc avant

la ParS? On peut regretter à ce propos que le livre fondamental que Fr. Hardy a

consacré à ces poètes Viraha-bhakti [...], Delhi: Oxford University Press, 1983)
n’apparaisse même pas dans la bibliographie. Comme nous l’avons vu, M. C.-D.
évoque les —lv—r principalement à travers le vishnouisme philosophique
ultérieur, dont le plus célèbre représentant est R—m—nuja 11e–12e siècle). Tout le
développement historique du p—ñcar—tra, sans doute riche et varié, semble ainsi
tassé, appauvri, réduit à une opposition entre tantrisme et orthodoxie.

Les conséquences de cette fragilité dans les fondements de l’hypothèse sont
nombreuses. Comme il faut révéler plus ou moins souvent la main du réviseur
supposé, on fait surgir des contradictions qui n’en sont pas. Ainsi, selon M. C.-
D., le verset 93ab de la fin du chapitre 4 “ties the description into the mentality
of the re-worker of the text” p. 210, cf. aussi p. 57). En d’autres termes, ce verset

réintégrerait le passage qui le précède, aux buts tantriques et intéressés, dans

la perspective dévote qui serait celle du réviseur. Mais cette interprétation semble

assez artificielle, car l’obtention siddhi) d’un résultat pour ceux-là seuls qui
sont pourvus d’une dévotion intense ne contredit pas le fait que le croyant puisse
demander au dieu des bénéfices matériels. De même, il est exagéré de considérer
les versets 6, 46c–49b comme “incohérents” par rapport au reste du chapitre,
donc d’y rechercher l’intervention d’un “reworker” tardif p. 61). Ils soulignent
que le culte désintéressé de Vi u apporte, sans demande particulière, richesse et

prospérité, mais ils ne s’inscrivent pas en faux contre l’emploi des mantras 1–

AS/EA LXI•1•2007, S. 157–183



170 REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS

45b) et le culte des assesseurs de Vi u 50–56) en vue de résultats matériels

spécifiques.
En l’absence d’une définition initiale du tantrisme, M. C.-D. doit fréquemment

souligner ce qui lui paraît tantrique, au moyen d’affirmations péremptoires

du genre “This treatement is visibly tantric” p. 84), ou de formules un peu
compliquées: “although the idea of worshipping the deity with offering is old and

typical of tantric sources, the passage prescribing the iconic forms for worship
can be attributed to the reworking” p. 53). Or, assez souvent, le caractère “
tantrique” en question est peu significatif. Ainsi, M. C.-D. p. 75) considère qu’un
passage contient des détails techniques “de nature principalement tantrique”, dès

lors qu’il prescrit l’emploi important de mantras et des rites tels que l’imposition
ny—sa) de mantras, le retrait symbolique du corps physique et la création d’un

corps mantrique à sa place. Même s’il s’agit certes de techniques d’origine “
tantrique”, l’on sait que des traditions très peu tantriques, telles celle des sm—rta et

des vaikh—nasa, les intégrèrent largement à partir d’une certaine époque.

M. C.-D. juge le chapitre 10 des plus représentatifs quant au travail
d’harmonisation “des deux modèles de pensée religieux” qu’aurait effectué le

réviseur supposé p. 66). Certes l’auteur de la ParS associe dans le yoga
différentes composantes que la recherche moderne peut nettement distinguer. Mais,

faut-il ajouter, depuis les YogasÌtra, vers le début de notre ère, le yoga patañjalien

a évolué, tout en suivant le cadre de l’exposé ancien du texte fondamental,
et cela de plus ou moins près selon les circonstances. Bien avant la période de

rédaction de la ParS, certaines voies yoguiques avaient intégré des éléments

“tantriques” ou qui ne figurent pas dans les YogasÌtra. Il suffit de mentionner,
par exemple, les voies yoguiques que décrit le Vaikh—nasasm—rtasÌtra. En outre,

l’on ne voit pas bien les éléments qui seraient spécifiquement tantriques dans la

“seconde description de la pratique yoguique”, versets 68–79, que M. C.-D. isole

du reste du chapitre 10, et dans le contrôle du souffle que ce passage et le chapitre

11 enjoignent.
Pour soutenir sa conception générale du texte, M. C.-D. est à l’occasion

contrainte à une interprétation contestable ou qui aurait réclamé une justification.
Identifiant les versets 1–71b du chapitre 4 comme formant une partie ancienne
p. 93), c’est-à-dire “tantrique”, elle résume ainsi p. 58) les versets 20–26: “The

devotee’s identification of himself with god as the precondition of worshipping
him”. Pour appuyer sa compréhension du passage, M. C.-D. propose, dans 23c,

la leçon sa tu deva svaya bhÌtv— au lieu de sak d eva svaya bhÌtv— et du sa

tu deva svaya bhÌtv— qui provient du manuscrit Kha, leçon qu’Aiyangar
rejette) cf. note 338). Il s’agit pour M. C.-D. de confirmer un poncif “tantrique”,

AS/EA LXI•1•2007, S. 157–183



REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS 171

le précepte “Étant devenu le dieu, que l’on rende un culte au dieu”. Or son

interprétation semble justement en dissonance par rapport au reste du passage.

Car les versets 20–26 prescrivent la nécessité pour le s—dhaka de se construire

un corps de mantras afin de pouvoir rendre un culte à Hari ([...] ar¯ra
mantranirmitam // kalpayitv— hare pÌj— kartum arhati s—dhaka //, 22d–
23ab). D’ailleurs, la première partie du verset 24 insiste sur la nette séparation
entre la divinité qui reçoit le culte pÌjya) et celui qui rend le culte pÌjaka):
sam—navyavah— re ’pi na pÌjya pÌjako ’pi v— trad. Aiyangar: “While capable
of being regarded as of the same nature, the worshipper is not the worshipped
nor is the worshipped the worshipper”). La traduction de M. C.-D., “In normal
life there is no worshipped or worshipper” note 338, cf. aussi n. 694), ne semble

pas satisfaisante. D’une part, elle mésinterprète le texte sanskrit. D’autre
part, elle est, par elle-même, difficile à comprendre, car, dans la vie courante, la
distinction est nette entre celui qui rend l’hommage et celui qui le reçoit, et, en

outre, un dévot vishnouite ne peut guère considérer le culte de dieu comme une

activité ordinaire. La variante du manuscrit Kha ne semble pas devoir être retenue.

Le verset 25 confirme la claire distinction des deux pôles de la pÌj—: “Aussi,

que l’on rétracte le corps naturel pr—k ta) selon l’ordre de la dissolution
cosmique) pralaya), que l’on en émette un autre, pur vi uddha) celui-là), et

que l’on rende ensuite) le culte au suprême puru a”. Ce passage paraît donc
aller au rebours du poncif tantrique, et sa compréhension par M. C.-D est discutable.

Typiquement, un autre passage, 2, 4–6 cf. p. 109), souffre particulièrement
du travail d’ajustement et d’interprétation du texte qu’opère M. C.-D. Il s’agit de
prouver que ce passage suit l’ordre s— khya des principes tattva), notamment
parce qu’il en dénombrerait vingt-cinq, et par conséquent qu’il est dû au réviseur.

Le passage est certes un peu difficile, mais l’a priori de M. C.-D. empêche

de le considérer avec les vrais problèmes qu’il pose et il y porte la confusion.

La traduction note 277) ne permet pas de savoir comment le nombre de
vingt-cinq principes est obtenu. Il semble qu’il faille inclure k etrajña, que le
texte comprend visiblement parmi les principes 6cd), et rejeter k etra. Cela est

laissé à la sagacité du lecteur. La traduction identifie k etra à avyakta et prak ti.
Or, selon le texte 4d), prak ti est dite vyakta, et non avyakta, mais M. C.-D.,
dans sa traduction même, transforme le vyakta de 4d en avyakta, ce qui lui permet

de l’identifier à l’avyakta (“unmanifested”) qui commence le composé de

AS/EA LXI•1•2007, S. 157–183

5a.

Dans le verset 5 b), le nombre cinq pañca) est nettement situé en dehors

du composé qui le précède et qui comporte cinq membres: avyakta, buddhi,



172 REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS

aha k—ra, bhÌta et m—tra. Notons que cet ensemble quintuple se trouve dans 1,

40cd, où les cinq termes sont identifiés comme les cinq r—tra). Mais se pose la
vraie question du sens à accorder à bhÌta et m—tra, car l’énumération des principes

comporte aussi les mah—bhÌta 5d). M. C.-D. tranche cette question en
faisant de bhÌta et m—tra un terme unique auquel elle associe exclusivement le
nombre cinq. Elle traduit alors “the five subtle elements”, ce qui renvoie
implicitement aux tanm—tra, à mettre en contraste avec les “five gross elements”

c’est-à-dire les mah—bhÌta) qui sont ensuite mentionnés. Cette solution laisse

cependant inexplicable la distinction bhÌta / m—tra de 1, 40cd, deux termes dont
le sens précis reste ici énigmatique.

Ce passage elliptique soulève donc de réelles interrogations. Il semble plus
intéressant de mettre ces dernières en évidence que d’en réduire la portée par un
interprétation a priori, une révision du texte de l’hypothétique réviseur et un

lapsus de lecture. On pourrait penser que l’énumération des principes y montre
deux plans métaphysiques, le premier considéré comme vyakta par rapport à la
divinité suprême, le second comportant avyakta et autres principes qui relèveraient

du domaine créé. Une discussion à ce sujet dépasserait les limites de cette
recension.

Les citations du texte de l’édition font l’objet de nombreuses corrections,

parfois dénuées d’utilité, sans que les justifications soient données. Un seul
manuscrit a été employé, auquel Aiyangar avait recouru pour son édition. Certaines

corrections tendent à normaliser la grammaire du texte, ce qui en fait perdre de

vue les particularités: par exemple, e a sarvap—pa- corrigé en e a sarvap—pa-

n. 136), s ir iya pour aya p. 83). A l’occasion, M. C.-D. enrichit la
doctrine du texte: ainsi la correction aupac—rikam traduit par “metaphorical”) pour
aupak—rikam (“which is intended for our benefit”, trad. Aiyangar) dans 24, 4c

cf. n. 244) est d’un effet assez important dans l’interprétation: “So god is here

present but his form is somehow conventional, to some extent devoid of reality”
p. 163). Cette interprétation semble cependant contredire l’assertion selon

laquelle, dans la ParS: “it is understood that god himself is really present in
it [c’est-à-dire dans l’image concrète]” p. 128). Le passage 24, 4–6b, qui
contient ce verset, est traduit de deux façons un peu différentes comparer p. 102
et note 355).

Notons enfin que les diverses citations du texte édité ou corrigé posent

quelques problèmes. Par exemple, M. C.-D. rejette le par—rdh— de l’édition, lui
préférant le par—rth— du manuscrit note 275), mais p. 109, c’est le terme rejeté

qu’elle traduit, “immeasurable”, alors qu’elle traduit, plus loin, la leçon choisie

(“serving the purpose of another”, p. 110). Un autre passage, 24, 3–7, montre

AS/EA LXI•1•2007, S. 157–183



REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS 173

des différences mineures au gré de ses diverses citations partielles comparer les

notes 187, 244, 274, 355, 513).

Le livre de M. C.-D. résulte d’un important travail, qu’il faut souligner.
L’ouvrage est bien écrit et se lit facilement. Il a le mérite de poser certaines

questions utiles. Il est souvent très intéressant, même dans les passages dont on
ne partage pas le point de vue. Il résume le texte systématiquement et met en

évidence les interpolations possibles, ainsi que les variations dans les points de
vue de la ParS. Sa principale faiblesse tient au parti-pris a priori de montrer une
double structure et d’opposer dévotion orthodoxe et “tantrisme” dans ce texte,

sur des bases peu sûres et sans définitions solides. L’application répétitive de
cette idée préconçue voile la lecture. Elle empêche d’examiner objectivement et
avec attention les nuances textuelles et doctrinales de la ParS, si bien que l’on
voit mal la place de cette oeuvre p—ñcar—tra dans sa tradition et que l’on ne peut
en mesurer le réel intérêt historique. Elle prévient, aussi, de nombreuses
interrogations, qui auraient pu être formulées, notamment, sur la base de comparaisons

avec d’autres textes p—ñcar—tra ou d’autres traditions. Alors qu’une traduction de
la ParS était depuis lontgtemps publiée, le lecteur pouvait espérer un peu plus
d’ouverture et de curiosité.

Gérard COLAS CNRS-Centre d’Études de l’Inde et de l’Asie du Sud)

Sadananda DAS / Ernst FÜRLINGER Eds.): S—marasya: Studies in Indian Arts,
Philosophy, and Interreligious Dialogue – In Honour of Bettina Bäumer. New
Delhi: DK Printworld, 2005. xli + 626 pp., ill. ISBN 812460338-3.

This impressive volume is a collection of articles that honours the Austrian
scholar Bettina Bäumer. Semi-resident of Varanasi for the past forty years, Bettina

Bäumer is bicultural in a way that finds very few parallels among the living
western scholars of Indian religions. The combination of topics reflect the
breadth of the honoree’s own interest and her commitment to building bridges
between two worlds, and the editors point out in the preface that the three sections

grouping papers with somewhat similar agendas represent precisely the main
fields of her work: Indian philosophy and spirituality, Indian arts and aesthetics

and interreligious and intercultural dialogue.

AS/EA LXI•1•2007, S. 157–183



REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS174

In the overview introductory part, Ernst Fürlinger retraces Bettina

Bäumer’s activity and the development of her work in a biographical essay

accompanied by several photos, followed by a list of her scholarly achievements
and bibliography. This part comprises furthermore three texts recalling shared

experiences, namely the figure of Swami Lakhsman Joo, who initiated Bettina
Bäumer in both the practice and the study of non-dualistic Kashmir aivism
Sarla Kumar), several musical happenings Manju Sundaram) and a pilgrimage

to Mount Kailash Bernard Imhasly).
The scope of the titles of the thirty-two essays is vast and they could not be

discussed individually in this brief review; inevitably for such a volume, the

work is of varying weight and quality. Beside reflecting the scope of the
honoree’s own interest, the essays account for the influence to which her friends and

colleagues testify. Many of the articles include reverential as well as affectionate

remarks and several of them refer to Bettina Bäumer’s publications, thereby one

catching a glimpse of the admiration and respect felt by the authors for her. It
must be remarked that this is a truly international tribute: the articles are contributed

by scholars from four continents, active in Indian studies or interreligious
dialogue.

The first group of articles (‘Indian Philosophy and Spirituality’) focuses on

the non-dualistic Tantric aivism of Kashmir, exploring aspects of its theoretical
and philosophical foundations. It contains an analysis of the concept of vi r—nti

‘repose’ in Abhinavagupta Arindam Chakrabarti), a translation the first in English)

of the tantric hymn BahurÌpagarbhastotra H. N. Chakravarty), Alexis
Sanderson’s excellent extensive commentary on the opening verses of
Abhinavagupta’s Tantras—ra, André Padoux’s remarks on the p—rva a rites according

to Ahbinavagupta’s Tantr—loka. Two brief articles deal with the santha

literature D. P. Pattanayak) and the significance of Tantra Rahasya Prabha

Devi). This section is completed by several essays touching on various topics:
the origins of man Baidyanath Saraswati), Gandhi’s religious ethics Joseph

Prabhu), and the interactions between Ved—nta and Tantra as presented in the

Lalit—tri atibh— ya Annette Wilke).
A second theme that reflects Bettina Bäumer’s research is the study of

Indian arts and aesthetics. This section too is mainly centred on aivism and the

various representations of iva. The topics include iva in the nineteenthcentury

Benares monochrome lithography Anjan Chakraverty), the relevance of
textual sources in the study of temple art, particularly with respect to Khajur—ho
Devangana Desai), an early 18th century illustration of the Saundaryalahar¯ by

a Mewari master Eberhard Fischer), the beginning of aiva-siddh—nta and its

AS/EA LXI•1•2007, S. 157–183



REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS 175

expanding space in Central India, in connection with the sacred topography of
the Siddh—nta movement R.N. Misra), the P— upatas and the Devar—ja cult in
Cambodia R. Nagaswamy), Citrak—ra workshop practices in Orissa Dinanath
Pathy). Additional studies in this section are contributed by Kapila Vatsyayan

(‘Mountain, Myth, Monuments’), Rai Anand Krishna (‘Concept and Representation

of Time in Indian Visual Art’) and Thomas Kintaert, who discusses in a

long article the use of primary colours in the N— ya stra.
The largest group of articles and the final set, which is also the most varied

from the point of view of content and methods, is devoted to interreligious and
intercultural dialogue. As one would expect, the essays concern mostly the

interaction between Christianity and Hinduism and Buddhism; a large part of the
authors are Christian Catholic or Protestant) theologians, for that matter. Some

of the articles exemplify systematic or historical research: Karl Baier on
transreligious studies and existential interpretation, Michael von Brück on the ethics
of justice in a cross-cultural context, Johann Figl on dialogue with the Buddhism
in the West, Axel Michaels on the function of comparison in interreligious
disputations and debates in South Asia, focusing on Day—nanda Sarasvat¯ Others
are rather meditative essays on different aspects of the dialogue between religions,

Christianity and Hinduism to be specific Francis X. D’Sa on interculturation

of religious life, Rudolf zur Lippe on pÌj— as exercice of thankfulness, John
R. Dupuche on the doctrine of pratyabhijñ— and interreligious dialogue, Mark
Dyczkowski on the music of the dharma, Bithika Mukherji on bridging identities,

Shivamurthy Shivacharya on unity of mind and religious harmony, Raimon
Panikkar on the intercultural metaphor of the drop of water). A clear-cut dividing

line cannot however be drawn between these two categories of articles, for
the topics and methodologies overlap each other. Three articles are based on
mystical, philosophical and literary texts of the West: Alois M. Haas examines
in a lengthy article the concept of self-knowledge and inward man in the Western

mystical tradition and the UpaniÒad, Emmanuel Jungclaussen discusses on
the meaning of nothingness for the mystical path in the fourteenth century German

mystic Johannes Tauler, while Annakutty Findeis considers Hermann

AS/EA LXI•1•2007, S. 157–183

Hesse’s encounter with India.
The volume closes with a welcome list of contributors with brief presentations

of their activity and a useful index.
We see in this collection of articles research being carried in several different

disciplines with a rich variety of methodologies, ranging from the historical
reconstruction, to the textual exegesis, philosophical and literary commentary,
comparison, and to the spiritual meditation. It reflects indeed the different disci-



176 REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS

plines and the interdisciplinary spirit) and methodologies illustrated in the activity

of Bettina Bäumer, thereby the volume forming a most fitting tribute to the

breadth, depth and significance of her achievement.

AS/EA LXI•1•2007, S. 157–183

Bogdan DIACONESCU Lausanne)

Johannes L. KURZ: Das Kompilationsprojekt Song Taizongs reg. 976–997).
Bern: Peter Lang-Verlag, 2003 Schweizer Asiatische Studien / Études Asiatiques

Suisses, Monographien, Bd. 45), 283 Seiten. ISBN: 3-906770-63-X.

Dieses Buch behandelt zur Hauptsache die staatlich organisierte Kompilation
von Enzyklopädien und anderen wichtigen Werke unter der Regierung Taizongs
reg. 976–997), des zweiten Kaisers der Song-Dynatie 960–1279 u.Z.), sowie

unter seinem Nachfolger Zhenzong reg. 998–1023): Es handelt sich bei diesen

Kompilationen vor allem um die sog. “Vier grossen Bücher der Song” Song

sidashu), wobei unter Taizong die zwei leishu Enzyklopädien) Taiping yulan
und Taiping guangji sowie die literarische Sammlung Wenyuan yinghua
kompiliert wurden, während unter seinem Nachfolger Zhenzong die Enzyklopädie
Cefu yuangui produziert wurde. Das Buch von Johannes L. Kurz behandelt
zudem nebenher die im ersten Song-Halbjahrhundert unter diesen Kaisern ebenfalls

durchgeführten Kompilationen von historiographischen, religiösen und

medizinischen Werken sowie die Überarbeitung von Klassikern bzw. ihrer
Kommentare.

Um es rundheraus zu sagen: Die Monographie von J. L. Kurz hat mich
begeistert: Man findet heutzutage selten wissenschaftliche Arbeiten, die mit einer
solchen Sorgfalt der Untersuchung und mit einer solchen Gründlichkeit der
Ausführung zum Verlag kommen, die Vorgänge im Verlag und in der Druckerei so

sauber durchlaufen und deshalb mit so wenig Fehlern auch orthographischer
Natur: Fehlerfreie Bücher sind leider im Zeitalter von “Pisa” nicht mehr
selbstverständlich) auf dem Pult des Rezensenten landen. Dies ist also ausdrücklich
auch ein Kompliment an den Verlag.1

1 Ich erlaube mir diese „Nebensachen“ zu betonen, weil ich vor einigen Monaten selber erlebt

habe, wie eine Arbeit, die in traditionell “sauberem” Zustand ach, wie unendlich
altmodisch!) einen renommierten, auf einer langen Tradition zurückblickenden Züricher Verlag

erreichte, vom Korrektor dieses Verlags nicht nur in „reformierter“ Orthographie ohne dass

der Autor gefragt wurde, ob er dies wünsche oder damit überhaupt einverstanden sei!), son-



REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS 177

Die Qualitäten der hier rezensierten Monographie fangen bereits mit dem

Inhaltsverzeichnis an: Dieses auf drei vollen Seiten ausgebreitete Verzeichnis ist
nämlich extrem detailliert und somit nützlicher als die üblichen Verzeichnisse.
Das relativ kurze Vorwort mit einem der wenigen Druckfehlern des Buchs:

“indem” statt “in dem”) führt gerade in die Problematik des zu untersuchenden

Gegenstandes und versteht es, das Interesse des Lesers für die unter die Lupe
genommene historische Frage zu wecken. Es folgen sinnvollerweise die
Dynastietabelle der entsprechenden Epoche sowie das Verzeichnis der im Text
verwendeten Bücher- und Zeitschriftenabkürzungen. Es fehlt also an nichts, um gut

AS/EA LXI•1•2007, S. 157–183

vorbereitet die Lektüre der Monographie anzufangen.

Die nachfolgende Einleitung ist fast zu gut und fast zu vollständig.
Dreiundzwanzig Seiten stark vertieft sie sich bereits in so viele Einzelheiten des
untersuchten politischen Problems, dass man anschliessend beinahe versucht ist,
das Buch wieder zuzumachen nach dem Motto: Ich weiss jetzt alles Wesentliche
und kann mir die Einzelheiten ersparen. Der “Historische Hintergrund” ist jedenfalls

auf drei Seiten hervorragend zusammengefasst, der auf neun Seiten
ausgebreitete “Forschungsstand” ist sehr gründlich ausgearbeitet: Er untersucht
insbesondere anhand vieler Zitate von grossen Sinologen, was genau unter dem
Gegenstand leishu ein Begriff, der traditionell im Westen mit dem Wort “
Enzyklopädie” übersetzt ist) in diesem Fall zu verstehen ist. Der folgende, acht Seiten
starke Abschnitt trägt den Untertitel “Das Problem”. Es ist vor allem dieser
Abschnitt der Einleitung, der jetzt schon, neben den gestellten Fragen, dem Leser
fast zuviele Antworten zur Verfügung stellt, und der das kurze Schlusswort
etwas zu prägnant vorwegnimmt. Darin werden nämlich bereits die wichtigsten
beteiligten Persönlichkeiten sowohl Herrscher als auch beteiligte hohe Beamte)

vorgestellt und ihre politischen Motive ergründet. Dabei werden schon fünf
wichtige Aussagen von Beteiligten und Kommentatoren Gaozong, Zhou Bida,
Tan Kai, Wu Renchen und Lu Xun) aus dem Chinesischen übersetzt und zitiert.
Dieser Abschnitt ist natürlich sehr anregend, weil man viele Motive für den re-dern

auch voll von vorher nicht vorhandenen Fehlern zur erneuten Prüfung zum Autor
zurückkam! Ein ganzer Satz war dabei sogar vom sogenannten Korrektor vollkommen
missverstanden und absolut falsch umgeschrieben worden! Obwohl diese neuen Fehler vom
Autor aufs Sorgfältigste korrigiert und der richtige Sinn des missverstandenen Satzes

wiederhergestellt wurde, entstanden in den nächsten Arbeitsvorgängen – auf welche der
Autor leider keinen Einfluss mehr hatte – so viele neue Fehler, dass dieser Autor sich heute

schämt, diese Arbeit aus seiner Feder zu zeigen oder auch nur in einer Bibliographie zu

erwähnen!

Dicke Post, aber heute scheinbar durchaus üblich, leider.



178 REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS

gen Bau von Bibliotheken und Akademien, für die systematische Rekrutierung

von Intellektuellen und für die politisch-literarische Produktion des frühen Song-
Staates überzeugend dargestellt bekommt. Er nimmt aber damit etwas von der
Spannung weg, die notwendig ist, um die Monographie weiter zu lesen. Zudem
war das ganze Problem eigentlich in Ansätzen in den folgenden zwei Sätzen des

Vorworts bereits teilweise formuliert: “Die Tücke song-zeitlicher Texte besteht

darin, dass sie alle von Mitgliedern der Elite produziert wurden, die die Song als

der Kultur des Nordens verpflichtete Dynastie ansahen. Es ist daher verständlich,

dass sie sich veranlasst sahen, die Fiktion einer ungebrochenen kulturellen
Kontinuität zu konstruieren, die sich von der Tang zur Song erstreckte.”

Abgeschlossen wird die Einleitung durch eine Zusammenfassung der Quellen,

die in Verbindung mit dem schon erwähnten Verzeichnis der Abkürzungen
einen hervorragenden Überblick über die in dieser Arbeit verwendeten und
übersetzten Literatur gibt.

Der Rest der Monographie ist traditionell aufgebaut: Nach einem besonders

aufschlussreichen ersten Kapitel über die kaiserlichen Bibliotheken, in welchem
die Grundlagen und Motive des kaiserlichen Sammelns, die Rekrutierungs- und
Personalfragen, die historischen Zwänge und die Vorlieben und Absichten der

verschiedenen Kaiser erläutert werden, werden die verschiedenen Kompilationsprojekte

dieser Kaiser in chronologischer Reihenfolge untersucht. Dabei erhalten

in diesem Buch die Biographien der verschiedenen Kompilatoren ein besonderes

Gewicht. Schon da zieht der Leser, der fähig ist zu erfassen, was J. L. Kurz alles
gelesen und übersetzt haben muss, um die unzähligen Einzelheiten dieser
Biographien zusammen zu bekommen, rasch seinen Hut ab. Interessanterweise sind
diese Biographien keine bloss langweiligen Aneinanderreihungen von mehr oder

weniger ähnlichen Karrierenbeschreibungen dieser zum Teil sehr hochrangigen
Gelehrtenbeamten: Manchmal kommen nämlich erstaunliche Lebensläufe und

Schicksale zum Vorschein. So lernt man zum Beispiel den Bauernsohn Zhao

Linji 921–979) aus Shandong kennen, der nach Bestehen der Jinshi-Prüfung
Grossermahner zur Linken, Historiographiekompilierer und Schriftstückentwerfer

im kaiserlichen Sekretariat wurde S. 97–98), oder den Beamtensohn Zhu
Zundu, ebenfalls aus Shandong, der so viele Bücher besass, dass man ihn in der
Hauptstadt Zhu Wanjuan Zehntausend-Bücher-Zhu) nannte: “Während der

Herrschaft des Liao-Herrschers Yelü Deguang reg. 928–947) flüchtete Zhu mit
seiner gesamten Bibliothek nach Süden, wo er im Reich Chu in Hunan Aufnahme

fand.[...] Seine Bibliothek diente vielen Literaten als Referenz beim Schreiben.”

S. 101).

AS/EA LXI•1•2007, S. 157–183



REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS 179

Bei diesen Biographien fällt zudem insbesondere die enorme Vielfalt der

Aufgaben auf, die damals von diesen Mandarinen je nach Karriere und je nach
Gunstbekundung seitens des Kaisers wahrgenommen werden mussten:
Kompilationsaufgaben, Aufsichtsaufgaben z.B. über Handwerk, Handel, usw.),
Ausübung von Fiskalämtern, juristische Tätigkeiten, Verwaltung von Salz- oder von
Alkoholbehörden, Zensorat, Personalverwaltung, militärische Aufgaben usw. Es
wurde von diesen Menschen enorm viel Flexibilität verlangt, sowohl was die
Tätigkeit als auch was der Aufenthaltsort betrifft. Viele waren zudem sehr
produktive Autoren und geschmackvolle Sammler.

Ich möchte hier auf die wichtigsten Kompilationen der “Vier grossen

Bücher der Song”, die der Autor sehr ausführlich behandelt, nicht im Einzelnen
eingehen. Ich werde einfach die wichtigsten Schlussfolgerungen seiner
Untersuchungen hier unten in wenigen Sätzen zitieren. Allgemein hat mir sehr gut
gefallen, dass J. L. Kurz in seinen Übersetzungen die Datierungen der wichtigsten
Begebenheiten sowohl nach dem chinesischen Kalender, als auch in Klammern,
nach dem unseren angegeben z.B. “am Tag gengxu des siebten Monats des

fünften Xianping-Jahres [27.08.1002]”) und dass er die politischen Motive der
frühen Song-Herrscher sehr sauber ausgearbeitet hat. Die konkreten historischen
Ereignisse, in welchen die Kompilationen eingebettet sind, werden jedenfalls
präzise dokumentiert, so dass sie selbst für den sinologisch nicht speziell
ausgebildeten Leser gut verständlich werden. Man versteht insbesondere, dass “bei der
Produktion der Kompilationen von Kaiser Taizong nicht das Resultat, sondern

der Vorgang selbst im Vordergrund stand. [...]. Indem Taizong diejenigen Beamten,

die bereits anderen Dynastien gedient hatten, an dem Kompilationsprozess
teilnehmen liess, erkannte er sie als vollwertige Mitglieder der Song-
Beamtenschaft an. [...]. Er hatte das Reich über das Kompilationsprojekt in
intellektueller Hinsicht zusammengeführt. [...]. Die Kompilationen des Taiping
yulan, Taiping guangji und Wenyuan yinghua unterstrichen ganz grundsätzlich
die zhengtong, d.h. die rechtmässige Herrschaft der Songdynastie. [...]. Das
Reich, das für mehr als fünfzig Jahre geteilt worden war, führte Taizong nach

der geographischen Vereinigung durch Taizu nun auch einer intellektuellen
Wiedervereinigung über die Zusammenarbeit von Gelehrtenbeamten aus Nord
und Süd entgegen.”

Soviel zu den wichtigsten Ergebnissen der Forschungen von J. L. Kurz. Ich
habe oben bereits erwähnt, dass der Autor neben den grossen leishu auch die
historiographischen, medizinischen und religiösen Projekte daoistische und
buddhistische Schriften) sowie die Überarbeitung der Klassiker und ihrer
Kommentare unter den frühen Song-Kaisern in einem besonderen Kapitel seines

AS/EA LXI•1•2007, S. 157–183



180 REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS

Buchs behandelt hat. Persönlich hätte ich für diese Themen – insbesondere für
die medizinischen Projekte – ein ausführlicheres Kapitel gewünscht. Speziell
eindrücklich finde ich nämlich die pharmazeutischen Rezeptsammlungen und

die medizinischen Therapiesammlungen, die damals in China in relativ kurzer

Zeit systematisch landesweit gesammelt wurden. Dieses Thema verdiente
aber eine eigene Monographie. Man muss anerkennen, das das nicht das Hauptthema

von J. L. Kurz war, und man muss ihm dankbar sein, dass er diese
Kompilationen neben den “Vier grossen Büchern der Song” überhaupt miterwähnt
und – wenn auch in knapper Form – mitbehandelt hat.

Ich möchte mit der Erwähnung der am Ende seines Buchs in einem
Anhang) von J. L. Kurz zur Verfügung gestellten wissenschaftlichen Instrumente
abschliessen. Dieser Teil des Buchs ist wiederum einwandfrei, weil vollständig
und detailliert. Man findet darin erstens eine Beschreibung des Rangsystems der

Beamtenschaft der nördlichen Songdynastie, zweitens die Liste der offiziellen
Kompilationen mit Angabe der wichtigsten historischen Ereignisse alles genau

datiert! Grossartig!), drittens die Liste der Mitarbeiter der “Vier grossen Bücher

der Song” mit Angabe der Quellen!), viertens die Liste der Beamtentitel und
Verwaltungsbehörden mit Angabe der entsprechenden chinesischen
Schriftzeichen!), fünftens ein deutsch-chinesisches Glossar a) der geographischen
Namen und b) der im Text verwendeten chinesischen Begriffe, sechstens eine
neuzehnseitige sic) Bibliographie 1. Congshu und andere Sammelwerke, 2.

Quellen, 3. Sekundärliteratur) und siebtens den ausführlichen alphabetischen

Index! Kompliment, Herr Kurz! Dieses Material wird für die Forschung von
hohem Wert sein.

Zum Abschluss möchte ich mir eine persönliche Bemerkung erlauben. Am
Ende der Monographie von J. L. Kurz fragt man sich, angesichts des echten
persönlichen Interesses, welches die ersten Song-Kaiser für die Literatur und für
den Bau von Bibliotheken gezeigt haben, ob sie bei den von ihnen angeordneten

Kompilationen wirklich nur politische Absichten hegten. Man wird das Gefühl
nicht los, dass diese Herrscher selber zur intellektuellen Elite ihres Reichs
gehörten und keinesfalls nur machtbesessene Neurotiker waren. In einer Zeit, da

im dekadenten Westen die meisten Politiker nicht nur Kulturanalphabeten,
sondern zu oft sogar Kulturzerstörer sind, bringt die Lektüre vom Band
Kompilationsprojekt Song Taizongs von Johannes L. Kurz eine gewisse Genugtuung:

Es muss auf der Welt nicht immer so sein, wie wir es gegenwärtig erleben.

AS/EA LXI•1•2007, S. 157–183

Jean-Pierre VOIRET Calw-Alzenberg)



REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS 181

Peter STEPHAN: Erlösung im Spannungsfeld von aktivem Leben und Entsagung:
Eine Studie zu a karas Exegese der Bhagavadg¯t— Aachen: Shaker Verlag,
2002 Geisteskultur Indiens. Texte und Studien, Bd. 3). XIV, 172 pp. ISBN: 3-
8322-0884-4.

It rarely happens that a M.A.-thesis is published, and this surely is not always a

loss, but some of them indeed deserve to be printed. This is one of them. And
although the Forschungskommission refused to provide the necessary means, it
appeared as the third volume in the series Geisteskultur Indiens. Texte und
Studien.

The study deals with the familiar theme of the Indian Martha and Maria,
prav tti and niv tti, participating in the world or renunciating it. The two opponents

are staged by the Bhagavadg¯t— BhG) on the one hand and the G¯t—-

commentary by a kara BhGBh) on the other. Paradoxical as this may seem to
some people, the two do indeed propound different ideologies. Stephan’s study
tries, for once, to describe the central discrepancies between the two. And on the
basis of this, how a kara solves them and how he interprets the rival ideologies
present within the BhG itself. As a kara’s own ideology favours the renouncer,
attention is also directed at solutions he proposes for kings and other officials.
All this is preceded by an analysis of Arjuna’s dilemma, the literary construction
of the theme within the BhG.

The present study consist of five chapters, an appendix, a concordance and

an index. In the first chapter the subject under consideration is introduced and a

discussion of former research results is given. In this regard some publications
would deserve to have been mentioned. First of all there is the PhD thesis by
Barend FADDEGON,1 and although in Dutch it is one of the first ‘Western’
contributions to the study of a kara’s G¯t—bh— ya. A more recent study titled
“ a kara’s interpretation of the Bhagavadg¯t—” by Iwao SHIMA appeared in
1990.2 Moreover Stephan credits Mahadeva A. Sastri with the first translation
into English p. 5), while at present it seems Ramavatara OJHE3 deserves this
honor.

1 a kara’s G¯t—bh— ya, toegelicht en beoordeeld, door Barend FADDEGON, Amsterdam

AS/EA LXI•1•2007, S. 157–183

1906.
2 Iwao SHIMA, “ a kara’s Interpretation of the Bhagavadg¯t—” in JIBS vol. 39.1, 1990:501–

496.
3 Ramavatara OJHE, Patna 1880 from the online version of The Encyclopedia of Indian

Philosophies).



REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS182

Chapters II and III cover the BhG and a kara respectively. For this

Stephan has used the most trustworthy and thorough studies that have appeared

as yet. For an analysis of the BhG these are: the first two chapters of Malinar’s
study, R—javidy— and Van Buitenen’s introduction to his translation p. 3). For

the chapter on a kara he relies on the studies by Hacker and Mayeda p. 4).
With chapter IV we arrive at the main part of the work, in close association

with the appendix. Namely, in order to avoid enormous footnotes with
references to the Sanskrit text, the author has chosen to reproduce both text and
translation of six BhGBh-passages in an appendix. Unfortunately this does result in
some minor inconsistensies. For example the sentence —tmana okamohau is

translated as “Sorge und Verblendung seiner selbst” on p. 42, but at p. 105 with
“Sorge und Verblendung des –tman.” The first obviously deserves our preference.

The Sanskrit text presented in the appendix is mainly based on de –
nand— rama-edition AAS nr. 34), but the author has taken trouble to compare the

readings with some other printed editions. This results in some footnotes where
emendations are proposed.

The text selections taken from the BhGBh are the commentaries on BhG
2.11, 2.21, 3.1, 5.1, 6.1 and 18.66. The analyses of these are well done and
conveniently arranged, with a summary of the main topics at the end of each
passage. The translation of the intricate Bh— ya-style of a kara manages to be

clear, even without help of too many additions.
One point that remains unclear, however, is the criteria used for selecting

these six passages. At p. 41 Stephan explains their relevance in unravelling
a kara’s methods of interpretation, but refrains from answering why others

have been dismissed. Therefore some important passages might have been
overlooked. The upodgh—ta introduction) comes to mind, where a kara already
starts to explain that a twofold dharma is taught, one characterised by action and

the other by non-action.4

The last chapter pp. 99–101) barely deserves that name, and might have

been better termed an appendix. It does provide the reader some insight into the

contemporary South-Indian a kara-tradition of ri geri, which in itself is of
some interest and is functional in showing yet another Spannungsfeld, namely
that between a kara’s literary legacy and modern practice. Interested readers

are referred to Sawai 1992,5 the publication on which this ‘chapter’ is based.

4 Bhagavadg¯ t—bh— ya AAS 34), 1896, p. 3. Cf. SHIMA 1990:7.

5 Yoshitsugu SAWAI, The Faith of Ascetics and Lay Sm—rtas: A Study of the a karan Tradi¬

tion of geri, Wien 1992.

AS/EA LXI•1•2007, S. 157–183



REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS 183

After the text and translation the author adds a concordance of BhG-verses

that a kara quotes, and provides them with an unbiased translation, drawing on
that of Van Buitenen 1981. Although of use for the general reader, it cannot be
used as an index locorum. Had it been intended, one would surely have benefited

from the inclusion of all other ruti- and sm ti-citations as in the index found at
the end of the –nand— rama edition).

The index provided at the end of the book is short and incomplete.5 Actually

it consists of a list of Sanskrit terms plus Inklusivismus and is of little use for

AS/EA LXI•1•2007, S. 157–183

anyone outside the field of Sanskrit studies.

In general the study is well written, and the author has taken a broad
perspective for understanding a kara’s argumentation. For example he refers to
V—gbha a’s Ast—ngah daya to clarify a kara’s line of reasoning. The argument
runs as follows. Arjuna can not ask in BhG 5.1) which one of the two,
sa ny—sa or yoga, is better if K a actually intended to promote a combination
of both. Just as a patient does not ask if the sweet or the cold is better, when a

doctor prescribes he should eat something sweet and cold.

Although the study still breathes an air of being a Magisterarbeit, the test

of skill that it is, is passed with praise.

Raju BAKKER Kern Institute, Leiden)

5 For example almost all terms occuring on p. 41 are omitted in the index.




	Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

