Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 61 (2007)
Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus = Reviews
Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN — COMPTES RENDUS — REVIEWS

Helmut BRINKER: Laozi flankt, Konfuzius dribbelt. China scheinbar abseits:
Vom Fussball und seiner heimlichen Wiege. Hg. v. Robert H. Gassmann, Andrea
Riemenschnitter, Pierre Frangois Souyri u. Nicolas Zufferey. (Welten Ostasiens,
Bd. 9). Bern: Peter Lang AG, Internationaler Verlag der Wissenschaften, 2006.
ISSN 1660-9131; ISBN 3-03910-890-5.

Zu den drei Stichwortern Laozi, Konfuzius, China fillt mir ein drittes, verbin-
dendes ein, ndmlich der Schriftsteller Paul Claudel. Claudel war von 1895-1909
Konsul in China und hat dariiber seine Eindriicke in unterschiedlich langen Auf-
sdtzen festgehalten. Da lesen wir den Ausruf “Comme j’ai aimé la Chine! [...]
Oui la Chine était un pays spontané aussi intensément et spécifiquement humain
qu’une fourmiliére peut-étre fourmique.” Nebst wirklichkeitsnahen Schilderun-
gen findet sich auch die Parabel “Le départ de Lao Tzeu”. Es ist dies ein Ge-
sprich zwischen dem Weisen und einem Prifekten tiber die Nichtigkeit des
Seins und iiber die Bereitschaft zu sterben. Und wir nehmen von Lao-Tse das
Tao Te King zur Hand und lesen.

Wer Gentigen kennt,
Wird nicht geschénd’t,
Wer still kann stehen,
Wird Gefahren entgehen,
Und kann so
lange dauern.

Und zu Konfuzius lisst Claudel seinen Freund Francis Jammes zu Wort kom-
men. Aus dem zehnstrophigen Gedicht “Confucius™ einige Zitate. “Konfuzius
ehrte jene, denen Ehre gebiihrt [...] er war giitig, ohne zu schmeicheln [...] er
sprach selten von Liebe, doch 6fters vom Tode.” Zur Ergénzung sei auf einen
Ausspruch aus dem Lunyu (Die Geschichte der Ausspriiche des Konfuzius)
verwiesen. Auf die Frage nach der Charakterbildung antwortete der Meister:
“Wenn der Handwerker seine Sache gut machen will, dann schirft er zuerst sein
Werkzeug.” In unserem Zusammenhang ist dies die Aufforderung, an dem Fuss-
ballspiel unsere Imagination zu trainieren.

AS/EA LXI=1-2007, S. 157183



158 REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS

Und im gleichen Geiste dussert sich im Vorwort zur vorliegenden Ge-
schichte des Fussballspiels der FIFA-Prisident Joseph S. Blatter: “Fussball ist
volkerverbindend und friedensstiftend. Arme und Reiche spielen, Weisse und
Schwarze, Kleine und Grosse, Junge und Alte, Médnner und Frauen, Christen und
Muslime. [...] Ein Ball — oder notfalls ein anderer runder Gegenstand — geniigt,
und schon kann man spielen.” Und wenn der Autor Professor Helmut Brinker
Schillers Ausspruch zitiert: “Der Mensch ist nur da ganz Mensch, wo er spielt”,
so mochte die Rezensentin angemessen mitspielen.

Der Text ist in fiinf Kapitel gegliedert. I. Vor dem Anstoss. II. Athletischer
Fussball zur Han-Zeit (206 v.Chr. — 220 n.Chr.) III. Fussball-Begeisterung am
Tang-Hof (618-907) 1V. Freizeitfussball im Park zur Song-Zeit (960-1279) V.
Nostalgische Kicks zum Ausklang.

Die Kapitel sind nach vier bis sechs Abschnitten strukturiert, die eine Uber-
sicht vermitteln vom 13./12. Jahrhundert v.Chr. bis in die Gegenwart. Abschnitt
1 im . Kapitel gilt dem Thema “Kosmos Korper und Spiel”. Ein zentraler Ge-
danke des Konfuzius wird angefiihrt, nimlich dass man seinen Korper pflegen
miisse, um die Privilegien des Menschseins richtig wiirdigen zu kénnen; denn
grundsitzlich ist es besser mit dem Korper als mit Worten zu lehren. — Abschnitt
2 erortert “Erste Ballkontakte” und illustriert die Aussagen dariiber mit dekorati-
ven Ritualbronzen der Shang-Dynastien 13./12. Jahrhundert, und zwar werden
zumeist vier Fiisse angeordnet um ein Kreisoval. — Dass mit allen vier Extremi-
tdten mit Béllen gespielt wird, veranschaulicht eine Reliefplatte einer Grabstitte,
wo ein Artist mit sieben Billen jongliert (114 n.Chr.) — In der Ostlichen Han-
Dynastie (25-220 n.Chr.) zieren zwei Fussballer die Unterseiten eines bronzenen
Siegels.

Nach der Beschreibung erster Ballkontakte fiigt der Autor den Abschnitt
“Kleines Fussball-Chinesisch” ein und gibt die Belege dazu. Unter “Mythos zum
ersten Kick” zeigt er eine Darstellung aus Grab Nr. 3 in Magwangdui und weist
hin auf die Rénkespiele der “Streitenden Reiche” (481-222 v.Chr.).

Kapitel II gilt dem Athletischen Fussball zur Han-Zeit (206 v.Chr. — 220
n.Chr. Im Abschnitt “Fussball zur Ertiichtigung des Militidrs” wird bewiesen, wie
ein athletisches Mannschaftstraining zur korperlichen und mentalen Ertiichti-
gung, aber auch zur Entspannung und Aufmunterung geiibt wird. — Der 2. Ab-
schnitt diskutiert die lokale Gegebenheit unter dem Titel “An der Ballwand oder
in der HAN-Arena”. — Im néchsten Abschnitt “Ohne Libero: die Sechser-Ab-
wehrkette” werden Zeilen einer Rhapsodie aus der ersten Hilfte des 3. Jahrhun-
derts, der dltesten Beschreibung des Fussballs im antiken China zitiert. — Zu

AS/EA LXI+12007, 5. 157-183



REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS 159

Abschnitt 4 Dangi “Murmelschach” oder “Tipp-Kick™ statt cuju “Fussball” zi-
tiert Brinker: “Han Chengdi hatte eine Vorliebe fiir den Fussball. Doch alle Be-
amten waren der Meinung, dass dies korperlich zu anstrengend und fiir den
Monarchen unpassend sei. Darauf sagte der Kaiser: “Ich liebe dieses Spiel; doch
wenn stattdessen etwas nachgeahmt werden kann, das einen korperlich nicht so
erschopft, dann stellt es vor.”

Das III. Kapitel “Fussball-Begeisterung am Tang-Hof (618-907)” zeigt in
vier Abschnitten die Zunahme des Spielerischen beim Spiel auf zwei Tore, auf
ein Tor, bis zum Stadionbau im Palastbezirk.

Ein hochst aspektreiches Kapitel ist das IV. “Freizeitfussball im Park zur
Song-Zeit (960-1279)”. In der Song-Zeit war das Fussballspiel das beliebteste
Freizeitvergniigen von Minnern, Frauen, Jungen und Médchen, in Parks und
Girten, in der Stadt und auf dem Land. Es war dies ein Jonglieren mit Fiissen,
mit Kopf und andern Korperteilen. Dahinter liegt die alte chinesische Spielidee,
die Kugel in der Luft zu jonglieren. Brinker zitiert dazu eine lingere Passage aus
dem 9. Kapitel des “Traums von Hua in der Ostlichen Hauptstadt” von Meng
Yuanlao. Da lesen wir dann am Ende, wie die Kapitidne der Fussballmannschaf-
ten belohnt, je nach Geschicklichkeit behandelt wurden. Der Sieger erhielt einen
Silberpokal und ein Brokattuch. Der Kapitin der Unterlegenen wurde ausge-
peitscht und mit weisser Schminke beschmiert.

Zur Song-Zeit entstanden die ersten Ligen und Vereine. Vor allem in den
grosseren Stiadten wuchs das Bediirfnis nach Unterhaltung, und zwar als aktive
und passive Teilnahme. Literaten organisierten Dichterlesungen und Lyrikwett-
bewerbe; sportlich Engagierte griindeten Fitnessclubs oder Schiitzenvereine. Der
Fussball war zum echten Breitensport geworden, und in der Siidlichen Song-
Dynastie entwickelte sich die stirkste und reichste Vereinigung, die sogenannte
“Bundes-Wolken-Liga”. — Im 4. Abschnitt “Junge Talente” werden eine Reihe
bildnerische Darstellungen, Albumblétter, Handrollen, Kopfstiitzen mit Fuss-
ballspielenden Kindern gezeigt. Brinker beschreibt eine Chizhou-Keramikkopf-
stiitze, die, wie er interpretiert, nicht nur Kithle wihrend heisser Sommertage
spenden, sondern auch zu schonen Traumen anregen und Wiinsche in Erfiillung
gehen lassen sollen — zu einem Traum von einer grossen Fussballkarriere.

Das 1V. Kapitel schliesst ab mit einem historischen Uberblick vom 9. bis
zur Mitte des 16. Jahrhunderts. Da heisst es beispielsweise, dass im dritten Mo-
nat des Jahres 988 der Prinz, der Premierminister, der Konig von Huaihai und
nahestehende Hofbeamte eingeladen waren [zu Training und Spiel] in der “Halle
der strahlenden Helligkeit des Fussballs™.

AS/EA LXI=1-2007, S. 157183



160 REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS

Das V., das Abschlusskapitel ist in Fussballsprache formuliert: “Nostalgi-
sche Kicks zum Ausklang”. Gegliedert ist das Ganze in 1) “Kicks und Tricks in
Enzyklopédien”, 2) Star-Transfer: Gao, “Fussballgott”. 3) Zarte Fiisse am Ball:
Frauenfussball. 4) Chinas Fussball im Abstiegsstrudel. 5) Chinas Fussball im
Aufstiegskampf.

Die skizzierte Ubersicht ist die Basis fiir das Verstindnis der jeweils zeit-
gendssischen Illustrationen. Da wurden im Jahre 1978 im Qi-Konigsgrab in der
Provinz Shandong zwei achtzehnseitige Wiirfel ausgegraben aus der Westlichen
Han-Dynastie (200 v.Chr. — 8 n.Chr). Sie werden als kleine Bronzefussbille
interpretiert. Auffillig sind die zwei mit Schriftzeichen markierten dreischlitzi-
gen Offnungen mit Klangkiigelchen fiir das liubo — Spiel. — Aus der Ostlichen
Han-Dynastie stammt von einer Grabstitte das Detail einer Reliefplatte aus
grauem Kalkstein, die einen Ballartisten mit sicben Billen wiedergibt.

Die ldngere Beschiftigung mit dem Spiel mit dem Ball reizt zur Frage nach
der Materialitdt. Aus Schriftzeichen fiir Ball kann geschlossen werden, dass im
Altertum welche aus Fell waren, gefiillt mit Tierhaaren und dhnlichem weichem
Material. Neben Lederbillen wird auch von solchen mit Brokatseidenhiille be-
richtet. In alten Schriften werden Schauergeschichten erzahlt wie etwa der
Kampf des Gelben Kaisers gegen Chiyou. Nach dessen Gefangennahme liess er
den Magen zu einem Ball ausstopfen und befahl seinen Leuten, damit Fussball
zu spielen. Diejenigen die am besten kickten wurden belohnt. — In anderen Fil-
len war es nicht der Magen des erschlagenen Gegners, sondern der Kopf, der wie
ein Ball mit Fiissen getreten wurde. In diesem Zusammenhang weist Brinker auf
die Darstellung des “Florentiner Fussballs / Die Renaissance der Spiele” von
Horst Bredekamp hin. Da lesen wir unter dem Abschnitt “Kopfbille”: “Seit dem
vierzehnten Jahrhundert sind Berichte, dass Morder den Kopf ihres Opfers ‘cum
pedibus suis’ wie einen Ball herumstiessen, zum literarischen Topos des Fuss-
ballspiels mit den Schiadeln Erschlagener geworden.”

Die knappe Sicht auf den reichhaltigen Text “Der Fussball und seine heim-
liche Wiege” ermoglicht dem Leser, anhand der [llustrationen, d.h. Holzschnit-
ten, Handrollen, eines als Albumblatt montierten Rundfichers, von bemalten
Pinselbechern sich die Literatur und die vielseitige Palette bildnerischer Dar-
stellung des Themas Fussball zu vergegenwirtigen.

Im Anhang “Kemari in Japan” legt Brinker dar, wie in Gelehrtenkreisen dariiber
debattiert wird, inwiefern kemari eine unabhingige japanische Erfindung ist,
oder ob es sich nur um eine chinesische Adaption handelt. Die Quelle, nach der
die Frage diskutiert werden kann, ist die Geschichtensammlung von Dichtern

AS/EA LXI+12007, 5. 157-183



REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS 161

aus alter und neuer Zeit, das Kokon chomonshii aus dem Jahre1254. Darin findet
sich die Biografie des Dichters und Malers Fujiwara Narimichi. Er wird auch
geschildert als “Schutzheiliger” des Fussballsports. Er wird geriihmt, er konne
den Ball so hoch in die Wolken schiessen, dass er nicht mehr auf die Erde he-
runterfalle. Oft begleiteten ihn drei kindliche Ballgeister, diese hatten Affenkor-
per und menschliche Gesichter. Sie versprachen Narimichi ihre Hilfe, wo auch
immer er spiele, verlangten aber, auf dem Fussballplatz miisse ein Baum stehen,
damit sie von dort aus dem Match zusehen konnen.

Im Laufe der Zeit wurde das Fussballspiel mehr und mehr formalisiert, so-
gar ritualisiert. Zwei aristokratische Familien, die Nanba und die Asukai mit
einem bis ins 13. Jahrhundert zuriickreichenden Stammbaum, stellten die “Leh-
rer der Meisterklasse” als Trainingskontrolleure. — Mittelalterliche Darstellungen
zeigen Hoflinge in zeremonieller Kleidung bei kemari, wo sich vier, sechs oder
acht Spieler einen im Durchmesser 20 cm grossen Hirschlederball zuspielen.
Das Fussballfeld war ein etwa vierzehn Meter grosser quadratischer Platz mit
einem zehn auf zehn Meter grossen Innenraum. Die vier Ecken waren durch je
einen Baum markiert, ein Kirschbaum im Nordosten, eine Weide im Siidosten,
ein Ahorn im Siidwesten und eine Kiefer im Nordwesten. Die vier Baume sym-
bolisierten nicht nur die vier Jahreszeiten, sondern galten zugleich als Sitz der
affenleibigen Schutzgeister. Dieses ritualisierte Spiel hat bis heute in traditio-
nellen Vereinen die Jahrhunderte tiberdauert.

Zum Abschluss ein Blick auf das Abendland. In Jacob Burckhardts “Versuch”,
wie er sein Buch betitelt, “Die Kultur der Renaissance in Italien”, lesen wir:
“Das klassische Spiel Italiens war und ist bekanntlich das Ballspiel und auch
dieses mochte schon zur Zeit der Renaissance mit viel grosserem Eifer und
Glanze geiibt worden sein als anderswo in Europa.”

Und Johan Huizinga schreibt in seinem Werk “Homo Ludens” — Versuch
einer Bestimmung des Spielelementes der Kultur — Folgendes: “Kultur beginnt
nicht als Spiel und nicht aus Spiel, vielmehr im Spiel. Die antithetische agonisti-
sche Grundlage der Kultur ist im Spiel gegeben, das élter und urspriinglicher ist
als alle Kultur. Wenn das Lateinische die sakralen Wettkdmpfe einfach Ludi
Spiele nennt, so driickt es die Eigenart dieses Kulturelements so rein wie mog-
lich aus.”

Die faktenreiche Darstellung des chinesischen “Fussballs und seiner heim-
lichen Wiege” von Helmut Brinker, verleitet den Leser mitzuspielen, weiterzu-
spielen, und das ausfiihrliche Quellenverzeichnis ist dazu die verlidssliche Basis.
— Ich erlaube mir, zusétzlch auf eine Publikation des iudicium verlags, Miinchen

AS/EA LXI=1-2007, S. 157183



162 REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS

1993 hinzuweisen: Jorg Mdoller. “Spiel und Sport am japanischen Kaiserhof im
7. bis 14. Jahrhundert.”

Elise GUIGNARD

Marzenna CZERNIAK-DROZDZOWICZ: Pancaratra Scripture in the Process of
Change. A Study of the Paramasambhita. Vienna 2003. (Publications of the De
Nobili Research Library, vol. XXXI). Prix non indiqué.

La tradition vishnouite paficaratra apparait dés une époque ancienne, dans une
portion du Mahabharata, le Narayanivaparvan, dont les recherches les plus
récentes situent I’élaboration progressive entre le 3° et le 5° siécle de notre ére.
Au 8 siécle (sans doute), I’advaitin Sankara, dans son commentaire des Brah-
masiitra, critique I’abondance des contradictions dans les théses des “tenants de
la vue finale paficaratra”, preuve de I’importance qu’il accorde a cette tradition.
Or le paficaratra reste encore trop peu connu, en dépit des travaux qui se multi-
plient dans ce domaine depuis une trentaine d’années, notamment depuis la tra-
duction anglaise, par Sanjukta Gupta, du Laksmitantra, parue en 1972. On ne
peut donc que saluer une nouvelle publication qui porte sur cette tradition, et,
plus précisément, propose 1’étude globale de I'un de ses textes, la Para-
masamhita (ParS), puisque tel est I’objet du livre de M. Czerniak-Drozdzowicz
(M. C.-D.) ici recensé.

La ParS ne figure pas au nombre des samhita paficaratra réputées les plus
anciennes, tant chez les tenants du paficaratra que dans I’indologie moderne, et
qui sont les Sattvata-, Jayakhya- et Pauskara-samhita. S. Krishnaswami Aiyan-
gar en a publié I’édition et la traduction anglaise en 1940, a Baroda (Gaekwads
Oriental Series 86). G. Oberhammer et M. C.-D. en ont examiné quelques as-
pects dans deux contributions au volume 3 des Studies in Hinduism (2002) de
Vienne.

L’ouvrage de M. C.-D. comporte trois sections. La premicre traite de la
date et de la “structure” de la ParS. Ce texte, que cite Yamunacarya (10°-11°
siécle), avec mention de son titre, serait “apparu” avant 1000 de notre ére (p.
28). Sa composition dans le sud de I'Inde “n’est pas improbable”, car il suit le
calendrier amanta, qui y est largement en usage et selon lequel les mois finissent
avec la pleine lune. M. C.-D. se garde de faire de ce point un indice déterminant,

AS/EA LXI+12007, 5. 157-183



REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS 163

car ce calendrier ¢tait aussi utilisé dans certaines régions du nord du sous-conti-
nent.

Selon M. C.-D., la ParS ne donne pas I’impression d’un exposé logique-
ment ordonné. Son analyse détaillée y détecte de nombreuses discrépances et
“incohérences” et la conduit a distinguer deux “structures” superposées, en fait,
pourrait-on dire, deux couches textuelles, la seconde correspondant au travail
d’un “réviseur” (reworker, pp. 37, 95, etc.), parfois simplement qualifi¢ d’auteur
(p. 98). La premiere couche, plus ancienne et de caractére rituel, exprimerait
“une fagon de penser tantrique” (p. 35). Il s’agirait du texte “original”, dont cer-
tains chapitres (par exemple, 13—16) auraient été conservés tels quels (cf. p. 72).
La deuxieéme, plus “orthodoxe” et dévote, concernerait surtout les obligations
religieuses quotidiennes du croyant. Plus récente, elle montrerait un vishnouisme
proche de celui que I’on trouve dans le Narayanivaparvan et la Bhagavadgita
(cf. pp. 35, 42, 96 notamment). Elle se matérialiserait dans des chapitres entiers,
dans des passages plus ou moins longs et se manifesterait aussi par des ajouts et
interpolations bréves que M. C.-D. attribue parfois explicitement au réviseur,
parfois non (pp. 42, 182). La plus grande partie de la premiére section du livre
est consacrée a [’affectation systématique des différentes partie du texte a ['une
des deux couches, chapitre par chapitre, passage par passage. M. C.-D. souligne
a juste titre que 1’idée méme de modifier les textes était traditionnellement ac-
ceptable, car il fallait adapter I’enseignement aux différentes catégories
d’individus et a ’environnement socio-religieux. Comme on le sait, la Jayakh-
vasamhitd, un autre texte pafcaratra, évoque explicitement ce processus
d’adaptation des textes.

La deuxieme section de I’ouvrage examine les “idées théologico-philoso-
phiques” de la ParS, constamment a la lumiéere de la thése de la structure double
du texte. Elle se divise en deux parties: Dieu et I’dme. La ParS enseigne que
I’homme ne peut percevoir la forme transcendante (paramdrthika) du dieu et
doit donc honorer ce dernier sous des formes perceptibles, révélées a lui, et dont
certaines sont “subtiles”, d’autres “grossieres”. Pour créer ['univers, le dieu se
munit d’un corps subtil (sizksmasarira) et s’équipe des cinq “pouvoirs” (sakti),
qui sont les cinq sens divins de la perception (p. 111). Ces pouvoirs jouent un
role notable dans le processus de la création, alors que la fonction des quatre
vyitha (“émanations”) divins, bien connus par d’autres textes paficaratra, n’y est
pas claire, semble-t-il. La dichotomie des deux structures apparait, selon M. C.-
D., dans deux passages du chapitre 2 qui concernent la création: le premier
correspondrait & un exposé marqué par le samkhya, le second serait I’““original”,
nettement plus imprégné de tantrisme.

AS/EA LXI=1-2007, S. 157183



164 REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS

Puis, en s’aidant d’autres sources paficaratra, M. C.-D. examine le role des
mantras (attirer dieu et permettre de réaliser ses propres buts), et celui des mudra
(¢loigner les obstacles dans le culte). Elle présente ensuite un apercu du culte de
temple, que décrivent les chapitres 18 a 23 de la ParS (iconographie dans 23),
résumé un peu court (pp. 128-129) qui ne permet guere d’apprécier ’'intérét et
les éventuelles particularités de ce culte.

Dans la deuxiéme partie de la seconde section, M. C.-D. examine la nature
de I’ame et sa place dans le samsara, puis les moyens du salut, c’est-a-dire
I’initiation (diksa), le yoga et la dévotion (bhakti). La ParS prescrit trois initia-
tions graduées: la premicre (samaya) qualifie le dévot pour les regles de la vie
quotidienne; la deuxiéme (granthadiksd) permet de recevoir la connaissance du
tantra; la troisieme (mantradiksa) permet de rendre le culte. La présentation de la
ParS§ est inhabituelle par rapport a celle des textes “tantriques”, car elle décrit
I’initiation seulement comme un moyen de concentration et y omet plusieurs
¢léments qui sont fondamentaux dans ces textes. Aux trois initiations, la ParS
ajoute celle destinde aux “seigneurs” (isvara), c’est-a-dire aux riches et puis-
sants, applicable aux rois, aux deux-fois-nés qui ont un statut de roi et aux $tidra
fortunés. Cette initiation comprend les cérémonies de la “matrice d’or” (hema-
garbha, hiranyagarbha) et du tulabhara. Au cours de la premiére, I'impétrant
renait symboliquement et regoit de nouveau les samskara. Au cours de la se-
conde, il offre 1’équivalent de son poids en or.

Quant au deuxiéme moyen de salut, le yoga, M. C.-D. ne se limite pas a
rendre compte du chapitre 10, que la ParS consacre a cette technique, mais elle
examine aussi, utilement, comment les techniques de la méditation sont mises en
oeuvre dans le rite méme. Soulignons que le réfrénement (yama) de la chasteté
(brahmacarya), qui appartient a ce yoga, consiste simplement a se garder
d’unions répréhensibles, ce qui revient & conserver une activité sexuelle sous un
forme acceptable par la société. Cela éloigne la ParS de I’abstinence totale que
prescrit, par exemple, I’ Ahirbudhnyasamhita pancaratra (31, 21) et la rapproche
de la chasteté que prone le Vimanarcanakalpa (Maricisamhitd) vaikhanasa et
qui est demandée a des maitres de maison, non a des renongants. L on peut aussi
observer que I’attitude de concentration qui conduit le dévot a penser au dicu
comme s’il le voyait, le touchait et ’entendait (p. 162) rappelle le comportement
des yogin asambhakta, que décrivait le Vaikhanasasmartasiitra (postérieur au 4°
siécle et sans doute antérieur au 8° siécle): “[...] De I’oeil, ils voient la forme de
la divinité. Du nez, ils jouissent de (son) parfum. De la main, ils saluent la divi-
nité¢”. Comportement analogue, d’ailleurs, a celui que décrivait le Paripatal et
les hymnes des saints-poétes (alvar) tamouls.

AS/EA LXI+12007, 5. 157-183



REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS 165

Le troisieme moyen de salut est la dévotion. La ParS la décrit comme com-
portant huit “membres”. Notons que cet octuple aspect est assez fréquent dans le
vishouisme: par exemple, le Kriyadhikara, texte vaikhanasa situable entre le 10°
et le 14° siécle présente une division comparable. M. C.-D. met en contraste la
dévotion et la tradition tantrique et range la premiere du coté des traditions vish-
nouites “orthodoxes”. Lorsque la ParS a emprunté a “I’ancienne tradition des
bhagavata” (p. 183), c’est a travers un systeme de référence plus récent (quoique
ce systeme puise dans des textes anciens comme la Bhagavadgita et le Nar-
ayaniya). De méme, les rapports de la ParS avec la dévotion des alvar seraient
passés par I’intermédiaire de la tradition $rivaisnava tardive (dont la doctrine se
trouve formulée dans I’oeuvre de Ramanuja).

La troisieme section de 1’ouvrage traite de la présentation des devoirs quo-
tidiens du dévot vishnouite. La ParS (3, 37) distingue huit aspects dans
|’observance, le vidhi, comme le fait la Padmasambhita, un autre texte paficaratra.
Mais, dans la ParS, cette division, semble un peu abstraite: si certains de ses
chapitres et passages paraissent 'illustrer, elle n’y est pas développée dans
I’ordre que présente 3, 37 ni systématiquement.

Le premier aspect de ['observance est le samaya, c’est-a-dire I’ensemble
des regles générales du comportement, qui concernent la religion (pensée tour-
née vers le dieu, etc.) et la morale (choix des fréquentations, abstention d’alcool
et de viande, etc.). Le deuxiéme, samdacara, regroupe I’ensemble des obligations
religieuses. Il posseéde deux formes, dcara et samacara proprement dit. L’ acara
s’adresse a tous les dévots de Visnu, que désigne le terme bhagavata. 11 com-
prend les bains quotidiens, le culte rendu au dieu une ou trois par jour, les cultes
supplémentaires des jours fastes et autres obligations. Le samacara proprement
dit est réservé aux initiés. Les obligations y sont comparables a celles de I’acara,
mais imposent la récitation d’un plus grand nombre de mantras. La troisiéme
observance, la récitation de textes sacrés (sans doute védiques et autres) (svadh-
vaya), n’est pas vraiment décrite dans le ParS. La quatrieme observance est la
collecte des substances du culte (dravyvasamgraha). La cinquiéme, qui est la
purification (suddhi), se trouve insérée dans la description de la précédente et lui
est étroitement associée. Le dévot purifie son corps par 1’ingestion de petites
gorgées d’eau (acamana), des aspersions sur lui-méme et des mudra. 1l purifie
aussi le lieu du culte et les récipents.

La sixiéme observance est le culte (aradhana) du dieu, aussi nommé “sacri-
fice” (vaga), déja mentionné dans le deuxieme ensemble d’observances, celui
des obligations religieuses. La ParS décrit cet ensemble séparément et en détail
(dans le chapitre 4). Le déroulement en est proche de celui connu dans les autres

AS/EA LXI=1-2007, S. 157183



166 REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS

manuels de ce genre. Les préparatifs comprennent notamment le “liage des di-
rections” (dighbandhana), puis une purification de soi que les autres textes nom-
ment le plus souvent “purification des éléments” (bhitasuddhi), suivie de
méditation et de I’installation mentale d’un “trone sacrificiel” (yagapitha). La
septiéme observance consiste en récitation de cantiques (stuti, sftotra) envers la
divinité, mais ne se trouve spécifiquement présentée dans aucun chapitre. La
méditation, huitiéme et derniére observance, (dhyana), ne se trouve vraiment
évoquée, nourrie de dévotion, que dans le chapitre 24.

M. C.-D. compare cet ensemble des huit observances avec celui, plus connu
et plus ancien, des cinq temps (pafica kala) de la journée dévote paficaratra.
L’octuple série intégre les éléments de la quintuple. Mais elle sépare la collecte
des substances et la purification, alors que la série quintuple les rassemble dans
le deuxieme kala. Elle ajoute deux éléments supplémentaires, samaya et stuti.
Peut-étre, nous explique M. C.-D., la quintuple division était-elle destinée aux
vishnouites initiés alors que I'octuple s’adressait aussi aux non initiés, puis-
qu’elle comprenait des régles générales du comportement (samaya) et des obli-
gations religieuses destinées aux non initiés (c’est la premiére section du
samadcara). Avec cette comparaison se termine 1’ouvrage, de fagon un peu
abrupte.

Comme on le voit, le livre de M. C.-D. résulte de recherches sérieuses et patien-
tes. Sa présentation ordonnée dégage plusieurs poles d’intérét importants dans le
texte. Elle indique aussi certaines des difficultés auxquelles le lecteur peut se
heurter. Plusieurs des sujets abordés mériteraient un enquéte plus large. Ainsi,
un examen un peu plus poussé de la formation et de I’emploi du jitamtestotra
permettra peut-étre de mieux situer dans 1’histoire ce cantique, et par conséquent
la ParsS, qui en enjoint la récitation. Outre les textes que mentionnent M. C.-D.,
la Jayakhyasamhita, texte pafcaratra réputé ancien, ordonne la récitation du
Jjitamta et en cite le premier verset (cf. 13, 223cd-224ab; 20, 346cd—347ab).
Yamunacarya, dans son Stotraratna, aurait ¢té influencé par ce cantique, selon
V. Varadachari (Agamas and South Indian Vaisnavism, 1982, p. 299). Le corpus
“médiéval” d’une autre grande tradition vishnouite, celle des vaikhanasa, sauf
dans ses textes les plus anciens, enjoint, lui aussi, la récitation (partielle ou com-
plete) rituelle, voire mantrique du jitamtestotra. Pour prendre un autre exemple,
I’on peut rapprocher la ParS du corpus vaikhanasa au sujet du role rituel des
groupes sociaux qu’elle identifie comme stidra: leur intégration dans le tableau
(trés rhétorique) des classes (varna) admises au patronage rituel forma sans
doute une légitimation textuelle vitale pour les prétres, car ces derniers en étaient

AS/EA LXI+12007, 5. 157-183



REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS 167

en fait les clients, méme si leurs propres recueils rituels donnent d’eux-mémes
une présentation plus flatteuse.

Parfois, certains éclaircissements eussent été utiles. Ainsi, dans I’ensemble
des huit observances, le groupe qui va du troisiéme au huitiéme ne concernerait
que les initiés, selon M. C.-D. (p. 186). Cependant les sixiéme et septieéme, qui
sont, respectivement, le culte et les cantiques, relévent aussi de 1’acara, ¢’est-a-
dire de la deuxiéme observance telle que doivent la pratiquer les bhagavata, qui
sont des non initiés. On et aussi apprécié plus d’explications sur un point théo-
logique important: grace a la cérémonie de I'installation rituelle, “the images
become the receptacles of god’s Saktis. Due to these saktis god himself is present
in his images” (p. 128).

L’ouvrage de M. C.-D. est donc dans I’ensemble trés stimulant. Toutefois,
I’hypothése de la structure double de la ParS, et plusieurs des questions qui lui
sont liées, réclament une discussion. L’idée d’une révision systématique d’un
texte ancien par un auteur unique n’a, par elle-méme, rien d’invraisemblable,
mais les raisons qui conduisent a 1’appliquer a la ParS ne convainquent pas tou-
jours le lecteur. Tout en soulignant a nouveau les mérites du livre ici recensé,
I’on s’étendra un peu a ce sujet, car il souléve des questions de méthode impor-
tantes et plus générales, et dont la mise en lumiere peut étre utile.

Evoquons d’abord les principes qui sous-tendent I’hypothése principale du
livre, celle de la “structure double”. Le constat de “contradictions”, voire
d’incohérences, dans la Par§S ne prouve rien. Ce texte n’appartient pas a une
discipline traditionnelle rigoureuse, telle I’épistémologie, ou la cohérence de la
pensée et de la présentation formerait une exigence fondamentale. Par ailleurs, le
souci d’homogénéité de la présentation varie selon les auteurs sanskrits: alors
que certains cherchent la synthése, d’autres se satisfont du syncrétisme et pré-
sentent des positions variées, qu’ils ne jugent pas contradictoires. Ainsi, I’auteur
unique de 1’Ahirbudhnyasamhita, un autre texte pancaratra, fournit dans le
méme chapitre trois vues différentes sur les “émanations” (vyitha) divines,
d’aprés une démonstration assez convaincante de Bock-Raming (Untersuchun-
gen zur Gottesvorstellung [...], Wiesbaden, 2002). En outre, il est tout a fait pos-
sible que des interpolations se soient agglomérées a la ParsS. Certes il elt fallu,
pour évaluer I’ampleur de ce phénomene dans la ParS, mesurer la consistance et
les fluctuations éventuelles du texte a travers les manuscrits, dans la mesure du
possible et sans vouloir aboutir nécessairement a une édition critique. Or M. C.-
D. ne donne pas d’indication sur le nombre des manuscrits disponibles et semble
n’en avoir consulté qu’un (cf. p. 34).

AS/EA LXI=1-2007, S. 157183



168 REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS

La these de la structure double repose sur une opposition entre tantrisme et
dévotion (rangée du coté de 1’“orthodoxie™), le premier ayant fourni le noyau
ancien de la ParS, la seconde marquant 1’apport du réviseur. Cette dichotomie
supposait une définition soigneuse de chacun de ses termes, que le lecteur ne
trouvera pas dans I’ouvrage. D’éminents spécialistes, tel A. Padoux, avouent la
difficulté a définir le tantrisme. L’on ne voit guére en quoi la dévotion méme est
plus orthodoxe que le tantrisme. Certains auteurs modernes vont jusqu’a soutenir
qu’elle est anti-brahmanique et exprime une contestation sociale. Comment
peut-on soutenir que le tantrisme “ancien” fut imperméable a la dévotion? L’on
comprend mal, aussi, en quoi les textes pouraniques et le Mahabharata peuvent
étre considérés comme des sources spécifiques a la “strictly brahmanical tradi-
tion” (p. 37).

Dans le cas du paficaratra, ces questions prennent une dimension particu-
liere. Il n’est pas prouvé que les quelques textes paficaratra antérieurs aux 11°
siecle (la ParS comprise) qui nous sont parvenus reflétent une évolution pan-
indienne uniforme de cette tradition. Pour adopter la terminologie linguistique,
I’on doit considérer, outre la diachronie, la possibilité de la “diatopie”, la diffu-
sion géographique expliquant des divergences dans la méme tradition. Dans le
cas d’une discipline dont le sujet est plus dégagé des contingences socio-histori-
ques, telle la grammaire ou les doctrines philosophiques, par exemple, le facteur
diachronique est probablement prépondérant, encore que la vitesse de diffusion
de ce genre de textes varie aussi selon des conditions purement “mécaniques”
(distance géographique, existence ou non de mécénats régionaux qui favorisent
la transmission, épanouissement de la discipline, etc.). Mais la diatopie possede
sans doute un role plus important dans le cas de disciplines qui, comme le rituel,
sont plus ancrées dans les pratiques et plus soumises a des pressions concrétes:
la tradition existe alors a travers ses incorporations locales et I’on ne peut faci-
lement dissocier son évolution des endroits singuliers de son emprise et de son
¢panouissement historique. Il est donc tres difficile de dresser un tableau évolutif
global de traditions comme celle du paficaratra.

Or M. C.-D. semble tenir pour acquise 1’évolution globale du moins au plus
“orthodoxe” et elle applique ce modele général au pafcaratra. Cependant les
situations variérent sans doute, d’une tradition a I’autre, mais aussi a I’intérieur
d’une méme tradition, en différentes situations régionales et autres. L’emploi un
peu laxiste du terme “early” empéche de bien discerner les choses chronologi-
quement: ainsi le témoignage de Bhatta Ramakantha, du 10°-11° siécle, est dit
évoquer le paficaratra ancien (“early”), qui serait non-dualiste. M. C.-D. va

AS/EA LXI+12007, 5. 157-183



REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS 169

jusqu’a parler, pour cette période ancienne, des “Pdiicaratric Advaitic ideas
about the production of the individual souls from the Highest” (p. 183)!

Un autre présupposé de M. C.-D. est I’origine tantrique du pafcaratra. Le
Narayaniyaparvan (du Mahabharata), ceuvre sans élaborée entre le 3° et le 5°
siécle (et que M. C.-D. (p. 98) qualifie d’“orthodoxe” [...]), mentionne cette tra-
dition, sans que 1’on puisse d’ailleurs le qualifier lui-méme de pafcaratra. Le
paficaratra s’y présente sous un jour qui n’a rien de tantrique, mais qui n’est pas
strictement “védique” non plus. Si les textes proprement paficaratra les plus an-
ciens qui nous sont parvenus contiennent des ¢léments “tantriques”, n’in-
noverent-ils pas en cela par rapport au paficaratra plus ancien encore? Rien ne
permet, en outre, d’affirmer que le paficaratra n’était pas des 1’origine étroi-
tement associé a la dévotion. L’archéologie et 1’épigraphie semblent méme té-
moigner de cette association. D’ailleurs, M. C.-D. soutient que “des idées
paficaratra sont visibles dans les oeuvres des alvar” (p. 184): cela ne revient-il
pas a admettre 1’existence des liens anciens du paficaratra avec la dévotion qui
s’exprimait chez ces saints-poétes tamouls du 6° au 9° ou 10° siécle, donc avant
la ParS? On peut regretter a ce propos que le livre fondamental que Fr. Hardy a
consacré a ces poetes (Viraha-bhakti [...], Delhi: Oxford University Press, 1983)
n’apparaisse méme pas dans la bibliographie. Comme nous [’avons vu, M. C.-D.
évoque les alvar principalement a travers le vishnouisme philosophique ulté-
rieur, dont le plus célébre représentant est Ramanuja (11°-12° siécle). Tout le
développement historique du paficaratra, sans doute riche et varié, semble ainsi
tass¢, appauvri, réduit a une opposition entre tantrisme et orthodoxie.

Les conséquences de cette fragilité dans les fondements de [’hypothese sont
nombreuses. Comme il faut révéler plus ou moins souvent la main du réviseur
supposé, on fait surgir des contradictions qui n’en sont pas. Ainsi, selon M. C.-
D., le verset 93ab de la fin du chapitre 4 “fies the description into the mentality
of the re-worker of the text” (p. 210, cf. aussi p. 57). En d’autres termes, ce ver-
set réintégrerait le passage qui le précede, aux buts tantriques et intéresses, dans
la perspective dévote qui serait celle du réviseur. Mais cette interprétation sem-
ble assez artificielle, car 1I’obtention (siddhi) d’un résultat pour ceux-la seuls qui
sont pourvus d’une dévotion intense ne contredit pas le fait que le croyant puisse
demander au dieu des bénéfices matériels. De méme, il est exagéré de considérer
les versets 6, 46c—49b comme “incohérents™ par rapport au reste du chapitre,
donc d’y rechercher ’intervention d’un “reworker” tardif (p. 61). Ils soulignent
que le culte désintéressé de Visnu apporte, sans demande particuliére, richesse et
prospérité, mais ils ne s’inscrivent pas en faux contre I’emploi des mantras (1—

AS/EA LXI=1-2007, S. 157183



170 REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS

45b) et le culte des assesseurs de Visnu (50-56) en vue de résultats matériels
spécifiques.

En I’absence d’une définition initiale du tantrisme, M. C.-D. doit fréquem-
ment souligner ce qui lui parait tantrique, au moyen d’affirmations péremptoires
du genre “This treatement is visibly tantric” (p. 84), ou de formules un peu com-
pliquées: “although the idea of worshipping the deity with offering is old and
typical of tantric sources, the passage prescribing the iconic forms for worship
can be attributed fto the reworking” (p. 53). Or, assez souvent, le caractére “tan-
trique” en question est peu significatif. Ainsi, M. C.-D. (p. 75) considére qu’un
passage contient des détails techniques “de nature principalement tantrique”, dés
lors qu’il prescrit I’emploi important de mantras et des rites tels que I’imposition
(nydsa) de mantras, le retrait symbolique du corps physique et la création d’un
corps mantrique a sa place. Méme s’il s’agit certes de techniques d’origine “tan-
trique”, 1’on sait que des traditions treés peu tantriques, telles celle des smarta et
des vaikhanasa, les intégrerent largement a partir d’une certaine époque.

M. C.-D. juge le chapitre 10 des plus représentatifs quant au travail
d’harmonisation “des deux modéeles de pensée religieux” qu’aurait effectué le
réviseur supposé (p. 66). Certes ["auteur de la ParS associe dans le yoga diffé-
rentes composantes que la recherche moderne peut nettement distinguer. Mais,
faut-il ajouter, depuis les Yogasitra, vers le début de notre ¢re, le yoga pataiija-
lien a évolué, tout en suivant le cadre de I’exposé ancien du texte fondamental,
et cela de plus ou moins prés selon les circonstances. Bien avant la période de
rédaction de la ParS, certaines voies yoguiques avaient intégré des ¢léments
“tantriques” ou qui ne figurent pas dans les Yogasiitra. 1l suffit de mentionner,
par exemple, les voies yoguiques que décrit le Vaikhanasasmartasiitra. En outre,
I’on ne voit pas bien les éléments qui seraient spécifiquement tantriques dans la
“seconde description de la pratique yoguique”, versets 68—79, que M. C.-D. isole
du reste du chapitre 10, et dans le contrdle du souffle que ce passage et le chapi-
tre 11 enjoignent.

Pour soutenir sa conception générale du texte, M. C.-D. est a ’occasion
contrainte a une interprétation contestable ou qui aurait réclamé une justification.
Identifiant les versets 1-71b du chapitre 4 comme formant une partie ancienne
(p. 93), c’est-a-dire “tantrique”, elle résume ainsi (p. 58) les versets 20-26: “The
devotee’s identification of himself with god as the precondition of worshipping
him”. Pour appuyer sa compréhension du passage, M. C.-D. propose, dans 23c,
la lecon sa tu devah svayam bhiitva au lieu de sakrd eva svayam bhiitva (et du sa
tu deva svayam bhiitva qui provient du manuscrit Kha, lecon qu’Aiyangar re-
jette) (cf. note 338). 1l s’agit pour M. C.-D. de confirmer un poncif “tantrique”,

AS/EA LXI+12007, 5. 157-183



REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS 171

le précepte “Etant devenu le dieu, que ’on rende un culte au dieu”. Or son inter-
prétation semble justement en dissonance par rapport au reste du passage.

Car les versets 20-26 prescrivent la nécessité pour le sadhaka de se cons-
truire un corps de mantras afin de pouvoir rendre un culte a Hari ([...] sariram
mantranirmitam // kalpayitva hareh pujam kartum arhati sadhakah //, 22d—
23ab). Dr’ailleurs, la premiere partie du verset 24 insiste sur la nette séparation
entre la divinité qui recoit le culte (pijva) et celui qui rend le culte (pijaka):
samanavyavahare 'pi na pijvah pijjako ’pi va (trad. Aiyangar: “While capable
of being regarded as of the same nature, the worshipper is not the worshipped
nor is the worshipped the worshipper™). La traduction de M. C.-D., “In normal
life there is no worshipped or worshipper” (note 338, cf. aussi n. 694), ne sem-
ble pas satisfaisante. D’une part, elle mésinterpréte le texte sanskrit. D’autre
part, elle est, par elle-méme, difficile a comprendre, car, dans la vie courante, la
distinction est nette entre celui qui rend ’hommage et celui qui le regoit, et, en
outre, un dévot vishnouite ne peut guére considérer le culte de dieu comme une
activité ordinaire. La variante du manuscrit Kha ne semble pas devoir étre rete-
nue. Le verset 25 confirme la claire distinction des deux pdles de la pija: “Aus-
si, que I'on rétracte le corps naturel (prakrta) selon I'ordre de la dissolution
(cosmique) (pralaya), que I’on en émette un autre, pur (visuddha) (celui-1a), et
que I’on rende (ensuite) le culte au supréme purusa”. Ce passage parait donc
aller au rebours du poncif tantrique, et sa compréhension par M. C.-D est discu-
table.

Typiquement, un autre passage, 2, 4-6 (cf. p. 109), souffre particuliérement
du travail d’ajustement et d’interprétation du texte qu’opere M. C.-D. Il s’agit de
prouver que ce passage suit I’ordre samkhya des principes (fattva), notamment
parce qu’il en dénombrerait vingt-cing, et par conséquent qu’il est di au révi-
seur. Le passage est certes un peu difficile, mais ’a priori de M. C.-D. empéche
de le considérer avec les vrais problemes qu’il pose et il y porte la confusion.

La traduction (note 277) ne permet pas de savoir comment le nombre de
vingt-cinq principes est obtenu. Il semble qu’il faille inclure ksetrajiia, que le
texte comprend visiblement parmi les principes (6c¢cd), et rejeter ksefra. Cela est
laiss¢ a la sagacité du lecteur. La traduction identifie ksefra a avyakta et prakrti.
Or, selon le texte (4d), prakrti est dite vyakta, et non avyakta, mais M. C.-D.,
dans sa traduction méme, transforme le vyakta de 4d en avyakta, ce qui lui per-
met de 'identifier a ’avyakta (“unmanifested’) qui commence le composé de
5a.

Dans le verset 5 (b), le nombre cing (parica) est nettement situé€ en dehors
du composé qui le précéde et qui comporte cing membres: avyakta, buddhi,

AS/EA LXI=1-2007, S. 157183



172 REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS

ahamkara, bhiita et matra. (Notons que cet ensemble quintuple se trouve dans 1,
40cd, ou les cing termes sont identifiés comme les cinq ratra). Mais se pose la
vraie question du sens a accorder a bhiita et matra, car I’énumération des princi-
pes comporte aussi les mahabhiita (5d). M. C.-D. tranche cette question en fai-
sant de bhiita et matra un terme unique auquel elle associe exclusivement le
nombre cing. Elle traduit alors “the five subtle elements”, ce qui renvoie impli-
citement aux fammatra, a mettre en contraste avec les “five gross elements”
(c’est-a-dire les mahabhiita) qui sont ensuite mentionnés. Cette solution laisse
cependant inexplicable la distinction bhiita / matra de 1, 40cd, deux termes dont
le sens précis reste ici énigmatique.

Ce passage elliptique souléve donc de réelles interrogations. Il semble plus
intéressant de mettre ces derniéres en évidence que d’en réduire la portée par un
interprétation a priori, une révision du texte de ’hypothétique réviseur et un
lapsus de lecture. On pourrait penser que I’énumération des principes y montre
deux plans métaphysiques, le premier considéré comme vyakta par rapport a la
divinité supréme, le second comportant avyakta et autres principes qui reléve-
raient du domaine créé. Une discussion a ce sujet dépasserait les limites de cette
recension.

Les citations du texte de 1’édition font I’objet de nombreuses corrections,
parfois dénuées d’utilité, sans que les justifications soient données. Un seul ma-
nuscrit a été¢ employé, auquel Aiyangar avait recouru pour son édition. Certaines
corrections tendent a normaliser la grammaire du texte, ce qui en fait perdre de
vue les particularités: par exemple, esah sarvapapa- corrigé en esa sarvapapa-
(n. 136), srstir iyam pour ayam (p. 83). A ’occasion, M. C.-D. enrichit la doc-
trine du texte: ainsi la correction aupacarikam (traduit par “metaphorical”) pour
aupakarikam (“which is intended for our benefit”, trad. Aiyangar) dans 24, 4c
(cf. n. 244) est d’un effet assez important dans I’interprétation: “So god is here
present but his form is somehow conventional, to some extent devoid of reality”
(p. 163). Cette interprétation semble cependant contredire 1’assertion selon la-
quelle, dans la ParS: “it is understood that god himself is really present in
it [c’est-a-dire dans I’'image concrete]” (p. 128). Le passage 24, 4-6b, qui
contient ce verset, est traduit de deux fagons un peu différentes (comparer p. 102
et note 355).

Notons enfin que les diverses citations du texte édité ou corrigé posent
quelques problémes. Par exemple, M. C.-D. rejette le parardha de 1’édition, lui
préférant le parartha du manuscrit (note 275), mais , p. 109, c’est le terme rejeté
qu’elle traduit, “immeasurable”, alors qu’elle traduit, plus loin, la legon choisie
(“serving the purpose of another”, p. 110). Un autre passage, 24, 3—7, montre

AS/EA LXI+12007, 5. 157-183



REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS 173

des différences mineures au gré de ses diverses citations partielles (comparer les
notes 187, 244, 274, 355, 513).

Le livre de M. C.-D. résulte d’un important travail, qu’il faut souligner.
L’ouvrage est bien écrit et se lit facilement. Il a le mérite de poser certaines
questions utiles. Il est souvent treés intéressant, méme dans les passages dont on
ne partage pas le point de vue. Il résume le texte systématiquement et met en
évidence les interpolations possibles, ainsi que les variations dans les points de
vue de la ParS. Sa principale faiblesse tient au parti-pris a priori de montrer une
double structure et d’opposer dévotion orthodoxe et “tantrisme” dans ce texte,
sur des bases peu slres et sans définitions solides. L’application répétitive de
cette idée précongue voile la lecture. Elle empéche d’examiner objectivement et
avec attention les nuances textuelles et doctrinales de la ParsS, si bien que 1’on
voit mal la place de cette ceuvre paficaratra dans sa tradition et que 1’on ne peut
en mesurer le réel intérét historique. Elle prévient, aussi, de nombreuses interro-
gations, qui auraient pu étre formulées, notamment, sur la base de comparaisons
avec d’autres textes paficaratra ou d’autres traditions. Alors qu’une traduction de
la ParS était depuis lontgtemps publiée, le lecteur pouvait espérer un peu plus
d’ouverture et de curiosité.

Gérard COLAS (CNRS-Centre d’FEtudes de I’Inde et de 1’ Asie du Sud)

Sadananda DAS / Ernst FURLINGER (Eds.): Samarasya: Studies in Indian Arts,

Philosophy, and Interreligious Dialogue — In Honour of Bettina Bdumer. New
Delhi: DK Printworld, 2005. xli + 626 pp., ill. ISBN 812460338-3.

This impressive volume is a collection of articles that honours the Austrian
scholar Bettina Bdumer. Semi-resident of Varanasi for the past forty years, Bet-
tina Baumer is bicultural in a way that finds very few parallels among the living
western scholars of Indian religions. The combination of topics reflect the
breadth of the honoree’s own interest and her commitment to building bridges
between two worlds, and the editors point out in the preface that the three secti-
ons grouping papers with somewhat similar agendas represent precisely the main
fields of her work: Indian philosophy and spirituality, Indian arts and aesthetics
and interreligious and intercultural dialogue.

AS/EA LXI=1-2007, S. 157183



174 REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS

In the overview introductory part, Ernst Firlinger retraces Bettina
Béumer’s activity and the development of her work in a biographical essay ac-
companied by several photos, followed by a list of her scholarly achievements
and bibliography. This part comprises furthermore three texts recalling shared
experiences, namely the figure of Swami Lakhsman Joo, who initiated Bettina
Biumer in both the practice and the study of non-dualistic Kashmir Saivism
(Sarla Kumar), several musical happenings (Manju Sundaram) and a pilgrimage
to Mount Kailash (Bernard Imhasly).

The scope of the titles of the thirty-two essays is vast and they could not be
discussed individually in this brief review; inevitably for such a volume, the
work is of varying weight and quality. Beside reflecting the scope of the hon-
oree’s own interest, the essays account for the influence to which her friends and
colleagues testify. Many of the articles include reverential as well as affectionate
remarks and several of them refer to Bettina Baumer’s publications, thereby one
catching a glimpse of the admiration and respect felt by the authors for her. It
must be remarked that this is a truly international tribute: the articles are contrib-
uted by scholars from four continents, active in Indian studies or interreligious
dialogue.

The first group of articles (‘Indian Philosophy and Spirituality”) focuses on
the non-dualistic Tantric Saivism of Kashmir, exploring aspects of its theoretical
and philosophical foundations. It contains an analysis of the concept of visranti
‘repose’ in Abhinavagupta (Arindam Chakrabarti), a translation (the first in Eng-
lish) of the tantric hymn Bahuripagarbhastotra (H. N. Chakravarty), Alexis
Sanderson’s excellent extensive commentary on the opening verses of Abhi-
navagupta’s Tantrasara, André Padoux’s remarks on the parvana rites accord-
ing to Ahbinavagupta’s Tantraloka. Two brief articles deal with the santha
literature (D. P. Pattanayak) and the significance of Tantra Rahasya (Prabha
Devi). This section is completed by several essays touching on various topics:
the origins of man (Baidyanath Saraswati), Gandhi’s religious ethics (Joseph
Prabhu), and the interactions between Vedanta and Tantra as presented in the
Lalitatrisatibhasya (Annette Wilke).

A second theme that reflects Bettina Baumer’s research is the study of In-
dian arts and aesthetics. This section too is mainly centred on Saivism and the
various representations of Siva. The topics include Siva in the nineteenth-
century Benares monochrome lithography (Anjan Chakraverty), the relevance of
textual sources in the study of temple art, particularly with respect to Khajuraho
(Devangana Desai), an early 18" century illustration of the Saundaryalahari by
a Mewari master (Eberhard Fischer), the beginning of Saiva-siddhanta and its

AS/EA LXI+12007, 5. 157-183



REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS 175

expanding space in Central India, in connection with the sacred topography of
the Siddhanta movement (R.N. Misra), the Pasupatas and the Devaraja cult in
Cambodia (R. Nagaswamy), Citrakara workshop practices in Orissa (Dinanath
Pathy). Additional studies in this section are contributed by Kapila Vatsyayan
(‘Mountain, Myth, Monuments’), Rai Anand Krishna (‘Concept and Represen-
tation of Time in Indian Visual Art’) and Thomas Kintaert, who discusses in a
long article the use of primary colours in the Natyasastra.

The largest group of articles and the final set, which is also the most varied
from the point of view of content and methods, is devoted to interreligious and
intercultural dialogue. As one would expect, the essays concern mostly the in-
teraction between Christianity and Hinduism and Buddhism; a large part of the
authors are Christian (Catholic or Protestant) theologians, for that matter. Some
of the articles exemplify systematic or historical research: Karl Baier on trans-
religious studies and existential interpretation, Michael von Briick on the ethics
of justice in a cross-cultural context, Johann Figl on dialogue with the Buddhism
in the West, Axel Michaels on the function of comparison in interreligious dis-
putations and debates in South Asia, focusing on Dayananda Sarasvati. Others
are rather meditative essays on different aspects of the dialogue between relig-
ions, Christianity and Hinduism to be specific (Francis X. D’Sa on intercultura-
tion of religious life, Rudolf zur Lippe on piija as exercice of thankfulness, John
R. Dupuche on the doctrine of pratyabhijiia and interreligious dialogue, Mark
Dyczkowski on the music of the dharma, Bithika Mukherji on bridging identi-
ties, Shivamurthy Shivacharya on unity of mind and religious harmony, Raimon
Panikkar on the intercultural metaphor of the drop of water). A clear-cut divid-
ing line cannot however be drawn between these two categories of articles, for
the topics and methodologies overlap each other. Three articles are based on
mystical, philosophical and literary texts of the West: Alois M. Haas examines
in a lengthy article the concept of self-knowledge and inward man in the West-
ern mystical tradition and the Upanisad, Emmanuel Jungclaussen discusses on
the meaning of nothingness for the mystical path in the fourteenth century Ger-
man mystic Johannes Tauler, while Annakutty Findeis considers Hermann
Hesse’s encounter with India.

The volume closes with a welcome list of contributors with brief presenta-
tions of their activity and a useful index.

We see in this collection of articles research being carried in several differ-
ent disciplines with a rich variety of methodologies, ranging from the historical
reconstruction, to the textual exegesis, philosophical and literary commentary,
comparison, and to the spiritual meditation. It reflects indeed the different disci-

AS/EA LXI=1-2007, S. 157183



176 REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS

plines (and the interdisciplinary spirit) and methodologies illustrated in the activ-
ity of Bettina Baumer, thereby the volume forming a most fitting tribute to the
breadth, depth and significance of her achievement.

Bogdan DIACONESCU (Lausanne)

Johannes L. KURZ: Das Kompilationsprojekt Song Taizongs (reg. 976-997).
Bern: Peter Lang-Verlag, 2003 (Schweizer Asiatische Studien / Etudes Asiati-
ques Suisses, Monographien, Bd. 45), 283 Seiten. ISBN: 3-906770-63-X.

Dieses Buch behandelt zur Hauptsache die staatlich organisierte Kompilation
von Enzyklopddien und anderen wichtigen Werke unter der Regierung Taizongs
(reg. 976-997), des zweiten Kaisers der Song-Dynatie (960-1279 u.Z.), sowie
unter seinem Nachfolger Zhenzong (reg. 998—1023): Es handelt sich bei diesen
Kompilationen vor allem um die sog. “Vier grossen Biicher der Song” (Song
sidashu), wobei unter Taizong die zwei leishu (Enzyklopadien) Taiping yulan
und Taiping guangji sowie die literarische Sammlung Wenyuan yinghua kom-
piliert wurden, wihrend unter seinem Nachfolger Zhenzong die Enzyklopidie
Cefu yuangui produziert wurde. Das Buch von Johannes L. Kurz behandelt zu-
dem nebenher die im ersten Song-Halbjahrhundert unter diesen Kaisern eben-
falls durchgefiithrten Kompilationen von historiographischen, religiésen und
medizinischen Werken sowie die Uberarbeitung von Klassikern bzw. ihrer
Kommentare.

Um es rundheraus zu sagen: Die Monographie von J. L. Kurz hat mich be-
geistert: Man findet heutzutage selten wissenschaftliche Arbeiten, die mit einer
solchen Sorgfalt der Untersuchung und mit einer solchen Griindlichkeit der Aus-
fithrung zum Verlag kommen, die Vorginge im Verlag und in der Druckerei so
sauber durchlaufen und deshalb mit so wenig Fehlern (auch orthographischer
Natur: Fehlerfreie Biicher sind leider im Zeitalter von “Pisa” nicht mehr selbst-
verstandlich) auf dem Pult des Rezensenten landen. Dies ist also ausdriicklich
auch ein Kompliment an den Verlag.!

1 Ich erlaube mir diese ,,Nebensachen* zu betonen, weil ich vor einigen Monaten selber erlebt
habe, wie eine Arbeit, die in traditionell “sauberem” Zustand (ach, wie unendlich altmo-
disch!) einen renommierten, auf einer langen Tradition zuriickblickenden Ziiricher Verlag
erreichte, vom Korrektor dieses Verlags nicht nur in ,reformierter Orthographie (ohne dass
der Autor gefragt wurde, ob er dies wiinsche oder damit tiberhaupt einverstanden sei!), son-

AS/EA LXI+12007, 5. 157-183



REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS 177

Die Qualititen der hier rezensierten Monographie fangen bereits mit dem
Inhaltsverzeichnis an: Dieses auf drei vollen Seiten ausgebreitete Verzeichnis ist
niamlich extrem detailliert und somit niitzlicher als die tiblichen Verzeichnisse.
Das relativ kurze Vorwort (mit einem der wenigen Druckfehlern des Buchs:
“indem” statt “in dem”) flihrt gerade in die Problematik des zu untersuchenden
Gegenstandes und versteht es, das Interesse des Lesers fiir die unter die Lupe
genommene historische Frage zu wecken. Es folgen sinnvollerweise die Dynas-
tietabelle der entsprechenden Epoche sowie das Verzeichnis der im Text ver-
wendeten Biicher- und Zeitschriftenabkiirzungen. Es fehlt also an nichts, um gut
vorbereitet die Lektiire der Monographie anzufangen.

Die nachfolgende Einleitung ist fast zu gut und fast zu vollstidndig. Drei-
undzwanzig Seiten stark vertieft sie sich bereits in so viele Einzelheiten des un-
tersuchten politischen Problems, dass man anschliessend beinahe versucht ist,
das Buch wieder zuzumachen nach dem Motto: Ich weiss jetzt alles Wesentliche
und kann mir die Einzelheiten ersparen. Der “Historische Hintergrund” ist jeden-
falls auf drei Seiten hervorragend zusammengefasst, der auf neun Seiten ausge-
breitete “Forschungsstand” ist sehr griindlich ausgearbeitet: Er untersucht
insbesondere anhand vieler Zitate von grossen Sinologen, was genau unter dem
Gegenstand /eishu (ein Begriff, der traditionell im Westen mit dem Wort “Enzy-
klopédie™ iibersetzt ist) in diesem Fall zu verstehen ist. Der folgende, acht Seiten
starke Abschnitt trigt den Untertitel “Das Problem”. Es ist vor allem dieser Ab-
schnitt der Einleitung, der jetzt schon, neben den gestellten Fragen, dem Leser
fast zuviele Antworten zur Verfiigung stellt, und der das kurze Schlusswort et-
was zu pragnant vorwegnimmt. Darin werden namlich bereits die wichtigsten
beteiligten Personlichkeiten (sowohl Herrscher als auch beteiligte hohe Beamte)
vorgestellt und ihre politischen Motive ergriindet. Dabei werden schon finf
wichtige Aussagen von Beteiligten und Kommentatoren (Gaozong, Zhou Bida,
Tan Kai, Wu Renchen und Lu Xun) aus dem Chinesischen tibersetzt und zitiert.
Dieser Abschnitt ist natiirlich sehr anregend, weil man viele Motive fiir den re-

dern auch voll von vorher nicht vorhandenen Fehlern zur erneuten Priifung zum Autor zu-
riickkam! Ein ganzer Satz war dabei sogar vom sogenannten Korrektor vollkommen miss-
verstanden und absolut falsch umgeschrieben worden! Obwohl diese neuen Fehler vom
Autor aufs Sorgfiltigste korrigiert und der richtige Sinn des missverstandenen Satzes
wiederhergestellt wurde, entstanden in den nichsten Arbeitsvorgidngen — auf welche der
Autor leider keinen Einfluss mehr hatte — so viele neue Fehler, dass dieser Autor sich heute
schimt, diese Arbeit aus seiner Feder zu zeigen oder auch nur in einer Bibliographie zu er-
wihnen!

Dicke Post, aber heute scheinbar durchaus iiblich, leider.

AS/EA LXI=1-2007, S. 157183



178 REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS

gen Bau von Bibliothcken und Akademien, fiir die systematische Rekrutierung
von Intellektuellen und fiir die politisch-literarische Produktion des frithen Song-
Staates iiberzeugend dargestellt bekommt. Er nimmt aber damit etwas von der
Spannung weg, die notwendig ist, um die Monographie weiter zu lesen. Zudem
war das ganze Problem eigentlich in Ansétzen in den folgenden zwei Sitzen des
Vorworts bereits teilweise formuliert: “Die Tiicke song-zeitlicher Texte besteht
darin, dass sie alle von Mitgliedern der Elite produziert wurden, die die Song als
der Kultur des Nordens verpflichtete Dynastie ansahen. Es ist daher verstind-
lich, dass sie sich veranlasst sahen, die Fiktion einer ungebrochenen kulturellen
Kontinuitédt zu konstruieren, die sich von der Tang zur Song erstreckte.”

Abgeschlossen wird die Einleitung durch eine Zusammenfassung der Quel-
len, die in Verbindung mit dem schon erwihnten Verzeichnis der Abkiirzungen
einen hervorragenden Uberblick iiber die in dieser Arbeit verwendeten und tiber-
setzten Literatur gibt.

Der Rest der Monographie ist traditionell aufgebaut: Nach einem besonders
aufschlussreichen ersten Kapitel iiber die kaiserlichen Bibliotheken, in welchem
die Grundlagen und Motive des kaiserlichen Sammelns, die Rekrutierungs- und
Personalfragen, die historischen Zwénge und die Vorlieben und Absichten der
verschiedenen Kaiser erldutert werden, werden die verschiedenen Kompilations-
projekte dieser Kaiser in chronologischer Reihenfolge untersucht. Dabei erhalten
in diesem Buch die Biographien der verschiedenen Kompilatoren ein besonderes
Gewicht. Schon da zieht der Leser, der fihig ist zu erfassen, was J. L. Kurz alles
gelesen und tibersetzt haben muss, um die unzidhligen Einzelheiten dieser Bio-
graphien zusammen zu bekommen, rasch seinen Hut ab. Interessanterweise sind
diese Biographien keine bloss langweiligen Aneinanderreihungen von mehr oder
weniger dhnlichen Karrierenbeschreibungen dieser zum Teil sehr hochrangigen
Gelehrtenbeamten: Manchmal kommen nédmlich erstaunliche Lebensldufe und
Schicksale zum Vorschein. So lernt man zum Beispiel den Bauernsohn Zhao
Linji (921-979) aus Shandong kennen, der nach Bestehen der Jinshi-Priifung
Grossermahner zur Linken, Historiographiekompilierer und Schriftstiickentwer-
fer im kaiserlichen Sekretariat wurde (S. 97-98), oder den Beamtensohn Zhu
Zundu, ebenfalls aus Shandong, der so viele Biicher besass, dass man ihn in der
Hauptstadt Zhu Wanjuan (Zehntausend-Biicher-Zhu) nannte: “Wihrend der
Herrschaft des Liao-Herrschers Yelii Deguang (reg. 928-947) fliichtete Zhu mit
seiner gesamten Bibliothek nach Siiden, wo er im Reich Chu in Hunan Aufnah-
me fand.[...] Seine Bibliothek diente vielen Literaten als Referenz beim Schrei-
ben.” (S. 101).

AS/EA LXI+12007, 5. 157-183



REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS 179

Bei diesen Biographien fillt zudem insbesondere die enorme Vielfalt der
Aufgaben auf, die damals von diesen Mandarinen je nach Karriere und je nach
Gunstbekundung seitens des Kaisers wahrgenommen werden mussten: Kompila-
tionsaufgaben, Aufsichtsaufgaben (z.B. iiber Handwerk, Handel, usw.), Aus-
tibung von Fiskaldmtern, juristische Tatigkeiten, Verwaltung von Salz- oder von
Alkoholbehorden, Zensorat, Personalverwaltung, militirische Aufgaben usw. Es
wurde von diesen Menschen enorm viel Flexibilitidt verlangt, sowohl was die
Tatigkeit als auch was der Aufenthaltsort betrifft. Viele waren zudem sehr pro-
duktive Autoren und geschmackvolle Sammler.

Ich mochte hier auf die wichtigsten Kompilationen der “Vier grossen Bii-
cher der Song”, die der Autor sehr ausfithrlich behandelt, nicht im Einzelnen
eingehen. Ich werde einfach die wichtigsten Schlussfolgerungen seiner Unter-
suchungen hier unten in wenigen Sétzen zitieren. Allgemein hat mir sehr gut ge-
fallen, dass J. L. Kurz in seinen Ubersetzungen die Datierungen der wichtigsten
Begebenheiten sowohl nach dem chinesischen Kalender, als auch in Klammern,
nach dem unseren angegeben (z.B. “am Tag gengxu des siebten Monats des
flinften Xianping-Jahres [27.08.1002]”) und dass er die politischen Motive der
frithen Song-Herrscher sehr sauber ausgearbeitet hat. Die konkreten historischen
Ereignisse, in welchen die Kompilationen eingebettet sind, werden jedenfalls
prizise dokumentiert, so dass sie selbst fiir den sinologisch nicht speziell ausge-
bildeten Leser gut verstindlich werden. Man versteht insbesondere, dass “bei der
Produktion der Kompilationen von Kaiser Taizong nicht das Resultat, sondern
der Vorgang selbst im Vordergrund stand. [...]. Indem Taizong diejenigen Beam-
ten, die bereits anderen Dynastien gedient hatten, an dem Kompilationsprozess
teilnehmen liess, erkannte er sie als vollwertige Mitglieder der Song-Be-
amtenschaft an. [...]. Er hatte das Reich tiber das Kompilationsprojekt in intel-
lektueller Hinsicht zusammengefiihrt. [...]. Die Kompilationen des Taiping
vulan, Taiping guangji und Wenyuan yinghua unterstrichen ganz grundsitzlich
die zhengtong, d.h. die rechtmissige Herrschaft der Songdynastie. [...]. Das
Reich, das fiir mehr als fiinfzig Jahre geteilt worden war, fithrte Taizong nach
der geographischen Vereinigung durch Taizu nun auch einer intellektuellen
Wiedervereinigung iiber die Zusammenarbeit von Gelehrtenbeamten aus Nord
und Siid entgegen.”

Soviel zu den wichtigsten Ergebnissen der Forschungen von J. L. Kurz. Ich
habe oben bereits erwéhnt, dass der Autor neben den grossen /leishu auch die
historiographischen, medizinischen und religiosen Projekte (daoistische und
buddhistische Schriften) sowie die Uberarbeitung der Klassiker und ihrer Kom-
mentare unter den frithen Song-Kaisern in einem besonderen Kapitel seines

AS/EA LXI=1-2007, S. 157183



180 REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS

Buchs behandelt hat. Personlich hitte ich fiir diese Themen — insbesondere fiir
die medizinischen Projekte — ein ausfiihrlicheres Kapitel gewlinscht. Speziell
eindriicklich finde ich ndmlich die pharmazeutischen Rezeptsammlungen und
die medizinischen Therapiesammlungen, die damals in China in relativ kurzer
Zeit systematisch landesweit (!) gesammelt wurden. Dieses Thema verdiente
aber eine eigene Monographie. Man muss anerkennen, das das nicht das Haupt-
thema von J. L. Kurz war, und man muss ihm dankbar sein, dass er diese Kom-
pilationen neben den “Vier grossen Biichern der Song” iiberhaupt miterwéhnt
und — wenn auch in knapper Form — mitbehandelt hat.

Ich mochte mit der Erwihnung der am Ende seines Buchs (in einem An-
hang) von J. L. Kurz zur Verfligung gestellten wissenschaftlichen Instrumente
abschliessen. Dieser Teil des Buchs ist wiederum einwandfrei, weil vollstindig
und detailliert. Man findet darin erstens eine Beschreibung des Rangsystems der
Beamtenschaft der nordlichen Songdynastie, zweitens die Liste der offiziellen
Kompilationen mit Angabe der wichtigsten historischen Ereignisse (alles genau
datiert! Grossartig!), drittens die Liste der Mitarbeiter der “Vier grossen Biicher
der Song” (mit Angabe der Quellen!), viertens die Liste der Beamtentitel und
Verwaltungsbehorden (mit Angabe der entsprechenden chinesischen Schrift-
zeichen!), fiinftens ein deutsch-chinesisches Glossar a) der geographischen Na-
men und b) der im Text verwendeten chinesischen Begriffe, sechstens eine
neuzehnseitige (sic) Bibliographie (1. Congshu und andere Sammelwerke, 2.
Quellen, 3. Sekundirliteratur) und siebtens den ausfiihrlichen alphabetischen
Index! Kompliment, Herr Kurz! Dieses Material wird fiir die Forschung von
hohem Wert sein.

Zum Abschluss mochte ich mir eine persénliche Bemerkung erlauben. Am
Ende der Monographie von J. L. Kurz fragt man sich, angesichts des echten per-
sonlichen Interesses, welches die ersten Song-Kaiser fiir die Literatur und fiir
den Bau von Bibliotheken gezeigt haben, ob sie bei den von ihnen angeordneten
Kompilationen wirklich nur politische Absichten hegten. Man wird das Gefiihl
nicht los, dass diese Herrscher selber zur intellektuellen Elite ihres Reichs ge-
horten und keinesfalls nur machtbesessene Neurotiker waren. In einer Zeit, da
im dekadenten Westen die meisten Politiker nicht nur Kulturanalphabeten, son-
dern zu oft sogar Kulturzerstorer sind, bringt die Lektiire vom Band Kompi-
lationsprojekt Song Taizongs von Johannes L. Kurz eine gewisse Genugtuung:
Es muss auf der Welt nicht immer so sein, wie wir es gegenwiirtig erleben.

Jean-Pierre VOIRET (Calw-Alzenberg)

AS/EA LXI+12007, 5. 157-183



REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS 181

Peter STEPHAN: Erlésung im Spannungsfeld von aktivem Leben und Entsagung:
Eine Studie zu Sankaras Exegese der Bhagavadgita. Aachen: Shaker Verlag,
2002 (Geisteskultur Indiens. Texte und Studien, Bd. 3). X1V, 172 pp. ISBN: 3-
8322-0884-4.

It rarely happens that a M.A.-thesis is published, and this surely is not always a
loss, but some of them indeed deserve to be printed. This is one of them. And
although the Forschungskommission refused to provide the necessary means, it
appeared as the third volume in the series Geisteskultur Indiens. Texte und Stu-
dien.

The study deals with the familiar theme of the Indian Martha and Maria,
pravrtti and nivrtti, participating in the world or renunciating it. The two oppo-
nents are staged by the Bhagavadgitd (BhG) on the one hand and the Gita-com-
mentary by Sankara (BhGBh) on the other. Paradoxical as this may seem to
some people, the two do indeed propound different ideologies. Stephan’s study
tries, for once, to describe the central discrepancies between the two. And on the
basis of this, how Sankara solves them and how he interprets the rival ideologies
present within the BhG itself. As Sankara’s own ideology favours the renouncer,
attention is also directed at solutions he proposes for kings and other officials.
All this is preceded by an analysis of Arjuna’s dilemma, the literary construction
of the theme within the BhG.

The present study consist of five chapters, an appendix, a concordance and
an index. In the first chapter the subject under consideration is introduced and a
discussion of former research results is given. In this regard some publications
would deserve to have been mentioned. First of all there is the PhD thesis by
Barend FADDEGON,' and although in Dutch it is one of the first “Western’ con-
tributions to the study of Sankara’s Gitabhdsya. A more recent study titled
“Sankara’s interpretation of the Bhagavadgitd” by Iwao SHIMA appeared in
1990.2 Moreover Stephan credits Mahadeva A. Sastri with the first translation
into English (p. 5), while at present it seems Ramavatara OJHE® deserves this
honor.

| Samkara’s Gitabhdsya, toegelicht en beoordeeld, door Barend FADDEGON, Amsterdam

1906.

2 Twao SHIMA, “Saikara’s Interpretation of the Bhagavadgita” in JIBS vol. 39.1, 1990:501—
496.

3 Ramavatara OJHE, Patna 1880 (from the online version of The Encyclopedia of Indian
Philosophies).

AS/EA LXI=1-2007, S. 157183



182 REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS

Chapters II and IIT cover the BhG and Sankara respectively. For this
Stephan has used the most trustworthy and thorough studies that have appeared
as yet. For an analysis of the BhG these are: the first two chapters of Malinar’s
study, Rajavidya, and Van Buitenen’s introduction to his translation (p. 3). For
the chapter on Sankara he relies on the studies by Hacker and Mayeda (p. 4).

With chapter IV we arrive at the main part of the work, in close association
with the appendix. Namely, in order to avoid enormous footnotes with refer-
ences to the Sanskrit text, the author has chosen to reproduce both text and trans-
lation of six BhGBh-passages in an appendix. Unfortunately this does result in
some minor inconsistensies. For example the sentence armanah sokamohau is
translated as “Sorge und Verblendung seiner selbst” on p. 42, but at p. 105 with
“Sorge und Verblendung des Atman.” The first obviously deserves our prefer-
ence. The Sanskrit text presented in the appendix is mainly based on de An-
andasrama-edition (AAS nr. 34), but the author has taken trouble to compare the
readings with some other printed editions. This results in some footnotes where
emendations are proposed.

The text selections taken from the BhGBh are the commentaries on BhG
2.11,2.21, 3.1, 5.1, 6.1 and 18.66. The analyses of these are well done and con-
veniently arranged, with a summary of the main topics at the end of each pas-
sage. The translation of the intricate Bhasya-style of Sainkara manages to be
clear, even without help of too many additions.

One point that remains unclear, however, is the criteria used for selecting
these six passages. At p. 41 Stephan explains their relevance in unravelling
Sankara’s methods of interpretation, but refrains from answering why others
have been dismissed. Therefore some important passages might have been over-
looked. The upodghdta (introduction) comes to mind, where Sankara already
starts to explain that a twofold dharma is taught, one characterised by action and
the other by non-action.*

The last chapter (pp. 99-101) barely deserves that name, and might have
been better termed an appendix. It does provide the reader some insight into the
contemporary South-Indian Sankara-tradition of Sringeri, which in itself is of
some interest and is functional in showing yet another Spannungsfeld, namely
that between Sankara’s literary legacy and modern practice. Interested readers
are referred to Sawai 1992, the publication on which this ‘chapter’ is based.

4 Bhagavadgitabhasya (AAS 34), 1896, p. 3. Cf. SHIMA 1990:7.
5 Yoshitsugu SAWAI, The Faith of Ascetics and Lay Smartas: A Study of the Sarikaran Tradi-
tion of Srigeri, Wien 1992.

AS/EA LXI+12007, 5. 157-183



REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS 183

After the text and translation the author adds a concordance of BhG-verses
that Sankara quotes, and provides them with an unbiased translation, drawing on
that of Van Buitenen 1981. Although of use for the general reader, it cannot be
used as an index locorum. Had it been intended, one would surely have benefited
from the inclusion of all other sruti- and smrti-citations (as in the index found at
the end of the Anandasrama edition).

The index provided at the end of the book is short and incomplete.’ Actu-
ally it consists of a list of Sanskrit terms plus /nklusivismus and is of little use for
anyone outside the field of Sanskrit studies.

In general the study is well written, and the author has taken a broad per-
spective for understanding Sankara’s argumentation. For example he refers to
Vagbhata’s Astangahrdaya to clarify Sankara’s line of reasoning. The argument
runs as follows. Arjuna can not ask (in BhG 5.1) which one of the two,
samnyasa or yoga, is better if Krsna actually intended to promote a combination
of both. Just as a patient does not ask if the sweet or the cold is better, when a
doctor prescribes he should eat something sweet and cold.

Although the study still breathes an air of being a Magisterarbeit, the test
of skill that it is, is passed with praise.

Raju BAKKER (Kern Institute, Leiden)

5] For example almost all terms occuring on p. 41 are omitted in the index.

AS/EA LXI=1-2007, S. 157183






	Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

