
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 61 (2007)

Heft: 1

Artikel: Theodor Bibliander und die Sprachen der Welt

Autor: Bobzin, Hartmut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147731

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147731
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


THEODOR BIBLIANDER
UND DIE SPRACHEN DER WELT

Hartmut Bobzin, Universität Erlangen-Nürnberg

Theodor Bibliander – das ist ein Name, der heute ganz überwiegend nur noch
Spezialisten bekannt ist1. Wer sich mit der Schweizer Reformationsgeschichte
beschäftigt, wird ihm begegnen als einem hervorragenden Exegeten an der Zürcher

Hohen Schule2, seit 1531 als Nachfolger von Ulrich Zwingli und später als

entschiedenem Gegner von Johannes Calvins Prädestinationslehre. In die Annalen

der Orientalistik ist er eingegangen als der Herausgeber der ersten gedruckten

lateinischen Koranausgabe, die 1543 in Basel erschien3. Und in der
Geschichte der Sprachwissenschaft hat er seinen Platz als Verfasser eines der ersten

sprachvergleichenden Werke4. Theodor Bibliander, das wird man nach diesen

wenigen ersten Andeutungen schon nachvollziehen können, “c’étoit un homme
fort universel”, wie es einst der Aufklärer Pierre Bayle 1647–1706) in seinem
zu Recht berühmten Dictionnaire historique et critique schrieb5 und sich dabei
vor allem auf das Urteil des Zürcher Theologen und Orientalisten Johann Hein-

Der Artikel basiert auf einem Vortrag, der am 25. April 2006 aus Anlass der Eröffnung des

Universitären Forschungsschwerpunktes Asien und Europa an der Universität Zürich
gehalten wurde.

1 Noch immer grundlegend ist E. EGLI, “Biblianders Leben und Schriften”, in: ders., Analacta
Reformatoria II, Zürich 1901:1–144. Für eine breitere Öffentlichkeit bestimmt ist Chr.
CHRIST V. WEDEL Hg.), Theodor Bibliander 1505–1564). Ein Thurgauer im gelehrten
Zürich

AS/EA LXI•1•2007, S. 5–18

der Reformationszeit, Zürich 2005.
2 Vgl. dazu Schola Tigurina. Die Zürcher Hohe Schule und ihre Gelehrten um 1550. Katalog

zur Ausstellung vom 25. Mai bis 10. Juli 1999 in der Zentralbibliothek Zürich, Zürich /
Freiburg i. Br. 2000²

3 Vgl. dazu H. BOBZIN, Der Koran im Zeitalter der Reformation. Studien zur Frühgeschichte

der Arabistik und Islamkunde in Deutschland, Beirut 1995 BTS 42):159–275 im folgenden

zit. als: BOBZIN, Koran).
4 Vgl. G. J. METCALF, “Theodor Bibliander and the Languages of Japhet’s Progeny”, in:

Historiographia Linguistica 7 1980):323–333; M. PETERS, “Theodor Bibliander. De ratione

omnium linguarum et literarum commentarius. Zürich 1548”, in: Archiv f. das Studium des

neueren Sprach- und Literaturschaffens 221 1984):1–18; W. P. KLEIN, Am Anfang war das

Wort. Theorie- und wissenschaftsgeschichtliche Elemente frühneuzeitlichen Sprachbewußtseins,

Berlin 1992, bes. 234ff.
5 I/1, Rotterdam 1697, 583f.



6 HARTMUT BOBZIN

rich Hottinger 1620–1667) berufen konnte. Hottinger hatte in seiner 1664
erschienen und noch heute wertvollen Geschichte der Zürcher Hohen Schule, der

Schola Tigurinorum Carolina, Bibliander in den höchsten Tönen gepriesen: “Ein
Mann fruchtbarster Begabung”, “der gemeinsame Vater der exegetischen Theologie

in der Schweiz”, “von scharfem Urteil, begabt mit einer seltenen Kenntnis
orientalischer Sprachen”6. Der Titel, den er offiziell trug, klingt, nach heutigem
Sprachempfinden, eher bescheiden: “Leser der Heiligen Schrift in der Kirche
von Zürich”. Aber er bringt ein Grundelement des wissenschaftlichen
Selbstverständnisses von Bibliander auf den Punkt, und nicht nur seines eigenen, sondern

auch desjenigen von seinen Gelehrtenkollegen an der “Schola Tigurina”: die
Gebundenheit aller Gelehrsamkeit an die Bibel.

Die äußeren Daten des Lebens von Bibliander sind rasch erzählt. Als Theodor

Buchmann wurde er 1505 in Bischofszell im Kanton Thurgau geboren; später

erstmals in seiner Zürcher Antrittsrede von 15327) erscheint sein Name
gräzisiert als “Bibliander”, – in verschiedenen Lexika ist er also, durchaus zu
seinem Charakter passend, zwischen den Stichworten “Bibelwissenschaft” und

“Bibliothek” zu finden Von seinen Eltern “zum Studium bestimmt, damit er
der Kirche diene”8, besuchte er wohl zunächst die Stiftsschule in seiner Heimatstadt,

ehe er zum Weiterstudium nach Zürich geschickt wurde. Dort wurde sein

wichtigster Lehrer Oswald Myconius9, der seinerseits ab 1532 Antistes, d. h.
Vorsteher der Basler Kirche wurde. Bibliander blieb Myconius zeit seines
Lebens eng verbunden; besonders bei der Affäre um die Publikation des Korans im
Jahr 1542 – auf die wir noch zu sprechen kommen – spielte diese Verbindung
eine große Rolle. Die Anfangsgründe der für Bibliander wohl wichtigsten
Fremdsprache10, dem Hebräischen, lernte er bei dem schon im Dezember 1525
verstorbenen Jakob Ceporin11, und gewiß auch bei Ulrich Zwingli12. Noch vor

6 P. 72f.: “Vir faecundissimi ingenii, & Theologiae exegeticae communis in Helvetia parens

[...]”; p. 48: “acris iudicii, raraque linguarum Orientalium notitia praeditus.”
7 Oratio Theodori Bibliandri ad enarrationem Esaiae prophetarum principis dicta; s. EGLI,

“Bibliander”:18ff.
8 Chr. CHRIST V. WEDEL, “Theodor Bibliander in seiner Zeit”, in: dies., Theodor

Bibliander:22.

9 1488–1552; s. RGG4 5, 1633.

10 Die Kenntnis des Lateinischen und Griechischen werden dabei als gleichsam selbstverständ¬

lich vorausgesetzt.

11 * 1500; s. E. EGLI, “Ceporins Leben und Schriften”, in: ders., Analecta Reformatoria II,
Zürich 1901:145–160.

12 Vgl. dazu BOBZIN, Koran:162, n. 29. Zu Zwinglis Hebräischkenntnissen s. E. EGLI,

“Zwingli als Hebräer”, in: Zwingliana 2 1900):154–158.

AS/EA LXI•1•2007, S. 5–18



THEODOR BIBLIANDER UND DIE SPRACHEN DER WELT 7

Ceporins Tod wechselte Bibliander nach Basel, wo er bei Johannes Oekolampad13

hörte sowie bei Konrad Pellikan14, dem nach und neben Johannes Reuchlin
bedeutendsten christlichen Hebraisten des frühen 16. Jahrhunderts. Pellikan
wurde dann in Zürich Nachfolger von Ceporin, ein Amt, das er seit Anfang 1526
bis zu seinem Tod 1556 bekleidete15. 1527 – im Alter von nur 22 Jahren! –
wurde Bibliander von der Zürcher Kirche nach Liegnitz geschickt, um dort an

der von dem schlesischen Herzog Friedrich II. neugegründeten Hohen Schule zu
lehren, und zwar biblische Exegese16. Zwei Jahre später kehrt er zurück,
verbringt möglicherweise eine Zeit bei seinem Bruder Heinrich in Rohrdorf, ehe er
1531, nach Zwinglis Tod in der Schlacht von Kappel, zu dessen Nachfolger an

der Hohen Schule berufen wurde.
Seine künftige Aufgabe bestand in der Auslegung des Alten Testaments,

aber in einer besonderen Weise, nämlich arbeitsteilig. Der allmorgendliche
Unterricht lief dabei wie folgt ab17: zunächst trug ein Student den zu behandelnden

Textabschnitt aus der Vulgata vor; dann las ihn der “Leser” für Hebräisch, also

Konrad Pellikan, im Urtext, übersetzte ihn wörtlich ins Lateinische und erläuterte

ihn. Der dritte Schritt, und das war nun die Aufgabe von Bibliander,
bestand in der Lesung und Interpretation des griechischen Textes der Septuaginta,
dem Vergleich mit dem hebräischen Text und zugleich in der Zusammenfassung

aller exegetischen Ergebnisse, dies alles natürlich in lateinischer Sprache. Dem
folgte schließlich die Übersetzung des Textes ins Deutsche durch Leo Jud18.

Daran schloß sich eine Predigt über den entsprechenden Text an, die aber von
Heinrich Bullinger19 übernommen wurde, dem Nachfolger Zwinglis im Pfarramt
am Großmünster. Emil Egli20, der “Vater” der schweizerischen
Reformationsgeschichtsschreibung und Verfasser der bislang einzigen ausführlichen Biographie

Biblianders21, hat seine sämtlichen Vorlesungen verzeichnet, deren
Nachschriften zu einem erheblichen Teil noch heute in der Zürcher Zentralbibliothek

13 1482–1531; s. RGG4 6, 458f.
14 1478–1556; s. RGG4 6, 1086. Bibliander kann in Basel nur kurze Zeit bei ihm gehört haben,

denn schon Ende Februar 1526 siedelte Pellikan nach Zürich um.
15 Vgl. Chr. ZÜRCHER, Konrad Pellikans Wirken in Zürich 1526–1556, Zürich 1975.

16 Genaueres dazu bei EGLI, “Bibliander”:9ff.
17 Vgl. dazu EGLI, “Bibliander”:16.

18 1482–1542; Jud, langjähriger Mitarbeiter Zwinglis, hatte wesentlichen Anteil an der in
Zürich entstandenen deutschen Übersetzung der Bibel. S. RGG4 4, 595f.

AS/EA LXI•1•2007, S. 5–18

19 1504–1575; s. RGG4 1, 1858f.

20 1848–1908; s. RGG3 1, 311.

21 S. o. Anm. 1.



8 HARTMUT BOBZIN

erhalten sind. Bibliander hat das ganze AlteTestament einmal vollständig, und in
einem zweiten Zyklus fast vollständig behandelt; vom Neuen Testament hat er
nur die Apokalypse ausgelegt, und diese Auslegung, die auch in Buchform
erschien22, enthält einige Elemente einer, wie 1896 Wilhelm Bousset in seinem bis
heute maßgeblichen Kommentar bemerkt, “richtigen Auslegung der Apokalypse”

23.

Aber mein Thema ist nicht Bibliander der Exeget, wozu eine ausführliche
Studie übrigens nach wie vor fehlt, sondern der Sprachgelehrte, und gerade diese

Seite von Biblianders wissenschaftlicher Arbeit hat nun in den letzten Jahren

zunehmend die Aufmerksamkeit der Forschung gefunden24. Mehrfach ist sein
Buch “Kommentar über die gemeinsame Art und Weise aller Sprachen, nebst

einer kurzen Erklärung der Lehre vom sittlichen Leben und der Religion aller
Völker”25 zum Gegenstand kürzerer Abhandlungen geworden, m. W. erstmals in
Arno Borsts monumentalem Werk Der Turmbau zu Babel. Geschichte der
Meinungen über Ursprung und Vielfalt der Sprachen und Völker26. Ich möchte im
folgenden aber weniger etwas zum Sprachtheoretischen sagen, sondern viel
konkreter dazu, welche orientalischen Sprachen Bibliander behandelte, welche
konkrete Bedeutung sie für ihn hatten und, soweit dies möglich ist, auf welche
Weise er sie lernte. Zu diesen Fragen findet man übrigens in De ratione
communi eine Reihe von sehr interessanten Ausführungen.

Für Biblianders Arbeit als Exeget war ohne Zweifel das Hebräische von
der allergrößten Bedeutung27. Und in dieser Sprache konnte er wohl kaum einen
besseren Lehrer haben als Konrad Pellikan, seinen späteren Kollegen. Pellikan
war der erste, der ein lateinisch geschriebenes Lehrwerk des Hebräischen
verfaßte, noch vor den bekannten Rudimenta linguae Hebraicae Pforzheim 1506)
von Johannes Reuchlin28; diese “Fibel”, so möchte ich sie nennen, unter dem

Titel: “Über die Art und Weise, Hebräisch zu lesen und zu verstehen” De modo

22 Relatio fidelis, Basel 1545; s. EGLI, “Bibliander”:64ff.
23 Die Offenbarung Johannis, Göttingen 1896 Krit.-exeget. Kommentar über das Neue Testa¬

ment, 16. Abt., 5. Aufl.), 98. Bousset benutzte allerdings nicht Biblianders Original, sondern

einen späteren Auszug von Petrus Artopäus; vgl. dazu EGLI, “Bibliander”:66, n. 1.

24 Vgl. oben Anm. 4.

25 De ratione communi omnium linguarum & literarum commentarius, Zürich: Froschauer

1548.

26 Stuttgart 1957–63 ND München 1995), Bd. III/1, 1084ff.
27 Das Griechische, das Bibliander auch ganz ausgezeichnet beherrscht haben muß, klammere

ich im folgenden als einen ganz eigenen Komplex aus.

28 1455–1522; s. RGG4 7, 466f.

AS/EA LXI•1•2007, S. 5–18



THEODOR BIBLIANDER UND DIE SPRACHEN DER WELT 9

legendi et intelligendi Hebraeum), war 1504 in Straßburg im Anhang zu Gregor
Reischs Enzyklopädie Margarita philosophica erschienen29; obwohl dieses

Werkchen von keinem großen Einfluß war, ja geradezu hinter Reuchlins Werk
verschwand, schmälert das nicht den Ruhm von Pellikan als eines genialen
Autodidakten auf diesem Gebiet. Man kann die ganze Hebraistik der ersten Hälfte
des 16. Jh.s, und dazu gehören auch die Werke von Pellikan und Bibliander
sowie natürlich von Sebastian Münster30 in Basel, als den Versuch verstehen, das

Werk von Reuchlin zu popularisieren bzw. überhaupt erst benutzbar zu machen.
Reuchlins Hauptinteresse am Hebräischen lag ja weniger im Bereich der
Bibelphilologie, als vielmehr in dem der jüdischen Kabbala31. Die Reformation gab
dann jedoch der noch jungen Hebraistik eine andere Richtung, die primär auf die
Auslegung der Heiligen Schrift ausgerichtet war, jedoch durchaus nicht nur.
Gerade Pellikan hat sich auch sehr weitläufig mit nachbiblischem – “rabbinischen”

jüdischen Schrifttum, beschäftigt32, ein Interesse, das Bibliander m. W.

AS/EA LXI•1•2007, S. 5–18

nicht teilte.
Bibliander hat zwei Bücher zum Hebräischen verfaßt, eine Grammatik und

ein eher methodisches Werk. Der erste und einzige) Teil der Grammatik
erschien 1535 unter dem Titel Institutionum grammaticorum de Lingua Hebraea
liber prior Zürich, 1535). Bemerkenswert ist dabei, daß Bibliander bei dem
Zürcher Drucker Christoph Froschauer selbst Hand anlegen mußte beim Setzen

der zum damaligen Zeitpunkt nicht vorhandenen hebräischen Typen, was ihm in
Basel, wo mehrere Drucker bekannt waren für ihre ausgezeichneten hebräischen
Druckerzeignisse33, nicht passiert wäre! Behandelt werden in diesem Teil die

29 Übrigens ohne Wissen Pellikans. Einen Nachdruck veranstaltete E. NESTLE, Conradi Pelli¬

cani de modo legendi et intelligendi Hebraeum. Deutschlands erstes Lehr, Lese- und
Wörterbuch der hebräischen Sprache, verfaßt in Tübingen 1501, gedruckt in Straßburg 1504,

[...] durch Lichtdruck neu herausgegeben, Tübingen 1877.
30 1488–1552; s. V. HANTZSCH, Sebastian Münster. Leben, Werk, wissenschaftliche Bedeu¬

tung, Leipzig 1898 Abh. d. phil.-hist. Cl. d. k. sächs. Ges. d. Wiss., 18,3); K.-H.
BURMEISTER, Sebastian Münster. Versuch eines biographischen Gesamtbildes,
Basel/Stuttgart 1963 Basler Beiträge z. Geschichtswiss., 91); Sebastian MÜNSTER, Katalog zur
Ausstellung aus Anlaß des 500. Geburtstages am 20. Januar 1988, Fernwald 1988.

31 Vgl. K. E. GRÖZINGER, “Reuchlin und die Kabbala”, in: A. HERZIG und J. H. SCHOEPS

Hg.), Reuchlin und die Juden, Sigmaringen 1993 Pforzheimer Reuchlinschriften, 3):175–

187; C. ZIKA, Reuchlin und die okkulte Tradition der Renaissance, Sigmaringen 1998

Pforzheimer Reuchlinschriften, 6).
32 Vgl. dazu ZÜRCHER, Pellikan:166ff. Talmud), 182ff. mystische Literatur). Vgl. noch unten

Anm. 47.

33 Vgl. J. PRIJS, Die Basler hebräischen Drucke, Olten 1964.



10 HARTMUT BOBZIN

Schrift- und Lautlehre, inklusive der komplizierten prosodischen Regeln, die
Grundelemente der Flexion, sodann das Verb mit seinen Stämmen samt Tempora

und Modi sowie das Nomen. Übersichtliche Tabellen sind kaum enthalten,
und es tut der Arbeit Biblianders sicher keinen Abbruch, wenn man hier
bemerkt, daß sein Basler Kollege Sebastian Münster als Autor von Lehrbüchern
und Wörterbüchern wesentlich erfolgreicher war. Biblianders Grammatik blieb
unvollendet, d. h. die Syntax und Teile der Morphologie wie Zahlwörter und
Pronomina) fehlten; noch 1558 schreibt Bibliander an Ambrosius Blarer34, er
habe zwar viel gesammelt, aber bislang sei nichts druckfertiges dabei
herausgekommen35. Man darf jedenfalls annehmen, daß Biblianders Institutiones im
wesentlichen auf den Gebrauch in Zürich selbst beschränkt blieben36.

1542 folgte sein zweites Buch zum Hebräischen, der “Kommentar über die
beste Art der hebräischen Grammatik” De optimo genere grammaticorum
Hebraicorum, Basel: Hieronymus Curio), eine Arbeit, die sich damit beschäftigt,
wie das Hebräische am besten zu lehren sei. Hier kündigen sich bereits
sprachvergleichende Ansätze an, ausgehend von der allerdings allgemein verbreiteten
Annahme, daß das Hebräische die älteste Sprache sei, zugleich aber auch diejenige,

die nach der Sprachverwirrung infolge des Turmbaus zu Babel als einzige
durch göttlichen Ratschluß so erhalten geblieben sei, wie sie war37. Bibliander
ist jedoch überzeugt, daß das Hebräische bisher weder von jüdischen noch von
christlichen Grammatikern in der Weise erklärt worden ist, wie es sein müßte.
Das bedeutet aber nicht, daß Bibliander nicht eine besondere Hochschätzung vor
allem der mittelalterlichen jüdischen Grammatiker gehabt hätte; so betont er u.a.,
daß Abraham ibn Esra38 schon die große Ähnlichkeit zwischen dem Hebräischen

und Arabischen erkannt und für die Sprachbeschreibung auch nutzbar gemacht
habe39. Zu den christlichen Hebraisten, die Bibliander in seinem Buch nament-

34 1492–1564, s. RGG4 1, 1638.
35 In der ZB Zürich sind unter Car. I, 296 als Autograph Biblianders vorhanden: “Grammati¬

cae Hebraicae fragmenta”.
36 M. STEINSCHNEIDER, Bibliographisches Handbuch zur hebräischen Sprachkunde, Leipzig

1859 ND Hildesheim / New York 1976), 22, Nr. 223f., notiert die große Seltenheit beider

hebraistischer Werke von Bibliander.
37 “Quae ante Babilonicae turris extructionem communi fuit omnium hominum, et in confusi¬

one linguarum integra divino consilio remansit [...]” p. 5).

38 1089–1167, s. RGG4 4, 3; Lexicon Grammaticorum, Tübingen 1996, 441f. W. J. VAN
BEKKUM); W. BACHER, Abraham ibn Ezra als Grammatiker, Straßburg 1882.

39 “Abraham Aben Ezra in commentariis ad cantica Salomonis scribit, omnem dictionem, quae

semel in scripturois Canonicis ponatur, ex consuetudine Arabici sermonis interpretandam

esse, quod magnam habeant inter se affinitatem” p. 16).

AS/EA LXI•1•2007, S. 5–18



THEODOR BIBLIANDER UND DIE SPRACHEN DER WELT 11

lich aufführt, wie Reuchlin, Münster und Wolfgang Capito40, nach dessen
Lehrbuch41 er einst selbst gelernt hatte42, ist noch ein weiterer Name hinzuzuzählen,
nämlich der des französischen Humanisten, Orientalisten und Kabbalisten
Guillaume Postel43. Postel hatte 1538 in Paris seine Kurzbeschreibung von 12 Sprachen

unter dem Titel Linguarum duodecim characteribus differentium alphabetum

veröffentlicht44. Darin erscheint das Hebräische als die Sprache, aus der
alle anderen entspringen. In einer in diesem Buch schon angekündigten Schrift
De originibus, seu de Hebraicae linguae & gentis affinitate Paris 1838)
versucht Postel den Rang des Hebräischen als Ursprache dadurch zu erweisen, daß

er die verschiedensten Ortsnamen auf die Namen der Söhne Japhets zurückführt.
Auch ist er der Ansicht, daß alle Literatursprachen, also “grammaticae linguae”,
dem Hebräischen verwandt sind. Postel hat später vor allem Werke der Kabbala
ins Lateinische übersetzt und war gewiß einer ihrer besten Kenner im 16.
Jahrhundert45. Einen bedeutenden hebräisch verfaßten Text Postels über die zehn
sog. sefirot, der als Einblattdruck erschienen ist46, schrieb Konrad Pellikan ab
und übersetzte ihn ins Lateinische47. Jedenfalls muß der Einfluß Postels nicht nur
auf Bibliander, sondern auch auf Pellikan sehr hoch eingeschätzt werden, und es

ist sicher kein Zufall, daß sich der Name Postels in Biblianders De ratione
communi außerordentlich häufig zitiert findet.

Nach dem Hebräischen muß als nächstes das Aramäische erwähnt werden.
Dabei ist zu bedenken, daß Bibliander die Bezeichnung “Aramäisch” nicht
benutzt, sondern eine andere, nämlich “Chaldäisch”. Diese Bezeichnung wird aber

in der damaligen Literatur durchaus nicht einheitlich verwendet. Bibliander
versteht darunter zunächst und hauptsächlich) das im Alten Testament in einigen
Kapiteln der Bücher Daniel 2,4–7,28) und Esra 4,8–6,18; 7,12–26) verwendete

Idiom, welches heute “Biblisch-Aramäisch” genannt wird. Ebenso aber versteht
er unter “Chaldaica” die Sprache, in der die von Juden verfaßten Werke der

40 1481–1541, s. RGG4 2, 59f.; BOBZIN, Koran:169, n. 79.
41 Hebraicarum Institutionum Libri II, Basel 1518.

42 Vgl. De optimo genere, Bl. a3 r°.
43 1510–1581; vgl. zu ihm BOBZIN, Koran:365ff. mit weiterführender Literatur).
44 Das Werk ist ausführlich besprochen in BOBZIN, Koran:404–420.

45 Vgl. F. SECRET, Les Kabbalistes Chrétiens de la Renaissance, Paris 1964.

46 ¤¸¥°®¤ º¥¸° ¸¥ ; bekannt sind zwei Exemplare, nämlich Mailand, Biblioteca Ambrosiana O
92 Sup. abgedruckt in: F. SECRET, Guillaume Postel 1510–1581) et son interprétation du

Candelabre de Moyse, Nieuwkoop 1966, nach S. 32) sowie UB Erlangen, A I,8 abgedruckt

in: Chr. HOFMANN-RANDALL Hg.), Die Einblattdrucke der Universitätsbibliothek Erlan-gen-

AS/EA LXI•1•2007, S. 5–18

Nürnberg, Erlangen 2003:10).
47 Abgedruckt in: F. SECRET, Guillaume Postel:35–95.



12 HARTMUT BOBZIN

nachbiblischen Literatur wie die Targume, d. h. aramäische Übersetzungen

biblischer Bücher, und vor allem der Talmud geschrieben sind. Die wichtigsten
Hilfsmittel für das Studium dieser Varietät des Aramäischen hatte Sebastian

Münster erarbeitet mit seiner Chaldaica Grammatica und seinem åArÌk, s.
Dictionarium Chaldaicum beide Basel 1527)48. Die Anregung, sich besonders mit
dem Aramäischen zu beschäftigen, hatte Münster übrigens von Konrad Pellikan
erhalten, als dieser noch in Basel lehrte. Münsters Werke blieben lange Zeit
maßgebend, auch Bibliander benutzt sie dankbar. Der Abschnitt, der dem “
Chaldäischen” in De ratione communi gewidmet ist, ist nur sehr kurz, und zwar wegen

dessen sehr großer Ähnlichkeit mit dem Hebräischen. Daher, so Bibliander,
könne man es ganz nach der gleichen Methode behandeln.

Der Begriff “Chaldäisch” taucht nun bei Bibliander aber noch in zwei anderen

Bedeutungen auf. Der Kölner Propst Johannes Potken49 hatte 1513 in Rom
ein äthiopisches Psalterium drucken lassen50; da es primär für den
kirchlichliturgischen Gebrauch bestimmt war, enthielt es keine Übersetzung. Wohl um
dem zunehmenden Interesse an orientalischen Sprachen unter humanistisch
orientierten Gelehrten entgegenzukommen, wiederholte Potken den Druck, nun
jedoch unter Beigabe einer lateinischen Übersetzung sowie des hebräischen
Urtextes und des griechischen Textes der Septuaginta. Er erschien 1518 in Köln
unter dem Titel Psalterium in quatuor linguis. Hebraea graeca chaldaea latina.
Mit “Chaldaea” bezeichnete Potken hier allerdings das Äthiopische, wogegen
jedoch Gelehrte wie Pellikan, Münster und Postel protestierten, die diese

Sprache “Indica” nannten51; das läßt sich letztlich auf einen Vers von Vergil in
dessen Georgica zurückführen52. Potkens Auffassung geht, wie Bibliander
feststellt, auf den Humanisten Volaterranus53 zurück, der in seinen Commentario-

48 Gedruckt bei Johannes Froben.

49 Ca. 1460–1524; s. A.–D. VAN DEN BRINKEN, “Johann Potken aus Schwerte, Propst von
Köln. Der erste Äthiopologe des Abendlandes”, in: Aus kölnischer und rheinischer
Geschichte, Köln 1969:81–114.

50 Vgl. dazu K. J. LÜTHI, “Der erste äthiopische Druck”, in: Schweizerisches Gutenbergmu¬

seum, Zeitschrift für Buchdruck- und Pressegeschichte, Bibliophilie und Bibliothekswesen 1
1930):12–16 sowie Tafeln I–VIII; vgl. zum folgenden ferner H. BOBZIN, “Miszellen zur

Geschichte der Äthiopistik. I. Johann Potkens Psalterium in Quatuor linguis Köln 1518)”,
in: FS E. Wagner zum 65. Geb., Bd. 1: Semitische Studien, Beirut 1994:82–86.

51 Vgl. dazu H. BOBZIN, “Miszellen zur Geschichte der Äthiopistik. II. ‘Vera Chaldaea’: Zur
zeitgenössischen Kritik an Johann Potken”, in: FS E. Wagner zum 65. Geb., Bd. 1: Semitische

Studien, Beirut 1994:86–92.

52 IV, 293; Vergil stellt dort die Inder mit den Äthiopiern in bezug auf deren Farbe zusammen.

53 D. i. Raffaele Maffei, 1451–1522; s. LThK² 6, 1267.

AS/EA LXI•1•2007, S. 5–18



THEODOR BIBLIANDER UND DIE SPRACHEN DER WELT 13

rum urbanorum Libri XXXVIII Rom 1506) die Meinung vertreten hatte, die
Äthiopier hätten ihre Sprache aus dem Chaldäa Abrahams erhalten54. Bibliander
nun nennt die Sprache “lingua Aethiopica” und erkennt, wie übrigens auch
Sebastian Münster, die Verwandtschaft zwischen dem Äthiopischen, Hebräischen,
Aramäischen und Arabischen an55. In dieser Zeit werden gleichsam die Grundsteine

für die spätere vergleichende Semitistik gelegt.
Die Bezeichnung “Chaldäisch” wird nun noch in einem dritten Sinne

verwendet und begegnet darin auch bei Bibliander, ohne daß dieser dabei in der
Lage wäre, gewissermaßen die Feinheiten des Sprachgebrauchs zu erkennen. An
sehr prominenter Stelle in De ratione communi, nämlich in der praefatio, zitiert
Bibliander ausführlich den Text, den man wohl als das Gründungsdokument für
das Studium orientalischer Sprachen überhaupt bezeichnen kann, nämlich can.

11 des von Papst Clemens V. abgehaltenen Konzils von Vienne 1311/1256. In
diesem sog. Sprachenkanon, der ganz wesentlich auf das Betreiben des
sprachkundigen Katalanen Raymundus Lullus Ramón Llull; † 1316) zurückgeht57,

wird angeordnet, daß, abgesehen vom jeweiligen Sitz der Kurie, an den Universitäten

von Paris, Oxford, Bologna und Salamanca je zwei katholische Lehrer
angestellt werden sollen, “mit hinreichender Kenntnis des Hebräischen, Griechischen,

Arabischen und Chaldäischen”58. Wie Berthold Altaner gezeigt hat59,

kann in dem missionarischen Zusammenhang, in dem can. 11 zu sehen ist, mit
dem “Chaldäischen” nicht das Jüdisch-Aramäische gemeint sein, das gleichsam
im Hebräischen impliziert ist, sondern nur das christliche Aramäisch der
orientalischen Christen, also die Sprache, die man heute “Syrisch” nennt, das Westsyrische

der Jakobiten ebenso wie das Ostsyrische der Nestorianer. Das hatte
übrigens schon Postel gesehen, indem er zwischen “der chaldäischen Sprache,

die heute von den meisten Christen gebraucht wird, die in ganz Syrien leben”,

54 De ratione communi:5.
55 De ratione communi:6.
56 Zum Konzil cf. LThK³ 10, 778–80. Der Text des Sprachenkanons ist wiederabgedruckt in:

PIUS XI., Rundschreiben über die Förderung der Orientkunde Litterae Encyclicae de studiis

AS/EA LXI•1•2007, S. 5–18

rerum orientalium provehendis), Freiburg i. B. 1928:10f.
57 Vgl. B. ALTANER, “Raymundus Lullus und der Sprachenkanon can. 11) des Konzils von

Vienne 1312)”, in: Hist. JB 53 1933):191–219; R. BRUMMER, “Ramon Llull und das

Studium des Arabischen”, in: Zs. f. roman. Philologie, 85 1969):132–143.

58 “[…] viri catholici sufficientem habentes Hebraicae, Graecae, Arabicae et Chaldaicae

linguarum notitiam”. In seinem Zitat auf Bl. .3 läßt B. übrigens das Griechische aus, das er

bezeichnenderweise schon nicht mehr als “orientalische” Sprache begreift.
59 Hist. JB 53, 1933:217f. mit Anm. 124f.; s.o. Anm. 57.



14 HARTMUT BOBZIN

und dem Chaldäischen der Juden unterscheidet60. Merkwürdigerweise ist dieser
Zusammenhang Bibliander nicht klar gewesen, der von den Nestorianern sagt,

daß er nicht habe feststellen können, welche Sprache sie sprechen61, und die
Sprache der Jakobiten offensichtlich mit derjenigen der Kopten verwechselt,
wenn er deren Schrift als aus dem Griechischen herrührend bezeichnet.

Das Samaritanische bestimmt Bibliander – hierin wieder Postel folgend –
ganz zutreffend als “Hebräisch”, jedoch mit einer abweichenden Schrift sowie
einer auf arabisch erklärten Grammatik62.

Abgesehen vom Arabischen, auf das weiter unten einzugehen ist, sind bisher

nur die Sprachen behandelt worden, die der semitischen Sprachfamilie zugehörig

sind; welche anderen Sprachen hatte Bibliander noch im Blick?
Über die Zugehörigkeit des Armenischen bestanden zur Zeit Biblianders

noch keine klaren Vorstellungen. Auch bei der kurzen Beschreibung dieser
Sprache63 stützt sich Bibliander hauptsächlich auf das Alphabetum von Postel,
welcher unter anderem feststellt, daß die Aussprache des Armenischen die

schwierigste aller orientalischen Sprachen sei. Einiges habe das Armenische mit
den “orientalischen” Sprachen gemeinsam, anderes jedoch mit dem “Griechischen

und Gallischen”. Völlig zutreffend wird festgestellt, daß das Armenische
als Sprache des Gottesdienstes nicht nur im eigentlichen Siedlungsgebiet der

Armenier, sondern überall innerhalb der islamischen Welt in Gebrauch sei; die

“lingua vulgaris” sei jedoch über all das Türkische.
Für das Türkische stützt sich Bibliander auf den Polen Mathias von

Michou64 und dessen Buch über Sarmatien65 sowie zwei Schriften des Kroaten
Bartholomäus Georgijevi 66, nämlich sein Prognonoma, sive Praesagium Mehe-

60 Linguarum duodecim … Alphabetum, Paris 1538, Bl. BIV; zit. in: BOBZIN, Koran:409, Anm.
269.

61 “Quod linguam habeant propriam, non mihi compertum est hactenus”: De ratione com¬

muni:11.
62 De ratione communi:11.

63 De ratione communi:8f.

64 Mathias de Myechowiaritum, poln. Maciej z Miechowa 1457–1523).

65 Tractatus de duabus Sarmatiis Asiana et Europiana et de contentis in eis, Augustae Vindeli¬
corum 1518 vgl. VD 16 M 5188); auch enthalten in dem in Basel 1532 erschienenen
Sammelband Novus orbis regionum ac insularum veteribus incognitarum, una cum tabula
cosmographica, & aliquot aliis consimilis argumenti libellis.

66 Georgievi Bartholomej, fl. 1526–38; vgl. F. BABINGER, “Die türkischen Studien in Europa

bis zum Auftreten Josef von Hammer-Purgstalls”, in: Die Welt des Islams 7 1919):103–
129, hier 104f.; R. KLOCKOW Hg.), Gefangen in der Türkei, Berlin 2000 Einleitung), so-

AS/EA LXI•1•2007, S. 5–18



THEODOR BIBLIANDER UND DIE SPRACHEN DER WELT 15

metanorum67 sowie eine Skizze des Türkischen, die seinem De afflictione tam
captivorum quam etiam sub Turcae tributo viventium Christianorum … libellus68

enthalten ist. Georgijevi hatte während seiner Gefangenschaft Türkisch gelernt.
Bibliander gewinnt aus den Schriften Michous und Georgijevi s folgende
Einsichten: Türkisch und Tatarisch69 seien im Prinzip gleich, sie unterschieden sich
untereinander wie etwa Spanisch und Italienisch oder Polnisch und Tschechisch.
Die Türken wie die Perser benutzen die gleiche arabische Schrift. Georgijevi
schreibt übrigens – was Bibliander zitiert –, daß das Persische “die leichteste
aller Sprachen der Welt” sei. Wer sie kenne, könne sich mit Persern, Türken,
Griechen und Armeniern verständigen. Die Türken gebräuchten allerdings eine

“korrupte” Form des Persischen70. Bibliander selber bemerkt übrigens bereits
eine strukturelle Ähnlichkeit des Persischen mit dem Lateinischen und Griechischen71.

Die Sprache der alten Perser hingegen sei mit dem Hebräischen bzw.
Syrischen verwandt wegen gemeinsamer Abstammung von Sem!), was Bibliander

an gemeinsamen Vokabeln zu belegen versucht72, die heute allerdings
durchgehend als Lehnwörter aus dem Persischen aufgefaßt werden.

In unserem Zusammenhang kann hier nicht weiter auf die Sprachen vor
allem aus dem ost- und südosteuropäischen Sprachbereich eingegangen werden,
die Bibliander nacheinander behandelt; bei ihrer Beschreibung stützt er sich
hauptsächlich auf den schon weiter oben genannten Mathias von Michou. Nur
von einer der in diesem Zusammenhang vorgestellten Sprachen hatte Bibliander
übrigens tatsächlich eine genauere Kenntnis, nämlich dem Polnischen. Und zwar

wie N. M. AKSULU, Bartholomäus Georgievi s Türkenschrift “De Turcarum ritu et
caeremoniis” 1544) und ihre beiden deutschen Übersetzungen von 1545, Stuttgart 2005.

67 Vgl. C. GÖLLNER, Turcica I, N° 853; die Schrift wurde in die zweite Auflage von Bib¬

lianders Koranausgabe von 1550, III, 164–171 aufgenommen, in lateinischer Umschrift des

AS/EA LXI•1•2007, S. 5–18

Türkischen sowie Übersetzung ins Lateinische.

68 Vgl. C. GÖLLNER, Turcica I, N° 829; VD 16 D 3015; bei Bibliander s. vorige Anm.) Bd.

III, 174–180; die Skizze des Türkischen ist im weiteren Titel angezeigt: Additis nonnullis
lectu dignis, linguarum Sclavonicae et turcicae, cum interpretatione, libellus. Eine deutsche

Übersetzung der Schrift erschien 1545 in Basel.

69 Bibliander berichtet von der Präsenz von Tataren in Litauen p. 12f.): “Amplius sunt in
ducatu Lithuaniae Tartari circum Vilnam, qui habent proprias villas, et colunt agros more
nostro, laborant, et vehunt merces. Ad mandatumque magni ducis Lithuaniae omnes ad

bellum assurgunt. Loquuntur Tartaricum, et colunt Mahumetem: quia Saracenorum sectam

profitentur.”
70 De ratione communi:9f. als Zitat von Georgijevi
71 Ibid., 10.

72 De ratione communi:10.



16 HARTMUT BOBZIN

hatte er in Johannes M czy ski73, der in Zürich bei Johannes Frisius74 studiert
hatte, seinen “colendissimus praeceptor in lingua Polonica”, den er in den

höchsten Tönen lobt75. Bibliander beruft sich übrigens auf ein Werk M czy skis
über die slavischen Sprachen, das verloren gegangen ist76. Im Anhang zu De
ratione communi, in denen das “Vater unser” in zahlreichen Sprachen
nebeneinander abgedruckt ist, erscheint die polnische Version in einer besonders
sorgfältig gedruckten Form77.

Doch nun zum Arabischen, das hier in unserem Zusammenhang wohl am
meisten Interesse beanspruchen kann. Zunächst ist die Frage zu stellen, welche
Möglichkeiten ein Gelehrter wie Bibliander hatte, sich Kenntnisse des Arabischen

zu verschaffen. In De ratione communi zitiert Bibliander als einzigen
Gewährsmann für das Arabische Guillaume Postel, und zwar dessen Alphabetum78

sowie die daraus hervorgegangene Grammatica Arabica79 – die erste gedruckte
Grammatik des klassischen Arabisch überhaupt. Wie immer man Postels Arbeiten

beurteilen mag, so scheint mir eines sicher: mit der Kenntnis dieser beiden
Fibeln allein ist niemand in der Lage, den Koran zu lesen. Anders als Postel

hatte Bibliander nie in seinem Leben Gelegenheit, einen arabischen
Muttersprachler kennenzulernen. Wäre das der Fall gewesen, so hätte er darüber, wie
das Beispiel von M czy ski für das Polnische zeigt, sicher berichtet. Aber Bibliander

könnte sich noch auf eine andere Weise Kenntnisse des Arabischen
erworben haben. 1516 erschien in Genua ein achtsprachiges Psalterium80, das in
einer Kolumne auch den arabischen Text enthielt. Nach seinem Kompilator, dem

73 Cf. De ratione:15, wo der Name verdruckt ist in: Macznisky; gemeint ist: Jan M czy ski,
ca. 1520 – ca. 1583; cf. A. M. LEWICKI, in: Lexicon Grammaticorum, Tübingen 1996:599.

74 1505–1565; cf. G. A. R. DE SMET, in: Lexicon Grammaticorum, Tübingen 1996:314.

75 De ratione communi:15: “Iuvenis inter primos ornatus genere, ingenio, doctrina, cognitione
multarum linguarum, religione Christiana, humanitate, & omni genere virtutum.”

76 Erhalten ist das Lexicon Latino-Polonicum ex optimis Latinae linguae scriptoribus
concinnatum, Regiomonti Borussiae 1564 VD 16 M 55); ND durch R. OLESCH Köln/Wien
1973 Slavist. Forschungen, 14); vgl. noch W. KURASZKIEWICZ, Der polnische Wortbestand

in J. M czy skis Lexicon Latino-Polonicum aus dem Jahre 1564, Köln u. a. 1985 Slavist.

Forschungen, 44/1)

77 De ratione communi:233f.

78 Vgl. oben Anm. 44.
79 Paris, o. J. zwischen 1538 und 1540); vgl. zu diesem Werk ausführlich BOBZIN, Ko¬

ran:430–443.

80 Psalterium Hebraeum, Graecum, Arabicum, & Chaldaeum, cum tribus latinis
interpretationibus & glossis, Genuae 1516. Nach den acht Kolumnen auch “Psalterium
octaplum” genannt.

AS/EA LXI•1•2007, S. 5–18



THEODOR BIBLIANDER UND DIE SPRACHEN DER WELT 17

Dominikaner Augustinus Justinianus Agostino Giustiniani)81, der damals
Bischof von Nebbio auf Korsika war, wird es auch als Psalterium Nebiense
bezeichnet. Postel verdankte diesem Psalterium – durch Vergleich des Arabischen
mit dem hebräischen Urtext und einer lateinischen Übersetzung – einen Teil
seiner Arabischkenntnisse82. Noch interessanter ist der Fall des Augsburger,
später in Bern tätigen Reformators Wolfgang Musculus83. Von ihm sind nämlich
in der Berner Burgerbibliothek handschriftliche Materialien erhalten, die gleichfalls

auf eine Benutzung dieses Psalteriums hindeuten84. Und ein weiterer
Gelehrter ist bekannt, der anhand dieses Psalteriums Arabisch lernte, nämlich
der Flame Nicolaus Clenardus85; er berichtet darüber ausführlich in einem in Fez

1540/41 verfaßten Brief86. Es wäre also durchaus möglich, daß auch Bibliander
auf diesem Wege sich Arabischkenntnisse angeeignet oder schon vorhandene

verbessert hat. Aber direkte Hinweise darauf gibt es nicht.
In seinem kurzen Abriß über das Arabische in De ratione communi erwähnt

Bibliander nur Postel: “Neulich hat Guillaume Postel, zum großen Wohl der

Kirche, wie ich hoffe, eine arabische Grammatik herausgegeben, – ein Mann,
der eines längeren Lebens würdig wäre, um uns eines Tages eine ausführliche
Erklärung der arabischen Sprache zu liefern”.87 Postel betont besonders die
ungeheure Verbreitung des Arabischen, bzw. “Punischen”, wie er es auch nennt.
Die große Bedeutung des Arabischen erkennt auch Bibliander; er wünsche, so

schreibt er, daß “die Agarener [d. h. die Sarazenen, also die Muslime] und wir

81 Vgl. H. BOBZIN, “Agostino Giustiniani 1470–1536) und seine Bedeutung für die Ge¬

schichte der Arabistik”, in: XXIV. Deutscher Orientalistentag vom 26. bis 30. September

1988 in Köln. Ausgewählte Vorträge, hrsg. v. W. DIEM und A. FALATURI, Stuttgart

1990:131–139

82 Vgl. BOBZIN, Koran, 374, n. 68.

83 1497–1563; vgl. zu ihm RGG4 5, 1593 R. Dellsperger).

84 Burgerbibliothek, Cod. 686: “Arabicae dictiones ex Psalterio Arabico”; vgl. BOBZIN, Ko¬

ran:

AS/EA LXI•1•2007, S. 5–18

278, n. 12.
85 1493/4 – 1542; vgl. V. CHAUVIN et A. ROERSCH, Etude sur la vie et les travaux de Nicolas

Clénard, Bruxelles 1900–1901; P. SWIGGERS, in: Lexicon Grammaticorum, Tübingen 1996,

195f. Von ihm stammen die Institutiones in Linguam Graecam, Lovanii 1530, die bis 1783

häufig nachgedruckt wurden, sowie eine gleichfalls oft aufgelegte Tabula in grammaticam
hebraeam erstmals Lovanii 1529).

86 N. CLÉNARD, Correspondance, ed. A. ROERSCH, t. I–III, Bruxelles 1940/41, I:206ff. lat.);

III:164ff. franz. Übersetzung). Vgl. ferner H. BOBZIN, “Über einige gedruckte und
ungedruckte Grammatiken des Arabischen im frühen 16. Jahrhundert und ihre Verfasser”, in: K.
SCHRÖDER Hrsg.), Fremdsprachenunterricht 1500–1800, Wiesbaden 1992 Wolfenbütteler
Forschungen, Bd. 52):1–27, hier 18ff.

87 De ratione communi:4f.



18 HARTMUT BOBZIN

einmal eine nahezu gemeinsame Sprache hätten”.88 Jedenfalls spricht er sich
dafür aus, “daß in den meisten unserer Städte nicht nur Schulen für jene drei
Sprachen [nämlich: Lateinisch, Griechisch, Hebräisch, HB], sondern auch des

Arabischen eingerichtet würden”.89 Das ist bekanntlich kaum je geschehen; daß

in Zwickau an der Ratsschule zeitweilig Arabisch unterrichtet wurde, und zwar
ab 1652 unter deren Rektor Johannes Zechendorff 1580–1662), darf wohl als

besonders bemerkenswerte Ausnahme verzeichnet werden.

Wieviel Arabisch Bibliander wirklich konnte, das kann nur im Zusammenhang

mit seiner Koranausgabe von 1543 beantwortet werden. Es steht außer

Frage, daß er bei der Herstellung des lateinischen Textes mindestens einen arabischen

Text herangezogen hat, aus dem er im Anhang Varianten anführt. Die
Untersuchung dieser Varianten zeigt eindeutig den relativ geringen Grad von
Biblianders Arabischkenntnissen90, die ihn jedenfalls nicht zu wirklich bedeutenden

Textemendationen befähigt haben. Dieser arabische Text ist aber in einem
Punkt besonders bemerkenswert, was ich zu dem Zeitpunkt, als ich ihn im
Zusammenhang mit meiner Arbeit über die Koranforschung des 16. Jahrhunderts

untersuchte, nicht wußte. Es handelt sich ja bei dieser heute in der Öffentlichen
Bibliothek der Universität Basel aufbewahrten Handschrift mit der Signatur A
III 19 um einen “Gebrauchskoran”, in dem, jedenfalls zu Beginn der
Handschrift, Lesarten qir—Þ—t) notiert werden. Das System aber, nach dem das

geschieht91, ist genau dasjenige, was in der weitverbreiteten sog. Š—t ˜ib¯ya, einem
versifizierten Werk über die sieben kanonischen Lesarten von AbÌ l-Q—sim ašŠ

—t ˜ib¯ st. 1194), Anwendung findet92.

Bei allen Unvollkommenheiten, mit denen Biblianders Koranausgabe
behaftet ist, muß man gleichwohl Mut und Weitsicht bewundern, ein solches Werk
gegen heftigen Widerstand veröffentlicht zu haben, ein Werk, das eine über
mehrere Jahrhunderte reichende Wirkungsgeschichte haben sollte und einen
ersten Höhepunkt der Zürcher “Orientalistik” darstellt.

88 De ratione communi:31.

89 De ratione communi:31f.
90 Vgl. dazu BOBZIN, Koran:256ff. sowie BOBZIN, “Theodor Biblianders Arbeit am Koran”,

in: ZDMG 136 1986):347–363.

91 Abgebildet in BOBZIN, Koran:241, nach Bl. 2 r° der Hs. A III 19.

92 H "irz al-am—n¯ wa-wa h at-tah—n¯ Kairo 1355/1937, 97.

AS/EA LXI•1•2007, S. 5–18


	Theodor Bibliander und die Sprachen der Welt

