
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 60 (2006)

Heft: 4

Artikel: Minhyt : Marginalien des Verfassers in arabischen Manuskripten

Autor: Quiring-Zoche, Rosemarie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147729

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147729
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MINHlYÄT- MARGINALIEN DES VERFASSERS IN
ARABISCHEN MANUSKRIPTEN*

Rosemarie Quiring-Zoche, Jena

Abstract

Minhïyât are marginal notes signed with the word minhu ("from him") and made by an author

on his own work. This term evidences that the origin of these commentaries is to be found in
the public lecture and dictation context. As to their content and function, minhïyât can be

compared to our modern footnotes. They appear for the first time in the Arabic manuscripts
examined here around the middle of the thirteenth century in the margin of the works of two
Damascene scholars, and later, in the fourteenth century, in the Mongol and Timurid empires
stretching from Iraq and Iran to Transoxania. It is not until the early fifteenth century that we

encounter an Ottoman scholar as author of minhïyât. Therefore, they definitely cannot be

considered an Ottoman invention. Since the sixteenth century, minhïyât have been a frequent
feature found in all types of texts from the Ottoman empire through Persia to Mogul India. In
the western Islamic world, however, from Egypt to the Maghrib, as well as in Yemen, this type
of author annotation seems to be unknown.

Eine bisher in der Forschung vernachlässigte Erscheinung in arabischen

Manuskripten sind Randbemerkungen, unter denen ein besonderes, langgezogenes

Häkchen steht, das sich als unpunktiertes minhu lesen lässt. Oft ist

dieses von einer Schlaufe, dem Zusatz lahü, durchkreuzt (s. Abb. 1-2). Beim

Katalogisieren der arabischen Handschriften der Sammlung Oskar Rescher in
der Staatsbibliothek zu Berlin - Preußischer Kulturbesitz - stieß ich bei etwa
einem Viertel der Werke auf diese Art von Marginalien. Nach Hinweisen auf
ihre Bedeutung suchte ich in der Sekundärliteratur lange Zeit vergeblich, bis
mich Gottfried Hagen auf dieselbe Erscheinung in osmanisch-türkischen
Handschriften aufmerksam machte.

Aus dem osmanischen Schrifttum sind diese minhïyât genannten Marginalien

als Ergänzungen des Autors bekannt. Für seine Vorstudien zur
Geschichte der Îlmiye im Osmanischen Reich hat Hans Georg Majer - unter

* Überarbeitete und erweiterte Fassung eines unter dem Titel "Minhïyât in arabischen

Handschriften" am 24. 9. 2004 auf dem 29. Deutschen Orientalistentag in Halle gehaltenen

Vortrags. Für wertvolle Anregungen und Hinweise danke ich Herrn Prof. Dr. Til-
man Seidensticker und für seinen Beistand beim Entziffern und Übersetzen Herrn Dr.

Ahmed Fadel recht herzlich.

AS/EA LX'4'2006, S. 987-1019



988 ROSEMARIE QUIRING-ZOCHE

anderem - die minhïyât in verschiedenen Handschriften von cUssâqïzâdas

(1075-1136/1664-1724)' in den ersten Jahren des 18. Jahrhunderts
entstandenem biografischen Lexikon miteinander verglichen und festgestellt,
dass sie von den Kopisten in derselben Form übernommen wurden, wie sie

der Autor eigenhändig in seine nacheinander entstandenen Kladden
geschriebenen hatte. Zwar enthalten nicht alle Kopien sämtliche minhïyât, doch
lässt sich dies damit erklären, dass die Kopien während verschiedener
Entstehungsstadien des Werkes abgeschrieben wurden oder der Kopist überhaupt
nur oder überwiegend die ersten Seiten seines Exemplars mit Marginalien
versah.2

Unter der Überschrift "Marginalien und Fußnoten" widmet Gottfried
Hagen in seiner 1996 fertiggestellten und 1997 überarbeiteten Dissertation
Ein osmanischer Geograph bei der Arbeit: Entstehung und Gedankenwelt

von Kätib Celebis öihännümä den mit minhu gekennzeichneten Randbemerkungen

einen eigenen Abschnitt. Ihre Funktion beschreibt er folgendermaßen:

Minhïyât erfüllen denselben Zweck wie Fußnoten in gedruckten
Werken, indem sie es dem Autor erlauben, Zusätze und Exkurse anzubringen,

ohne die Gedankenführung des Haupttextes zu unterbrechen. Sie

beinhalten typischerweise Erklärungen von Fremdwörtern, Fachbegriffen,
Abkürzungen und Toponymen oder auch nur lose mit dem Thema verbundene

Exkurse etwa naturwissenschaftlicher oder politischer Art. In frühen
osmanischen Drucken wurden sie teils an den Rand gesetzt, teils - wohl aus

drucktechnischen Gründen - in den Text eingefügt.3
Nach Franz Rosenthal, der sich in The Technique and Approach of

Muslim Scholarship auch mit Marginalien und Fußnoten beschäftigt, empfand

man seit dem 13. und 14. Jhdt. zwar Zusätze als notwendig, fügte diese

aber stets in den Textblock ein, um sicherzustellen, dass die Kopisten sie

nicht einfach wegließen. Sie wurden als Anmerkungen durch ein vorangestelltes

Wort wie tanbïh, fä'ida, taclïq, bayän oder häsiya kenntlich gemacht.
Ausdrücklich sagt Rosenthal, dass Randnotizen in den Handschriften sehr

wohl zu finden seien, aber kaum je vom Verfasser des Werkes stammten.4

Daher stellt Hagen die Frage in den Raum, ob es sich bei den minhïyât um

1 Zu ihm s. EI2 Bd. 10:919f.

2 Majer 1978:68-76.
3 Hagen 2003:288-291.
4 Rosenthal 1947:40.

AS/EA LX'4'2006, S. 987-1019



MlNHlYÄT 989

eine osmanische Neuerung handele, die möglicherweise aus dem Kanzleiwesen

übernommen worden sei.

Hieran anknüpfend, soll im folgenden der Frage nachgegangen werden:
Finden sich minhïyât nur in solchen arabischen Werken, deren Verfasser zur
osmanischen Gelehrtenschaft gehörten? Und weiter: Kann man die Verwendung

von Autorenmarginalien zeitlich und räumlich eingrenzen?

Die Provenienz der untersuchten Hss.

Zunächst suchte ich in zahlreichen Handschriften-Katalogen nach Hinweisen
auf die Existenz von minhïyât. Allerdings wurde ich - bis auf eine
Ausnahme - nicht fündig. Dies gilt gleichermaßen für Kataloge türkischer wie
für solche arabischer Manuskripte, so aus der Türkei den Catalogue of
Manuscripts in the Köprülü Library5 oder den Türkiye Yazmalari Toplu Kata-
logu (TÜYATOK) mit seinen 26 bisher publizierten Bänden.6 Obwohl
ersterer in der Einleitung auf die verschiedensten Arten von Einträgen und
Zusätzen in den Handschriften hinweist und sie bei den Beschreibungen
vermerkt, ist von minhïyât nicht die Rede, wenn sie vermutlich auch vorhanden

sind. Einzig im Katalog der Raza Library in Rampur7 fand ich Erwähnungen

von minhïyât oder (sicherlich dasselbe bezeichnend) "author's
notes". Hier taucht der Begriff auch einige Male als Titel auf, z. B. bei den

Minhïyât zum Musallam at-tubüt über die Rechtsprinzipien von Muhiballäh
al-Bihäri, im Katalog beschrieben als "the author's notes on difficult points
of the text." Zu diesen gesammelten Anmerkungen gibt es dann ihrerseits
wieder zumindest eine kommentierende Schrift.8 Weitere Beispiele sind die

von einem Unbekannten in Form eines Buches zusammengestellten Annotie-

rungen des Qâdï Muhammad Mubarak zu seinem Kommentar zum Sullam
al- culüm des erwähnten -Bihârï.9 Dieses al-Minhïya genannte Buch ist nach
Brockelmann ein "Standardwerk der Logik in Indien".10 Ein anderer Super-

5 Çeçen/ÎzgI/Akpinar 1986.

6 TÜYATOK 1975ff.

7 cArshI 1963-1975, 5 Bde. Hieraufmachte mich mein Kollege PD Dr. Florian Sobieroj
freundlicherweise aufmerksam.

8 CARSHI 1968, Bd. 3:34f.
9 'ARSHÎ 1971, Bd. 4:388f.
10 GAL Suppl. 2:622,1, Kmt. 1.

AS/EA LX'4'2006, S. 987-1019



990 ROSEMARIE QUIRING-ZOCHE

kommentar zu demselben Grundwerk sind die -Minhïyât des Bahr al-culüm
al-Laknawï zu seinem Sarh Sullam al-culüm.n In der GAL und im Katalog
der Oriental Public Library zu Patna heißt dieses Werk at-Taclïqat.n

Alle diese als -Minhïyât betitelten Werke wurden im islamischen Mogulreich

geschrieben, das in seiner Blütezeit den größten Teil des indischen
Subkontinents umfasste: Muhiballäh ibn cAbdassakür al-Bihäri Fädil Hän

(gest. 1119/1707) kam in der Provinz Bihär auf die Welt, war unter Au-
rangzïb (reg. 1068-1118/1658-1707) erst in Lucknow, dann in Haidarabad
Kadi und unter Sah cÄlam noch für kurze Zeit qâdï l-qudät des ganzen
Reiches.13 Sein Kommentator Muhammad Mubarak ibn Muhammad DäDim ibn
cAbdalhayy al-Farüqi al-Gûfamawï/Gupâmawï war ebenfalls Kadi. Er starb

1162/1748 in Oudh.14 Der einflussreiche Gelehrte und Lehrer Bahr al-culüm
Abu l-cAyyäs cAbdalcalï ibn Muhammad ibn Nizämaddm al-Laknawï (gest.

1235/1819) schließlich unterrichtete zunächst in seiner Heimatstadt Lucknow,

später in Sähgahänpür, Rampur, Bühär und Madras.15 Darüber hinaus
sind im Katalog der Raza Library zu Rampur zahlreiche Hss. mit
Autorenmarginalien von Mïr Muhammad Zähid ibn Muhammad Aslam al-Ha-
rawï beschrieben. Mïr Zähid war muhtasib al-caskar und kätib im Dienste
Sah Gahäns (reg. 1037-69/1627-58) und seines Sohnes Aurangzïb in

Kabul, wo er auch 1101/1689 starb.16 Bei den Schriften handelt es sich um
Kommentare etwa zu as-Sayyid as-Sarifs Sarh al-Mawäqif dem umfangreichen

Werk al-Igïs zur Erkenntnislehre,17 zur -Risala al-Qutbïya von
Qutbaddïn ar-Râzï at-Tahtânï18 oder zu ad-Dawwânïs Kommentar zur
Risälat at-Tasawwurät wat-tasdïqât desselben -TahtänL19 Erläuterungen
anderer Verfasser zu diesen Texten sind teilweise wieder mit minhïyât versehen.

Außer auf dem indischen Subkontinent ist das Wort minhïya bzw.

minhïyât und seine Bedeutung offenbar in Vergessenheit geraten. Weder
erscheint es - anders als etwa der Begriff taclïqa - in Wörterbüchern aus dem

11 CARSHI 1971, Bd. 4:398-401.
12 GAL2 Bd. 2:554,1, Kmt. 7, Suppl. 2:623, 7; cAbdul Hamid 1936:78f., Nr. 2327.

13 GAL2 Bd. 2:554, Suppl. 2:622ff.; Kahhäla, Bd. 8:178; ZiriklI 1995, Bd. 5:283; EI2 Bd.

1:1210; TDVÌA Bd. 6:139.

14 GAL Suppl. 2:624; Kahhäla, Bd. 11:170.

15 GAL Suppl. 2:624f.; EI2 Bd. l:937f; TDVlA Bd. 4:518.
16 GAL Suppl. 2:621f.; Kahhäla, Bd. 10:5.

17 cArshT 1966, Bd. 2:238f.
18 cArshI 1971, Bd. 4:298-305.
19 cArshI 1971, Bd. 4:336f.

AS/EA LX'4'2006, S. 987-1019



MINHÏYÂT 991

arabischen Raum und dem Osmanischen Reich des 19. und 20. Jahrhunderts20

noch erkannten etwa Carl Brockelmann, Rudolf Mach oder Rahmi

Yaran, der Verfasser des Artikels über al-Bihäri in TDVÌA, die Bedeutung
der Titel: In der GAL heißen al-Biharïs und Qâdï Muhammad Mubaraks

Anmerkungen al-Munhiyät,2{ bzw. al-Munhiya, letztere im Princetoner
Katalog ebenso und in TDVÌA entsprechend el-Münhiyye.22 Der an der University

of the Punjab tätige Muhammed Shafi dagegen gibt in seinem Artikel
über Bahr al-cUlüm dessen Text mit dem korrekten Titel al-Minhïya an.23

Da den von mir herangezogenen Katalogen keine weiteren Informationen

über minhïyât zu entnehmen waren, habe ich versucht, mir einen Überblick

über ihr Vorkommen zu verschaffen, indem ich Manuskripte
verschiedener Provenienz selbst in die Hand nahm, wenn dies auch - gemessen

an ihrer Zahl insgesamt - nur bei einem verschwindend kleinen Teil
möglich war. Abgesehen von den Rescher'schen Hss., die fast ausschließlich

aus dem Osmanischen Reich stammen, untersuchte ich Handschriften aus

dem Magrib, dem Jemen und aus Persien.24 Von den 92 im Katalog arabischer

Handschriften der heutigen Staatsbibliothek zu Berlin von Wilhelm
Ahlwardt als im magribinischen Duktus beschriebenen Manuskripten habe

ich die 48 aus der Landberg'sehen Sammlung durchgesehen. Sie bieten
einen Querschnitt aus allen Bereichen des religiösen, wissenschaftlichen und
literarischen arabischen Schrifttums, wie er auch sonst im Berliner Bestand

repräsentiert ist. Knapp ein Drittel (15) ist datiert, und zwar jeweils fünf aus

dem 11 ./17., 12./18. und 13./19. Jahrhundert.25 Allgemein weisen diese

Manuskripte nur wenige Randglossen auf und wenn, dann sind es überwiegend

20 Vgl. die bekannten Lexika von Lane 1863-93, 8 Bde.; Zenker 1866; Redhouse 1890;

Belot 1911, 10. Aufl. und Wehr 1952.

21 GAL Suppl. 2:623, III, Kmt. 1.

22 GAL2 Bd. 2:554,1, Kmt. 1, Suppl. 2:622; Mach 1977:281, Nr. 3277; TDVÌA Bd. 6:139.

23 EI2 Bd. l:937f.
24 An dieser Stelle möchte ich Herrn Leitenden Bibliotheksdirektor Dr. Hartmut-Ortwin

Feistel für die freundliche Nutzungserlaubnis des Hss.-Bestandes der Staatsbibliothek
Berlin und seinen Mitarbeiterinnen für die zuvorkommende Erfüllung meiner

Handschriftenwünsche meinen besten Dank aussprechen.
25 Die untersuchten magribinischen Hss. der Sammlung Landberg sind beschrieben bei

Ahlwardt, Bd. 1, Nr. 95, 201, 877, 1059; Bd. 2, Nr. 1392, 1589, 2023, 2074, 2268,

2454, 2461; Bd. 3, Nr. 2841, 2914, 3117, 3264,6, 3366, 3382, 3384, 3410, 3896, 4009;
Bd. 4, Nr. 4448; Bd. 5. Nr. 5481, 5666, 5809, 5887, 6133, 6152, 6326, 6379; Bd. 6, Nr.

6671, 6733, 7077, 7122, 7397,3, 7416,3, 7444,3, 7467,6, 7470, 7484; Bd. 7, Nr.

8444,1, 8484, 8546, 8660,4; Bd. 9, Nr. 9494, 9576, 9613 und 9847.

AS/EA LX'4'2006, S. 987-1019



992 Rosemarie Quiring-Zoche

Korrektur- und Kollationsvermerke.26 Minhïyât waren darunter jedoch nicht.

Genausowenig gibt es sie in den jemenitischen Hss. der Bayerischen Staatsbibliothek

München, die Florian Sobieroj katalogisiert hat.27 Bei den beiden

von Sobieroj als "Autorenmarginalien" bezeichneten Randlossen in zwei

jemenitischen Hss. handelt es sich meiner Ansicht nach eher um Ergänzungen

nach dem Autograph, die nach einer Kollation an den Rand gesetzt wurden,

als um Zusätze, die die Autoren von vornherein als Anmerkungen
außerhalb des fortlaufenden Textes konzipiert hatten.28

In arabischen Mss. aus Iran gibt es dagegen minhïyât. Die von mir
untersuchten Kodizes persischer Provenienz gehören zur Sammlung Minutoli
in der Berliner Staatsbibliothek. Freiherr v. Minutoli erwarb sie als Mitglied
der preußischen Gesandtschaft 1860 und 1861 in Teheran, Isfahan, Schiraz
und Hamadän. Sie dürften auch in Persien kopiert worden sein.29 Neben

solchen, die nur persische und türkische Werke enthalten, sind vierzig Bände

mit 138 arabischen Texten. In drei dieser Kodizes (Ms. or. Minutoli 186,
187 und 190) stehen Randglossen mit der Kennzeichnung minhu, und zwar

- abgesehen von fünf aus einzelnen Bll. bestehenden arabischen Fragmenten30

- bei vier arabischen Werken und einem persischen Werk. Diese sind:

1. Irsäd al-adhän ilâ ahkâm al-ïmân von Ibn al-Mutahhar al-cAlläma al-Hillï (gest.
726/1326);31

2. ar-Rawâsih as-samâwïya fi sarh ahadït al-imâmïya von Muhammad Bäqir ad-

Dâmâdî (gest. 1041/1631), ein Kommentar zu al-Kulïnîs grundlegendem Werke der

zwölferschicitischen Theologie m.d.T. al-Käfifi cilm ad-dïn;32

26 Z. B. in den Kodizes Ms. or. Landberg 23, 136, 808. 899.

27 Sobieroj 2006. Für die entgegenkommende Erlaubnis zur Benutzung der Glaser'schen
Hss. und von Cod. arab. 547 aus dem Besitz der Bayerischen Staatsbibliothek München
danke ich Frau Bibliotheksoberrätin Dr. Helga Rebhan vielmals, ebenso Herrn PD Dr.

Florian Sobieroj für das Augenmerk, das er beim Katalogisieren der Glaser'schen Hss.

auf die eventuelle Existenz von minhïyât richtete.

28 Sobieroj 2006, Nr. 118 enthält neben zahlreichen korrigierenden und kommentieren¬
den Randglossen eine Glosse mit der Unterschrift halt al-musannifund Nr. 226 mit ka-

tabahü mu 'allif al-kitäb.
29 Pertsch 1888:XVI; Ahlwardt, Bd. 1:V.

30 Ms. or. Minutoli 187, Teile 86, 87, 92, 99 und 100, beschrieben bei Ahlwardt, Bd. 9,

Nr. 10170; Bd. 2 Nr. 2373; Bd. 5, Nr. 5062, 5129,4; Bd. 2, Nr. 1135.

31 Ms. or. Minutoli 186, beschrieben bei Ahlwardt, Bd. 4, Nr. 4591,2. Zu al-cAllâma al-

Hillï s. u. Anm. 41.

AS/EA LX'4'2006, S. 987-1019



Minhïyât 993

3. eine anonyme Darstellung der islamischen Glaubensinhalte m.d.T. Risälat wâgib al-
i'tiqâd calä gamV al-cibäd;3i

4. der im Jahr 1083/1672 verfasste Kommentar Tafrïh al-idrâk fi taudïh Tasrïh al-
aflâk des ansonsten unbekannten Sadraddîn Muhammad ibn as-Sâdiq al-Husainï zu

Bahâ'addîn al-cAmilïs Einführung in die Astronomie.34
5. Bei dem persischsprachigen Werk mit minhïyât handelt es sich um die Anleitung zur

Ermittlung der Gebetsrichtung m.d.T. Qiblat al-âfâq des Radïyaddïn Muhammad

ibn al-Hasan al-Qazwïnî Äqä-Radi (gest. 1096/1685).35

Die ältesten Werke mit minhiyat und ihre Verfasser

Halten wir fest: Das früheste der vier Werke, deren Verfasser bekannt sind,
der Irsäd, wurde um die Wende zum 14. Jahrhundert verfasst. Al-cAlläma al-
Hillï ist jedoch nicht der älteste Autor, in dessen Werk minhïyât erscheinen.

Im Fundus der von mir bisher katalogisierten Rescher'schen Hss.36 finden
sich erstmals minhïyât bei dem säficitischen Religionsgelehrten und Historiker

Sihäbaddm c Abdarrahmän ibn Ismâcïl Abu Säma al-Maqdisï
(599-665/1203-67), und zwar in seinem Kommentar (Nr. 695)37 zu dem
weitverbreiteten und hochverehrten "Mantelgedicht" seines Zeitgenossen al-

32 Ms. or. Minutoli 187, beschrieben bei Ahlwardt, Bd. 2, Nr. 1857. Zu ad-Damadï s. u.

Anm. 98; zu Abu öa'far Muhammad ibn Yacqüb ibn Ishâq al-Kulïnî ar-Râzï (gest.

328/939) s. GAL2 Bd. l:199f., Suppl. 1:320; GAS Bd. l:540ff.
33 Ms. or. Minutoli 187, beschrieben bei Ahlwardt, Bd. 2, Nr. 1888.

34 Ms. or. Minutoli 190, beschrieben bei AHLWARDT, Bd. 5, Nr. 5704. Zu Bahâ'addïn al-
cAmilï s. GAL2 Bd. 2:546f, Suppl. 2:595ff; Kahhäla, Bd. 9:242f.; ZiriklI 1995, Bd.

6:102; EI2 Bd. 2:390; TDVÌA Bd. 3:60f.
35 Ms. or. Minutoli 190, beschrieben bei Pertsch 1888, Nr. 29. Zum Verf. s. Kahhäla, Bd.

9:210; AmIn 1986, Bd. 9:143.
36 Vgl. QZ 1, QZ 2, und QZ 3. In QZ 1 hatte ich die minhïyât noch nicht als Autorenmargi¬

nalien erkannt und sie als Glossen des Schreibers bezeichnet. Allerdings halten nicht
alle meiner Angaben einer neuerlichen Überprüfung stand. So entdeckte ich jetzt keine

minhïyât im Tafsïr des Abu 1-Lait Nasr as-Samarqandï (gest. zwischen 373/983 und
393/1002) - entgegen QZ 2 Nr. 25 -, im -Kassäf des -Zamahsan (gest. 538/1144) -
entgegen QZ 2 Nr. 27 - und in al-Baidâwïs (gest. 716/1316) Anwâr at-tanzïl - entgegen
QZ 1 Nr. 41, QZ 2 Nr. 31 und 35. Die in der letztgenannten Hs. (QZ 2 Nr. 35) tatsächlich
am Rande stehenden minhus gehören zu den an den Rand geschriebenen Zitaten aus den

-Fawä'id al-bahïya von Sa'dï Celebï (gest. 945/1539). Dieselben minhïyât Sacdï

Celebïs finden sich in dem in QZ 2 Nr. 42 beschriebenen Exemplar seiner -Fawâ 'id.
37 Wenn nicht anders vermerkt, beziehen sich die in Klammern stehenden Nrn. auf QZ 3.

AS/EA LX'4'2006, S. 987-1019



994 Rosemarie Quiring-Zoche

Busïrï (608-694/1211-1294). Abu Säma studierte, lehrte und lebte in seiner
Geburtsstadt Damaskus. Größere Reisen unternahm er nach Mekka, Jerusalem

und Ägypten.38 Seine Professur in Damaskus erhielt nach seinem Tod
665/1267 Muhyïaddïn Abu Zakariyä0 Yahyä ibn Saraf an-Nawawï. Dessen

-Tibyänfi ädäb hamalat al-Qur'än über die Bedeutung des Lesens und
Ausweniglernens des Korans (Nr. 10) weist ebenfalls minhïyât auf. An-Nawawï
wurde 631/1233 in dem im Haurän gelegenen Nawä geboren und lebte nach
seiner Pilgerfahrt von 651/1253 an als Privatgelehrter und dann als
Hochschullehrer in Damaskus. Wegen seiner Unbeugsamkeit in einer Steuerfrage
verbannte ihn jedoch der Mamlukensultan Baibars (reg. 658-76/1260-77)
aus der Stadt. 676/1277 starb an-Nawawï in seinem Heimatort.39

Chronologisch schließen sich an: Samsaddin Muhammad ibn Asraf al-
Husainï as-Samarqandï, aus dessen Leben nur eine Jahreszahl, nämlich
675/1276 gesichert ist,40 mit seiner Risala fi ädäb al-baht (Nr. 427) und der
oben erwähnte ûamâladdïn al-Hasan (Husain) ibn Yüsuf Ibn al-Mutahhar al-
cAlläma al-Hillï. Dieser wurde Ende 648/1250, sieben Jahre vor der mongolischen

Eroberung Bagdads, in eine Familie schicitischer Gelehrter im ira-
qischen Hilla geboren. Unter dem Mongolenherrscher Olgaitu (reg. 703-16/
1304-16), der den Islam angenommen hatte, lebte er am Hof im persischen
Sultanïya, von wo er nach des Sultans Tod in seine Heimatstadt zurückkehrte.

726/1326 starb er in Hilla.41 Herkunft und Biografie des etwa zur
selben Zeit lebenden Ahmad ibn cAlï Ibn Mascüd sind nicht geklärt.
Möglicherweise lebte er in Bagdad.42 Seine Grammatik Maräh al-arwäh (Nr.
592) weist eine Autorenmarginalie auf.

Dem Alter nach folgen darauf: Sadr as-Sarïca at-Tanï cUbaidalläh ibn
Mascüd al-Mahbûbï, der aus dem Iraq nach Buhärä gekommen war und
747/1346 dort starb,43 mit seinem Sarh al-Wiqäya über die juristischen Ein-

38 GAL2 Bd. l:386f, Suppl. l:550f; Kahhäla, Bd. 5:125f; ZiRlKLl 1995, Bd. 3:299; EI2

Bd. 1:150; TDVÌA Bd. 10:233ff.
39 GAL2 Bd. 1:496-501, Suppl. 1:680-686; Kahhäla, Bd. 13:202f; ZiriklI 1995, Bd.

8:149f; EI2 Bd. 7:1041f.
40 ZiriklI 1995, Bd. 6:39; MAL Bd. l:162f; GAL2 Bd. l:615ff, Suppl. l:849ff; Kahhäla,

Bd. 9:63.

41 GAL2 Bd. 2:21 lf, Suppl. 2:206-209; Kahhäla, Bd. 3:303f; ZiriklI 1995, Bd. 2:227f;
EI2 Bd. 3:390; TDVÌA Bd. 18:37ff.

42 GAL2 Bd. 2:24f, Suppl. 2:14; MAL Bd. 2:56ff.
MAL Bd. l:122f, 1

1995, Bd. 4:197f.
43 MAL Bd. l:122f, Nr. 11; GAL2 Bd. 2:277f, Suppl. 2:300f; Kahhäla, Bd. 6:246; ZiriklI

AS/EA LX'4'2006, S. 987-1019



Minhïyât 995

zelmaterien (Nr. 283 und 286) und cAdudaddïn c Abdarrahmän ibn Ahmad
al-ïgï. Er wurde 680/1281 in ïg bei Schiraz geboren, hielt sich lange Jahre

am Hof des letzten Ilhäns, Abu Sacïds (reg. 716-36/1316-36), in Sultânïya
auf und ging nach dessen Tod nach Schiraz, wo er 756/1355 starb.44 Von
den zehn Hss. seiner kurzen Darstellung der Kunst des Disputs, der Risala fi
ädäb al-baht, hat ein Exemplar Autorenmarginalien (Nr. 443).45 Wenig
jünger ist Qutbaddin Muhammad ar-Râzï at-Tahtanï (694-766/1295-1365),
dessen Tahrïr al-qawäcid al-mantiqïya fi sarh ar-Risäla as-Samsïya hier in
einer von neun Hss. eine minhïya aufweist (Nr. 404).46 Qutbaddïn war aus

seiner Heimatstadt Rayy nach Damaskus gekommen und lebte dort bis zu
seinem Tod.47 Es folgen Sacdaddïn at-Taftâzânï mit seinem -Talwïh ilä kasf
haqä°iq at-Tanqïh, einem Kommentar zum Tanqïh al-usül von Sadr as-

Sarica at-Tânï über die Rechtsprinzipien (Nr. 277). Er wurde 712/1312 in
Huräsän geboren, war möglicherweise ein Schüler al-Igïs, und lehrte als

Professor in Sarahs, bis ihn Timür nach Samarqand mitnahm und er 792/1390
dort sein Leben beschloss;48 und sein Gegenspieler, der 740/1340 bei

Astaräbäd geborene -Sayyid as-Sarïf al-ôurganï mit seiner Glosse zu al-Igïs
Sarh Muhtasar al-Muntahä (Nr. 267-269). Bevor ihn Timür aus Schiraz

ebenfalls nach Samarqand verbrachte, war er als junger Mann nach Herat

und von dort nach Qaramän gezogen, um bei Galaladdïn Muhammad al-

Aqsarâ^ï zu studieren. Zwar weilte al-AqsaräDI bei as-Sayyid as-Sarïfs
Ankunft schon nicht mehr unter den Lebenden, doch begegnete der -Sayyid in

Qaramän Muhammad ibn Hamza Ibn al-Fanäri und reiste mit ihm gemeinsam

zum Studium nach Ägypten. Weitere Stationen in seinem Leben waren
Professuren in Istanbul und schließlich Schiraz, wohin er nach Timürs Tod
aus Samarqand zurückkehrte und bis zu seinem eigenen Ende 816/1413
blieb.49

44 GAL2 Bd. 2:267-271, Suppl. 2:287-93; Kahhäla, Bd. 5:119ff; ZiriklI 1995, Bd.

3:295; EI2 Bd. 3:1022; TDVÌA Bd. 21:410-414.
45 Die Hss. der Risala fì âdâb al-baht, in der Rescher'schen Sammlung sind: QZ 1 Nr.

331-332 und QZ 3 Nr. 440^47. Die sieben Hss. zweier anderer Werke al-Igïs sind ganz
ohne minhïyât (QZ 2 Nr. 175-176 QZ 3 Nr. 266; QZ 1 Nr. 355 QZ 2 Nr. 255 QZ 3

Nr. 497-498).
46 Die übrigen Hss. dieses Werkes sind QZ 1 Nr. 293-299 und QZ 2 Nr. 248.

47 GAL2 Bd. 2:271, Suppl. 2:293; ZiriklI 1995, Bd. 7:38; MAL Bd. 1:303.

48 GAL2 Bd. 2:278ff, Suppl. 2:301-304; MAL Bd. 1:165; Kahhäla, Bd. 12:228f; ZiriklI
1995 Bd. 7:219; EI2 Bd. 10:88f.

49 GAL2 Bd. 2:280f, Suppl. 2:305f; Storey 1927-39, Bd. l:36f; Kahhäla, Bd. 7:216;
ZiriklI 1995, Bd. 5:7; EI2 Bd. 2:602f; TDVÌA Bd. 8:134ff; MAL Bd. 1:262, 310.

AS/EA LX'4'2006, S. 987-1019



996 ROSEMARIE QUIRING-ZOCHE

Dem Todesjahr nach gehört as-Sayyid as-Sarïf schon in das 15. Jhdt.,
ebenso wie der nächstjüngere Verfasser, in dessen Werken ich minhïyât
gefunden habe, der eben genannte Ibn al-Fanäri, "gewissermaßen der Stammvater

der -Fanâ/arïs," wie Rudolf Sellheim es formuliert. Sein Herkunftsort
Fanär ist nicht nachweisbar. Die Sekundärliteratur lokalisiert ihn in
Transoxanien genauso wie in der Nähe der damaligen osmanischen Hauptstadt
Bursa. Dort wurde Muhammad ibn Hamza Ibn al-Fanârï jedenfalls Kadi und
zeitweise Mufti für das ganze osmanische Gebiet. Er starb 834/1431 nach der
Rückkehr von der Pilgerfahrt.50 Mit ihm und seinen -Fawä°id al-Fanarïya
(Nr. 387) zur Isägügi von al-Abharl tritt als Verfasser von Autorenmarginalien

in unserem Fundus erstmals ein Gelehrter aus dem Osmanischen Reich in
Erscheinung.

Im 15. Jhdt. steigt die Zahl der überlieferten Werke mit Autorenmarginalien

stark an. Allein im 3. Katalogband der Rescher'schen Hss. sind es

sechzehn Werke in dreißig Exemplaren von sechzehn Verfassern. Von diesen

Gelehrten wirkten mehrere im Umfeld von Timürs Enkel Ulugbeg
(796-852/1394-1448), des Statthalters von Samarqand und Förderers der
Wissenschaften.51 Angeblich von diesem selbst stammt auch eine kurze
astronomische Darstellung mit einer Autorenmarginalie, die Risälat al-ir-
tifäcät (Nr. 521), die ich allerdings sonst nirgends nachweisen konnte. Müsä
ibn Muhammad Qâdïzâda ar-Rumï (gest. bald nach 844/1440) widmete dem

Ulugbeg seinen Sarh al-Mulahhas fi l-hai°a (Nr. 516-518). Qâdïzâda war
ein Sohn des Kadis von Bursa, ging aber zum Studium der Philosphie und
Mathematik nach Persien, Horäsän und Transoxanien. Zu seinen Lehrern
gehörte auch as-Sayyid as-Sarïf, den er vermutlich in Samarqand traf. Unter
Ulugbeg wurde er der Leiter der dortigen neu errichteten Sternwarte.52

Qâdïzadas Schüler Tag as-Sacïdï Abu 1-Fath Muhammad al-Hädl ibn
(Abi) Nasr al-cIrâqï53 widmete seine Qara häsiya (Nr. 433, 436), eine Su-

perglosse zur Risala fi ädäb al-baht des oben erwähnten Samsaddin
Muhammad as-Samarqandi, gleichfalls dem Ulugbeg. Auch cAläDaddIn cAlï
ibn Muhammad al-Qusgï (gest. 879/1474), der vor allem als Astronom und
Mathematiker bekannt wurde, war ein Schüler Qâdïzadas. cAlï al-Qüsgl,

50 MAL Bd. l:325ff, Nr. 4, Bd. 2:120f; GAL2 Bd. 2:303f, Suppl. 2:328f; Kahhäla, Bd.

9:272f; ZiriklI 1995, Bd. 6:110; EI2 Bd. 2:879.

51 Zu ihm s. GAL2 Bd. 2:275f, Suppl. 2:298; EI2 Bd. 10:812ff.

52 MAL Bd. l:160ff; Kahhäla, Bd. 13:47; ZiriklI 1995, Bd. 7:328; OALT 1997:5-7; mit
unrichtigem Todesjahr GAL2 Bd. 2:275; EI2 Suppl.:502.

53 Lebte Mitte 9./15. Jhdt.; QZ 1 Nr. 328.

AS/EA LX'4'2006, S. 987-1019



Minhïyât 997

Sohn von Ulugbegs Falkner, begann sein Studium in Samarqand, ging für
einige Zeit nach Kerman, um dann nach Samarqand zurückzukehren und die
Sterntafeln für Ulugbeg zu vollenden. Nach dessen Tod begab er sich auf die

Pilgerfahrt, später zum Turkmenenherrscher Uzun Hasan (reg. 861-82/
1457-78) nach Tabriz und schließlich zu Mehmed II. (reg. 855-86/1451-
81) in die neue osmanische Hauptstadt Istanbul, wo er als Professor an der

Aya Sofya sein Leben beschloss.54 Sein Kommentar zur -Risala al-cAdudïya

fi l-wadc (Nr. 500), der kurzen Abhandlung al-Igïs über die Sprachprägung,
weist Autorenmarginalien auf. Allerdings finden sie sich nur in einer der drei
hier katalogisierten Hss., während alle drei Exemplare von Qâdïzadas
Kommentar und immerhin zwei von vier Hss. der Glossen des Abu 1-Fath

mit minhïyât versehen sind.

Der Nord-Osten der islamischen Welt war der Nisbe nach auch die Heimat

oder Wahlheimat von Muhyîaddïn at-Tâlisï as-Sirwânï (lebte 884/
1479),55 Abu 1-Qäsim ibn Abi Bakr al-Laitï as-Samarqandï (lebte 888/
1483)56 und Kamaladdïn Mas°üd ibn Husain as-Sirwânï ar-Rümi (gest. 905/
1499),57 die mindestens eine Generation jünger sein dürften als Ulugbeg und
über deren Leben man nichts weiß. Von at-TälisIs Glosse (Nr. 384) zu einem
Kommentar von al-Abharïs Isagugï hat eine der beiden Hss. minhïyât, von
al-Laitï as-Samarqandïs Glosse (Nr. 656) zu at-Taftäzänls -Sarh al-mutawwal

zum Talhïs al-Miftäh des Hatîb Dimasq al-Qazwïnï, in dem die Rhetorik
behandelt wird, die einzige hier vorliegende Kopie. In Mascüd as-Sirwânï ar-
Rümls Kommentar (Nr. 428, 430-432) zur Risala fi ädäb al-baht von
Samsaddïn Muhammad as-Samarqandl finden sich bei vier der fünf Kopien
Autorenmarginalien. Der berühmte persische Dichter al-Gäml (gest. 898/
1492)58 schließlich stammte aus Transoxanien. Eine der drei Hss. seiner
-Fawä'id ad-Diyâ°ïya (Nr. 575), des Kommentars zu Ibn al-Hägibs Grammatik

al-Käfiya, aus der Rescher'schen Sammlung ist mit minhïyât versehen,
ebenso wie zwei der fünf Hss. seines Traktats ad-Durra al-fähira fi haqä Diq

54 GAL2 Bd. 2:305, Suppl. 2:329ff.; Kahhäla, Bd. 7:227; ZiriklI 1995, Bd. 5:9; EI2 Bd.

1:393; ÌA Bd. l:321ff; TDVÌA Bd. 2:408ff
55 GAL2 Bd. 1:614.

56 GAL2 Bd. 2:247f, Suppl. 2:259f; Kahhäla, Bd. 8:103; ZiriklI 1995, Bd. 5:173.

57 GAL Suppl. 2:326.

58 GAL2 Bd. 2:266f, Suppl. 2:285f; Kahhäla, Bd. 5:122; ZiriklI 1995, Bd. 3:296; EI2 Bd.

2:421f.; ÌA Bd. 3:15-20; TDVÌA Bd. 7:94-99; Storey 1927-39, Bd. 3:98; Bregel'
1972, Bd. 1:561-565.

AS/EA LX'4'2006, S. 987-1019



998 Rosemarie Quiring-Zoche

madhab as-süfiya aus dem Bestand der Raza Bibliothek zu Rampur.59 Im
Katalog dieser Bibliothek ist al-Gäml der älteste Verfasser, von dem ein Werk
mit Autorenmarginalien verzeichnet ist.

Eine Reihe anderer Gelehrter, die minhïyât verwendeten, konzentrierte
sich im 9./15. Jhdt. in Bursa. Dort studierten oder lehrten Samsaddïn Ahmad
ibn cAbdalläh DInqöz (Dunqüz) al-Bursawï (gest. nach 855/1451),60 Ahmad
ibn Müsä al-Hayäll al-Iznïqï (gest. 875/1470?),61 Muhammad ibn Farämurz
ibn CA1I Mulla Husrau (gest. 885/1480)62 und Ilyäs ibn Ibrahîm as-Saibäni

as-Sinübl (gest. 891/1486).63 Vier der fünf Hss. der Grammatik Sarh Maräh
al-arwäh (Nr. 593-595, 597) des Ahmad Dïnqoz haben Autorenmarginalien.

Ebenso verhält es sich mit der Häsiya calä Sarh al-cAqä°id al-Hayälls
(Nr. 118, 120-122). Mulla Husraus MirDät al-usül fi sarh Mirqät al-wusül
über die Rechtsprinzipien (Nr. 279) und as-Sinûbïs Kommentar (Nr. 98) zu
Abu Hanlfas -Fiqh al-akbar liegen jeweils in einer Hs. mit minhïyât vor.

Die weiteren Autoren aus dem 9./15. Jhdt. sind Muhammad ibn Halïl al-
Busrawl (gest. 889/1484) aus Damaskus64 mit seinem Hall ar-Rämiza fi cil-

mai al-carüd wal-qäfiya (Nr. 645), in dem er al-Hazragïs Gedicht über die
Metrik kommentiert, und Muhammad ibn Yüsuf as-Sanusï (832/1428—
892/1486 oder 895/1490), der berühmteste Theologe und Sufi des Magrib
seiner Zeit, mit dem kürzesten und bekanntesten seiner vier Glaubensbekenntnisse

cAqïdat ahi at-tauhïd as-sugrä oder Umm al-barahïn (Nr. 135).
Er verbrachte sein Leben in Tlemcen, das er nur zu einem Studienaufenthalt
in Oran verlassen zu haben scheint.65 As-Sanüsl ist der einzige Autor mit
minhïyât in dem hier untersuchten Fundus aus dem Magrib.

Wohl einige Jahre älter, aber erst zu Beginn des 10./16. Jhdt.s,

908/1502, gestorben ist Galäladdln Muhammad ibn Ascad ad-Dawwänl as-

Siddïqï, Verfasser zahlreicher arabischer Bücher zu Theologie, Philosophie
und Sufismus, aber auch eines persischen Werkes über Ethik und Politik. Er

59 cArshI 1971, Bd. 4:136-139, Nr. 3079 und 3080.

60 Kahhäla, Bd. 1:220; cOM Bd. 1:305.

61 TDVÌA Bd. 17:3ff. mit Diskussion des Todesjahres; GAL Suppl. 2:318; ZiriklI 1995,
Bd. 1:262; Kahhäla, Bd. 2:187.

62 GAL2 Bd. 2:292f, Suppl. 2:316; Kahhäla, Bd. ll:122f; ZiriklI 1995, Bd. 6:328; EI2

Bd. 5:32.

63 ZIRIKLI 1995, Bd. 2:8.

64 Kahhäla, Bd. 9:291; ZiriklI 1995, Bd. 6:117.

65 GAL2 Bd. 2:323-326, Suppl. 2:352-356; Kahhäla, Bd. 12:132; ZiriklI 1995, Bd.

7:154; EI2 Bd. 9:20ff.

AS/EA LX'4'2006, S. 987-1019



Minhïyât 999

wurde in Dawwän bei Käzarün in Färs geboren und hatte von seinem Vater,
einem Schüler as-Sayyid as-Sarïfs, seinen ersten Unterricht erhalten.
869/1465 wurde er unter den turkmenischen Qara Qoyunlu zum Professor in
Tabriz, später zum dortigen sadr berufen. Unter den Aq Quyunlu, ihren

Nachfolgern, bekleidete er das Amt des qâdï l-qudät in Schiraz, von wo er in
den Wirren am Ende dieser Dynastie floh. Er hatte in Schiraz zahlreiche
Schüler um sich geschart, und auch mit dem osmanischen Sultan Bayezid II.
(reg. 886-918/1481-1512) in Briefwechsel gestanden.66 Minhïyât finden
sich in seiner -Risala al-qadïma fi itbät al-wägib über die Notwendigkeit der
Existenz Gottes (s. Nr. 149 und 151) und seinem Sarh Tahdïb al-mantiq
wal-kaläm (s. Nr. 363-66), einer Glosse zum Anfang des ersten Teils von at-
Taftäzänls Tahdïb al-mantiq wal-kaläm.

Aus dem 16. Jhdt. gibt es außer in ad-Dawwanïs beiden Schriften im
dritten Band der Rescher'schen Hss. in 43 Werken von 28 anderen Verfassern

Autorenmarginalien. Hierzu gehören etwa der 940/1533 gestorbene

Universalgelehrte Ibn Kamäl Päsä,67 mit minhïyât in vier (Nr. 508, 623, 624,
680) seiner dreizehn hier katalogisierten Werke und der populäre Prediger
und Gelehrte Muhammad ibn Pïr cAlï al-Birgiwï, der bis 981/1573 lebte68

und ebenfalls mit 13 verschiedenen Werke vertreten ist, von denen neun in
sechzehn Exemplaren Autorenmarginalien haben (Nr. 11 und 13, 75 und
77, 219-222, 313-15, 476, 572, 615, 725, 729, s. a. Abb. 1).

Insgesamt verteilen sich dem Todesjahr nach die Verfasser von
Autorenmarginalien - soweit ihre Lebenszeit bekannt ist - in diesem Katalogband
folgendermaßen:

13. Jhdt.: 3 Autoren mit 3 Werken in 3 Exemplaren;69
14. Jhdt.: 5 Autoren mit 5 Werken in 6 Exemplaren;70
15. Jhdt.: 16 Autoren mit 16 Werken in 30 Exemplaren;71

66 GAL2 Bd. 2:281-284, Suppl. 2:306-309; Kahhäla, Bd. 9:47f; ZiriklI 1995, Bd. 6:32f;
EI2 Bd. 2:174; ÌA Bd. 3:565f; TDVÌA Bd. 9:257-262.

67 GAL2 Bd. 2:597-602, Suppl. 2:668-673, Suppl. 3:1306; Kahhäla, Bd. l:238f; ZiriklI
1995, Bd. 1:133; EI2 Bd. 4:879-881; ÎA Bd. 6:561-566.

68 GAL2 Bd. 2:583-586, Suppl. 2:654-658; Kahhäla, Bd. 9:123f; ZiriklI 1995, Bd. 6:61;
EI2 Bd. 1:1235; ÌA Bd. 2:634f; TDVÌA Bd. 6:191-194.

69 QZ 3 Nr. 695, 10, 427; s. o.

70 QZ 3 Nr. 592, 283^1, 443, 404, 277, s. o.; al-cAlläma al-Hillï, dessen Werk nicht zur
Rescher'schen Sammlung gehört, nicht gerechnet.

71 QZ 3 Nr. 267-69, 387, 521, 516-18, 433 und 436, 500, 384, 656, 428 und 430-32, 575,
593-95 und 597, 118 und 120-22, 279, 98, 645, 135, s. o.

AS/EA LX'4'2006, S. 987-1019



1000 Rosemarie Quiring-Zoche

16. Jhdt.: 29 Autoren mit 48 Werken in 74 Exemplaren;72
17. Jhdt.: 13 Autoren mit 14 Werken in 18 Exemplaren;73
18. Jhdt.: 24 Autoren mit 29 Werken in 37 Exemplaren;74
19. Jhdt.: 4 Autoren mit 4 Werken in 4 Exemplaren.75

Die Kurve der Altersverteilung mit dem Gipfel der schriftlichen Produktivität
im 16. Jhdt., dem Einbruch 17. Jhdt. und einem moderaten Anstieg im 18.

Jhdt. verläuft - wenig überraschend - ähnlich wie die Kurve, die sich für die

Rescher'schen Hss. insgesamt ergibt.76 Ein Grund für den Einbruch mag sein,
dass nach der safawidischen Eroberung Irans und der nicht selten gewaltsamen
Durchsetzung der Zwölferschi0a als "Staatsreligion" diese im 17. Jhdt. in Iran
fest etabliert und damit eine religiöse Grenze gezogen war. Der fruchtbare
Austausch der Gelehrten des Osmanischen Reiches und Persiens mit Studienreisen,

Lehrer-Schüler-Beziehungen und wechselseitiger geistiger Rezeption
war weitgehend zum Erliegen gekommen. In unserer Hss.-Sammlung spiegelt
sich das darin wieder, dass unter den Autoren des 17. Jhdt.s insgesamt kaum
noch welche aus Iran vertreten sind. Dort setzte eine eigene Blüte der
Wissenschaften ein, und man bediente sich zunehmend des Persischen.

Zum Inhalt der minhïyât

Welcher Art sind nun die Bemerkungen, die ein Autor neben seinem Text an
den Rand setzte? Zur Veranschaulichung mögen drei Beispiele der ältesten

minhïyât, derjenigen Abu Sämas zu seinem Sarh Qasïdat al-Burda, dienen.
Der Kommentar findet sich in einer Berliner Sammelhandschrift aus vier
Teilen, die verschiedene Schreiber kopiert haben. Ein Teil, aber nicht der

72 Neben den oben genannten sind das: QZ 3 Nr. 350-51, 437-38, 154, 520, 557-58, 737,
519, 200, 720, 41-42, 505, 577-78, 45, 411, 124, 389-91, 451-52 und 454-56, 304,

217-18, 289, 468, 587, 368-70, 457-58 und 460, 352, 659, 177, 357, 78, 187, 167,
127.

73 QZ 3 Nr. 131, 270, 506, 629, 89, 529-30, 395-96, 672-73, 398, 125, 537, 308, 608-09,
136.

74 QZ 3 Nr. 461, 588, 474, 480-81, 478-79, 236, 172, 392, 87, 141, 332, 487-489, 491,
619, 29, 421, 612, 482, 611, 61-63, 146-47, 414-15, 490, 186, 57, 175, 677, 158, 495.

75 QZ3Nr. 698, 173, 614, 700.

76 Quiring-Zoche 1989:112.

AS/EA LX'4'2006, S. 987-1019



Minhïyât 1001

uns interessierende, ist datiert, nämlich auf das Jahr 1081/1667.77 Eine Par-

allel-Hs. aus dem Jahr 1006/1597-98 gehört der Bayerischen Staatsbibliothek

München.78 Beide Kopien haben minhïyât mit fast identischem Wortlaut
(vgl. Abb. 3-5):

1. Die erste mit minhu gekennzeichnete, über der Basmala stehende Marginalie

bezieht sich auf subuhäta waghihï bi-anwäri galäli datihï in der ersten
Zeile unter der Basmala. Sie lautet: Hädä ma°hüdun min qauli n-nabïyi -
calaihï s-salämu —: 'Higäbuhü n-nüru. Lau kasafahü, la-ahraqat subuhätu

waghihï mä ntahä ilaihi basaruhü min halqihï.' Wal-maqsüdu inna macri-

fata kunhi datihï lä yasa cuhä maqdüru l-basari. - "Dies ist dem Wort des

Propheten - über ihm sei Heil - entnommen: 'Sein Schleier ist das Licht.
Wenn Er ihn ablegte, würde der Glanz Seines Angesichts diejenigen Seiner

Geschöpfe verbrennen, die Sein Blick träfe.' Gemeint ist, dass die Erkenntnis
Seines innersten Wesens dem Menschen nicht gegeben ist." Abu Säma

erläutert hier seine einleitenden Worte. Für das Gotteslob, das nach der
Basmala traditionellerweise am Anfang eines Werkes steht, wählt er nicht eine

schlichte Hamdala, sondern ein Bild aus dem Hadît. Allerdings scheint dieses

dem Publikum nicht so geläufig gewesen zu sein, dass sich eine Erklärung
erübrigt hätte, und so weist Abu Säma auf die Herkunft des Bildes hin und
legt den theologischen Sinn dar.

2. Über der nächsten Zeile ist über dem Wort hama0 eingeschoben: al-
murädu tïnu Ädama (Hs. München noch: - calaihï s-salämu) "Gemeint ist

der Lehm Adams (- über ihm sei Heil)". Hier erklärt Abu Säma das Wort
durch ein Synonym und stellt es zugleich in den religiösen Zusammenhang,
so dass auch der letzte seiner Schüler die Anspielung auf die Schöpfungsgeschichte

versteht.

3. Das dritte Beispiel sei die minhïya zur viertletzten Zeile auf derselben Seite

(Hs. München Bl. 2a). Eine dünne Linie in der Berliner Hs. zu wa-
tahaddatat stellt die Verbindung her zu dem Satz, um den es geht: fa-inna l-
qasïdata [...] qad tahallat bi-gamäli l-habïbi wa-tagallat wa-tahaddatat bi-
rumüzi t-tahbïbi wa-tahammadat; tatïru bi-hawäfi l-qawäfi fi gawwi l- culä

wa-tusïru bi-banäni l-bayäni ilä raudi l-munä. Die Marginalie heißt: Habaru

11 Hs. or. 5149, Teil 2, vgl. QZ 3 Nr. 695.

78 Aumer 1970, Nr. 547.

AS/EA LX'4'2006, S. 987-1019



1002 Rosemarie Quiring-Zoche

fa-inna' li-anna fï qaulihï fa-inna' wa-cadlihï ilä sïgati l-mudärici la-
ihdäru s-sürati l-badïcïyati calä mä huwa madkürunfi cilmi l-macanï. - "Prädikat

zu 'fa-inna', weil in seinem Wort 'fa-inna' und dem Wechsel zur
Imperfekt-Form ein poetisches Bild zum Ausdruck kommt, wie es in der
'Kunst der Rhetorik' behandelt wird." Diese kurze grammatikalische und
stilistische Analyse klingt wie eine beispielhafte Veranschaulichung rhetorischen

Grundwissens.

Wir haben also schon auf dieser einen Seite Anmerkungen verschiedenen
Charakters: die Worterklärung (2), die grammatikalische und stilistische
Erklärung (3) und die Erklärung des Sinns (1). Damit drängen sich Parallelen

zum abendländischen Lehrbetrieb derselben Zeit auf, wo man zwischen
liftera, sensus und sententia als Teilen der expositio, der Erklärung des Textes,
differenzierte.79 Entscheidend ist allerdings ein Unterschied: minhïyât stammen

vom Verfasser des kommentierten Werkes, nicht von einem Exegeten.
So ähneln sie tatsächlich den Fußnoten, wie wir sie heute kennen.

Warum die Kennzeichnung mit "mf«k"?

Wenn minhïyât Marginalien des Autors des Werkes selbst sind, warum werden

sie dann durch minhu - "von ihm" mit dem Personalsuffix der dritten
Person gekennzeichnet und nicht etwa durch minnï - "von mir"? Es ist
durchaus üblich, dass der Verfasser eines Werkes, etwa in der Vorrede, wenn
er sein Vorhaben darstellt, von sich in der ersten Person Singular spricht.

Wort und Text wurden im islamischen Kulturraum zwar schon lange
schriftlich festgehalten, die Weitergabe erfolgte aber bis in jüngere Zeit - auf
der Grundlage der schriftlichen - Vorlage mündlich durch Vortrag und
Diktat. Zahlreiche, einem bestimmten Schema folgende Hörervermerke
(samäcät) in Büchern, die hierbei benutzt wurden, zeugen von dieser Praxis.
Auch wenn der mündliche Vortrag in späterer Zeit nicht mehr dieselbe

Bedeutung für die Beglaubigung des Textes gehabt hatte, behielt man diese Art
der Überlieferung als Ideal bei.80

Auch in den Rescher'schen Hss. gibt es immer wieder Einträge, die das

"Hören" des Textes dokumentieren, wenn sie auch nicht das Formular der

79 Hamesse 2002:305.

80 Schoeler 2002:129f.

AS/EA LX'4'2006, S. 987-1019



Minhïyât 1003

früheren samäcät aufweisen. So heißt es beispielsweise in einer Hs. der

populären Einführung in die Wissenschaftslehre mit dem Titel Taclïm al-
mutacallim li-tarïq al-cilm des Burhanaddïn az-Zarnügl (schrieb um
600/120381; QZ 2 Nr. 2) am Ende des Textes: samiHu qirä°ata l-kitäbi
sanata 1088 - "ich hörte die Lesung des Buches im Jahr 1088/1677", oder in
einer Hs. von at-Taftäzänl's -Sarh al-muhtasar zum Talhïs al-Miftäh des

Hatîb Dimasq al-Qazwïnï über die Rhetorik (QZ 2 Nr. 308) am Rand neben
einer kurzen, auf Türkisch geschriebenen Erläuterung zum Text: semäc-i 22
D 1259 - "sein Hören [fand statt am] 22. D[ü 1-Higga] 1259/13. Januar
1844" (fol. 27a). Diese Hs. war 1171/1758 kopiert worden; der Eintrag zeigt
nebenbei, dass die Bücher über einen langen Zeitraum benutzt und durchgearbeitet

wurden.
Für das Damaskus des 6712. Jhdt.s hat Stefan Leder auf der Grundlage

von samä°ät in Manuskripten von Hadïtwerken dargelegt, wie sich die
Gesellschaft der Stadt in Zirkeln zusammenfand, um der Tradierung durch
einen anerkannten Scheich beizuwohnen. Einerseits dienten diese Kollegs
quasi wissenschaftlichen Zwecken, indem bei der Lesung Manuskripte der

vorgetragenen Werke angefertigt, überprüft und autorisiert wurden.
Andererseits war es ein Akt der Frömmigkeit, der Lesung des Scheichs
beizuwohnen, auch wenn man das Gehörte nicht mitschrieb, es womöglich nicht
einmal verstand.82 Abu Säma war selbst - ebenso wie an-Nawawï -
Hadïtgelehrter und Leiter der Dar al-hadït al-ASrafïya, der ersten eigens für
das Studium der Hadïtwissenschaft gegründeten Damaszener Hochschule.

Aber nicht nur Hadïtwerke, sondern auch Rechts- und Erbauungsliteratur

wurde vor einem Kreis interessierter Hörer in öffentlichen Gebäuden
wie in Privathäusern zu Gehör gebracht. Wir können davon ausgehen, dass

Abu Säma seinen Kommentar zur Qasïdat al-Burda auch auf diese Weise

vortrug und diktierte. So leuchtet es ein, wenn die Teilnehmer des Kollegs
seine zusätzlichen Erläuterungen mit minhu kennzeichneten. Ob Abu Säma

der "Erfinder" dieser Art von Anmerkungen war, wissen wir nicht. Naheliegend

ist die Vermutung aber, dass sie in einem geistigen und sozialen Umfeld

wie dem seinen entstanden. Sein Leben fällt auch in die Zeit, für die
Rosenthal das erwachende Bedürfnis der Autoren nach Exkursen und

Anmerkungen festgestellt und das Aufkommen der in den Text eingeschobenen

81 GAL2 Bd. 1:606, Suppl. 1:837; Kahhäla, Bd. 3:43.

82 Leder 1994. Leder/Sawwäs/SäöaröI 1996:17ff.

AS/EA LX'4'2006, S. 987-1019



1004 Rosemarie Quiring-Zoche

Zusätze beobachtet hat.83 Wie wir gesehen haben, war dies aber nicht die

einzige Art, wie ein Autor sein Werk annotierte. Das Kürzel minhu muss sich

später so weit verselbständigt haben, dass es - mit oder ohne mündlichen
Vortrag - zum Zeichen der Autorenmarginalie wurde. Für die Zuhörer und
späteren Leser dürfte es keine Frage gewesen sein, dass hiermit der Verfasser

gemeint war.

Zur Authentizität der Autorenmarginalien

Unter den oben genannten Werken sind solche, die in mehreren Exemplaren
vorliegen und auch in mehreren Exemplaren Autorenmarginalien aufweisen,
und solche, die zwar in mehreren Exemplaren vorliegen, von denen aber nur
eines Autorenmarginalien hat. In den erstgenannten Fällen kann man
annehmen, dass es sich bei den minhïyât wirklich um Anmerkungen des Ver-
fasses handelt, vorausgesetzt sie haben jedesmal denselben Wortlaut, wie es

der Fall bei den oben besprochenen Marginalien in Abu Sämas Sarh Qasïdat
al-Burda ist. Unbestreitbar dürfte auch die Echtheit der Autorenmarginalien
so häufig vertretener Verfasser wie ad-Dawwânï, Ibn Kamäl Päsä und
Muhammad al-Birgiwï sein. Wenn jedoch nur eine einzige von vielen Hss.

eines Werkes mit minhïyât versehen ist und womöglich andere Werke desselben

Verfassers gar keine minhïyât haben, wäre jedesmal zu prüfen, ob die

minhïyât tatsächlich vom Autor stammen oder ob etwa der Kopist spätere

Ergänzungen oder Anmerkungen einfach mit dem Wörtchen minhu versehen

hat. So scheinen mir Zweifel angebracht an der Verfasserschaft der mit
minhu gekennzeichneten Randbemerkungen bei an-Nawawïs -Tibyän fi
ädäb hamalat al-Qur°än, das in zahlreichen Kopien erhalten ist. In den beiden

ältesten Berliner Hss. dieser Schrift, die eine von 685/1286,84 die andere

aus Damaskus von 727/1327,85 fand ich nicht eine minhïya, ebensowenig
wie in der 678/1200 ebenfalls in Damaskus, nur zwei Jahre nach an-Nawawïs
Tod, entstandenen Hs. seines Irsäd al-hadïth Auch cArshï erwähnt im
Katalog von Rampur bei keinem der vielen Manuskripte dieses Autors die
Existenz von minhïyât. Trotzdem könnten natürlich durch Zufall nur in diesem

83 Rosenthal 1947:39f; s.o.
8 4 Ahlwardt, Bd. 1, Nr. 615.

8 5 Ahlwardt, Bd. 1, Nr. 616.

8 6 Ahlwardt, Bd. 2, Nr. 1041.

AS/EA LX'4'2006, S. 987-1019



Minhïyât 1005

einen Berliner Manuskript Hs. or. 5208 seines -Tibyän fi ädäb hamalat al-
Qur'än (Nr. 10) Anmerkungen an-Nawawïs außerhalb des fortlaufenden
Textes überliefert worden sein. Klären ließe sich dies nur anhand des

Autographs oder eines vom Verfasser beglaubigten Manuskripts. Ähnlich liegt
der Fall bei den zahlreichen Mss. von Werken al-îgïs, at-Tahtânïs und at-

Taftäzäms, von denen jeweils nur in einem minhïyât zu finden sind.

Ein sicherer Beweis für die Echtheit der Autorenmarginalien wäre es,

wie gesagt, letztlich aber nur, wenn sie sich in der Urschrift des Verfassers
nachweisen ließen. Leider ist diese von den meisten Werken nicht mehr
erhalten. Unter den 749 Werken, die ich für den dritten Band arabischer
Handschriften aus der Sammlung Rescher katalogisiert habe, konnte ich keine

einzige Hs. als Autograph identifizieren. Ahlwardt hat jedoch im Indexband
seines Katalogs 147 Autographe aufgelistet, von denen ich 32 aus den

Sachgebieten Allgemeines, Dogmatik, Jurisprudenz, Grammatik und Rhetorik
durchgesehen habe.87 In sechs dieser von Ahlwardt als Autographe bezeichneten

Mss. ließen sich tatsächlich mit minhu unterzeichnete Randglossen
finden. Zwei davon sind im Osmanischen Reich entstanden. Das eine ist die

eigenhändige, im Jahr 1112/1701 angefertigte Abschrift des Verfassers, eines

gewissen Muhammad ibn Muhammad ibn cAlï Mïmïzâda, der sein Werk

Ifädat al-calläm fi mä yalzam al-mukallaf min al-caqä°id wal-ahkäm dem
osmanischen Wesir cAlï Päsä widmete.88 Das andere, al-Qaul al-harïy al-
mar°ïfi bayän al-maskan as-sarcï des gebürtigen Damaszeners Ahmad ibn
cUmar ibn Ahmad al-Islämbüh" al-Hanafi (gest. 1281/1864), behandelt eine

Frage des Eherechts und datiert von 1259/1843.89 Die minhïyât scheinen in
beiden Mss. sämtlich von jeweils derselben Hand wie der Haupttext zu
stammen. Wenn es sich um Autographe handelt, dann müssen diese minhïyât
auch Autorenmarginalien sein.

Eine genauere Prüfung der vier anderen Hss. ergab allerdings, dass sie

nur Abschriften der Autographe sein können. Bei dem ersten (Ms. or. Peter-

87 Vgl. die Liste mit der Überschirft "Die autographirten Handschriften" bei Ahlwardt,
Bd. 10:104. Die hier untersuchten Hss. sind: AHLWARDT, Bd. 1, Nr. 82, 95, 98, 106; Bd.

2, Nr. 1828, 1850, 1858, 2453, 2495, 2598, 2663, 2692; Bd. 4, Nr. 4418, 4496, 4509,
4529, 4631, 4632, 4676, 4731, 4843, 4985, 5004, 5248, 5250; Bd. 6, Nr. 6586, 6723,
6771,1-3, 7260, 7261, 7283, 7366.

88 Ahlwardt, Bd. 2, Nr. 1850 (Ms. or. Petermann II 605). GAL2 Bd. 2:494; Kahhäla, Bd.

9:217f.
89 Ahlwardt, Bd. 4, Nr. 4677 (Ms. or. Landberg 148). Zum Verf. s. Kahhäla, Bd. 2:28.

AS/EA LX'4'2006, S. 987-1019



1006 Rosemarie Quiring-Zoche

mann II 50) nennt Ahlwardt als Datum 1117/170590 Der Verfasser, Gawäd

ibn Sacd ibn Gawäd al-Kâzimï, ein Schüler BahäDaddin al-cAmilïs, starb aber
schon 1065/1655.91 Nach Acyän as-sïca wurde dieses Werk, die Masälik al-
afhäm ilä äyät al-ahkäm über die religionsgesetzlichen Vorschriften der

Zwölferschi°a, im Jahre 1045/1635-36 vollendet, und das Autograph befindet

sich im Dorf Bahär bei Hamadän.92 Der in A cyän as-sïca zitierte Auto-
renkolophon stimmt - abgesehen vom Datum - wörtlich mit dem Kolophon
des Berliner Ms. überein, das eine direkte oder mittelbare Kopie davon sein

muss.
Die übrigen drei angeblichen Autographe sind in einem Band aus dreißig

Schriften enthalten.93 Bis auf die letzten beiden wohl später hinzugefügten

sind es Traktate des schicitischen Gelehrten cAbdalläh ibn Sälih al-
Bahrânï as-Samahïgï. Bei etlichen dieser 28 Texte gibt al-Bahrânï am Ende

an, wann und wo er sie verfasste (katabtuhü, manchmal auch tahrïran), wobei

ihre Reihenfolge nicht mit der zeitlichen Abfolge übereinstimmt. Daneben

gibt es eine zweite Kolophon-Serie, datiert vom 18. Sawwäl 1135/22.
Juli 1723 (T. 3, Bl. 10a) bis zum 28. Du 1-Qacda 1135/30. August 1723 (T.
28, Bl. 146b), die chronologisch durch das Buch läuft und mit tahrïran
eingeleitet wird. Diese Kolophone müssen vom Schreiber unserer Hs. stammen,
der abgesehen von den beiden ersten und den beiden letzten Teilen, die

augenscheinlich nachträglich ergänzt wurden, alle Teile zu Papier brachte.
Anders als Ahlwardt annimmt, kann dies nicht der Verfasser gewesen sein, denn
nach Raudät al-gannät starb al-Bahrânï, bevor unser Kodex kopiert wurde,
nämlich am 9. Gumädä II 1135/18. März 1723.94

Auch wenn die Mss. dieser Texte al-Kâzimïs und al-Bahrânïs keine

Autographe sind, heißt das keineswegs, dass die in ihnen enthaltenen min-

hiyät nicht von den Verfassern stammten. Auf einige der minhus, die sich bei
einem Teil der Werke in al-Bahrânïs Sammelband finden, folgt die Eulogie
rahimahü Iläh - "Gott erbarme sich seiner" -, die gewöhnlich für einen
Verstorbenen gebraucht wird. Dies bestätigt, dass es sich nicht um Autographe

90 Ahlwardt, Bd. 4, Nr. 4632.

91 Kahhäla, Bd. 3:165; ZiriklI 1995, Bd. 2:142.

92 Amin 1986, Bd. 4:271.

93 Ms. or. Petermann II 505. Die 30 Teile sind aufgelistet bei Ahlwardt, Bd. 10:72. In
seiner Autographen-Liste verzeichnet Ahlwardt die Nrn. 2598 (Teil 7, Bl. 19-24),
4731 (Teil 25, Bl. 95-101) und 5004 (Teil 5, Bl. 12a-13b).

94 HwÄNSÄRl 1367/1948:363.

AS/EA LX'4'2006, S. 987-1019



Minhïyât 1007

handelt und bekräftigt die Annahme, dass die mit minhu gekennzeichneten
Randglossen sich auf den Verfasser des Textes beziehen.

Al-Bahrânï wurde auf der kleinen zum Safawidenreich gehörenden Insel

Samâhïg im Persischen Golf geboren, verbrachte seine Jugend auf
Bahrain und ging später nach Persien. Er starb in Bihbihän in Südwest-

Iran,95 wo er auch einige der Traktate unseres Sammelbandes verfasst hatte

(T. 8, 18, 19, 23). Andere waren in Bagdad (Mashad al-Kâzimï), Käzarün
(T. 6, 25), Ardakän bei Schiraz (T. 24) und Tüs (T. 20) entstanden.

Segenswünsche nach dem minhu gibt es auch in den oben angeführten
Kodizes Ms. or. Minutoli 187 und 190, die ebenfalls im safawidischen Iran
geschrieben wurden. Ms. or. Minutoli 187 besteht aus 835 Bl. und umfasst
107 Texte.96 Von diesen sind 73 in arabischer, 33 in persischer und einer in
türkischer Sprache verfasst. Sie fallen - nach Ahlwardt - unter die Wissensgebiete

Tradition (14 Werke), Jurisprudenz (14), Dogmatik (13), Gebet (13),
Schöne Literatur (8), Geschichte (3), Koran (2), Metrik (2), Mystik (1),
Grammatik (1), Lexikologie (1) und Mathematik (1). Alle Teile wurden

augenscheinlich von einem einzigen Schreiber in den Jahren

1025-1031/1616-1622 kopiert. Nach Ahlwardt und Pertsch nennt sich der
Schreiber dreimal, und zwar mit dem Namen Afdaladdïn Muhammad ibn

Giyataddïn Mansür al-Husainï al-Mazandarânï Halïfa.97 Der Ort seiner

Tätigkeit ist die safawidische Hauptstadt Isfahan, wie er in Teil 21 angibt. Hier
hatte sich zur selben Zeit die philosophische "Schule von Isfahan" um
BahâDaddïn al-cAmilï (gest. 1030/1621), Muhammad Bäqir ad-Dâmâdï (gest.

1041/1631)98 und seinen Schüler Mulla Sadrâ as-Sïrâzï (gest. 1050/1640)99

zusammengefunden.
Wie anfangs erwähnt, hat das in diesem Kodex vorliegende Exemplar

von ad-Damadïs -Rawäsih as-samawïya fi sarh ahadït al-imamïya (Teil 9, Bl.

303b-320a) Autorenmarginalien, und zwar teilweise solche mit der Eulogie

95 HwänsärI 1367/1948:363; GAL2 Bd. 2:492f, Suppl. 2:503, Suppl. 3:1292; KAHHÄLA,

Bd. 5:63f; ZiriklI 1995, Bd. 4:92.

96 Vgl. die Beschreibungen bei Ahlwardt, Bd. 4, Nr. 4591,3 sowie die Liste bei

Ahlwardt, Bd. 10:76 und Pertsch 1888, Nr. 4.

97 Im 3. Teil (Ahlwardt, Bd. 4, Nr. 4783,1), 37. Teil (Ahlwardt, Bd. 2, Nr. 1728) und 70.

Teil (Pertsch 1888:11, Nr. 24).
98 MuhibbI 1985, Bd. 4:301f; GAL Suppl. 2:579f; Kahhäla, Bd. 11:196; ZiriklI 1995,

Bd. 6:48; EI2 Bd. 2:103f.
99 GAL2 Bd. 2:544 Suppl. 2:588f; Kahhäla, Bd. 8:203f; ZiriklI 1995, Bd. 5:303; EI2 Bd.

7:547f

AS/EA LX'4'2006, S. 987-1019



1008 ROSEMARIE QUIRING-ZOCHE

mudda zilluhü l-calï- "möge sein erhabener Schatten sich ausbreiten." Dieser

Segenswunsch drückt aus, dass der Verfasser zur Zeit der Abschrift am
Leben war. Vermutlich hat ihn der Schreiber, da sie ja beide in derselben
Stadt lebten, gekannt. Auch die Themen der Texte zeigen, dass das Buch im
Umfeld der "Isfahaner Schule" entstanden ist.100 Eine ganz ähnliche, gleichfalls

auf einen Lebenden zu beziehende Eulogie - däma zilluhü l- calï "möge
sein erhabener Schatten dauerhaft sein" - folgt auf das minhu bei einigen
Autorenmarginalien des oben erwähnten, in persischer Sprache verfassten
und 1071/1661 vollendeten Werkes Qiblat al-äfäq von Radïyaddïn
Muhammad ibn al-Hasan al-Qazwïnï Aqa-Radï im Kodex Ms. or. Minutoli
190, was ja auch mit seinen Lebensdaten bzw. seinem Todesjahr 1096/1685
übereinstimmt.

Es ist anzunehmen, dass es in anderen Hss. mit persischen Werken aus

dieser Zeit ebenfalls Autorenmarginalien gibt, doch soll das in persischer
Sprache verfasste Schrifttum, von diesen zufälligen Beispielen abgesehen,
hier außerhalb der Betrachtung bleiben.

Minhïyât in den verschiedenen Fachgebieten

Autorenmarginalien finden sich in allen Gebieten arabischer Literatur, wie
sie im Osmanischen Reich gepflegt wurde. Die folgende Übersicht über die
749 im 3. Band der Rescher'schen Sammlung katalogisierten Werke möge
dies verdeutlichen:

Koranwissenschaften: 7 minhïyât-Hss. von 45 Hss. des Faches (14,9 %)

Hadïtwissenschaften:9 minhïyât-Hss. von 28 Hss. des Faches (32,1 %)

Dogmatik: 29 minhïyât-Hss. von 109 Hss. des Faches (26,6%)

Mystik: 1 minhïyât-Hss. von 11 Hs. des Faches (9,1,%)
Gebet 8 minhïyât-Hss. von 71 Hss. des Faches (11,3 %)

Aberglauben: 0 minhïyât-Hss. von 2 Hss. des Faches

Jurisprudenz: 15 minhïyât-Hss. von 83 Hss. des Faches (18,0 %)
Philosophie: 64 minhïyât-Hss. von 162 Hss. des Faches (39,5 %)
(davon âdâb al-baht 33 minhïyât-Hss. von 70 Hss. des Faches [47,1%])
Astronomie: 6 minhïyât-Hss. von 14 Hss. des Faches (42,8%)
Mathematik: 2 minhïyât-Hss. von 9 Hss. des Faches (22,2 %)

100 Der Kodex ist ein weiteres Beispiel für die Isfahaner "Ein-Band-Bibliotheken," s.

Endress 2001:10-58.

AS/EA LX'4'2006, S. 987-1019



Minhïyât 1009

Geographie: 1 minhïyât-Hss. von 1 Hs. des Faches

Grammatik: 24 minhïyât-Hss. von 92 Hss. des Faches (26,0 %)

Lexikographie: 0 minhïyât-Hss. von 11 Hss. des Faches

Metrik: 1 minhïyât-Hss. von 8 Hss. des Faches (12,5 %)
Rhetorik: 7 minhïyât-Hss. von 33 Hss. des Faches (18,4 %)
Schöne Literatur: 7 minhïyât-Hss. von 53 Hss. des Faches (13,2 %)
Geschichte: 1 minhïyât-Hss. von 14 Hss. des Faches (7,1 %)

Diese Aufstellung kann allerdings nur einen groben Überblick über die weit
gefächerte Verbreitung von Autorenmarginalien geben. Denn die Anzahl der

Manuskripte ist in einigen Fachgebieten so gering, dass Prozentzahlen mit
aller Vorsicht behandelt werden müssen, und die Fächereinteilung folgt der
des Ahlwardt'sehen Katalogs und ist in manchem diskussionswürdig. Außerdem

sind die Werke bestimmter Fächer im Durchschnitt älter als diejenigen
anderer Fächer: so ist die Jurisprudenz eine "alte", ädäb al-baht hingegen
eine "junge" Wissenschaft.101

Das Alter der Manuskripte

182 Werke oder ein knappes Viertel (24,3%) der 749 Werke von QZ 3 sind
mit minhïyât versehen. 128 hiervon tragen ein Datum. Von den datierten
Abschriften des 15. Jhdts. haben 12,5 % minhïyât (1! von 8),102

von denen des 16. Jhdts. 30,8 % minhïyât (12 von 39),103

von denen des 17. Jhdts. 43,4 % minhïyât (36 von 83),104

von denen des 18. Jhdts. 58,5 % minhïyât (63 von 106)105

von denen des 19. Jhdts. 33,3 % minhïyât (16 von 48).106

101 Vgl. HägöI Halifa 1964 (1835-38), Bd. l:206f. Quiring-Zoche 1989:107ff, 114f.

102 QZ 3 Nr. 283 von 890/1485 oder 870/1465-66.
103 QZ 3 Nr. 118, 430, 120, 517, 720, 593, 623, 624, 629, 468, 508, 680.

104 QZ3 Nr. 431, 436, 438, 219, 729, 594, 518, 519, 521, 537, 428, 433, 451, 457, 427,
437, 520, 42, 313, 558, 136, 217, 287, 656, 595, 659, 124, 411, 365, 363, 369, 351,
587, 270, 529, 395.

105 QZ3 Nr. 398, 530, 516, 480, 609, 396, 389, 506, 505, 478, 481, 253, 597, 500, 588,
315, 141, 131, 45, 277, 543, 352, 615, 592, 29, 147, 415, 491, 200. 87, 267, 10, 11, 13,

41, 364, 368, 482, 458, 454, 490, 314, 332, 455, 488, 619, 658, 461, 61, 98, 421, 479,
476, 645, 89, 177, 62, 236, 289, 146, 414, 186, 218.

106 QZ 3 Nr. 75, 608, 495, 677, 673, 308, 172, 173, 174, 614, 63, 387, 391, 269, 612, 698.

AS/EA LX'4'2006, S. 987-1019



1010 Rosemarie Quiring-Zoche

Es gibt weder eine Hs. mit Autorenmarginalien unter den vier datierten aus

dem 14. noch eine unter den drei aus dem 20. Jhdt.

Was können uns diese Zahlen sagen? Zum einen sehen wir, dass sich

viele Abschreiber daran gewöhnt hatten, auf die Ränder geschriebene
Zusätze ihrerseits sorgfältig auf die Ränder zu kopieren, und zwar passend zum
Text, damit erkennbar ist, auf welche Stelle sich die Anmerkung bezieht. Oft
sind die minhïyât so auf den Rand geschrieben, dass das Buch entgegen dem

Uhrzeigersinn zu drehen ist, damit man sie alle lesen kann. Doch machten
sich längst nicht alle Schreiber die Mühe, die Randglossen zu übernehmen.
Gerade bei Sammelbänden mit mehreren Werken von einer Hand erweist
sich dies. Oft haben entweder die meisten oder alle Texte des Buches

Autorenmarginalien oder gar keiner, auch wenn die Existenz von Autorenmarginalien

zu den betreffenden Texten aus anderen Exemplaren bekannt ist.

Zum anderen wird deutlich, dass sich die minhïyât-Hss. in ähnlicher
Weise über die Jahrhunderte verteilen wie die übrigen datierten Hss. des

Katalogs: insgesamt wurden die meisten im 18., gefolgt vom 17. und dann dem
19. Jhdt. abgeschrieben. Allerdings ist der Anteil von Hss. mit minhïyât im
18. Jhdt. überproportional gewachsen, denn mehr als die Hälfte der in
diesem Zeitraum kopierten Hss. enthält Autorenmarginalien. Der Umgang damit

muss den Lesern inzwischen völlig vertraut gewesen sein, und auch die
Autoren griffen wieder verstärkt zu diesem Mittel gelehrter Darstellung.

Zusammenfassung

Minhïyât sind mit dem Wörtchen minhu ("von ihm") gekennzeichnete
Marginalien des Verfassers zu seinem eigenen Werk. Die Bezeichnung weist auf
den Ursprung dieser Anmerkungen im Diktatkolleg hin. In Inhalt und Funktion

sind minhïyât den Fußnoten moderner Werke vergleichbar.
Minhïyât tauchen in den hier untersuchten arabischen Manuskripten

erstmals bei zwei Autoren um die Mitte des 13. Jhdt.s im ayyubidischen
Syrien auf. Die nächst jüngeren Verfasser wirkten alle, soweit bekannt, im 14.

Jhdt. im mongolischen und timuridischen Machtbereich von Iraq und Iran
bis Transoxanien. Es handelt sich bei dieser Art Autorenmarginalie also

keineswegs um eine osmanische Neuerung. Erst zu Beginn des 15. Jhdt.s

begegnet uns ein osmanischer Gelehrter als Verfasser von minhïyât, und bald
wird auch in der osmanischen Haupstadt Bursa, wie im timuridischen Samar-

AS/EA LX'4'2006, S. 987-1019



Minhïyât 1011

qand, die Autorenmarginalie ein Instrument wissenschaftlicher Darstellung.
Im 16. Jhdt. sind minhïyât eine weit verbreitete Erscheinung, und zwar
sowohl im Osmanischen Reich als offenbar auch in Persien. Während im Westen

der islamischen Welt, von Ägypten bis zum Magrib, sowie im Jemen

allem Anschein nach die Autorenmarginalie nicht in dieser Form verwendet
wurde, bedienten sich dagegen zahlreiche Autoren im indischen Mogulreich,
das von einem Nachkommen Timürs gegründet worden war, der mit minhu
gekennzeichneten Anmerkung.

Bei den Abschriften von Texten der verschiedensten Art ist vom 15. bis

zum 18. Jhdt. eine stete Zunahme von solchen mit Autorenmarginalien zu
beobachten. Von den Hss. des 18. Jhdt.s haben fast 60 % minhïyât, im 19.

Jhdt. immerhin noch über 30 %. Ob sie tatsächlich alle auf den Verfasser des

Werkes, an dessen Rand sie stehen, zurückgehen, ist eine Frage, die jeweils
im Einzelfall zu klären wäre.

Minhïyât als eine so häufige und in ihrer Funktion als "Fußnoten" für
die Edition wichtige Erscheinung sollten bei der Hss.-Beschreibung nicht
mehr ignoriert werden.

AS/EA LX'4'2006, S. 987-1019



ix
§
s
ç
t«J

I

S-J~i».»»^*i*Ä«**

¦*
•4%»4,

1 Ai^y^j^/J^wb^--*äj^^jW1
^Ji^wSâ tf̂®^»*wSwi

¦as?^1 «-»'«isiBCf«y»

^7«^>JA^A^ l^w^f«^'ys^

>
er
o;

es
3

OQ
Ol
3

o

3M8 - I

^i
.4W>. 7: Muhammad ibn Pïr cAli al-Birgiwi (gest. 981/1573): Mucaddil as-salät (Staatsbibliothek Preußischer Kulturbesitz

Berlin. Hs. or. 5267, fol. 44b^t5a. 11./17. Jhdt. QZ 3, Nr. 220).



Ä
ss

PN

^?^^*'ttâ&**^<t£ij*ïj*»'i'*:

«^^*^^»^A^A

I

Abb. 2: Muhammad ibn Mustafa al-Hadimï al-Qadimi (gest. 1176/1762): al-cAra1s an-nafa'is fi cilm al-mantiq (Staatsbibliothek

Preußischer Kulturbesitz - Berlin. Hs. or. 5168, fol. 73b-74, kopiert ca. 1202/1787-8 in Burdur, QZ3, Nr. 414).
o



1014 Rosemarie Quiring-Zoche

ïfisa

'êJm3i » >

,>* !»«*t,/5î**Ä ~v» ^
W-

J/

aia

" 'iMC*'*£?**"•
' *^> >s H»

Abb. 3: 'Abdarrahmän ibn Ismacil Abu Sama al-Maqdisi (gest. 665/1267): Sarh Qasïdat al-

Burda (Staatsbibliothek Preußischer Kulturbesitz - Berlin. Hs. or. 5149, fol. 27b. 11-/17.

Jhdt. QZ 3, Nr. 695).

AS/EA LX'4'2006, S. 987-1019



- tf*f «CdpÇaïw's «j ¦» '^&*y. 80 li i. a«f

i *a W"*' v Y - - -\ Yl ¦¦- "V" ^

¦k

^SS, llg. .»..l.-gfrl., I,

^^** 11' ' ' '
I "u-" ('

,:rlc/~->/''«-
I

»«^v^oi>r'.>««-W'«*j-*iii^>\- j

lo

/1M>. 4-5: 'Abdarrahmän ibn Ismail Abu Sama al-Maqdisi (gest. 665/1267): Sarh Qasïdat al-Burda (Bayerische Staatsbibliothek ^
München. Cod. arab. 547, fol. lb-2a. AuMER 1970 [1866], Nr. 547). £



1016 Rosemarie Quiring-Zoche

Literaturverzeichnis

'Abdul Hamid, Maulawi
1936 Catalogue ofthe Arabic and Persian Manuscripts in the Oriental

Public Library at Bankipore. Vol. 21 (Arabic Mss.). Encyclopaedia,
Logic, Philosophy and Dialectics. Bihar und Orissa.

Ahlwardt, Wilhelm
1887-1899 Verzeichniss der arabischen Handschriften. Bd. 1-10. Berlin.
AMIN, Muhsin al-
1986 A cyän as-sïca. [Hrsg. v.] Hasan AL-AmIn. Bd. 4. Beirut.

'ARSHl, Imtiyäz cAlï
1963-1975 Catalogue of the Arabic Manuscripts in the Raza Library, Ram-

pur. Bd. 1-5. Rampur.
AUMER, Joseph
1970 (1866) Die arabischen Handschriften der KföniglichenJ Hof- und

Staatsbibliothek in Muenchen. Unveränderter Nachdr. Wiesbaden.

Belot, Jean-Baptiste
1911 Al-Farä°id ad-durrïya fi l-lugatain al-carabïya wal-faransïya. Vo¬

cabulaire arabe-français à l'usage des étudiants. 10. Aufl. Beirut.

Bregel', Ju. E.

1972 Persidskaja literatura, bio-bibliogrqficeskij obzor, per. s angli)'sko¬

go, pererabot. i dop. Bd. 1-3. Moskau.

Brockelmann, Carl
1996 (1937-49) Geschichte der arabischen Litteratur. 2., den Suppl.-Bänden

angepaßte Aufl. Bd. 1. 2. Suppl.-Bd. 1-3. Nachdr. Leiden.

Bursali Mehmed (Mehemmed) Tähir
1971 (1334-43/1915-24) 'Osmànli mü'ellifleri. (A Bio-Bibliographical

Dictionary of the Ottoman Literature.) With a Suppl. Index Miftah
ül-kütüb ve esami mü°ellifin fihrist by Ahmed Remzi AKYÜREK. Bd.

1-3. Nachdr. d. Ausg. Istanbul. Farnborough.
EI2

1960ff. The Encyclopaedia of Islam. New. edition. Ed. H. A. R. GlBB et al.

Vol 1-11. Leiden.
1980ff. Supplement. Leiden.

Endress, Gerhard
2001 "Philosophische Ein-Band-Bibliotheken aus Isfahan." In: Oriens

36:10-58.
GAL s. Brockelmann, Carl

AS/EA LX'4'2006, S. 987-1019



Minhïyât 1017

GAS s. Sezgin, Fuat

HAGEN, Gottfried
2003 Ein osmanischer Geograph bei der Arbeit. Entstehung und Gedan¬

kenwelt von Kätib Celebis öihännümä. Studien zur Geschichte und
Kultur der Turkvölker. Bd. 4. Berlin.

HÄGGI HALIFA, Mustafa ibn cAbdalläh Kätib Celebï
1964 (1835-38) Kasf az-zunün °an asamï l-kutub wal-funün. Ed. lat. vertit et

comm. indicibusque instruxit Gustavus FLUEGEL. Bd. 1-7. Repr. d.

Ausg. Leipzig/London. New York.
HAMESSE, Jacqueline
2002 "Les marginalia dans les textes philosophiques universitaires

médiévaux." In: Talking to the Text: Marginalia from Papyri to
Print. Proceedings of a Conference held at Erice, 26 September - 3

October 1998, as the 12th Course of International School for the
Study of Written Records edited by Vincenzo FERA, Giacomo

Ferraù, Silvia Rizzo. Messina: 303-319.
HWÄNSÄRI, Muhammad Bäqir al-MOsawï al-
1367/1948 Kitäb Raudät al-gannät fi ahwäl al-culamä° was-sädät. Ed.

Muhammad cAlï AR-RAUDATÏ. Tabca 2. 4 Teile in 1 Bd. [Teheran].
ÎA
1939-86 Islam Ansiklopedisi. îslâm Âlemi, Tarih, Cografya, Etnografiya ve

Biyografya Lugati. Bd. 1-13. Istanbul.
KAHHÄLA, cUmar Ridä
o.J. Mucgam al-mu°allifin. Tarägim musanniß l-kutub al-carabïya. Bd.

1-15, Beirut.
1408/1988 Al-Mustadrak calä Mucgam al-mu3allifin. Beirut.
Leder, Stefan

1994 "Dokumente zum Hadît in Schrifttum und Unterricht aus Damaskus
im 6./12. Jhdt." In: Oriens 34:57-75.

Leder, St., al-Sawwäs, Y. M. et al-Sägargi, M.
1996 Mucgam al-samäcät al-Dimasqiyya. Les certificats d'audition à

Damas. 550-750h./l 155-1349. Damaskus.

LANE, Edward William
1997 (1863-93) An Arabic-English Lexicon. Part 1-8. Nachdr. der Ausg.

Edinburgh. Beirut.
Mach, Rudolf
1977 Catalogue of Arabie Manuscripts (Yahuda Section) in the Garrett

Collection, Princeton University Library. Princeton.

AS/EA LX'4'2006, S. 987-1019



1018 Rosemarie Quiring-Zoche

Majer, Hans Georg
1978 Vorstudien zur Geschichte der Ilmiye im Osmanischen Reich. I. Zu

Usakîzade, seiner Familie und seinem Zeyl-i §akayik. München.
MAL s. SELLHEIM, Rudolf
MUHIBBl, Muhammad Amïn ibn Fadlalläh
1985 Ta°rïh huläsat al-atarfiacyän al-qarn al-hadï casar. 4 Bde. Beirut.
OALT
1997 Osmanli Astronomi Literatürü Tarihi. (History of Astronomy Litera¬

ture During the Ottoman Period.) Ed. Ekmeleddin ÌHSANOGLU,

Ramazan §E?EN, Cevat ÎZGl et al. Bd. 1-2. Istanbul.
cOM s. Bursah Mehmed (Mehemmed) Tähir
Pertsch, Wilhelm
1888 Verzeichniss der persischen Handschriften. Berlin.

Quiring-Zoche, Rosemarie

1989 "Arabisches Schrifttum im Osmanischen Reich. Zur Handschriften-
Sammlung Rescher." In: Kaskül. Festschrift zum 25. Jahrestag der

Wiederbegründung des Instituts für Orientalistik an der Justus- Lie-
big-Universität Gießen, hrsg. v. Ewald WAGNER und Klaus
RÖHRBORN. Wiesbaden: 100-115.

1994 Arabische Handschriften. Teil 3. (VOHD 17, B 3.) Stuttgart.
2000 Arabische Handschriften. Die Handschriften der Sammlung Oskar

Rescher in der Staatsbibliothek zu Berlin - Preussischer Kulturbesitz.

Teil 5. (VOHD 17, B 5.) Stuttgart.
2006 Arabische Handschriften. Die Handschriften der Sammlung Oskar

Rescher in der Staatsbibliothek zu Berlin - Preussischer Kulturbesitz.

Teil 6. (VOHD 17, B 6.) Stuttgart.
QZ 1 s. Quiring-Zoche 1994

QZ 2 s. Quiring-Zoche 2000

QZ 3 s. Quiring-Zoche 2006

Redhouse, James W
1996 (1890) A Turkish and English Lexicon. Nachdr. der Ausg. Konstanti¬

nopel. Beirut.

Rosenthal, Franz

1947 The Technique and Approach of Muslim Scholarship. Rom.

Schoeler, Gregor
2002 Ecrire et transmettre dans les débuts de l'islam. Paris.

AS/EA LX'4'2006, S. 987-1019



Minhïyât 1019

Sellheim, Rudolf
1976-87 Materialien zur arabischen Literaturgeschichte. Bd. 1-2. (VOHD

17, Al-2.) Wiesbaden/Stuttgart.
$E§EN, Ramazan, Cevat ÎZGi ve Cernii Akpinar
1406/1986 Catalogue of Manuscripts in the Köprülü Library. (Fihris

mahtütät maktabat Köprülü.) Bd. 1-3. Istanbul.

Sezgin, Fuat

1967-2000 Geschichte des arabischen Schrifttums. Bd. 1-11. Lei¬

den/Frankfurt a. M.
Sobieroj, Florian
2006 Arabische Handschriften unter Einschluss einiger türkischer Hand¬

schriften. Teil 8. (VOHD 17, B 8.) Stuttgart.
STOREY, Charles Ambrose
1927-90 Persian Literature. A Biobibliographical Survey. Vol. 1, P. 1. 2.

Vol. 2, P. 1. 2. Vol. 3, P. 1. 2. London.
TDVÎA
1988ff. Türkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. Bd. 1-23. Istan¬

bul/Ankara.
TÜYATOK
1975ff. Türkiye Yazmalari Toplu Katalogu. The Union Catalogue of Manu¬

scripts in Turkey. Proje yürütücüsü: ìsmet ParmaksizoGLU, Abdullah

UYSAL et al. Ankara/Istanbul.
VOHD
196Iff. Verzeichnis der Orientalischen Handschriften in Deutschland. Be¬

gründet von Wolfgang VOIGT, fortgeführt von Dieter GEORGE, im

Auftrag der Akademie der Wissenschaften zu Göttingen hrsg. von
Hartmut-Ortwin FEISTEL. Wiesbaden/Stuttgart.

Wehr, Hans

1952 Arabisches Wörterbuch für die Schriftsprache der Gegenwart. 2

Bde. Leipzig.
ZENKER, Julius Theodor
1994 (1866) Türkisch-arabisch-persisches Handwörterbuch - Dictionnaire

turc-arabe-persane. 3. Nachdruck-Aufl. der Ausg. Leipzig. Hildesheim.

ZIRIKLI, Hairaddïn az-
1995 Al-acläm. Qämüs tarägim li-ashar ar-rigäl wan-nisä° al-'Arab wal-

mustacribïn wal-mustasriqïn. 11. Aufl. Bd. 1-8. Beirut.

AS/EA LX'4'2006, S. 987-1019




	Minhīyāt : Marginalien des Verfassers in arabischen Manuskripten

