
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 60 (2006)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN - COMPTES RENDUS - REVIEWS

Niels GUTSCHOW & Axel MICHAELS: Handling Death. The Dynamics of Death
and Ancestor Rituals Among the Newars of Bhaktapur, Nepal. With Contributions

by Johanna Buss and Nutan Sharma and a Film on DVD by Christian
Bau. (Ethno-Indology: Heidelberg Studies in South Asian Rituals, Bd. 3).
Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, 2005.

Ce livre est issu de l'observation de rituels effectués en 2002 à Bhaktapur, à

l'est de Kathmandu, incluant les résultats d'anciennes recherches accomplies

par l'historien en architecture Niels Gutschow dans les années 1970 à 1987,
ainsi que celles de l'indianiste Axel Michaels effectuées dans la vallée de

Kathmandu entre 1994 et 2004. Cet ouvrage de qualité, enrichi
d'illustrations et de plans relatifs à la ville de Bhaktapur, apporte une contribution

riche et stimulante à l'étude des rituels de mort et des cultes aux
ancêtres.

Dans leur "Introduction", les auteurs résument les différentes étapes des

rites mortuaires, tout en précisant à bon escient qu'il s'agit là d'une vision
d'ensemble des éléments communs de ces rites. Ce résumé des rites funéraires

est brièvement précédé de quelques réflexions sur les théories incontournables

du rite en Asie du sud - réflexions pertinentes, quoiqu'un peu brèves

(mais les nombreuses références bibliographiques permettent au lecteur qui
le désirerait d'approfondir le sujet, une remarque en général valable pour
l'ensemble du livre).

Après cette brève introduction, les chapitres composant la première partie

du livre présentent une description des rites et de leurs acteurs, en ayant
soin d'insérer les rites dans leurs spécificités régionales et sociales. En effet,
avant d'aborder la question de la pratique des rites et de leurs changements et
de se pencher sur les textes des prêtres, la démarche inductive des auteurs
cherche avant tout à décrire un contexte et des rites précis, en l'occurrence
l'ancienne cité de Bhaktapur et ses communautés Newars. Cet intérêt central

pour une approche géographique et sociale précise des rites liés aux morts et

aux ancêtres répond au constat par les auteurs que les études habituelles, axées

sur les notions d'impureté parmi les proches, d'incarnation de l'"âme"
des morts, de leur déification et leur pacification et du processus de mémoire

AS/EA LX'3'2006, S. 671-697



672 Rezensionen- Comptes rendus - Reviews

et de deuil (page 2), ne répondent pas au caractère naturellement concret et

humain de ces rites.
Cette première partie commence donc par une description détaillée de la

complexe géographie religieuse de la ville, mettant en évidence les itinéraires
et les "unités territoriales" délimitées notamment par des pierres protectrices
ayant pour fonction d'absorber symboliquement les déchets rituels ("the
chväsah stones", p. 31 sq). Par ce travail, la présence concrète - mais

généralement invisible pour l'observateur "profane" - d'éléments propres au

monde rituel au sein même de l'espace public devient manifeste pour le
lecteur. Les auteurs réussissent ici à montrer le chevauchement omniprésent des

dimensions quotidienne et ritualisée.
Le chapitre suivant ("Priests and Purity Specialists in Death Rituals")

consiste en une description détaillée des communautés et des spécialistes
associés aux différentes fonctions rituelles. Ce chapitre soulève par ailleurs la

question centrale de la transmission et de la continuité de la réalisation des

rites. En effet, comme la société actuelle est touchée dans son ensemble par
l'évolution socio-économique du pays et du monde, les communautés en

charge des multiples fonctions spécifiques au rite changent elles aussi, soit

que leurs membres délaissent peu à peu leurs fonctions traditionnelles, laissant

à d'autres membres de la société le soin de s'en occuper de manière

simplifiée, soit que les activités les plus "polluantes" sont à présent rejetées -
ainsi, par exemple, depuis les années 1970 "the barber refuses to absorb the

pollution of his clients by receiving their clothes. Instead, he receives some
cash as compensation" (p. 47). Que ce soit par le manque de temps à disposition

pour les personnes concernées par le deuil ou par la diminution des

spécialistes, la réalisation des rites semble suivre un processus de privatisation
et de simplification (p. 42). Mentionnons encore que la précision des

descriptions rend ce chapitre très intéressant, mais que la quantité élevée de

noms propres et techniques abordés peut à l'occasion dérouter le lecteur et

affaiblir l'intérêt du rite en lui-même.
Suit un chapitre consacré au calendrier annuel des rites funéraires et de

renouveau. Cette partie se termine par un long chapitre sur les rituels de mort
et des ancêtres, soulignant l'importance de l'organisation et de la participation

collective aux rites, au travers, par exemple, des associations funéraires.
La description des différents rites échelonnés sur l'année (crémation, pleurs
au 4ème jour, offrandes au défunt au 7ème jour, retrait de la pollution liée à la

mort au 10ème jour, bain purificateur au llème jour, union avec les ancêtres au
45ème jour, rituels après 6 et 12 mois, etc.) montre surtout la présence essen-

AS/EA LX'3'2006, S. 671-697



Rezensionen- Comptes rendus - Reviews 673

tielle et continue de la nourriture au sein des multiples rituels - les photos
couleurs soulignant encore ce fait.

La partie suivante, "Latyä - The Ritual of Joining the Ancestors

(sapindiskarana)", est alors spécialement consacrée à un de ces rituels, celui
de l'union de la personne défunte avec ses ancêtres; le but précis du rite "[is]
to help the deceased (prêta) on his one-year-long journey through the
netherworld by providing him with food, water and other gifts, and to unite
him with his forefathers (pitarah). All of the rituals [...] usually take place
on the 45th day (Nev. latyä) after death" (p. 130). La description détaillée de

ce rituel fait l'objet du document DVD joint au livre et réalisé par Christian
Bau. Pour cela, les auteurs ont suivi un rituel précis effectué le 22 août 2002
à Bhaktapur et se sont aidés des commentaires des prêtres impliqués ainsi que
de certains textes utilisés à cette occasion, dont le principal est translitteré et

traduit dans le chapitre suivant.
Cette partie est hautement intéressante en ce sens qu'elle montre clairement

et précisément au lecteur les différentes étapes du rituel, constituant
ainsi une sorte de témoignage d'une pratique se raréfiant rapidement. Toutefois,

un nombre plus important de commentaires et d'éclaircissement en lien
avec les textes historiques ou avec les particularismes de castes eût été

appréciable, à l'exemple, trop rare, de la note 14, page 140. Nous aurions, par
exemple, aimé comprendre l'origine du rite étonnant du don du lit
(sayyädäna).

Dans la conclusion enfin, les auteurs cherchent à montrer que notre
regard sur les rituels, en tout cas funéraires, doit changer et ne plus voir ceux-
ci comme une action purement normative, figée et déterminée. Au contraire,
même s'ils sont formalisés, ces rites n'interdisent pas l'apport de variations,
voire d'inventions nécessaires à leur "dynamisme". Comme l'explicitent les

auteurs, ces variations ne sont pas le fruit d'un manquement aux règles
établies par la tradition et les textes par ignorance ou par oubli, mais sont le

résultat d'une adaptation délibérée aux exigences particulières d'un rituel et

aux circonstances d'un contexte socio-économique donné. Trois catégories
de changement retiennent spécialement l'attention des auteurs: la stigmatisation

et l'abandon progressif de certaines activités jugées trop "polluantes",
l'évolution des valeurs économiques, et certaines innovations religieuses à

l'instar de l'approche anti-ritualiste des mouvements réformistes.
En résumé, ce travail intelligent rend au rituel et à ses acteurs eux-

mêmes, en tant que sujets et agents, et non simples objets de recherche, toute
la part d'autorité et de validité qu'il leur a parfois été refusée par souci

AS/EA LX'3'2006, S. 671-697



674 Rezensionen - Reviews - Comptes Rendus

d'authenticité vis-à-vis des textes canoniques: "What happens in situ is for us

not a more or less apt realization or enactment of what is textually prescribed,
but a ritual performance in its own right" (p. 4). Si nous aurions parfois souhaité

un développement plus important des commentaires et de l'appareil théorique,
nous avons en définitive hautement apprécié cet ouvrage pour sa qualité et ce qui
constitue son apport principal: avoir su allier la précision descriptive et contextuelle

d'un rite à la prise en compte de la dimension évolutive de son contexte.

M. Nicola POZZA (Lausanne)

Max DeeG: Das Gaoseng-Faxian-Zhuan als religionsgeschichtliche Quelle. Der
älteste Bericht eines chinesischen buddhistischen Pilgermönchs über seine Reise

nach Indien mit Übersetzung des Textes. Wiesbaden: Harrassowitz Verlag,
2005. (Studies in Oriental Religions, vol. 52). ISBN 3-447-05071-3. 740 pp.

Dans cet ouvrage paru en 2005 - qui s'inscrit dans le prolongement d'une thèse

d'habilitation défendue à l'Université de Würzburg en 19981 - Max Deeg nous
offre la première traduction en allemand du Gaoseng Faxian Zhuan, récit dans

lequel le moine chinois Faxian rend compte de son voyage en Inde au début du

Vème siècle.

C'est aussi l'une des plus récentes traductions de ce récit dans une langue

occidentale, la seule autre étant, à notre connaissance, celle publiée en anglais en

2002 par Li Rongxi mais qui est malheureusement dépourvue d'apparat
critique2. De fait, une nouvelle traduction de la relation de voyage de Faxian
s'avérait nécessaire depuis longtemps, car depuis les travaux publiés en Occident

1 "Dharmasucher" - Reliquien - Legenden. Der älteste Bericht eines chinesischen buddhis¬

tischen Pilgermönchs über seine Reise nach Indien: das Gaoseng-Faxian-zhuan als

religionsgeschichtliche Quelle (Untersuchungen zum Text und Übersetzung des Textes).

2 Li, Rongxi & Dahlia, Albert A„ 2002, Lives ofGreat Monks and Nuns, Berkeley, BDK no.

76 III, IV, V, VI, VII.
(Le récit de Faxian correspond au no. 76, VII). Cette traduction a été faite dans le cadre de

l'oeuvre de traduction intégrale du Canon bouddhiste chinois de l'édition japonaise du Taisho

par le Numata Centerfor Buddhist Translation and Research. Cette entreprise monumentale

a pour but de transmettre l'enseignement du Bouddha au monde entier et non de faire

oeuvre académique. C'est la raison pour laquelle les traductions sont publiées sans notes et

sans commentaires, à l'exception d'une brève présentation de chaque ouvrage traduit (voir
Editorial Foreword au début de chaque volume de la série BDK).

AS/EA LX'3'2006, S. 671-697



Rezensionen - Reviews - Comptes Rendus 675

au XIXème siècle et au début du XXème siècle, la recherche a beaucoup évolué,

que ce soit dans le domaine du bouddhisme, de l'indianisme, de la sinologie, de

l'archéologie ou encore de l'histoire de l'Asie centrale. En outre, aucune étude

exhaustive n'a jamais été consacrée à Faxian, du moins en Occident. L'auteur
vient donc combler une double lacune en nous proposant d'une part une étude

approfondie du récit de Faxian et, d'autre part, une nouvelle traduction tenant

compte des derniers résultats de la recherche tant occidentale que japonaise ou
chinoise.

L'ouvrage se compose en effet de deux parties: une série de chapitres monographiques

dans lesquels l'auteur s'efforce de situer le récit de Faxian dans un vaste

contexte historique, géographique et religieux avant d'en analyser le contenu, et

une traduction du Gaoseng Faxian Zhuan suivie d'une traduction de la biographie

de Faxian.

Dans une brève introduction, l'auteur rappelle tout d'abord l'importance
des récits des moines-pèlerins chinois non seulement pour l'histoire du bouddhisme

chinois, mais aussi pour celle de l'Inde. A cet égard, il souligne que le

témoignage de Faxian est d'autant plus précieux qu'il s'agit du plus ancien texte

complet de ce genre parvenu jusqu'à nous.
Ce récit pose toutefois un certain nombre de difficultés que l'auteur expose

dans le premier chapitre. Tout d'abord, des difficultés propres aux textes chinois
anciens: le choix des lectures et, bien souvent, l'incertitude relative à la ponctuation.

A cela s'ajoutent les inexactitudes et corruptions dues à la transmission du

texte. L'auteur fait en effet observer que près de 700 ans se sont écoulés entre la

composition du texte et l'édition la plus ancienne dont nous disposons, datée du

début du Xllème siècle. En se fondant sur les travaux de Zhang3 et de Nagasa-
wa,4 il dresse une liste exhaustive des éditions du texte dans les sources chinoises

et japonaises. Il souligne ensuite qu'outre le titre utilisé dans le présent

ouvrage (Gaoseng Faxian Zhuan, en abrégé GFZ), le récit de Faxian est connu
sous d'autres intitulés: Fo-you-tianzhu-ji, Faxian-zhuan, Liyou-tianzhu-jizhuan,
Fo-guo-ji. A son avis, cette diversité laisse à penser que Faxian n'avait pas donné

lui-même de titre définitif à son ouvrage, ou alors que celui-ci a été altéré

3 Zhang, Xun, 1985, Faxian-zhuan-xiaozhu (Kommentar zum Faxian-zhuan), Shanghai.

4 Nagasawa, Kazutoshi, 1996, Hokken-den - Shakuchû kaisetsu. Hokusô-hon - Nansô-hon -
Kôrei-daizôkyô-hon - Ishiyamadera-hon: yonshu-eiin to sono hikaku-kenkyû (Faxian-zhuan

- Kommentierte Übersetzung und Erläuterungen. Faksimiles und vergleichende Studie der

vier Ausgaben der Nördlichen Song, Südlichen Song, des Gyoryo-Tripitaka, und des Ishiya-
madera), Tokyo.

AS/EA LX'3'2006, S. 671-697



676 Rezensionen - Reviews - Comptes Rendus

dans les bibliographies. L'auteur retrace ensuite l'historique de la recherche et
des traductions du récit de Faxian: la traduction la plus ancienne, faite en français

par Rémusat, date de 1836; elle a été suivie de plusieurs traductions en
anglais par Laidley (1848), Beai (1869), Giles (1877 et 1923) et Legge (1886).
L'auteur énumère ensuite les traductions en japonais et met en exergue l'intérêt
des travaux de Nagasawa, archéologue et historien, spécialiste de l'Asie centrale
et de la Route de la soie, qui a publié deux traductions en japonais moderne du
GFZ dont la seconde (1996) est accompagnée d'une étude sur Faxian et son récit
de voyage. Il signale aussi les travaux menés sous la direction de Kuwayama par
une équipe pluridisciplinaire de jeunes chercheurs qui a mis au point un Index du
GFZ ainsi que les travaux des chercheurs chinois, notamment Tang (1983),
auteur d'une histoire du bouddhisme chinois et Zhang (1985) dont l'ouvrage est

indispensable pour les questions de critique textuelle.5

Abandonnant les problèmes d'établissement du texte et de traduction,
l'auteur s'interroge ensuite sur les difficultés d'ordre chronologique que pose la

biographie de Faxian. Une tradition bien établie veut que Faxian ait quitté
Chang'an à l'âge de 60 ans mais, au terme d'une argumentation serrée, l'auteur
en vient à la conclusion que Faxian serait parti pour l'Inde entre 30 et 40 ans, et

qu'à son retour en Chine, il aurait été âgé de 45 à 55 ans, et non de 80 ans.

Le premier chapitre s'achève sur un questionnement des motifs explicites et

implicites du voyage de Faxian et des raisons pour lesquelles il a rédigé son

ouvrage. S'il est vrai que Faxian affirme dès le début de son récit que c'est en
raison de l'état défectueux du Vinaya-pitaka en Chine qu'il a entrepris son long

voyage en Inde, l'auteur pense qu'outre ce but explicite, Faxian en poursuivait
un autre, implicite mais tout aussi important: l'acquisition de mérites religieux.
Quant aux raisons qui l'ont poussé à rédiger son récit, elles sont difficiles à

déterminer, mais l'auteur avance une hypothèse intéressante: en décrivant les pays
bouddhistes situés à l'ouest de la Chine, Faxian a voulu tendre un "miroir moral"
au public chinois, et surtout au souverain et à la classe dominante. Ce faisant, il
poursuivait un double objectif: d'une part, montrer la situation relativement
idéale du sangha en Inde et, d'autre part, souligner que les progrès de la religion
étaient imputables à des dirigeants et à des laïcs idéaux.

5 Tang, Yongtong, 1983, Han-wei-liangjin-nanbeichao-fojiaoshi ("Geschichte des Buddhis¬

mus der Han-, Wei-, der beiden Jin-Dynastien, der Südlichen und Nördlichen Dynastie"), 2

vol. et Zhang, Xun, 1985, op.cit.

AS/EA LX'3'2006, S. 671-697



Rezensionen - Reviews - Comptes Rendus 677

Un deuxième chapitre est consacré au pèlerinage en tant que phénomène
d'histoire des religions. Après avoir rappelé que le pèlerinage est un phénomène
présent dans presque toutes les religions et qu'il est indissolublement lié à un
lieu sacré, l'auteur réfute la théorie de l'anthropologue américain Victor Turner6

selon laquelle le pèlerinage est un "processus social" dans lequel le pèlerin, se

trouvant dans une situation sociale marginale, forme avec ses pairs une nouvelle
communauté égalitaire, indifférenciée et ouverte à tous. L'auteur fait valoir que
ce modèle ne peut guère s'appliquer aux pèlerins chinois en Inde: d'une part, les

moines chinois sont déjà "hors la communauté familiale", comme le montre bien

l'expression chinoise chû-jïa qui signifie "quitter la maison, la famille", c'est-à-
dire "devenir moine"; d'autre part, les moines chinois entreprennent leur voyage
soit seuls (comme Xuanzang, Yijing, etc.) soit en petits groupes (Faxian, Huis-

heng, etc.). Contrairement à l'expérience de communitas dont parle Turner, le

pèlerin éprouve plutôt un sentiment d'isolement et d'abandon, sentiment que
Faxian traduit de façon poignante: du haut du Pic des Vautours, il déplore de

n'avoir pu vivre à l'époque du Bouddha et à Ceylan, à la vue d'un éventail en

soie blanche7, il éprouve une violente nostalgie pour son pays natal.

L'auteur s'interroge aussi sur la question de savoir si les moines chinois

ayant voyagé et séjourné en Inde peuvent être qualifiés de "pèlerins" au vrai sens

du terme. A ce propos, il réfute la théorie de Zürcher8 selon laquelle le but
premier de ces moines n'était pas de visiter les lieux saints du bouddhisme mais

"d'obtenir la doctrine". L'auteur présente une argumentation de prime abord

convaincante: il souligne, par exemple, que les moines chinois n'hésitaient pas à

faire des détours pour aller visiter des lieux saints et que, selon leurs propres
dires, le pèlerinage occupait une place centrale dans leur voyage. Toutefois, à

notre sens, force est de reconnaître que si le pèlerinage était l'une des motivations

des moines chinois, elle n'était pas la seule: rappelons que Faxian comme

Xuanzang - pour ne citer qu'eux - avaient pour souci de parfaire leur connaissance

du dharma et que l'un comme l'autre ont rapporté en Chine de nombreux

textes. Il est vrai que tous deux n'ont pas manqué de visiter les lieux saints du

Voir notamment Turner, Victor W., 1974, "Pilgrimages as social process" in: Turner
(ed.), Dramas, Fields, and Metaphors:\66-230 et Turner, Victor W., 1972, 'The Centre

out there: Pilgrim's Goal", History ofReligions 12:191-230.
Dans la partie monographique, p. 48, Deeg mentionne un éventail en ivoire (Elfenbeinfächer)

alors que dans la traduction, p. 564, il parle d'un éventail en soie blanche (weißer Sei-

denfâcher).

Zürcher, Erich, 1972, The Buddhist Conquest of China - The Spread and Adaptation of
Buddhism in Early Medieval China, Leiden:61 sq.

AS/EA LX'3'2006, S. 671-697



678 Rezensionen - Reviews - Comptes Rendus

bouddhisme lors de leur long séjour en Inde. De fait, les opinions de Zürcher et
de Deeg ne nous paraissent pas inconciliables: les moines chinois peuvent être
considérés à la fois comme des pèlerins et comme des "quêteurs de dharma"
("Dharma-sucher", pour reprendre l'expression que Deeg lui-même a utilisé
dans le titre de sa thèse d'habilitation9). Considérons donc que, pour des raisons
de commodité, le terme de "pèlerin" n'est nullement rédhibitoire mais qu'en y
recourant, il ne faut pas perdre de vue que la "quête du dharma" occupait aussi

une place centrale dans la démarche des moines chinois.
Faxian s'inscrit en effet dans un vaste mouvement de moines chinois qui,

du Illème au Xlème siècle environ, ont pris le chemin de l'ouest dans l'espoir de

gagner la terre d'origine du Bouddha. L'auteur évoque les plus illustres d'entre
eux et retrace l'évolution du mouvement de pèlerinage "vers l'ouest". Si Xuanzang

résume à lui seul les tribulations des moines-pèlerins, Faxian fait figure de

pionnier car il est manifestement le premier à être parvenu au coeur de l'Inde.
D'autres lui emboîteront le pas tels Yijing ou Huichao jusqu'à ce que le mouvement

se tarisse à partir du VHIème siècle pour prendre fin au Xlème siècle.

Nombre de ces moines sont tombés dans les ténèbres de l'histoire et n'ont laissé

aucun témoignage. Mais d'autres, comme Faxian, Xuanzang, Yijing ont transmis
leur expérience par écrit. Quel était, se demande l'auteur, le propos de leurs
récits Il s'agissait, d'une part, d'offrir un itinéraire à leurs futurs émules et,

d'autre part, d'édifier le public chinois en décrivant la situation du bouddhisme
dans sa patrie d'origine. Cela dit, il est difficile de rattacher ces récits à une
catégorie donnée, car ils relèvent à la fois de la biographie, de l'historiographie, de

l'hagiographie, etc.
Si les pèlerins chinois ont laissé une trace tangible grâce à leurs récits, il

semble qu'ils aient aussi joué un rôle dans l'extension de la "geographia sacra"
bouddhiste vers l'extrême nord-ouest de l'Inde et, de là, jusqu'en Asie centrale:

Xuanzang et le laïc Song Yun, par exemple, font état de visites du Bouddha à

Khotan.

Enfin, s'il est vrai que les lieux de pèlerinage sont liés à des légendes
relatives au Bouddha ou à d'autres personnages marquants du bouddhisme, il existe

probablement un lien entre la multiplication des reliques et la prolifération des

hagiographies. C'est ce que souligne l'auteur à la fin de ce chapitre où il évoque
aussi le culte des reliques, les stûpa et les miracles.

9 Cfnotel.

AS/EA LX'3'2006, S. 671-697



Rezensionen - Reviews - Comptes Rendus 679

Un troisième chapitre est consacré au milieu historico-politique, géographique et

culturel dans lequel a évolué Faxian. Dans ce chapitre, l'auteur procède de façon
très méthodique puisqu'il nous présente les différentes régions visitées par
Faxian en suivant pas à pas son itinéraire. Pour chaque lieu, il fournit non
seulement des indications géographiques mais aussi, chaque fois que cela est possible,

il fait le point des connaissances historiques et archéologiques les plus
récentes. Pour la plupart des sites mentionnés, il s'efforce de reconstruire l'origine
et l'étymologie des toponymes. Pour ce faire, il s'appuie non seulement sur la

forme chinoise du nom donnée par Faxian mais aussi, le cas échéant, sur les

formes correspondantes dans le récit d'autres moines-pèlerins; en outre, il
recourt aussi aux formes grecques, sanskrites, tibétaines ou autres de certains

toponymes (par exemple, p. 119, concernant le nom Udyäna, il fait observer que la

lecture reconstruite Wuchang correspond bien à la variante "fricative" tibétaine

u-tra-ya-na, ce qui permet de supposer une forme sanskrite sous-jacente Udrà-

yäna).
Ensuite, l'auteur s'efforce d'identifier et de localiser les lieux mentionnés

par Faxian. C'est une tâche à laquelle s'étaient déjà attelés ses prédécesseurs,

parfois sans succès. Mais en se fondant sur des arguments géographiques,
archéologiques, historiques ou encore ethnologiques, Deeg parvient parfois à lever

l'ambiguité. Un certain nombre de sites posent en effet de redoutables problèmes
de localisation, par ex. le royaume de Jiecha que l'auteur situe dans le Karakorum10

ou encore 1'Udyäna sus-mentionné qui se trouverait dans la vallée de

Swât, dans l'actuel Pakistan. Un autre écueil vient du fait que Faxian semble

opérer une distinction entre le Gandhâra (Gandhavatï) proprement dit et une

région plus vaste du Gandhâra comprenant notamment aussi la ville de Pu-

rusapura. Retracer l'itinéraire exact de Faxian n'est pas tâche aisée, ne serait-ce

qu'en raison des problèmes d'équivalence entre les unités de mesure chinoises

(li) ou indiennes (yojana) et les nôtres. Une série de cartes géographiques
annexées à la fin de l'ouvrage permettent toutefois au lecteur de situer les principaux

sites. Enfin, l'auteur fait oeuvre utile en fournissant une transcription en

pinyin des divers toponymes mentionnés par Faxian.

En ce qui concerne les diverses informations transmises par Faxian dans le

GFZ, et en particulier les indications concernant la pratique religieuse, Deeg les

10 L'auteur a consacré un article à la question: "The location of Faxian's Kingdom of Jiecha"

dans Taddei, M. & De Marco G. (ed.), 2000, South Asian Archaelogy 1997. Proceedings

ofthe Fourteenth International Conference ofthe European Association of South Asian

Archaeologists, Rome, 7-14 July 1997, Rome, vol. 11:877-888.

AS/EA LX'3'2006, S. 671-697



680 Rezensionen - Reviews - Comptes Rendus

compare presque toujours à celles données par les autres pèlerins, notamment

Xuanzang, Song Yun, Huichao. Cette comparaison lui permet de mieux exploiter

les données présentées par Faxian et de faire observer, par exemple, que si, à

l'époque de Faxian, la région de 1'Udyäna était plutôt un centre du bouddhisme

Hînayâna, du temps de Xuanzang et de Huichao, c'était le bouddhisme
Mahäyäna qui dominait (p. 119). Dans certains cas, l'auteur émet des hypothèses
intéressantes; il relève par exemple que si le nord-ouest de l'Inde comptait quatre

grands stûpa signalés tant par Faxian que par Song Yun, Xuanzang et
Huichao, c'est parce que cette région aspirait à être intégrée dans la géographie
sacrée du bouddhisme: ces quatre stûpa liés à des jätaka faisaient pendant aux

quatre célèbres stûpa commémorant les moments marquants de la vie du Bouddha

(Lumbinï, Bodhigayä, Särnäth, Kusinagara). Notons au demeurant que Deeg
fait nombre de réflexions intéressantes sur la constitution et l'évolution de la

géographie sacrée bouddhiste.

Vient ensuite un chapitre consacré à l'oeuvre de traducteur de Faxian. Rappelons

que comme ses successeurs, Faxian a traduit plusieurs ouvrages après son retour
en Chine, soit seul, soit en collaboration avec Buddhabhadra. L'auteur s'inscrit
en faux contre l'idée généralement répandue que Faxian n'était qu'un piètre
sanskritiste.11 Exemples à l'appui, il souligne qu'il connaissait bien les finesses

de la philologie indienne même si, à la différence de Xuanzang ou de Yijing, il
n'a pas laissé d'écrits théoriques à ce sujet. En ce qui concerne les transcriptions
utilisées par Faxian dans le GFZ, on peut distinguer essentiellement trois strates:

1) les transcriptions les plus anciennes correspondant à des termes concrets fondamentaux

qui ont dû pénétrer dans la langue chinoise dès l'apparition du bouddhisme en Chine; il
s'agit pour l'essentiel de termes écrits avec un seul caractère en chinois alors qu'ils ne

sont pas monosyllabiques dans les langues indiennes (ex.:/d Bouddha, ta stûpa, bô

pâtra)
2) les transcriptions provenant d'anciennes traductions (par exemple celles effectuées par

le groupe du Parthe An Shigao au milieu du Ilème siècle)

3) les transcriptions empruntées au groupe de traducteurs faisant partie du cercle de Shi

Dao'an à Chang'an, notamment pour les noms géographiques.

Il convient enfin de souligner que pour les transcriptions, l'auteur a utilisé

comme base les reconstructions du Lexicon of Reconstructed Pronunciation in

11 Idée avancée par exemple par Demiéville dans L'Inde classique, Manuel des Etudes in¬

diennes, tome 2:403 (Renou & Filliozat, 1947-1953, réédition 1996) et qui figure dans la

plupart des notices biographiques sur Faxian.

AS/EA LX'3'2006, S. 671-697



Rezensionen - Reviews - Comptes Rendus 681

Early Middle Chinese, Late Middle Chinese, and Early Mandarin de

Pulleyblank (1991). Le lecteur trouvera en annexe un précieux Index des transcriptions

fondé sur cet ouvrage (p. 621-629).

Juste avant le dernier chapitre - qui constitue aussi la pièce maîtresse de cette
étude - l'auteur insère deux pages dans lesquelles il déplore la place marginale
qu'occupe Faxian dans les études sur les pèlerins chinois, notamment par rapport
à Xuanzang. Il souligne que le sens de l'observation de Faxian n'était pas moins

précis que celui de son illustre successeur, même si son récit est généralement

beaucoup plus concis. La fiabilité du témoignage de Faxian est corroborée non
seulement par les récits des autres moines-pèlerins mais aussi par les découvertes

archéologiques, géographiques, historiques et par les ouvrages littéraires.
Nous ne pouvons que marquer notre accord avec l'auteur et rappeler que même

si le récit de Faxian n'est pas aussi détaillé que celui de Xuanzang, il n'en est pas
moins riche d'informations intéressantes non seulement pour l'historien des

religions, mais aussi pour l'historien tout court.

Dans le dernier chapitre - qui est aussi le plus fourni puisqu'il occupe près de

300 pages - l'auteur répertorie toutes les légendes rapportées ou même simplement

évoquées par Faxian dans le GFZ. Il s'attache avant tout à retrouver les

sources qui ont inspiré Faxian et à retracer la genèse des légendes. Pour ce faire,
il opère une distinction entre deux grandes catégories de sources:

les sources qu'il qualifie d' "authentiques" et que Faxian a recueillies durant son périple,

essentiellement en Inde;
les sources que Faxian connaissait avant son départ grâce aux traductions en chinois.

La méthode retenue par Deeg doit permettre de déterminer si, pour une légende

donnée, Faxian a pris pour base un texte chinois et dans l'affirmative, lequel. Ce

qui, pour l'époque de Xuanzang, serait une entreprise impossible en raison de

l'abondance des textes traduits en chinois peut être tenté avec Faxian. Dans ses

recherches, l'auteur a mis l'accent sur les Ägama, les Jätaka, les Avadäna, les

sûtra isolés et les recueils de sûtra ainsi que les traductions anciennes du Vinaya.
Il dresse la liste des textes du tripitaka chinois traduits avant le départ de Faxian

et qui auraient pu lui servir de source (p. 214-216). Au nombre des sources
éventuelles figurent aussi les textes du Vinaya que Faxian a ramené de l'Inde
ainsi que le Dürghägama de Ceylan. L'auteur fait observer avec justesse que les

légendes transmises par Faxian se rapportent essentiellement au territoire indien,

AS/EA LX'3'2006, S. 671-697



682 Rezensionen - Reviews - Comptes Rendus

alors que Song Yun et Xuanzang relatent également des récits propres à l'Asie
centrale, comme la légende de fondation de Khotan.

Les légendes ou motifs légendaires sont numérotés et présentés par localité,
dans leur ordre d'apparition dans le GFZ; ils sont suivis entre crochets de la

catégorie à laquelle ils appartiennent (Aa, Ab, B, C, D ou E). Cette présentation
revêt un net avantage pour le lecteur: celui de pouvoir se reporter sans peine aux
commentaires lorsqu'il lit la traduction, et vice-versa. Toutefois, elle présente
aussi un inconvénient: celui de ne pas regrouper les légendes ou les motifs
légendaires par sujet. Par exemple, les commentaires relatifs au bol à aumônes du

Bouddha sont répartis en cinq passages différents (no. 12, 13, 88, 130 et 168). Il
en va de même de la légende relative à la "geôle infernale" d'Asoka (no. 102,

134, 135) et de bien d'autres légendes. Notons en outre que les légendes font
souvent l'objet d'un découpage en fonction des divers motifs qu'elles contiennent,

ce qui a manifestement pour but de faciliter l'analyse comparative.
En procédant à l'inventaire des légendes rapportées dans le GFZ, l'auteur

les répartit en cinq grandes catégories:

A - Buddhavita et récits similaires. Cette catégorie est subdivisée en deux: Aa épisodes se

déroulant dans la patrie historique du Bouddha; Ab: épisodes se déroulant dans d'autres

régions, et en particulier dans le nord-ouest de l'Inde.
B - Jâtaka ou légendes relatives aux vies antérieures du Bouddha.

C - Vie om jâtaka des Bouddha du passé.

D - Légendes locales relatives à des personnalités exceptionnelles ou de nature mythique.
E - Légende d'Asoka ou de Kaniska.

Bien entendu, comme toute classification, celle-ci peut paraître arbitraire ainsi

que le fait remarquer l'auteur lui-même (p. 218). On peut par exemple se

demander si les catégories D et E n'auraient pas pu être fusionnées en une seule,

d'autant plus que l'auteur lui-même présente la catégorie E comme le meilleur
exemple de la catégorie D (p. 218). Gageons que c'est en raison de

l'exceptionnel prestige dont jouissaient les deux souverains, Asoka et Kaniska,

que l'auteur a décidé de leur consacrer une catégorie à part. Un problème plus
délicat est celui de la répartition des légendes entre les diverses catégories: d'une

part, certaines légendes peuvent relever de plusieurs catégories à la fois et

d'autre part, l'attribution de certaines légendes à certaines catégories paraît parfois

problématique (ex.: nos. 85, 88, 168).

Comme nous l'avons déjà signalé, l'auteur s'intéresse particulièrement à la
genèse des légendes. Sa méthode consiste à comparer les données de Faxian non

AS/EA LX'3'2006, S. 671-697



Rezensionen - Reviews - Comptes Rendus 683

seulement avec les sources chinoises, indiennes ou, si possible, tibétaines, mais
aussi avec les récits des autres pèlerins, notamment ceux de Song Yun, Xuanzang,

Yijing, Huichao. Pour ce faire, il procède à une confrontation minutieuse
des éléments constitutifs des légendes ainsi que de leur structure; il n'omet pas

non plus de mettre en oeuvre toutes les ressources de la philologie. Lorsqu'il
décèle des dissemblances entre les versions d'une même légende, l'auteur les

examine en prenant pour point d'appui la genèse de la narration et la structure du

récit. Sa rigueur et sa méticulosité lui permettent le plus souvent d'aboutir à des

conclusions éclairantes, même lorsque Faxian se borne à faire allusion à une

légende. Notons cependant que lorsque le texte de Faxian est par trop laconique,
il fonde une bonne partie de ses observations sur d'autres sources, et en particulier

sur le récit de voyage de Xuanzang (ex.: no. 113b, no. 116).

Bien que la recherche des sources et l'analyse de l'évolution des légendes
présente un intérêt indéniable, dans certains cas, le lecteur peut regretter que le

contenu proprement dit des légendes ne fasse pas l'objet d'une analyse plus

poussée. Ainsi, s'agissant du stûpa construit par Kaniska à Purusapura (no. 11,

p. 231-237), l'auteur se penche surtout sur l'évolution de la légende et sur ses

différentes versions mais il ne s'interroge pas vraiment sur ses motifs ou sur leur

sens. Ceci est d'autant plus dommage que l'auteur a publié en 2004 un article

pénétrant sur ce stûpa dans lequel il met en parallèle la légende de Kaniska avec

celle d'Asoka.12 De même, à propos de la légende no. 50 (complot contre le

Bouddha et assassinat de Sundari) ou de la légende no. 52 (légende de Cihcämä-

navikä et de sa chute en enfer), il eût été intéressant de s'interroger sur

"l'instrumentalisation" des femmes - qui plus est ascètes ou nonnes selon certaines

versions - par les "hérétiques", c'est-à-dire les adeptes du brahmanisme. Il
est vrai que la richesse des motifs n'autorise pas une analyse approfondie de

chaque légende. Il est pourtant certaines légendes pour lesquelles l'auteur
propose des analyses édifiantes. Un exemple particulièrement pertinent est celui de

Nagarahära, lieu exceptionnellement riche en reliques et qui a été, du Vème au

début du Vlème siècle, un but de pèlerinage particulièrement prisé des moines

chinois. L'auteur établit un lien des plus intéressants entre la légende concernant
la conversion du näga Apaläla par le Bouddha et diverses reliques vénérées à

Nagarahära: relique de la protubérance crânienne (usnïsa) du Bouddha (no. 14),

12 Deeg, Max, 2004, "Legend and Cuit - Contributions to the History of Indian Buddhist

Stüpas", Part 1: "The Stüpa of Kaniska", Buddhist Studies Review, 21/1:1-33 (voir en
particulier p. 13-27).

AS/EA LX'3'2006, S. 671-697



684 Rezensionen - Reviews - Comptes Rendus

sanghâti du Bouddha (no. 18), ombre du Bouddha dans une grotte (no. 19).
L'auteur résume à grands traits la légende: le roi de Nagarahära aurait prié le
Bouddha de venir dans son royaume afin de soumettre un roi des nâga malfaisant.

Le Bouddha convertit le näga après une épreuve de force au cours de

laquelle ce dernier déchaîna les éléments (d'où la nécessité pour le Bouddha de

faire sécher ensuite son vêtement). Une fois converti, le näga demanda au
Bouddha de rester mais celui-ci, ne pouvant accéder à sa demande, laissa son
ombre dans la grotte. Ainsi s'explique la présence de ces reliques à Nagarahära,
et notamment de l'ombre du Bouddha. En s'appuyant sur un sûtra apocryphe de

Buddhabhadra (T. 643), l'auteur émet l'hypothèse d'une jonction entre la
légende de la conversion du näga et V usnisa; en effet, après la soumission définitive

du näga, le Bouddha fait revenir dans Yusnïsa la lumière miraculeuse qu'il
avait fait irradier de son corps auparavant.13 Deeg considère qu'ainsi, la vénération

de la relique par le roi prend une nouvelle dimension: Vusnisa symbolise la
soumission définitive du näga et sa vénération quotidienne équivaut au souvenir
de cette "libération"; c'est pourquoi la relique est placée dans un "stûpa de

libération" (vimoksa-stûpa). Fait plus important encore, la vénération de la relique
de Yusnïsa peut être interprétée comme une garantie cultuelle de la pérennité du

royaume.
D'autres récits légendaires font l'objet d'une réflexion stimulante de la part

de l'auteur. Citons, à titre d'exemple, ses observations sur la statue du Bouddha
commanditée par le roi Prasenajit (no. 44). Dans ce récit, Faxian a manifestement

harmonisé deux traditions relatives à cette première représentation du

Bouddha: l'une transmise par Sahghadeva qui met l'accent sur les mérites

religieux et l'autre provenant de Buddhabhadra qui insiste sur le rôle de la statue

après le parinirvâna. L'auteur souligne en outre que cette légende est étroitement

liée à celle du séjour du Bouddha au ciel de Trayastrimsa. Relevons
également l'analyse très fouillée de la légende des mille fils du roi (no. 92) ou
encore les remarques avisées sur le sangha de Devadatta (no. 56).14 Ce chapitre

13 Sur la signification que revêt le retour des rayons de lumière dans le corps du Bouddha, cf
Strong, 1989 (rééd. 2002), The Legend of King Asoka:59-60. En principe, lorsque la

lumière regagne le corps par Vusnîsa, cela signifie que l'interlocuteur du Bouddha atteindra un

jour l'état de Bouddha.

14 Notons à ce propos que l'auteur a publié des articles en rapport avec ces deux sujets: "Le¬

gend and Cuit - Contributions to the History of Indian Buddhist Stüpas", Part 2: "The Stûpa

of Laying Down the Bows", Buddhist Studies Review 21/2, 2004 (légende no. 92) et "The

Sangha of Devadatta: Fiction and History of a Heresy in the Buddhist Tradition", Journal of

AS/EA LX'3'2006, S. 671-697



Rezensionen - Reviews - Comptes Rendus 685

s'achève sur une analyse de la légende du bol à aumônes du Bouddha que
Faxian a recueillie à Ceylan auprès d'un religieux indien. Cette légende, liée à

l'extinction du dharma et à la venue de Maitreya, est connue par d'autres sources,

tant indiennes que chinoises, mais le récit de Faxian constitue la version

cyclique la plus ancienne relative au bol à aumônes et en même temps la seule

qui lui fasse accomplir une "tournée" complète.Quant à l'idée du déclin et de

l'extinction du dharma, elle est légitimée par le Bouddha lui-même qui aurait
fixé un terme à son dharma; dans le bouddhisme chinois, elle a été défendue et

établie en premier lieu par l'école Tiantai dont l'un des principaux maîtres, Huisi,

a relevé le lien entre l'idée originellement indienne de dégénérescence et la

venue cyclique de Maitreya. L'auteur souligne avec sagacité que si Faxian manifeste

un tel intérêt pour ce récit, ce n'est pas seulement parce que la Chine figure
sur l'itinéraire du bol à aumônes mais aussi parce qu'avant son départ pour
l'Inde, Faxian avait fréquenté le milieu de Shi Dao'an à Chang'an et que ce
dernier, qui vouait un culte particulier à Maitreya, l'avait certainement influencé.
D'autre part, de telles idées apocalyptiques avaient cours en Chine à son époque,
aussi bien dans les milieux bouddhistes que taoistes.

L'étude se conclut par une série d'observations sur la répartition des légendes
dans la géographie sacrée du GFZ: alors que tout au nord, Faxian rapporte
surtout des jätaka concernant des sacrifices, au nord-est, ce sont les récits relatifs à

la vie du Bouddha ou des Bouddha du passé qui dominent et qui, au nord-ouest,
entrent en concurrence avec la légende d'Asoka. L'auteur y voit la marque d'une

expansion graduelle de la géographie sacrée vers le nord-ouest puis vers l'Asie
centrale. Il souligne toutefois qu'à l'époque de Faxian, la géographie sacrée du

bouddhisme n'avait pas encore connu une extension aussi importante qu'à
l'époque de Song Yun (Vlème siècle) ou qu'à l'époque des pèlerins des Tang

(VII-Xème siècle).

Quelques mots enfin de la traduction du GFZ. Afin de parer aux problèmes que

posent la ponctuation et le choix des lectures, l'auteur a eu recours non seulement

à l'édition du Taisho (T.2085) - qui figure utilement en annexe - mais

aussi au texte qui se trouve dans l'édition de Zhang et à celui de l'Index de

Kuwayama. Selon ses propres dires, l'auteur a opéré un choix entre une traduction

trop littérale et une restitution trop libre du texte. Le résultat est une prose fluide

the International College for Advanced Buddhist Studies, 1999, vol. 2:183-218 (légende no.

56).

AS/EA LX'3'2006, S. 671-697



686 Rezensionen-Comptes rendus-Reviews

et claire accompagnée de nombreuses notes qui viennent en éclairer le sens ou

justifier les choix de lecture ou de traduction. La traduction peut être lue seule

ou en parallèle avec l'étude qui la précède. Si le lecteur opte pour la seconde

formule, il trouvera dans le corps du texte, en caractères gras, les numéros des

légendes ou motifs légendaires analysés par Deeg dans le dernier chapitre de

l'étude. Enfin, s'il souhaite se reporter au texte chinois, il pourra le faire
grâce à la numérotation du Taisho insérée dans la traduction.

Au terme de la lecture de cet ouvrage, quelques réflexions s'imposent. Tout
d'abord, nous ne pouvons que féliciter l'auteur d'avoir effectué une nouvelle
traduction du GFZ tenant compte des résultats les plus récents de la
recherche. Soulignons que l'auteur jouit d'un atout indéniable: celui d'avoir
accès aux travaux des chercheurs tant occidentaux que japonais ou chinois.
Cet atout a été mis à profit non seulement dans la mise au point de la
traduction, mais aussi dans l'étude très fournie qui la précède. En confrontant
méticuleusement les sources, en s'appuyant sur les dernières données de la

recherche, l'auteur a pu situer Faxian et son récit dans un contexte plus précis
tant du point de vue historique que géographique ou religieux. Il a aussi, d'une
certaine façon, corrigé le portrait de Faxian et remis en valeur son récit dont
le contenu a malheureusement été quelque peu négligé par les chercheurs

occidentaux. En outre, il a ouvert des pistes de réflexion intéressantes: ses

remarques sur la géographie sacrée du bouddhisme, et en particulier sur le lien
entre légendes et géographie sacrée, méritent un approfondissement. En
conclusion, cet ouvrage qui s'appuie sur une vaste érudition pourra être mis à

profit tant par les spécialistes du bouddhisme indien ou chinois que par les

sinologues, les indianistes, les historiens des religions ou encore par tous ceux
qui s'intéressent au témoignage des moines-pélerins chinois.

Dominique TOURNUT

Engelbert KAEMPFER: Werke. Kritische Ausgabe in Einzelbänden. Hg. v. Detlev

Haberland, Wolfgang Michel u. Elisabeth Gössmann. München: Judicium

Verlag 2001. ISBN 3-89129-931-1 u. ISBN 3-89129-936-2.

Wolfgang Michel und Barend J. Terwiel besorgten die beiden Bände Werke
1/1 und Werke 1/2 mit dem Titel Heutiges Japan. Detlev Haberland ist He-

AS/EA LX'3'2006, S. 671-697



Rezensionen-Comptes rendus-Reviews 687

rausgeber der Briefe von 1683-1715 unter dem Titel Werke 2. Diese Bände

habe ich in den Asiatischen Studien LVII/2 (2003) rezensiert.

In der vorliegenden Besprechung stelle ich die ebenfalls im Judicium

Verlag München 2003 erschienenen Werke 3 bis 6 vor. - Werke 3:

Zeichnungen japanischer Pflanzen, herausgegeben von Brigitte Hoppe. ISBN 3-
89129-933-8. - Werke 4: Engelbert Kaempfer in Siam, herausgegeben von
Barend Jan Terwiel. ISBN 3-89129-934-6. - Werke 5: Notitiae Malabaricae,
herausgegeben von Albertine Gaur. ISBN 3-89129-935-4. - Werke 6:

Russlandtagebuch 1638, herausgegeben von Michael Schippan. ISBN 3-89129-
936-2.

Das 1005-seitige Buch (Werke 3) beinhaltet "Zeichnungen japanischer
Pflanzen" und ist nebst dem 650-seitigen Buch "Briefe 1683-1715" das

umfassendste. Sowohl im einen wie im andern finden sich ergänzende Angaben

zu korrespondierenden Themen. Das Originalmanuskript befindet sich in der

British Library, London. Als Herausgeberin zeichnet Brigitte Hoppe; zum
Bearbeiterteam gehören Petra-Andrea Hinz, Ursula Holler, Brigitte Hoppe,
Wolfgang Michel. Das Inhaltsverzeichnis erläutert, dass Kaempfers
Zeichnungen hier durch verkleinerte Fotos und vergrösserte Detailzeichnungen
dokumentiert und mit botanischen und japanischen Angaben versehen sind.

Die Kommentare umfassen die botanikgeschichtliche Bedeutung des

Manuskripts, im Besonderen auch die literarischen Quellen Kaempfers.
Es werden die vorlinnéischen Pflanzennamen diskutiert im Hinblick auf

die heutige botanische Nomenklatur. Darauf die Übersicht der systematischen
Bestimmung der japanischen Pflanzen von Engelbert Kaempfer. Allgemein
gilt für Kaempfers Pflanzenzeichnungen: es sind skizzenhafte Darstellungen.
Das heisst: Bleistiftvorzeichnungen, die den Gesamteindruck eines Krautes,
eines Strauches oder eines Baumes in verschiedenen Wachstumsstadien
festhalten; nur wenige sind sorgfältig mit Tinte ausgeführt. Zur Erhellung der

Pflanzennamen finden sich Hinweise in Kaempfers Originalherbarium japanischer

Pflanzen im Natural History Museum des Britischen Museums in London.

Faszinierend ist natürlich auch fur den Laien der in jeder Hinsicht minutiöse

Kommentar zu jeder Zeichnung und ebenso die künstlerische Qualität
jedes Blattes. Da ist beispielsweise ein Zweig mit fast gegenständigen, länglichen,

schmalen, gefiederten Blättern und kleinen kugeligen Früchten.

Kaempfers Bezeichnung lautet fiskaki, transkribiert heisst dies sakaki und

weist damit daraufhin, dass es sich um den heiligen Baum des Shintö handelt.

AS/EA LX'3'2006, S. 671-697



688 Rezensionen-Comptes rendus-Reviews

Die botanisch fachspezifischen Kommentare zum illustrierten Teil finden

sich auf den nachfolgenden 182 Seiten. Der Band Werke 3 schliesst ab

mit 1) Bibliographien zu den Kommentaren zur Edition von Sl 2914, mit
dem Verzeichnis der abgekürzt zitierten Werke vorlinnéischer Autoren. (P.A.
Hinz). 2) Bibliographie zu den Kommentaren des Manuskripts Sl 2914 und
seine botanikgeschichtliche Bedeutung (B. Hoppe). 3) Bibliographie zu den

japanischen Kommentaren (U. Holler). Als Letztes dann noch sieben Indizien.

Der Band Werke 4, herausgegeben von Barend Jan Terwiel, trägt den Titel

"Engelbert Kaempfer in Siam". Zum ersten Mal werden hier diese

Manuskripte kritisch ediert. Der erste Teil bietet eine ausführliche Einleitung in
englischer Sprache zur Orientierung eines internationalen Publikums; der

zweite bringt die kritische Edition der vier Texte. 1) "Reise von Batavia
nacher Siam und Japan". 2) "Vorfal in Siam, anni 1689, wegen Constantin
Phaulcon und seine frantze adhaerenten". 3) "Miscellanea Notitiarum Regni
Siamensis". 4) "Scholia, sur le Voyage de Siam, de Peres Jésuites, anno 87,
authoris Tachard".

Im Jahr 1690 verbrachte Kaempfer fünf Wochen in Siam, d.h. in Thailand.

In gewohnter Weise hielt er fest, was ihn interessierte; er legte Tabellen

an, skizzierte, zeichnete. Diese Manuskripte liegen seit fast dreihundert Jahren

in der British Library; Teile dieser Siamesischen Collectanea werden von
Barend Jan Terwiel in dem vorliegenden Band vorgestellt.

Der Reisebericht von Batavia nach Siam und Japan beginnt mit dem
arabischen Segenswunsch "Bismillah", "im Namen Gottes, des Mitleidigen und

Barmherzigen" und zwar von Kaempfer in arabischer Schrift geschrieben,
nachher auf Lateinisch die Bitte "Quod Deus Bene Vertat". Danach folgen
auf Deutsch, Holländisch und Lateinisch tägliche Notizen über das Wetter und

Landschaftseindrücke. Auf der Insel Pisan schildert er die kleinen Wohnhäuser,

bestehend aus einer Kammer; am linken Blattrand skizziert er (30x38
mm) ein Häuschen unter einer Arcanuspalme. Von den Einwohnern heisst es,
sie seien lebhaft, von guter Statur und nicht so schwarzhäutig wie die Javaner;

wenige nur scheinen nicht gesund zu sein. Als leidenschaftlicher Botaniker
studiert Kaempfer die fremde Vegetation. Wenn im Hafen ein Fischerboot

anlegt, erkundigt er sich bei Fischern nach dem Fang, notiert die Sorten wie

Königsfisch, Hecht, Lachs oder auch Pferdekopf (nicht identifizierbar) oder

ein Seeungeheuer in Sternform, im Manuskript lautet es: "piscem aut mon-
strum stellare an dem angel welcher einen Stern ausmachte von 9 strahlen".
Dazu verfertigte er eine kleine Skizze.

AS/EA LX'3'2006, S. 671-697



Rezensionen-Comptes rendus - Reviews 689

Von den Sitten und Gebräuchen in grösseren Ortschaften und insbesondere

von Ayutthaya der Hauptstadt gibt der stets wissensdurstige Reisende

Kunde. Mit grosser Wahrscheinlichkeit besorgte sich Kaempfer eines der zwei
bekannten Bücher von Pater Guy Tachard "Voyage de Siam des Pères Jésuites

envoyés par le Roy aux Indes et à la Chine" und "Second Voyage du Père
Tachard et des Jésuites envoyés par le Roy au royaume de Siam". Die
enthusiastische Schilderung der Stadt und des Königspalastes missfielen dem sachlichen

Beobachter aus Lemgo. Das Werk von Guy Tachard bleibt jedoch
Informationsquelle, beispielsweise in der Diskussion bezüglich der Sprache,

speziell jener der Gelehrten.
Nach dem langen Aufenthalt in Thailand folgt die Schifffahrt nach

Japan, wo bei "triumphante aurora" - beim Durchbruch des Morgenrots die

Landung geplant war. Nach dem Reisebericht von Batavia via Siam nach

Japan folgen 1) Vorfall in Siam, Anni 1689 wegen Constantin Phaulcon und

seine Frantze Adhérente. 2) Miscellanea Notitiarum Regni Siamensis. 3)
Scholia sur le Voyage de Siam de Peres Jésuites, anno 87, Authoris Tachard.
Diese drei Texte listen historische Fakten auf, sind somit eine Basis der
Geschichte Thailands. In den Anmerkungen wird erläutert: Constantin Phaulcon
wurde 1647 als Konstantinos Gerakis auf der griechischen Insel Kephalonia
geboren; als Dreizehnjähriger verliess er auf einem englischen Schiff seine

Heimat, kam nach Siam, wo er zuerst als Kaufmann und dann am Königshof
tätig war. Nach dem Tode von König Narai wurde um die Nachfolge
gekämpft; Faulkon wurde verhaftet und hingerichtet. Ausführlich schildert

Kaempfer die Hofintrigen und allgemein die politischen Verhältnisse.
Die anschliessenden kurzen Aufsätze über das Königreich Siam sind

übersichtlich strukturiert. Die Titel der behandelten Themen sind am Blattrande
angegeben wie etwa: "Rariora natalis solis" oder: "Mors Reverendi Patris

Boymii S.J." Über den Tod des Paters Boymius erfährt man, dass Boym ein

polnischer Jesuit war, der in Lemberg 1613 zur Welt kam und mit dreissig
Jahren als Missionar nach Indien, später nach China ging. Er verfasste die

Werke: "Flora sinensis" und "Specimen sinicae".
Unter dem Rand-Titel "Grentze" notiert Kaempfer, Siam sei ein

schwach besiedeltes Land und bloss an steilen Ufern bewohnt. Im Übrigen sei

es eine Wildnis, wo man Hirsche jagt, was an den vielen Fellen zu ersehen sei;

allerdings sei die Jagd wegen der Tiger recht gefährlich.
Zur Marginale "Laos invadiert" ist aus der Anmerkung zu ersehen, dass

der Name Laos zu Kaempfers Zeit auch die Lanna-Gegend im Norden des

heutigen Thailand umfasst.

AS/EA LX'3'2006, S. 671-697



690 Rezensionen- Comptes rendus - Reviews

Eine schaurige Marginale lautet: "befästigung der pforten durch
untergraben einer schwangeren". Es sei eine Tatsache, schreibt Kaempfer, dass ein
Stadttor oder das Tor zu einem neuen Kastell über einer lebenden schwangeren

Frau errichtet wird. Ein mit den rituellen Praktiken vertrauter Mann lese

in einer autorisierten Namenliste von Schwangeren, und der zuerst genannte
Name bezeichnet das Opfer. Die Unglückliche wird mit ihrer Frucht lebendig
beerdigt, und das Volk glaubt, dadurch sei das Tor vor jedem Feind gesichert.
Die Anmerkungen ergänzen diesbezüglich, dieser Brauch sei in europäischen
wie auch in thailändischen Quellen dokumentiert.

Unerschöpflich sind die Miscellaneen über Siam, besonders reizvoll auch
die zugehörigen Skizzen, beispielsweise die Kopfbedeckung unter der Rand-

Angabe "Ornatus Regis et aulicorum". Die hohen, spitzen, geschmückten
Filzhüte mahnen den Autor an europäische Zuckerhüte. In der Anmerkung
heisst es, während der Audienz entledigen sich die Fürstensöhne der
Kopfbedeckung.

Die Hauptstadt Ayutthaya ist immer wieder die lokale Referenz für
Tempelbauten und Gartenanlagen und mehrstöckige Pagoden oder auch für
Kirchtürme, die den Autor an Russland gemahnen. Kaempfers Interesse gilt
selbstverständlich ebenfalls den Buddhastatuen, und mit sensiblen Bleistiftstrichen

zeichnet er den mit gekreuzten Beinen sitzenden Buddha. Der eine
gestreckte Arm zeigt zur Erde, der andere, gebeugt im Schoss liegende erinnert
an den Augenblick der Erleuchtung.

Auf 18 Seiten werden Textkritik und Erklärungen als "Scholia sur le

Voyage de Siam, de Peres Jésuites, Anno 87, Authoris Tachard" aufgelistet.
Kaempfer hat sich mit dem Siam-Reisebericht von Père Guy Tachard
beschäftigt und seine persönlichen Überlegungen dazu festgehalten. Jede Seite

ist in zwei Kolonnen gegliedert. Links: Tachards Zitate, zumeist unvollständig,

oft auch in andere Sprachen übertragen. Rechts: Die entsprechenden
Kommentare Kaempfers.

Da heisst es links: "Affen und reigers schiessen sie nicht propter trans-
migratones animarum." Dazu u.a. die Anmerkung: "Car les Siamois croyant la

transmigration des âmes dans d'autres corps, ne tuent point d'animaux, de

peur d'en chasser, disent-ils, les âmes de leurs parens, qui pourroient bien s'y
être logées." Auf der rechten Seite: "nullas bestiarum, ne pediculos quidem
necabunt. Doch habe gesehen, wie wenig sie den Mücken auff ihren blossen

leibern pardon geben."
Den Scholien eignet etwas Spielerisches, Geistreiches; sie verraten einen

Menschen, der Nähe und Ferne, Fremdes und Vertrautes in Kontakt bringt

AS/EA LX'3'2006, S. 671-697



Rezensionen - Comptes rendus - Reviews 6 91

und dadurch neue Horizonte öffnet. Bildnerisch gesprochen hat Kaempfer
einen innern Kompass, dem er stets auf neuen Wegen folgt. So ähnlich wie in
den Scholia vermerkt, linke Kolonne: "«Die Chinesen» Rühmen sich noti-
tiam des Compas, plus de deux mille ans zu haben." Und rechte Kolonne:
"Hie in die Stadt kentman den Compas, ubique alibi in Regno nesciunt et
mirante." - In Tachards Worten: "[...] cette Nation se vante d'avoir depuis

plus de deux mille ans, l'usage de la Boussole [...]."
Zum Abschluss des Siam-Bandes ein ausführliches Literaturverzeichnis

und ein allgemeines Register zu den kritisch bearbeiteten Texten.
Die "Notitiae Malabaricae" laufen unter Werke 5. Die Herausgeberin

Albertine Gaur gliedert zur Einfuhrung den Stoff in je 6 Abschnitte, und zwar
in Deutsch und Englisch. 1) Textüberlieferung. 2) Zur Bedeutung der "Notitiae

Malabaricae" und zu ihrem Kontext. 3) Indien im Werke Kaempfers. 4)
Zum Aufbau und Inhalt der "Notitiae Malabaricae". 5) Die Rezeption der

Handschrift in der Forschung. 6) Van Rheedes Text und die "Notitiae
Malabaricae".

Als Erstes sei festgehalten: Die Notizen waren vermutlich nicht zur
Publikation bestimmt. Die Herausgeberin bemerkt, Kaempfer habe sich zusätzlich

zu den eigenen Forschungen auf Aufzeichnungen von Hendrik van
Rheede tot Drakenstein, der von 1670-1677 holländischer Kommandant
von Malabar war, berufen oder auf einen seiner Vorgänger. - Zu Abschnitt 2:

Das Reisetagebuch bildet den chronologischen Rahmen für die erste Hälfte
seiner Indienreise. In den Briefen gibt es zudem weitere Zeugnisse über den

Aufenthalt in Indien. - Zu Abschnitt 3: Die Rolle, die dem Indienaufenthalt
im Lebenslauf Kaempfers zukommt, ist nicht eindeutig zu bestimmen.
Überraschend ist allerdings, dass er trotz günstiger Angebote für eine berufliche,
d.h. medizinische Tätigkeit, sich zur Rückkehr nach Lemgo entschied. -
Abschnitt 4: Aufbau und Inhalt der "Notitiae Malabaricae". Aufzählung der
Fürstentümer und Herrscher, mit denen die Vereinigte Ostindische Compagnie
(VOC) verbündet war oder in nachbarlicher Beziehung stand. Dazu eine
Übersichtskarte von Südkerala (1603-1678) bzw. der Malabarküste. - Zu
Abschnitt 5 ist anzumerken, dass die "Notitiae Malabaricae" bis heute weder

veröffentlicht noch ausführlich besprochen wurden. - Im Abschnitt 6 lesen

wir: Die "Notitiae Malabaricae" sind weder ein Tagebuch noch eine schnell

geschriebene Sammlung von Notizen und Anmerkungen. Über die Quelle der

"Miscellanea", deren sich Kaempfer bedient, gibt es bloss Mutmassungen.
Seltsam ist, dass verschiedene Fakten nicht nacheinander, sondern vermischt
aufgeführt sind.

AS/EA LX'3'2006, S. 671-697



692 Rezensionen - Comptes rendus-Reviews

Die breite editionskritische Basis der "Notitiae Malabaricae" bietet
vielseitige Informationen über Naturphänomene, über die politischen Verhältnisse,

über die Bewohner der Westküste Indiens. Kaempfer schreibt: "Alle
diese landen werden bewohnt durch ein Volck vulgo Maliami oder bergleute
genant et nominis Malabaren". Die Anmerkung dazu: "Der Name 'Malabar'
stammt vom portugiesischen 'Malavares'; die Einwohner dieses Landes nannten

sich 'Maleallar' nach 'male' Gebirge und 'alam' Gebiet. - Über die Kaste
der Brahmanen äussert sich Kaempfer: "die Malabar Bramenen, quorum alii
nichts thun, als dass sie den tempel dienst abwarten, frey aller weltlichen

sorge, sich in Physica, Astronomia et Naturalibus scientiis übende, und diese

seyn frommen sitsamen lebens, essen nichts was leben hat oder gibt, trinken
nur Wasser, honig, milch." Bramenen seien auch an Fürstenhöfen tätig, sie

seien Räte, Gesandte in Kriegs- und Friedenszeiten; in der Regierung hätten
sie das Ruder in den Händen, und sie seien verantwortlich für die Erziehung
der Fürstenkinder. Sie seien gewandte Gesprächspartner, mit denen man sich

aufs Beste unterhalte, sofern man ihre Gepflogenheiten respektiere.
In Kerala wohnen viele Fremde und zwar Juden, Mooren, Cannaryns,

Christen. Über die Juden berichtet Kaempfer, sie seien seit der Babylonischen
Gefangenschaft (6. Jh. v. Ch.) hier ansässig, hätten freie Religionsausübung,
hätten prächtige Synagogen, trieben Handel und seien beliebt bei den Landes-
fürsten. - Sehr geschätzt seien auch die 'Moren oder Maometanen'. Als
reichste Kaufleute werden sie geschildert, die sogar Piraterie betreiben. Sie

erfreuen sich der Gunst der Fürsten. - Die Cannaryns stammen aus der Gegend

von Karnataka und Goa. - Als Letztes weist Kaempfer auf die Christen hin,
sie seien "durchs gantze land verbreitet, haben viele dorfer und frey exerci-
tium religionis." In der Anmerkung lesen wir unter anderen Theorien: "Die
Sankt Thomas-Christen in Kerala leiten ihren Ursprung aus der Indien-Mission

des Apostels Thomas her. [...] Fest steht nur, dass die christliche
Gemeinschaft im allgemeinen die Gunst einheimischer Fürsten geniesst."

Auch über die Gerichtspraktiken hat sich Kaempfer informiert und
notiert zum Beispiel, Zeugen würden in Anwesenheit des Angeklagten verhört,
und falls dieser trotzdem hartnäckig leugnet, werde ihm ein Reinigungsbad

auferlegt. Das bedeutet, der Deliquent muss die Hand in kochendes Öl stecken

oder durch einen Fluss voller Krokodile schwimmen. Falls er unverletzt
davonkommt, gilt er als unschuldig, und die Kläger werden bestraft entweder mit
dem Tode oder zum Verkauf in die Sklaverei. - Europäische Geschäftsleute
kauften Sklaven, verwendeten sie als Arbeiter, sandten sie mit Handelswaren
nach Ceylon und Batavia. (1854 schafften die Engländer die Sklaverei ab.) -

AS/EA LX'3'2006, S. 671-697



Rezensionen-Comptes rendus-Reviews 693

Kaempfer ist sich im Klaren über die Rivalität zwischen Holländern und
Portugiesen und berichtet, dass die Holländer bei Vertragsabschlüssen mit
indischen Fürsten darauf bestanden, in deren Gebiet dürften sich keine anderen

Europäer, speziell keine Portugiesen niederlassen.
Ökonomische und politische Probleme haben grosses Gewicht in den

"Notitiae Malabaricae" und zeugen hiemit vom weiten Horizont des Intellektuellen

Engelbert Kaempfer. - Zum Literaturverzeichnis vermerkt Albertine
Gaur, es sei sehr kurz, weil nur wenig Autoren sich mit Kerala des 17.

Jahrhunderts beschäftigt haben. Das Interesse der Europäer galt Bombay, Madras

und Calcutta. Anschliessend erwähnt sie eine handschriftliche Quelle Kaempfers

und eine Reihe gedruckter Quellen; danach orientiert sie über die verwendete

Forschungsliteratur, inklusive Nachschlagewerke.
Der Band 6 der kritischen Ausgabe von Engelbert Kaempfers Werken,

ist das "Russlandtagebuch 1683", herausgegeben von Michael Schippan. In
der Einleitung hält Schippan fest, die handschriftliche Fassung des Russlandtagebuchs

sei bis anhin nicht quellenkritisch ediert. Autoren, die sich auf
Kaempfers Aufzeichnungen stützten, verwendeten einerseits die von Friedrich

Adelung herausgegebenen Auszüge aus dem mittleren Teil des Reiseberichts,

anderseits die 1968 erschienene Ausgabe von Karl Meier - Lemgo.

Es ist erwiesen, dass Engelbert Kaempfer sein Manuskript über Russland und

die "Tartarey" (Krim, Kazan, Astrachan, Sibirien) publizieren wollte, doch es

mangelte ihm die Zeit dafür. Gemäss den Aussagen Schippans befleissigte sich

Kaempfer, auch im Russlandtagebuch nur eigene Beobachtungen oder solche

von zuverlässigen Gewährsleuten mitzuteilen; dazu gehört das Hauptwerk von
Adam Olearius: "Moskowitische und Persianische Reise."

Ein achtseitiges Kapitel gibt Auskunft über die schwedische Gesandtschaft

nach Russland im Jahr 1683. Leiter der Gesandtschaft war der Offizier
und Diplomat Ludwig Fabritius (1648-1729). Engelbert Kaempfer war
Legationssekretär. Zweck der Reise waren handelspolitische Ziele. Schippan
schliesst seine Einleitung mit sehr ausführlichen geografischen und historischen

Angaben mit dem Hinweis, Kaempfers Russlandtagebuch sei ein Beitrag
zur Kulturgeschichte des Reisens. Es gehöre zum Typ der Zeugnisse von einer

Gelehrtenreise, der durch eine nüchterne Charakteristik des Vorgefundenen
hervorsticht.

In Nomine Jesu - unter diesem Signum beginnt der Bericht. Schon am
ersten Sonntag erzählt Kaempfer von einem Kirchenbesuch auf der Halbinsel
Wäddo, wo er eine Frau trifft, die jedem Pfarrer 1 Brot und 2 Käse bringt und

AS/EA LX'3'2006, S. 671-697



694 Rezensionen - Comptes rendus - Reviews

dem Küster je nur eines. Die Altäre sind mit Bärenfellen belegt. Keine
Kirchentüre im Dorf darf mit Kupfer belegt werden. - An anderer Stelle
beobachtet Kaempfer folgende Szene auf einem Friedhof: Russische Bauern

versammelten sich auf einem Acker, wo ihre Toten begraben sind, klagten
und schrien, ein affektiertes Geheul besonders auch der Weiber, die sich sogar
auf die Gräber hingesetzt hatten und jammerten: "O du mein lieber brüder:

Vater, Schwester etc: warum bistu gestorben? hastu kein Gut haus gehabt? [...]
Darauf brachte man in einigen schusseln essen und in einigen Kannen trinken,
welches man stante pede in voller lust und geleher bald klar machte, nach

dem man auff jedem Grabe auch ein Weniges gegossen und also denen todten
auch eine ganze kanne spendiert hatte, da verliesse man die Grabstätte, welche

bald darauf von Schweinen wieder besucht wurde, so hieselbst Eine nachlese

anstelleten." - So wie der Totenkult und die damit verbundenen Rituale
und religiösen Praktiken veranschaulichen die sakralen Gebäude, die Kirchen
und Klöster russische Frömmigkeit.

Über die Gepflogenheiten am Zarenhof berichtet Kaempfer; im Speziellen

über einen Empfang verbunden mit einer Einladung zu einem gemeinsamen

Mahl. In offenen silbernen Schüsseln waren die Speisen angerichtet.
Weisswein, Rotwein, spanische Weine und meet (Honigwein, russisches

Nationalgetränk) wurden serviert. Kaempfer bemerkt ausserdem, das Geschirr sei

nicht besonders sauber und das Fleisch zum Teil zäh, denn es werde ohne Butter

im eigenen Fett gebraten.
Die Darstellung von sakralen und säkularen Anlässen ist genau, objektiv

bis in Einzelheiten. - Wir lesen: "Es war Elias himmelfart tag und äpfel Pras-

nik (Äpfelfeiertag, da man dem Kaiser den ersten Apfel schneidet) quo Cae-

sari primum scinditur pomum an welchem von dem schlösse bis zur Kirche
ausserhalb des thors eine prechtige procession gehalten wurde [...]." Beeindruckt

ist Kaempfer von den Frauenzimmern, die bei solchen Gelegenheiten
sich schminken und sich in gelben Damaströcken zeigen. "Mit kostbarem
kirchlichem Zierart putzt sich auch der Klerus heraus [...]." Ergötzlich ist der
Abschluss des stundenlangen kirchlichen Festes: "nicht der 5te unter ihnen so

zurück kahmen waren nüchtern, sondern also bezecht, dass die Weiber hie und
da zur erden fielen, und die auff wagen sassen, dass haupt nicht mehr erheben

mochten, die bettelers als arrier garde waren gleichfals so vol, das blinde mit
den lamen taumelten. 3 Werst von Musco, ejus modi profectio erat auff der

Pogodda." (Pogodda Vorstadt mit eigenem Kirchhof)
Das Russlandtagebuch ist eine unerschöpfliche Quelle von wirtschaftlichen,

politischen, sozialen, religiösen, anthropologischen Aspekten. Selten

AS/EA LX'3'2006, S. 671-697



Rezensionen-Comptes rendus-Reviews 695

sind die Stellen wie die folgende, wo der heutige Leser ein Fragezeichen setzt.
Es wird von einem Trauergottesdienst erzählt in einer Kirche "welche zwar
klein, aber über 800 bilder hatte, worunter beynahe die helfte Imagines
Sanctae Mariae waren." Im Stellenkommentar ist vermerkt, möglicherweise
sei die erstaunliche Anzahl von Ikonen übertrieben und Kaempfer wiedergebe
hier mündliche Angaben von Gewährsleuten.

Dazu noch ein weiteres Indiz zur Reportagetechnik Kaempfers. Er
notiert, "diese nacht hätten sie das stählten Deutsche vorbei passiert, welches

zwar nicht deutlich besäe[n] können, acta Quantum oculis conspicerem hie

depinxi." (Tetusche Tetjusi) Auf einer der 21 Seiten mit Reproduktionen
von grösseren und kleineren Zeichnungen findet sich eine längsformatige
Ansicht von Tetjusi, dann folgt ein quadratisches Blatt mit zwei Turmspitzen
der nahen Stadt Kazan; am obern Blattrand drei Reihen von Musiknoten. Im
Stellenkommentar wird daran erinnert, dass Kaempfer selbst die Laute spielte
und während des längeren Aufenthalts in Kazan, der Hauptstadt des ehemaligen

Ghanas, sich der einst gelernten Notationsmöglichkeiten entsann und sie

nun schriftlich fixierte. Reizvoll ist es, den Zeichenstil des Russlandjournals
mit jenem der Pflanzendarstellungen zu vergleichen. Dort die naturwissenschaftliche,

objektive Exaktheit, hier die freiere, subjektive Gesamtansicht.

Die sieben vorliegenden Bände animieren den Leser, das Lebenswerk

Engelbert Kaempfers zu überschauen, ihn gleichsam zu porträtieren, das Disparate

zusammenzufassen. In diesem Kontext erinnert man sich unweigerlich
des taoistischen Philosophen Lie-tseu. Unter seinen vielen Schriften gibt es

eine kurze Abhandlung mit dem Titel: "Reise - Kontemplation" Darin die

Frage: "Was kann man am Reisen lieben?" Darauf die Antwort: "Die Freude

am Neuen, noch nie Gesehenen." Während eines längeren Diskurses der
Einwand: "Einer der viel reist, vergisst, dass er sich ja selbst unablässig wandelt
und das Neue in seinem Innern nicht beachtet." Gegen Schluss des geistreichen

Gesprächs das Diktum: "Der wahre Sinn der Reise liegt darin, dass der

Reisende das Ziel nicht kennt. Jede Sache, jedes Lebewesen ist einer erfahrenden

Begegnung, ist einer Betrachtung wert. Reise ist Kontemplation."

Elise Guignard

AS/EA LX'3'2006, S. 671-697



696 Rezensionen - Reviews - Comptes Rendus

Livia KOHN: God of the Dao: Lord Lao in History and Myth. Ann Arbor, MI:
University of Michigan, Center for Chinese Studies, 1999. 390 S., Bibliography,
Glossary-Index. ISBN 0-89264-133-9 (paper, 25.00 $); 0-89264-128-2 (cloth,
50.00 $).

Livia Kohns religionsgeschichtliche Arbeit ist zweiteilig; der erste Teil
beschäftigt sich mit der Geschichte von Lord Lao (pp. 1-167), der zweite mit
Mythen über ihn (pp. 170-334). Lord Lao ist Lao Jun ^§fj, "Fürst Lao", die

vergöttlichte Form des Altmeisters Laozi ^§-p.
Das verarbeitete Quellenmaterial ist sehr reichhaltig und kann hier bloss

überblicksweise angedeutet werden. Der erste Teil bespricht (a) daoistische

Hagiographien, die Lord Lao als Hochgott des Dao vorstellen, (b) offizielle
Inschriften, die ihn als Symbol für politische Stabilität zeigen, (c) offenbarte

Anleitungen, worin er die Quelle der Weisheit und des langen Lebens ist, (d)

Regeln und Rituale, die ihn zum Objekt gemeinschaftlicher Anbetung machen,

(e) Heiligengeschichten, worin er zum Modell für andere Gottheiten wird und (f)
dass er in Kunst, Literatur und für Talismane als populärer Beschützer auftritt.

Daraus zeichnen sich vier Rollen der Gottheit ab: Erstens ist sie die zentrale

Gottheit mehrerer organisierter daoistischer Religionsgemeinschaften, besonders

der Himmelsmeister (Tianshi ^Bfp) und der Vollständigen Verwirklichung
(Quanzhen ^%). Dann ist sie das Symbol politischer Stabilität und kosmischer
Harmonie. Drittens ist sie der Lehrer von und das Vorbild für die Praxis in
Weisheits-, Langlebigkeits- und Unsterblichkeits-Techniken. Schliesslich ist sie

Beschützer und Helfer im Alltagsleben der Bevölkerung, deren Hilfe man mit
Gebeten, dem Erstellen von Inschriften und über Talismane suchen kann.

An Mythen kommen in Teil Zwei folgende Bereiche zur Sprache: (a) die

Schöpfung von Himmel und Erde, (b) die Ordnung des Universums, (c) die

Entfaltung der Kultur, (d) die Geburt der Gottheit selbst, (e) die Überlieferung des

Daodejing, (f) die Bekehrung der Barbaren, (g) die Offenbarungen des Dao und

schliesslich (h) die Regierung der perfekten Dynastie (gemeint ist vor allem das

Haus der Tang). Die Gottheit unterstützt die chinesische Welt seit der Schöpfung
des Universums und lenkte sie "toward the best possible developments".

Die Studie gibt einen detailreichen Überblick über das religiöse Motiv der

Lao-Gottheit mit zahlreichen Quellenzitaten in Übersetzung, 20 Tafeln und 18

Illustrationen, von der frühen Kaiserzeit bis hinauf zu den Qing. Sie kann
deshalb als konzise Einführung in die Geschichte daoistischer Religionsgemein-

AS/EA LX'3'2006, S. 671-697



Rezensionen - Reviews - Comptes Rendus 697

Schäften gelesen werden, welche mannigfache Aspekte derselbigen anspricht,
ordnet und kontextualisiert.

Rudolf Pfister (Basel)

AS/EA LX'3'2006, S. 671-697




	Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

