Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 60 (2006)
Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus = Reviews
Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN - COMPTES RENDUS — REVIEWS

Niels GUTSCHOW & Axel MICHAELS: Handling Death. The Dynamics of Death
and Ancestor Rituals Among the Newars of Bhaktapur, Nepal. With Contri-
butions by Johanna Buss and Nutan Sharma and a Film on DVD by Christian
Bau. (Ethno-Indology: Heidelberg Studies in South Asian Rituals, Bd. 3).
Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, 2005.

Ce livre est issu de 1’observation de rituels effectués en 2002 a Bhaktapur, a
I’est de Kathmandu, incluant les résultats d’anciennes recherches accomplies
par I’historien en architecture Niels Gutschow dans les années 1970 a 1987,
ainsi que celles de I’indianiste Axel Michaels effectuées dans la vallée de
Kathmandu entre 1994 et 2004. Cet ouvrage de qualité, enrichi
d’illustrations et de plans relatifs a la ville de Bhaktapur, apporte une contri-
bution riche et stimulante a 1’étude des rituels de mort et des cultes aux anc-
étres.

Dans leur “Introduction”, les auteurs résument les différentes étapes des
rites mortuaires, tout en précisant a bon escient qu’il s’agit 12 d’une vision
d’ensemble des éléments communs de ces rites. Ce résumé des rites funérai-
res est brievement précédé de quelques réflexions sur les théories incontour-
nables du rite en Asie du sud — réflexions pertinentes, quoiqu’un peu bréves
(mais les nombreuses références bibliographiques permettent au lecteur qui
le désirerait d’approfondir le sujet, une remarque en général valable pour
I’ensemble du livre).

Apres cette bréve introduction, les chapitres composant la premiere par-
tie du livre présentent une description des rites et de leurs acteurs, en ayant
soin d’insérer les rites dans leurs spécificités régionales et sociales. En effet,
avant d’aborder la question de la pratique des rites et de leurs changements et
de se pencher sur les textes des prétres, la démarche inductive des auteurs
cherche avant tout a décrire un contexte et des rites précis, en 1’occurrence
I’ancienne cité de Bhaktapur et ses communautés Newars. Cet intérét central
pour une approche géographique et sociale précise des rites li€s aux morts et
aux ancétres répond au constat par les auteurs que les études habituelles, ax-
€es sur les notions d’impureté parmi les proches, d’incarnation de 1’“4me”
des morts, de leur déification et leur pacification et du processus de mémoire

AS/EA LX*32006, S. 671697



672 REZENSIONEN — COMPTES RENDUS — REVIEWS

et de deuil (page 2), ne répondent pas au caractére naturellement concret et
humain de ces rites.

Cette premiere partie commence donc par une description détaillée de la
complexe géographie religieuse de la ville, mettant en évidence les itinéraires
et les “unités territoriales” délimitées notamment par des pierres protectrices
ayant pour fonction d’absorber symboliquement les déchets rituels (“the
chvasah stones”, p. 31 sq). Par ce travail, la présence concréte — mais
généralement invisible pour 1’observateur “profane” — d’éléments propres au
monde rituel au sein méme de 1’espace public devient manifeste pour le lec-
teur. Les auteurs réussissent ici a montrer le chevauchement omniprésent des
dimensions quotidienne et ritualisée.

Le chapitre suivant (“Priests and Purity Specialists in Death Rituals®)
consiste en une description détaillée des communautés et des spécialistes as-
sociés aux différentes fonctions rituelles. Ce chapitre souléve par ailleurs la
question centrale de la transmission et de la continuité de la réalisation des
rites. En effet, comme la société actuelle est touchée dans son ensemble par
I’évolution socio-économique du pays et du monde, les communautés en
charge des multiples fonctions spécifiques au rite changent elles aussi, soit
que leurs membres délaissent peu a peu leurs fonctions traditionnelles, lais-
sant a d’autres membres de la société le soin de s’en occuper de maniére
simplifiée, soit que les activités les plus “polluantes” sont a présent rejetées —
ainsi, par exemple, depuis les années 1970 “the barber refuses to absorb the
pollution of his clients by receiving their clothes. Instead, he receives some
cash as compensation” (p. 47). Que ce soit par le manque de temps a dispo-
sition pour les personnes concernées par le deuil ou par la diminution des
spécialistes, la réalisation des rites semble suivre un processus de privatisation
et de simplification (p. 42). Mentionnons encore que la précision des des-
criptions rend ce chapitre trés intéressant, mais que la quantité élevée de
noms propres et techniques abordés peut a 1’occasion dérouter le lecteur et
affaiblir I’intérét du rite en lui-méme.

Suit un chapitre consacré au calendrier annuel des rites funéraires et de
renouveau. Cette partie se termine par un long chapitre sur les rituels de mort
et des ancétres, soulignant I’importance de 1’organisation et de la participa-
tion collective aux rites, au travers, par exemple, des associations funéraires.
La description des différents rites échelonnés sur I’année (crémation, pleurs
au 4™ jour, offrandes au défunt au 7°™ jour, retrait de la pollution liée 2 la
mort au 10*™ jour, bain purificateur au 11%™ jour, union avec les ancétres au
45°™ jour, rituels aprés 6 et 12 mois, etc.) montre surtout la présence essen-

AS/EA LX+3°2006, S. 671-697



REZENSIONEN — COMPTES RENDUS — REVIEWS 673

tielle et continue de la nourriture au sein des multiples rituels — les photos
couleurs soulignant encore ce fait.

La partie suivante, “Latya — The Ritual of Joining the Ancestors
(sapindiskarana)”, est alors spécialement consacrée a un de ces rituels, celui
de I'union de la personne défunte avec ses ancétres; le but précis du rite “[is]
to help the deceased (preta) on his one-year-long journey through the ne-
therworld by providing him with food, water and other gifts, and to unite
him with his forefathers (pitarah). All of the rituals [...] usually take place
on the 45" day (Nev. latya) after death” (p. 130). La description détaillée de
ce rituel fait I’objet du document DVD joint au livre et réalisé par Christian
Bau. Pour cela, les auteurs ont suivi un rituel précis effectué le 22 aofit 2002
a Bhaktapur et se sont aidés des commentaires des prétres impliqués ainsi que
de certains textes utilisés a cette occasion, dont le principal est translitteré et
traduit dans le chapitre suivant.

Cette partie est hautement intéressante en ce sens qu’elle montre claire-
ment et précisément au lecteur les différentes étapes du rituel, constituant
ainsi une sorte de témoignage d’une pratique se raréfiant rapidement. Toute-
fois, un nombre plus important de commentaires et d’éclaircissement en lien
avec les textes historiques ou avec les particularismes de castes efit été ap-
préciable, a I’exemple, trop rare, de la note 14, page 140. Nous aurions, par
exemple, aimé comprendre [’origine du rite étonnant du don du lit
(Sayyadana).

Dans la conclusion enfin, les auteurs cherchent a montrer que notre re-
gard sur les rituels, en tout cas funéraires, doit changer et ne plus voir ceux-
ci comme une action purement normative, figée et déterminée. Au contraire,
méme s’ils sont formalisés, ces rites n’interdisent pas ’apport de variations,
voire d’inventions nécessaires a leur “dynamisme”. Comme I’explicitent les
auteurs, ces variations ne sont pas le fruit d’'un manquement aux régles éta-
blies par la tradition et les textes par ignorance ou par oubli, mais sont le
résultat d’une adaptation délibérée aux exigences particulieres d’un rituel et
aux circonstances d’un contexte socio-économique donné. Trois catégories
de changement retiennent spécialement I’attention des auteurs: la stigmatisa-
tion et ’abandon progressif de certaines activités jugées trop “polluantes”,
I’évolution des valeurs économiques, et certaines innovations religieuses a
I’instar de I’approche anti-ritualiste des mouvements réformistes.

En résumé, ce travail intelligent rend au rituel et a ses acteurs eux-
mémes, en tant que sujets et agents, et non simples objets de recherche, toute
la part d’autorité et de validité qu’il leur a parfois été refusée par souci

AS/EA LX*3+2006, S. 671-697



674 REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS

d’authenticité vis-a-vis des textes canoniques: “What happens in situ is for us
not a more or less apt realization or enactment of what is textually prescribed,
but a ritual performance in its own right” (p. 4). Si nous aurions parfois souhaité
un développement plus important des commentaires et de 1’appareil théorique,
nous avons en définitive hautement apprécié cet ouvrage pour sa qualité et ce qui
constitue son apport principal: avoir su allier la précision descriptive et contex-
tuelle d’un rite a la prise en compte de la dimension évolutive de son contexte.

M. Nicola POzzZA (Lausanne)

Max DEEG: Das Gaoseng-Faxian-Zhuan als religionsgeschichtliche Quelle. Der
dlteste Bericht eines chinesischen buddhistischen Pilgermdnchs iiber seine Reise
nach Indien mit Ubersetzung des Textes. Wiesbaden: Harrassowitz Verlag,
2005. (Studies in Oriental Religions, vol. 52). ISBN 3-447-05071-3. 740 pp.

Dans cet ouvrage paru en 2005 — qui s’inscrit dans le prolongement d’une thése
d’habilitation défendue a I’Université de Wiirzburg en 1998! — Max Deeg nous
offre la premiére traduction en allemand du Gaoseng Faxian Zhuan, récit dans
lequel le moine chinois Faxian rend compte de son voyage en Inde au début du
Veéme siecle.

C’est aussi 1'une des plus récentes traductions de ce récit dans une langue
occidentale, la seule autre étant, a notre connaissance, celle publiée en anglais en
2002 par Li Rongxi mais qui est malheureusement dépourvue d’apparat criti-
que?. De fait, une nouvelle traduction de la relation de voyage de Faxian
s’avérait nécessaire depuis longtemps, car depuis les travaux publiés en Occident

1 “Dharmasucher” — Reliquien — Legenden. Der (ilteste Bericht eines chinesischen buddhis-
tischen Pilgermonchs iiber seine Reise nach Indien: das Gaoseng-Faxian-zhuan als reli-
gionsgeschichtliche Quelle (Untersuchungen zum Text und Ubersetzung des Textes).

2 L1, Rongxi & DAHLIA, Albert A., 2002, Lives of Great Monks and Nuns, Berkeley, BDK no.
76 IIL, IV, V, VI, VIL
(Le récit de Faxian correspond au no. 76, VII). Cette traduction a été faite dans le cadre de
I’oeuvre de traduction intégrale du Canon bouddhiste chinois de I’édition japonaise du Tais-
ho par le Numata Center for Buddhist Translation and Research. Cette entreprise monumen-
tale a pour but de transmettre 1’enseignement du Bouddha au monde entier et non de faire
oeuvre académique. C’est la raison pour laquelle les traductions sont publiées sans notes et
sans commentaires, a 1’exception d’une bréve présentation de chaque ouvrage traduit (voir
Editorial Foreword au début de chaque volume de la série BDK).

AS/EA LX+3+2006, S. 671-697



REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS 675

au XIXeéme siécle et au début du XXéme siécle, la recherche a beaucoup évolué,
que ce soit dans le domaine du bouddhisme, de I’indianisme, de la sinologie, de
I’archéologie ou encore de I’histoire de 1’ Asie centrale. En outre, aucune étude
exhaustive n’a jamais été consacrée a Faxian, du moins en Occident. L’auteur
vient donc combler une double lacune en nous proposant d’une part une étude
approfondie du récit de Faxian et, d’autre part, une nouvelle traduction tenant
compte des derniers résultats de la recherche tant occidentale que japonaise ou
chinoise.

L’ouvrage se compose en effet de deux parties: une série de chapitres monogra-
phiques dans lesquels 1’auteur s’efforce de situer le récit de Faxian dans un vaste
contexte historique, géographique et religieux avant d’en analyser le contenu, et
une traduction du Gaoseng Faxian Zhuan suivie d’une traduction de la biogra-
phie de Faxian.

Dans une bréve introduction, 1’auteur rappelle tout d’abord I’'importance
des récits des moines-pelerins chinois non seulement pour I’histoire du boudd-
hisme chinois, mais aussi pour celle de ’Inde. A cet égard, il souligne que le
témoignage de Faxian est d’autant plus précieux qu’il s’agit du plus ancien texte
complet de ce genre parvenu jusqu’a nous.

Ce récit pose toutefois un certain nombre de difficultés que 1’auteur expose
dans le premier chapitre. Tout d’abord, des difficultés propres aux textes chinois
anciens: le choix des lectures et, bien souvent, 1’incertitude relative a la ponctua-
tion. A cela s’ajoutent les inexactitudes et corruptions dues a la transmission du
texte. L’auteur fait en effet observer que pres de 700 ans se sont écoulés entre la
composition du texte et 1’édition la plus ancienne dont nous disposons, datée du
début du XIléme siécle. En se fondant sur les travaux de Zhang? et de Nagasa-
wa,* il dresse une liste exhaustive des éditions du texte dans les sources chinoi-
ses et japonaises. Il souligne ensuite qu’outre le titre utilisé dans le présent ou-
vrage (Gaoseng Faxian Zhuan, en abrégé GFZ), le récit de Faxian est connu
sous d’autres intitulés: Fo-you-tianzhu-ji, Faxian-zhuan, Liyou-tianzhu-jizhuan,
Fo-guo-ji. A son avis, cette diversité laisse & penser que Faxian n’avait pas don-
né lui-méme de titre définitif & son ouvrage, ou alors que celui-ci a été altéré

3 ZHANG, Xun, 1985, Faxian-zhuan-xiaozhu (Kommentar zum Faxian-zhuan), Shanghai.

4 NAGASAWA, Kazutoshi, 1996, Hokken-den — Shakuchii kaisetsu. Hokusé-hon — Nanso-hon —
Korei-daizokyd-hon — Ishiyamadera-hon: yonshu-eiin to sono hikaku-kenkyi (Faxian-zhuan
— Kommentierte Ubersetzung und Erliuterungen. Faksimiles und vergleichende Studie der
vier Ausgaben der Nordlichen Song, Siidlichen Song, des Gyoryo-Tripitaka, und des Ishiya-
madera), Tokyo.

AS/EA LX*3°2006, S. 671-697



676 REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS

dans les bibliographies. L’auteur retrace ensuite 1’historique de la recherche et
des traductions du récit de Faxian: la traduction la plus ancienne, faite en fran-
cais par Rémusat, date de 1836; elle a été suivie de plusieurs traductions en an-
glais par Laidley (1848), Beal (1869), Giles (1877 et 1923) et Legge (1886).
L’auteur énumére ensuite les traductions en japonais et met en exergue 1’intérét
des travaux de Nagasawa, archéologue et historien, spécialiste de 1’ Asie centrale
et de la Route de la soie, qui a publié deux traductions en japonais moderne du
GFZ dont la seconde (1996) est accompagnée d’une étude sur Faxian et son récit
de voyage. Il signale aussi les travaux menés sous la direction de Kuwayama par
une équipe pluridisciplinaire de jeunes chercheurs qui a mis au point un Index du
GFZ ainsi que les travaux des chercheurs chinois, notamment Tang (1983), au-
teur d’une histoire du bouddhisme chinois et Zhang (1985) dont I’ouvrage est
indispensable pour les questions de critique textuelle.’

Abandonnant les problémes d’établissement du texte et de traduction,
’auteur s’interroge ensuite sur les difficultés d’ordre chronologique que pose la
biographie de Faxian. Une tradition bien établie veut que Faxian ait quitté
Chang’an a I’age de 60 ans mais, au terme d’une argumentation serrée, I’auteur
en vient a la conclusion que Faxian serait parti pour I’Inde entre 30 et 40 ans, et
qu’a son retour en Chine, il aurait été 4gé de 45 a 55 ans, et non de 80 ans.

Le premier chapitre s’achéve sur un questionnement des motifs explicites et
implicites du voyage de Faxian et des raisons pour lesquelles il a rédigé son
ouvrage. S’il est vrai que Faxian affirme dés le début de son récit que c’est en
raison de I’état défectueux du Vinaya-pitaka en Chine qu’il a entrepris son long
voyage en Inde, I’auteur pense qu’outre ce but explicite, Faxian en poursuivait
un autre, implicite mais tout aussi important: I’acquisition de mérites religieux.
Quant aux raisons qui 1’ont poussé a rédiger son récit, elles sont difficiles a dé-
terminer, mais 1’auteur avance une hypothése intéressante: en décrivant les pays
bouddhistes situés a 1’ouest de la Chine, Faxian a voulu tendre un “miroir moral”
au public chinois, et surtout au souverain et a la classe dominante. Ce faisant, il
poursuivait un double objectif: d’une part, montrer la situation relativement
idéale du sangha en Inde et, d’autre part, souligner que les progrés de la religion
étaient imputables & des dirigeants et & des laics idéaux.

5 TANG, Yongtong, 1983, Han-wei-liangjin-nanbeichao-fojiaoshi (“Geschichte des Buddhis-
mus der Han-, Wei-, der beiden Jin-Dynastien, der Siidlichen und Nordlichen Dynastie”), 2
vol. et ZHANG, Xun, 1985, op.cit.

AS/EA LX*3°2006, S. 671-697



REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS 677

Un deuxiéme chapitre est consacré au pelerinage en tant que phénomene
d’histoire des religions. Aprés avoir rappelé que le pelerinage est un phénomene
présent dans presque toutes les religions et qu’il est indissolublement lié a un
lieu sacré, 1’auteur réfute la théorie de 1’anthropologue américain Victor Turner®
selon laquelle le pelerinage est un “processus social” dans lequel le pélerin, se
trouvant dans une situation sociale marginale, forme avec ses pairs une nouvelle
communauté égalitaire, indifférenciée et ouverte a tous. L’auteur fait valoir que
ce modele ne peut guere s’appliquer aux pelerins chinois en Inde: d’une part, les
moines chinois sont déja “hors la communauté familiale”, comme le montre bien
I’expression chinoise chii-jia qui signifie “quitter la maison, la famille”, c’est-a-
dire “devenir moine”; d’autre part, les moines chinois entreprennent leur voyage
soit seuls (comme Xuanzang, Yijing, etc.) soit en petits groupes (Faxian, Huis-
heng, etc.). Contrairement a 1’expérience de communitas dont parle Turner, le
pelerin éprouve plutdt un sentiment d’isolement et d’abandon, sentiment que
Faxian traduit de fagon poignante: du haut du Pic des Vautours, il déplore de
n’avoir pu vivre a I’époque du Bouddha et a Ceylan, a la vue d’un éventail en
soie blanche’, il éprouve une violente nostalgie pour son pays natal.

L’auteur s’interroge aussi sur la question de savoir si les moines chinois
ayant voyagé et séjourné en Inde peuvent étre qualifiés de “pélerins” au vrai sens
du terme. A ce propos, il réfute la théorie de Ziircher® selon laquelle le but pre-
mier de ces moines n’était pas de visiter les lieux saints du bouddhisme mais
“d’obtenir la doctrine”. L’auteur présente une argumentation de prime abord
convaincante: il souligne, par exemple, que les moines chinois n’hésitaient pas a
faire des détours pour aller visiter des lieux saints et que, selon leurs propres
dires, le pelerinage occupait une place centrale dans leur voyage. Toutefois, a
notre sens, force est de reconnaitre que si le pélerinage était 1’'une des motiva-
tions des moines chinois, elle n’était pas la seule: rappelons que Faxian comme
Xuanzang — pour ne citer qu’eux — avaient pour souci de parfaire leur connais-
sance du dharma et que I’un comme 1’autre ont rapporté en Chine de nombreux
textes. Il est vrai que tous deux n’ont pas manqué de visiter les lieux saints du

6 Voir notamment TURNER, Victor W., 1974, “Pilgrimages as social process” in: TURNER
(ed.), Dramas, Fields, and Metaphors:166-230 et TURNER, Victor W., 1972, “The Centre
out there: Pilgrim’s Goal”, History of Religions 12:191-230.

7 Dans la partie monographique, p. 48, Deeg mentionne un éventail en ivoire (Elfenbeinfd-
cher) alors que dans la traduction, p. 564, il parle d’un éventail en soie blanche (weifer Sei-
denficher).

8 ZURCHER, Erich, 1972, The Buddhist Conquest of China — The Spread and Adaptation of
Buddhism in Early Medieval China, Leiden:61 sq.

AS/EA LX+32006, S. 671-697



678 REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS

bouddhisme lors de leur long séjour en Inde. De fait, les opinions de Ziircher et
de Deeg ne nous paraissent pas inconciliables: les moines chinois peuvent étre
considérés a la fois comme des pelerins et comme des “quéteurs de dharma”
(“Dharma-sucher”, pour reprendre ’expression que Deeg lui-méme a utilisé
dans le titre de sa thése d’habilitation®). Considérons donc que, pour des raisons
de commodité, le terme de “pélerin” n’est nullement rédhibitoire mais qu’en y
recourant, il ne faut pas perdre de vue que la “quéte du dharma” occupait aussi
une place centrale dans la démarche des moines chinois.

Faxian s’inscrit en effet dans un vaste mouvement de moines chinois qui,
du ITIéme au XIeéme siécle environ, ont pris le chemin de I’ouest dans 1’espoir de
gagner la terre d’origine du Bouddha. L’auteur évoque les plus illustres d’entre
eux et retrace I’évolution du mouvement de pelerinage “vers I’ouest”. Si Xuan-
zang résume a lui seul les tribulations des moines-pe¢lerins, Faxian fait figure de
pionnier car il est manifestement le premier a étre parvenu au coeur de 1’Inde.
D’autres lui emboiteront le pas tels Yijing ou Huichao jusqu’a ce que le mouve-
ment se tarisse & partir du VIIIeme siécle pour prendre fin au XIéme siecle.
Nombre de ces moines sont tombés dans les ténebres de 1’histoire et n’ont laissé
aucun témoignage. Mais d’autres, comme Faxian, Xuanzang, Yijing ont transmis
leur expérience par écrit. Quel était, se demande 1’auteur, le propos de leurs ré-
cits 7 Il s’agissait, d’une part, d’offrir un itinéraire a leurs futurs émules et,
d’autre part, d’édifier le public chinois en décrivant la situation du bouddhisme
dans sa patrie d’origine. Cela dit, il est difficile de rattacher ces récits a une caté-
gorie donnée, car ils relevent a la fois de la biographie, de 1’historiographie, de
I’hagiographie, etc.

Si les pelerins chinois ont laissé une trace tangible grace a leurs récits, il
semble qu’ils aient aussi joué un réle dans 1’extension de la “geographia sacra”
bouddhiste vers I’extréme nord-ouest de 1’'Inde et, de 1a, jusqu’en Asie centrale:
Xuanzang et le laic Song Yun, par exemple, font état de visites du Bouddha a
Khotan.

Enfin, s’il est vrai que les lieux de pelerinage sont liés a des légendes rela-
tives au Bouddha ou & d’autres personnages marquants du bouddhisme, il existe
probablement un lien entre la multiplication des reliques et la prolifération des
hagiographies. C’est ce que souligne 1’auteur a la fin de ce chapitre ou il évoque
aussi le culte des reliques, les stiipa et les miracles.

9 Cf note 1.

AS/EA LX*3+2006, S. 671-697



REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS 679

Un troisiéme chapitre est consacré au milieu historico-politique, géographique et
culturel dans lequel a évolué Faxian. Dans ce chapitre, 1’auteur procéde de fagon
tres méthodique puisqu’il nous présente les différentes régions visitées par
Faxian en suivant pas a pas son itinéraire. Pour chaque lieu, il fournit non seu-
lement des indications géographiques mais aussi, chaque fois que cela est possi-
ble, il fait le point des connaissances historiques et archéologiques les plus ré-
centes. Pour la plupart des sites mentionnés, il s’efforce de reconstruire I’ origine
et I’étymologie des toponymes. Pour ce faire, il s’appuie non seulement sur la
forme chinoise du nom donnée par Faxian mais aussi, le cas échéant, sur les
formes correspondantes dans le récit d’autres moines-pélerins; en outre, il re-
court aussi aux formes grecques, sanskrites, tibétaines ou autres de certains to-
ponymes (par exemple, p. 119, concernant le nom Udyana, il fait observer que la
lecture reconstruite Wuchang correspond bien a la variante “fricative” tibétaine
u-tra-ya-na, ce qui permet de supposer une forme sanskrite sous-jacente Udra-
yana).

Ensuite, I’auteur s’efforce d’identifier et de localiser les lieux mentionnés
par Faxian. C’est une tache a laquelle s’étaient déja attelés ses prédécesseurs,
parfois sans succes. Mais en se fondant sur des arguments géographiques, ar-
chéologiques, historiques ou encore ethnologiques, Deeg parvient parfois a lever
I’ambiguité. Un certain nombre de sites posent en effet de redoutables problémes
de localisation, par ex. le royaume de Jiecha que I’auteur situe dans le Karako-
rum!® ou encore I’Udyana sus-mentionné qui se trouverait dans la vallée de
Swat, dans 1’actuel Pakistan. Un autre écueil vient du fait que Faxian semble
opérer une distinction entre le Gandhara (Gandhavati) proprement dit et une
région plus vaste du Gandhara comprenant notamment aussi la ville de Pu-
rusapura. Retracer I’itinéraire exact de Faxian n’est pas tiche aisée, ne serait-ce
qu’en raison des problémes d’équivalence entre les unités de mesure chinoises
(i) ou indiennes (yojana) et les nétres. Une série de cartes géographiques an-
nexées a la fin de ’ouvrage permettent toutefois au lecteur de situer les princi-
paux sites. Enfin, 1’auteur fait oeuvre utile en fournissant une transcription en
pinyin des divers toponymes mentionnés par Faxian.

En ce qui concerne les diverses informations transmises par Faxian dans le
GFZ, et en particulier les indications concernant la pratique religieuse, Deeg les

10  L’auteur a consacré un article a la question: “The location of Faxian’s Kingdom of Jiecha”
dans TADDEI, M. & DE MARCO G. (ed.), 2000, South Asian Archaelogy 1997. Proceedings
of the Fourteenth International Conference of the European Association of South Asian Ar-
chaeologists, Rome, 7-14 July 1997, Rome, vol. I1:877-888.

AS/EA LX32006, S. 671-697



680 REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS

compare presque toujours a celles données par les autres pélerins, notamment
Xuanzang, Song Yun, Huichao. Cette comparaison lui permet de mieux exploi-
ter les données présentées par Faxian et de faire observer, par exemple, que si, a
I’époque de Faxian, la région de I’Udyana était plutdt un centre du bouddhisme
Hinayana, du temps de Xuanzang et de Huichao, c’était le bouddhisme Ma-
hayana qui dominait (p. 119). Dans certains cas, I’auteur émet des hypothéses
intéressantes; il reléve par exemple que si le nord-ouest de 1’Inde comptait qua-
tre grands stipa signalés tant par Faxian que par Song Yun, Xuanzang et Hui-
chao, c’est parce que cette région aspirait a étre intégrée dans la géographie sa-
crée du bouddhisme: ces quatre stapa liés a des jataka faisaient pendant aux
quatre célébres stipa commémorant les moments marquants de la vie du Boudd-
ha (Lumbini, Bodhigaya, Sarnath, Kusinagara). Notons au demeurant que Deeg
fait nombre de réflexions intéressantes sur la constitution et I’évolution de la
géographie sacrée bouddhiste.

Vient ensuite un chapitre consacré a 1’oeuvre de traducteur de Faxian. Rappelons
que comme ses successeurs, Faxian a traduit plusieurs ouvrages aprées son retour
en Chine, soit seul, soit en collaboration avec Buddhabhadra. L’auteur s’inscrit
en faux contre I’'idée généralement répandue que Faxian n’était qu’un piétre
sanskritiste.!! Exemples a 1’appui, il souligne qu’il connaissait bien les finesses
de la philologie indienne méme si, a la différence de Xuanzang ou de Yijing, il
n’a pas laissé d’écrits théoriques a ce sujet. En ce qui concerne les transcriptions
utilisées par Faxian dans le GFZ, on peut distinguer essentiellement trois strates:

1) les transcriptions les plus anciennes correspondant & des termes concrets fondamentaux
qui ont di pénétrer dans la langue chinoise dés I’apparition du bouddhisme en Chine; il
s’agit pour I’essentiel de termes écrits avec un seul caractére en chinois alors qu’ils ne
sont pas monosyllabiques dans les langues indiennes (ex.: f6 = Bouddha, td = stiipa, bo
= patra)

2) les transcriptions provenant d’anciennes traductions (par exemple celles effectuées par
le groupe du Parthe An Shigao au milieu du IIé¢me si¢cle)

3) les transcriptions empruntées au groupe de traducteurs faisant partie du cercle de Shi
Dao’an a Chang’an, notamment pour les noms géographiques.

Il convient enfin de souligner que pour les transcriptions, I’auteur a utilisé
comme base les reconstructions du Lexicon of Reconstructed Pronunciation in

11  Idée avancée par exemple par DEMIEVILLE dans L’Inde classique, Manuel des Etudes in-
diennes, tome 2:403 (RENOU & FILLIOZAT, 1947-1953, réédition 1996) et qui figure dans la
plupart des notices biographiques sur Faxian.

AS/EA LX*3+2006, S. 671-697



REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS 681

Early Middle Chinese, Late Middle Chinese, and Early Mandarin de Pul-
leyblank (1991). Le lecteur trouvera en annexe un précieux Index des transcrip-
tions fondé sur cet ouvrage (p. 621-629).

Juste avant le dernier chapitre — qui constitue aussi la pieéce maitresse de cette
€tude — I’auteur insére deux pages dans lesquelles il déplore la place marginale
qu’occupe Faxian dans les études sur les pelerins chinois, notamment par rapport
a Xuanzang. Il souligne que le sens de 1’observation de Faxian n’était pas moins
précis que celui de son illustre successeur, méme si son récit est généralement
beaucoup plus concis. La fiabilité du témoignage de Faxian est corroborée non
seulement par les récits des autres moines-pélerins mais aussi par les découver-
tes archéologiques, géographiques, historiques et par les ouvrages littéraires.
Nous ne pouvons que marquer notre accord avec 1’auteur et rappeler que méme
si le récit de Faxian n’est pas aussi détaillé que celui de Xuanzang, il n’en est pas
moins riche d’informations intéressantes non seulement pour I’historien des
religions, mais aussi pour I’historien tout court.

Dans le dernier chapitre — qui est aussi le plus fourni puisqu’il occupe pres de
300 pages — I’auteur répertorie toutes les légendes rapportées ou méme simple-
ment évoquées par Faxian dans le GFZ. Il s’attache avant tout a retrouver les
sources qui ont inspiré Faxian et & retracer la genése des légendes. Pour ce faire,
il opére une distinction entre deux grandes catégories de sources:

- les sources qu’il qualifie d” “authentiques” et que Faxian a recueillies durant son péri-
ple, essentiellement en Inde;
- les sources que Faxian connaissait avant son départ grice aux traductions en chinois.

La méthode retenue par Deeg doit permettre de déterminer si, pour une légende
donnée, Faxian a pris pour base un texte chinois et dans 1’affirmative, lequel. Ce
qui, pour 1’époque de Xuanzang, serait une entreprise impossible en raison de
I’abondance des textes traduits en chinois peut étre tenté avec Faxian. Dans ses
recherches, I’auteur a mis 1’accent sur les Agama, les Jataka, les Avadana, les
sitra isolés et les recueils de sitra ainsi que les traductions anciennes du Vinaya.
Il dresse la liste des textes du tripitaka chinois traduits avant le départ de Faxian
et qui auraient pu lui servir de source (p. 214-216). Au nombre des sources
éventuelles figurent aussi les textes du Vinaya que Faxian a ramené de I’Inde
ainsi que le Dirghagama de Ceylan. L’auteur fait observer avec justesse que les
légendes transmises par Faxian se rapportent essentiellement au territoire indien,

AS/EA LX+3°2006, S. 671-697



682 REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS

alors que Song Yun et Xuanzang relatent également des récits propres a I’ Asie
centrale, comme la légende de fondation de Khotan.

Les légendes ou motifs 1égendaires sont numérotés et présentés par localité,
dans leur ordre d’apparition dans le GFZ; ils sont suivis entre crochets de la
catégorie a laquelle ils appartiennent (Aa, Ab, B, C, D ou E). Cette présentation
revét un net avantage pour le lecteur: celui de pouvoir se reporter sans peine aux
commentaires lorsqu’il lit la traduction, et vice-versa. Toutefois, elle présente
aussi un inconvénient: celui de ne pas regrouper les légendes ou les motifs 1é-
gendaires par sujet. Par exemple, les commentaires relatifs au bol 4 auménes du
Bouddha sont répartis en cinq passages différents (no. 12, 13, 88, 130 et 168). Il
en va de méme de la légende relative a la “gedle infernale” d’Asoka (no. 102,
134, 135) et de bien d’autres 1égendes. Notons en outre que les légendes font
souvent I’objet d’un découpage en fonction des divers motifs qu’elles contien-
nent, ce qui a manifestement pour but de faciliter 1’analyse comparative.

En procédant a 1’inventaire des légendes rapportées dans le GFZ, 1’auteur
les répartit en cinq grandes catégories:

A - Buddhavita et récits similaires. Cette catégorie est subdivisée en deux: Aa = épisodes se
déroulant dans la patrie historique du Bouddha; Ab: épisodes se déroulant dans d’autres ré-
gions, et en particulier dans le nord-ouest de 1I’Inde.

B - Jatraka ou 1égendes relatives aux vies antérieures du Bouddha.

C - Vie ou jataka des Bouddha du passé.

D - Légendes locales relatives a des personnalités exceptionnelles ou de nature mythique.

E — Légende d’ Asoka ou de Kaniska.

Bien entendu, comme toute classification, celle-ci peut paraitre arbitraire ainsi
que le fait remarquer I’auteur lui-méme (p. 218). On peut par exemple se de-
mander si les catégories D et E n’auraient pas pu étre fusionnées en une seule,
d’autant plus que I’auteur lui-méme présente la catégorie E comme le meilleur
exemple de la catégorie D (p. 218). Gageons que c’est en raison de
I’exceptionnel prestige dont jouissaient les deux souverains, Asoka et Kaniska,
que ’auteur a décidé de leur consacrer une catégorie a part. Un probléme plus
délicat est celui de la répartition des 1égendes entre les diverses catégories: d’une
part, certaines légendes peuvent relever de plusieurs catégories a la fois et
d’autre part, 1’attribution de certaines légendes a certaines catégories parait par-
fois problématique (ex.: nos. 85, 88, 168).

Comme nous 1’avons déja signalé, I’auteur s’intéresse particuliérement a la ge-
nese des légendes. Sa méthode consiste a comparer les données de Faxian non

AS/EA LX*3°2006, S. 671-697



REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS 683

seulement avec les sources chinoises, indiennes ou, si possible, tibétaines, mais
aussi avec les récits des autres pelerins, notamment ceux de Song Yun, Xuan-
zang, Yijing, Huichao. Pour ce faire, il procéde & une confrontation minutieuse
des éléments constitutifs des 1égendes ainsi que de leur structure; il n’omet pas
non plus de mettre en oeuvre toutes les ressources de la philologie. Lorsqu’il
décele des dissemblances entre les versions d’'une méme légende, I’auteur les
examine en prenant pour point d’appui la genése de la narration et la structure du
récit. Sa rigueur et sa méticulosité lui permettent le plus souvent d’aboutir a des
conclusions éclairantes, méme lorsque Faxian se borne a faire allusion a une
légende. Notons cependant que lorsque le texte de Faxian est par trop laconique,
il fonde une bonne partie de ses observations sur d’autres sources, et en particu-
lier sur le récit de voyage de Xuanzang (ex.: no. 113b, no. 116).

Bien que la recherche des sources et 1’analyse de I’évolution des 1égendes pré-
sente un intérét indéniable, dans certains cas, le lecteur peut regretter que le
contenu proprement dit des légendes ne fasse pas 1’objet d’une analyse plus
poussée. Ainsi, s’agissant du st@pa construit par Kaniska a Purusapura (no. 11,
p. 231-237), I’auteur se penche surtout sur I’évolution de la légende et sur ses
différentes versions mais il ne s’interroge pas vraiment sur ses motifs ou sur leur
sens. Ceci est d’autant plus dommage que 1’auteur a publié en 2004 un article
pénétrant sur ce stipa dans lequel il met en parallele la 1égende de Kaniska avec
celle d’Asoka.!? De méme, a propos de la légende no. 50 (complot contre le
Bouddha et assassinat de Sundari) ou de la 1égende no. 52 (1égende de Cificama-
navikd et de sa chute en enfer), il eiit été intéressant de s’interroger sur
“I’instrumentalisation” des femmes — qui plus est ascétes ou nonnes selon certai-
nes versions — par les “hérétiques”, c’est-a-dire les adeptes du brahmanisme. Il
est vrai que la richesse des motifs n’autorise pas une analyse approfondie de
chaque légende. Il est pourtant certaines légendes pour lesquelles 1’auteur pro-
pose des analyses édifiantes. Un exemple particuliérement pertinent est celui de
Nagarahara, lieu exceptionnellement riche en reliques et qui a été, du Véme au
début du VIeéme siécle, un but de pelerinage particuliérement prisé des moines
chinois. L’auteur établit un lien des plus intéressants entre la 1égende concernant
la conversion du naga Apalala par le Bouddha et diverses reliques vénérées a
Nagarahara: relique de la protubérance crianienne (usnisa) du Bouddha (no. 14),

12 DEEG, Max, 2004, “Legend and Cult — Contributions to the History of Indian Buddhist
Stiipas”, Part 1: “The Stipa of Kaniska”, Buddhist Studies Review, 21/1:1-33 (voir en parti-
culier p. 13-27).

AS/EA LX+32006, S. 671697



684 REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS

sanghati du Bouddha (no. 18), ombre du Bouddha dans une grotte (no. 19).
L’auteur résume a grands traits la légende: le roi de Nagarahara aurait prié le
Bouddha de venir dans son royaume afin de soumettre un roi des ndga malfai-
sant. Le Bouddha convertit le naga aprés une épreuve de force au cours de la-
quelle ce dernier déchaina les éléments (d’ol la nécessité pour le Bouddha de
faire sécher ensuite son vétement). Une fois converti, le ndga demanda au
Bouddha de rester mais celui-ci, ne pouvant accéder a sa demande, laissa son
ombre dans la grotte. Ainsi s’explique la présence de ces reliques & Nagarahara,
et notamment de I’ombre du Bouddha. En s’appuyant sur un s#tra apocryphe de
Buddhabhadra (T. 643), I’auteur émet 1I’hypothése d’une jonction entre la 1é-
gende de la conversion du naga et I'usnisa; en effet, aprés la soumission défini-
tive du naga, le Bouddha fait revenir dans 1’usnisa la lumiére miraculeuse qu’il
avait fait irradier de son corps auparavant.!3 Deeg considére qu’ainsi, la vénéra-
tion de la relique par le roi prend une nouvelle dimension: I’usnisa symbolise la
soumission définitive du naga et sa vénération quotidienne équivaut au souvenir
de cette “libération”; c’est pourquoi la relique est placée dans un “stipa de libé-
ration” (vimoksa-stipa). Fait plus important encore, la vénération de la relique
de 'usnisa peut étre interprétée comme une garantie cultuelle de la pérennité du
royaume.

D’ autres récits 1égendaires font 1’objet d’une réflexion stimulante de la part
de I’auteur. Citons, a titre d’exemple, ses observations sur la statue du Bouddha
commanditée par le roi Prasenajit (no. 44). Dans ce récit, Faxian a manifeste-
ment harmonisé deux traditions relatives a cette premiere représentation du
Bouddha: I’une transmise par Sanghadeva qui met 1’accent sur les mérites reli-
gieux et I’autre provenant de Buddhabhadra qui insiste sur le role de la statue
apres le parinirvana. L’ auteur souligne en outre que cette légende est étroite-
ment liée a celle du séjour du Bouddha au ciel de Trayastrimsa. Relevons éga-
lement I’analyse trés fouillée de la 1égende des mille fils du roi (no. 92) ou en-
core les remarques avisées sur le sangha de Devadatta (no. 56).!4 Ce chapitre

13 Sur la signification que revét le retour des rayons de lumiére dans le corps du Bouddha, cf
STRONG, 1989 (rééd. 2002), The Legend of King Asoka:59—60. En principe, lorsque la lu-
miére regagne le corps par I’usnisa, cela signifie que I’interlocuteur du Bouddha atteindra un
jour I’état de Bouddha.

14 Notons a ce propos que I’auteur a publié des articles en rapport avec ces deux sujets: “Le-
gend and Cult — Contributions to the History of Indian Buddhist Stapas”, Part 2: “The Stiipa
of Laying Down the Bows”, Buddhist Studies Review 21/2, 2004 (1égende no. 92) et “The
Sangha of Devadatta: Fiction and History of a Heresy in the Buddhist Tradition”, Journal of

AS/EA LX+3+2006, S. 671-697



REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS 685

s’acheéve sur une analyse de la légende du bol & aumdnes du Bouddha que
Faxian a recueillie & Ceylan auprés d’un religieux indien. Cette légende, liée a
I’extinction du dharma et a la venue de Maitreya, est connue par d’autres sour-
ces, tant indiennes que chinoises, mais le récit de Faxian constitue la version
cyclique la plus ancienne relative au bol & aumones et en méme temps la seule
qui lui fasse accomplir une “tournée” compléte.Quant a 1’idée du déclin et de
'extinction du dharma, elle est 1égitimée par le Bouddha lui-méme qui aurait
fixé un terme a son dharma; dans le bouddhisme chinois, elle a été défendue et
établie en premier lieu par I’école Tiantai dont 1’un des principaux maitres, Hui-
si, a relevé le lien entre 1’idée originellement indienne de dégénerescence et la
venue cyclique de Maitreya. L’ auteur souligne avec sagacité que si Faxian mani-
feste un tel intérét pour ce récit, ce n’est pas seulement parce que la Chine figure
sur I'itinéraire du bol a aumoOnes mais aussi parce qu’avant son départ pour
I’Inde, Faxian avait fréquenté le milieu de Shi Dao’an a Chang’an et que ce der-
nier, qui vouait un culte particulier a Maitreya, 1’avait certainement influencé.
D’autre part, de telles idées apocalyptiques avaient cours en Chine a son époque,
aussi bien dans les milieux bouddhistes que taoistes.

L’étude se conclut par une série d’observations sur la répartition des 1égendes
dans la géographie sacrée du GFZ: alors que tout au nord, Faxian rapporte sur-
tout des jataka concernant des sacrifices, au nord-est, ce sont les récits relatifs a
la vie du Bouddha ou des Bouddha du passé qui dominent et qui, au nord-ouest,
entrent en concurrence avec la légende d’ Asoka. L’auteur y voit la marque d’une
expansion graduelle de la géographie sacrée vers le nord-ouest puis vers 1’ Asie
centrale. Il souligne toutefois qu’a 1I’époque de Faxian, la géographie sacrée du
bouddhisme n’avait pas encore connu une extension aussi importante qu’a
I’époque de Song Yun (VIéme siécle) ou qu’a I’époque des pelerins des Tang
(VII-Xeéme siecle).

Quelques mots enfin de la traduction du GFZ. Afin de parer aux problémes que
posent la ponctuation et le choix des lectures, 1’auteur a eu recours non seule-
ment & I’édition du Taisho (T.2085) — qui figure utilement en annexe — mais
aussi au texte qui se trouve dans I’édition de Zhang et a celui de I'Index de Ku-
wayama. Selon ses propres dires, ’auteur a opéré un choix entre une traduction
trop littérale et une restitution trop libre du texte. Le résultat est une prose fluide

the International College for Advanced Buddhist Studies, 1999, vol. 2:183-218 (1égende no.
56).

AS/EA LX+32006, S. 671-697



686 REZENSIONEN — COMPTES RENDUS — REVIEWS

et claire accompagnée de nombreuses notes qui viennent en éclairer le sens ou
justifier les choix de lecture ou de traduction. La traduction peut étre lue seule
ou en parallele avec ’étude qui la préceéde. Si le lecteur opte pour la seconde
formule, il trouvera dans le corps du texte, en caractéres gras, les numéros des
légendes ou motifs légendaires analysés par Deeg dans le dernier chapitre de
I’étude. Enfin, s’il souhaite se reporter au texte chinois, il pourra le faire
griace a la numérotation du Taisho insérée dans la traduction.

Au terme de la lecture de cet ouvrage, quelques réflexions s’imposent. Tout
d’abord, nous ne pouvons que féliciter 1’auteur d’avoir effectué une nouvelle
traduction du GFZ tenant compte des résultats les plus récents de la
recherche. Soulignons que I’auteur jouit d’un atout indéniable: celui d’avoir
acceés aux travaux des chercheurs tant occidentaux que japonais ou chinois.
Cet atout a été mis a profit non seulement dans la mise au point de la
traduction, mais aussi dans 1’étude trés fournie qui la précéde. En confrontant
méticuleusement les sources, en s’appuyant sur les derniéres données de la
recherche, 1’auteur a pu situer Faxian et son récit dans un contexte plus précis
tant du point de vue historique que géographique ou religieux. Il a aussi, d’une
certaine fagon, corrigé le portrait de Faxian et remis en valeur son récit dont
le contenu a malheureusement été quelque peu négligé par les chercheurs
occidentaux. En outre, il a ouvert des pistes de réflexion intéressantes: ses
remarques sur la géographie sacrée du bouddhisme, et en particulier sur le lien
entre légendes et géographie sacrée, méritent un approfondissement. En
conclusion, cet ouvrage qui s’appuie sur une vaste érudition pourra étre mis a
profit tant par les spécialistes du bouddhisme indien ou chinois que par les
sinologues, les indianistes, les historiens des religions ou encore par tous ceux
qui s’intéressent au témoignage des moines-pélerins chinois.

Dominique TOURNUT

Engelbert KAEMPFER: Werke. Kritische Ausgabe in Einzelbdnden. Hg. v. Det-
lev Haberland, Wolfgang Michel u. Elisabeth Géssmann. Miinchen: Judicium
Verlag 2001. ISBN 3-89129-931-1 u. ISBN 3-89129-936-2.

Wolfgang Michel und Barend J. Terwiel besorgten die beiden Biande Werke
I/1 und Werke 1/2 mit dem Titel Heutiges Japan. Detlev Haberland ist He-

AS/EA LX+3+2006, S. 671-697



REZENSIONEN — COMPTES RENDUS — REVIEWS 687

rausgeber der Briefe von 1683—1715 unter dem Titel Werke 2. Diese Bénde
habe ich in den Asiatischen Studien LVII/2 (2003) rezensiert.

In der vorliegenden Besprechung stelle ich die ebenfalls im Judicium
Verlag Miinchen 2003 erschienenen Werke 3 bis 6 vor. — Werke 3: Zeich-
nungen japanischer Pflanzen, herausgegeben von Brigitte Hoppe. ISBN 3-
89129-933-8. — Werke 4: Engelbert Kaempfer in Siam, herausgegeben von
Barend Jan Terwiel. ISBN 3-89129-934-6. — Werke 5: Notitiae Malabaricae,
herausgegeben von Albertine Gaur. ISBN 3-89129-935-4. — Werke 6: Russ-
landtagebuch 1638, herausgegeben von Michael Schippan. ISBN 3-89129-
936-2.

Das 1005-seitige Buch (Werke 3) beinhaltet “Zeichnungen japanischer
Pflanzen” und ist nebst dem 650-seitigen Buch “Briefe 1683—-1715” das um-
fassendste. Sowohl im einen wie im andern finden sich erginzende Angaben
zu korrespondierenden Themen. Das Originalmanuskript befindet sich in der
British Library, London. Als Herausgeberin zeichnet Brigitte Hoppe; zum
Bearbeiterteam gehoren Petra-Andrea Hinz, Ursula Holler, Brigitte Hoppe,
Wolfgang Michel. Das Inhaltsverzeichnis erldutert, dass Kaempfers Zeich-
nungen hier durch verkleinerte Fotos und vergrésserte Detailzeichnungen
dokumentiert und mit botanischen und japanischen Angaben versehen sind.
Die Kommentare umfassen die botanikgeschichtliche Bedeutung des Manu-
skripts, im Besonderen auch die literarischen Quellen Kaempfers.

Es werden die vorlinnéischen Pflanzennamen diskutiert im Hinblick auf
die heutige botanische Nomenklatur. Darauf die Ubersicht der systematischen
Bestimmung der japanischen Pflanzen von Engelbert Kaempfer. Allgemein
gilt fiir Kaempfers Pflanzenzeichnungen: es sind skizzenhafte Darstellungen.
Das heisst: Bleistiftvorzeichnungen, die den Gesamteindruck eines Krautes,
eines Strauches oder eines Baumes in verschiedenen Wachstumsstadien fest-
halten; nur wenige sind sorgfiltig mit Tinte ausgefiihrt. Zur Erhellung der
Pflanzennamen finden sich Hinweise in Kaempfers Originalherbarium japani-
scher Pflanzen im Natural History Museum des Britischen Museums in Lon-
don.

Faszinierend ist natiirlich auch fiir den Laien der in jeder Hinsicht minu-
tiose Kommentar zu jeder Zeichnung und ebenso die kiinstlerische Qualitit
jedes Blattes. Da ist beispielsweise ein Zweig mit fast gegenstidndigen, langli-
chen, schmalen, gefiederten Blittern und kleinen kugeligen Friichten.
Kaempfers Bezeichnung lautet fiskaki, transkribiert heisst dies sakaki und
weist damit darauf hin, dass es sich um den heiligen Baum des Shinté handelt.

AS/EA LX*3+2006, S. 671-697



688 REZENSIONEN — COMPTES RENDUS — REVIEWS

Die botanisch fachspezifischen Kommentare zum illustrierten Teil fin-
den sich auf den nachfolgenden 182 Seiten. Der Band Werke 3 schliesst ab
mit 1) Bibliographien zu den Kommentaren zur Edition von Sl 2914, mit
dem Verzeichnis der abgekiirzt zitierten Werke vorlinnéischer Autoren. (P.A.
Hinz). 2) Bibliographie zu den Kommentaren des Manuskripts Sl 2914 und
seine botanikgeschichtliche Bedeutung (B. Hoppe). 3) Bibliographie zu den
japanischen Kommentaren (U. Holler). Als Letztes dann noch sieben Indi-
zien.

Der Band Werke 4, herausgegeben von Barend Jan Terwiel, tragt den Ti-
tel “Engelbert Kaempfer in Siam”. Zum ersten Mal werden hier diese Manu-
skripte kritisch ediert. Der erste Teil bietet eine ausfiihrliche Einleitung in
englischer Sprache zur Orientierung eines internationalen Publikums; der
zweite bringt die kritische Edition der vier Texte. 1) “Reise von Batavia
nacher Siam und Japan”. 2) “Vorfal in Siam, anni 1689, wegen Constantin
Phaulcon und seine frantze adhaerenten”. 3) “Miscellanea Notitiarum Regni
Siamensis”. 4) “Scholia, sur le Voyage de Siam, de Peres Jesuites, anno 87,
authoris Tachard”.

Im Jahr 1690 verbrachte Kaempfer fiinf Wochen in Siam, d.h. in Thai-
land. In gewohnter Weise hielt er fest, was ihn interessierte; er legte Tabellen
an, skizzierte, zeichnete. Diese Manuskripte liegen seit fast dreihundert Jah-
ren in der British Library; Teile dieser Siamesischen Collectanea werden von
Barend Jan Terwiel in dem vorliegenden Band vorgestellt.

Der Reisebericht von Batavia nach Siam und Japan beginnt mit dem ara-
bischen Segenswunsch “Bismillah”, “im Namen Gottes, des Mitleidigen und
Barmherzigen” und zwar von Kaempfer in arabischer Schrift geschrieben,
nachher auf Lateinisch die Bitte “Quod Deus Bene Vertat”. Danach folgen
auf Deutsch, Holldndisch und Lateinisch tidgliche Notizen iiber das Wetter und
Landschaftseindriicke. Auf der Insel Pisan schildert er die kleinen Wohnhiu-
ser, bestehend aus einer Kammer; am linken Blattrand skizziert er (30x38
mm) ein Héuschen unter einer Arcanuspalme. Von den Einwohnern heisst es,
sie seien lebhaft, von guter Statur und nicht so schwarzhiutig wie die Javaner;
wenige nur scheinen nicht gesund zu sein. Als leidenschaftlicher Botaniker
studiert Kaempfer die fremde Vegetation. Wenn im Hafen ein Fischerboot
anlegt, erkundigt er sich bei Fischern nach dem Fang, notiert die Sorten wie
Konigsfisch, Hecht, Lachs oder auch Pferdekopf (nicht identifizierbar) oder
ein Seeungeheuer in Sternform, im Manuskript lautet es: “piscem aut mon-
strum stellare an dem angel welcher einen Stern ausmachte von 9 strahlen”.
Dazu verfertigte er eine kleine Skizze.

AS/EA LX*3°20006, S. 671-697



REZENSIONEN — COMPTES RENDUS — REVIEWS 689

Von den Sitten und Gebriduchen in grésseren Ortschaften und insbeson-
dere von Ayutthaya der Hauptstadt gibt der stets wissensdurstige Reisende
Kunde. Mit grosser Wahrscheinlichkeit besorgte sich Kaempfer eines der zwei
bekannten Biicher von Pater Guy Tachard “Voyage de Siam des Péres Jésuites
envoyés par le Roy aux Indes et a la Chine” und “Second Voyage du Peére
Tachard et des Jésuites envoyés par le Roy au royaume de Siam”. Die enthu-
siastische Schilderung der Stadt und des Koénigspalastes missfielen dem sachli-
chen Beobachter aus Lemgo. Das Werk von Guy Tachard bleibt jedoch
Informationsquelle, beispielsweise in der Diskussion beziiglich der Sprache,
speziell jener der Gelehrten.

Nach dem langen Aufenthalt in Thailand folgt die Schifffahrt nach Ja-
pan, wo bei “triumphante aurora” — beim Durchbruch des Morgenrots die
Landung geplant war. Nach dem Reisebericht von Batavia via Siam nach Ja-
pan folgen 1) Vorfall in Siam, Anni 1689 wegen Constantin Phaulcon und
seine Frantze Adherente. 2) Miscellanea Notitiarum Regni Siamensis. 3)
Scholia sur le Voyage de Siam de Peres Jesuites, anno 87, Authoris Tachard.
Diese drei Texte listen historische Fakten auf, sind somit eine Basis der Ge-
schichte Thailands. In den Anmerkungen wird erldutert: Constantin Phaulcon
wurde 1647 als Konstantinos Gerakis auf der griechischen Insel Kephalonia
geboren; als Dreizehnjéhriger verliess er auf einem englischen Schiff seine
Heimat, kam nach Siam, wo er zuerst als Kaufmann und dann am Ko&nigshof
titig war. Nach dem Tode von Konig Narai wurde um die Nachfolge ge-
kdmpft; Faulkon wurde verhaftet und hingerichtet. Ausfiihrlich schildert
Kaempfer die Hofintrigen und allgemein die politischen Verhiltnisse.

Die anschliessenden kurzen Aufsitze iiber das Konigreich Siam sind iiber-
sichtlich strukturiert. Die Titel der behandelten Themen sind am Blattrande
angegeben wie etwa: “Rariora natalis solis” oder: “Mors Reverendi Patris
Boymii S.J.” Uber den Tod des Paters Boymius erfihrt man, dass Boym ein
polnischer Jesuit war, der in Lemberg 1613 zur Welt kam und mit dreissig
Jahren als Missionar nach Indien, spiter nach China ging. Er verfasste die
Werke: “Flora sinensis” und “Specimen sinicae”.

Unter dem Rand-Titel “Grentze” notiert Kaempfer, Siam sei ein
schwach besiedeltes Land und bloss an steilen Ufern bewohnt. Im Ubrigen sei
es eine Wildnis, wo man Hirsche jagt, was an den vielen Fellen zu ersehen sei;
allerdings sei die Jagd wegen der Tiger recht gefihrlich.

Zur Marginale “Laos invadiert” ist aus der Anmerkung zu ersehen, dass
der Name Laos zu Kaempfers Zeit auch die Lanna-Gegend im Norden des
heutigen Thailand umfasst.

AS/EA LX*3+2006, S. 671-697



690 REZENSIONEN — COMPTES RENDUS — REVIEWS

Eine schaurige Marginale lautet: “befistigung der pforten diirch unter-
graben einer schwangeren”. Es sei eine Tatsache, schreibt Kaempfer, dass ein
Stadttor oder das Tor zu einem neuen Kastell iiber einer lebenden schwange-
ren Frau errichtet wird. Ein mit den rituellen Praktiken vertrauter Mann lese
in einer autorisierten Namenliste von Schwangeren, und der zuerst genannte
Name bezeichnet das Opfer. Die Ungliickliche wird mit ihrer Frucht lebendig
beerdigt, und das Volk glaubt, dadurch sei das Tor vor jedem Feind gesichert.
Die Anmerkungen erginzen diesbeziiglich, dieser Brauch sei in europiischen
wie auch in thaildndischen Quellen dokumentiert.

Unerschdépflich sind die Miscellaneen iiber Siam, besonders reizvoll auch
die zugehdrigen Skizzen, beispielsweise die Kopfbedeckung unter der Rand-
Angabe “Ornatus Regis et aulicorum”. Die hohen, spitzen, geschmiickten
Filzhiite mahnen den Autor an europidische Zuckerhiite. In der Anmerkung
heisst es, wihrend der Audienz entledigen sich die Fiirstenséhne der Kopfbe-
deckung.

Die Hauptstadt Ayutthaya ist immer wieder die lokale Referenz fiir
Tempelbauten und Gartenanlagen und mehrstckige Pagoden oder auch fiir
Kirchtiirme, die den Autor an Russland gemahnen. Kaempfers Interesse gilt
selbstverstindlich ebenfalls den Buddhastatuen, und mit sensiblen Bleistiftstri-
chen zeichnet er den mit gekreuzten Beinen sitzenden Buddha. Der eine ge-
streckte Arm zeigt zur Erde, der andere, gebeugt im Schoss liegende erinnert
an den Augenblick der Erleuchtung.

Auf 18 Seiten werden Textkritik und Erkldarungen als “Scholia sur le
Voyage de Siam, de Peres Jesuites, Anno 87, Authoris Tachard” aufgelistet.
Kaempfer hat sich mit dem Siam-Reisebericht von Pére Guy Tachard be-
schiftigt und seine persénlichen Uberlegungen dazu festgehalten. Jede Seite
ist in zwei Kolonnen gegliedert. Links: Tachards Zitate, zumeist unvollstén-
dig, oft auch in andere Sprachen iibertragen. Rechts: Die entsprechenden
Kommentare Kaempfers.

Da heisst es links: “Affen und reigers schiessen sie nicht propter trans-
migratones animarum.” Dazu u.a. die Anmerkung: “Car les Siamois croyant la
transmigration des ames dans d’autres corps, ne tuent point d’animaux, de
peur d’en chasser, disent-ils, les ames de leurs parens, qui pourroient bien s’y
étre logées.” Auf der rechten Seite: “nullas bestiarum, ne pediculos quidem
necabunt. Doch habe gesehen, wie wenig sie den Miicken auff ihren blossen
leibern pardon geben.”

Den Scholien eignet etwas Spielerisches, Geistreiches; sie verraten einen
Menschen, der Nidhe und Ferne, Fremdes und Vertrautes in Kontakt bringt

AS/EA LX+3+2006, S. 671-697



REZENSIONEN — COMPTES RENDUS — REVIEWS 691

und dadurch neue Horizonte 6ffnet. Bildnerisch gesprochen hat Kaempfer
einen innern Kompass, dem er stets auf neuen Wegen folgt. So &hnlich wie in
den Scholia vermerkt, linke Kolonne: “«Die Chinesen» Ruhmen sich noti-
tiam des Compas, plus de deux mille ans zu haben.” Und rechte Kolonne:
“Hie in die stadt kentman den Compas, ubique alibi in Regno nesciunt et mi-
rantur.” — In Tachards Worten: “[...] cette Nation se vante d’avoir depuis
plus de deux mille ans, 1’usage de la Boussole [...].”

Zum Abschluss des Siam-Bandes ein ausfiihrliches Literaturverzeichnis
und ein allgemeines Register zu den kritisch bearbeiteten Texten.

Die “Notitiae Malabaricae” laufen unter Werke 5. Die Herausgeberin
Albertine Gaur gliedert zur Einfithrung den Stoff in je 6 Abschnitte, und zwar
in Deutsch und Englisch. 1) Textiiberlieferung. 2) Zur Bedeutung der “Noti-
tiae Malabaricae” und zu ihrem Kontext. 3) Indien im Werke Kaempfers. 4)
Zum Aufbau und Inhalt der “Notitiae Malabaricae”. 5) Die Rezeption der
Handschrift in der Forschung. 6) Van Rheedes Text und die “Notitiac Ma-
labaricae”.

Als Erstes sei festgehalten: Die Notizen waren vermutlich nicht zur Pu-
blikation bestimmt. Die Herausgeberin bemerkt, Kaempfer habe sich zusitz-
lich zu den eigenen Forschungen auf Aufzeichnungen von Hendrik van
Rheede tot Drakenstein, der von 1670-1677 hollindischer Kommandant
von Malabar war, berufen oder auf einen seiner Vorgénger. — Zu Abschnitt 2:
Das Reisetagebuch bildet den chronologischen Rahmen fiir die erste Hilfte
seiner Indienreise. In den Briefen gibt es zudem weitere Zeugnisse iiber den
Aufenthalt in Indien. — Zu Abschnitt 3: Die Rolle, die dem Indienaufenthalt
im Lebenslauf Kaempfers zukommt, ist nicht eindeutig zu bestimmen. Uber-
raschend ist allerdings, dass er trotz giinstiger Angebote fiir eine berufliche,
d.h. medizinische Tatigkeit, sich zur Riickkehr nach Lemgo entschied. — Ab-
schnitt 4: Aufbau und Inhalt der “Notitiae Malabaricae”. Aufzéhlung der Fiir-
stentiimer und Herrscher, mit denen die Vereinigte Ostindische Compagnie
(VOC) verbiindet war oder in nachbarlicher Beziehung stand. Dazu eine Uber-
sichtskarte von Siidkerala (1603-1678) bzw. der Malabarkiiste. — Zu Ab-
schnitt 5 ist anzumerken, dass die “Notitiae Malabaricae” bis heute weder
verdffentlicht noch ausfiihrlich besprochen wurden. — Im Abschnitt 6 lesen
wir: Die “Notitiae Malabaricae” sind weder ein Tagebuch noch eine schnell
geschriebene Sammlung von Notizen und Anmerkungen. Uber die Quelle der
“Miscellanea”, deren sich Kaempfer bedient, gibt es bloss Mutmassungen.
Seltsam ist, dass verschiedene Fakten nicht nacheinander, sondern vermischt
aufgefiihrt sind.

AS/EA LX*3+2006, S. 671-697



692 REZENSIONEN — COMPTES RENDUS — REVIEWS

Die breite editionskritische Basis der “Notitiae Malabaricae” bietet viel-
seitige Informationen iiber Naturphinomene, iiber die politischen Verhilt-
nisse, iiber die Bewohner der Westkiiste Indiens. Kaempfer schreibt: “Alle
diese landen werden bewohnt diirch ein Volck vulgo Maliami oder bergleute
genant et nominis Malabaren”. Die Anmerkung dazu: “Der Name ‘Malabar’
stammt vom portugiesischen ‘Malavares’; die Einwohner dieses Landes nann-
ten sich ‘Maleallar’ nach ‘male’ Gebirge und ‘alam’ Gebiet. — Uber die Kaste
der Brahmanen #ussert sich Kaempfer: “die Malabar Bramenen, quorum alii
nichts thun, als dass sie den tempel dienst abwarten, frey aller weltlichen
sorge, sich in Physica, Astronomia et Naturalibus scientiis iibende, und diese
seyn frommen sitsamen lebens, essen nichts was leben hat oder gibt, trinken
nur Wasser, honig, milch.” Bramenen seien auch an Fiirstenhofen titig, sie
seien Rite, Gesandte in Kriegs- und Friedenszeiten; in der Regierung hitten
sie das Ruder in den Hinden, und sie seien verantwortlich fiir die Erziehung
der Fiirstenkinder. Sie seien gewandte Gespriachspartner, mit denen man sich
aufs Beste unterhalte, sofern man ihre Gepflogenheiten respektiere.

In Kerala wohnen viele Fremde und zwar Juden, Mooren, Cannaryns,
Christen. Uber die Juden berichtet Kaempfer, sie seien seit der Babylonischen
Gefangenschaft (6. Jh. v. Ch.) hier ansidssig, hitten freie Religionsausiibung,
hitten prichtige Synagogen, trieben Handel und seien beliebt bei den Landes-
fiirsten. — Sehr geschitzt seien auch die ‘Moren oder Maometanen’. Als
reichste Kaufleute werden sie geschildert, die sogar Piraterie betreiben. Sie
erfreuen sich der Gunst der Fiirsten. — Die Cannaryns stammen aus der Gegend
von Karnataka und Goa. — Als Letztes weist Kaempfer auf die Christen hin,
sie seien “diirchs gantze land verbreitet, haben viele dorfer und frey exerci-
tium religionis.” In der Anmerkung lesen wir unter anderen Theorien: “Die
Sankt Thomas-Christen in Kerala leiten ihren Ursprung aus der Indien-Mis-
sion des Apostels Thomas her. [...] Fest steht nur, dass die christliche Ge-
meinschaft im allgemeinen die Gunst einheimischer Fiirsten geniesst.”

Auch {iber die Gerichtspraktiken hat sich Kaempfer informiert und no-
tiert zum Beispiel, Zeugen wiirden in Anwesenheit des Angeklagten verhort,
und falls dieser trotzdem hartnickig leugnet, werde ihm ein Reinigungsbad
auferlegt. Das bedeutet, der Deliquent muss die Hand in kochendes Ol stecken
oder durch einen Fluss voller Krokodile schwimmen. Falls er unverletzt da-
vonkommt, gilt er als unschuldig, und die Kldger werden bestraft entweder mit
dem Tode oder zum Verkauf in die Sklaverei. — Europdische Geschiftsleute
kauften Sklaven, verwendeten sie als Arbeiter, sandten sie mit Handelswaren
nach Ceylon und Batavia. (1854 schafften die Engldnder die Sklaverei ab.) —

AS/EA LX+3+2006, S. 671-697



REZENSIONEN — COMPTES RENDUS — REVIEWS 693

Kédempfer ist sich im Klaren iiber die Rivalitit zwischen Holldndern und Por-
tugiesen und berichtet, dass die Hollinder bei Vertragsabschliissen mit indi-
schen Fiirsten darauf bestanden, in deren Gebiet diirften sich keine anderen
Européer, speziell keine Portugiesen niederlassen.

Okonomische und politische Probleme haben grosses Gewicht in den
“Notitiae Malabaricae” und zeugen hiemit vom weiten Horizont des Intellek-
tuellen Engelbert Kaempfer. — Zum Literaturverzeichnis vermerkt Albertine
Gaur, es sei sehr kurz, weil nur wenig Autoren sich mit Kerala des 17. Jahr-
hunderts beschiftigt haben. Das Interesse der Europder galt Bombay, Madras
und Calcutta. Anschliessend erwihnt sie eine handschriftliche Quelle Kaemp-
fers und eine Reihe gedruckter Quellen; danach orientiert sie {iber die verwen-
dete Forschungsliteratur, inklusive Nachschlagewerke.

Der Band 6 der kritischen Ausgabe von Engelbert Kaempfers Werken,
ist das “Russlandtagebuch 1683”, herausgegeben von Michael Schippan. In
der Einleitung hilt Schippan fest, die handschriftliche Fassung des Russlandta-
gebuchs sei bis anhin nicht quellenkritisch ediert. Autoren, die sich auf
Kaempfers Aufzeichnungen stiitzten, verwendeten einerseits die von Fried-
rich Adelung herausgegebenen Ausziige aus dem mittleren Teil des Reisebe-
richts, anderseits die 1968 erschienene Ausgabe von Karl Meier — Lemgo.

Es ist erwiesen, dass Engelbert Kaempfer sein Manuskript iiber Russland und
die “Tartarey” (Krim, Kazan, Astrachan, Sibirien) publizieren wollte, doch es
mangelte ihm die Zeit dafiir. Gemiss den Aussagen Schippans befleissigte sich
Kaempfer, auch im Russlandtagebuch nur eigene Beobachtungen oder solche
von zuverlédssigen Gewihrsleuten mitzuteilen; dazu gehort das Hauptwerk von
Adam Olearius: “Moskowitische und Persianische Reise.”

Ein achtseitiges Kapitel gibt Auskunft iiber die schwedische Gesandt-
schaft nach Russland im Jahr 1683. Leiter der Gesandtschaft war der Offizier
und Diplomat Ludwig Fabritius (1648—1729). Engelbert Kaempfer war Lega-
tionssekretdr. Zweck der Reise waren handelspolitische Ziele. Schippan
schliesst seine Einleitung mit sehr ausfiihrlichen geografischen und histori-
schen Angaben mit dem Hinweis, Kaempfers Russlandtagebuch sei ein Beitrag
zur Kulturgeschichte des Reisens. Es gehore zum Typ der Zeugnisse von einer
Gelehrtenreise, der durch eine niichterne Charakteristik des Vorgefundenen
hervorsticht.

In Nomine Jesu — unter diesem Signum beginnt der Bericht. Schon am
ersten Sonntag erzdhlt Kaempfer von einem Kirchenbesuch auf der Halbinsel
Widdo, wo er eine Frau trifft, die jedem Pfarrer 1 Brot und 2 Kise bringt und

AS/EA LX+3°2006, S. 671-697



694 REZENSIONEN — COMPTES RENDUS — REVIEWS

dem Kiister je nur eines. Die Altdre sind mit Bérenfellen belegt. Keine Kir-
chentiire im Dorf darf mit Kupfer belegt werden. — An anderer Stelle beob-
achtet Kaempfer folgende Szene auf einem Friedhof: Russische Bauern
versammelten sich auf einem Acker, wo ihre Toten begraben sind, klagten
und schrien, ein affektiertes Geheul besonders auch der Weiber, die sich sogar
auf die Griber hingesetzt hatten und jammerten: “O du mein lieber bruder:
Vater, schwester etc: wariim bistu gestorben? hastu kein Gut haus gehabt? [...]
Darauf brachte man in einigen schusseln essen und in einigen Kannen trinken,
welches man stante pede in voller lust und geleher bald klar machte, nach
dem man auff jedem Grabe auch ein Weniges gegossen und also denen todten
auch eine ganze kanne spendiert hatte, da verliesse man die Grabstitte, wel-
che bald darauf von schweinen wieder besucht wurde, so hieselbst Eine nach-
lese anstelleten.” — So wie der Totenkult und die damit verbundenen Rituale
und religiosen Praktiken veranschaulichen die sakralen Gebdude, die Kirchen
und Kloster russische Frommigkeit.

Uber die Gepflogenheiten am Zarenhof berichtet Kaempfer; im Speziel-
len iiber einen Empfang verbunden mit einer Einladung zu einem gemeinsa-
men Mahl. In offenen silbernen Schiisseln waren die Speisen angerichtet.
Weisswein, Rotwein, spanische Weine und meet (Honigwein, russisches Na-
tionalgetridnk) wurden serviert. Kaempfer bemerkt ausserdem, das Geschirr sei
nicht besonders sauber und das Fleisch zum Teil zih, denn es werde ohne But-
ter im eigenen Fett gebraten.

Die Darstellung von sakralen und sékularen Anldssen ist genau, objektiv
bis in Einzelheiten. — Wir lesen: “Es war Elias himmelfart tag und dpfel Pras-
nik (Apfelfeiertag, da man dem Kaiser den ersten Apfel schneidet) quo Cae-
sari primum scinditur pomum an welchem von dem schlosse bis zur Kirche
ausserhalb des thors eine prechtige procession gehalten wurde [...].” Beein-
druckt ist Kaempfer von den Frauenzimmern, die bei solchen Gelegenheiten
sich schminken und sich in gelben Damastrocken zeigen. “Mit kostbarem
kirchlichem Zierart putzt sich auch der Klerus heraus [...].” Ergotzlich ist der
Abschluss des stundenlangen kirchlichen Festes: “nicht der 5te unter ihnen so
zuriick kahmen waren niichtern, sondern also bezecht, dass die Weiber hie und
da zur erden fielen, und die auff wagen sassen, dass haupt nicht mehr erheben
mochten. die bettelers als arrier garde waren gleichfals so vol, das blinde mit
den lamen taumelten. 3 Werst von Musco. ejus modi profectio erat auff der
Pogodda.” (Pogodda = Vorstadt mit eigenem Kirchhof)

Das Russlandtagebuch ist eine unerschopfliche Quelle von wirtschaftli-
chen, politischen, sozialen, religiosen, anthropologischen Aspekten. Selten

AS/EA LX+3+2006, S. 671-697



REZENSIONEN — COMPTES RENDUS — REVIEWS 695

sind die Stellen wie die folgende, wo der heutige Leser ein Fragezeichen setzt.
Es wird von einem Trauergottesdienst erzihlt in einer Kirche “welche zwar
klein, aber iiber 800 bilder hatte, worunter beynahe die helfte Imagines
Sanctae Mariae waren.” Im Stellenkommentar ist vermerkt, moglicherweise
sei die erstaunliche Anzahl von Ikonen iibertrieben und Kaempfer wiedergebe
hier miindliche Angaben von Gewihrsleuten.

Dazu noch ein weiteres Indiz zur Reportagetechnik Kaempfers. Er no-
tiert, “diese nacht hitten sie das stihlten Deutsche vorbei passiert, welches
zwar nicht deutlich besie[n] konnen, acta Quantum oculis conspicerem hic
depinxi.” (Tetusche = Tetjusi) Auf einer der 21 Seiten mit Reproduktionen
von grosseren und kleineren Zeichnungen findet sich eine léngsformatige
Ansicht von Tetjusi, dann folgt ein quadratisches Blatt mit zwei Turmspitzen
der nahen Stadt Kazan; am obern Blattrand drei Reihen von Musiknoten. Im
Stellenkommentar wird daran erinnert, dass Kaempfer selbst die Laute spielte
und wihrend des lingeren Aufenthalts in Kazan, der Hauptstadt des ehemali-
gen Ghanas, sich der einst gelernten Notationsmoglichkeiten entsann und sie
nun schriftlich fixierte. Reizvoll ist es, den Zeichenstil des Russlandjournals
mit jenem der Pflanzendarstellungen zu vergleichen. Dort die naturwissen-
schaftliche, objektive Exaktheit, hier die freiere, subjektive Gesamtansicht.

Die sieben vorliegenden Bande animieren den Leser, das Lebenswerk En-
gelbert Kaempfers zu iiberschauen, ihn gleichsam zu portrétieren, das Dispa-
rate zusammenzufassen. In diesem Kontext erinnert man sich unweigerlich
des taoistischen Philosophen Lie-tseu. Unter seinen vielen Schriften gibt es
eine kurze Abhandlung mit dem Titel: “Reise — Kontemplation” Darin die
Frage: “Was kann man am Reisen lieben?” Darauf die Antwort: “Die Freude
am Neuen, noch nie Gesehenen.” Wihrend eines ldngeren Diskurses der Ein-
wand: “Einer der viel reist, vergisst, dass er sich ja selbst unabléssig wandelt
und das Neue in seinem Innern nicht beachtet.” Gegen Schluss des geistrei-
chen Gesprichs das Diktum: “Der wahre Sinn der Reise liegt darin, dass der
Reisende das Ziel nicht kennt. Jede Sache, jedes Lebewesen ist einer erfahren-
den Begegnung, ist einer Betrachtung wert. Reise ist Kontemplation.”

Elise GUIGNARD

AS/EA LX*3°2006, S. 671-697



696 REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS

Livia KOHN: God of the Dao: Lord Lao in History and Myth. Ann Arbor, MI:
University of Michigan, Center for Chinese Studies, 1999. 390 S., Bibliography,
Glossary-Index. ISBN 0-89264-133-9 (paper, 25.00 $); 0-89264-128-2 (cloth,
50.00 $).

Livia Kohns religionsgeschichtliche Arbeit ist zweiteilig; der erste Teil
beschiftigt sich mit der Geschichte von Lord Lao (pp. 1-167), der zweite mit
Mythen iiber ihn (pp. 170-334). Lord Lao ist Lao Jun 3, “Fiirst Lao”, die
vergottlichte Form des Altmeisters Laozi .

Das verarbeitete Quellenmaterial ist sehr reichhaltig und kann hier bloss
iberblicksweise angedeutet werden. Der erste Teil bespricht (a) daoistische
Hagiographien, die Lord Lao als Hochgott des Dao vorstellen, (b) offizielle
Inschriften, die ihn als Symbol fiir politische Stabilitit zeigen, (c) offenbarte
Anleitungen, worin er die Quelle der Weisheit und des langen Lebens ist, (d)
Regeln und Rituale, die ihn zum Objekt gemeinschaftlicher Anbetung machen,
(e) Heiligengeschichten, worin er zum Modell fiir andere Gottheiten wird und (f)
dass er in Kunst, Literatur und fiir Talismane als populédrer Beschiitzer auftritt.

Daraus zeichnen sich vier Rollen der Gottheit ab: Erstens ist sie die zentrale
Gottheit mehrerer organisierter daoistischer Religionsgemeinschaften, besonders
der Himmelsmeister (Tianshi KFfi) und der Vollstindigen Verwirklichung
(Quanzhen £ E). Dann ist sie das Symbol politischer Stabilitit und kosmischer
Harmonie. Drittens ist sie der Lehrer von und das Vorbild fiir die Praxis in
Weisheits-, Langlebigkeits- und Unsterblichkeits-Techniken. Schliesslich ist sie
Beschiitzer und Helfer im Alltagsleben der Bevolkerung, deren Hilfe man mit
Gebeten, dem Erstellen von Inschriften und iiber Talismane suchen kann.

An Mythen kommen in Teil Zwei folgende Bereiche zur Sprache: (a) die
Schopfung von Himmel und Erde, (b) die Ordnung des Universums, (c) die Ent-
faltung der Kultur, (d) die Geburt der Gottheit selbst, (e) die Uberlieferung des
Daode jing, (f) die Bekehrung der Barbaren, (g) die Offenbarungen des Dao und
schliesslich (h) die Regierung der perfekten Dynastie (gemeint ist vor allem das
Haus der Tang). Die Gottheit unterstiitzt die chinesische Welt seit der Schopfung
des Universums und lenkte sie “toward the best possible developments”.

Die Studie gibt einen detailreichen Uberblick iiber das religiose Motiv der
Lao-Gottheit mit zahlreichen Quellenzitaten in Ubersetzung, 20 Tafeln und 18
Illustrationen, von der frithen Kaiserzeit bis hinauf zu den Qing. Sie kann des-
halb als konzise Einfiihrung in die Geschichte daoistischer Religionsgemein-

AS/EA LX+3+2006, S. 671-697



REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS 697

schaften gelesen werden, welche mannigfache Aspekte derselbigen anspricht,
ordnet und kontextualisiert.

Rudolf PFISTER (Basel)

AS/EA LX*3°2006, S. 671-697



Br




	Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

