
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 60 (2006)

Heft: 2

Artikel: Zur Authentizität des "Ich" in timuridischen Herrscherautobiographien

Autor: Kügelgen, Anke von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147711

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147711
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZUR AUTHENTIZITÄT DES "ICH" IN
TIMURIDISCHEN HERRSCHERAUTOBIOGRAPHIEN

Anke von Kügelgen, Bern

Abstract

Three Timurid rulers are known for their autobiographies or political legacies: the progenitor
of the dynasty Timür Lang (around 1328-1405) himself and two of his descendants among
the Mogul sovereigns over India: Zahlraddln Muhammad Bäbur (1483-1530) and Jahângïr b.

Akbar (1569-1627). The authenticity of some parts and versions of their writings or even of
the whole work, as in the case of Timür's authobiography, is partly disaffirmed or still in
question. However, it is especially the narration in the first person and the long acceptance of
these writings as autobiographical which make us hesitate to qualify them as a forgery. The

present study compares for the first time the history of the development and transmission,
especially of the different doubted parts and versions of these writings. It tries to determine
what importance was given to the autobiographical "I" by their authors, translators and

revisers by considering mainly three interrelated questions: First, the question of the

identity of the author, the protagonist and the narrator; second, the relation between

subjective and objective perspectives and third, the relation between autobiography and

biography.

Wer heute den Begriff "Autobiographie" verwendet, sieht sich einem
Dickicht von literaturwissenschaftlichen Bestimmungsversuchen mit
bisweilen kurios anmutenden Differenzierungen gegenüber.1 Der Forscher über
muslimische Autobiographien muß zudem aufpassen, nicht von der

Kulturkeule erschlagen zu werden. Georges Gusdorfs 1956 geprägtes

1 Gabriele Rippl hat eine beeindruckende Liste zusammengetragen (Rippl, 1998:14), als

Beispiele seien "Autospekularisation", "Autosoziographie", "Autopsychographie" und

"Autoautographie" genannt.
Dieser Artikel ist aus meinem Bochumer Habilitationsvortrag (2000), meinem Berner

Probevortrag (2000) sowie einem Vortrag im Rahmen des Basler Forschungskolloquiums

von Heiko Haumann (2005) erwachsen. Er verdankt viel den sich daraus

ergebenden Diskussionen und der aufmerksam kritischen Lektüre aller Versionen durch
Michael Kemper (Canton), mehrerer Fassungen durch Jindfich Strnad (Biel) und des

letzten Entwurfs durch Patrick Franke (Halle), Stephan Guth (Bern), Thomas Hayoz
(Bern), Raoul Motika (Bern) und Jürgen Paul (Halle). Ihnen allen sei herzlich gedankt.
Für ein abschliessendes Korrekturlesen, das Ordnen der Bibliographie und der

bibliographischen Angaben im Text danke ich vielmals Franziska Keller (Bern).

AS/EA LX-2-2006, S. 383-436



384 Anke von Kügelgen

Diktum von der Autobiographie als einem rein "der abendländischen

Kultur" eigenen Anliegen, welches sich durch die "Tugend der
Individualität.' auszeichne, hallt bis heute in zahlreichen Studien nach.2 Eine
Reihe von Studien zu Autobiographien außerhalb der kulturellen Grenzen

Europas hat auf die Problematik der Einengung der Definition auf die mit
dem modernen bürgerlichen Subjektbegriff verbundenen spezifischen
Konzepte von Introspektion und Individualität hingewiesen.3 Für das in
arabischer Sprache verfasste Schrifttum sind inzwischen zahlreiche zwischen
dem 9. und 19. Jahrhundert entstandene Autobiographien nachgewiesen.

Autobiographien werden dabei verstanden als retrospektiv von einem
bestimmten Zeitpunkt aus verfasste "Texte, die sich selbst als eine Beschreibung
oder Zusammenfassung des Lebens des Autors oder eines grossen Teiles

davon darstellen";4 eine Definition, der ich mich bei meinen Ausführungen
anschliesse. Einige dieser arabischen Autobiographien sind keineswegs in
erster Linie ein curriculum vitae, sondern geben auch Einblicke in den

inneren, vor allem den geistigen Werdegang und "Seelenkämpfe" der
Autoren.5 Spätestens seit dem 16. Jahrhundert diskutierten arabische

Biographen und Autobiographen bisweilen auch die Vor- und Nachteile der
Selbst- gegenüber der Fremdbiographie; während erstere die Gefahr des

Eigenlobes in sich berge, könnten letzterer wesentliche Informationen
fehlen.6

2 Gusdorf, 1989 [1956]:122, 129. Ähnlich z.B.: Pascal, 1960:21-22; Neumann,

1970:25, 33, 109, 180, et passim; Sœdel, 1991:247ff.; nicht jedoch Misch, wie in
Conermanns Studie irrtümlicherweise steht (2002:295); Misch beschrieb die

Autobiographie schon bei den Völkern des alten Orients (1949:22-62). Die

Einschätzung Gusdorfs teilen durchaus auch Angehörige anderer Kulturräume, wie etwa

ein Freund Gandhis, der ihn von der Abfassung seiner Autobiographie mit den Worten
abzuhalten suchte "Writing an autobiography is a practice peculiar to the West"

(Gandhi, 2001:13).
3 Zuletzt Reynolds, 2001:17-35; Enderwitz, 2002:1-31. Diese Einengung kritisieren

aber ebenso Erforscher europäischer Selbstbiographien, z. T. auch unter Hinweis auf

nichteuropäische Wurzeln der Autobiographie (Shumaker, 1989 [1954]:80ff.; Niggl,
1988:60; Bruss, 1989 [1974]:259ff.; u.a.).

4 Reynolds, 2001:30. Die von Reynolds herausgegebenen Studien befassen sich mit fast
hundert arabischsprachigen Autobiographien und repräsentieren den derzeit neuesten

Forschungsstand.
5 Neben dem immer wieder zitierten "Der Erretter aus dem Irrtum" von al-Gazäll (st. 1111)

liegen nun auch andere Zeugnisse in (auszugweiser) Übersetzung vor (Reynolds 2001).
6 Reynolds, 2001:66-68.

AS/EA LX-2-2006, S. 383-436



Das "Ich" in timuridischen Herrscherautobiographien 385

Ähnlich umfangreiche und systematische Untersuchungen zu vor dem
20. Jahrhundert entstandenen Autobiographien in den Literatursprachen der
turko-iranischen Welt7 stehen noch aus.8 Indes scheint das Schreiben über
das eigene Leben in persischen und ihrem Gefolge in turksprachigen
Chroniken, Hagiographien und Gedichtsammlungen sowie in Form
selbständiger Lebensberichte in diesen Sprachen mindestens ebenso

verbreitet gewesen zu sein, wie im arabischen Schrifttum.9 Unbestritten ist
die außerordentliche Vorliebe der Historiographen und Hagiographen für
die Hervorhebung eigener Beteiligung an den berichteten Geschehnissen und
für die Wiedergabe von Gesprächen mit ihren Protagonisten sowie von deren

Gedanken, Plänen, Reden, Aussprüchen und Briefen in wörtlicher Rede.10

Die "Ich-Form" ist daher ein bestimmendes Merkmal vieler dieser Schriften
und erweckt, zumindest beim heutigen Leser, ein gewisses Misstrauen ob
ihrer Authentizität. Bei genauerem Hinsehen entpuppten sich so manche
Zitate aus Reden,11 Briefe12 oder auch Autobiographisches13 als fingiert.
Inwieweit das Vortäuschen des "O-Tons" vor allem der Dramaturgie
geschuldet gewesen ist und Rückhalt in Faktischem bzw. vertrauenswürdig
Überliefertem oder zumindest historische Plausibilität besaß und inwieweit es

sich dabei um tatsächliche Fälschungen handelte, also außerliterarische
Beweggründe hatte, ist häufig nicht geklärt und auch schwer nachzuweisen.14

7 Ich verwende diesen Begriff in Anlehnung an Robert Canfield, der in der Einleitung zu
dem von ihm herausgegebenen Sammelband Turko-Persia in Historcial Perspective
überzeugend von "Turko-Persian ecumene" oder "Turko-Persian Islamicate culture"
spricht, um den Raum zu bezeichnen, in dem sich eine aus Kulturgütern arabischer und

vor allem iranischer und türkischer Völker gespeiste Hochkultur durchsetzte, die ihren

Höhepunkt zwischen dem 16. und 18. Jahrhundert erlebte und sich in jenen
Jahrhunderten von Kleinasien bis nach Indien erstreckte.

8 Die bisherigen Einzeluntersuchungen führt Reynolds auf (2001:12 Anm. 12-13).
9 Fragner, 1999:56-58; siehe unten. In Vorbereitung zum Druck sind die "Proceedings"

des Symposium on autobiographical themes in Turkish literature: Theoretical and

comparative perspectives, Istanbul, 15-17 May 2003, ed. Borte Sagaster [et al.].
10 S. Anm. 9; Meisami, 1999:292; Waldmann, 1980:65f. Das gilt ebenso für die arabisch¬

sprachige Literatur (Hinweise auf Studien bei Enderwitz, 2002:11).
11 Hardy, 1957; Haarmann, 1971:57.

12 Meisami, 1999:290-291; Morton, 1999.

13 So die "Autobiographie" des Perserkönigs Anüäirwän (531-579) (Rosenthal,
1990:8f.).

14 Ich halte mich an Speyers Definition der literarischen Fälschung (1969:237).

AS/EA LX-2-2006, S. 383-436



386 Anke von Kügelgen

Als Bezeichnung für die von Timuridenherrschern verfaßten Berichte über
das eigene Leben habe ich "Autobiographie" in dem oben zitierten weiten
Sinne gewählt und nicht "Memoiren", wie sie auch genannt werden.
"Memoiren" bezeichneten ursprünglich Augenzeugenberichte aus der
nächsten Umgebung regierender Personen,15 was im Falle der Timuriden-
herrscher nicht zutrifft und zu Verwechslungen führen könnte, da es

zahlreiche solche Augenzeugenberichte in der turko-iranisehen Welt, gerade
auch in den hier betrachteten Jahrhunderten gibt16. Der moderne Gebrauch

von "Memoiren" im Sinne von Lebenserinnerungen öffentlich Handelnder,
in denen diese fast ausschliesslich ihren äußeren Werdegang schildern, wäre
den Texten adäquater. Ich vermeide ihn jedoch, da er oft auch der

Abgrenzung von der Autobiographie im modernen Sinne dient, wobei die

Introspektion als Maßstab angelegt wird17. Eine solche Trennung erscheint

mir indes für die Vormoderne und damit für die vorliegenden Schriften

unangemessen.

Meine Überlegungen zu timuridischen Herrscherautobiographien kreisen im
Wesentlichen um die Fragen nach der Identität bzw. Übereinstimmung von
Autor, Protagonist und Erzähler?* nach dem Verhältnis von objektiver und
subjektiver Perspektive19 und schliesslich nach der Beziehung zwischen

Autobiographie und Biographie bzw. nach dem Stellenwert der

Autobiographie. Dies sind allesamt Fragen, die in vielen der Schriften diskutiert
werden, die sich durch das moderne Gestrüpp der Begriffe und Konzepte
kämpfen, welches die Autobiographie umwuchert, oder die dieses sogar
pflegen. Sie scheinen mir indes, besonders wenn sie miteinander verschränkt
werden, geeignet, auch Spezifika der Autobiographie vor dem Aufkommen
der modernen bürgerlichen Gesellschaft und bislang wenig beachtete

Aspekte der Rezeption erschliessen zu können.

15 Misch, 1989 [1907]:50; Niggl, 1988:58.

16 Siehe z.B. unten Anm. 66.

17 Neuman, 1970:1 Iff., 25ff.
18 Es muß die Identität aller drei gewahrt sein, im Unterschied etwa zu einem Roman, in

dem der Erzähler eine fiktive erste Person darstellen kann (vgl. Lejeune, 1989

[1975]:216ff.).
19 Mit "subjektiv" bezeichne ich hier die Perspektive des Autors einer Autobiographie

und mit "objektiv" jene eines Biographen, Historiographen, etc.; strenggenommen ist
selbstverständlich auch die Wahrnehmung letzerer eine jeweils subjektive.

AS/EA LX-2-2006, S. 383-436



Das "Ich" in timuridischen Herrscherautobiographien 387

Drei Timuridenfürsten werden eigene Lebensberichte zugeschrieben: dem
Stammvater Timür Lang (Tamerlan, um 1328-1405) selbst, seinem
Nachfahren in fünfter Generation und Begründer der sogenannten Mogulherrschaft20

Zahïraddïn Muhammad Bäbur (1483-1530) in Indien sowie seinem

Urenkel öahängir b. Akbar (1569-1627), dem vierten Mogulherrscher.21
Die drei soeben herausgehobenen Fragen versuche ich zum einen anhand
der Entstehungs- und Überlieferungsgeschichte der jeweiligen Texte und

zum anderen durch deren Titel und inhaltliche Merkmale zu beleuchten. Den

Reigen eröffnet Bäbur, darauf folgen Gahângïr und schliesslich der

chronologisch gesehen erste, Timür, dessen eigener Lebensbericht jedoch
erstmals im Jahre 1637 erwähnt wird. Die persönlichen Aufzeichnungen des

iranischen Herrschers Sah Tahmäsp I. (1514-1576), der Bäburs Sohn, dem

Mogulherrscher Humäyün, in Zeiten der Gefahren Asyl gewährte und ihm
bei seiner Wiedereroberung Indiens militärisch beistand, weisen einige
Parallelen zu den Autobiographien Bäburs und auch Gahängirs auf.22 Sie

werden hier jedoch nicht weiter berücksichtigt.

Bäbur führte Tagebuch während seiner zahlreichen Kriegszüge, die ihn von
seiner ersten, bald jedoch wieder verlorenen Herrscherstätte Fargäna (Gebiet
im Nordosten des heutigen Usbekistan) schliesslich 1526 nach Delhi brachte,

20 Die Herrscher selbst sprachen von sich im Kollektiv meist als "Timuriden"; die

Bezeichnung "Mogulen" geht vermutlich auf eine indische Sprachpraxis zurück, galten
doch alle Invasoren aus Zentralasien als "Mongolen" (Foltz, 1998:12ff.).

21 Ein weiterer Timuridenfürst, Sultän Husayn Bäyqarä, der 1469-1506 über Herat

herrschte, hat ein Selbstzeugnis hinterlassen, in dem er Gott für die Gnade, ihn zum
Herrscher erwählt zu haben, dankt und sich in apologetischer Weise über seine

gerechten und frommen Taten und seine Ehrfurcht vor den Sufis und Poeten ergeht

([Bayqarä]/Ertaylan 1945; [Bayqarä]/GandjeI, 1954, [Bayqarä]/Thackston, 1989).

22 Sah Tahmâsp beginnt seine Erinnerungen ebenfalls mit der Thronbesteigung und
wünscht, sie mögen als eine Erinnerung an ihn in der Welt zurückbleiben und zugleich
seinen Söhnen und Freunden als Handlungsleitfaden (dastür al-camal) dienen

([Tahmäsb]/Amrulläh Safari, 1984/85 [1363 h.§.]:2; [Tahmasb]/Horn, 1891:17). Die
entschieden unausgewogene Gesamtkomposition des Werkes, das bisweilen noch als

"Autobiographie" geführt wird (Reynolds, 2001:12 Anm. 13), d.h. vor allem seine

Fokussierung auf einige wenige Feinde und Ereignisse, unterscheidet diese

persönlichen Aufzeichnungen jedoch entschieden von jenen der Gebieter über Indien.
Es handelt sich bei dieser Schrift, wie Walther Hinz herausgefunden hat, im Wesentlichen

um eine Rede, die Sah Tahmäsp zur Rechtfertigung seiner Politik gegenüber den

Osmanen gehalten hatte; diese veränderte er später leicht und ergänzte sie um einen

knappen Abriß einiger Ereignisse seit seiner Thronbesteigung (Hinz, 1934).

AS/EA LX-2-2006, S. 383-436



388 ANKE VON KÜGELGEN

und schrieb seine Autobiographie z.T. noch während seiner militärischen
Wanderjahre auf dessen Grundlage. Er beschäftigte keinen Hofhistorio-
graphen, ließ aber seinen Sekretär, den Dichter Sayh Zayn (öwäfi), ein von
ihm erlassenes Edikt in der ersten Person auf persisch verfassen und
übernahm es in seine Autobiographie.23

Das Autograph von Bäburs Autobiographie ist nicht mehr existent, und
die Entstehungs- und Überlieferungsgeschichte dieses Werkes ist nicht restlos

geklärt. Annette Susannah Beveridge hat sie in jahrzehntelanger Detektivarbeit

durch die Kollation verschiedener Kopien und Fragmente, die sich
über mehrere Kontinente hinweg verstreut finden, teilweise zu
rekonstruieren vermocht.24 In den uns überlieferten Fassungen setzt Bäburs Werk
abrupt mit seinem 12. Lebensjahr, d.h. mit seiner Thronbesteigung in Far-

gäna, ein und weist eine Reihe von Lakunen auf, die es im Ursprungswerk
vermutlich nicht gehabt hat.25 In der osttürkischen Originalsprache, dem
Turkï (es wird auch als "Cagatäy" bezeichnet), sind nur ungefähr ein
Dutzend Kopien auf uns gekommen.26 Weit über die Hälfte davon wurde
erst im 18. und 19. Jahrhundert angefertigt und geht auf denselben

Archetypus zurück.27 Die älteste, nach ihrem Käufer "Elphinstone" benannte

23 [Bäbur]/Mano, 1995:504-506; [Bäbur]/Thackston, 1993, Bd. 111:670-674;

[Bäbur]/Bacque-Grammont, 1988:763-766. Bäbur nennt Sayh Zayn auch

ausdrücklich als Verfasser der Siegesmeldung der aus der Perspektive eines Historiographen

geschilderten Eroberung Indiens, die er in seine Autobiographie einfügte
([Bäbur]/Mano, 1995:509-520; [Bäbur]/Thackston 1993, Bd. 111:678-690;

[Bâbur]/BacquÉ-Grammont, 1988:770-787). Sayh Zayn legte seinerseits Bäburs

Darstellung des Indienfeldzuges einer eigenen, überaus ornamentalen Schilderung dieser

Eroberung zugrunde (Storey, 1970, Bd. 1:533; Stori/Bregel', 1972, Bd. II:835f.).
24 Eine Zusammenfassung der Ergebnisse stellte A.S. Beveridge ihrer englischen

Übersetzung des Werkes voran ([BäBUR]/Beveridge, 1922, Bd. I:xxvii-lx). W.M.

Thackston und E. Mano fügten dieser Überlieferungsgeschichte nichts hinzu.

25 [BäburJ/Beveridge, 1922, Bd. Lxxxi-xxxviii; [Bäbur]/Thackston, 1996:15.

26 Beveridge, A.S., 1908:97f.; [Bäbur]/Beveridge, 1922, Bd. I:xli. Die gründlichste
kritische Edition des Turki-Textes unternahm E. Mano (1995; ich danke vielmals Mika
Kunz (Bern) für die Übersetzung seiner japanischen Einleitung ins Deutsche);
Thackstons Ausgabe weist gegenüber der seinigen den Vorteil auf, auch die persische
Übersetzung editiert und zudem - als Paralleltext - die Schrift ins Englische übersetzt

zu haben; seine Turki-Edition hat indes, wie Mano nachweisen konnte, zahlreiche

Mängel (Mano, 1995:xxx-xxxiv).
27 Beveridge, A.S., 1900:439-475; idem, 1908:97f.; [BäburJ/Beveridge, 1922, Bd.

Lxxxix-lvii.

AS/EA LX-2-2006, S. 383-436



Das "Ich" in timuridischen Herrscherautobiographien 389

Handschrift wurde vermutlich um die Mitte des 16. Jahrhunderts erstellt28

und weist grosse Lücken gegenüber einem um 1700 erstellten sogenannten
Hyderabad-Manuskript auf, mit dem sie aber ansonsten weitgehend identisch
ist und somit auf demselben Archetyp beruht29. Eine zweite Version
entdeckte Jean-Louis Bacqué-Grammont in Teheran; sie beruht seiner

Einschätzung nach auf einem Bäburs Original noch näher stehenden
Archetypus.30 Darüber hinaus existiert eine dritte, mit Buchara in Verbindung
gebrachte Version, die im Unterschied zu den bereits genannten Versionen

einigen Spezialisten nur teilweise als authentisch gilt. Sie ist in mindestens

neun Kopien überliefert, wovon die älteste auf 1709 datiert ist.31 Die
bekannteste Fassung dieser Version ist die Edition des Orientalisten Nikolaj I.

Il'minskij, da sie die erste Edition von Bäburs Autobiographie darstellt32 und

von A. Pavet de Courteille 1871 ins Französische übersetzt wurde.33 Annette
S. Beveridge zeigt überzeugend auf, daß dem Kopisten des Archetypus'
dieser "Buchara"-Handschrift nur ein Teil der Schilderung auf turkï
vorlag.34 Der Kopist wußte sich jedoch Abhilfe zu verschaffen. Bäburs

Enkel Akbar, der dritte Mogulherrscher (reg. 1556-1605), hatte im Jahre

1589 eine Übersetzung von Bäburs Autobiographie ins Persische, der

damaligen Hofsprache, anfertigen lassen. Diese beginnt auch mit der

28 Beveridge, A.S., 1907; [Bäbur]/Beveridge, 1922, Bd. I:xli.
29 Beveridge, A.S., 1908:73-76; [Bäbur]/Beveridge, 1922, Bd. I:xli.
30 [Bâbur]/Bacqué-Grammont, 1985:23. Mano bedauert, daß er sie für seine Edition

nicht hinzuziehen konnte (1995:xxxviii); W.M. Thackston erwähnt sie nicht.
31 [Bäbur]/Beveridge, 1922, Bd. I:liii—liv.
32 [BäburJ/Il'minskij, 1857 (ich danke Dilara M. Usmanova (Kazan) mir dieses Werk

zugänglich gemacht zu haben). Il'minskij erstellte sie auf der Grundlage einer

Abschrift, die der Orientalist George Jacob Kehr im Jahre 1737 von einem Manuskript
angefertigt hatte, das in Buchara erstanden worden war ([Bäbur]/Beveridge, 1922, Bd.

Irliii—liv). Über den Verbleib der Vorlage Kehrs, die das Datum 1714 trägt und von
einem Mitglied der russischen Gesandtschaft Florio Benevenis gekauft worden war, ist
nichts bekannt. Il'minskij änderte allerdings an einigen Stellen den Wortlaut und die

Reihenfolge der Kehr'schen Kopie und liess einiges aus (Beveridge, A.S., 1908:76-96;
[Bäbur]/Beveridge, 1922, Bd. Llii-liii. Weggelassen hat Il'minskij indes im
Wesentlichen nur den kurzen Abriss über Timür und seine Nachfahren bis Humäyün,
mit welcher die Geschichte Bäburs komplementiert worden war (Beveridge, A. S.,

1900:471; idem, 1908:80).
33 [Bâbur]/Pavet de Courteille, 1871. Der Übersetzer bedauert sehr, keine andere Vorlage

zur Verfügung gehabt zu haben (S. xiii-xiv).
34 Sie hat fast denselben Wortlaut wie das "Elphinstone"- und das Hyderabad-Manuskript

und schließt einige der dort vorhandenen Lücken (Beveridge, 1908:76, 84ff.).

AS/EA LX-2-2006, S. 383-436



390 Anke von Kügelgen

Thronbesteigung Bäburs in Fargäna, reicht aber nicht über den 7. September
1529 hinaus, womit das letzte Regierungsjahr nicht erfaßt war (Bäbur starb

am 26. Dezember 1530). Die Unvollständigkeit des ihm vorliegenden Turkï-
Manuskripts bewegte besagten Kopisten offenbar dazu, die darin fehlenden
Jahre durch eine Rückübersetzung aus dem Persischen ins Turkï zu
ergänzen.35 Die in seiner Vorlage fehlenden letzten Monate ergänzte er aus

einer anderen Quelle; ich komme darauf in Kürze zurück.
Zunächst gilt es zu prüfen, in welcher Weise Bäbur dem Leser mitteilt,

daß er und kein anderer der Autor ist. Philippe Lejeune nennt in seinem

vielbeachteten Aufsatz "Der autobiographische Pakt" zwei Arten, wie der
Autor seinen Leser von dieser Identität zu überzeugen versucht. Er versuche
es zum einen durch einen eindeutigen Titel (z.B. "Geschichte meines

Lebens", "Autobiographie") bzw. durch einleitende, diese Identität versichernde

Sätze, und zum anderen dadurch, daß er seinem Erzähler den eigenen
Namen gebe.36 Bereits zu Akbars Zeiten waren dem Leser von Bäburs
Autobiographie diese Möglichkeiten genommen. Es sind weder ein Originaltitel
noch eine Einleitung überliefert, und Bäbur spricht von sich nur in der ersten
Person Singular oder Plural. Diese Unterscheidung zeugt allerdings von einer
bemerkenswerten Sensibilität; Bäbur differenziert mit ihrer Hilfe zwischen

allem, was nur er selber gemacht oder erlebt hat, und dem, woran er und
andere gemeinsam beteiligt waren - kollektive Akte bringt er bisweilen auch
durch Passivkonstruktionen zum Ausdruck.37 Diese Sensibilität vermag indes
nicht die Frage zu lösen, ob Bäbur ein Interesse daran hatte, den von ihm
eigenhändig verfaßten Lebensbericht als solchen zu kennzeichnen. Einige
andere Indizien im Text deuten aber auf Bäburs Interesse hin, eigene
Darstellungen klar von fremden zu trennen. So kennzeichnet er das von ihm
erlassene und in der ersten Person Plural (pluralis majestatis) abgefaßte Edikt,
in dem er feierlich dem Weine abschwört und seine Untertanen zu demselben
Schritt anhält und ihnen zugleich die Befreiung von einer als unislamisch

geltenden Steuer verspricht, deutlich als Formulierungen seines Sekretärs

Sayh Zayn.

35 A.S. Beveridge legt zahlreiche Indizien für ihre These einer Rückübersetzung vor
(1908:80, 87-96); s.a. [Bäbur]/Thackston, 1993, Bd. I:x-xii; Mano, 1995:28f.

36 Lejeune, 1989 [1975]:232.
37 A.S. Beveridge machte darauf aufmerksam ([Bäbur]/Beveridge, 1922, Bd. Llixf.).

Turksprachen halten außerdem eine Reihe anderer Differenzierungsmöglichkeiten mit
Blick auf die Subjektivität der Wahrnehmung und Darstellung parat, derer sich Bäbur

ausgiebig bediente (Schönig, 1997:180ff., et passim).

AS/EA LX-2-2006, S. 383-436



Das "Ich" in timuridischen Herrscherautobiographien 3 91

Nicht minder wichtig als die Perspektve des Autors erscheint jedoch
auch die seiner Leser, Kopisten, Übersetzer und Bearbeiter. War es ihnen

wichtig, daß Bäbur über sich selbst und nicht ein anderer über ihn
geschrieben hat? Mit anderen Worten, unterschieden sie zwischen subjektiver
und objektiver Perspektive und setzten sie diese zueinander in ein
hierarchisches Verhältnis, wie wir es heute zu tun pflegen, indem wir eine

Autobiographie als Quelle für die persönliche Sicht von Ereignissen, Personen

und Empfindungen sowie für die aus Erfahrungen gewonnenen Weisheiten
einer Biographie vorziehen? Die Hinweise in den Quellen, die unsere

Neugier zu befriedigen vermögen, sind nicht zahlreich, sprechen aber eine

deutliche Sprache. Was wir aus dem ersten Jahrhundert nach Bäburs Tod
wissen, legt nahe anzunehmen, daß die subjektive Darstellung, mithin das

Autobiographische, nicht angetastet, sondern höchstens durch Randbemerkungen

ergänzt oder korrigiert wurde. Bäburs Sohn Humäyün (1508-1556)
annotierte den Lebensbericht seines Vaters an einigen Stellen, wobei er oder
sein Kopist peinlich darauf bedacht waren, die Annotationen als Worte

Humäyüns kenntlich zu machen, gerade auch dort, wo Humäyün seine

eigene, vom Vater abweichende (subjektive) Sicht darlegte.38 Bäburs
Urenkel öahängir vermerkte in seiner eigenen Autobiographie, vier Sektionen

zu Bäburs Kabulbericht auf turkï hinzugefügt und an ihrem Ende mit einem
Satz auf seine Autorschaft dieser Sektionen aufmerksam gemacht zu haben.

Mittels dieses Zusatzes hat öahängir die von ihm mutmaßlich in der ersten
Person gehaltenen eingefügten Textpassagen dem Leser deutlich als nicht aus

Bäburs Feder stammend abgesetzt.39 Diese Scheu oder Skrupel zu
verdankende Wahrung der Authentizität des Textes scheint in den

darauffolgenden Jahrhunderten nicht gewahrt worden zu sein. Spätestens seit dem

Anfang des 18. Jahrhunderts sind die von öahängir oder möglicherweise

38 Beveridge, A.S., 1900:443-449, Beveridge, A.S., 1907:139-144; [Bäbur]/Beveridge,
1922, Bd. Lxxxv. Es sind allerdings Fragmente einer 1583-6 erstellten Übersetzung

von Bäburs Autobiographie ins Persische bekannt, in der sie offenbar in die dritte
Person transponiert wurde ([Bäbur]/Beveridge, 1922, Bd. I:xliii-xliv; idem, 1906:90
[die Autorin erwähnt diese Transponierung dort nicht]). Mir waren diese Fragmente
nicht zugänglich; vermutlich würde sich aus ihnen auch schwer ablesen lassen, inweit
der Wechsel der grammatischen Person des Erzählers auch den Verlust des

autobiographischen Charakters nach sich zieht; wird die dritte Person Singular doch
auch als ein besonderes Stilmittel in Autobiographien eingesetzt.

39 [Gahängir]/HäSim, 1980 [1359 h.S.]:64; [ÖahängIr]/Thackston, 1999:77; [Öahängir]/
Beveridge, H., 1968, Bd. 1:109.

AS/EA LX-2-2006, S. 383-436



392 Anke von Kügelgen

auch von anderen Personen stammenden Zusätze nicht mehr als solche
gekennzeichnet.

Erst im 20. Jahrhundert haben das Ehepaar Beveridge und F. Teufel mit
Hilfe inhaltlicher und sprachlicher Indizien (Wortschatz, Phraseologie,
Orthographie, Wortfügung) nachgewiesen, daß es sich bei einigen aus dem
Blickwinkel eines "Ich-Erzählers" geschilderten Ergänzungen - sie umfassen

nur wenige Seiten - nicht um Bäburs eigene Worte handeln kann. Der Autor
dieser Ergänzungen, bei denen es sich vor allem um jene des "Buchara"-
Manuskriptes handelt, hält sich aber an Berichte glaubwürdiger Personen

und läßt keine außerliterarisch motivierte Manipulation erkennen. Ein

grosser Teil der Einfügung ist offensichtlich dem Bericht über Bäbur im
Akbar-näma, des opus magnum Abu 1-Fazls, eines hochgelehrten Vertrauten
Akbars, entlehnt und nur leicht verändert.40 Die im Akbar-näma nicht
erwähnte Entstehung von Bäburs Krankheit, findet sich im Geschichtswerk
seiner Tochter Gül Badan Bigum. Ihrzufolge äußerte Bäbur den Wunsch,
Gott möge Humäyün von seinem schweren Leiden erlösen, indem er dessen

Krankheit auf ihn, Bäbur, übertrage.41 Ebendiese "Ursache" der Erkrankung
Bäburs, die ihn innerhalb kürzester Zeit dahinraffen sollte, findet sich in den

Ergänzungen zur Autobiographie.42
Die Entlehnung dieser biographischen und nicht mehr

autobiographischen Passage und ihre Transponierung in die erste Person kann als

ein Indiz dafür gewertet werden, daß Autobiographisches nicht stets den

Vorrang vor Biographischem genoß. Die Kopisten des 18. und 19.

Jahrhunderts nahmen offenbar auch keinen Anstoß an Stilbrüchen und
Wiederholungen. Doch auch in Europa wurden diese Ergänzungen erst zu Beginn
des 20. Jahrhunderts als literarische Täuschung gewertet. Weniger als ein
Jahrhundert zuvor war dem russischen Editor Il'minskij zwar der Stilwechsel

40 Teufel, 1883:141-178; [ÖahängIr]/Beveridge, H., 1968, Bd. 1:110 Anm. 1.; Beveridge,
A.S., 1906:86; [Bäbur]/Beveridge, 1922, Bd. I:xlv-xlvi, lü, Bd. U, Appendices:ix-xvi.
Für inadäquat halte ich Teufels Bemerkung, Pseudo-Bäbur habe seine "Fälschung" auch

dadurch verraten, daß er fast überall "die erste der Mehrzahl [setzte], während Bäbur
stets die erste der Einzahl hat" (Teufel, 1883:178). Zum einen schreibt Pseudo-Bäbur

gerade die bewegende Schlußszene in der ersten Person der Einzahl ([BÄBUR]/IL'MINSKU,

1857:504) und zum anderen hat Bäbur, legt man die aller Wahrscheinlichkeit nach dem

Original am nächsten kommenden Handschriften zugrunde, die erste Person je nach

Kontext (s.o.) bald im Singular, bald im Plural eingesetzt.
41 Begam, 2001:105; [Bäbur]/Bacque-Grammont, 1988:73.

42 [Bäbur]/Il'minsku, 1857:502-504; [Bäbur]/Pavet de Courteille, 1871, Bd.

11:457-460.

AS/EA LX-2-2006, S. 383-436



Das "Ich" in timuridischen Herrscherautobiographien 393

nicht entgangen, doch blieb er aufgrund der Tatsache, daß der Text in der
ersten Person und sehr emphatisch gehalten ist, von Bäburs Autorschaft
überzeugt.43 Der französische Übersetzer Pavet de Courteille folgte ihm
darin, wobei er gewissenhaft vermerkte, daß einige der Ereignisse bereits

von Bäbur geschildert worden waren, es sich also um Wiederholungen mit
anderen Worten, abweichender Orthographie und z.T. auch anderen
Personen handelte; er hielt sie daher teilweise für eine Skizze.44 Weder

Il'minskij noch Pavet de Courteille gingen jedoch so weit, von einer

Verfälschung durch Kopisten auszugehen.

Weiteren Aufschluss über die Fragen, welche Bedeutung die Rezipienten von
Bäburs Schrift der Identität von Autor, Protagonist und Erzähler beimaßen
und wie sie subjektive und objektive Wahrheit gewichteten, können uns die

Titel geben, welche Bäburs Werk nachträglich verliehen worden sind.

Insgesamt sind sechs verschiedene Titel von Bäburs Schrift bekannt, die

ihr teils von den Kopisten, teils auch von Chronisten und anderen Autoren
verliehen wurden. Der mit Abstand häufigste Titel ist Wäqicät-i Bäburi
(wörtl. "Die Bäbur'sehen Begebenheiten") oder Varianten davon, wie z.B.

Wäqicnäma-i pädsäh!45. Er findet sich nicht nur in der persischen
Übersetzung und vielen Abschriften, sondern auch in Historiographien, in
denen auf Bäburs Schrift Bezug genommen wird.46 Diese Titelgebung
orientierte sich vermutlich am Original, dessen Kapitelüberschriften, folgt
man der vertrauenswürdigsten Turkï-Handschrift, jeweils "Waqäyic
(Begebenheiten, Ereignisse) des Jahres xy" lauteten.47 Diese Titel verweisen
an sich nicht auf ein Selbstzeugnis; "die Geschehnisse von", gefolgt von
einem Personen-, Gruppen- oder Ortsnamen, sind vielmehr geläufige Titel
für Herrscher- und Dynastiegeschichten und wurden bisweilen auch für
Regionalgeschichten, Reiseberichte und die Wiedergabe spiritueller Erlebnisse

benutzt.48 Gerade bei den beiden Letztgenannten waren Autor, Prota-

43 [Bäbur]/Il'minskij, 1857:iii-iv; A.S. Beveridge ließ sein Vorwort übersetzen

(1900:479).
44 [Bäbur]/Pavet de Courteille, 1871:443^160.

45 [Bäbur]/Beveridge, 1922, Bd. Llvii; Beveridge, A.S., 1900:474.

46 [Bäbur]/Beveridge, 1922, Bd. Lxliv, lvii; Storey, 1970, Bd. 1:530. Bäburs Auto¬

biographie figuriert unter dem Titel Wäqicät-i Bäbur! auch in Abu 1-Fazls Akbar-näma

(1979, Bd. 1:234, et passim) und mehreren anderen Schriften des 16. Jahrhunderts

(Mano, 1995:xxv-xxvi).
47 E. Mano hält Waqäyi" für den Ursprungstitel (1995:xxv).
48 Storey, 1970, Bd. I, Index, s.v. "waqä'i"'.

AS/EA LX-2-2006, S. 383-436



394 ANKE VON KÜGELGEN

gonist und Erzähler häufig identisch, doch kam eine Hervorhebung dieses

autobiographischen Charakters (es handelt sich meist um tagebuchartige
Aufzeichnungen oder Rückblicke auf einzelne Episoden) offenbar nicht in
Betracht.49 Denselben Befund haben wir mit Blick auf die übrigen Titel, mit
denen Bäburs Autobiographie im nachhinein versehen wurde. Titel wie
Tärih-i BäburI ("Bäburs Geschichte"),50 Targama ("Biographie"; wörtl.
"Übersetzung", "Erklärung"),51 Tüzuk-i Bäburi ("Die Bäbur'sche
Ordnung/Regel"),52 Bäbur-näma ("Das Bäbur-Buch") und Bäburlya53 verweisen
ebenfalls nicht auf Autobiographisches, auch wenn sich hinter diesen dem
Namen voran- oder hintenangestellten Spezifizierungen durchaus Schriften
solchen Charakters verbergen konnten. Das gilt insbesondere für targama
und tüzuk (tuzük/tuzuk/tüzük; die Schreibweise variiert nicht selten sogar
innerhalb einer Handschrift)54, wobei allerdings oft nicht gesichert ist,

inwieweit die Titel vom Autor selbst stammen. Die "Autobiographie" oder,

vorsichtiger formuliert, die "Herrscherautobiographie" stellte offenbar in der
turko-iranischen Welt keine eigenständige Gattung dar. Die zahlreichen Titel,
unter denen sie subsumiert wurde, bezeichnen ihrerseits jedoch auch keine
festen Gattungen, wenngleich die Konnotation mit "Historie" überwiegt.
"Näma" ("Buch") indes war völlig unbestimmt und konnte eine Herrscherchronik

bezeichnen, aber auch ein Heldenpos, z.B. das Firdaws-näma,
lehrreich-erbauliche Geschichten wie das Tutl-näma ("Papageien-Buch")
oder ein Moraltraktat wie das Pand-näma (s.u.). Am seltensten und zugleich
spezifischsten scheint tüzuk(-ät) gewesen zu sein. Es wird in den Texten im
Sinne von "Ordnung", "Regel" und "Richtlinie" verwendet wird und
bezeichnet als Buchtitel nur Herrschergeschichten, darunter mehrere, die in der

"Ich-Form" abgefasst sind.55

49 S. z.B. Storey, 1970, Bd. 1:1066, 1347.

50 Beveridge, A.S., 1907:133.

51 Beveridge, A.S., 1907:135. Zu targama als Bezeichnung von Biographien und

Autobiographien s. REYNOLDS, 2001:2ff.
52 Beveridge, A.S., 1900:443

53 [Bäbur]/Il'minskij, 1857:505; [Bäbur]/Beveridge, 1922, Bd. I:lvii.
54 Tüzuk bedeutet "Ordnung", "Regel", "Norm", "Zeremonie" (Doerfer, 1965, Bd. 11:613);

in Bäburs Autobiographie wird es im Sinne von "Militärordnung" verwendet

([Bäbur]/Mano, 1995:149; [Bäbur]/Thackston, 1993, Bd. I:200f.). Ab spätestens dem
16. Jahrhundert wird es als Titel für Biographien oder Autobiographien verwendet

(Thackston, 2000:760).
55 Siehe die vorangegangene Anmerkung.

AS/EA LX-2-2006, S. 383-436



Das "Ich" in timuridischen Herrscherautobiographien 395

Bäburs Zeitgenossen, Übersetzer und Kopisten heben sein Selbstporträt
mithin nicht von Werken ab, in denen das Leben eines Herrschers aus

"objektiver" Perspektive dargestellt wird. Das ist freilich bloß ein formaler
Hinweis darauf, daß ein vom Herrscher selbst verfaßter Lebensbericht und
eine Biographie als gleichrangig erachtet wurden. Es finden sich auch über
das Formale hinausgehende Zeichen für diese Gleichstellung. So wird in den

uns bekannten Geschichtswerken aus dem 16. Jahrhundert für die

Darstellung der Herrschaft Bäburs seine Autobiographie nur als eine Quelle
neben anderen herangezogen. Bäburs Cousin Mirzä Haydar Düglät
(1499/1500-1551) weist in dem Bäbur gewidmeten Teil seines bedeutenden
Geschichtswerkes Tärih-i Räsidl ausdrücklich darauf hin, daß er "einige
Berichte" (baczl riwäyat) aus dem von Bäbur selbst verfaßten Geschichtswerk
übernehmen werde. In der Tat zieht er noch eine Reihe weiterer Quellen
ohne erkennbare Bevorzugung von Bäburs eigener Darstellung hinzu. Bei

der Aufzählung der von Bäbur verfaßten Schriften nennt Mïrzâ Haydar
dessen Autobiographie erst an letzter Stelle, wobei er ihre klare, lebendige
und gut verständliche Sprache lobt; das Prestige Bäburs als Dichter und
Übersetzer eines Sufi-Traktates ins Osttürkische schätzte er augenscheinlich
höher.56

Diese Gleichstellung der Autobiographie und der Biographien Bäburs steht

in einem eklatanten Widerspruch zur Wahrnehmung des Bäbur'sehen
Lebensberichtes bei einer Reihe von "westlichen" Lesern, für die seine

Autobiographie ein seltenes Zeugnis der Vormoderne darstellt, insofern der

Autobiograph sich nicht nur in seiner gesellschaftlichen Rolle, sondern auch

als fühlender und sich entwickelnder Mensch zeige. Der englische
Literaturwissenschaftler Roy Pascal, einer jener Forscher, welcher die

Entstehung und Entwicklung der Autobiographie im Sinne der Geschichte der

Gestaltung einer Persönlichkeit allein dem europäischen Kulturkreis
zuschreibt, qualifizierte Bäburs Werk in einer recht programmatischen Schrift
kurzerhand als eine Ausnahme.57 Stephen F. Dale, ein Spezialist für die

turko-iranische Welt, knüpfte an diese Einschätzung an und versuchte in
seinem Aufsatz Steppe Humanism: The Autobiographical Writings of Zahir

56 [DOölät]/Thackston, 1996a: 128; idem, 1996b: 103. Mirzä Haydar flicht in den zweiten

Teil seines Geschichtswerkes viel Autobiographisches ein.

57 Pascal, 1960:22.

AS/EA LX-2-2006, S. 383-436



396 Anke von Kügelgen

Al-Din Muhammad Babur, 1483-1530 die "modernen" Züge, die er als

atypisch für einen muslimischen Autor erachtet, herauszuarbeiten.58

Woher rührt dieser Unterschied in der Wahrnehmung und Gewichtung
von Bäburs Schrift? Weshalb wurde sie in der turko-iranischen Welt nicht als

etwas Einzigartiges angesehen?
Stilistisch und inhaltlich ist sie eine in der dortigen Literatur nicht

unübliche Mischung zwischen Genealogie, Chronik, tagebuchartigem
politischem Ereignisbericht und präziser Beschreibung von Fauna und Flora,
sowie von Bevölkerung und Architektur, insbesondere von Heiligengrabstätten.

Kaum ein heutiger Leser wird leugnen, daß die Charakteristika, die
Dale individualistisch dünken, von einer großen Offenheit in der Darlegung
innerer Kämpfe und Reifeprozesse zeugen. Er nennt namentlich vor allem
die Bäbur als Pubertierenden schier verzehrende Begierde nach einem

Jüngling59 und die zahlreichen Zechgelage, welche Bäbur schliesslich reuig
aufgibt60. Betrachtet man diese Schilderungen indes im Lichte der

Umgebung Bäburs und seiner geistigen und poetischen Neigungen, so

erstaunen sie keineswegs. Bäbur las Häfiz (st. um 1390), Sacdi (st. 1292),
Rumi (st. 1273) und andere Autoren, die Weingenuß, wahnhaftes Benehmen

aus Liebe und die Neigung zum eigenen Geschlecht in Gedichten oder Prosa

besangen,61 und er lebte in Kreisen, in denen diese Vorlieben und
Verhaltensweisen üblich waren.62 Zugleich war Bäbur ein Anhänger und

grosser Verehrer des JVagsba/jd/-Scheiches cUbaydalläh Ahrär (st. 1490) und

58 Dale, 1990:38ff., 49.

59 Dale, 1990:43-44; [Bäbur]/Mano, 1995:111-112; [Bäbur]/Thackston, 1993, Bd.

1:152-154.
60 Dale, 1990:47-48; [Bäbur]/Mano, 1995:392f., 575f.; [Bäbur]/Thackston, 1993, Bd.

II:527f., Bd. III:762ff. In dem von Sayh Zayn in Bäburs Namen verfaßten Edikt, in dem

er dem Wein öffentlich abschwört und alle Untertanen ebenfalls dazu auffordert,
charakterisiert Bäbur die Jugend als eine Zeit, in der jeder Mensch Verbotenes tut, von
dem er später jedoch reuig abläßt ([Bäbur]/Mano, 1995:504f.; [Bäbur]/Thackston,
1993, Bd. 111:670-672; [Bäbur]/BacquE-Grammont, 1988:763f.). Der persische
Souverän Sah Tahmäsp I. berichtet in seinen Erinnerungen ebenfalls von schwerer

Trunksucht und Unzucht und seiner reuigen Entsagung im Alter, die er auch seinen

Untertanen auferlegte ([Tahmäsb]/Amrulläh Safari, 1984/85 [1363 h.s.]:29-30;
Tahmäsb/Horn, 1891:48-49).

61 Siehe z.B. die Diwane von Häfiz und Rumi (auch sein Magnawi) und Sa'dls Gulistän.
62 Bäbur beschreibt im ersten, dem Gebiet Ferghana gewidmeten Teil seiner Autobio¬

graphie zahlreiche seiner Verwandten als trunksüchtig und z.T. auch der Knabenliebe

ergeben, wobei er letztere tadelt (z.B. [Bäbur]/Mano, 1995:35; [Bäbur]/Thackston,
1993, Bd. I:46f.; [Bäbur]/Bacque-Grammont, 1988:126).

AS/EA LX-2-2006, S. 383-436



Das "Ich" in timuridischen Herrscherautobiographien 397

dessen Schüler,63 für welche die genaue Beobachtung und Bekämpfung der

eigenen Schwächen und Begierden, gerade auch solcher, die im Widerspruch
zu islamischen Normen stehen, eine Notwendigkeit auf dem Wege zu Gott
sind.64 In der Sufi-Literatur, vor allem in den Hagiographien, werden Reue

und Kämpfe gegen die Irrungen und Wirrungen der Triebseele oft genau
beschrieben, nicht zuletzt, weil es üblich war, die eigenen Sufi-Meister davon
in Kenntnis zu setzen.65 Mit anderen Worten, die Offenheit und Innenschau,
die in Bäburs Schriften bisweilen aufscheint, waren in der Literatur seiner

Zeit nichts Ungewöhnliches.

Die nächsten beiden auf Bäbur folgenden Timuridenherrscher, sein Sohn

Humäyün und sein Enkel Akbar, verfaßten keine Autobiographien;
Humäyün, der nur mit größter Mühe und der Hilfe des Gebieters über Iran
einen kleinen Teil Indiens zu halten vermochte, ergänzte aber, wie gesehen,

an einigen Stellen diejenige seines Vaters. Akbar, der Analphabet war, trug,
nachdem er die Mogulherrschaft gefestigt und erheblich ausgebaut hatte,

größte Sorge, nicht nur seine eigenen Taten angemessen verewigen zu

lassen, sondern erließ auch den Befehl, ein jeder möge das, was er über
Bäbur und Humäyün wisse, niederschreiben. Auf diese Weise entstanden
mehrere Memoiren im ursprünglichen Sinne, u.a. von Humäyüns Schwester
und Humäyüns Diener.66 Für die Aufzeichnung seiner eigenen Herrschaftstage

engagierte Akbar insgesamt vierzehn Chronisten, von denen zwei

täglich genauestens Buch zu führen hatten.67

Akbars Sohn öahängir, der wie erwähnt, Bäburs Autobiographie ergänzt
hatte, nahm die Dokumentation seines Lebens wieder vollständig selbst in die

63 Bäbur legt in seiner Autobiographie wiederholt Zeugnis davon ab. Das Verhältnis der

NaqSbandi-Scheichs zu Bäbur beschreibt B. Babad2anov in seiner (unveröffentlichten)
Dissertation (1996a:80-86) und knapp in idem, 1996b.

64 Die von Bäbur aus dem Persischen ins Turkl übertragene Schrift 'Ubaydalläh Ahrärs

Risäla-i Wälidlya ist eben diesen Themen gewidmet (Ubaydullo Ahror, 1991).

65 Es sei hier auf die Studien von J. van Ess, 1961 und F. Meier, 1994 verwiesen.

66 DlGBY, 1986:576; Conermann, 2002:248-271. Eine kommentierte Übersetzung der

Memoiren des Dieners Gawhar ins Deutsche durch Nader Pournaqsheband ist in Druck:
Die Erinnerungen eines mogulzeitlichen "Wasserkrughalters". Jawhars (st. nach

995/1586-87) Tazkirat al-vaqiat. Bonner Islamstudien, Bd. 5. Schenefeld.

67 Abu 1-Fazl vermerkt das an verschiedenen Stellen seines monumentalen Akbar-näma

(Franke, 2005:17).

AS/EA LX-2-2006, S. 383-436



398 Anke von Kügelgen

Hand; die zwei zu seinen Lebzeiten verfaßten Biographien über ihn scheint

er nicht in Auftrag gegeben zu haben.68

Die Entstehungs- und Überlieferungsgeschichte von öahängirs
Autobiographie ist aufgrund einer besseren Quellenlage einfacher nachzuvoll-
ziehen als diejenige von Bäbur. Von öahängirs Autograph ist möglicherweise

der erste Teil erhalten,69 und einige vollständige Versionen aus der
Hand von Kopisten tragen z.T. seinen Stempel, so daß es kaum Zweifel an
der Authentizität dieser Fassung gibt.70 Inzwischen gilt indes als gesichert,
daß zwei weitere Fassungen existieren, die als stark verändert oder
"gefälscht" eingestuft werden müssen. Sie sind jedoch, wie die "authentische"
Fassung, bis ins 19. Jahrhunderts weiter kopiert worden; die längere Version
wurde sogar ins Englische übersetzt.71 Das Vorhandensein einer als

"authentisch" geltenden vollständigen Version (hier "A" genannt) ermöglicht
es festzustellen, auf welche Weise öahängir den Leser von seiner Autorschaft
zu überzeugen versucht. Der Titel, den er seinem Werk verleiht, Gahängir-
näma,12 hat in dieser Hinsicht allein genommen keine Aussagekraft, bei der
zweifachen Erwähnung des Titels im Text selbst hingegen erscheint
öahängir unmissverständlich als Autor, öahängir, der von sich fast

ausschliesslich in der ersten Person Singular73 spricht, nennt ihn zum ersten

Mal, als er die ersten zwölf Jahre seiner Herrschaft schriftlich festgehalten
hatte und diese Niederschrift binden, mehrfach kopieren und an ausgewählte
Diener und Gouverneure74 verteilen ließ, damit sie einen Handlungsleitfaden

68 Conermann, 2002:124f.
69 [Gahängir]/Thackston, 1999:x, Anm. 1.

70 [ÖahängIr]/Thackston, 1999:ix-x; Storey, 1970, Bd. I:557f.
71 Storey, 1970, Bd. I:556f.
72 GahängIr/HäSim, 1980 [1359 h.S.]:254, 270; [ÖahängIr]/Thackston, 1999:255, 271.

73 öahängir differenziert nicht wie Bäbur zwischen allein von ihm und gemeinsam mit
Anderen unternommenen Handlungen. Die 1. Person Plural verwendet er fast nur in
offiziellen Schreiben und Anordnungen als pluralis majestatis (z.B. [ÖahäNG1r]/Hä5im,

1980 [1359 h.a.]: 103; [ÖahängIr]/Thackston, 1999:115).

74 Die Interpretation dieser Stelle ([Öahängir]/HäSim, 1980 [1359 h.ä.]:270) birgt, wie H
Franke (2005:252 Anm. 7) hervorgehoben hat, Probleme. A. Rogers ([Öahängir]/
Beveridge, H, 1968, Bd. 11:27) und Thackston ([ÖahängIr]/Thackston, 1999:271)
verstehen sie unterschiedlich, während Ersterer arbäb-i dawlat als Verwalter anderer

Städte (sä3ir-i biläd) übersetzt, deutet sie Letzerer als Herrscher über andere Länder, was

einen viel größeren Anspruch öahängirs impliziert. Mir erscheint Rogers Interpretation
angesichts der z.T. nur wenig gefestigten Macht öahängirs im eigenen Reich jedoch
naheliegender.

AS/EA LX-2-2006, S. 383-436



Das "Ich" in timuridischen Herrscherautobiographien 399

(dastür al-camal) zur Hand hätten.75 Deutlicher noch tritt öahängirs
Autorschaft zutage, als er in seinem 17. Regierungsjahr aufgrund einer
Krankheit die Niederschrift der weiteren Ereignisse an Muctamad öän, einen
mit verschiedenen Aufgaben betrauten Hofbeamten übertrug.76 Seine

Formulierungen lassen keinen Zweifel daran, daß er, öahängir, bislang der
Autor gewesen ist, denn er verwendet den in aller Regel die eigenhändige
Niederschrift bezeichnenden Begriff musawwadät (wörtl. "Geschwärztes"
[PL], d.h. "Entwurf der Kladde") für seine Aufzeichnungen der Geschehnisse

und Ereignisse ([sawänih] wa wagäyi')- Muctamad öän erhält von ihm
den Auftrag, die weiteren Ereignisse in Form eines Tagebuches (rüznämacä)
als Anhang zu den musawwadät fortzuführen, ihm, öahängir, dann diesen

Entwurf zur Korrektur vorzulegen und anschliessend ins Reine zu
schreiben.77 Muctamad {Jan schreibt öahängirs Autobiographie in der ersten
Person im gleichen Stil wie sein Auftraggeber fort. Auf den ersten Blick
erscheint es, als habe Muctamad gän die Funktion eines "Ghostwriters"
übernommen, doch im Unterschied zu diesem ist er eben kein "Geist", kein
Namenloser, sondern wird von öahängir ausdrücklich als Autor genannt,
und in einigen Abschriften scheint der Teil, den Muctamad Hän verfaßt hat,

sogar durch eine ihn als Autor nennende Überschrift gekennzeichnet zu
sein.78 Die Identität von Autor, Protagonist und Erzähler wird hiermit
einerseits offen aufgelöst und andererseits beibehalten, insofern öahängir
den Autor korrigiert oder ergänzt. Das "Ich" ist das des Korrektors. Der

offenkundige Wunsch Gahängirs, daß sein Werk in der ersten Person

fortgeführt wurde, könnte als Zeichen einer Höherachtung der Autobiographie
gegenüber der Biographie gewertet werden oder aber auch dem Bestreben
nach stilistischer Einheitlichkeit geschuldet sein.

Einigen Zeitgenossen war Gahängirs Hochschätzung der Autobiographie
offenbar bewußt. Intensive Vorbereitung auf Gespräche mit dem Herrscher

75 Diese Version soll unter dem Titel Dawazdah säla-i öahängm, was so viel heißt wie "12
Jahre öahängirs", verbreitet worden sein (Elliot/Dowson, 1952 [18711:2).

76 Zu Muctamad öän s. Conermann, 2002:123f.
77 [Öahängir]/Ahmad, 1864 [1281 h.]:352; [Öahängir]/Hä§im, 1980 [1359 h.ä.]:401f.

(hier fehlt sawänih); [ÖahängIrJ/Thackston, 1999:386.

78 [ÖahängIr]/Beveridge, H, 1968, Bd. 11:246, xiii; [ÖahängIr]/Ahmad, 1864 [1281
h.]:352.

AS/EA LX-2-2006, S. 383-436



400 Anke von Kügelgen

durch die Lektüre des öahängir-näma legt davon Zeugnis ab.79 Zugleich
muß bereits zu seinen Lebzeiten mindestens eine nicht von öahängir
genehmigte Fassung "seiner" Autobiographie existiert haben; sie reicht
allerdings nur bis ins dritte Regierungsjahr öahängirs (die älteste überlieferte
Kopie stammt aus seinem siebten Regierungsjahr;80 hier "B" genannt). Die
älteste überlieferte Handschrift einer zweiten, bis in den Beginn des 15.

Regierungsjahres reichenden Fassung (hier "C" genannt) ist drei Jahre nach
seinem Tode datiert und scheint eine Erweiterung von Fassung "B"
darzustellen.81 Sie wurde nicht weniger häufig als die "authentische" Autobiographie

(Fassung "A") kopiert.82
Die Echtheit der Fassung "C" und damit auch der Fassung "B", die hier

nicht weiter berücksichtigt werden soll, wurde erst im 19. Jahrhundert in
Frage gestellt. Sie war 1829 von David Price vollständig auf englisch
publiziert worden, und mehrere Orientalisten wunderten sich über Diskrepanzen,
die sie gegenüber den 1786 veröffentlichten Ausschnitten aus den Memoiren
von öahängir (Fassung "A") aufwies.83 An Ungereimtheiten wurden
angeführt die deutlich übertriebenen Zahlenangaben, die mangelnde chronologische

Ordnung und eine außerordentliche Neigung zu Schilderungen von
Wertgegenständen84 sowie unglaubwürdige Darstellungen, etwa die der
Trauer um den Tod eines Vertrauten85. Während die Authentizität der
Fassung "A" als zweifellos gesichert gilt, ist der Status der Fassung "C"
bislang nicht untersucht und deshalb auch nicht geklärt. Der Indienspezialist
John Dowson stellte in den von ihm 1871 veröffentlichten Auszügen aus

Schriften von und zu öahängir eine höchst plausible, aber weitgehend
unbeachtete These auf: Er weist darauf hin, daß öahängir, als er Muctamad
Hän nach dessen Rückkehr aus Dekhan damit beauftragte, seine Autobiographie

weiterzuführen, erwähnt, ihn bereits zuvor "mit der Aufzeichnung
von Ereignissen (zabt-i waqäyi0)" betraut zu haben.86 Dowsons Schluß

79 Ein Samarkander Dichter und Gelehrter, MutribI al-Asamm, der 1627 im Laufe zweier

Monate mehrfach an Gesprächsrunden mit öahängir teilnahm und diese nachher

protokollierte, nimmt häufig Bezug auf die Autobiographie (Mutribi/Foltz, 1998:30,
40, 69, 73; H. Franke wies bereits auf dieses Faktum hin [2005:252]).

80 Storey, 1970, Bd. 1:557.

81 Storey, 1970, Bd. 1:559.

82 Storey, 1970, Bd. I:556f., 559.

83 Elliot/Dowson, 1952 [1871]:l-6.
84 Elliot/Dowson, 1952 [1871]:3^l.
85 [Öahängir]/Beveridge, H., 1968 Bd. II:vf.
86 [ÖahängIr]/HaSim, 1980 [1359 h.ä]:402; [ÖahängIr]/Thackston, 1999:386.

AS/EA LX-2-2006, S. 383-436



Das "Ich" in timuridischen Herrscherautobiographien 401

daraus, daß öahängir nicht nur einen, sondern mehrere Chronisten
beschäftigt haben könnte und sich bei der Abfassung seiner Autobiographie
auf ihre Notizen stützte, liegt nahe.87 Die Fassungen "B" bzw. "C" wären
dann von öahängir zurückgewiesene Aufzeichnungen, die ihr Autor
entweder direkt in der "Ich-Form" abgefaßt oder aber nachträglich in sie

transformiert hätte.

Formal unterscheiden sich die "authentische" und die nicht von
öahängir autorisierte Fassung deutlich dadurch, daß letztere nicht in Kapitel
eingeteilt ist und zudem des annalistischen und häufig tagebuchartigen
Charakters gänzlich entbehrt.88 Stilistisch weichen sie ebenfalls deutlich
voneinander ab. Während die Fassung "A" unprätentiös in der Wortwahl ist,

weist die Fassung "C" durch ihren Reichtum an Metaphern und an zahlreichen

nicht der Verklarung, sondern der Ausschmückung dienenden Vokabeln

typische Kennzeichen persischer Hofhistoriographie auf. Inhaltlich sind
die Diskrepanzen nach dem "ersten Teil", der in der Einteilung der Fassung
"A" dem ersten Regierungsjahr entspricht, eklatant. In Fassung "C" ist die

Darstellung dessen, was in Fassung "A" das zweite bis beginnende
fünfzehnte Regierungsjahr ausmacht, um rund ein Drittel kürzer.89 Das

Hauptaugenmerk des Autors liegt auf Kuriosa verschiedenster Art (u.a. Tricks von
Taschenspielern),90 stark emotional gefärbten Reiseeindrücken91 und einer
Vielzahl von Lebensmaximen92; von alledem finden sich in der Fassung "A"
bloß einige Spuren. Dagegen besteht eine derart auffallende Ähnlichkeit im
Grundbestand und häufig auch in der Chronologie des Berichteten
hinsichtlich des "ersten Teils", daß entweder von klaren Anweisungen öahängirs

oder einer Redigierung durch ihn ausgegangen werden muß. Beide

Fassungen sind deutlich nach dem Vorbild von Bäburs Autobiographie
modelliert. Sie beginnen mit der Thronbesteigung Gahängirs, beschreiben
die Residenz und die Flora Indiens, eine Reihe von Verwandten, berichten

87 Elliot/Dowson, 1952 [1871]:5.
88 Eine Übersicht über den Aufbau und wesentliche Charakteristika der authentischen

Fassung gibt S. Conermann (2002:296-323).
89 Die Übersetzung von Price, die 1904 in Kalkutta nachgedruckt wurde und auf die ich

mich hier stütze, beruht nur auf einer Handschrift. Es liegt bislang keine Edition der

Fassung "C" vor, doch haben Vergleiche mit anderen Manuskripten dieser Version
offenbar keine wesentlichen Unterschiede ergeben (Storey, 1970, Bd. 1:559).

90 [Öahängir]/Price, 1829:96-112.
91 [ÖahängIr]/Price, 1829:117, 132f. (vgl. [ÖahängIr]/HäSim, 1980 [1359 h.§.]:321;

[ÖahängIr]/Thackston 1999:317), et passim.
92 [Öahängir]/Price, 1829:95f., 135, 139, et passim.

AS/EA LX-2-2006, S. 383-436



402 Anke von Kügelgen

von der Vergabe von Ämtern und Rängen und von seiner Münzreform, und
nennen die zwölf Staatsregeln öahängirs. Im Detail weisen jedoch auch diese

Darstellungen zum Teil nicht unerhebliche Unterschiede auf. Besonders

auffällig ist, daß der öahängir der Fassung "C" häufiger und offener von
seinen Schwächen spricht. So schildert er z.B. den verheerenden Effekt, den

übermässiger Weinkonsum auf ihn hatte, drastischer93 und berichtet, einen

Hindu-Tempel zerstört und in eine Moschee umgewandelt zu haben - diese

Episode findet sich in Fassung "A" nicht94. Dabei äußert er keine offene
Reue über die Tat, erinnert sich aber an die Worte seines Vaters, es gelte mit
allen Gottesgeschöpfen in Frieden zu leben und nicht nur die Muslime am
Leben lassen, zumal sie nicht mehr als ein Sechstel der Menschheit
ausmachten, und es schließlich nicht angehe, alle Nichtmuslime auszurotten.95

Diese Maxime, die in Fassung "A" nicht vorkommt, nimmt sich der
öahängir der Fassung "C" zu Herzen. Gleichzeitig präsentiert er sich aber

häufiger als jener der Fassung "A" als Beschützer des Islams.96 Ein gutes
Beispiel dafür ist die unterschiedliche Begründung der Ermordung Abu 1-

Fazls, des von Akbar hochverehrten Autors des Akbar-näma. In der Fassung

"A" nennt er als Grund für seinen Mordauftrag die Furcht, durch Abu 1-Fazls

Einfluß um die Gunst des Vaters gebracht zu werden,97 in der Fassung "C"
rechtfertigt er den Auftrag mit der schweren Gottes- und Propheten-Lästerung,

deren sich dieser schuldig gemacht habe98. Insgesamt gesehen ist die

Fassung "C" weitaus moralisierender und ähnelt in einigen Abschnitten
einem persischen Fürstenspiegel, in dem Weisheiten nichtislamischer und
islamischer spiritueller wie weltlicher Führer gleichberechtigt den richtigen
Weg weisen.99 Pseudo-Gahängir könnte mithin, so meine These, ein mit der

93 [Öahängir]/Price, 1829:6f.; [Öahängir]/HäSim, 1980 [1359 h.ä.]:6; [Öahängir]/
Thackston, 1999:26.

94 [Öahängir]/Price, 1829:14f. In Fassung "A" erwähnt öahängir allerdings, die

Zertrümmerung eines in einem Hindu-Tempel und eines in einer überkuppelten Yogi-
Stätte befindlichen Idols sowie jener Stätte selbst angeordnet zu haben

([ÖahängIr]/HäSim, 1980 [1359 h.ä.]:145; [ÖahängIr]/Thackston, 1999:153).
95 [Öahängir]/Price, 1829:14f.

96 Die wichtigsten Elemente einer ostentativ muslimischen Frömmigkeit in der

"authentischen" Fassung hat S. Conermann zusammengestellt (2002:311f., 317f.). Zu

öahängirs unsteter Religionspolitik, die keineswegs immer Muslime bevorzugte, s.

Alvi, 1989 und Franke, 2005:261-267.
97 [Öahängir]/HäSim, 1980 [1359 h.s.]:15; [ÖahängIr]/Thackston, 1999:32.

98 [ÖahängIr]/Price, 1829:32f.

99 Leder: 1998.

AS/EA LX-2-2006, S. 383-436



Das "Ich" in timuridischen Herrscherautobiographien 403

Kunst des adab, d.h. mit der Geist und Sitte bildenden Literatur, vertrauter
Sekretär gewesen sein, der anfangs von öahängir mit der Aufzeichnung des

Herrscherlebens beauftragt worden war, sich dem Herrscher aber, nachdem
ihm offenbar dieser Auftrag entzogen wurde, weiter in einer Art
Mentorfunktion verbunden fühlte, die er geschickt in eine Selbstbelehrung
umzuwandeln vermochte. Das Autoren-"Ich" wäre hier dann ein Kunstgriff, mit
dem ein wohlmeinender Vertrauter den Herrscher mahnt und zugleich vor
der Außenwelt nicht das Gesicht verlieren läßt. Für diese Annahme spricht
auch, daß der Fassung "C" in den meisten Abschriften noch ein Pand-näma,
ein "Buch der Ratschläge" angehängt ist, als dessen Autor sich öahängir
ausgibt, von dem anderweitig jedoch keine Zeugnisse vorhanden sind. Es

kann noch zu Lebzeiten öahängirs entstanden sein, denn die älteste
überlieferte Handschrift ist jenes drei Jahre nach Gahängirs Tod datierte
Manuskript.100

Damit ist die Geschichte der Überlieferung von Gahängirs Autobiographie
jedoch noch nicht zu Ende. Im ersten Viertel des 18. Jahrhunderts, also gut
hundert Jahre nach Gahängirs Tod, griff ein Historiker namens Muhammad
Hädi zur Feder und ergänzte dessen Werk (die Fassung "A") als Biograph
zum einen durch eine Schilderung der Geburt, der Frauen und Kinder
öahängirs sowie eine Reihe von Ereignissen und Personen, die die Zeit vor
dessen Thronbesteigung bestimmten, und zum anderen durch eine

Darstellung der Geschehnisse bis zu öahängirs Tode.101 In einer kurzen
Einleitung gibt er sich als großer Liebhaber und Kenner der Geschichte der
Propheten und Könige zu erkennen und nennt als Grund für seine

Ergänzungen, daß jeden Leser der von öahängir in schlichtem Stil "selbst
erläuterten und dargelegten 18 Jahre seiner Herrschaft", die ihm,
Muhammad Hädi so viel Freude gemacht hätten, zweifelsohne großes
Verlangen nach der Vervollständigung seines Wissens über öahängir
überkommen werde. Die Ergänzungen dieses Historikers speisen sich, wie er
selbst angibt, "aus mehreren vertrauenswürdigen Manuskripten" (az cand
nust)a-i muctabar),102 wobei er den bisweilen blumigen Stil seiner Vorlagen

100 Storey, 1970, Bd. I:559f.; seine Angabe, in Elliot und Dowsons History of India, Bd.

IV (1952 [1871]), finde sich eine Übersetzung des Pand-näma, ist irrig.
101 [Öahängir]/Ahmad, 1864 [1281 h.]:l-21, 383-426; [ÖahängIr]/HäSim, 1980 [1359

h.ä.]:441-515; [ÖahängIr]/Thackston, 1999:3-18, 420^160.
102 [ÖahängIr]/Ahmad, 1864 [1281 h.]:l; Öahängir, 1359:441f.; [Öahängir/Thackston,

1999:3.

AS/EA LX-2-2006, S. 383-436



404 Anke von Kügelgen

- es sind vor allem zwei von Gahängirs Zeitgenossen verfaßte Geschichtswerke

- beibehält. Diese Schriften konnten offenbar in Muhammad Hädis

Augen das Selbstzeugnis öahängirs nicht ersetzen. Es scheint, als habe er die

subjektive Perspektive höher eingeschätzt als die "objektive", denn er
ergänzte nur in der Chronologie zu Beginn und am Ende Fehlendes, machte
aber keinerlei Eingriffe in Gahängirs Bericht selbst. Mit Leichtigkeit hätte er
in der Kopie, die er von Gahängirs Werk anfertigte, auf Diskrepanzen
zwischen der Eigendarstellung des Herrschers und jener seiner Biographen
sowie auf orthographische und andere Fehler hinweisen können,103 eine
schon damals in Historiker- und allgemein Gelehrtenkreisen nicht unübliche
Form des kritischen Umgangs mit Quellen, wobei bei Kopien meist sorgfältig
darauf geachtet wurde, Zusätze oder Korrekturen auch als solche zu
kennzeichnen.104 Diese Hochachtung gegenüber dem Autobiographischen,
die möglicherweise jedoch einfach dem Respekt vor Autor und Buch
geschuldet war, blieb auch in späteren Kopien und dem Druck (1864) dieser

ergänzten Fassung "A" gewahrt.105 Niemand scheint es gewagt zu haben,
Muhammad Hädis Ergänzungen in die erste Person zu übertragen. Andererseits

können die Transponierung in die erste Person, wie im Falle der kurzen

Ergänzungen der Autobiographie Bäburs und des durchgängig im Gewände
eines fremden Ichs auftretenden Pseudo-Gahängirs ebenso von einer
besonderen Hochschätzung des Autobiographischen zeugen. Die Tatsache, daß

an die Fassung "C" ein öahängir zugeschriebenes Traktat mit Weisheitssentenzen

angehängt wurde, streicht die Bedeutung, die seiner Autorschaft und

vor allem seiner Lebensweisheit zugemessen wurde, noch hervor.
Die Titel hingegen, die offenbar beiden Fassungen gegeben wurden,

deuten in keiner Weise auf Autobiographisches hin; neben öahängir-näma,
der Bezeichnung, die der Herrscher selbst gewählt hatte und die auch der

103 Rogers vermerkt sie in seiner Übersetzung ([ÖahäNGIr]/Beveridge, H., 1968).

104 Dieser kritische und zugleich bewahrende Umgang mit dem Text im Falle von Kopien
ist vermutlich aus der Hochachtung gegenüber dem Wissen, besonders dem religiösem,
erwachsen (Rosenthal, 1947:1-74; Ritter, 1953:68ff.; Endress, 1982:286, 288). Bei
der Abfassung eigenständiger Werke, gab es unter den Historiographen der Mogulzeit
sowohl solche, die explizit Quellenkritik betrieben (Athar Ali, 1995:362ff.), als auch

Verfasser, die ihre Quellen nach eigenem Gutdünken veränderten ohne sie jedoch zu
nennen (idem, 1995:362) sowie auch Autoren, die sich - mit Quellenangaben -
unkritisch auf ältere Schriften verließen (Hardy, 1997:1).

105 Storey, 1970, Bd. 1:558.

AS/EA LX-2-2006, S. 383-436



Das "Ich" in timuridischen Herrscherautobiographien 405

Historiograph Kämgär Husayni (st. 1640-41) verwendet,106 finden sich

Tärib-i Salim Sah! ("Salim" ist der ursprüngliche Name Gahängirs), Tärll}-i
Salimi, Wäqicät-i öahängir! (u.a. von Muhammad Hädi benutzt) und Tüzuk-
i öahängir! (u.a. im Druck von 1864). Sie ähneln in auffallender Weise

jenen, mit welchen die Autobiographie Bäburs nachträglich versehen wurde,
und verweisen auf Historie und Regeln der Staatslenkung.

Die Hochachtung, die der Autobiographie, zumindest der
Herrscherautobiographie, von einigen Lesern zweifelsohne entgegengebracht wurde,
hat in der Titelgebung keinen Niederschlag gefunden. Die Titel zeugen
vielmehr davon, daß sie mit Biographien, mit Herrschergeschichten auf die

gleiche Stufe gestellt und somit kein Unterschied zwischen subjektiver und

objektiver Perspektive gemacht wurde. Die Kopisten und Bearbeiter zeigten
sich bestrebt, nichts Erfundenes hinzuzufügen. Selbst Pseudo-öahängir hatte

allem Anschein nach keine außerliterarisch motivierte Fälschung im Sinne,

wenngleich bei ihm auch der Wunsch erkennbar wird, öahängir als einen
besonders guten Muslim und nach moralischen Grundsätzen handelnden
Menschen zu porträtieren. Dergleichen Manipulationen gehörten indes zum
Handwerk eines jeden Hofhistoriographen und können schwerlich als

Fälschung charakterisiert werden.

Die auf öahängir folgenden Timuridenherrscher in Indien haben keine

Autobiographien mehr verfaßt; sie ließen ihre Taten durch zahlreiche

Hofhistoriographen glorifizieren. Unter Gahängirs direktem Nachfolger,
seinem Sohn Sah Gahän (reg. 1628-58), tauchte aber ein Selbstzeugnis auf,
das dem Stammvater Timür selbst zugeschrieben wurde.

Die Entstehungs- und Überlieferungsgeschichte ist verworren, und es

besteht noch weniger Hoffnung als im Falle der Autobiographien der beiden
Nachfahren Timürs, sie je ganz klären zu können: Es ist nicht nur kein
Autograph überliefert, sondern keine einzige Handschrift auf turkl, der

Sprache, in der das Werk gemäß dem Übersetzer ursprünglich abgefaßt
worden war. Es sind bislang keineswegs alle Handschriften kollationiert
worden, bei jenen jedoch, die genauer studiert und z.T. auch ediert und
übersetzt worden sind, können grundsätzlich zwei Redaktionen
unterschieden werden. In der ersten Redaktion (Redaktion "A") meldet sich der
Entdecker und Übersetzer des Werkes aus dem Turkï ins Persische zu Worte,

106 Storey, 1970, Bd. 1:556 Anm.l. Kämgär Husayni vollendete sein der Jugend und der

Regierungszeit von öahängir gewidmetes Werk Ma°äsir-i öahängir! drei Jahre nach

dessen Tod (ibid., 563; Conermann, 2002:125).

AS/EA LX-2-2006, S. 383-436



406 Anke von Kügelgen

in der zweiten (Redaktion "B") ein Bearbeiter, der von Sah öahän

höchstpersönlich mit der Korrektur und Ergänzung des Werkes beauftragt
wurde; das Vorwort des Übersetzers wird darin nur ausschnittweise vom
Bearbeiter paraphrasiert. Beide Redaktionen unterscheiden sich in Umfang
und Inhalt z.T. recht erheblich.107 Mehrere äußere Indizien, wie das Fehlen
des Originals und jeglicher Erwähnung einer Autobiographie Timürs bis zur
Zeit Sah öahäns sowie der entlegene Auffindungsort der Handschrift
sprechen dafür, daß dieses Werk, d.h. die Redaktion "A", nicht von Timür
verfaßt, diktiert oder direkt in seinem Auftrag geschrieben wurde.108

107 Diese beiden Redaktionen werden nicht immer klar unterschieden; Storey und Bregel'
führen sie, getrennt auf, nennen allerdings unter "Redaktion 'A'" einige, die zur
"Redaktion 'B'" zu rechnen sind (Storey, 1970, Bd. 1:280-283; Stori/Bregel', 1971,
Bd. 11:792-797, die zweite Fassung benennt er nach Maßgabe des Überarbeiters

Malfüzät-i Sähibqirän). Der Historiker Irfan Habib hat die beiden Redaktionen jüngst
auf der Grundlage verschiedener von ihm in Indien eingesehener Manuskripte und der

bekannten Katalogbeschreibungen des Werkes eindeutiger voneinander geschieden
und gezeigt, daß bislang einige Manuskripte falsch zugeordnet worden sind und sich
daraus Mißverständnisse ergeben haben (1997:306f.). Irfan Habib nennt allerdings nur
die jeweiligen Vorworte sowie die Vervollständigung des Chronik-Teils bis zu Timürs
Tod als sicheres Unterscheidungskriterium zwischen den beiden Versionen. Seine

Kollationen haben jedoch auch ergeben, daß der Überarbeiter den sogenannten
Tüzukät-Teil (s.u.) gestrichen hat (ibid.:311, Anm. 51f.). Diese Streichung macht Habib
indes nicht zu einem weiteren deutlichen Unterscheidungskriterium. Freilich kann erst
eine Kollation aller der über hundert überlieferten Handschriften größere Gewissheit
über die Eingriffe des Überarbeiters geben, und damit die Unterscheidung zwischen den

beiden Redaktionen auf gesicherteren Boden stellen. Vielleicht löst sich dann auch das

Rätsel, weshalb die Handschrift des British Museum Or. 158 (RlEU, 1879:177f.) mit dem

Vorwort des Übersetzers beginnt, die Chronik aber mit dem Tode Timürs endet (s. Anm.

121) und die Tüzukät fehlen. Zudem müßten sich auf diese Weise die Unterschiede im
Aufbau, in der Sprache und in der Orthographie, die sich in den Kopien auch der
einzelnen Redaktionen selbst finden, jeweils einem Archetyp zuordnen lassen.

108 Für die weitere Erforschung der Echtheitsfrage der Autobiographie Timürs ist es sicher
nicht ohne Belang, daß ein großer Teil der Schriften des Altertums, des Mittelalters und
der Renaissance, deren Fälschung als gesichert gelten kann, an fernen oder

unzugänglichen Orten "entdeckt" wurden und es oft heißt, sie seien "jetzt" zum ersten Mal
aus einer entlegenen Sprache übersetzt worden (Speyer, 1969:239; idem, 1970:

129-141; idem, 1971:67-71; Crafton, 1990:9). Die Argumente für die Plausibilität
des Fehlens jeglicher Spur der Timür zugeschriebenen Autobiographie über zwei
Jahrhunderte und ihres Fundes an einem weit von seinem Herrschaftsbereich entlegenen
Ort, sind wenig überzeugend. Muhammad Afzal Buhäri gibt in seinem Vorwort an, das

Buch sei im Verlaufe der Jahre aus der Bibliothek von Timürs Kindern und Enkeln ins
Osmanische Reich gelangt und habe das Prunktstück dortiger Bibliotheken

AS/EA LX-2-2006, S. 383-436



Das "Ich" in timuridischen Herrscherautobiographien 407

Inhaltliche Anhaltspunkte für eine fiktive Autobiographie sind bislang keine
wirklich stichhaltigen aufgezeigt worden, weshalb es zeitweilig auch in
Europa als authentisch angesehen wurde und bis heute in vielen Ländern, die
Timür einst beherrschte, als sein Vermächtnis gilt. Einige inhaltliche
Elemente, die auf eine Kompilation hindeuten könnten, sollen hier als

mögliche Spuren genannt werden.

Der aus Huräsän stammende Entdecker und Übersetzer, (Mir) Abu Tälib al-

Husayni (Turbati)109 legt in seiner kurzen Einleitung dar, er habe in der
Bibliothek des jemenitischen Statthalters Gacfar110 ein auf turki verfasstes

Buch gefunden, das die "Aussprüche" (malfüzät) des "Hochehrwürdigen
Herrn der Glückskonjunktion Amir Timür" (Malfüzät-i cÄlibazrat-i

Sähibqirän! Amïr Timür) enthalte, den Gott mit der Verbreitung der Religion
Muhammads und der Erneuerung (tagdid) der sarica betraut habe. Timür
habe darin seine eigene Geschichte (waqäyi*) vom siebten bis zum
vierundsiebzigsten Lebensjahr niedergeschrieben. Er fügt hinzu, daß das

Buch auch das königliche Gesetz und die Staatsregeln enthalte, sowie die

Regeln der Verwaltung des Heeres und der Untertanen, und die Arten, Krieg
zu führen und das Militär in Reih und Glied zu stellen. Als Grund für seine

Übersetzung gibt er an, es möge den Königen als Handlungsleitfaden (dastür
al-camai) dienen.111

ausgemacht ([TIMOR], Ms. Add. 16,686:3a). Dagegen ist einzuwenden, daß dort bis
heute keine weiteren Exemplare gefunden worden sind. Davy führt an, es habe

möglicherweise nur eine Kopie gegeben, die Timür zu seinen Lebzeiten nicht habe

verbreiten wollen, weil man ihn sonst mit seinen eigenen Waffen hätte schlagen können

(DAVY/WHlTE,1783:xixf.). Dem widerspricht die ausdrückliche Absicht Timürs, seine

Nachkommen belehren zu wollen; zumindest seine Söhne hätten die Schrift spätestens
nach seinem Tode erhalten sollen. Habib verweist auf den fragmentarischen Charakter
und die Seltenheit von Kopien der Autobiographie Bäburs in Cagatäy (1997:308). Dem

kann entgegengehalten werden, daß im Unterschied zur vermeintlichen Tlmür-Auto-
biographie Bäburs Autobiographie bereits zu seinen Lebzeiten und durch seinen Sohn

Hümayün bezeugt gewesen ist.
109 Abu Tälib al-Husaynï selbst nennt die Herkunftsorte "Turbat" und "£Juräsän" nicht,

wohl aber der Überarbeiter ([TIMÜR], Ms. Add. 16,686:3a); Sah öahäns

Hofhistoriographen Lähawri (1983, Bd. 1:288) und QazwInî (Ms. Or. 173:417b) erwähnen
ebenfalls die nisba "Turbati". Über seine Identität ist weiter nichts bekannt.

110 Im Jahre 1610 war ein gewisser öaTar Statthalter im Jemen (Astley,1968 [17451:363;
[T!mür]/Stewart, 1975 [1830]:vi).

111 [TïmOr], Ms. or.fol. 287:lb-2a. Das Vorwort ist mehrfach übersetzt bzw. paraphrasiert
worden (u.a. [TImür]/Stewart, 1975 [1830]:lf., Appendix IL; vgl. Pertsch, 1989:443).

AS/EA LX-2-2006, S. 383-436



408 Anke von Kügelgen

Durch diese Einleitung macht der Übersetzer dem Leser unmiss-
verständlich klar, daß es sich um eine Autobiographie handelt. Timür hat
seine Schrift nicht betitelt - der Titel,_den der Übersetzer wählte, Malfüzät
("Die Aussprüche") erstaunt zunächst, verweist er doch auf Aufzeichnungen
von Gesprächen mit Sufi-Scheichen.112 Der Titel ist aber insofern treffend,
als Sufi-Meistern und ihren Lehren in vielen Abschnitten des Werkes eine
dominante Rolle zukommt. Der Übersetzer hebt die Aufzeichnung der

Staatsregeln und Gesetze Timürs so sehr hervor, daß es fast den Anschein
hat, als hätten sie den Ausschlag für seine Übersetzung gegeben. Für ihn
steht offenbar nicht das Autobiographische, sondern die Handlungsanweisung

im Vordergrund.
Mit Blick auf Aufbau und Inhalt unterscheidet sich Timürs

Autobiographie erheblich von den Autobiographien Bäburs und Gahängirs.
Es lassen sich in der längsten Fassung der Redaktion "A" sechs Teile
unterscheiden, die allerdings in den Manuskripten nicht immer in derselben

Reihenfolge auftauchen. Ich halte mich an diejenige des Ms. or.fol.287113:
Den "ersten Teil" bilden zwölf Lebensweisheiten bzw. Maxime (sicär), die
Timür seinen Söhnen und anderen Staatsmännern mit auf den Weg geben
will.114 Im "zweiten Teil" legt Timür dar, wie Gott ihm in vielen schwierigen
Situationen beigestanden habe, benennt Ängste, Fehler und Träume, und er
beschreibt die verschiedensten, meist von Sufi-Scheichen gemachten Voraussagen

und Vorzeichen seiner Herrschaft und Größe sowie einzelner seiner

Siege.115 Im "dritten Teil" des Werkes berichtet Timür in chronologischer
Abfolge über wichtige Stationen aus seinem Leben.116 Der "vierte Teil"

112 Die Ma//"ü2äf-Literatur wird in Indien angesiedelt (Nizami, 1991:55; idem, 1986:435),
doch ist das Festhalten von Aussprüchen berühmter Sufi-Scheiche auch andernorts

gang und gäbe und hat eine lange Tradition; s. z.B. die mit Kalimät oder Suhanhä

betitelten Schriften oder Kapitel in manäqib-Werken (Bobochonov, Samsuddinchon ZV

Mansur, Abdulaziz (Hg.): NaqSbandiyya tariqatiga oid qölyozmalar fihristi. Taschkent

1993; Paul, Jürgen (Hg.): Katalog sufischer Handschriften aus der Bibliothek des

Instituts für Orientalistik der Akademie der Wissenschaften, Republik Usbekistan.

Stuttgart 2002).
113 In der von Stewart und Davy/White ins Englische übersetzten Fassung stehen die hier

mit "vier" und "fünf numerierten Teile an erster Stelle, darauf folgen die Teile "eins"
bis "drei" ([TImür]/Stewart, 1975 [1830]:vi); Teil "sechs" fehlt.

114 Ms. or.fol.287:2a-3a; [T1m0r]/Stewart, 1975 [1830]:4-6.
115 Ms. or.fol.287:3a-14a; [TImür]/Stewart, 1975 [1830]:6-20.
116 Ms. or.fol.287:14a-58b; [TimOr]/Stewart, 1975 [1830]:21-154. Habib unterscheidet

aufgrund der unterschiedlichen Länge dieses Teils in den bisher beschriebenen und

AS/EA LX-2-2006, S. 383-436



Das "Ich" in timuridischen Herrscherautobiographien 409

beginnt mit zwölf allgemeinen Regeln (tuzükät), die Timür als Maxime an
seine Nachkommen weitergeben möchte; einige dieser Maxime stimmen mit
denen des "ersten" Teil überein, ohne daß indes darauf verwiesen würde.
Hierauf folgen weitere nur teilweise numerierte tuzükät, vor allem
Richtlinien für einzelne Bereiche der Regierung, die teils an Fürstenspiegel,
teils an Verwaltungshandbücher erinnern.117 Der "fünfte Teil" wird durch
den Ratschlag eines nicht namentlich genannten Sufi-Scheichs eingeleitet,
Timür solle die Regierungsangelegenheiten mit Überlegung, Beratschlagung,
Vorsicht und Wachsamkeit angehen. Daran schließt sich eine ausführliche

Darstellung der Machtergreifung Timürs in Transoxanien an. Sie folgt zwar
de facto einem chronologischen Ablauf, ist aber nicht wie in "Teil drei" nach

Timürs Lebensjahren geordnet und enthält überhaupt nur eine Jahreszahl.

Ihr strukturierendes Element sind die kingäshä, d.h. die Ratschläge bzw.
Pläne, die Timür zum Ausbau seiner Herrschaft in die Tat umsetzte.118 In
vielen Handschriften schließt sich an diese "Pläne" noch ein weiterer
"sechster Teil" an, der sich zusammensetzt aus verschiedenen "Dekreten mit
Handlungsleitfäden" (Sing, yarlig-i dastür al-camal) für den Umgang mit
einzelnen Völkerschaften, mit denen Timür durch seine Eroberungen in
Berührung gekommen ist.119 Die letzten drei Teile wirken wie aus einem
Guß und unterscheiden sich von den ersten drei Teilen durch eine starke

Systematisierung des Dargestellten, durch eine sehr ähnliche Wortwahl und
das weitgehende Fehlen von Jahresdaten und turksprachigen Zitaten.

eingesehenen Handschriften zwischen Version "A" (bis 777/1375-6; in der Abschrift,
die Stewart vorlag, endet er noch etwas früher, vgl. Pertsch, 1989:443f.) und Version

"AA" (bis 783/1381-2) (1997:307). Dieser Chronikteil muß ursprünglich aber

mindestens bis ins Jahr 1392 gereicht haben (s. Anm. 121).

117 Ms. or.fol.287:58b-79a; [TImOr]/Davy/White, 1783:156-408.
118 Ms. or.fol.287:79a-90b; [TImür]/Davy/White, 1783:2-153.
119 Ms. or.fol.287:90b-94a; diese "Dekrete" sind m.W. bislang weder ediert noch übersetzt

worden. Rieu führt drei Hss. an, die sie auch enthalten (1879:180); eine in Taschkent
verwahrte Hs. umfaßt sie ebenfalls ([Timür], Ms. IVRUz-1, 1503:137a-141b). In diesen

Handschriften und in Ms. or.fol.287 (fols. 94a-94b) schließen sich daran noch einige
richterliche Entscheidungen Timürs an; die erste betrifft einen seiner Wesire, die zweite

Kaufleute, die sich über den Herrscher von Bengalen beschweren und die dritte drei
rechtschaffene "Älteste" in Bagdad; die Handschrift bricht hier unvermittelt ab und es

hat, wie Pertsch (1989:445) bemerkte, ganz den Anschein, als habe der Kopist mitten
in der Arbeit aufgehört.

AS/EA LX-2-2006, S. 383-436



410 ANKE VON KÜGELGEN

Aus dieser Redaktion muß Sah öahän vorgelesen worden sein. Er war ein

grosser Kenner und Liebhaber der Historiographie, besonders der
Geschichtswerke über Timür, die er alle gekannt haben soll. Seine glühende
Verehrung für seinen Ahnherren zeigte er u.a. in dem Ehrentitel Sähibqirän-i
säni, d.h. "zweiter Herr der Glückskonjunktion", mit dem er sich

schmückte.120 Zwei Hofhistoriographen Sah öahäns berichten, daß sie ihrem
Herrscher am Ende seines 10. Regierungsjahres aus dem "Buch der
Begebenheiten Seiner Hoheit des Herrn der Glückskonjunktion" (Wäqicät-i
Hazrat-i Sähibqiräni Timür) kluge Ratschläge vorlasen, die Timür einst

einem seiner Söhne mitgegeben hatte, wie das Nachbarland, die Untertanen
und die Armee nie aus den Augen zu lassen und immer der sarica zu
folgen.121 Sah öahän, so berichten sie weiter, habe solch eine Freude an
diesen Ratschlägen gehabt, daß er sie sogleich seinem Sohn Awrangzib
schicken liess. Beide vermerken, daß das Werk auf turkï verfaßt und von Mir
Abu Tälib Turbati, der es in der Bibliothek des jemenitischen Statthaltes

gefunden habe, ins Persische übersetzt worden sei. Die knappen Worte von
Sah öahäns Reichschronisten cAbdalhamïd Lähawri (st. 1654/5) lassen keine
Rückschlüsse auf die Autorschaft zu.122 Sein Vorgänger Muhammad Amin
Qazwînî (st. 1646/7) äußerte hingegen die Vermutung, daß das Buch "eine
Person auf Befehl Seiner Hoheit, des Herrn der Glückskonjunktion, in dessen

gesegneter Sprache geschrieben habe".123 Diese Vermutung bedeutet an sich

120 Zu Sah Öahäns TImür-Verehrung s. Habib (1997:303-305) und Conermann 2002:213f.

Hinzugefügt werden kann, daß die Biographiensammlung Tabaqät-i Sähgahänl von
Muhammad Sädiq Hamadânï mit Timür und berühmten Leuten seiner Zeit einsetzt (Ms.

705:4b-40a).
121 LähawrI, 1827, Bd. 1:289-291; Qazwînî, Ms. 173:417b-419a. Diese Ratschläge, die

Timür seinem Enkel Pfr Muhammad mitgab, als er diesen 1392 nach Käbulistän und
Hindustan schickte, stehen im "Teil drei", jedoch nicht in den bisher beschriebenen

Manuskripten der Redaktion "A", deren Schilderung höchstens bis 1381-2 reicht. Im
Ms. Add. 16,186, das der Redaktion "B" zuzurechnen ist, findet sich diese Passage in
überarbeiteter Form (fols. 208a-209b; Beveridge, H, 1921:203 wies bereits darauf

hin), d.h. sie ist dort ausgefeilter in der Wortwahl und geschliffener in der Syntax. Das

bedeutet, daß die ursprüngliche Redaktion "A" mindestens dieses Ereignis einschloss,
vielleicht auch das Lebensende Timürs, womit das in Anm. 107 formulierte Rätsel der
Existenz einer Handschrift, die mit Timürs Tod endet, aber vom Vorwort des Übersetzers

eingeleitet wird, möglicherweise zu lösen wäre, gesetzt den Fall, der Wortlaut würde
sich unterscheiden.

122 Lâhawrï, 1867:289. Zu diesem Autor s. Conermann, 2002:104f.

AS/EA LX-2-2006, S. 383-436



Das "Ich" in timuridischen Herrscherautobiographien 411

genommen aber nicht, daß es sich nicht um eine Autobiographie handelt,
konnte Timür es doch einem Sekretär diktiert oder nach Art von öahängir
redigiert haben. Die Sah öahän vorgetragenen Ratschläge Timürs werden

von beiden Historiographen in der "Ich-Form" wiedergegeben, eine Form,
die jedoch nicht nur Timür selbst, sondern auch ein Biograph gewählt hätte,
da im Persischen die indirekte Rede kaum Verwendung findet. Aus ihren
Angaben lassen sich demnach keine Aussagen darüber machen, ob das Werk
Sah öahän als Biographie oder Autobiographie Timürs vorgestellt wurde.

Es besteht indes kaum ein Zweifel daran, daß Sah öahän von Timür als dem
Autor hinter dem "Ich" des Werkes ausging. Muhammad Afzal Buhäri,124
den Sah öahän, nachdem ihm offenbar noch weitere Stellen vorgetragen
worden waren, mit der Bearbeitung des Werkes beauftragt hatte, gibt in
seiner Einleitung dazu unmißverständlich zu verstehen, daß Timür das Werk
entweder eigenhändig geschrieben oder aber es diktiert habe.125 Als Grund
für den Überarbeitungsauftrag gibt er die Unzufriedenheit Sah öahäns mit
der Arbeit des Übersetzers an, der sich "ungeheuerlicher Abweichungen"
(tafäwut-i fähisi) schuldig gemacht habe. Abu Tälib habe aus Unaufmerksamkeit

oder Irrtum einige Ereignisse, die nicht mit jenen übereinstimmten,
die in den Timür gewidmeten Geschichtsbüchern beschrieben seien, in seine

Übersetzung eingefügt; anderes hingegen, das in diesen Geschichtsbüchern
stehe, habe er ausgelassen. Muhammad Afzal Buhäri schreibt weiter, daß er
daraufhin die Übersetzung mit Sarafaddin Yazdis (st. 1454) Werk verglichen
habe, dessen Korrektheit aus Yazdis Einleitung hervorgehe,126 und darüber

123 Qazwînî, Ms. Oriental 173:417b (cunän mafhüm misawad ki Sahsl ba farmüda-i Hazrat-i

Sähibqiräni änrä ba zabän-i mubärak-i an Hazrat niwista bäSad; eine etwas anders

nuancierte Übersetzung dieser Stelle ins Englische bietet Habib, 1997:305). Zu Qazwînî
s. Conermann, 2002:103f.

124 Seine genaue Identität ist nicht gesichert. Stewart nimmt an, es handle sich um Sah
Öahäns Lehrer ([TImür]/Stewart, 1975 [1830]:Appendix:10), Stori/Bregel' (1972:
796 Anm. 10) und Habib (1997:311 Anm. 49) identifizieren ihn als Schriftsteller und
ausgewiesenen Reiter, der 1651-2 starb.

125 [TÏMÛR], Add. 16,686:2b. Er korrigiert die Lebensdauer Timürs, die Abu Tälib mit 74

angegeben hatte, auf 71 Jahre.

126 Sarafaddin Yazdl (st. 1454) war von Sähruh, einem der Söhne Timürs, beauftragt
worden, ein bereits vorhandenes, aber lückenhaftes Werk über Timür zu ergänzen und
dazu alle verfügbaren Schriftstücke und Augenzeugenberichte in persischer und
osttürkischer Sprache hinzuzuziehen (Yazdî, 1972:200).

AS/EA LX-2-2006, S. 383-436



412 ANKE VON KÜGELGEN

hinaus auch noch weitere vertrauenswürdige und bekannte Geschichtsbücher

hinzugezogen habe.127

Sah öahän erachtete die Übersetzung demnach nicht nur als

stümperhaft, sondern teilweise sogar als eine Entstellung, und sah sich

offenbar aufgrund der Tatsache, daß er kein Original vor sich hatte, zu dem

Überarbeitungsauftrag berechtigt. Muhammad Afzal Buhäri leistete ihm
darin Folge und nahm grosse Veränderungen vor. Die bisher eingesehenen

Manuskripte der Redaktion "B" (s. Anm. 107) unterscheiden sich gegenüber
der Redaktion "A" grundlegend dadurch, daß die Teile "vier" bis "sechs"
fehlen. Es bedürfte einer eingehenden Studie herauszufinden, was den

Bearbeiter zu einem solch rabiaten Schritt bewogen haben mag, d.h. diese

Teile müßten sorgfältig mit den überlieferten Geschichtswerken und
Dokumenten auf mögliche Inkongruenzen hin untersucht werden. Einiges
springt allerdings sofort ins Auge. So findet sich in den letzten drei Teilen

von Cingizidischem, auf das Timür so viel Wert legte, keine Spur.128 Timür
wird in einem Brief von Mir Sayyid Sarif (der von Timür nach Samarkand

gebrachte Theologe al-Gurgäni?) vielmehr darüber unterrichtet, daß die

Religionsgelehrten ihn als achten Erneuerer (mugaddid) des Islams
anerkennen würden. Er ist darüber hocherfreut und befiehlt, diesen Brief in
seine Annalen (daftar-i waqäyi°) einzufügen.129 Indes wird Timür in keiner
der auf uns gelangten Quellen aus seiner Zeit, späteren Chroniken oder

Hagiographien mit dieser Ehrenfunktion ausgezeichnet, wohl aber werden in
der turko-iranischen Geschichtsschreibung der Timuride Sähruh (reg.
1409-1447)130 sowie zwei Rivalen der Timuriden, wahrscheinlich Üzün
Hasan (reg. 1457-1478) und in jedem Fall sein Sohn Yacqüb (reg.

127 [TTmür], Add. 16,686:3b-4a; vgl. Stewart ([T1m0r]/Stewart, 1975 [1830],
Appendix: 10), der - auf der Grundlage einer anderen Kopie - einen Teil des Vorworts
übersetzt, allerdings nicht die Kritik Sah öahäns.

128 Ähnlich argumentiert auch Alam Khan, 1972:11. Zu Timürs Machtsymbolen s. Forbes
Manz (1988). Die Tendenz, Timür als idealen muslimischen Herrscher zu präsentieren
und von jeder Reminiszenz an Cingiz gän und seine Bräuche zu bereinigen, setzte

bereits unter seinem Sohn Sährub ein (Woods, 1987:99, 104f.; idem, 1990:96. et

passim).
129 [Timür]/DAVY/WHITE, 1783:178-197. Der Übersetzer hatte in seinem Vorwort Timür

eigens als von Gott mit der Erneuerung der Sari'a betraut vorgestellt. Der Bearbeiter, der

das Vorwort des Übersetzers vollständig umarbeitete und dadurch ganz zu seinem

eigenen machte, erwähnt bezeichnenderweise diesen gewichtigen Gottesauftrag nicht.

130 YazdI, 1957:212; weitere Quellen nennen Woods, 1987:105 und Haarmann, 1974:364.

AS/EA LX-2-2006, S. 383-436



Das "Ich" in timuridischen Herrscherautobiographien 413

1478-1490),l31 osmanische Herrscher132 und vor allem der Adressat des

Übersetzers von Timürs Autobiographie, nämlich Sah Gahän selbst, als

solche Erneuerer genannt.133 Anachronistisch scheint auch der Gebrauch des

eindeutig dem indischen Kontext zuzurechnenden Begriffs gägirdär für den

"Inhaber einer Art von nichtvererbbarem Lehen".134 Die Entlöhnung durch
ein gägir stellte nicht zuletzt unter Sah öahän ein Problem dar, weil ihre
Inhaber dessen Nutznießung oft mißbrauchten.135 Stutzig macht ebenfalls,
daß Timür in seiner Autobiographie angibt, vier Zeremonienmeister (mïr
tuzuk [tuzük]) eingestellt zu haben,136 d.h. just ebensoviele wie Sah öahän,
der aufgrund des großen Menschenandranges in seinem Empfangssaal die

Zahl von einen auf vier erhöhte137. Suspekt sind des weiteren die präzisen

131 Woods, 1976:116-118.
132 LutfiPäSä, 1925-26:8-11.
133 Ein mugaddid ad-dîn taucht einem Prophetenwort zufolge alle hundert Jahre auf (Abu

Dä30d, 1952 [1371 h.], Bd. 11:424). Sah Öahän wurde im Jahre 1000 (1592 n. Chr.)

geboren und bereits zu Lebzeiten von einigen Historiographen zum mugaddid (des

zweiten Jahrtausends) stilisiert (LähawrI, 1867, Bd. 1:6; KanbO, 1967:2, 212;
[Öahäng!r]/HäSim, 1980 [1359 h.§.]:447; [ÖahängIr/Thackston, 1999:7), womit er 'in
Konkurrenz' gesetzt wurde zu dem in Indien agitierenden und am Hofe Sah öahäns

offenbar nicht beachteten mugaddid-i alf-i sani, dem NaqSbandl Scheich Ahmad

Sirhindi (st. 1624) (FRIEDMANN, 1971:102). Die ursprünglich nur mit
Religionsgelehrten verbundene Erneuerungsfunktion wird spätestens seit dem 15.

Jahrhundert auch Herrschern zugedacht (von KÜGELGEN, 2002:304-317, 418f.).
134 [TImür]/Davy/White, 1783:238f. gägirdär ist ein Synonym für iqtä'där. Der Begriff

gäglr(där) kommt weder in den Quellen zu Timür noch bei Bäbur vor; er ist typisch für
Indien (Athar Ali, 1993:320-322). In Transoxanien ist neben iqtäc zumindest seit dem

15. Jahrhundert auch tiyül (Doerfer, 1965, Bd. 11:667-669) in Gebrauch. Es ließe sich

einwenden, der Übersetzer bediene sich schlicht des damals gebräuchlichen Begriffs,
doch warum sollte der Übersetzer einen terminus technicus ersetzen, zumal er selbst die

Entsprechung auf turkï für tiyül, nämlich yatül verwendet ([Tîm0r]/Davy/White,
1783:238f.) und iqtä'där und tiyüldär auch im Indien der Mogulzeit mit gägirdär

synonym verwendet wurden (SIDDIQI, 1998:235).
135 Athar Ali, 1993:320-322.
136 [TîmûR]/Davy/White, 1783:330f. In Timürs Autobiographie wird zudem ein amir cadl

erwähnt ([TîmOr]/Davy/White, 1783:178f.), ein Funktionsträger, der ebenfalls nicht in
den Dokumenten und Geschichtswerken zu Timür vorkommt, der aber unter Sah öahän

existierte ([Tnayat Khan]/Begley/Desai, 1990:365; Prasad Saksena, 1962:277); die

Funktionsbeschreibungen wären im einzelnen zu prüfen.
137 LähawrI, 1867, Bd. 11:350; [Tnayat Khan]/Begley/Desai, 1990:304 (die Positio¬

nierung der Zeremonienmeister ist die gleiche wie in Timürs Werk).

AS/EA LX-2-2006, S. 383-436



414 ANKE VON KÜGELGEN

Angaben zur Heeresordnung,138 und zur Zivilverwaltung139 die keinerlei
Pendant in den überlieferten Dokumenten und Geschichtswerken zu Timür
haben; Beatrice Forbes Manz hat in ihrer auf diesen Quellen beruhenden
Studie zu Timürs Herrschaftssystem vielmehr zeigen können, daß es

zwischen militärischen und zivilen Ämtern zu Timürs Zeiten keine klare
Trennung gab, wenige Ämter klar definierte Funktionen hatten und Timür
keine gewichtigen institutionellen Neuerungen etabliert hat.140

Diese und vermutlich noch andere Unstimmigkeiten mögen Muhammad

Afzal Buhäri veranlasst haben, die Teile "vier", "fünf und "sechs" zu
streichen. Im "sechsten" Teil, der mit seinen explizit als "Dekrete mit
Handlungsleitfäden" titulierten Anweisungen für Gouverneure an die von
Sah öahän zahlreich erlassenen gleichnamigen Regulative erinnert,141

könnte die negative Schilderung der einzelnen von Timür unterworfenen
Völker Anlaß der Tilgung gewesen sein. Am beleidigendsten ist die

Schilderung der Inder, die u.a. als ungläubig, teuflisch, schamlos und

"Fliegen und Hunde der Welt" gekennzeichnet werden, welche
ausschließlich als Viehhüter und für Berufe niederen Ranges taugten.142

Indes charakterisiert Timür sogar die Bewohner von Turan, zu denen er

138 Siehe z.B. [TTmOrJ/Davy/White, 1783:229-237, 372-408, et passim; vgl. zu Timürs
Heer Forbes Manz, 1989:67-106 und Jamuluddin, 1995:164-178. Noch heute dient
jedoch Timürs Autobiographie als Quelle für das Militärwesen unter Timür; so wurde

1998 in Almaty Michail Ivanins 1875 in St. Petersburg erschienene Studie O voennom
iskusstve pri Cingizchane i Tamerlane, der sich stark auf die "Autobiographie" stützt,
unverändert neu aufgelegt. Zentralasienspezialisten wie Gerhard Doerfer und Syed
Jamaluddin weisen auf erhebliche Inkongruenzen hinsichtlich der Beschreibung der

Armee-Organisation im Vergleich zu früheren Quellen hin, benennen diese allerdings
nicht näher (Doerfer, 1975, Bd. IV:90; Jamaluddin, 1995:164).

139 [Tîmûr]/Davy/White, 1783:269ff., 327ff., 370ff. et passim; vgl. zu Timürs Verwaltung
Forbes Manz, 1989:107-127, 167-175 und Jamuluddin, 1995:141-163. Als

Beispiele seien die unterschiedliche Beschreibung der Diwane und ihrer Funktionsträger

genannt (die grundlegende Unterscheidung zwischen diwän-i aclä und diwän-i buzurg
[Forbes Manz, 1989:109f., 113, 167, 169, et passim] taucht in der Autobiographie
nicht auf und die vier bzw. sieben darin genannten höchsten Wesire und ihre Unterstellung

unter den diwänbegl ([TimUr]/Davy/White, 1783:300-305) sind in den Quellen
zu Timür nicht nachzuweisen (vgl. Forbes Manz, 1989:111, 114, 117, 168, et passim).

140 Forbes Manz, 1989:107-127; Die Untersuchungsergebnisse von Syed Jamaluddin
(1995), der eine stärkere Institutionalisierung als Forbes Manz für Timürs Herrschaft

postuliert, stimmen ebensowenig mit den Angaben in Timürs Autobiographie überein.

141 Gladwin, 1801:59-62; Alam/Subrahamanyam, 1998:31.

142 [TIMOR], Ms. or.fol. 287:93a-93b.; [TTmOr], Ms. IVRUz-1, 1503:140b-141b (z.T. am

Rand und etwas anderer Wortlaut).

AS/EA LX-2-2006, S. 383-436



Das "Ich" in timuridischen Herrscherautobiographien 415

selbst gerechnet werden kann, als unvorteilhaft, d.h. als schnell wortbrüchig
und Lüge mit Wahrheit vermischend, wenn auch reumütig.143 Durchweg
positive Eigenschaften schreibt er allein den Bewohnern von Chorasan zu,
mithin bezeichnenderweise der Herkunftsregion desjenigen, der sich als

Übersetzer der Autobiographie präsentiert. Sie werden u.a. als mutig, treu,
edelmütig, rechtgläubig und klug gekennzeichnet, weshalb ihnen die besten

Posten gebührten144.

Der Indien-Historiker Irfan Habib führt Timürs Haßtirade gegen die
Inder als Beweisgrund gegen eine Fälschung ins Feld, da sie schwerlich auf
Sah öahäns Anerkennung hätte stoßen können.145 Gegen dieses Argument
ließe sich vorbringen, daß ein Fälscher eben mit Hilfe des von Sah Gahän so

verehrten Timürs dem Mogulherrscher eine Rechtfertigung für einen
härteren Umgang mit den Indern und den Turanern zugunsten der
Chorasaner, d.h. nicht zuletzt den Ost-Iraner, die häufig Schiiten waren, hat

suggerieren wollen. Timürs Autobiographie enthält zwar keine explizit
schiitischen Elemente, die Zahl "zwölf taucht jedoch in den Teilen "vier",
"fünf und "sechs" bei jeder nur möglichen Gelegenheit und häufiger als in
den vorangegangenen Teilen auf, sei es als Anzahl von Maximen,146
Plänen,147 Lebensjahren,148 der Truppenstärke149 oder der sozialen
Gruppen150. Sah Gahän bevorzugte jedoch trotz seiner Vorliebe für Zentralasien
die Turaner bei der Ämterverteilung im ganzen genommen nicht gegenüber

143 [TIMOR], Ms. or.fol. 287:90b-91a; Pertsch, 1888:444f.; seine Paraphrase enthält einige
Fehler; [Timür], Ms. IVRUz-1, 1503:137a-138b (etwas anderer Wortlaut, z.T. kürzer, z.T.

ausführlicher).
144 [TIMÜR], Ms. or.fol. 287:91a-91b; [TIMÜR], Ms. IVRUz-1, 1503:138a-138b (etwas

anderer Wortlaut, z.T. kürzer, z.T. ausführlicher).
145 Habib, 1997:308 (er beruft sich auf indische Manuskripte, ich weiss daher nicht, ob es

sich um die gleiche Passage handelt). Habib postuliert die These, es handle sich um ein
kurz nach Timürs Tod auf der Grundlage vieler authentischer Dokumente entstandenes

Werk (1997:308f.). Die von ihm als Stütze für diese These vorgebrachte klare

Unterscheidung zwischen zwei Redaktionen erscheint allerdings, wie meinen Ausführungen
zu entnehmen ist, nicht stichhaltig.

146 [TImüR]/Davy/White, 1783:158f., 220f. (es wird hier und im folgenden kein Anspruch
auf Vollständigkeit der Stellenangaben erhoben).

147 [Tîmur]/Davy/White, 1783:72f.

148 [TImür]/Davy/White, 1783:162f., 206f.

149 [TImür]/Davy/White, 1783:6f., 8f., 38f„ 240f., 298f., 372f., 384f.

150 [Timür]/Davy/White, 1783:204f. (hier verweist er auf die "zwölf als Symbol für die
zwölf Tierkreiszeichen und die zwölf Monate); 206f., 270f., 308f., 396f.

AS/EA LX-2-2006, S. 383-436



416 ANKE VON KÜGELGEN

den Iranern,151 aber er besetzte vor allem mittlere Ränge mit weit mehr
Radschputen und vor allem indischen Muslimen, als es seine Vorgänger
getan hatten:152 zum Islam konvertierte Hindus belohnte er sogar mit
Ämtern, Titeln oder Geldgeschenken153. Zugleich könnte ein Fälscher die

Schmähung der Inder im "sechsten" Teil, die ein Pendant in der

propagandistischen Schilderung der Zerstörung hinduistischer Tempel und
Götzen im "zweiten" Teil der Autobiographie hat,154 als Bestätigung und
Anfeuerung Sah öahäns in seinem harten Vorgehen gegen Hindus intendiert
haben. Sah öahän verfolgte im Gegensatz zu den vorangegangenen
Mogulherrschern eine missionarische Religionspolitik, indem er islamische

Riten, Symbole, Gebote und Verbote förderte155 und sie im Umgang mit
Nichtmuslimen besonders streng auslegte; z.B. untersagte er Hindus den

Neubau und die Reparatur von Tempeln, nachdem er zunächst, im Jahre

1633, die Zerstörung aller neuerbauten hinduistischen Gottesstätten
angeordnet hatte156.

In welchem Lichte dem Bearbeiter von Timürs Autobiographie die
darin auffälligen Parallelen zu Sah öahäns ostentativer Förderung und

Verbreitung des Islams erschienen sein mag, ist nicht mehr zu ermessen. Die
Tatsache, daß Muhammad Afzal Buhäri die - nach den hier zugrundegelegten

Handschriften - "letzten drei Teile", d.h. die Regierungsmaxime
(tuzükät), Timürs Eroberungen dargestellt als die Umsetzung seiner Pläne

151 Athar Ali, 1985:xxf.; Ahmad, 1966:46f.

152 Athar Ali, 1985:xx; Srivastava, 1978:102.

153 Choudhury, 1951:214; zur Förderung der Konversion hatte Sah öahän ein spezielles
Amt geschaffen (Srivastava, 1978:101). Eine konzise Zusammenfassung von Sah

öahäns Religionspolitik verdanke ich Markus Arnis 2004 abgeschlossener Lizentiatsarbeit

"Die Macht ist dein Schicksal, unter der Bedingung, daß du die Religion stärkst
und den Islam verbreitest" - Die Malfüzät-i Tîmûiï als islamisch-ethische Konzeption
von Herrschaft und Herrscherwürde, die mir auch mit Blick auf Timürs religiöse
Anspielungen in den "ersten drei Teilen" der Autobiographie manche Anregung
gegeben hat.

154 [TIMÜR], Ms. or.fol.287:9b-10a; [TiMÜR]/Stewart, 1975:14f. (seine Vorlage hatte

offenbar einen etwas anderen Wortlaut).
155 Bilgrami, 1984:192; Choudhury, 1951:164, 212-215, et passim; Sharma,

1988:80-82, 86-97; Srivastava, 1978:100-102.
156 LähawrI, 1867, Bd. 1:451-452 (die Stelle bezieht sich vor allem auf Benares, wo 76

Tempel aufgrund dieses Befehls zerstört wurden); Prasad Saksena, 1962:293f. Unter
Sah öahän wurden jedoch auch Muslime, die von den offiziell anerkannten islamischen
Normen abwichen, schnell der Ketzerei und der Apostasie bezichtigt und hatten mit der
Todesstrafe zu rechnen (Srivastava, 1978:102; Bilgrami, 1984:179 Anm. 5).

AS/EA LX-2-2006, S. 383-436



Das "Ich" in timuridischen Herrscherautobiographien 417

(kingäsbä) und die Handlungsleitfäden für den Umgang mit den eroberten

Völkern, streicht, ist angesichts der genannten Anachronismen und der

möglicherweise im damaligen Kontext zu deutlichen Anspielungen nicht
verwunderlich.

Mit Blick auf die "ersten drei Teile" der sogenannten Timür-Autobiographie
zeigen sich die Eingriffe des Bearbeiters vor allem in Ergänzungen und im
Stil. Muhammad Afzal Buhäri führt die Chronik in der ersten Person

Singular und in gehobenerem Stil bis zum Tode Timürs fort, wobei

ungeklärt ist, bis in welches Jahr die Fassung des Übersetzers reichte (s. Anm.
116 und 121). Die Ereignisberichte gleichen in ihrer Abfolge und

Darstellung stark denen des berühmten Timür-Chronisten Sarafaddin in
seinem Zafar-näma; allein dessen überbordende Metaphern sind gebändigt
und einiges ist kürzer dargestellt.157 Der Bearbeiter beendet das Buch mit den

Worten "In der Nacht des 17. Sacbän habe ich 'Allah' sagend mein
Bewußtein verloren und habe meine vergängliche Seele der wahren

Schöpferseele - sie ist hoch und erhaben - übergeben". Zuvor wird Timür
aber in den Mund gelegt, es sei sein Wunsch, daß alles, was er bis zu seinem

Tode noch vollbringe, so aufgezeichnet werden solle, als habe er es selbst

gesagt.158

Ansonsten ließ der Bearbeiter diese "ersten drei Teile" weitgehend
intakt. Er verbesserte mehrere Jahreszahlen und übersetzte einige, aber nicht
alle der turksprachigen Zitate.159 Das kann als ein Zeichen dafür gewertet

157 So verwendet er beispielsweise in der Redaktion "A" das im Zafar-näma und anderen

Historiographien häufig vorkommende, Überschriften einleitende dikr ("Erwähnung")
gar nicht. Die Reihenfolge der Ereignisse ist auch in Details klar am Zafar-näma

orientiert. Das konstatierte bereits Dowson bzw. Elliot, der, wie auch Habib vermerkt

(1997:306f.), eine Kopie der Redaktion "B" vorliegen und den Indienfeldzug ins
Englische übertragen hatte. Er zog daraus jedoch umgekehrt den Schluß, die
Autobiographie Timürs habe Sarafaddin Yazdi für sein Zafar-näma als Vorbild gedient
(Elliot/Dowson, 1952 [1871], Bd. 111:3). Die Ähnlichkeit vermerkte auch Stewart

([Tîmur]/Stewart, 1975 [1830]:Addenda:9). H. Beveridge zeigt auf, daß sich der Timür
der Malfüzät auch auf Sämls Zafar-näma bezieht (1921:204).

158 [Timür], Ms. Add. 16,686:528a; Rœu, 1879:178 (es handelt sich um das Ms. British
Museum Or. 158, s. Anm. 107); [TJmüR]/Stewart, 1975 [1830], Appendix:7,
Addenda: 11.

159 Stewart erwähnt zusätzlich, daß in der Langfassung der Chronik, d.h. in der
überarbeiteten Version, versucht wurde, Timür deutlich als Sunniten zu kennzeichnen

(1975 [1830], Addenda:9).

AS/EA LX-2-2006, S. 383-436



418 Anke von Kügelgen

werden, daß er inhaltlich kaum Widersprüche zu den ihm bekannten Quellen
zu Timür entdeckte.

Ein Vergleich mit den in den zentralasiatischen Quellen zu Timür
genannten Sufi-Scheichen, mit denen er persönlich in Kontakt kam, und
jenen, die in der Autobiographie vorkommen, läßt freilich große Zweifel
auch an der Authentizität dieser "ersten drei Teile" aufkommen (in den
"letzten drei Teilen", in denen Sufi-Scheiche eine sehr viel geringere Rolle
spielen, wird kein Sufi-Scheich namentlich aufgeführt).160 Der in den frühen
und späten zentralasiatischen Quellen zu Timür am häufigsten genannte
Sayyid Baraka tritt in der Autobiographie gar nicht in Erscheinung.161 Von
Zaynaddin Abu Bakr Täyabädi (st. 1389), d.h. jenem Scheich, den Timür in
der sogenannten Autobiographie als seinen spirituellen Führer (pir) seit

seinem einundzwanzigsten Lebensjahr bezeichnet,162 wird nur eine

Begegnung mit Timür in einer der frühen Chroniken verzeichnet.163 Von
den drei oder vier weiteren Sufischeichen, die in der Autobiographie
namentlich hervorgehoben werden, sind Amir Kuläl (st. 1370/71) und
Samsaddin Kuläl (st. vor 1375) - vermutlich werden die beiden als eine
Person angesehen -164 diejenigen, die bereits in frühen Chroniken mehrfach
mit Bezug auf Timür auftauchen.165 Sayyid cAlï Hamadânï (st. 1385), dem

160 Timür spricht darin aber wiederholt von seinem "pïr" ([T1mür]/Davy/White, 1783:4f.,
16f., 112f., 124f., 196f., 200f., 203f., 338f., 342f.), den Davy und White offenbar

ausgehend von den ersten Teilen der Autobiographie als Sayb Zaynaddin Abu Bakr

(Täyabädi) identifizieren (ibid.,:4f.).
161 Nizämaddln Säml, der 1401/02 von Timür beauftragt wurde, seine Herrschaft zu

beschreiben, nennt überhaupt nur diesen Sufi-Scheich; Sarafaddin Yazdl, der sein Zafar-

näma 20-23 Jahre nach Timürs Tod verfaßte, sowie Ibn 'Arabsah (st. 1455) erwähnen

Sayyid Baraka ebenfalls als Timürs vertrauten Scheich (Paul, 1990:297f., 302-305); zu

Sayyid Barakas Identität und weiteren Details zu Timürs Beziehung zu ihm s.

Muminov/Babadzhanov (2001).
162 [TIMÜR], Ms. or.fol. 287:3b; [TIMÜR]/Stewart, 1975:7. Er wird kurz darauf noch einmal

namentlich erwähnt ([TIMÜR], Ms. or.fol. 287:5a), ansonsten aber nur als "mein pir"
bezeichnet.

163 Es handelt sich um die sieben Jahre nach Timürs Tod verfaßte Schrift von Häfiz Abrü,
der Timür auf einigen Feldzügen begleitet hatte (Paul, 1990:308). Ibn cArabsäh

erwähnt als Sufi-Scheich Timürs einen Zayn ad-Dïn al-gwäfi, bei dem es sich

möglicherweise um Täyabädi handelte (ibid.:297f.).
164 [Tîmur], Ms. or.fol. 287:6b, 8a, 8b, 16b, 17a; [Tîmur]/Stewart, 1975 [1830]:24, 30, 59

(für diese Stellenangaben wird keine Vollständigkeit beansprucht). Beide Scheiche

werden häufig miteinander verwechselt (Paul, 1990:280).
165 Paul, 1990:296-299.

AS/EA LX-2-2006, S. 383-436



Das "Ich" in timuridischen Herrscherautobiographien 419

sich der Timür der Autobiographie während seiner Eroberung Indiens als

Novize anschließt, nachdem er ihm zuvor mit großem Mißtrauen begegnet
war,166 findet - in den überlieferten Quellen - nicht vor der ersten Hälfte des

16. Jahrhunderts Erwähnung167. Eine Begegnung zwischen ihm und Timür
ist bislang sogar nicht vor dem Ende des 16. Jahrhunderts nachweisbar; sie

zeugt darüber hinaus nur von einer Unstimmigkeit zwischen den beiden
Männern.168 Sayyid Muhammad Gisüdär(äz) (st. 1422) schließlich, der
Timür in dessen Autobiographie anläßlich seiner Eroberung Indiens im
Auftrag von Sayyid cAlï Hamadânï gratuliert und ihm dessen frohe Botschaft

überbringt, der Prophet habe ihn unter seine Fittiche genommen und mit der

Verbreitung des Islams in Indien betraut,169 ist in zentralasiatischen Quellen
nicht nachzuweisen. Er gehört in den indischen Sufi-Kontext, war ein

Gegner esoterischer Sufi-Richtungen und wanderte nach Timürs Indien-
Feldzug in den Dekhan aus.170 Diese Befunde ergeben, daß auch der Träume
und andere, vor allem durch Sufis verbürgte Vorzeichen umfassende

"zweite" Teil und der den nach Lebensjahren geordneten Ereignisbericht
ausmachende "dritte" Teil schwerlich zu Timürs Lebzeiten oder kurz nach

seinem Tode entstanden sein können. Sie unterscheiden sich allerdings
deutlich durch ihr Vokabular, die häufige Nennung von Jahreszahlen und

vor allem durch ihren hagiographischen, und d.h. auch wenig
systematischem Charakter von den "letzten drei Teilen". Eine Präferenz für eine

bestimmte Sufi-Gruppierung (tariqa) ist nicht erkennbar, um so deutlicher
sind jedoch der Anspruch auf Dominanz der geistig-spirituellen Herrschaft
über die weltliche und auf die Suprematie des Islams. Diese Teile könnten
einer Hagiographie zentralasiatischer oder indischer Provenienz entstammen
oder aus verschiedenen Hagiographien kompiliert worden sein. Die
Tatsache, daß der von Sah Gahän mit der Überarbeitung der Autobiographie
beauftragte Muhammad Afzal Buhäri diese Teile weitgehend unangetastet
ließ, ist wenig verwunderlich: Die Ereignisdarstellungen sind plausibel, die

Beziehungen Timürs zu Sufi-Scheichen entsprechen den üblichen Topoi der

Hagiographien, und zweihundert Jahre nach Timürs Tod hatte sich die Zahl

166 [TIMÜR], Ms. or.fol. 287:9b; [TimürJ/Stewart, 1975 [1830]:14.
167 DeWeese, 1992.

168 Paul, 1990:311-312. Die Berichte zu Begegnungen Timürs mit Sufi-Scheichen in
Hagiographien fallen im 15. Jahrhundert fast durchweg zu seinen Ungunsten aus (Paul,
1991:238-239).

169 [Timür], Ms. or.fol. 287:9b; [T1mür]/Stewart, 1975 [1830]:14.
170 Rizvi, 1978 Bd. 1:250-256; Schimmel, 1990:229. Schimmel, 1979:392-393.

AS/EA LX-2-2006, S. 383-436



420 Anke von Kügelgen

der Sufi-Scheiche, die mit Timür in Verbindung gestanden haben sollen und
die der Hagiographien, in denen Timür zu ihnen in Beziehung gesetzt
wurde, erheblich vergrößert.171

Die Art und Weise, in der Muhammad Afzal Buhäri dieses Werk überarbeitet
und ergänzt hat, lädt zum Vergleich mit den zuvor betrachteten
Bearbeitungen und Ergänzungen der Autobiographien Bäburs und
öahängirs ein. Mit Blick auf die Verwendung des "Ichs" gibt es große
Parallelen. Es war offenbar nicht unüblich und auch nicht anrüchig, die
Identität von Autor, Erzähler und Protagonist vorzutäuschen, wenn eine

Bedingung gewahrt blieb, die Vertrauenswürdigkeit des Berichteten. Diese

galt durch Augenzeugenberichte und andere Quellen aus der Zeit, aber auch
durch die Integrität der Geschichtsschreiber selbst als verbürgt. Subjektive
und objektive Perspektive, Autobiographisches und Biographisches wurden
dabei gleichgestellt. Nicht alle teilten aber diese Auffassung, denn sowohl
Personen, die den Autobiographen nahestanden, als auch solche, die ihnen
zeitlich und persönlich fern standen, machten ihre Zusätze eindeutig
kenntlich. Es gab folglich offenbar keine einheitliche Meinung dazu.
Muhammad Afzal Buhäri fiel daher mit seiner Ergänzung der Timür-
Autobiographie nicht aus dem Rahmen des Anerkannten, wenngleich es

auch unüblich war, den Autor noch den eigenen Tod festhalten zu lassen. Im
Vergleich zu den Bearbeitern der Autobiographien Bäburs und öahängirs
hat Muhammad Afzal Buhäri jedoch ungewöhnlich umfangreiche und
einschneidende Eingriffe in dem Werk vorgenommen. Eine plausible
Erklärung hierfür bietet die aus einem genauen Vergleich mit den als

verbürgt geltenden Quellen gewonnene Überzeugung, es teilweise mit einem
entstellten Werk zu tun zu haben, wobei durchaus auch ideologische Motive
eine Rolle gespielt haben mögen.

In der Folge läßt sich zu bestimmten Zeiten und in gewissen Kreisen eine
besondere Hochschätzung der Autobiographie Timürs beobachten, die sich

allerdings nicht in den Titeln durch eine Hervorhebung als Selbstzeugnis
niederschlägt. Die Titel lauten Wäqicät-i Timüri, Malfüzät-i Timüri,

171 Sah öahäns zeitweiliger Hofhistoriograph Amin Qazwînî z.B. führt in seinem Pädsäh-

näma neben Sayyid Baraka, Täyabädi und Hamadânï noch Bahä'addin Naqsband und
Muhammad cAttär auf (Ms. Or. 173:30a) und Hamadânï nennt in seinen Tabaqät-i
Sähgahäni eine ganze Reihe von Sufi-Scheichen zur Zeit Timürs, u.a. auch Amïr Kuläl,
Bahâ'addïn Naqsband und Sams ad-Dïn Kuläl (Ms. 705:6b, 8b, 9b).

AS/EA LX-2-2006, S. 383-436



Das "Ich" in timuridischen Herrscherautobiographien 421

Malfüzät-i Sähibqiräni, Tuzükät-i Timüri und Tawärih-i Mubärak-Sähf12.
Es wäre eine spannende Forschungsfrage herauszufinden, wie die subjektive
gegenüber der objektiven Perspektive gewichtet wurde, d.h. ob die

Autobiographie Timürs gegenüber Geschichtswerken zu Timür, gerade auch

gegenüber jenen, in denen Timür als ein blutrünstiger Tyrann porträtiert
wird, höhergeschätzt wurde.173 Ein flüchtiger Blick auf die weitere

Rezeptionsgeschichte in der turko-iranischen Welt erweckt diesen Eindruck,
könnte aber täuschen.174 Zwischen dem 17. und 19. Jahrhundert sind

mindestens 120 Kopien angefertigt worden, die Mehrzahl von der Redaktion

"A", z.T. mit Miniaturen175. In der ersten Hälfte des 19. Jahrhundert wurde
sie ins zentralasiatische Turkï und ins Urdu übersetzt,176 im 19. und 20.

Jahrhundert in Indien, Iran, Kazan und Taschkent gedruckt177 und im 20.

Jahrhundert in der Türkei (1974,178 2000179), dem Iran
(1374 h.§./1995-6)180 und Usbekistan (1991,181 1996,182 1992 [Nachdruck
von 1968]183) in Auszügen ediert und je nach Landessprache auch übersetzt.

Bislang liegen nur die Teile vier und fünf als (unkritische) Editionen vor,
und die grosse Mehrheit dieser Übersetzungen beschränkt sich ebenfalls auf
diese Staatsregeln und als Pläne apostrophierten und sehr knapp geschilderten

Eroberungszüge, also paradoxerweise just auf jene Teile, die der von

172 [TImür]/Stewart, 1975 [1830]:154, Appendix:6.
173 Zu denken ist etwa an Ibn 'ArabSähs (st. 1450) cAgä°ib al-maqdür fl nawä°ib Timür

oder Marlowes (st. 1593) Tambudaine.

174 Den Eindruck, daß von Timür selbst Verfaßtes auch noch oder besonders im 19. und 20.

Jahrhundert mit besonderer Ehrfurcht rezipiert wurde, bestärkt ein Timür
zugeschriebenes und vielzitiertes waqf-Dokument, das sich inzwischen jedoch als

Fälschung erwiesen hat (DeWeese, 1999:508ff.).
175 Rieu, 1879:178, 179.

176 Diese Kopien und Übersetzungen sind verzeichnet bei Stori/BREGEL', 1972, Bd.

11:792-797; s.a. Anm. 107.

177 Stori/Bregel', 1972, Bd. II:795f.
178 Yalçin, Alemdar/YAYINEVI, Fetih (Hg.): Benim Devletim - Tüzükat-i Timurin ve Cengiz

Yasasi.

179 Kutay, Kevser (Hg.): Timm ve Tüzükati - Timur'un Kanunlari. Ankara.

180 Dustüm, Husayn: Tärib-i GahänguSäy-i Timür. Teheran:290-360.
181 Ahmedov, B. (Hg.), Temur Tuzuklari. Übers, aus dem Persischen Alixon Sogunij und

Habibullo Karomatov. Taschkent.

182 Temur Tuzuklari, Institutes of Temur, Les Instituts de Temour. Übers, aus dem

Persischen Alixon Sogunij und Habibullo Karomatov. Übers ins Englische von M. Devi

[Davy]. Übers, ins Französische von Langle [Langlès]. Taschkent.

183 Azimova, Ra"no (Hg.). Ulozenie Timura - Timür tüzükläri. Taschkent.

AS/EA LX-2-2006, S. 383-436



422 Anke von Kügelgen

Sah öahän beauftragte Bearbeiter tilgte. In den Einleitungen zu den
Editionen und Übersetzungen werden stets die Klugheit und Aktualität der
Staats- und Verwaltungsprinzipien Timürs gerühmt, z.T. explizit seine

Kriegskunst und bisweilen auch seine Förderung von Wissenschaft und
Kunst. In Usbekistan werden Maximen aus den Tuzükät sogar in
Zeitungen,184 Schulbüchern185 und im Timür-Museum186 als Leitweisheiten
zitiert.187

Timürs Autobiographie hat Ende des 18. Jahrhunderts jedoch kurze
Zeit auch in Europa grosses Ansehen genossen. Der Herausgeber einer Teil-
Edition und Teil-Übersetzung ins Englische rühmte Timür ob seiner

Wahrheitsliebe, seiner Humanität und Liberalität, seiner Gerechtigkeit und
Weisheit.188 Der Kommentar des Herausgebers der französischen
Übersetzung lautet: Es sei nun klar, daß sich "unter den barbarischen
Völkern ein genialer Mann" befunden habe.189 Diesen Eindruck schwächte
Edward Gibbon (1737-1794) in seiner History of the Decline and Fall of the
Roman Empire indes wieder ab. Er zweifelte zwar nicht an der Authentizität
der Autobiographie, interpretierte sie aber nach sorgfältigem Vergleich mit
Biographien, insbesondere mit Sarafaddin Yazdis (st. 1454) Timür

184 Chalq sözi, 9. April 1994; Chalq sözi, 26. Feb. 1994:3.

185 Qosimova, 2000:89; Ne'matov, 2001:24.

186 Zahlreiche der dort ausgestellten Ölgemälde sind mit den Tuzükät (dem "vierten Teil")
entnommenen Maximen Timürs in usbekischer und englischer Sprache beschriftet. Zur

ideologischen Bedeutung des Museums s. Petric, 2001.

187 Siehe auch Forbes Manz, 2002:19-24. Das positive Timür-Bild im heutigen
Usbekistan speist sich aber auch aus in verschiedenen Rezensionen überlieferten

Sammlungen populärer, unverkennbar anachronistischer Geschichten zu Timür (u.a.

Kunüz al-aczam und Timur-näma betitelt), die vermutlich im 18. Jahrhundert in
Zentralasien aufkamen und sich seither großer Beliebtheit erfreuen. Sie sind im Stile
mündlicher Geschichtenerzähler gehalten und bilden, wie Ron Sela in seinen

bemerkenswerten Studien dieser Geschichten plausibel macht, eine Art "Genre", das mit
den Hofhistoriographien wenig gemein hat (Sela, 2004:115-227; idem, [2007]).
Zwischen diesen Geschichten und der Autobiographie Timürs scheint es keine

Berührungspunkte zu geben.

188 [TimüR]/Davy/White, 1783:vii. White und Davy edierten bzw. übersetzten die von mir
als "vier" und "fünf gekennzeichneten Teile. Stewart übersetzte 1830 die Teile "eins"
bis "drei" einer Abschrift der Redaktion "A". Zu weiteren in West- und Osteuropa
edierten und übersetzen Auszügen s. Stori/Bregel' (1972:795-797). Dort nicht
verzeichnet sind: [TImüR], 1918:172-206; Bouvat, 1926:196ff., et passim
(Paraphrasen).

189 [TImür]/Langles, 1787: lf.

AS/EA LX-2-2006, S. 383-436



Das "Ich" in timuridischen Herrscherautobiographien 423

glorifizierendem, Details seiner blutigen Racheakte aber nicht
verschweigendem Zafar-näma, als eine Selbstinszenierung und kam zu dem

Schluss, in Wahrheit habe Timür sehr viel mehr Tyrannei und Unrecht

geschaffen, als er zu bekämpfen vorgab.190 Erst seit dem Ende des 19.

Jahrhunderts ziehen eine Reihe vor allem europäischer und indischer
Wissenschaftler die Authentizität des Werkes in Zweifel oder leugnen sie

rundheraus.191 Sah öahäns Überarbeitungsauftrag und die von Muhammad
Afzal Buhäri vorgenommenen Veränderungen werden dabei jedoch selten

berücksichtigt,192 sodaß nicht zuletzt die offensichtliche Divergenz von
Autor, Erzähler und Protagonist bei der Verkündung des eigenen Todes

durch Timür, Mißtrauen säte193.

Zusammengefaßt zeigen die Entstehungs- und Überlieferungsgeschichten
der drei Werke, deren Autorschaft Timür respektive Bäbur und öahängir
zugeschrieben wird, daß das Schreiben über das eigene Leben hochgeschätzt
wurde. Die für eine Autobiographie erforderliche Identität von Autor,
Erzähler und Protagonist bringt besonders anschaulich öahängir zum
Ausdruck, und zwar just in dem Moment, als er sie aufgibt. Sein Auftrag,
seine Autobiographie unter seiner Aufsicht in seinem Namen fortzuführen,
widerspricht dem Konzept einer Autobiographie nicht. Es entspricht
vielmehr dem Prinzip des Ghostwriting, unterscheidet sich aber von diesem

durch die offene Deklaration an die Leser, daß sie es mit zwei Autoren zu
tun haben, die jedoch nur das "Ich" des einen repräsentieren. Die
Subjektivität der Perspektive ist damit aber nicht in Frage gestellt. Zu einer
echten Auflösung der Identität von Autor, Erzähler und Protagonist kommt
es erst in den Fällen, in denen spätere Leser die Autobiographie in der "Ich-
Form" durch weitere Berichte ergänzen. Die Autoren der Ergänzungen der
verschiedenen Fassungen von Bäburs und öahängirs Autobiographie und
der überarbeiteten Version von Timürs Autobiographie stützten sich

auffälligerweise durchweg auf verbürgte Quellen bzw. wahrten die historische

190 Gibbon, 1788. Kap. 65.

191 Rieu, 1879:178; Browne, 1997 [1902], Bd. 111:183-184, 202-203; Bartol'd (nach

Stori/Bregel', 1972:792 Anm. 7; Beveridge, H., 1921; Doerfer, 1975, Bd. IV:90;
Forbes Manz, 2000:512; idem, 2002:18 (implizit); Alam Khan, 1972:10f.;
Jamaluddin, 1995:164; s.a. oben Anm. 108 und 145.

192 Ausnahmen bilden Beveridge, H, 1921:203f., Alam Khan, 1972:10 und Habib,
1997:306-309.

193 Rieu, 1879:178.

AS/EA LX-2-2006, S. 383-436



424 Anke von Kügelgen

Plausibilität. Dieses Schlüpfen in das "Ich" eines anderen, dessen Taten und
Worte vertrauenswürdig überliefert waren, wurde offenbar nicht als eine
unstatthafte Täuschung angesehen, sondern als ein rhetorisches Mittel akzeptiert.

Erst inhaltliche Unstimmigkeiten erweckten Mißtrauen und wurden als

Grenzüberschreitung zur Verfälschung aufgefaßt; diese Schlußfolgerung
legen zumindest Sah öahäns Überarbeitungsauftrag und das Ergebnis seiner

Ausführung nahe. Diese Möglichkeit, das "Er" einer verbürgten Quelle, in
der Regel einer Biographie, durch ein fingiertes "Ich" zu ersetzen, impliziert
die Gleichsetzung der subjektiven mit der objektiven Perspektive. Aus

heutiger Sicht befremdet eine solche Gleichsetzung, besteht doch die

Erwartung an den Autobiographen, uns Dinge zu sagen, die allein er uns
mitteilen kann. Wie soll ein Zeitzeuge das Innenleben, Träume, Gedanken,
Ängste und innere Entwicklungen eines Menschen erfassen können? In den
drei hier vorgestellten Schriften stehen diese Aspekte zwar keineswegs im
Vordergrund, doch fehlen sie auch nicht. Die Art und Weise, in der die

Autobiographen ihre Emotionen und Überlegungen mitteilen, ist von der

persischsprachigen Geschichtsschreibung, Hagiographie und Poesie geprägt;
es sollen keineswegs Parallelen zum modernen Individualismus und seiner

Selbstreflexivität postuliert werden - eine deutliche Markierung der
Unterschiede könnte indes ein interessantes Forschungsthema darstellen.194

Aufgrund der vorliegenden Befunde soll vielmehr die These formuliert
werden, daß Biographie und Autobiographie nicht als wesensverschieden

aufgefaßt wurden, weil sie ihren Protagonisten beide aus seiner Sicht
darzustellen vermochten, und zwar sowohl durch seine öffentlichen
Auftritte, also Reden, Gespräche und Dekrete, als auch durch sein privat
Erlebtes, d.h. Träume, Gefühltes, Gedachtes und Geplantes, die er seinem

Sufi-Meister und anderen Vertrauten oder Beratern mitgeteilt haben konnte.

Begünstigt wurde diese Wesensnähe, so eine weitere These, durch die

mannigfaltigen Formen von Mischgattungen in der turko-iranischen
Literatur. Ein Vergleich dieser und anderer Autobiographien im Kontext der
Literatur ihrer Zeit wäre sicher ein lohnendes Unterfangen. Mit Blick auf
Inhalt wie auch auf Entstehungs- und Überlieferungsgeschichte erscheint ein

Vergleich mit Herrscherautobiographien anderer literarischer Umgebungen,
etwa der Autobiographie König Jaymes von Aragon (1213-1276) und
derjenigen Kaiser Karls IV. (1316-1378) und Karls V. (1500-1558), ein
herausforderndes Desiderat.

194 Spannende Impulse bieten z.B. von Greyerz, 1996 und Elger, 2004.

AS/EA LX-2-2006, S. 383-436



Das "Ich" in timuridischen Herrscherautobiographien 425

Bibliographe

AbüDädüd
1371 h. Sunan. 2 Bde. Kairo 1952.

Abu l-Fazl
1979 The Akbar nama (History of the Reign of Akbar Including an

Account of his Predecessors). Übers, aus dem Persischen H.

Beveridge. Bd. I. New Delhi (2. Ausgabe).
Ahmad, Aziz
1966 Studies in Islamic Culture in the Indian Environment. Oxford

(Reprint).
AHROR, Ubaydullo
1991 Risolai Volidija. Übers. Zahiriddin Muhammad Bobur.

ALAM, Muzaffar und Subrahamanyam, Sanjay (Hg.)
1998 The Mughal State 1526-1750. Delhi, u.a.
Alam Khan, Iqtidar
1972 "The Turko-Mongol Theory of Kingship". In: Medieval India - A

Miscellany. Bd. II. London/New Delhi:8-18.
Alvi, Sajida S.

1989 "Religion and State During the Reign of Mughal Emperor Jahângîr
(1605-27): Nonjuristical Perspectives". In: Studia Islamica
69:95-119.

ASTLEY, Thomas
1989 (1745) A New General Collection of Voyages and Travels Europe,

Asia, Africa, and America. Bd. I. London (Reprint der

Erstausgabe).
Athar Ali, M.
1985 The Apparatus of Empire - Awards of Ranks, Offices and Titles to

the Mughal Nobility (1574-1658). Delhi, u.a.
1993 "Mughals 3". In: EI2. Bd. VII. Leiden:320-323.
1995 "The Use of Sources in Mughal Historiography". In: Journal of the

Royal Asiatic Society of Great Britain and Ireland, Series 3,

5/3:361-373.
BabadZanov, Baxtiyar [Bakhtyar] Miraimovic
1996a Politiceskaja deyatel'nost' sajchov NakSbandija v Maverannachre

(1 polovina XVI v.). Taschkent [unveröff. Diss.].

AS/EA LX-2-2006, S. 383-436



426 Anke von Kügelgen

1996b "Zahîr al-Dîn M. Muhammad Mïrzâ Bâbur et les Shaykh
Naqshbandï de Transoxiane". In: Cahiers d'Asie Centrale
1/2:219-226.

[BABUR] Hg., Jean-Louis und HASAN, Mohibbul Hasan

1985 Le 7ivre de Babur, Babur-nama - Mémoires du premier Grand

Mogol des Indes (1494-1529). Übers, aus dem Cagatäy Jean-Louis

Bacqué-Grammont. Kommentiert gemeinsam mit Mohibbul Hasan

Hasan. Paris.

[BABUR, Zahiruddin Muhammad] Hg. BACQUÉ-GRAMMONT u. STAMMLER,

Wolfgang
1988 Die Erinnerungen des ersten Großmoguls von Indien: Das Babur-

nama. Übers, aus dem Englischen und Französischen von
Wolfgang Stammler. Zürich.

[Bäbur] Hg. Beveridge, Annette Susannah

1922 The Bäbur-näma in English (Memoirs of Bäbur). Übers, aus dem

Turkï Annette Susannah Beveridge. 2 Bde. London.
[BÄBUR, Zahïr al-Dïn Muhammad] Hg. Mano, Eiji
1995 Bäbur-näma (Vaqäyic). Critical Edition Based on Four Chaghatay

Texts with Introduction and Notes by Eiji Mano. Kyoto.
[Bäbur] Hg. Il'minskij, N.
1857 Baber"-name ili zapiski sultana Babera. Kazan'.

[Bäbur] Hg. Pavet de Courteille A.
1871 Mémoires de Baber (Zahir-Ed-Din-Mohammed), fondateur de la

dynastie mongole dans l'Hindoustân. Übers, aus dem Cagatäy A.
Pavet de Courteille. 2 Bde. Paris.

[BABUR MIRZÄ, Zahiruddin Muhammad] Hg. THACKSTON, W.M. Jr.

1993 Bâburnâma, Chaghatay Turkish Text with Abdul-Rahim
Khankhan's Persian Translation. Übers. W.M. Thackston Jr. 3 Bde.

Harvard.
1996 The Babumama - Memoirs of Babur, Prince and Emperor. Übers,

und Kommentar von Wheeler M. Thackston. Washington, u.a.

[Bäyqarä] Hg. Ertaylan, Ismail Hikmet
1945 Türk Edebiyati Örnekleri II. Risäle-i Sultan Hüseyn Baykara.

Istanbul.

[Bäyqarä] Hg. Gandjeï, Tourkhan
1954 "Uno scritto apologetico di Husain Mïrzâ, Sultano del Khoräsän".

In: Annali dell' Istituto Universitario Orientale di Napoli. Nuova
Seria, Bd. V. Rom: 157-183.

AS/EA LX-2-2006, S. 383-436



Das "Ich" in timuridischen Herrscherautobiographien 427

[Bäyqarä, Sultan-Husayn Mirza] Hg. Thackston, W.M.
1989 "Apologia". In: A Century of Princes - Sources on Timurid History

and Art. Übers. W.M. Thackston. Cambridge, Mass.:373-378.
Begam, Gul-Badan
2001 Humäyün-Näma - The History of Humayun. Übers. Annette S.

Beveridge. New Delhi.
Beveridge, A.S.

1900 "Art. XIX. - Notes on the MSS. of the Turkï Text of Bäbar's
Memoirs". In: The Journal of the Royal Asiatic 5ocie?y:439-480.

1906 "IV. The Haydaräbäd Codex of the Babar-Nama or Waqicat-i
Babari of Zahiru-D-Din Muhammad Babar, Barlas Turk". In:
Journal ofthe Royal Asiatic Society:!'9-93.

1907 "IX. Further Notes on the Babar-nama mss. - The Elphinstone
Codex". In: Journal of the Royal Asiatic Society: 131-144.

1908 "VII. The Babar-Nama. The Material Now Available for a

Definitive Text of the Book". In: Journal of the Royal Asiatic

Society:!'3-99.
Beveridge, Henry
1921 "Timur's Apocryphal Memoirs". In: Journal and Proceedings of the

Asiatic Society of Bengal. N.S. 17:201-204.
Bilgrami, Rafat M.
1984 Religious and Quasi-Religious Departments of the Mughal Period

(1556-1707). New Delhi.
BOUVAT, Lucien
1926 "Essai sur la civilisation timouride". In: (Extrait du) Journal

Asiatique. Paris: 193-299.

[Bregel', Yurij] und Stori [Storey], C.A.
1972 Persidskaja literatura, bio-bibliograficeskij obzor v trech castyach.

Übersetzt aus dem Englischen, überarbeitet und ergänzt durch Yu.
É. Bregel'. Moskau.

BROWNE, Edward G.

1997 (1902) A Literary History of Persia. Bd. Ill: The Tartar Dominion
(1265-1502). Maryland (Nachdruck).

Bruss, Elizabeth W.
1989 (1974) "Die Autobiographie als literarischer Akt (L'autobiographie

considérée comme acte littéraire)". In: Niggl, Günter (Hg.). Die
Autobiographie - Zu Form und Geschichte einer literarischen

Gattung. Darmstadt:258-279.

AS/EA LX-2-2006, S. 383-436



428 Anke von Kügelgen

Canfield, Robert L.
1991 Turko-Persia in Historical Perspective. Cambridge.
Choudhury, M.L. Roy,
1951 The State and Religion in Mughal India. Calcutta.

Conermann, Stephan
2002 Historiographie als Sinnstiftung - Indo-persische Geschichts¬

schreibung während der Mogulzeit (932-1118/1516-1707).
Wiesbaden.

CRAFTON, Anthony
1990 Forgers and Critics - Creativity and Duplicity in Western

Scholarship. Princeton.

Dale, Stephen Frederic
1990 "Steppe Humanism: The Autobiographical Writings of Zahir Al-

Din Muhammad Babur, 1483-1530". In: IJMES 22:37-58.
DEWEESE, Devin
1992 "Sayyid cAlï Hamadânï and Kubrawï - Hagiographical Traditions".

In: The Legacy of Mediaeval Persian Sufism. London/New York.
1999 "The Politics of Sacred Lineages in 19th-Century Central Asia:

Descent Groups Linked to Khwaja Ahmad Yasavi in Shrine
Documents and Genealogical Charters". In: International Journal of
Middle Eastern Studies 31:507-530.

DIGBY, S.

1986 "Humäyün". In: EI2. Bd. III. Leiden/London:575-577.
Doerfer, Gerhard

1963 Türkische und mongolische Elemente im Neupersischen unter
besonderer Berücksichtigung älterer neupersischer Geschichtsquellen,

vor allem der Mongolen- und Timuridenzeit. Bd. I:
Mongolische Elemente im Neupersischen. Wiesbaden.

1965 Türkische und mongolische Elemente im Neupersischen unter be¬

sonderer Berücksichtigung älterer neupersischer Geschichtsquellen,
vor allem der Mongolen- und Timuridenzeit. Bd. II: Türkische
Element im Neupersischen - alif bis tä. Wiesbaden.

1975 Türkische und mongolische Elemente im Neupersischen unter be¬

sonderer Berücksichtigung älterer neupersischer Geschichtsquellen,
vor allem der Mongolen- und Timuridenzeit. Bd. IV: Türkische
Element im Neupersischen (Schluss) und Register zur Gesamtarbeit.
Wiesbaden.

AS/EA LX-2-2006, S. 383-436



Das "Ich" in timuridischen Herrscherautobiographien 429

DÜGLÄT, Mirzä Muhammad Haydar
1996a Tärih-i Räsidi / Tarikh-i-Rashidi. Persischer Text. Hg W.M.

Thackston. Harvard.
1996b Tarikh-i-Rashidi. Englische Übersetzung und Kommentar W.M.

Thackston. Harvard.
ELGER, Ralf
2004 Mustafa al-Bakri - Zur Selbstdarstellung eines syrischen Gelehrten,

Sufis und Dichters des 18. Jahrhunderts. Schenefeld.

Elliot, H.M. und Dowson, John

1952 (1871) The History of India as Told by its Own Historians - The

Muhammadan Period, the Posthumous Papers of the Late Sir H.M.
Elliot. Bd. Ill: Malfuzat-i Timuri, or Tuzak-i Timuri: The

Autobiography of Timur. Hg. Prof. John Dowson. 2. Ausgabe.
Calcutta.

Enderwitz, Susanne

2002 Unsere Situation schuf unsere Erinnerungen - Palästinensische

Autobiographien zwischen 1967 und 2000. Wiesbaden.

Endress, Gerhard
1982 "Handschriftenkunde". In: Grundriß der Arabischen Philologie. Bd.

1: Wolfdietrich Fischer (Hg.): Sprachwissenschaft. Wiesbaden

1982:271-296.
VAN ESS, Josef

1961 Die Gedankenwelt des Härit al-Muhäsibi anhand von Über¬

setzungen aus seinen Schriften dargestellt und erläutert. Bonn.

FOLTZ, Richard C.

1998 Mughal India and Central Asia. Oxford/New York.
Forbes Manz, Beatrice

1988 "Tamerlane and the Symbolism of Sovereignty". In: Iranian Studies

xxi/1-2 New York: 105-22.
1989 77ìe Rise and Rule of Tamerlane. Cambridge, u.a.

2000 "Timür Lang". In: EI2. Bd. X. Leiden:510-513.
2002 "Tamerlane's Career and its Uses". In: Journal of World History

13/1:1-25.
Fragner, Bert, G.

1999 "Die 'Persophonie' - Regionalität, Identität und Sprachkontakt in
der Geschichte Asiens". In: ANOR 5. Berlin.

AS/EA LX-2-2006, S. 383-436



430 Anke von Kügelgen

Franke, Heike
2005 Akbar und öahängir - Untersuchungen zur politischen und

religiösen Legitimation in Text und Bild. Schenefeld.

Friedmann, Yohanan
1971 Shaykh Ahmad Sirhindi - An Outline of his Thought and a Study

of his Image in the Eyes of Posterity. Montreal/London.
[GAHÂNGÏR] Hg. AHMAD, Sayyid (Syud Ahmud) und ALIGARH (Ally Gurh)
1281 h. Tüzuk-i Gahängirl (Toozuk-i-Jehangeeree) ki ba öahängir-näma

wa Iqbäl-näma-i öahängiri ham mawsüm ast. 1864.

[öahängir] Hg. Beveridge, Henry
1968 The Tüzuk-i-Jahängirl or Memoirs of Jahängir. Übers. Alexander

Rogers. 2 Bde. Delhi (2. Ausgabe).
[ÖAHÄNGIR, Nüraddin Muhammad] Hg. HÄSlM, Muhammad.
1359 h.s. öahängir-näma - Tüzuk-i Gahängirl. [Teheran] 1980.

[ÖAHÄNGIR] Hg. PRICE, David
1829 Memoirs ofthe Emperor Jahangueir Written by Himself and Trans¬

lated from a Persian Manuscript by Major David Price. London.

[GahängIr] Hg. Thackston, Wheeler M.
1999 The Jahangimama - Memoirs of Jahangir, Emperor of India.

Übers, und Kommentar von Wheeler M. Thackston. Washington,
u.a.

Gandhi, M.K.
2001 An Autobiography or the Story of my Experiments with Truth.

Übers, aus dem Gujarati von Mahädev Desai. London, u.a.

Gibbon, Edward
1900 (1788) Decine and Fall of the Roman Empire. Kap. 65. New York.
Gladwin, Francis

1801 The Persian Moonshee. Calcutta.
VON GREYERZ, Kaspar
1996 "Spuren eines vormodernen Individualismus in englischen

Selbstzeugnissen des 16. und 17. Jahrhunderts". In: Schulze,
Winfried (Hg.). Ego-Dokumente: Annäherung an den Menschen in
der Geschichte. Berlin:131-145.

Gusdorf, Georges
1989 (1956) "Voraussetzungen und Grenzen der Autobiographie"

["Conditions et limites de l'autobiographie", 1956]. In: Niggl,
Günter (Hg.). Die Autobiographie - Zu Form und Geschichte einer
literarischen Gattung. Darmstadt: 121-147.

AS/EA LX-2-2006, S. 383-436



Das "Ich" in timuridischen Herrscherautobiographien 4 31

Haarmann, Ulrich
1974 "Staat und Religion in Transoxanien im frühen 16. Jahrhundert",

In: Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft 124:

332-369.
1971 "Auflösung und Bewahrung der klassischen Formen arabischer

Geschichtsschreibung in der Zeit der Mamluken". In: Zeitschrift der
Deutschen Morgenländischen Gesellschaft Bd. 121:46-69.

Habib, Man
1997 "Timur in the Political Tradition and Historiography of Mughal

India". In: Cahiers d'Asie Centrale 3-4:297-312.
Hardy, P.

1957 "The Oratio Recta of Baranï's Ta'rïkh-i-Fïrûz Shähi - Fact or
Fiction?". In: Bulletin of the School of Oriental and African Studies

XX:315-321.
1997 Historians of Medieval India - Studies in Indo-Muslim Historical

Writing. London/New Delhi.
HINZ, Walther
1934 "Zur Frage der Denkwürdigkeiten des Schah Tahmäsp I. von

Persien". In: Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen
Gesellschaft:46-54.

[CINAYAT KHAN]/BEGLEY/DESAI

1990 The Shah Jahan Nama of cInayat Khan - An Abridged History of
the Mughal Emperor Shah Jahan, Compiled by his Royal Librarian.
Hg. W.E. Begley und Z.A. Desai. Delhi.

Jamaluddin, Syed
1995 The State under Timur - A Study in Empire Building. New Dehli.
KANBÜ, Muhammad Sälih
1967-72 cAmal-i sälih al-mawsüm ba Sähgahän-näma. 3 Bde. Hg. (rev.

pers. Text) W. Quraysi. 2. Ausgabe. Lahore.

von KÜGELGEN, Anke
2002 Die Legitimierung der mittelasiatischen Mangitendynastie in den

Werken ihrer Historiker. Istanbul/Würzburg.
LÄHAWRI, c Abdalhamïd
1867 Pädsäh-näma. 2 Bde. Calcutta.

LEDER, Stefan

1998 "Aspekte persischer und arabischer Fürstenspiegel - Legitimation,
Fürstenethik, politische Vernunft". In: Erlesenes - Sonderheft der
Halleschen Beiträge zur Orientwissenschaft (25/98) anläßlich des

AS/EA LX-2-2006, S. 383-436



432 Anke von Kügelgen

19. Kongresses der Union Européenne d'Arabisants et Islamisants.

Hg. Walter Beltz und Sebastian Günther. Halle/Saale:120-151.
LÜTFI PÄSÄ

1925-26 Tawärib-i Äl-i cU_smän. Istanbul 1341.

Lejeune, Philippe
1989 (1975) "Der Autobiographische Pakt" ["Le pacte autobiographique",

1975]. In: Niggl, Günter (Hg.). Die Autobiographie - Zu Form und
Geschichte einer literarischen Gattung. Darmstadt:214-257.

Meier, Fritz
1994 Zwei Abhandlungen über die Naqsbandiyya: I. Die Herzens¬

bindung an den Meister, II. Kraftakt und Faustrecht des Heiligen.
Istanbul.

Meisami, Julie Scott

1999 Persian Historiography to the End of the Twelfth Century. Edin¬

burgh.
Misch, Georg
1989 [1907] "Begriff und Ursprung der Autobiographie". In: Niggl, Günter

(Hg.). Die Autobiographie - Zu Form und Geschichte einer
literarischen Gattung. Darmstadt:33-54.

1949 Geschichte der Autobiographie. Bd.I: Das Altertum, erste Hälfte.
Frankfurt a.M. (3., stark vermehrte Auflage).

Morton, A.H.
1999 "The Letters of Rashid al-Dïn: ïlkhanid Fact or Timurid Fiction?"

In: Amitai-Preiss, Reuven und Morgan, David O. (Hg.). The

Mongol Empire and its Legacy. Leiden: 155-199.
Muminov, Ashirbek und Babadzhanov, Bakhtiyar
2001 "Amïr Temur and Sayyid Baraka". In: Central Asiatic Journal

45/1:28-62.
NEDMATOV, N., u.a.
2001 Ona tili 5-sinf uchun darslik. 2. Aufl. Taschkent.

Neumann, Bernd
1970 Identität und Rollenzwang - Zur Theorie der Autobiographie.

Frankfurt/M.
Niggl, Günter
1988 "Autobiographie". In: Killy, Walther, u.a. (Hg.). Literatur-Lexikon

- Autoren und Werke deutscher Sprache. Bd. 1: A-Bis.
Gütersloh/München:58-65. Meid, Volker (Hg.): Literatur-
Lexikon - Begriffe, Realien, Methoden. Bd. 13).

AS/EA LX-2-2006, S. 383-436



Das "Ich" in timuridischen Herrscherautobiographien 433

Nizami, K.A.
1986 "Hind V - Islam". In: EI2. Bd. III. Leiden:428^138.
1991 "Cishtiyya". In: EI2. Bd. II. Leiden:50-56.
Pascal, Roy
1960 Design and Truth in Autobiography. London.
PAUL, Jürgen
1990 "Scheiche und Herrscher im Khanat Cagatäy". In: Der Islam

67:278-321.
1991 Die politische und soziale Bedeutung der Naqsbandiyya in

Mittelasien im 15. Jahrhundert. Berlin - New York
Pertsch, Wilhelm
1888 Die Handschriften-Verzeichnisse der königlichen Bibliothek zu

Berlin, Bd. 4:Verzeichnis der persischen Handschriften. Berlin.
PETRIC, Boris-Mathieu
2001 "Un musée Tamerlan en Ouzbékistan - Quête d'une origine ou

d'une légitimité nationale". In: Socio-Anthropologie 9/1:87-99.
Prasad Saksena, Banarsi

1962 History of Shahjahan of Dihli. Allahabad.
QOSIMOVA, K., u.a.

2000 Ona tili 2-sinf uchun darslik. 3. Aufl. Taschkent.

Reynolds, Dwight F. (Hg.)
2001 Interpreting the Self- Autobiography in the Arabic Literary Tra¬

dition. Berkeley, u.a.

RIEU, Ch.

1879 Catalogue of the Persian Manuscripts. Bd. I. London.

Rippl, Gabriele
1998 Lebenstexte - Literarische Selbststilisierungen englischer Frauen in

der frühen Neuzeit. München.

Ritter, Hellmut
1953 "Autographs in Turkish Libraries". In: Oriens 6:63-90.
RlZVl, Saiyid Athar Abbas
1978 A History of Sufism in India. 2 Bde. New Delhi.
Rosenthal, Franz

1947 "The Technique and Approach of Muslim Scholarship". In:
Analecta Orientalia 24. Rom:VII-XI, 1-74.

1990 "Die arabische Autobiographie". In: idem. Muslim Intellectual and
Social History: A Collection of Essays. Hampshire:3^10.

AS/EA LX-2-2006, S. 383-436



434 Anke von Kügelgen

MUTRIBI, al-Asamm Samarqandi
1998 Conversations with Emperor Jahangir. Hg. und Übers, aus dem

Persischen mit einer Einleitung von Richard C. Foltz. California.
Schimmel, Annemarie
1979 Mystische Dimensionen des Islam. Aalen.
1990 "Sufismus und Volksfrömmigkeit". In: idem, et al. (Hg.). Der Islam

III: Islamische Kultur - Zeitgenössische Strömungen -
Volksfrömmigkeit. Stuttgart, u.a.

Schönig, Claus

1997 Finite Prädikationen und Textstruktur im Babur-name. Wiesbaden.

Sela, Ron

[2007] "The Rise of Timür as Central Asia's Model Hero in the 18th

Century". Zu erscheinen in: Herzog, Thomas (Hg.). [Abhandlungen

zur Kunde des Morgenlandes]. Wiesbaden.
2004 Central Asia in the 18th Century: The Age of Introspection.

Bloomington [Diss.].
Sharma, Sri Ram
1988 (1940) The Religious Policy of the Mughal Emperors. Dritte Ausgabe.

New Delhi.
SHUMAKER, Wayne
1989 (1954) "Die Englische Autobiographic Gestalt und Aufbau". In:

Niggl, Günter (Hg.). Die Autobiographie - Zu Form und
Geschichte einer literarischen Gattung. Darmstadt:75-120.

Siddiqi, Noman Ahmad
1998 "The Faujdar and Faujdari under the Mughals". In: Alam, Muzaf-

far/Subrahamanyam, Sanjay (Hg.). The Mughal State 1526-1750.
Delhi, u.a.:234-251.

SlEDEL, E.

1991 "Die türkische Autobiographie - Versuch einer Problematisierung".
In; Die Welt des Islams XXF246-254.

Speyer, Wolfgang
1969 "Fälschung, literarische". In: Dassmann, Ernst (Hg.). Reallexikon

für Antike und Christentum - Sachwörterbuch zur
Auseinandersetzung des Christentums mit der antiken Welt.

Stuttgart:236-277.
1970 "Bücherfunde in der Glaubenswerbung der Antike. Mit einem

Ausblick auf Mittelalter und Neuzeit". In: Hypomnemata 24:1-157.

AS/EA LX-2-2006, S. 383-436



Das "Ich" in timuridischen Herrscherautobiographien 435

1971 Die literarische Fälschung im heidnischen und christlichen Altertum

- Ein Versuch ihrer Deutung. München.

Srivastava, M.P.
1978 Policies ofthe Great Moghuls. Allahabad.

Storey, C.A.
1970 Persian Literature - A Bio-bibliographical Survey. Bd. I. London.
Stori [Storey], C.A. und [Bregel', Yurij]
1972 siehe [BREGEL', Yurij] und STORI [Storey], C.A., 1972.

[Tahmâsb, b. IsmäTl b. Haydarî as-Safawï] Hg. Amrulläh Safari
1363 h.s. Tazkira-i Sah Tahmâsb (910-184 higrî). Teheran [1984/85] (2.

Ausgabe).
[Tahmâsb] Hg. Horn, Paul

1891 Die Denkwürdigkeiten Schah Tahmâsp's des Ersten von Persien

(1515-1576) aus dem Originaltext zum ersten Male übersetzt und
mit Erläuterungen versehen. Straßburg.

Teufel, F.

1883 "Bäbur und Abû'1-fazl". In: ZDMG 37:141-187.
Thackston, W.M.
2000 "Tüzük". In: EI2. Bd. X. Leiden:760.

[Timür]
1918 "Timur the Lame - The Great Asiatic Conqueror, the Terror of

Europe, 1336-1405: The Mulfuzat Timury or 'Memoirs of
Timur'." In: University Library of Autobiography, vol. 2: The

Middle Ages and Their Autobiographers. New York: 171-206.
[TiMÜR] Hg. Davy und WHITE, Joseph
1783 Tuzükät-i Timüri: Institutes Political and Military, Written Orginally

in the Mogul Language, by the Great Timour, Improperly Called
Tamerlane. Übers, und Kommentar aus dem Persischen ins

Englische nach der Version von Abu Taulib Alhusseini von Major
Davy. Vorwort, Index, geographische Kommentare etc. von Joseph

White. Oxford.
[Timür] Hg. Langlès, L.
1787 Instituts politiques et militaires de Tamerlan proprement appelle

Timour, écrits par lui-même en Mogol. Übers, aus dem Persischen

nach der Version von Abou Taleb-Al-Hossei'ni durch L. Langlès.
Paris.

AS/EA LX-2-2006, S. 383-436



436 Anke von Kügelgen

[Timür] Hg. Stewart, Charles
1975 (1830) The Mulfuzat Timury, or Autobiographical Memoirs of the

Moghul Emperor Timur Written in the Jagtay Turky Language.
Übers, aus dem Cagatäy ins Persische Abu Talib Hussyny. Übers.

aus dem Persischen Major Charles Stewart. Holborn (Nachdruck:
Lahore).
Internet: http://erga.packhum.org/persian/pf?file=21101050&ct=0;
http://www.learner.org/channel/courses/worldhistory/support/readin
g_23_3.pdf.

Waldman, Marilyn Robinson
1980 Toward a Theory of Historical Narrative - A Case Study in Perso-

Islamicate Historiography. Ohio.

Woods, John E.

1976 The Aqquyunlu - Clan, Confederation, Empire: A Study in
15th/19th Century Turko-Iranian Politics, Minneapolis/Chicago.

1987 "The Rise of Timürid Historiography". In: Journal of Near Eastern
Studies 46:81-32.

1990 "Timur's Genealogy". In: Mazzaoui, Michel M. und Moreen, Vera
B. (Hg.). Intellectual Studies on Islam. Essays Written in Honour of
Martin B. Dickson. Salt Lake City:85-125.

YAZDÎ, Sarafaddin cAli
1957 Zafar-näma. Hg. M. cAbbasi, 2 Bde., Teheran 1336.

1972 Zafar-näme. Hg. A. Urunbaev. Taschkent.

Handschriften:

HAMADÂNÏ, Muhammad Sädiq

Tabaqät-i Sähgahäni, Ms. 705, India Office, London.

Qazwînî, Muhammad

Pädsäh-näma, Ms. Or. 173, Add. 20734 British Museum, London.
TÎMUR

Malfüzät-i cÄlihazrat-i Sähibqiräni Amir Timür, Ms. or.fol. 287,
Staatsbibliothek zu Berlin.
Malfüzät-i Sähibqirän, Ms. Add. 16,686, British Museum, London.
Tuzük-i Timüri, Ms. IVRUz-1, 1503, Bibliothek des Instituts für
Orientalistik (Beruni-Institut) der Akademie der Wissenschaften,
Taschkent.

AS/EA LX-2-2006, S. 383-436


	Zur Authentizität des "Ich" in timuridischen Herrscherautobiographien

