
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 60 (2006)

Heft: 1

Artikel: Kritik am Menzius und der Theorie der Politik der Menschlichkeit
(renzheng) in der Song-Zeit

Autor: Ommerborn, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147704

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147704
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KRITIK AM MENZIUS UND DER
THEORIE DER POLITIK DER MENSCHLICHKEIT

{RENZHENG) IN DER SONG-ZEIT

Wolfgang Ommerborn, Universität Bochum

Abstract

The political theory of renzheng (humane politics) plays an important part in the teachings of
Mencius. It is based on his philosophical concept of human nature, where he claims that human

beings are born naturally good. In his renzheng theory Mencius opposes autocratic rule, favouring
instead the idea of government in the interest of the people, and demanding the realisation of moral

rulership. The importance of the renzheng theory was also recognised by certain Confucian scholars

after the death of Mencius because they too considered it as a method to cope with specific political
and social problems of their times. However, important parts of this theory were often ignored and

even opposed by the leading and powerful figures in state and society who regarded it as dangerous

for their own political interests. In the Song dynasty Mencius and his teachings became more and

more important. In the 11th century the political reformer Wang Anshi for example supported the

revaluation process of Mencius. As a result of Wang's efforts and the efforts of other persons a statue

of Mencius was given an honourable seat in the temple of Confucius and the book Mencius became a

Confucian Classic and basic text for the civil service examinations. At the same time many critics of
Mencius appeared. One of them was Wang Anshi's political opponent Sima Guang. He and other

Confucian scholars like Li Gou or Zheng Shuyou attacked Mencius as a dishonest person and even

criticized concepts of his renzheng theory as dangerous to the political and social order. The debates

between the supporters of Mencius and the critics of Mencius very often reflect their different

opinions and theories with regard to the political and social situation in Song society.

Vorbemerkung1

Bis zur Song-Zeit war es dem Buch Menzius (Mengzi) ]£-? nicht vergönnt,
offiziell in den erlauchten Kreis der kanonischen Schriften des Konfuzianismus

(jing M) aufgenommen zu werden. In den Dynastiegeschichten seit der Han-Zeit

(206 V.U.Z.-220 n.u.Z.) taucht es darum auch nicht unter der Rubrik der kano-

1 Dieser Aufsatz entstand im Rahmen des von der Fritz Thyssen Stiftung geforderten Projekts

"Das Buch Mengzi im Kontext der Menschenrechtsfrage".

AS/EA LX-1-2006, S. 101-148



102 Wolfgang Ommerborn

nischen Bücher (jingbu MbP), sondern nur unter der Rubrik der allgemeinen
"Gelehrten" (zhuzi ^-?) auf.2 Aber im Jahr 1061 wurde es in Stelenform neben

acht weiteren in Stein gemeisselten jing in der Kaiserlichen Akademie der

damaligen Hauptstadt, dem heutigen Kaifeng, aufgestellt und damit selbst auf
den Rang eines jing gehoben.3 Schon einige Jahrzehnte vorher, nämlich 1012,
hatte Sun Shi I^H (962-1033) offiziell den Auftrag erhalten das Menzius
durchzusehen. Xia Changpu nennt dieses Jahr darum als den Beginn der

allgemeinen Aufwertung des Meng Ke ÏÈM (Menzius) (ca. 372-289 v.u.Z.) und
seiner in dem Buch Menzius dargelegten Lehre in der Song-Zeit.4 1071 wurde
das Buch Menzius offiziell als Lernstoff für die staatlichen Prüfungen anerkannt
und 1084 widerfuhr dem Philosophen Menzius schliesslich die Ehre, auch einen
Platz im Konfuzius-Tempel zugewiesen zu bekommen. Bei beiden Massnahmen
hatte der politische Reformer und Menzius-Befürworter Wang Anshi LLE^ff
(1021-1086) seinen Einfluss geltend machen können. 5 Ihren Höhepunkt
während der Song-Dynastie fand diese Entwicklung im 12.Jh., als das Menzius

von der neo-konfuzianischen Autorität Zhu Xi ^M (1130-1200) mit dem

Lunyu Isfln (Gespräche), dem Daxue j\^ (Grosse Lehre) und dem Zhongyong

^M (Mass der Mitte) zu den berühmten Vier Büchern (sishu Hllr) zusam-
mengefasst wurde, die schliesslich im Jahr 1313 in der Kommentierung des Zhu

Xi, den Sishu jizhu Ü9 ü^HÖ: (Gesammelte Kommentare zu den Vier Büchern),
offiziell zum verbindlichen Lernmaterial der staatlichen Prüfungen erklärt
wurden und "in den folgenden siebenhundert Jahren die klassischen Schriften

darstellten, die jeder chinesische Gebildete gelesen haben musste [...]"6
Mit dem Aufstieg des Menzius in der Song-Zeit und seiner Aufwertung

durch zahlreiche konfuzianische Gelehrte setzte aber auch bei anderen
Konfuzianem verstärkt offene Kritik an diesem Werk und dem diesem seinen Namen

gebenden Philosophen ein. Die Auseinandersetzungen um Verehrung oder Kritik

2 Xia Changpu, 1989: Li Gou yu Wang Anshi yanjiu (Erforschung Li Gous und Wang An¬

shis), Taibei, 61, Fn.l 1.

3 Huang Junjie, 1995: "Song ru duiyu Mengzi zhengzhi sixiang de zhengbian qiqi yunhan de

wenti" (Debatte der Konfuzianer der Song-Zeit zum politischen Denken des Menzius und
die damit verknüpften Probleme), in: Huang Junjie (Hrsg.): Mengzi sixiang de lishi fazhan
(Die historische Entwicklung des Denkens des Menzius), Taibei, 70.

4 Xia Changpu, 1989:59.
5 Siehe hierzu: Ommerborn, Wolfgang, 2005a: "Wang Anshis (1021-1086) Rezeption des

Menzius und der Theorie der Politik der Menschlichkeit {renzheng)", in: Mitteilungsblatt der
Deutschen China Gesellschaft 1/2005, 17-26.

6 Huang Junjie, 1995:71.

AS/EA LX-1-2006, S. 101-148



Kritik am Menzius in der Song-Zeit 103

des Menzius (zun Meng ^ÎË -fei Meng 3Nj£) spiegeln vor dem aktuellen

politischen und gesellschaftlichen Hintergrund nicht zuletzt unterschiedliche

politische Interessen und unterschiedliche politische Konzepte wider, da

Menzius mit seiner Theorie der Politik der Menschlichkeit (renzheng JAjEfc) ein

politisches Modell vorgelegt hat, das für die Mächtigen in vielen Bereichen

problematische und damit weniger akzeptable Elemente enthält, wie die

Überzeugung der streng moralisch begründeten Legitimation der Herrschaftsausübung

oder der Betonung der Interessen und der Rolle des einfachen Volkes

gegenüber den Herrschenden und die damit für Letztere verbundenen

Verpflichtungen sowie den ihnen bei Nichteinhaltung dieser Postulate drohenden

Konsequenzen.7 Interessant ist darum zu untersuchen, wie die song-zeitlichen
Kritiker diese von Menzius philosophisch untermauerten8 politischen Konzepte
im Kontext der politischen und gesellschaftlichen Bedingungen ihrer Zeit
rezipiert und zurückgewiesen haben. Zu diesen Kritikern gehören der
reformorientierte Li Gou ^H (1009-1059) und der Reformgegner und direkte Widersacher

Wang Anshis, der Politiker und Gelehrte Sima Guang WlH^t (1019—

1086), sowie der etwas später als diese zwei wirkende Zheng Shuyou M$LM,
dessen genaue Lebensdaten nicht mehr bekannt sind. Die Ansichten dieser drei

Kritiker nehmen in der Song-Zeit eine exponierte Position ein, darum werden sie

auch von Yu Yunwen &ffr% (12.Jh.) in seinem Werk Zun Meng bian W-ÎÈffî

(Erörterungen zur Verehrung des Menzius) und später daran anknüpfend von
Zhu Xi ausgiebiger behandelt und als falsch zurückgewiesen.9 Anzumerken sei

an dieser Stelle noch, dass Yu Yunwen durchaus qualitative Unterschiede in der

Form der Auseinandersetzung mit dem Menzius bei den drei genannten Kritikern
ausmacht, wenn er in seiner Einleitung schreibt: "Unter unserer Dynastie waren
Sima Guang, Li Gou und Zheng Shuyou berühmte Konfuzianer einer Epoche

[...] Sima Guang äusserte Zweifel (yi %>k) [am Menzius], wagte aber nicht, es als

falsch (fei #) zu bezeichnen. Li Gou bezeichnete es als falsch und näherte sich

Siehe hierzu: Ommerborn, Wolfgang: "Ansätze menschenrechtsrelevanter und proto-
demokratischer Konzepte in der politischen Theorie des Menzius", erscheint in: Bochumer

Jahrbuch zur Ostasienforschung, Bd.29 (2005).
Siehe hierzu: Ommerborn, Wolfgang: "Philosophische Grundlagen menschenrechtsrelevan-

ten Denkens im Menzius", erscheint demnächst in: Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen

Gesellschaft.
Zun Meng bian. Ausgabe: Baibu congshu jicheng. Zhu Wengong wenji (Die offiziell
gesammelten Schriften des Zhu Xi), Kap.73. Ausgabe: Sibu congkan. Die Beurteilungen des

Menzius durch Yu Yunwen und Zhu Xi sollen in noch folgenden Studien ausgiebig
bearbeitet werden.

AS/EA LX-1-2006, S. 101-148



104 Wolfgang Ommerborn

damit einer Schmähung (di 15). Zheng Shuyou schmähte es und gelangte damit

zu einer Beschimpfung (ma M)-"10

Li Gou (1009-1059) und das Menzius

Der "systematische Theoretiker des politischen Pragmatismus"11 und Reformer

Li Gou sagt über sich selbst: "Sobald der Hahn kräht, stehe ich auf und spreche
die Worte aller Weisen, wie die von Konfuzius und Menzius."12 Dieser
Ausspruch macht deutlich, dass er sich ausgiebig mit dem Menzius befasst haben

muss, was sich auch in den vielen Bezügen zu diesem Werk in seinen eigenen
Schriften widerspiegelt. Er könnte ebenfalls so interpretiert werden, als habe Li
Gou eine grosse Wertschätzung gegenüber Menzius und seiner Lehre gehegt,

wenn er aus seinem Werk täglich rezitierte, ihn hier zu den Weisen zählt und in
einem Atemzug mit Konfuzius nennt, denn auf Konfuzius wird von ihm immer
wieder als höchste Autorität rekurriert. Es wird darum auch von einigen
Gelehrten bei der Interpretation der Auseinandersetzung Li Gous mit dem

Menzius die Auffassung vertreten, dieser habe gegenüber dem Menzius tatsächlich

eine überwiegend positive Haltung eingenommen. Aus der Ming-Zeit z.B.

stammt der von Yang Shen ^§fj| (1488-1559) verfasste Text Li Taibo bu xi
Mengzi ^iSiÉJ^Fïïrjê^ (Li Gou war über das Menzius nicht erfreut), dessen

Titel offensichtlich eine direkte Anspielung auf entsprechende Charakterisierungen

der Haltung Li Gous gegenüber dem Menzius aus der Song-Zeit darstellt,
wie z.B. die Einschätzung von Chen Zhensun tëtfU^ (1186-1262), der explizit
konstatiert: "Li Gou war über das Menzius nicht erfreut (bu xi Mengzi ^U ]£
¦f )."13 Yang Shen sucht in seiner Schrift aber genau das Gegenteil aufzuzeigen,
nämlich dass die Bewertungen in Bezug auf Li Gou als jemanden, der "über das

Menzius nicht erfreut war", nicht der Wahrheit entsprechen.14

10 Zun Meng bian, yuanxu, lb.
11 Ching, Julia, 1972-73: "Neo-Confucian Utopian Theories and Political Ethics", in: Monu¬

menta Serica, 30, 11.

12 Zhijiang Li xiansheng wenji (Die gesammelten Werke des Lehrbeamten Herrn Li Gou),

Kap.27, 23b. Ausgabe: Sibu congkan.
13 Zhizhai shulu jieti (Schriften des Chen Zhensun), Kap. 17, 10b. Ausgabe: Wuyingdian

juzhenbanshu.
14 Shenganji, Kap.48. Siehe: Xia Changpu, 1989: 65, Fn.22.

AS/EA LX-1-2006, S. 101-148



Kritik am Menzius in der Song-Zeit 105

Nun ist aber von Li Gou eine Schrift mit dem Titel Changyu % M
(Beständige Worte)15 überliefert, in der speziell Menzius kritisiert wird und der

sich mit den Argumenten Li Gous auseinandersetzende Yu Yunwen zitiert
diesen mit den unmissverständlichen Worten: "Die Welt kann auch ohne das

Menzius auskommen, aber nicht ohne die Sechs Klassiker."16 In einem anderen

Zusammenhang, bei dem es um den Zweifel des Menzius an der Authentizität
einer Stelle aus dem Shujing UM (Buch der Dokumente) geht,17 wirft Li Gou

diesem vor, er habe die Sechs Klassiker zerschnitten (duan Ür), und betont dann:

"Ach, wenn man dem Menzius glaubt, aber nicht den Klassikern, dann ist das so,

als würde man einem Fremden glauben, aber an seinen Eltern zweifeln!"18

Insgesamt wird deutlich, dass Li Gou immer wieder versucht, Schilderungen aus

dem Menzius als unwahr darzustellen. So lässt er z.B. verlauten, Menzius'

Erzählungen über den weisen Herrscher Shun fk und dessen Vater Gusou WHSc

sowie dessen Bruder Xiang M-, in denen diese jenem nach dem Leben
trachteten,19 seien absurd und bezeichnet sie abfällig als "Gassengeschwätz" (wei-

xiang zhi shuo Wï^Èi-Wl).20 Menzius sei nicht klug genug gewesen, diese

Geschichte als falsch zu erkennen, so sein abwertendes Urteil. Li Gou klammert
zudem wie alle Kritiker des Menzius in der Song-Zeit diesen aus der erstmals

von Han Yu WÛ. (768-824) formulierten und von Zhu Xi später so genannten
Linie der "Tradition der Wahren Lehre" (daotong it$Ê) aus: "Als Konfuzius
starb, wurde es [i.e. dao] nicht weitergegeben. Menzius ist nur dem Namen nach

einer, der [das dao des] Konfuzius studierte. In Wirklichkeit hat er sich davon

abgewandt."21 Weiter behauptet Li Gou, Menzius hielt sich zwar selbst für
jemanden, der das Prinzip der Menschlichkeit liebte, tatsächlich sei bei ihm aber

15 Zhi jiang Li xiansheng wenji, Kap.32-34. Yu Yunwen kritisiert Li Gou in seinem Zun Meng

bian, Kap.2. Auch Zhu Xi widmet ihm daran anknüpfend unter dem Titel Li gong changyu
eine Kritik, die sich im Zhu Wengong wenji, Kap.73 befindet.

16 Zun Meng bian, Kap.2, 16a.

17 Mengzi 7B3 (Wilhelm: 197; Legge: 479). Übersetzungen: MongDsi. Die Lehrgespräche des

Meisters Meng Ko. Übersetzt von Richard Wilhelm, Köln 1982. The Chinese Classics.

Vol.11. The Works ofMencius. With a translation, critical and exegetical notes, prolegomea,
and copious indexes by James Legge, Hong Kong 1960. Die Vorlage für die Übersetzungen

aus dem Chinesischen bildet in dem vorliegenden Aufsatz der chinesische Text des Menzius

in der Ausgabe von Legge.
18 Zun Meng bian, Kap.2, 8b.

19 Mengzi 5A2, 3 (137f; 345ff). Siehe hierzu auch unten den Abschnitt zu Sima Guang.

20 Zun Meng bian, Kap.2, IIa.
21 Zun Meng bian, Kap.2, la.

AS/EA LX-1-2006. S. 101-148



106 Wolfgang Ommerborn

eine Haltung des äussersten Mangels im Hinblick auf das Prinzip der Menschlichkeit

(qi buren shenyi Ä'F'fcÄ^) festzustellen.22

Die Debatte um Li Gous Interpretationen und Bewertungen des Menzius
und auch eine Durchsicht entsprechender Passagen in seinen eigenen Schriften
machen aber insgesamt deutlich, dass seine Haltung zum Menzius durchaus

differenziert betrachtet werden muss. In der Tat finden sich bei ihm explizit wie

implizit sowohl Kritik als auch Zustimmung zu den Inhalten dieses Werks.
Interessanter als eine rein quantitative Einschätzung hinsichtlich der jeweiligen
Anteile von Kritik und Zustimmung ist die Frage, welche Ideen des Menzius Li
Gou ablehnt und von welchen er in seinen eigenen Überlegungen positiv beeinflusst

worden ist.

Offensichtlich vertritt Li Gou eine von Menzius abweichende und auch

ausdrücklich als Gegensatz zu diesem formulierte Auffassung in Bezug auf die

ursprüngliche Beschaffenheit der menschlichen Natur (xing f£). Für Menzius
selbst stellt sein eigenes, von der ontologisch-anthropologischen Gleichheit der
Menschen ausgehendes Konzept der Natur des Menschen eine wichtige
philosophische Grundlage der renzheng-Theorie dar.23 Li Gou erklärt hingegen:

Jemand fragt: [...] Menzius sagte, dass alle Menschen die Natur der Menschlichkeit und

Gerechtigkeit {ren yi zhi xing tH Z ÎÏ haben. Aber warum sagt Ihr Meister, nur der

Weise {shengren 1À) besitze diese [Natur]?' [Li Gou] erwidert: 'Menzius glaubte, dass

die Natur aller Menschen gut sei, darum sagte er das. Im Altertum gab es vier Theorien zur
Natur. Menzius sagte, [die Natur] ist bei allen gut; Xunzi 15E (313-238 v.u.Z.) sagte, [die

Natur] ist bei allen schlecht; Yang Xiong J§É| (53 v.u.Z.-18 n.u.Z.) sagte, [die Natur] ist

eine Mischung von Gutem und Schlechten; Han Yu sprach von den drei Graden der Natur

[...] Betrachtet man nun die Erklärung von Han Yu, dann ist sie die richtigere.'24

In Anlehnung an Han Yus jcmg-Theorie spricht auch Li Gou dann von den drei
Graden (sanpin ELm) der Natur. Die Weisen (shengren) bilden den höchsten

(shang _h) Grad, denn "sie brauchen nicht zu lernen und haben von selbst die

Fähigkeit (neng ie) [zur Sittlichkeit]."25 Er ist darum überzeugt: "Menschlich-

22 Zun Meng bian, Kap.2, 13a.

23 Siehe hierzu besonders: Mengzi 6A1-6 (160-164; 394-403). Ommerborn, Wolfgang, 1994:

"Die Diskussion der Frage nach der Immanenz des Guten und des Bösen im Menschen

innerhalb der konfuzianischen Schule vor der Song-Zeit", in: Bochumer Jahrbuch zur
Ostasienforschung, 18, 29ff Ommerborn: "Philosophische Grundlagen menschenrechtsrelevan-

ten Denkens im Menzius".
24 Zhijiang Li xiansheng wenji, Kap.2, 15a f.

25 Zhijiang Li xiansheng wenji, Kap.2, 8b.

AS/EA LX-1-2006. S. 101-148



Kritik am Menzius in der Song-Zeit 107

keit (ren iE), Gerechtigkeit (yi H), Wissen (zhi Ü?) und Glaubwürdigkeit (xin
in) sind die Natur des Weisen."26 Han Yu räumt dagegen ein, dass auch die

Vertreter des oberen Grades noch lernen müssen und sich dadurch verbessern

können.27 Für Li Gou sind diese aber von Natur schon mit dem höchsten Wissen
und den höchsten Fähigkeiten ausgestattet und brauchen darum auch nichts mehr

hinzuzulernen. Sie sind Wissende qua Geburt. In gleicher Weise betrachtet er
die Vertreter des unteren (xia T) Grades als Personen, die, "selbst wenn sie

lernen, nicht die Fähigkeit [zur Sittlichkeit] haben."28 Implizit knüpft er hier an

einer Äusserung des Konfuzius an, in der es heisst: "Der höchste Wissende

(shangzhi _hÜ?) und der niedrigste Einfaltige (xiayu TM) sind unveränderbar."29

Das heisst, es gibt für Li Gou Gruppen von Menschen, deren natürliche

Ausstattungen völlig verschieden und auch nicht mehr zu beeinflussen sind.

Damit wendet er sich offensichtlich von dem Konzept des Menzius ab, das

sowohl die Gleichheit der Natur als auch die Möglichkeit der Veränderung durch

Erziehung und Lernen bei allen Menschen postuliert und aus dem sich auch

wichtige Konsequenzen für die renzheng-Theorie ergeben.30

Veränderungen räumt Li Gou dagegen nur bei den Vertretern des mittleren

(zhong 41 Grades der Natur ein, zu denen er aber sicherlich den grössten Teil
der Menschen zählt. Anders als Han Yu differenziert er beim mittleren Grad

nochmals drei unterschiedliche Abstufungen und erklärt, es gebe darum im
Hinblick auf die ursprüngliche Ausstattung insgesamt fünf Arten (lei $%) von
Menschen.31 Das bedeutet, innerhalb des dritten Grades finden sich ebenfalls

differente Ausstattungen, hier aber nicht von qualitativ, sondern quantitativ
verschiedener Art, welche die natürlichen Voraussetzungen dafür bilden, ob sich

ein dieser Gruppe zugehöriger Mensch leichter in Richtung auf den oberen oder

unteren Grad entwickeln kann. Hierfür sind letztlich aber äussere Einflüsse

ausschlaggebend, nämlich die Erziehung und Bildung, die ein solcher Mensch

jeweils erfährt. Darum sagt er: "Ohne die Umformung der Erziehung wird die

26 Zhijiang Li xiansheng wenji, Kap.2, 8b.

27 Siehe hierzu: Ommerborn 1994, 47ff. Ommerborn, Wolfgang, 2005b: "Einflüsse des Menzius

und seiner Theorie der Politik der Menschlichkeit {renzheng) in der Zeit vom 3. Jh. bis zum
Ende der Tang-Zeit", in: Archiv Orientalni, No.73:1 (2005), 111-139.

28 Zhijiang Li xiansheng wenji, Kap.2, 8b.

29 Lunyu (Gespräche) 17.3, 181. Lunyu yizhu (Übersetzung und Erläuterung des Lunyü) 1980.

Von Yang Bojun. Ausgabe: Zhonghua Shuju, Beijing.
30 Siehe hierzu: Ommerborn: "Philosophische Grundlagen menschenrechtsrelevanten Denkens

im Menzius".
31 Zhijiang Li xiansheng wenji, Kap.2, 8b.

AS/EA LX-1-2006, S. 101-148



108 Wolfgang Ommerborn

Natur nicht [zum Guten] vollendet [...] Werden die Menschen darum durch das

Lernen geleitet und durch die Riten gezügelt, dann wird ihre Natur vollendet."32

Die besten Aussichten, das Wissen und die Fähigkeit eines Weisen des oberen

Grades durch Lernen zu erlangen, haben nach seiner Auffassung Menschen des

mittleren Grades, die sich zu Würdigen (xianren RA) entwickeln können.33

Zum Unterschied zwischen shengren und xianren im Hinblick auf ihre
natürlichen Ausstattungen sagt Li Gou: "Der shengren hat [die Fähigkeiten zur
Sittlichkeit] in seiner Natur verwurzelt; der xianren ist jemand, der die Riten (li W.)

studiert und danach die Fähigkeit [zur Sittlichkeit erlangt]."34 Gemäss Li Gou ist
der Weise in der Lage, auf der Grundlage seiner angeborenen Fähigkeiten die

Riten, i.e. die für die menschliche Gesellschaft relevanten sittlichen Normen,
aufzustellen, die dann den anderen als Anleitungen des rechten Denkens und
Verhaltens zur Verfügung stehen. "Die Riten", erklärt er darum, "sind die

Regeln der Weisen."35 Die Weisen fungieren also als Schöpfer der Riten, die
sich die Menschen des mittleren Grades aneignen können, um im optimalen Fall
Würdige zu werden.36

Demnach hat für Li Gou nur der Weise eine ursprünglich gute Natur, da bei
diesem die sittlichen Prinzipien von Anfang vorhanden und auch bewusst sind,
denn der Weise muss, wie er selbst sagt, nicht mehr lernen. Er vertritt deshalb
aber nicht die Meinung, dass nur der Weise zur Verwirklichung der höchsten

Form von Sittlichkeit in der Lage ist. Wenn der Mensch des mittleren Grades

ausdauernd und richtig lernt, kann auch er nach Überzeugung Li Gous das

Wesentliche (ben l$) erlangen, denn wenn er die Stufe des Würdigen erreicht

hat, bedeutet das de facto, dass er in seinem Denken und Handeln schliesslich
"mit dem Weisen übereinstimmt."37 Weiter sagt Li Gou: "Der Würdige kann die
Schönheit (mei ü) von Menschlichkeit, Gerechtigkeit, Wissen und Glaubwür-

32 Zhijiang Li xiansheng wenji, Kap.4, 20b.

33 Zhijiang Li xiansheng wenji, Kap.2, 8b.

34 Zhijiang Li xiansheng wenji, Kap.2, 7b.

35 Zhijiang Li xiansheng wenji, Kap.2, 8b.

36 Welchen zentralen Stellenwert für Li Gou die von den Weisen geschaffenen Riten haben,

wird immer wieder deutlich von ihm gesagt: "Was die Riten anbetrifft, so sind sie die

Normen für den Weg des Menschen {rendao AÜ) und die Leitprinzipien bei der Erziehung
aller Generationen. Wenn der Weise die Welt und die Staaten ordnet, wenn man sich

kultiviert, um sein Herz aufrecht zu machen, dann gibt es nichts anderes, als die

Übereinstimmung mit den Riten." Zhijiang Li xiansheng wenji, Kap.2, la f. Die sittlichen

Prinzipien wie Menschlichkeit etc. nennt er etwas weiter andere Bezeichnungen für die

Riten. Zhijiang Li xiansheng wenji, Kap.2, 3a f.

37 Zhijiang Li xiansheng wenji, Kap.2, 8b.

AS/EA LX-1-2006, S. 101-148



Kritik am Menzius in der Song-Zeit 109

digkeit erkennen, darum studiert er die Riten, um diese zu erlangen. Nachdem
die Riten erfasst sind, manifestieren sich bei ihm Menschlichkeit, Gerechtigkeit,
Wissen und Glaubwürdigkeit. Der Weise und der Würdige sind darum am Ende

gleich."38 Folglich hat derjenige aus der Gruppe des mittleren Grades, der ein

Würdiger geworden ist, die gleiche sittliche Qualität durch Lernen erreicht, die

der Weise von Anfang an in seiner Natur hat; mit anderen Worten, er hat a

posteriori die Qualität erlangt, die der Weise a priori besitzt. Er darf aber

dennoch nicht shengren genannt werden, da diese Bezeichnung nur auf Personen

zutrifft, die das entsprechende Wissen und die entsprechenden Fähigkeiten
schon von Geburt an haben.

Li Gous Theorie der verschiedenen Stufen der menschlichen Natur spiegelt
meines Erachtens die Idee der streng hierarchisch strukturierten Gesellschaft

wider, in der es sowohl feste Rollenzuweisungen als auch in gewissem Rahmen

die Möglichkeit flexibler Bewegung zwischen den verschiedenen Schichten gibt.
Der im Idealfall mit dem shengren identifizierte, i.e. für seine Aufgaben
prädestinierte Herrscher nimmt dabei eine zentrale Rolle an der Spitze der Gesellschaft

ein. Die meisten anderen Menschen können gesellschaftlich aufsteigen,
indem sie fleissig lernen und der Stellung des xianren zustreben, i.e. indem sie

als Beamte oder Berater dem Monarchen zur Seite stehen. Es gibt aber auch

Menschen, für die diese Option völlig ausgeschlossen bleibt und die darum an

der unteren Skala der Gesellschaft verharren müssen.

Li Gou trägt also, und damit anders als Menzius, für den alle Menschen von
Anfang an die gleiche mit den Anlagen zur Sittlichkeit versehene Natur besitzen

und die somit die gleiche ontologisch-anthropologische Ausgangsposition
aufweisen, grundsätzlich die Ansicht vor, dass es unterschiedliche Arten der

Natur bei den Menschen und damit von ihrem ursprünglichen Wesen her auch

unterschiedliche Menschentypen und für diese unterschiedliche Ausgangspositionen

gibt, d.h. gemäss seiner Theorie verfügen die meisten Menschen weder

über ein angeborenes Wissen des Guten (liangzhi $k%R), noch über ein
angeborenes Können zur Praktizierung des Guten (liangneng tH fb wie das bei

Menzius der Fall ist, der diese Potenz in allen Menschen in gleicher Weise

angelegt sieht und nicht nur bei den Weisen.39 Dennoch hält Li Gous Theorie für
die Menschen des mittleren Grades die Option bereit, sich durch Lernen zu

38 Zhijiang Li xiansheng wenji, Kap.2, 8a.

39 Menzius sagt: "Was die Menschen können {neng), ohne es gelernt zu haben, das ist ihr
[angeborenes] gutes Können {liangneng). Was die Menschen wissen {zhi %W), ohne darüber

zu reflektieren, das ist ihr [angeborenes] gutes Wissen {liangzhi)." Mengzi 7A15 (187; 456).

AS/EA LX-1-2006, S. 101-148



110 Wolfgang Ommerborn

kultivieren, um sich diese höchste Form des moralischen Wissens und Handelns

anzueignen. Die - a priori oder a posteriori - erworbene Fähigkeit zum
sittlichen Handeln und Denken stellt darin ohne Zweifel ein grundlegendes
Charakteristikum menschlichen Seins dar. So sagt er allgemein, dass der Mensch
"allen anderen Lebewesen überlegen ist, [denn] im Inneren gibt es die Liebe
zwischen Vater und Sohn, älterem und jüngerem Bruder und aussen gibt es die

Schicklichkeit zwischen Herrscher und Untertan, Oberen und Unteren. Bei
Zusammenkünften gibt es die [angemessenen] Verhaltensweisen von Alten und

Jungen [...] Aus diesem Grund hat der Mensch Würde (gui Jt)."40 Bei dieser

Würde müssen aber die zur sittlichen Kultivierung gänzlich unfähigen Vertreter
des untersten Grades der Natur vollständig ausgeklammert sein. Die Frage ist

dann, worin deren spezifisches Menschsein eigentlich begründet ist. Den

Menschen kommt nach Auffassung Li Gous jedoch noch eine weitere Qualität

zu, die ihr spezifisches Sein in Abgrenzung zu anderen Seienden charakterisiert
und von der auch die Mitglieder des untersten Grades nicht ausgeschlossen sind.

Er hebt nämlich besonders hervor, dass die Überlegenheit und Andersartigkeit
des Menschen gegenüber allen anderen Lebewesen auch in seinen materiellen
kulturellen Fertigkeiten begründet ist, die ebenfalls seinen höheren Wert
ausmachen: "[Der Mensch] baut die fünf Getreidearten an und produziert
Nahrung. Er hat Seidenzucht und Hanfanbau und stellt Kleidung her. Er zähmt
Rinder und Pferde und fängt Leoparden und Tiger. Das ist sein natürlich

erlangtes Wissen (qi de tian zhi ling Äf#^^.S). Darum ist er würdiger als

andere Lebewesen (gui yu wu ye JtS^^tt!)."41 Impliziert ist in der Betonung
dieses Gedankens meines Erachtens eine gewisse Relativierung der Bedeutung
der Sittlichkeit für den Menschen, die sich auch in den allgemeinen politischen
Überlegungen Li Gous widerspiegelt. Gemäss Menzius' beruht der Wert des

Einzelnen ja auf der Inhärenz des Sittlichen. Li Gou, für den dies nur auf die

wenigsten Menschen zutrifft, da die meisten sich diese Qualität erst a posteriori
aneignen müssen, leitet den Wert des Menschen explizit auch aus dessen

materiell-kulturellen Fähigkeiten ab.

Insgesamt ist in dem Zusammenhang bei Li Gou, dem praxisorientierten
Reformer, auch eine stärkere Gewichtung des Aspekts der materiellen

Bedürfnisse, des materiellen Nutzens, für den Menschen festzustellen. Dabei
wendet er sich bewusst gegen Menzius' Zurückweisung des Nutzens (// M)- So

sagt er an einer Stelle:

40 Zhijiang Li xiansheng wenji, Kap.4, 20b.
41 Zhijiang Li xiansheng wenji, Kap.4, 20b.

AS/EA LX-1-2006, S. 101-148



Kritik am Menzius in der Song-Zeit 111

Darf man vom Nutzen sprechen? Ich sage, ohne Nutzen kann der Mensch nicht existieren.

Wie könnte man dann nicht davon sprechen? Darf man von Wünschen {yu '$.) sprechen?

Ich sage, die Wünsche gehören zum Wesen {qing fit) des Menschen. Wie könnte man dann

nicht davon sprechen? Spricht man darüber und ignoriert aber die Riten, dann führt das zu

Ausschweifung und Verbrechen. Gibt es aber keine Ausschweifungen und man sagt trotzdem,

man dürfe nicht [von Nutzen] sprechen, wäre das nichts anderes als ein Raub am

Leben des Menschen und im Gegensatz zum Wesen des Menschen. Das würde bedeuten,

dass ein Konfuzianer [der den Nutzen ablehnt] die Welt nicht liebt. Wenn Menzius sagt, wie
kann man vom Nutzen sprechen,42 dann ist das voreilig, denn wie könnte es Menschlichkeit
und Gerechtigkeit ohne Nutzen geben?43

Anders als in dem Gespräch mit König Hui von Liang, auf das Li Gou sich hier

bezieht, bei dem Menzius den Nutzen den sittlichen Prinzipien Menschlichkeit
und Gerechtigkeit ausdrücklich als unvereinbaren Gegensatz gegenüberstellt,
versteht Li Gou die Berücksichtigung des Nutzens als eine notwendige
Voraussetzung für die Verwirklichung der sittlichen Prinzipien. An anderer

Stelle erklärt er z.B. konkret, dass nur, wenn ausreichend materielle Güter (cai
Wi) vorhanden sind, nicht nur Städte gebaut und Soldaten zum Schutz der

Grenzen rekrutiert werden können, sondern auf dieser Grundlage auch erst die

Zeremonien an den Altären und in den Ahnentempel durchgeführt werden
können oder man überhaupt erst Mitleid und Mitgefühl gegenüber in Not
geratenen Menschen zeigen und diesen helfen kann.44 Eine ausreichende materielle

Versorgung stellt für ihn die Basis (ben) der Ordnung im Staat dar. Er
resümiert: "So können die Riten praktiziert werden, kann die Regierung
Vollendung erlangen, die Liebe errichtet und die Macht [angemessen] ausgeübt werden.

Ignoriert man das, wird die Fähigkeit, Ordnung zu schaffen, nicht erlangt.
Darum müssen weise oder würdige Herrscher sowie tüchtige Gelehrte zuerst den

Wohlstand ihres Staates mehren (fu qiguo g^l)."45
Tatsächlich ist es aber so, dass Menzius zwar den Begriff "Nutzen"

kritisiert, aber auch er in deutlicher Form die Ansicht vertritt, ohne eine
ausreichende materielle Grundsicherung des Volkes sei dessen Mitgliedern das

Praktizieren von Sittlichkeit nicht bzw. nur schwer möglich. Prinzipiell kann er
auf der Grundlage seiner renzheng-Theorie das Postulat nach einem materiellen

Nutzen, der dem gesamten Volk zugute kommt, auch gar nicht zurückweisen,

42 Mengzi 1A1 (42; 126). Siehe hierzu: Ommerborn: "Ansätze menschenrechtsrelevanter und

proto-demokratischer Konzepte in der politischen Theorie des Menzius".

43 Zhijiang Li xiansheng wenji, Kap.29, 1 a.

44 Zhijiang Li xiansheng wenji, Kap. 16, la f.

45 Zhijiang Li xiansheng wenji, Kap.16, lb.

AS/EA LX-1-2006, S. 101-148



112 Wolfgang Ommerborn

selbst wenn er den Ausdruck "Nutzen" in den entsprechenden Zusammenhängen

meidet, möglicherweise, weil dieser zu seiner Zeit eher negative Konnotationen
im Sinne egoistischer Nutzenmaximierung der Herrschenden implizierte.46
Menzius kritisiert nämlich in dem erwähnten Gespräch, dass König Hui, wenn er

vom Nutzen seines Staates (// wuguo M o"H) spricht, vor allem den eigenen

egoistischen Nutzen im Auge hat. Das^/w qiguo des Li Gou bezieht sich ebenfalls

ausdrücklich nicht nur auf die Oberen, sondern auf das gesamte Volk. Zwar sagt

er in dem Zusammenhang bei der Nennung weiterer Beispiele für die Relevanz
der Nutzenbefriedigung innerhalb eines Staates auch: "Die vielen Beamten

könnten ohne materielle Güter nicht ernährt werden [...] Ohne materielle Güter

[i.e. Tributgeschenke] würden die Vasallen und Barbaren vom Kaiser nicht

empfangen werden."47 Aber wenn er dann Konfuzius zitiert, der gesagt hat,

"gibt es genügend Nahrung und Soldaten, dann wird das Volk Vertrauen [in
seine Regierung] haben",48 wird klar, dass nach seiner Vorstellung/« qiguo den

Nutzen des ganzen Volkes immer einschliessen muss. Das belegen im Übrigen
auch seine die Interessen des Volkes berücksichtigenden allgemeinen Reformideen,

wie die Forderung nach gerechter Bodenverteilung, auf die unten noch

eingegangen werden soll. Wie Li Gous Verweis auf die Riten zeigt, sollte auch

für ihn das Streben nach Nutzen aber schliesslich mit den sittlichen Prinzipien
im Einklang sein. Ansonsten, das sagt er in dem Zitat oben deutlich, führt die

Erlangung von Nutzen zu Ausschweifungen und Verbrechen. Damit aber wäre
die Ordnung im Staat gefährdet. Im Grunde argumentiert er damit nicht anders

als Menzius, der sagt: "Wenn das Volk keine geregelten Einkünfte hat, verliert
es die Beständigkeit des Herzens (hengxin f§>fr). Ohne Beständigkeit des

Herzens gibt es überall Zügellosigkeit, Gemeinheit, Boshaftigkeit und

Verschwendung."49 Die "Beständigkeit des Herzens" ist fur Menzius Ausdruck der

richtigen sittlichen Gesinnung und Grundlage entsprechenden Verhaltens. Ihr
Auftreten im Volk ist ein Anzeichen dafür, dass der Herrscher in
Übereinstimmung mit renzheng regiert. Li Gou kritisiert also zwar Menzius' Zurück-

46 Auch Konfuzius hat den Begriff "Nutzen" mehrfach als negativ zurückgewiesen: "Handelt

man auf der Grundlage des Nutzens, dann ist das äusserst beklagenswert." Lunyu 4.12, 38.

"Der Edle versteht Gerechtigkeit; der Gemeine versteht den Nutzen." Lunyu 4.16, 39. An
einer Stelle spricht Konfuzius aber dann davon, dass man das, was für das Volk nützlich ist,

diesem auch zukommen lassen soll (yin min zhi suo li er li zhi H KUJfftlM^lU.). Lunyu
20.2,210.

47 Zhijiang Li xiansheng wenji, Kap. 16, 1 a f.

48 Lunyu 12.7, 126. Siehe hierzu auch oben Fn. 46.

49 Mengzi 1A7 (51; 147).

AS/EA LX-1-2006, S. 101-148



Kritik am Menzius in der Song-Zeit 113

Weisung des Begriffs "Nutzen", seine in diesem Zusammenhang formulierten
Ideen sind aber prinzipiell mit dem Aspekt des Volkswohls in dessen Theorie
des renzheng im Einklang. Insgesamt kann jedoch festgehalten werden, dass Li
Gou hierbei pragmatisch eine grössere Betonung auf den Aspekt des materiellen
Nutzens legt und Menzius idealistisch den Aspekt der Sittlichkeit zum
entscheidenden Kriterium macht. Menzius ist dann auch überzeugt, dass das

einfache Volk auf der Basis ausreichender materieller Versorgung erst in der

Lage ist, Sittlichkeit angemessen zu praktizieren, wohingegen der aufgrund
seiner Ausbildung sittlich hoch stehende Mensch, der darum legitimiert ist,

politische Aufgaben zu übernehmen, davon in seinem Handeln unabhängig ist.50

Eine deutliche Übereinstimmung mit dem renzheng-Konzept zeigt sich in

Li Gous Haltung zum so genannten Brunnenfeldsystem (jingtian $r ffl das im
Menzius erstmals in ausführlicher Form vorgestellt wird und die Idee einer dem

gesamten Volk zugute kommenden gerechteren Bodenverteilung zum Kern hat.

Für Menzius bildet dieses System die Grundlage von renzheng.51 In der Song-
Zeit findet sich bei vielen Konfuzianem nicht nur der obligatorische Hinweis auf
die Verwirklichung des Brunnenfeldsystems unter den Regierungen der weisen
Herrscher des Altertums, sondern zugleich die Überzeugung, dass es möglich
sei, das System in bestimmter Form auch in der Gegenwart zu realisieren. In
dieser Haltung zeigt sich eine für diese Zeit offensichtlich nicht untypische
Denkweise, da, wie Gernet schreibt, "gewisse Kreise der Intelligentsia und der

Bauernschaft im 11. und 12. Jahrhundert von einem Ideal sozialer Gerechtigkeit
erfüllt waren, das manchmal egalitaristische Züge trug."52 Das Postulat, das

Brunnenfeldsystem umzusetzen, verkörpert demnach durchaus einen bestimmten

"Zeitgeist" innerhalb der Gebildetenschicht der Song-Zeit. Die Forderung impliziert

grundsätzlich eine Abmilderung der gravierenden materiellen Unterschiede
zwischen den reichen und armen Schichten ganz im Sinn der renzheng-Theovie
des Menzius. Auf der einen Seite stehen dabei die immer mehr Boden
akkumulierenden privilegierten Grossgrundbesitzer, die weitgehend sowohl von

50 Mengzi l AT (51; 147).

51 Menzius sagt: "Renzheng beginnt mit der Einteilung des Landes in Felder (jingtian M. ES).

Ist die Einteilung des Landes in Felder nicht korrekt, dann werden die Brunnenfelder (jingdi
#JÉ) nicht gerecht verteilt und die Einkommen sind nicht gleich. Darum pflegen grausame
Herrscher und schlechte Beamte stets, die Einteilung des Landes in Felder zu vernachlässigen.

Ist die Einteilung des Landes in Felder korrekt, dann kann die Verteilung der Äcker

und das Regeln der Einkommen im Sitzen [i.e. ohne grosse Mühe] festgelegt werden."

Mengzi 3A3 (93; 243f).
52 Gernet, 1979:261.

AS/EA LX-1-2006, S. 101-148



114 Wolfgang Ommerborn

den Steuern als auch den öffentlichen Dienstleistungen ausgenommen sind, und
auf der anderen in der Hauptsache die "selbstwirtschaftenden Bauern",53 die als

Pächter, nicht als tatsächliche Eigentümer, Land bearbeiten und den Grossteil
der Steuern und Dienstleistungen an den Staat erbringen müssen, sowie die

landlosen Pächter und Tagelöhner, die - mit oftmals geringer Entlohnung -
meist für die Grossgrundbesitzer arbeiten. Symptomatisch verweist eine dem

Führer eines im Jahre 1130 ausbrechenden Bauernaufstandes zugeschriebene
Parole auf die in der Song-Zeit herrschende Kluft zwischen den unteren und
oberen Volksschichten: "Das Gesetz trennt Oben und Unten, Reich und Arm.
Ich werde ein Gesetz erlassen, nach dem verfügt wird, dass Oben und Unten,
Reich und Arm gleich sind."54 Eine solche radikale Forderung spiegelt ohne

Zweifel die extreme Unzufriedenheit innerhalb eines politischen Systems wider,
das von grossen Teilen der unteren Bevölkerungsschichten als ungerecht
erfahren wird.

Die konfuzianischen politischen Reformer der Song-Zeit wie Li Gou haben

aber natürlich keine völlige Egalisierung der gesellschaftlichen Schichten im
Sinn und ihnen geht es auch nicht primär um das einfache Volk. Das zeigt sich
z.B. ebenfalls deutlich bei dem aufgrund seiner politischen Stellung zeitweise in
seinen Reformversuchen erfolgreicher als Li Gou agierenden Wang Anshi.55 Als
konfuzianisch erzogene und ausgebildete Mitglieder der oberen Schichten und

loyale Staatsbeamte haben sie kein Interesse an dem eher daoistische Konnotationen

implizierenden Ideal einer völlig gleichen Gesellschaft. So betont Li Gou
deutlich: "Gibt es keinen Unterschied zwischen Herrscher und Untertan, dann

werden die Angelegenheiten nicht geregelt; gibt es bei den Oberen und Unteren
keine Reihenfolge, dann entsteht Streit zwischen den Gruppierungen."56 Er
erkennt jedoch richtig, dass die Konzentration grosser Bodenflächen in den

Händen relativ weniger privilegierter Familien ebenso wie die übermässige

Belastung der unteren Schichten mit Abgaben etc. die gesellschaftliche Ordnung
und die Macht der Zentralregierung direkt bedrohende Faktoren darstellen. Auf
dieses Problem haben Konfuzianer seit der Han-Zeit immer wieder deutlich
verwiesen und dabei explizit oder implizit auf das Menzius rekurriert, denn die

renzheng-Theorie liefert ohne Zweifel Konzepte, die einen ausgleichenden Weg
zwischen der extremen Forderung nach völliger Egalisierung der Gesellschaft

53 Kuhn, Dieter, 1987: Die Song-Dynastie (960-1279). Eine neue Gesellschaft im Spiegel ihrer
Kultur, Weinheim, 190.

54 Gernet, Jacques, 1979: Die chinesische Welt, Frankfurt a.M., 269.

55 Ommerborn, 2005a.

56 Zhijiang Li xiansheng wenji, Kap.2, 2a f.

AS/EA LX-1-2006. S. 101-148



Kritik am Menzius in der Song-Zeit 115

auf der einen Seite und der die sozialen Spannungen verschärfenden Situation
der Ungleichheiten und Ungerechtigkeiten zwischen Oben und Unten auf der
anderen Seite aufzeigen.57 Das trifft gleichsam auf das Reformprogramm des Li
Gou zu, bei dem aber als zentraler Gedanke an erster Stelle die Sicherung der

Macht der Zentralregierung steht. Er sieht nämlich ganz klar das fiskalpolitische
Problem für die Zentralregierung, das sich daraus ergibt, dass die reichen

Grossgrundbesitzerfamilien in der Hauptsache von Steuern und Frondiensten befreit
sind. Je grösser folglich die von ihnen von den Bauern okkupierten Bodenflächen

sind, umso weniger Steuern fliessen in die Kassen des Staates. Die

Förderung der selbstwirtschaftenden Bauernfamilien gegen die Interessen der

Grossgrundbesitzer bedeutet somit auch immer eine materielle Stärkung der

Zentralregierung.
Auf die Gefährlichkeit der Politik der Landakkumulation für die gesamte

Volkswirtschaft verweist darum Li Gou ganz deutlich, wenn er die Situation der
kein eigenes Land besitzenden Landbevölkerung beklagt und eine gleichmässi-

gere Verteilung des Bodenbesitzes fordert:

Der Weg (dao Üt) des Volkes nimmt die Ernährung als Hauptpunkt. Die Staatsbeamten

haben diese Lehre ohne Zweifel vernommen. Aber nur wenige kennen die Basis [i.e. den

Besitz von Bodenflächen]. Erkennt man die [Notwendigkeit der] Basis nicht, erstrebt [aber]
das [aus diesem] Folgende [i.e. den Ackerbau zur Nahrungsproduktion], dann wird man -
obwohl man seine Geisteskraft erschöpft - nichts erreichen. Darum ist der Boden die Basis

und der Ackerbau [erst] das daraus Folgende. Fordert man [von den Bauern] Ackerbau,
ohne [ihnen] Boden [als eigenen Besitz zu geben], ist es so, als würde man Unbewaffnete

Krieg führen lassen. Wird kein Gesetzessystem errichtet und der Boden nicht gleichmässig

verteilt, dann werden die Reichen mit jedem Tag reicher und die Armen mit jedem Tag

ärmer; obwohl es Pflüge gibt, wird kein Getreide zu Nahrung verarbeitet. Wenn es nicht

genug Nahrung gibt, dann sind die Herzen [der Menschen] unbeständig (xin bu chang 'ÙE
Ä). Obwohl Riten und Gerechtigkeit existieren, können diese dem Volk nicht vermittelt
werden. Würden [die weisen Herrscher des Altertums] Yao 3É und Shun wieder auftreten,
hätten auch sie keine anderen Möglichkeiten. Darum ist das, was der Weise zuerst durchführt,

die Errichtung des Gesetzes der gleichmässigen Verteilung des Bodens."58

Li Gou bezieht sich an dieser Stelle zumindest implizit auf das Menzius, wenn er
auf den Zusammenhang zwischen der ausreichenden Sicherung der materiellen

Lebensgrundlage der einfachen Volksschichten und deren Bereitwilligkeit hin-

57 Siehe hierzu: Ommerborn, Wolfgang: "Rezeption der Theorie der Politik der Mensch¬

lichkeit (renzheng) des Menzius in der Han-Zeit", erscheint demnächst in: minima sinica.
Ommerborn 2005b.

58 Zhijiang Li xiansheng wenji, Kap.19, la.

AS/EA LX-1-2006, S. 101-148



116 Wolfgang Ommerborn

weist, sich in das gesellschaftspolitische System zu integrieren, i.e. ein "beständiges

Herz" zu haben, eine Forderung, die, wie oben gezeigt, Menzius in
entsprechendem Zusammenhang ebenfalls formuliert.59

Wenn Li Gou die weisen Herrscher der Vergangenheit erwähnt, erhebt er

gleichzeitig den Anspruch universaler Gültigkeit für das Prinzip der gerechten

Bodenverteilung und dieses universale Prinzip wird für ihn durch das erstmals

im Menzius ausführlicher beschriebene Brunnenfeldsystem konkret verkörpert,
auf das er in seiner Argumentation dann auch ausdrücklich verweist:

Unser Volk ist hungrig. [Liegt das daran, dass] kein Feldbau betrieben wird? Ich sage: Unter
dem Himmel ist kein Feld aufgegeben worden. Unser Volk friert. [Liegt das daran, dass] es

keine Seidenraupen gibt? Ich sage: Junge Maulbeerbäume bedecken das Land; die Hände

der Frauen kommen nicht zur Ruhe. Aber wenn es so ist, warum [leiden die Menschen an]

Hunger und Kälte? Ich sage: [...] Die Feldarbeit verhindert nicht den Hunger, weil das Land

nicht [den Bauern] gehört; die Seidenraupenzucht bringt keine Kleidung, weil [alle
Einkünfte der Seidenraupenzüchter] für den Erwerb von Nahrung verbraucht werden. Ach!
Ich weiss heute, dass das Brunnenfeldsystem dem Volk Gerechtigkeit gab. Wenn das

Brunnenfeldsystem errichtet ist, dann sind die Felder gleichmässig verteilt; sind die Felder

gleichmässig verteilt, dann erlangen die Bauern [genügend] Nahrung; ist genügend Nahrung
vorhanden, dann erlangen die Seidenraupenzüchter [genügend] Kleidung.60

Li Gou benutzt also in dieser Passage die Idee des Brunnenfeldsystems, um
seine Forderung nach einer gerechteren Verteilung des Bodens Ausdruck zu
verleihen, die ihm notwendige Grundlage einer insgesamt prosperierenden
Ökonomie und Gesellschaft ist. Auch er beklagt, dass viele Bauern nicht
Besitzer, sondern nur Pächter des von ihnen zu bebauenden Bodens sind. Die ihnen
schliesslich nach Abzug der Pacht noch verbleibenden Erträge reichen nicht
mehr aus, die Ernährung der eigenen Familie sicherzustellen. Gleichzeitig weist

er darauf hin, dass insgesamt die mangelnde Produktivität der Landwirtschaft im
gesamten Reich auf die ungerechte Bodenverteilung zurückzuführen ist.61 Viele
in den Besitz von Grossgrundbesitzern übergegangene Ackerflächen würden
nicht bearbeitet, da eine grosse Zahl der ehemaligen Kleinbauern nicht gewillt
sei, auf den ihnen nicht mehr gehörenden Böden für die Grundbesitzer als

schlecht bezahlte Pächter oder Tagelöhner zu arbeiten. Insgesamt zeigt sich also,
dass Li Gou bei dem Versuch, die hiermit verbundenen virulenten gesellschaft-

59 Menzius benutzt für "beständig" den Ausdruck heng tl und Li Gou benutzt den Ausdruck

chang %.
60 Zhijiang Li xiansheng wenji, Kap.20, la f.

61 Balâzs, Stephan, 1933: "Ein Vorläufer von Wang An-shi", in: Sinica, 1, 166.

AS/EA LX-1-2006, S. 101-148



Kritik am Menzius in der Song-Zeit 117

liehen und ökonomischen Probleme seiner Zeit in den Griff zu bekommen, auf

Konzepte zurückgreift, die zentrale Bestandteile der renzheng-Theorie des Menzius

bilden.
Grundsätzlich geht es Li Gou hierbei aber, wie schon erwähnt, um die

Stärkung der Macht der Zentralregierung gegenüber den Partikularinteressen

z.B. der Grossgrundbesitzer und nur zweitrangig um die Bedürfnisse des Volks.
Das wird besonders deutlich in seinen allgemeinen Überlegungen zur Ausübung

politischer Macht. So setzt er sich wie andere Menzius-Kritiker der Song-Zeit
ebenfalls mit den im Menzius als zwei Gegensätze des politischen Handelns

formulierten Konzepten "Weg des Königs" (wangdao 3EÎË) und "Weg des

Gewaltherrschers" (badao ü M. auseinander.62 Ersteres bezieht sich im
Menzius auf die mit renzheng übereinstimmende Form des Regierens. Im
Unterschied zu Menzius werden die ba von Li Gou aber nicht negativ im Sinne

von Herrschern aufgefasst, deren Position vor allem auf der stark legistisch
gefärbten Grundlage von Gewaltanwendung und Machtpolitik und nicht auf der

Grundlage von Sittlichkeit beruht. Er wirft Menzius darum vor, die Funktion der

ba nicht richtig verstanden zu haben und behauptet: "Menzius sagte, die fünf ba

waren Verbrecher gegenüber den drei Königen.63 Ich meine, dass Menzius ein

Verbrecher gegenüber den fünf ba war. Die fünf ba leiteten die Vasallen

(zhuhou ÜHfc) beim Dienst gegenüber dem Himmelssohn. Menzius [hingegen]
riet den Vasallen, [selbst] Himmelssohn zu werden."64 Li Gou fällt mit dieser

Aussage ein etwas harsches Urteil gegenüber Menzius, bei dem offensichtlich
ist, dass er dessen Ablehnung gegenüber den ba nicht teilt. Tatsächlich trägt er

auch eine ganz andere Definition des Begriffs ba vor als Menzius.

Jemand fragt: 'Welcher [Herrscher] war von der Han-Zeit bis zur Tang-Zeit ein wang und

welcher ein baV [Li Gou] antwortet: 'Wie könnte man den Himmelssohn einen ba nennen?

[...] Wang ist eine Bezeichnung für den Himmelssohn [...] Ba ist eine Bezeichnung für die

Vasallen [...] Beim dao gibt es das Reine (sui W) und das Vermischte (bo -iE). Das kann

durch Bezeichnungen [wie wang und ba] der Menschen nicht verändert werden. Man ist

gewohnt, [das dao der] wang des Altertums als rein zu betrachten, und wenn ein Vasall das

reine [dao] verkörpert, auch zu sagen, er praktiziert wangdao. [Man ist gewohnt, das dao

der] ba des Altertums als vermischt zu betrachten, und wenn ein Himmelssohn das

62 Menzius sagt: "Wer Gewalt ausübt und vorgibt Menschlichkeit zu praktizieren, ist ein

Gewaltherrscher (ba). Ein Gewaltherrscher braucht ein grosses Reich. Wer mit Tugend

Menschlichkeit praktiziert, ist ein König (wang). Ein König braucht nicht auf ein grosses

[Reich] zu warten." Mengzi 2A3 (72; 196).

63 A/e«gzi6B7(176;435).
64 Zun Meng bian, Kap.2, 2a.

AS/EA LX-1-2006, S. 101-148



118 Wolfgang Ommerborn

vermischte [dao] verkörpert, auch zu sagen, er praktiziert badao. Das aber ist falsch. Wenn
der Kaiser Xuan m. (reg. 73^18 v.u.Z.) sagt, das System des Hauses der Han habe seine

Wurzel in einer Mischung von ba und wang, ist das ebenso [falsch]. Die Menschen haben

alle Väter. Diese können Gelehrte oder Bauern sein. Wie könnte es [aber] sein, dass man,

wenn man von den Gelehrten in der Welt spricht, sagt, sie praktizierten [nur] das dao des

Vaters, und wenn man von den Bauern in der Welt spricht, sagt, sie praktizierten [nur] das

dao des Sohnes? Ein Vater, auch wenn er ein Bauer ist, verliert [doch dadurch] nicht seine

Funktion als Vater. Wenn man gewöhnlich von wang und ba spricht, ist das ebenso. Was

nun das dao des Vaters anbetrifft, so ist es durch [das Prinzip der] Güte (ci M
gekennzeichnet. Was nun das dao des Sohnes anbetrifft, so ist es durch [das Prinzip der]
Pietät (xiao ^) gekennzeichnet. Was nun wangdao anbetrifft, so ist es durch das Ordnen der

ganzen Welt (an tianxia $:EE) gekennzeichnet. Was nun badao anbetrifft, so ist es durch

die Achtung gegenüber der Hauptstadt [i.e. dem Sitz des Zentralherrschers] (zun jingshi W

äSj) gekennzeichnet. Dies hat aber nichts mit [dem Unterschied von] reinem oder
vermischtem [dao] zu tun.'65

Der Unterschied zwischen wangdao und badao wird gemäss Li Gou nicht von
der von höchsten sittlichen Prinzipien geprägten renzheng auf der einen und der

Gewaltherrschaft auf der anderen Seite bestimmt, sondern bezieht sich im
konkreten Fall der Zhou-Zeit auf die festgelegten unterschiedlichen Stellungen
und politischen Funktionen von Zentralherrscher und Vasallenfürsten innerhalb
des in seiner politischen Struktur feudalistisch ausgerichteten Staatsgefüges. Er
rekurriert also prinzipiell auf die Zuweisungen der verschiedenen machtpolitischen

Positionen in einem monarchistisch und streng hierarchisch geprägten
politischen System, das auch für seine eigene Zeit typisch ist und will mit seinen

Argumenten aktuelle Machtbestrebungen z.B. der Grossgrundbesitzerfamilien,
die Untertanen sind, gegen den Zentralherrscher, i.e. den Song-Kaiser, mit dem

Verweis auf historische Belege der angemessenen Beziehungen und Rollen von
Herrscher und Untertan im Staatswesen eindämmen.

Sittliche Prinzipien, i.e reines dao, gibt es für Li Gou demnach beim badao
ebenso wie beim wangdao. Tatsächlich spielt nach seiner Ansicht die

Unterscheidung zwischen diesen beiden dao des Regierens auch keine Rolle, wenn er
konstatiert: "[Die Welt] kommt auch ohne [den Begriff] wangdao aus, aber nicht
ohne den Himmelssohn."66 Letztlich steht für ihn die Festigung der politischen
Stellung des Kaisers als Zentralherrscher im Mittelpunkt. Weiter erläutert er:

"Der Graf des Westens [i.e. der spätere König Wen L$C] war ein ba, aber [sein

65 Zhijiang Li xiansheng wenji, Kap.34, la f.

66 Zun Meng bian, Kap.2, 16a.

AS/EA LX-1-2006, S. 101-148



Kritik am Menzius in der Song-Zeit 119

dao war] rein. [Die Vasallenfürsten] Huan H [von Qi] und Wen fC [von Jin]67

waren ba, aber [ihr dao war] vermischt. Die wang [i.e. Könige] der drei

Dynastien hatten ein reines [dao]. Die wang [i.e. Kaiser] der Dynastien Han und

Tang hatten ein vermischtes [dao]E6% Und an anderer Stelle betont er lobend,
dass der Fürst Huan von Qi, der ein ba war, "nach aussen die Barbaren

bekämpfte und im Inneren Achtung gegenüber der Hauptstadt [i.e. dem

Zentralherrscher] zeigte."69 Äusserung wie diese richten sich offensichtlich direkt

gegen die von Menzius vorgetragene Abwertung der Fürsten Huan und Wen. So

heisst es im Menzius an der entsprechenden Stelle: "Von den Schülern des

Konfuzius sprach keiner von den Taten [der Fürsten] Huan und Wen. Darum ist
der Nachwelt auch nichts darüber überliefert und ich habe nichts davon

gehört."70 Li Gou hebt hingegen hervor, dass selbst ein ba wie der Vasallenfürst
Huan ein tiefes Verständnis für die angemessene Beziehung zwischen Herrscher
und Untertan gehabt habe.71 Ein solches Verständnis spricht er Menzius jedoch
ab, wenn er weiter behauptet, die Aufgabe der Vasallen sei der Dienst am Sohn

des Himmels, Menzius habe diese jedoch aufgefordert, selbst Himmelssohn zu
werden. Damit, so seine Befürchtung, würden die Stellungen innerhalb der

hierarchischen Staats- und Gesellschaftsstruktur pervertiert: "Dao des Konfuzius

besagt, dass der Herrscher [ein wahrer] Herrscher (jun jun MM) und der

Untertan [ein wahrer] Untertan (chen chen E§5) sein muss.72 Das dao des

Menzius aber besagt, dass jeder Mensch Herrscher werden kann."73 Das jedoch
ist nach Li Gous Auffassung kontraproduktiv für die Aufrechterhaltung
staatlicher Ordnung und er warnt: "Menzius sagt, ein Vasallenfürst könnte die

Welt erobern. Warum sollte dann nicht [mit dem gleichen Recht] ein hoher

Beamter einen Staat erobern? Ist diese [Lehre] deshalb nicht gefährlich für die

Fürsten?"74 Er behauptet darum an anderer Stelle, Konfuzius habe die "Frühlings-

und Herbstannalen" (Chunqiu ##:) verfasst, um zu zeigen, dass es in der

Welt nur einen König geben kann und kritisiert im gleichen Atemzug erneut

Menzius, weil dieser die Vasallen angetrieben habe, selber Himmelssohn zu

67 Huan (685-643) und Wen (636-628) waren zwei der so genannten Fünfte.
68 Zhijiang Li xiansheng wenji, Kap.34, 2a.

69 Zhijiang Li xiansheng wenji, Kap.27, 28b.

70 Mengzi 1A7 (47; 138).
71 Zun Meng bian, Kap.2, 6a.

72 Siehe: Lunyu 12.11, 128.

73 Zun Meng bian, Kap.2, la.
74 Zun Meng bian, Kap.2, 12a.

AS/EA LX-1-2006, S. 101-148



120 Wolfgang Ommerborn

werden.75 Interessant ist, in dem Zusammenhang daraufhinzuweisen, dass der

Konfuzius in den Mund gelegte Ausspruch, "am Himmel gibt es keine zwei

Sonnen, auf der Erde gibt es keine zwei Herrscher", aus dem Menzius selbst

stammt.76 Auch Menzius hat sich jedenfalls grundsätzlich nicht gegen das Ideal
des einen Weltherrschers gestellt. Li Gou ist jedoch überzeugt, Menzius habe,

anders als Konfuzius, dessen Lehre (Kongzi zhi dao ?LT^.XË) von ihm auch an

dieser Stelle wieder gegen die des Menzius kontrastierend hervorgehoben wird,
die korrekte Beziehung zwischen Herrscher und Untertan ignoriert. Schliesslich

beklagt er sogar: "Menzius lebte zur Zeit des Zhou-Königs Xian Ü (reg. 368-
320 v.u.Z.). Hundert Jahre später hat [der Vasallenstaat] Qi [das Reich durch

Gewalt] geeint. Ach, [Menzius] ist ein Mensch ohne Gefühle, der das Haus der

Zhou als nicht mehr existierend betrachtete!"77 Damit unterstellt er Menzius
indirekt sogar, ein geistiger Urheber für den Untergang der Zhou und die

Errichtung der den Konfuzianem verhassten legistischen Qin-Herrschaft
gewesen zu sein. Aus diesem Grund kommt Li Gou wohl auch zu der
Schlussfolgerung, dass die Prinzipien "Menschlichkeit und Gerechtigkeit des Menzius

[...] Unordnung in der Welt verursacht haben."78 Er wirft Menzius also insgesamt

vor, die Zhou-Könige, i.e. die Zentralherrscher, nicht respektiert zu haben,

obwohl sie eigentlich nicht dem Typus des sittlich schlechten und tyrannischen
Herrschers, wie sie im Altertum aufgetreten seien, entsprochen hätten. So sagt

er: "Ich habe nicht gehört, dass es bei dem Zhou-König Xian schlechte

Handlungen (e xing Mff) gegeben hätte. Er war nur schwächlich und kränklich. Er

war kein [Tyrann wie der letzte Shang-König] Zhou M, aber dennoch dienten

ihm [die Vasallenfürsten der Staaten] Qi und Liang nicht. Er war kein [Tyrann
wie der letzte Xia-König] Jie ^t, aber dennoch suchte Menzius ihn nicht auf."79

Insgesamt ist Li Gou überzeugt, dass ein Vasallenfürst, der die Lehre des

Menzius befolgen würde, in Wirklichkeit auch gar nicht Himmelssohn, i.e.

Zentralherrscher, werden könnte. Diese Theorie habe sich, so seine Überzeugung,

in der Praxis als nicht realisierbar erwiesen. Er bezieht sich in dem

Zusammenhang auf eine Schilderung im Menzius und kommt zu der

Schlussfolgerung: "Ja, Herzog Wen fC von Teng hat das dao des Menzius praktiziert,
darum haben Xu Xing IrFff und Chen Xiang ffî.fâ, als sie dies sahen, gesagt,
das ist renzheng und nannten ihn einen Weisen. Danach hat man aber nicht

75 Zun Meng bian, Kap.2, 6a.

76 Afe«gz/5A4(140;352).
77 Zun Meng bian, Kap.2, 2a.

78 Zun Meng bian, Kap.2, la.
79 Zun Meng bian, Kap.2, 4b.

AS/EA LX-1-2006, S. 101-148



Kritikam Menzius in der Song-Zeit 121

gehört, dass der Vasallenfürst von Teng die [Herrschaft über die] Welt erhalten
hätte. Die Lehre des Menzius hat sich somit eindeutig [als] nicht [umsetzbar]
bestätigt."80 Xu Xing und Chen Xiang werden im Menzius beide als Anhänger
der Lehre des Göttlichen Landmannes (shennong zhi yan t^His") vorgestellt.
Es heisst in diesem Abschnitt aber nur, beide hätten gehört, Herzog Wen
betreibe renzheng und sei ein Weiser und darum seien sie nach Teng gekommen.
In seinem Gespräch mit Menzius kritisiert Chen Xiang jedoch Herzog Wen als

nicht vollendet. Er sei zwar ein würdiger Herrscher (xianjun WM), habe aber

vom wahren dao noch nichts gehört. Menzius verteidigt daraufhin den Herzog
Wen gegenüber dem von Chen Xiang aus der Lehre des Göttlichen Landmannes

vorgetragenen Argument, welches besagt, ein Herrscher solle neben seinen

Regierungsgeschäften auch auf dem Feld arbeiten etc., um die von ihm
verbrauchten materiellen Güter selbst zu produzieren. Menzius geht es hier aber

weniger um eine Verteidigung des Herzogs Wen, der auch für ihn nicht

renzheng praktiziert, sondern vor allem darum allgemein aufzuzeigen, dass ein

Herrscher beim Regieren genug zu tun habe und nicht noch zusätzlich selbst den

Acker bestellen oder für sich Kleidung anfertigen könne. Li Gous Vorwurf trifft
Menzius hier also gar nicht.

Li Gou äussert sich auch kritisch zu der im Menzius unter bestimmten
Umständen gebilligten Verbannung bzw. Absetzung eines Herrschers. In einer

Passage aus dem Menzius heisst es: "Als [der zweite König der Xia-Dynastie]
Taijia fK Ç die Gesetze und Strafbestimmungen des [Begründers der Xia-
Dynastie] Tang 'M umstürzte, verbannte Yiyin ffi^P ihn drei Jahre lang nach

Tong. Da bereute Taijia seine Fehler, bekannte seine Schuld und besserte sich.

In Tong praktiziert er [sodann] Menschlichkeit, wandelte in der Gerechtigkeit
und hörte drei Jahre die Belehrungen des Yiyin. Dann kehrten sie wieder zurück
nach Bo."81 Li Gou rekurriert auf diese Stelle, trägt aber eine andere Version der

Geschichte vor, die seine eigene Theorie in Bezug auf die im Grunde unanfechtbare

Stellung des Zentralherrschers und die festen Rollen von Oben und Unten
in der hierarchischen Gesellschaft stützen soll:

Jemand fragt: 'Hat Yiyin den Taijia wirklich abgesetzt (fei /#)?' [Li Gou] antwortet: 'Wie
kann man das behaupten? Wie könnte ein Fürst (jun M) [i.e. der Zentralherrscher] abgesetzt

werden? Wenn früher ein Fürst starb, dann gehorchten die hundert Beamten für drei Jahre

dem Kanzler. Nachdem König Tang verschieden war, verwaltete Yiyin für 25 Monate [das

Reich] und Taijia trauerte [um seinen Vater]. Das war eine feste Regel. [Taijia] residierte

80 Zun Meng bian, Kap.2, 1 lb f. Mengzi 3A4 (94f; 246).
81 Mengzi 5A6 (142; 360f).

AS/EA LX-1-2006. S. 101-148



122 Wolfgang Ommerborn

dann nicht in [der Hauptstadt] Bo, sondern in Tong nahe des Grabs des verstorbenen

Königs.' 82

Li Gou erklärt dann weiter, Taijia sei nach Ablauf der Trauerzeit wieder in die

Hauptstadt zurückgekehrt und habe die Regierung übernommen. Im Anschluss

an diese Feststellung fragt er rhetorisch: "Wie hätte [Taijia] auch nur einen Tag

abgesetzt sein können?"
Gemäss Li Gou gibt es aber Ausnahmen von dieser Regel, die im Grunde

zeigen, dass er sein Argument gegen Menzius nicht konsequent durchhalten
kann. So sagt er:

Als Tang und [der Gründer der Zhou-Dynastie] Wu Sl lebten, waren sie nicht glücklich,
denn sie waren mit [den Tyrannen] Jie und Zhou konfrontiert. Sie müssten diese verbannen

und töten und die Welt regieren. Wie hätte das [i.e. der Sturz eines Herrschers] der

[eigentliche] Wunsch von Tang und Wu sein können? Sie achteten den Himmel und die

Menschen und strebten danach, Untertanen zu sein. Doch war das [unter der Herrschaft von
Jie und Zhou] nicht möglich.83

Li Gou beklagt, dass die Herrscher Jie und Zhou in der Welt grosses Leid
hervorgerufen und die richtigen politischen und gesellschaftlichen Stellungen
und Beziehungen durcheinander gebracht hätten. Folglich hätten sie aufrechten

Personen wie Tang und Wu, die ihre Rolle als Untertanen unter diesen Umständen

nicht angemessen ausüben konnten, keine andere Wahl gelassen, als sie vom
Thron zu stürzen.84 An anderer Stelle erklärt er diese Fälle aber zu höchst

seltenen Ausnahmen und versucht so zu relativieren:

Wer in der Welt [als Herrscher] abgesetzt wird, muss schon ein Jie oder Zhou sein. Waren

[die Herrscher des] Hauses Zhou etwa wie Jie oder Zhou? Auf [Zeiten der] Blüte folgen
[Zeiten des] Verfalls. Das ist wie ein Kreislauf. Nach [dem Ableben der] weisen Königen
gab es [auch Phasen der] Unordnung. Dann stützten sich [die Herrscher] auf die Beamten,

um [das Reich] zu retten.85

Nur in extrem schwierigen Situationen also, wie sie von Regenten wie Jie oder

Zhou verursacht worden sein sollen, dürfen die Untertanen sich demnach gegen
ihre Oberen erheben und sie stürzen oder sogar töten. Prinzipiell folgt Li Gou

82 Zhijiang Li xiansheng wenji, Kap.32, 1 a f.
83 Zun Meng bian, Kap.2, 4a.

84 Li Gouji, Kap.20. Siehe Xia Changpu, 1989: 79.

85 Zun Meng bian, Kap.2, 13a.

AS/EA LX-1-2006, S. 101-148



Kritik am Menzius in der Song-Zeit 123

damit aber dennoch dem Argument des Menzius. Im Übrigen ist der Satz: "Wer
in der Welt [als Herrscher] abgesetzt wird, muss schon ein Jie oder Zhou sein"

(tianxia zhi suofei bi ruo Jie Zhou ft~F3Lffi}$>J&3iï%(kffî) sogar ein Zitat aus

dem Menzius selbst, bei dem Li Gou nur den Ausdruck tian durch tianxia ersetzt
hat.86

Wenn Li Gou Menzius nun vorwirft, er habe zu seinen Lebzeiten die

amtierenden Zhou-Könige ignoriert, dann mag das stimmen, schliesslich heisst

es an einer Stelle im Menzius auch in Bezug auf die noch amtierende Zhou-

Dynastie, sie habe "die Herrschaft über die Welt verloren durch
Nichtbeachtung der] Menschlichkeit."87 Aber Menzius hat nicht ausdrücklich zu
ihrem Sturz aufgerufen. Auch für Menzius war König Xuan eben kein Tyrann
wie Jie oder Zhou. Eine hypothetische Frage ist aber, was geschehen wäre, wenn
einer der Vasallenfürsten tatsächlich die Lehre des Menzius übernommen und

renzheng praktiziert hätte. Hätte er dann nicht den Anspruch auf die
Zentralherrschaft erlangt? Und was wäre in dieser Situation mit dem amtierenden Zhou-

König geschehen? Die hierfür relevanten Passagen im Menzius lassen meines

Erachtens nur den Schluss zu, dass der schwächliche Zhou-König von diesem

Vasallenfürsten dann tatsächlich seines Amtes hätte enthoben werden müssen.88

Menzius geht es darum, die Welt von einem sittlich qualifizierten Herrscher

regieren zu lassen, der renzheng praktiziert, denn nur so kann nach seiner

Auffassung die angemessene Ordnung gewährleistet werden, und nicht um den

Machterhalt der gerade die zentrale Herrschaft ausübenden Dynastie. In Li Gous

Überlegungen wird Letzteres im Grunde aber als verlässlichere Garantie für die

Bewahrung von Stabilität und Ordnung angesehen, vielmehr sieht er in dem

gegenüber einem amtierenden Herrscher immer wieder formulierten Postulat

nach Verwirklichung einer höchst moralisch ausgerichteten Regierung sogar
gewisse Gefahren für die Sicherung staatlicher und gesellschaftlicher Stabilität
enthalten. So kritisiert er dann auch Menzius' Auffassung, der Sturz eines

schlechten Herrschers sei in Bezug auf den Usurpator in erster Linie bzw.
ausschliesslich durch die von diesem ausgeübte Sittlichkeit legitimiert. Er sagt:

"Gemäss der Lehre des Menzius haben Tang und Wu [die Prinzipien von]
Menschlichkeit und Gerechtigkeit kultiviert und praktiziert und auf diese Weise
Jie und Zhou [die Herrschaft] weggenommen. Ach, ich glaube nicht, dass man

86 Mengzi 5A6 (143; 360).
87 Mengzi 4A3 (114; 293f).
88 Siehe hierzu: Ommerborn: "Ansätze menschenrechtsrelevanter und proto-demokratischer

Konzepte in der politischen Theorie des Menzius".

AS/EA LX-1-2006, S. 101-148



124 Wolfgang Ommerborn

mit Menschlichkeit und Gerechtigkeit den Thron usurpieren kann!"89 Für ihn ist

es vielmehr primär die oben genannte, durch die Tyrannenherrschaft
hervorgerufene Unordnung in Bezug auf die gesellschaftlichen Positionen, in der Tang
und Wu nicht mehr die Möglichkeit hatten, angemessen ihrer Rolle als

Untertanen nachzukommen, die sie zum Sturz des Herrschers trieb. Eine solche

Lage stellt für Li Gou eine Bedrohung des hierarchisch strukturierten Systems

sowie der damit verbundenen Ausübung zentraler Herrschaft und damit der

Ordnung überhaupt dar. Es ist - um mit Konfuzius zu sprechen - eine Situation,
in welcher der Herrscher kein wirklicher Herrscher ist und der Untertan folglich
auch kein richtiger Untertan sein kann. Damit ist das optimale Gesellschafts-

gefüge aus den Fugen geraten. Li Gou streitet, wie oben gezeigt, die Relevanz

sittlicher Prinzipien wie Menschlichkeit und Gerechtigkeit in der praktischen
Politik natürlich nicht ab, er sieht darin aber die Möglichkeit des Missbrauchs
dieser Prinzipien durch de facto nur nach der politischen Macht strebende, sich
aber auf diese Prinzipien als universale moralische Autorität berufende

Usurpatoren impliziert. Ein solcher Vorwurf muss in dem oben genannten Fall
nach konfuzianischer Auffassung aber abwegig sein, denn Tang und Wu gelten
schliesslich als Inkarnationen der höchsten sittlichen Prinzipien. Wenn Li Gou
hier meint, diese Prinzipien dürften nicht nur Mittel zum Zweck der

Machtergreifung sein, würde Menzius dem mit seiner renzheng-Theorie auf
keinen Fall widersprechen. Im Grunde setzt Li Gou aber, wie gezeigt, in seinem

politischen Programm einen anderen, die Machtsicherung des amtierenden

Herrschers - ganz gleich, von welcher sittlicher Qualität dieser auch sein mag -
in den Vordergrund stellenden Schwerpunkt, der mit der Forderung nach

Verwirklichung von renzheng nicht vereinbar ist. Darum lässt er auch Hinweise

von Zeitgenossen nicht gelten, Menzius habe seine Ermunterungen an die

Vasallenfürsten, Herrscher der Welt zu werden, in Wahrheit auch nur als

pragmatisches Mittel mit dem eigentlichen Ziel der Verwirklichung von
Sittlichkeit beim politischen Handeln benutzt und keinesfalls als Aufforderung
verstanden, den Zentralherrscher zu stürzen; vielmehr sei im Gegenteil dessen

Stärkung das Ziel des Menzius gewesen. Abwehrend lässt Li Gou dazu

verlauten:

Die Gelehrten sagen zudem, Menzius habe abgewogen, indem er, wenn er die Vasallen

antrieb [Himmelssohn zu werden], diese an [die Prinzipien der] Menschlichkeit und

Gerechtigkeit heranbringen wollte. Würden sie Menschlichkeit und Gerechtigkeit erreichen,

89 Zun Meng bian, Kap.2, 4a.

AS/EA LX-1-2006, S. 101-148



Kritik am Menzius in der Song-Zeit 125

dann würden sie den Fürsten [i.e. den Zentralherrscher] ehren und die Eltern lieben.90 Auf
diese Weise würde auch [die Zentralherrschaft des] Zhou-Hauses von selbst wieder

hergestellt. Darauf kann ich nur erwidern: Wer sagt, von Menschlichkeit und Gerechtigkeit

muss gesprochen werden, aber nicht von wangdao, und mit dieser Lehre Menschlichkeit und

Gerechtigkeit [tatsächlich] praktiziert, der weiss wie die Zhou-Dynastie zu ehren ist. Wer

[jedoch] sagt, mit Menschlichkeit und Gerechtigkeit kann man König [der Welt] werden, der

missbraucht mit dieser Lehre Menschlichkeit und Gerechtigkeit, um [die Position des]

Königs [der Welt] anzustreben.91

Li Gou geht es also darum, schon von vorneherein jegliche gegen den
Zentralherrscher gerichtete Aktivitäten auszuschliessen, die auch oder gerade mit dem

Anspruch, wangdao bzw. renzheng zu praktizieren, in besonderer Weise

legitimiert werden könnten. Insgesamt spiegelt sich darin eine sehr pragmatische

Auffassung hinsichtlich der Ausübung politischer Macht wider, denn sie

impliziert nicht nur praktisch, sondern sogar theoretisch die Möglichkeit, dass

ein Usurpator - falls ein solcher ausnahmsweise überhaupt nötig sein sollte -
ebenfalls ein nicht besonders tugendhafter Mensch sein könnte. Entscheidender

wäre für Li Gou, ob er die Zentralherrschaft und die für die Erhaltung ihrer
Macht wichtigen angemessenen Beziehung zwischen Oben und Unten sichern

kann oder nicht. Eine solche in erster Linie von machtpolitischen Kriterien
determinierte Option wird aber in der Konzeption des Menzius ausgeschlossen.
Erinnert sei an dieser Stelle daran, dass für Menzius prinzipiell die Aufrechterhaltung

von Sittlichkeit sogar höher zu bewerten ist, als die Bewahrung des

eigenen Lebens.92 Machtausübung zur Sicherung von Herrschaft darf es nach

Menzius darum nicht um jeden Preis geben. Daraus resultiert bei ihm auch der

wichtige Gedanke, dass in einem Staat nicht der Fürst, sondern das Volk und
dessen Wohlergehen an erster Stelle stehen müssen: "Das Volk ist [im Staat] am

wichtigsten, die Götter des Bodens und des Komes kommen an zweiter Stelle

und der Herrscher ist am unwichtigsten."93 Das ist ein Kemgedanke seiner

renzheng-Theorie. Für Li Gou hingegen stellt die von ihm im Rahmen seines

90 Siehe Mengzi 1A1 (42; 127).
91 Zun Meng bian, Kap.2, 15b f.

92 In Bezug auf die Bedeutung der Sittlichkeit sagt Menzius: "Darum gibt es [für die

Menschen] etwas, das sie mehr lieben als das Leben und etwas, das sie mehr verabscheuen

als den Tod. Nicht nur die Weisen haben dieses Herz, alle Menschen haben es." Mengzi
6A10 (167; 412) Siehe hierzu: Ommerborn: "Philosophische Grundlagen menschenrechts-

relevanten Denkens im Menzius".
93 Mewgzz'7B14(199f;483).

AS/EA LX-1-2006, S. 101-148



126 Wolfgang Ommerborn

Reformprogramms anvisierte Berücksichtigung der Interessen des Volkes in der

Hauptsache ein Mittel zum Zweck der Sicherung der Zentralherrschaft dar.

Sima Guang (1019-1086) und das Menzius

Sima Guang ist bei den politischen Auseinandersetzungen am kaiserlichen Hof
in der zweiten Hälfte des 11. Jahrhunderts der direkte Widersacher des Menzius-
Bewunderers Wang Anshi.94 Er attackiert als eher konservativ orientierter
Politiker heftig dessen Reformpolitik und ist auch, was die Beurteilung des

Menzius anbetrifft, unterschiedlicher Meinung. Seine Kritik am Menzius findet
sich an mehreren Stellen des von ihm hinterlassenen Werkes dokumentiert und
in konzentrierter Form in einer Schrift mit dem bezeichnenden Titel "Zweifel am
Menzius" (Yi Meng ®i£)95 dargelegt, die auch in das Zun Meng bian des Yu
Yunwen aufgenommen und von diesem dort als Missinterpretation des Menzius

zurückgewiesen wird.96 Huang Junjie verweist darauf, dass das Yi Meng in den

Jahren zwischen 1082 und 1085 verfasst worden ist, also in der Zeit, in der auch

Wang Anshi hinter den Kulissen erfolgreich die formale Aufwertung des

Menzius betrieb. Er kommt darum zu der Schlussfolgerung: "Obwohl Sima

Guang das Yi Meng erst nach dem Höhepunkt der Reformpolitik geschrieben
hat, war darin aber die Absicht eingeschlossen, sich damit gegen Wang Anshi
und seine Reformpartei zu richten."97 Die Auseinandersetzungen um
unterschiedliche politische Konzepte zwischen Wang Anshi und Sima Guang
spiegeln sich somit auch in deren jeweiliger Interpretation des Menzius wider.
Offensichtlich hat Sima Guang, der zur Zeit seiner Arbeit am Yi Meng nicht in
der Hauptstadt, dem heutigen Kaifeng, weilte, auch versucht, mit seiner Kritik
am Menzius dessen von den Reformern um Wang Anshi in Angriff genommene
offizielle Würdigung zu verhindern. "Obwohl Sima Guang in Luoyang lebte",

94 Siehe hierzu: Bol, Peter K., 1992: This Culture ofOurs, Stanford, California, 212-253; Bol,
Peter K., 1993: "Government, Society and State: On the Political Visions of Ssu-ma Kuang
and Wang An-shih", in: Hymes, Robert P./Schirokauer, Conrad (eds.), Ordering the World.

Approaches to State and Society in Sung Dynasty China, Berkeley/Los Angeles/Oxford,
128-192. Siehe auch: Ommerborn, 2005a.

95 Wenguo wenzheng Sima Guang wenji (Gesammelte Werke des Sima Guang), Kap.73.
Ausgabe: Sibu congkan.

96 Zun Meng bian, Kap. 1. Zhu Xi knüpft daran in der Schrift Wengong Yi Meng (Das Yi meng
des Sima Guang) an, die im Kap.73 des Zhu Wengong wenji zu finden ist.

97 Huang Junjie, 1995: 102.

AS/EA LX-1-2006, S. 101-148



Kritik am Menzius in der Song-Zeit 127

schreibt Huang Junjie, "nahm er an den Bestrebungen von Mitgliedern der

Reformpartei, Menzius einen ehrenvollen Platz im Konfüziustempel zu
verschaffen, notwendig regen Anteil. Das Abfassen des Yi Meng kann als Reaktion
des Sima Guang gegen diese Bestrebungen betrachtet werden."98

Sima Guangs Kritik gegenüber dem Menzius ähnelt der des Li Gou. Zum
Teil übernimmt er dessen Polemik und bezeichnet gleichsam Äusserungen des

Menzius abfallig als "Gassengeschwätz" (weixiang zhi yan ^#ÌW),99 so die

Schilderung im Menzius, bei der die hypothetische Frage aufgeworfen wird, was
der weise König Shun getan hätte, wenn sein schlechter Vater Gusou einen

Menschen getötet hätte, worauf Menzius antwortet, Shun hätte keine Probleme

gehabt, "die [Herrschaft über die] Welt wegzuwerfen, wie einen alten Schuh. Er
hätte heimlich [seinen Vater] auf den Rücken genommen, wäre mit ihm
entflohen und hätte sich mit ihm an den Ufem des Ostmeers niedergelassen. Bis

zu seinem Lebensende wäre er heiter und fröhlich geblieben und hätte die

[Herrschaft über die] Welt vergessen."100 "Man könne", so merkt Sima Guang
hierzu tadelnd an, "diese Lehre des Menzius nur kritisieren."101 Er selbst zeigt
sich einerseits überzeugt, dass Gusou aufgrund des positiven Einflusses seines

Sohnes Shun in Wirklichkeit niemals einen Menschen hätte töten können. Mit
dieser "eleganten" Lösung werden die nun einmal im Menzius aufgeworfene

hypothetische Frage und die Forderung nach einer Antwort darauf aber nicht aus

der Welt geschafft. Das ist auch Sima Guang klar. Darum führt er weiter aus:

Wäre Gusou von [Shuns Justizminister] Gaoyao J$- PS verhaftet worden, warum hätte Shun

dann [seinen Vater] heimlich auf den Rücken nehmen und mit ihm an das Ufer des

Ostmeers fliehen und sich dort niederlassen sollen? Gaoyao hätte nach aussen [Gusou]

98 Huang Junjie, 1995: 103.

99 Wenguo wenzheng Sima Guang wenji, Kap.73, 13b. Li Gou benutzt, wie oben gezeigt, den

Ausdruck: weixiang zhi shuo ^^ZW,.
100 Menzius wird hier gefragt: "[Wenn in der Zeit als] Shun Himmelssohn war und Gaoyao sein

Justizminister, Shuns Vater Gusou einen Menschen getötet hätte, wie hätte er [i.e. Gaoyao]
dann gehandelt?" Menzius: "Er hätte ihn auf jeden Fall festnehmen lassen." Frage: "Aber
hätte Shun das nicht verhindert?" Menzius: "Wie hätte Shun das verhindern können? [Gaoyao]

hat doch [durch sein Amt die Vollmacht] dafür empfangen." Frage: "Aber was hätte

Shun dann getan?" Menzius: "Für Shun wäre es nicht schwerer gewesen, die [Herrschaft
über die] Welt wegzuwerfen, als einen alten Schuh. Er hätte heimlich [seinen Vater] auf den

Rücken genommen, wäre mit ihm entflohen und hätte sich mit ihm an den Ufern des

Ostmeers niedergelassen. Bis zu seinem Lebensende wäre er heiter und fröhlich geblieben
und hätte die [Herrschaft über die] Welt vergessen." Mengzi 7A35 (193; 469f).

101 Wenguo wenzheng Sima Guang wenji, Kap.73, 13b.

AS/EA LX-1-2006, S. 101-148



128 Wolfgang Ommerborn

verhaftet, um dem Gesetz genüge zu tun; aber nach innen hätte er ihn in Wirklichkeit fliehen

lassen. Weil der Sohn [des Gusou] Shun der Herrscher war, hätte der Untertan und Minister

[Gaoyao] diese Täuschung vornehmen und die Welt hintergehen müssen.102

Für Sima Guang geht es hier vor allem darum deutlich zu machen, dass Shun als

Herrscher sein Amt nicht einfach hätte aufgeben können. Die vorgenommene
Täuschung wäre akzeptabel gewesen, weil sie einer politisch höheren Aufgabe
untergeordnet gewesen wäre:

Shun war der Sohn des Himmels und das Volk in der Welt verehrte ihn darum, wie es Vater
und Mutter [verehrt]. Hätte er sich nun an das Ufer des Meeres begeben, um dort zu

wohnen, wie hätte das Volk ihm dann gehorchen können? Aber wenn Gaoyao Gusou

verhaftet hätte, dann hätte er zwar dem Gesetz entsprochen, aber er hätte damit [die
Herrschaft des] Shun vernichtet (wang tl). Damit aber wäre das Unheil viel grösser
geworden.103

Das "Gassengeschwätz" des Menzius wird von Sima Guang kritisiert, weil er
darin eine Relativierung der Autorität und Stellung des Monarchen sieht. Für ihn
nimmt die Beziehung zwischen Herrscher und Untertan eine zentrale Stellung
ein, die allen anderen gesellschaftlichen Beziehungen übergeordnet ist. Ein
Herrscher wie Shun, so seine Überzeugung, hätte zudem niemals die

Verantwortung für die Regierung der Welt aufgegeben. Wie schon Li Gou dienen auch

Sima Guang solche Äusserungen dazu, die Stellung des Zentralherrschers - i.e.

des amtierenden Song-Kaisers - theoretisch zu stärken, um die verschiedenen

gegen den Hof gerichteten zentrifugalen Tendenzen und Partikularinteressen
z.B. der Grossgrundbesitzer zu entschärfen.

Sima Guang glaubt auch, dass es Menzius, wenn er an den Hof eines

Herrschers kam, um seine Dienste als Berater anzubieten, in Wirklichkeit gar
nicht um die Umsetzung von renzheng, sondern primär um seine eigenen
Interessen und seinen eigenen materiellen Nutzen gegangen sei. So stellt er die

Frage:

Wenn [Menzius] sagt, man könne aus Armut ein Amt ausüben,104 doch [er selbst, wie ihm

sein Schüler Peng Geng si JE vorhält] mit einem Gefolge von dutzenden Wagen und

hunderten Personen [von Fürstenhof zu Fürstenhof] zog,105 bedeutet das nicht, dem Staat Qi

102 Wenguo wenzheng Sima Guang wenji, Kap.73, 13b f.

103 Wenguo wenzheng Sima Guang wenji, Kap.73, 14a.

104 Me«gzJ5B5(152;383).
105 Mengzi 3B4 (102; 269).

AS/EA LX-1-2006, S. 101-148



Kritik am Menzius in der Song-Zeit 129

[als Wächter] auf der Tasche zu liegen, ohne [wie Menzius selbst sagt]106 seine Tore zu
schützen und Alarm zu schlagen?107

Menzius habe folglich "das dao der früheren Könige feilgeboten, um sich selbst

zu verkaufen (shou qi shen HrÄJf). Wenn die Edlen des Altertums ein Amt
ausübten, dann verhielten sie sich auf keinen Fall in dieser Weise."108 Damit
unterstellt er Menzius Unaufrichtigkeit hinsichtlich seiner wirklichen Intentionen
und reinen Egoismus. Dieser Vorwurf taucht in seiner Kritik immer wieder auf.

So erklärt er auch:

Menzius sagte zu Chi Wa &ßfli [i.e ein hoher Beamter aus dem Staat Qi], da er [i.e. Chi Wa]
ein Amt innehabe, müsse er [zu seinem Herrscher über die Verwirklichung von renzheng]

sprechen. Wenn er [zu seinem Herrscher] spreche, dies aber nicht umgesetzt werde, könne

er [den Herrscher] verlassen. [Menzius sagt dann von sich selbst, er] habe kein Amt und

auch nicht das Recht [zum Herrscher] zu sprechen. Darum könne er auch nach Belieben

kommen oder gehen.109 Aber Menzius hat, während er im Staat Qi wohnte, als königlicher
Lehrer (wangshi Effi) gedient. Ein Lehrer führt die Menschen zum Guten und befreit sie

von dem Schlechten. Wie kann [Menzius da] behaupten, er hätte kein Amt gehabt und kein
Recht [zum Herrscher] zu sprechen?110

Menzius hat demnach zwar von anderen gefordert, den Herrscher, wenn er
schlecht ist und kein renzheng praktiziert, zu massregeln und ihn zu verlassen,
sich selbst aber aus der Verantwortung gestohlen, solche Forderungen gegenüber
dem Herrscher zu stellen, indem er sich wegen eines fehlenden Amtes als hierfür
nicht zuständig erklärte. Dieser Vorwurf trifft aber auf das Verhalten des

Menzius gewiss nicht zu, wenn wir den Schilderungen im Menzius Glauben
schenken dürfen, die davon berichten, wie er immer wieder bei Audienzen von
den ihn empfangenden Fürsten unerschrocken die Verwirklichung von renzheng

rigoros einfordert und sogar nicht davor zurückschreckt, die Herrschern bei

Nichterfüllung vor Konsequenzen zu warnen, die sogar deren Sturz oder

Ermordung nicht ausschliessen.111

106 M;Hgz/5B6(153;385).
107 Wenguo wenzheng Sima Guang wenji, Kap.73, 10b.

108 Wenguo wenzheng Sima Guang wenji, Kap.73, 12b.

109 JWe«gz/2B5(81;218f).
110 Wenguo wenzheng Sima Guang wenji, Kap.73, 10b.

111 Siehe hierzu: Ommerborn: "Ansätze menschenrechtsrelevanter und proto-demokratischer

Konzepte in der politischen Theorie des Menzius".

AS/EA LX-1-2006, S. 101-148



13 0 Wolfgang Ommerborn

Ein weiterer Kritikpunkt des Sima Guang ist, dass Menzius mit seinem Rat
die Menschen zu falschen Handlungen getrieben habe. So greift er eine Schilderung

im Menzius auf, in der Menzius von einem Minister des Staates Qi mit
Namen Shen Tong tfcM gefragt wird, ob sein König den Staat Yan angreifen
könne, weil dort ein unrechtmässiger Herrscher auf dem Thron sitze. ¦12 Menzius
räumt ein, dass das möglich sei, woraufhin Qi tatsächlich den Staat Yan erobert.

Als Menzius danach gefragt wird, ob er Shen Tong geraten habe, Yan

anzugreifen, antwortet er: "Als Shen Tong mich fragte, ob Yan angegriffen
werden könnte, habe ich das bejaht. Hätte er mich gefragt, wer [Yan] angreifen
dürfe, hätte ich geantwortet, nur wer als Beauftragter des Himmels (tianli ^.JÈ)
handelt, darf [Yan] angreifen." Hier wird deutlich gesagt, dass Menzius den

Angriff auf Yan nur jemandem gestattet, der über die erforderliche sittliche

Legitimation verfügt, die er aber dem Staat Qi und seinem Herrscher nicht

zubilligt. Vor allem muss nach Auffassung des Menzius auch das Volk von Yan
mit einer Eroberung des von ihm bewohnten Territoriums einverstanden sein.

Dieser im Ansatz proto-demokratische Gedanke wird an anderer Stelle im
Menzius klar zum Ausdruck gebracht, an der Menzius, vom König Xuan m. von
Qi gefragt, ob er den Staat Yan annektieren dürfe, antwortet: "Wenn das Volk
von Yan mit der Annexion einverstanden ist, dann könnt Ihr ihn annektieren.

Derjenige, der im Altertum so handelte, war König Wu. Wenn das Volk von
Yan nicht mit einer Annexion einverstanden ist, dann annektiert ihn nicht.

Derjenige, der im Altertum so handelte, war König Wen 3t."113 Sima Guang
stellt nun ganz richtig fest: "Menzius wusste, dass Yan angegriffen werden

konnte, aber derjenige, der [Yan] angreifen darf, über die Fähigkeit verfügen

muss, renzheng zu praktizieren. Da [der Herrscher von] Qi nicht über renzheng
verfügte, war es auch nicht seine Angelegenheit [den Angriff
durchzuführen]." 114 Bis hierhin folgt Sima Guang also noch dem Argument des

Menzius. Dann behauptet er aber weiter: "Shen Tong hat dann mit den Worten
des Menzius dem König von Qi geraten, Yan anzugreifen." Tatsächlich hat

gemäss der Darstellung im Menzius der Herrscher von Qi den Staat Yan erobert.
Es ist aber äusserst fraglich, ob das aufgrund der Äusserung von Menzius

geschehen ist. Menzius selbst ist, wie schon erwähnt, jedenfalls überzeugt, dass

ein solcher Angriff nicht legitim sein kann, weil der Herrscher von Qi kein

renzheng praktiziert. Sima Guang geht es hier aber darum, Menzius eine gewisse

112 Mengzi 2B8 (82 f; 222f).
113 Mwgzj'lBlO (59f; 169).
114 Wenguo wenzheng Sima Guang wenji, Kap. 73, IIa.

AS/EA LX-1-2006, S. 101-148



Kritik am Menzius in der Song-Zeit 131

Naivität und Leichtfertigkeit in seiner Beziehung zu den Mächtigen zu
unterstellen. Obwohl Menzius diesen Eroberungskrieg eigentlich nicht wollte,
hätten seine Worte aber genau zu diesem geführt. "Solche grossen militärischen
Angelegenheiten", bemerkt Sima Guang dann vorwurfsvoll, "sind mit Leben
und Tod des Volkes sowie Existenz und Untergang eines Staates verknüpft.
Wenn man so etwas unangemessen anstösst, dann bedeutet das Grausamkeit

gegenüber dem Volk und eine Bedrohung für den Staat." In ähnlicher Weise hat,
wie oben gezeigt, auch Li Gou Menzius' vorgeworfen, aufgrund seines Postulats

gegenüber den Vasallenfürsten, danach zu streben, Zentralherrscher zu werden,
und der damit verknüpften Vernachlässigung des amtierenden Zhou-Herrschers

geistig den einige Jahrzehnte später erfolgenden Sturz des Zhou-Hauses und
schliesslich die Machtergreifung der Qin-Dynastie im Jahre 221 v.u.Z.
vorbereitet zu haben.

Ebenso wie Li Gou lehnt auch Sima Guang sowohl Menzius' Theorie von
der Natur des Menschen als auch die des Xunzi ab. Er sagt: "Menzius glaubte,
die Natur des Menschen sei gut und das Schlechte würde von äusseren Dingen
hervorgerufen. Xunzi glaubte, die Natur des Menschen sei schlecht und das Gute
würde von den Weisen gelehrt werden. Beide sind einseitig und vernachlässigen
das Ganze."115 Im Yi Meng begründet er seine Kritik an Menzius mit folgender
Erklärung:

Menzius sagte, der Mensch habe nur das Gute. Diese Worte des Menzius sind falsch. Dan
Zhu ftLfc [i.e. Sohn Yaos]116 und Shang Jun Mty [i.e. Sohn Shuns] konnten von ihrer
Kindheit bis zum Erwachsenensein jeden Tag [ihre Väter] Yao und Shun sehen, aber

dennoch änderte sie sich in ihrer Schlechtigkeit nicht. Wie kann dann die Natur des

Menschen nur gut sein?117

Sima Guang vertritt hingegen folgende Theorie von der menschlichen Natur:

Die Natur ist das, was der Mensch vom Himmel empfangt, wenn er geboren wird. Gutes und
Schlechtes sind dabei notwendig zugleich vorhanden. Darum ist es so, dass selbst ein

Weiser (shengren) nicht ohne [die Anlagen zum] Schlechten und selbst ein einfältiger
Mensch (yuren SA) nicht ohne [die Anlagen zum] Guten sein kann. Der Unterschied
zwischen [den Menschen] ist nur, dass sie [Gutes und Schlechtes jeweils] in verschiedenen

Anteilen empfangen. Überwiegt das Gute gegenüber dem Schlechten, dann wird man ein

Weiser. Überwiegt das Schlechte gegenüber dem Guten, dann wird man ein einfältiger

115 Wenguo wenzheng Sima Guang wenji, Kap.72, 3a.

116 Zu Dan Zhu siehe: Menzius 5A6 [143; 359].
117 Wenguo wenzheng Sima Guang wenji, Kap.73, 1 lb.

AS/EA LX-1-2006, S. 101-148



132 Wolfgang Ommerborn

Mensch. [Diejenigen, bei denen sich] Gutes und Schlechtes die Waage halten, gehören zu
den mittleren Menschen (zhongren 41 A). Bei dem Weisen kann das Schlechte niemals das

Gute übertreffen und beim einfältigen Menschen kann das Gute niemals das Schlechte

übertreffen. ' '8

Er beruft sich an dieser Stelle ausdrücklich auf den Ausspruch aus dem Lunyu
zum höchsten Wissenden (shangzhi) und niedrigsten Einfältigen (xiayu), von
dem auch Li Gou in seinen Ausführungen zur menschlichen Natur implizit
ausgeht, wie oben gezeigt wurde.119 Die höchsten Wissenden sind für Sima

Guang vor allem die weisen Herrscher des Altertums. Darum sagte er: "Yao,
Shun, Tang und Wu haben mit ihrer Natur Menschlichkeit und Gerechtigkeit
erlangt und [diese Prinzipien] im Handeln umgesetzt."120 Wenn Sima Guang
ebenso wie Li Gou zwischen den beiden nicht veränderbaren Menschentypen
(shang und xia) noch eine mittlere Kategorie setzt, nämlich den mittleren
Menschen (zhong), der sich zum Guten oder Schlechten entwickeln kann, dann

erinnert das auch bei ihm an Han Yus Theorie von den drei Graden (sanpin) der
Natur.121 Während Li Gou, wie schon erwähnt, in diesem Zusammenhang
tatsächlich explizit auf Han Yus Theorie rekurriert, lehnt Sima Guang diese

hingegen ab. Vielmehr beruft er sich ausdrücklich auf das Argument des wiederum

von Li Gou abgelehnten Yang Xiong. Sima Guang ist nämlich überzeugt,

Yang Xiong habe mit seinem Konzept von der Vermischung von Gutem und
Schlechtem in der Natur (renxing shan e hun Àtt#n§vH) die Einseitigkeiten
von Menzius und Xunzi überwunden.122 Er wirft Han Yu an dieser Stelle vor,
Yang Xiongs Theorie nicht wirklich verstanden und folglich falsch interpretiert
zu haben. Möglicherweise ist seine Kritik an Han Yu auch eine Reaktion auf
dessen Aufwertung des Menzius. Es gibt aber in dem Werk des Yang Xiong
tatsächlich nur eine kurze Äusserung zur Beschaffenheit der Natur des

Menschen. So sagt er an dieser Stelle: "In der menschlichen Natur sind Gutes

und Schlechtes vermischt. Pflegt man das Gute, wird man ein guter Mensch;

pflegt man das Schlechte, wird man ein schlechter Mensch."123 Yang Xiong
spricht jedoch nicht von drei verschiedenen Arten der Natur, sondern geht von
dem Gedanken einer, bei allen Menschen gleichen Natur aus, in der sich sowohl

118 Wenguo wenzheng Sima Guang wenji, Kap.72, 3a f.

119 Siehe oben den Teil zu Li Gou.

120 Wenguo wenzheng Sima Guang wenji, Kap.73, 13a.

121 Siehe oben den Teil zu Li Gou.

122 Wenguo wenzheng Sima Guang wenji, Kap.72, 4a.

123 Fayan (Beispielhafte Reden), Kap.3, la f. Ausgabe: Sibu beiyao.

AS/EA LX-1-2006, S. 101-148



Kritik am Menzius in der Song-Zeit 13 3

die Anlagen zum Guten als auch zum Schlechten befinden. Sima Guang sagt nun
auch in Bezug auf die zhongren: "Lernen sie nicht, dann schwindet mit jedem
Tag das Gute und das Schlechte nimmt zu. Lernen sie, dann schwindet mit
jedem Tag das Schlechte und das Gute nimmt zu [...] Leitet man die Natur mit
dem Guten, dann wächst das Gute und das Schlechte vergeht, leitet man die

Natur nicht mit dem Schlechten, dann erreicht man das Gegenteil."124 Ebenso

wie für Li Gou gibt es damit auch für Sima Guang nicht eine allen Menschen in

gleicher Weise zukommende Natur und es gibt auf der einen Seite Menschen,
denen die Möglichkeit, Sittlichkeit zu kultivieren, sogar völlig verwehrt ist,

wohingegen andere Menschen schon mit dem höchsten Wissen und höchsten

Fähigkeiten geboren werden. Da als Beispiel für Letzteres gemäss Sima Guangs

Überzeugung die weisen Könige des Altertums fungieren, in dem Zusammenhang

also vor allem auf die Position der Monarchen verwiesen wird, dient ihm
diese Theorie dazu, die hierarchische Oben-Unten-Struktur der Gesellschaft und
die Aufwertung und Stabilisierung der Stellung des Kaisers in der Song-Zeit
philosophisch zu untermauern. Sima Guangs Welt, schreibt Bol darum, "wird
durch Hierarchien, Grenzen und Beschränkungen gekennzeichnet" und der Kaiser

stellt "die zentrale und höchste Gestalt" in seinem "Plan der Dinge" dar.125

In der Debatte um die im Menzius in Bezug auf die Qualität von
Herrschaftsmethoden diskutierten Bezeichnungen wang und ba vertritt Sima Guang
dann auch die gleiche Auffassung wie Li Gou, indem er ebenfalls Menzius'

Unterscheidung von wang als Herrschertypus, der sich an den moralischen

Prinzipien orientiert, und ba als Herrschertypus, der seine Politik in erster Linie
auf Machtpolitik und Gewalt gründet, zurückweist. So sagt er unter Anspielung
auf Äusserungen im Menzius, wo es heisst, die ba hätten nur vorgegeben (jia
WC), sittliche Prinzipien wie Menschlichkeit beim Regieren anzuwenden:126 "Mit
Menschlichkeit den Staat regieren und die Vasallen unterwerfen, das müssen alle

Herrscher, ob wang oder ba, praktizieren."127 Der Unterschied zwischen wang
und ba besteht für ihn z.B. konkret in der Grösse der Herrschaftsgebiete des

Zentralherrschers und der Vasallenfürsten oder in der höheren Stellung des

Zentralherrschers gegenüber seinen Vasallen. Sittlichkeit aber ist auch für Sima

Guang demnach kein Unterscheidungskriterium zwischen wang und ba,
vielmehr handelt es sich seiner Meinung nach hierbei nur um unterschiedliche

124 Wenguo wenzheng Sima Guang wenji, Kap.72, 3b.

125 Bol, 1992: 219f.

126 Siehe oben Fn. 62.

127 Wenguo wenzheng Sima Guang wenji, Kap.73, 13a f.

AS/EA LX-1-2006, S. 101-148



134 Wolfgang Ommerborn

Positionen innerhalb eines hierarchischen, und auf die Zhou-Zeit bezogen,
feudalistischen Herrschaftsgefüges. So erklärt er:

Diejenigen, die [in der Zhou-Zeit] die ganze Welt vereinigten (he tianxia iiEE), wurden

wang genannt. Ein wang musste drei gong /à (Herzog) einsetzen. Die drei gong teilten die

Welt in drei Teile auf und verwalteten (zhi ia) diese. Es heisst, zwei bo JE (Graf) und ein

gong residierten im inneren [Teil des Reiches]. Sie alle waren Beamte (guan 'g') des wang.
Als die Zhou-Dynastie schwächer wurde, wurden die Posten der zwei bo abgeschafft und

[die Vasallenfürsten] Huan von Qi und Wen von Ji riefen die Vasallen zu Versammlungen

zusammen. Damit würdigten sie den Himmelssohn (zun tianzi WE.E). Der Himmelssohn

ernannte sie zu houbo fêHS (Edelleute) und ersetzte durch diese [neuen] die alten Posten.

Die Bezeichnung bo wurde dabei durch ba ausgetauscht. Auf diese Weise entstand die

Bezeichnung ba. Seit Menzius und Xunzi sagt jeder, wer dem wangdao folgt, ist ein wang
und wer dem bodao J6iË (Weg des bo) [bzw. badao] folgt, ist ein bo. Kann es tatsächlich

zwei dao geben?128

Ohne Zweifel geht es Sima Guang in seiner Argumentation ebenso wie vor ihm
Li Gou darum, eine Aufwertung der von Menzius gering geschätzten ba zu
betreiben und diesen damit zu diskreditieren, denn die ba werden von Sima

Guang ebenfalls als dem König untergeordnete Vasallenfürsten bezeichnet, die

dem Zentralherrscher der Zhou die gebührende Anerkennung erwiesen und sich

nicht gegen ihn gestellt haben sollen. Auch sie haben sich demnach ihrem

politischen Rang als Untertanen entsprechend richtig verhalten.

Die von Sima Guang im Hinblick auf die wang-ba-Beziehung während der

Zhou-Zeit geäusserten Vorstellungen dienen ihm ebenfalls vor allem dazu, die

hierarchisch geprägten Positionen zwischen Zentralherrscher und Vasallen im
gesellschaftlichen Koordinatensystem klar zu stellen. Ausgeschlossen werden
soll damit die Möglichkeit, dass Letztere sich gegen Ersteren stellen könnten. Es

geht also prinzipiell um die Beziehung zwischen Herrscher und Untertan, die

auch auf seine eigene Zeit übertragen werden muss. Insgesamt betont Sima

Guang darum immer wieder die starre Rollenzuweisung in der Gesellschaft, die

nicht geändert werden kann:

Was Himmel und Erde errichten, macht sich der Weise zum Prinzip, um die Riten zu ordnen

und die Regeln aufzustellen. Im Inneren gibt es die Beziehung zwischen Ehemann und

Ehefrau und nach aussen die Beziehung von Herrscher und Untertan. Dass die Ehefrau dem

Ehemann gehorcht, ändert sich ihr ganzes Leben nicht; dass der Untertan dem Herrscher bis

zum Tod dient, daran gibt es keinen Zweifel. Das sind die grossen Beziehungen beim dao

des Menschen. Gibt man diese auf, dann wird das grösste Chaos herrschen [...] Meine

128 Wenguo wenzheng Sima Guang wenji, Kap. 74, 13a f.

AS/EA LX-1-2006, S. 101-148



Kritik am Menzius in der Song-Zeit 135

bescheidene Meinung ist, dass eine Ehefrau nicht zwei Ehemännern folgen und ein Untertan

nicht zwei Herrschern dienen kann.129

Impliziert ist hier auch wieder die konkrete Frage nach der Haltung des Menzius

gegenüber dem Zhou-Herrscher als zentraler politischer Autorität. Schon Li Gou
hat Menzius ja vorgeworfen, diesen ignoriert und damit das Prinzip der

Beziehung zwischen Herrscher und Untertan missachtet zu haben. Sima Guang
erklärt darum in seiner Kritik an Menzius:

Die Bedeutung [der Beziehung] von Herrscher und Untertan ist, dass sie zu den grossen

Beziehungen der Menschen gehört (ren zhi dalun AZJZiÉ). Aber was bedeuten Tugend

(de it) bei Menzius und sein Prinzip des Alters (chi ÉÏ) im Hinblick auf den Herzog von
Zhou (Zhougong M £•)? Der Herzog von Zhou verhielt sich gegenüber [dem Zhou-]König
Cheng f& folgendermassen: Weil König Cheng noch zu jung war, hat der Herzog von Zhou

ihn beim Verkehr mit den Vasallenfürsten unterstützt. Als [König Cheng] erwachsen war,
empfing er [vom Herzog von Zhou] die Regierungsgeschäfte, indem dieser sich vor ihm als

Untertan verneigte und ihm mit Erfiircht diente. Das war nicht verschieden von dem Dienst

[den der Herzog von Zhou auch] gegenüber den [Zhou-]Königen Wen und Wu [leistete].
Hätte [der Herzog von Zhou] aber behaupten können, jener [i.e. König Cheng] hat den Rang

(jue $:) [des Königs], doch ich verfüge über Tugend (de) und Alter (chi), darum kann ich

jenen verachten (man ft)? [...] Ich fürchte, dass [bestimmte] Personen danach sich das

angemasst haben, um sich überheblich gegenüber ihrem Herrscher aufzuführen und ihm

nicht [wirklich] zu dienen, sondern nur um [für sich selbst] Einkommen und einen hohen

Posten zu begehren. Sie haben sich alle auf Menzius bezogen, um sich selbst zu bereichern.

Darum muss man [an den Worten des Menzius] zweifeln. 13°

Die Stelle aus dem Menzius, auf die Sima Guang sich hier offensichtlich bezieht,
lautet:

In der Welt gibt es drei Dinge, die verbreitet geschätzt werden: eines ist der Rang (jue),
eines das Alter (chi) und eines die Tugend (de). Am Hof ist der Rang am wichtigsten, in den

Dörfern ist das Alter am wichtigsten und bei der Unterstützung der Generationen und der

Führung des Volkes ist die Tugend am wichtigsten. Wie könnte aber jemand, der eines

davon erlangt hat, den anderen beiden mit Verachtung (man) begegnen.131

Unübersehbar trägt Sima Guang eine eigenwillige Interpretation dieser Stelle

vor, indem er Menzius unterstellt, die drei Prinzipien gegeneinander ausgespielt

zu haben. Das ist aber, wie das Zitat aus dem Menzius zeigt, eindeutig nicht der

129 Zizhi tongjian, Kap.291. Zitiert bei: Huang Junjie, 1995: 106.

130 Wenguo wenzheng Sima Guang wenji, Kap.73, 10b.

131 Mengzi 2B3 (19; 2Uf).

AS/EA LX-1-2006. S. 101-148



13 6 Wolfgang Ommerborn

Fall. Es geht Sima Guang wohl grundsätzlich darum, den Herzog von Zhou, der

von seinem Rang her ein Untertan der Zhou-Könige war, als Beispiel für das

richtige Verhalten eines Untertanen gegenüber dem Herrscher hinzustellen und

mit Menzius' Ignorierung des Zhou-Königs als ein Exempel für die Missachtung
dieses Prinzips zu kontrastieren.

Natürlich berücksichtigt auch Sima Guang in Bezug auf die Aufgaben des

Herrschers sittliche Prinzipien wie Menschlichkeit und das Wohlergehen des

Volkes, die innerhalb Menzius' renzheng-Konzept eine zentrale Rolle spielen.
So nennt er Menschlichkeit als erste der drei grossen Tugenden (de) des

Herrschers und erklärt: "Die Förderung durch Erziehung, die Kultivierung der

Politik, die Sorge für das Volk und allen Dingen Nutzen bringen, das ist die

Menschlichkeit des Herrschers." 132 Menschlichkeit, das wurde oben schon

erwähnt, ist auch nach Sima Guangs Auffassung ein Prinzip, das die weisen

Könige des Altertums von Natur aus mitbrachten. Der mit dieser natürlichen

Eigenschaft ausgestattete Herrscher, so ist er überzeugt, erhält seine Legitimation

zur Regierung der Welt aber von der übergeordneten Instanz des Himmels:

"Der König (wang) empfängt das Mandat des Himmels (tianming film), tritt in
die Welt, setzt nach oben die Ordnung des Himmels fort und errichtet nach

unten die Regierung zur Richtigstellung der Menschen."133 Dass nicht gegen die

Ordnung des Himmels und darum auch nicht gegen den vom Himmel
legitimierten Herrscher Verstössen werden darf, sagt er deutlich:

Der Himmel ist Vater aller Dinge. Dem Befehl (ming ^p des Vaters wagt der Sohn nicht zu

widersprechen. Wenn der Herrscher spricht, wagt der Untertan nicht, sich dem zu

widersetzen. Wenn der Vater dem Sohn sagt, er soll vorwärts gehen, dann wird dieser nicht

wagen, nicht vorwärts zu gehen. Wenn der Vater dem Sohn sagt, er soll stehen bleiben, dann

wird dieser nicht wagen, nicht stehen zu bleiben. In der Beziehung zwischen Herrscher und

Untertan ist es ebenso. Darum wird der Untertan nicht wagen, den Worten des Herrschers

nicht zu folgen. Gehorcht der Sohn dem Befehl des Vaters nicht, dann ist er ohne Pietät. Ein

Mensch, der nicht [den Worten des Herrschers] folgt oder ohne Pietät ist, der wird bestraft.

Ein Mensch, der [den Worten des Herrschers] folgt oder Pietät zeigt, der wird belohnt.

[Darum:] Wer gegen das Mandat des Himmels verstösst, der wird bestraft; wer dem Mandat

des Himmels folgt, der wird belohnt.134

Insgesamt wird hier der universale Charakter der hierarchisch bestimmten

Beziehungen in der Gesellschaft der Menschen betont. Die Menschen dürfen

132 Wenguo wenzheng Sima Guang wenji, Kap. 18, 2b.

133 Wenguo wenzheng Sima Guang wenji, Kap.72, 7a.

134 Wenguo wenzheng Sima Guang wenji, Kap. 74, 8b f.

AS/EA LX-1-2006, S. 101-148



Kritik am Menzius in der Song-Zeit 137

sich diesem Prinzip nicht widersetzen, denn, droht Sima Guang, "wird gegen
das, was dem Himmel zukommt, Verstössen, dann gibt es Naturkatastrophen

(danzai ^jîc); wird das, was dem Menschen zukommt, vernachlässigt, dann

erfährt der Mensch Unheil (renyang À l& )."135 Sima Guang versteht die

gesellschaftlichen Rollen und Stellungen zwar als relativ starre, da im Einklang
mit einer universalen Struktur stehende Zuordnungen, dennoch, das zeigt der

zweite Teil des Zitats, vertritt er vor dem Hintergrund seiner Theorie des

Himmels keinen Fatalismus, bei dem der Mensch überhaupt keinen Einfluss auf
sein Schicksal hat. Er sagt auch: "Das, was nicht der Himmel, sondern der

Mensch mn kann, das ist [Aufgabe des] Menschen."136 Die meisten Menschen

(zhongreri) werden auf der Basis seines jcmg-Konzeptes ja auch aufgefordert,
ihre guten Anlagen durch Lernen zu fördern und die schlechten auszuschalten,

um tugendhafte Personen zu werden. Sie können sich also in einem gewissen
Rahmen für unterschiedliche Wege entscheiden. Andererseits sind die Menschen

der beiden anderen x/«g-Kategorien vom Schicksal dazu bestimmt, entweder

Weise oder Einfältige zu sein. Welche der drei Kategorien des xing ein Mensch

schliesslich erhält, bezeichnet Sima Guang als vom Himmel bestimmtes

Schicksal (tianming).137 Zuletzt sollen auch diese Ausführungen wieder die

Position des Zentralherrschers stärken, der mit dem Weisen assoziiert wird und

dem eine entscheidende Funktion bei der Realisierung der Wahrheit in der Welt
zukommt, wenn Sima Guang schliesslich sagt: "Der Grund dafür, dass das Volk
das dao erlangt, liegt beim Herrscher. Der Grund dafür, dass der Herrscher dao

erlangt, liegt in seinem Herzen (xin >L>)."138 Anders als in der Theorie des

Menzius und vergleichbar mit Li Gous Auffassung steht auch hier nicht das

Volk, sondern der Herrscher an erster Stelle. Völlig abwegig wäre es darum

auch für Sima Guang für die Thronbesteigung eines Fürsten neben der Legitimation

durch den Himmel zusätzlich das Einverständnis des Volkes einzuholen,
wie von Menzius postuliert wird.139

135 Wenguo wenzheng Sima Guang wenji, Kap.74, 9b.

136 Wenguo wenzheng Sima Guang wenji, Kap.74, 17a f.

137 Taixuan zhu, xuanheng. Siehe: Hou Wailu, 1959: Zhongguo sixiang tongshi (Allgemeine
Geschichte des chinesischen Denkens), Bd. 4,1, Beijing, 518.

138 Fayan zhu, Kap.10. Zitiert bei: Hou Wailu, 1959: 517.

139 Im Menzius heisst es: "Yao bot dem Himmel Shun [als Nachfolger] an und der Himmel hat

ihn angenommen. Er präsentierte ihn dem Volk und das Volk hat ihn angenommen [...] Der

Himmel hat ihm [die Herrschaft] gegeben, die Menschen haben ihm [die Herrschaft

gegeben] gegeben [...] Im [Kapitel] Taishi (Grosser Schwur) [des Shujing] heisst es: 'Der

AS/EA LX-1-2006, S. 101-148



13 8 Wolfgang Ommerborn

Die Frage ist, ob Sima Guang, wenn er sagt: "Wer gegen das Mandat des

Himmels verstösst, der wird bestraft", auch überzeugt ist, dass - wie von
Menzius postuliert - ein Herrscher, der sich so verhält, durch Absetzung oder

sogar Tötung bestrafen werden darf. Er geht auf diesen Aspekt an einer Stelle
des Yi Meng ein, wobei er sich auf eine Passage aus dem Menzius bezieht, an der

Menzius dem König Xuan von Qi erklärt, dass ein Minister seinen Herrscher,

wenn dieser Fehler begeht, tadeln und sogar, falls der Tadel ignoriert wird,
entthronen könne.140 Letzteres billigt Menzius an dieser Stelle den Ministem zu,
die selbst Mitglieder der Herrscherfamilie sind. Sima Guang erklärt dazu:

Minister, ob sie nun mit dem Herrscher verwandt sind oder nicht, sind alles Untertanen.

Kann es denn sein, dass die Pflicht eines Untertanen darin besteht, wenn der Fürst seinen

Mahnungen kein Gehör schenkt, fortzugehen oder [den Herrscher] zu töten? Wie kann [ein

Minister], weil er ein Verwandter [des Herrschers] ist, es wagen, diesen zu entthronen?

Diese Lehre des Menzius ist ein Fehler. Wenn ein Fürst [in späterer Zeit] grosse Fehler

hatte, dann kam er doch nicht [dem schlechten letzten Herrscher der Shang] Zhou gleich.
Von den Ministern des Zhou kam keiner dem Königssohn Bi Gan fcfcT1, dem Prinzen von Ji

Ä und dem Prinzen von Wei '$L141 gleich, die alle [mit Zhou] verwandt und würdig waren.

[Im Lunyu heisst es:] Der Prinz von Wei ging [vom Hof] fort, der Prinz von Ji wurde

versklavt und Bi Gan ermahnte [König Zhou] und wurde getötet. Konfuzius hat gesagt, dass

es in der Shang-Dynastie diese drei [Männer] gab, die Menschlichkeit verkörperten.142 Nun

waren die Fehler des [Königs] Zhou sehr gross, aber dennoch haben die drei tugendhaften
Prinzen es nicht gewagt, ihn zu entthronen. Um wie viel mehr gilt das [bei Herrschern,

deren] Fehler an die des [Königs] Zhou nicht heranreichen und bei Tugendhaften, die nicht

an die drei Prinzen heranreichen. Kann es nun angehen, dass in späteren Generationen die

[mit dem Herrscher] verwandten Untertanen als Minister diesen ermahnen und, nachdem der

Fürst ihnen kein Gehör geschenkt hat, diesen beseitigen und ersetzen, um dann zu sagen, ich

nutze nur die Lehre des Menzius, darum ist das keine Usurpation, sondern Gerechtigkeit?
Wenn nun jemand behauptet, Menzius' Absicht sei es nur gewesen, den König von Qi

vorsichtig zu machen (ju fli dann ist das auch falsch. Hätte der König von Qi auf die

Worte des Menzius gehört und wäre vorsichtig geworden, dann hätte er umso mehr seine

verwandten Minister gehasst und hätte sie, nachdem er ihre Ermahnungen gehört hat,

getötet. Und die verwandten Minister hätten sich, falls sie diese Lehre des Menzius

vernommen hätten, mit Gewalt [gegen den Herrscher] erhoben. Zeigt das nicht, dass die

Himmel sieht, wie mein Volk sieht; der Himmel hört, wie mein Volk hört.'" Mengzi 5A5

(141f; 355ff).
140 Mengzi 5B9 156f; 392f).
141 Afewgz/2A1(67;183).
142 Lunyu 18.1,192.

AS/EA LX-1-2006. S. 101-148



Kritik am Menzius in der Song-Zeit 139

Lehre des Menzius nicht genügt, die Fehler eines überheblichen Fürsten einzuschränken,
aber ausreicht, um Usurpation und Chaos hervorzubringen?143

Anders als Li Gou, der, wie gezeigt, zumindest einräumt, dass ein Monarch, der

so schlecht wie der letzte Shang-Herrscher Zhou wäre, beseitigt werden dürfe,
wobei er selbst aber das Auftreten solcher negativen Herrscherpersönlichkeiten
in der Zukunft wohl eher ausschliesst und so glaubt, sich dieser Frage entledigen

zu können, geht Sima Guang auf diese Möglichkeit überhaupt nicht mehr ein. Im
Gegenteil nennt und lobt er tugendhafte Minister des Königs Zhou, weil diese

nicht gewagt hätten, den schlechten Herrscher zu stürzen. Sie haben sich

demnach gemäss seiner Auffassung wie vorbildliche Untertanen verhalten.
Daraus kann nur die Schlussfolgerung gezogen werden, dass Sima Guang die

Möglichkeit der Absetzung eines amtierenden Herrschers vollständig
ausschliesst. Leider verrät er uns an dieser Stelle aber nicht, wie dann z.B. der Sturz
des Königs Zhou und die Beseitigung der Shang-Dynastie durch den Begründer
der Zhou-Dynastie König Wu, dem ehemaligen Vasallen, also Untertanen der

Shang, einzuschätzen ist. Wie schon erwähnt, lobt Sima Guang, dass König Wu
mit seiner "Natur Menschlichkeit und Gerechtigkeit erlangt und [diese

Prinzipien] im Handeln umgesetzt" hat. Aber wie seine Erklärungen in Bezug
auf die drei Tugendhaften am Hof des letzten Shang-Herrschers zeigen, stellt das

wohl keine Legitimation zum Sturz eines Herrschers dar. Musste König Wu
darum nicht als Usurpator kritisiert werden, der als Untertan seinen Herrscher,

König Zhou, getötet und damit gegen das Prinzip der richtigen Beziehung von
Herrscher und Untertan Verstössen hat? Dieser Vorwurf träfe prinzipiell auf
jeden Dynastiengründer zu, der gewaltsam an die Macht gekommen ist. Hier
zeigt sich offensichtlich ein Widerspruch im Argument des Sima Guang, der

nicht gewillt ist, die von der renzheng-Theorie des Menzius angebotene Lösung
zu akzeptieren, die konsequent die Verwirklichung sittlicher Politik über den

Machtanspruch des Herrschers stellt und dabei gegebenenfalls dessen Sturz als

Option bereithält.144

143 Wenguo wenzheng Sima Guang wenji, Kap.73, 12a f.

144 Siehe hierzu folgendes symptomatisches Gespräch am Hof des Han-Kaisers Jing M (reg.

156-141 v.u.Z.) zwischen dem ähnlich wie Sima Guang argumentierenden Huang Sheng Jf
*É und dem von der Theorie des Menzius ausgehenden Yuan Gu UTA "Huang Sheng

erklärte: '[Der Gründer der Shang-Dynastie König] Tang und [der Gründer der Zhou-

Dynastie König] Wu empfingen nicht das Mandat [des Himmels], dennoch töteten (shi §£)
sie [ihren Herrscher].' Yuan Gu sprach: 'Das ist nicht wahr. [Der letzte Herrscher der Xia-

Dynastie] Jie und [der letzte Herrscher der Shang-Dynastie] Zhou waren grausam und

AS/EA LX-1-2006, S. 101-148



140 Wolfgang Ommerborn

Das Yipu zhezhong des Zheng Shuyou (12Jh.) und das Menzius

Als Verfasser des Yipu zhezhong ÜBt/f]|î (Abwägungen beim Bepflanzen
eines Gemüsegartens) wird Zheng Shuyou (Zheng Hou 9&J9-) genannt.145 Eine
Schrift mit diesem Titel existiert heute nicht mehr als eigenständiges Werk und
auch über den Verfasser ist nicht viel bekannt.146 Yu Yunwen widmet dem Yipu

zhezhong aber, wie eingangs erwähnt, ebenfalls eine Auseinandersetzung in

brachten Unordnung und die Herzen aller Menschen wandten sich [darum] Tang und Wu zu.

Tang und Wu waren in Übereinstimmung mit den Herzen der Menschen als sie Jie und

Zhou bestraften. Die Untertanen von Jie und Zhou wollten ihnen nicht mehr dienen, sondern

schenkten ihr Vertrauen Tang und Wu, die [daraufhin] keine andere Wahl hatten, als [ihre
eigenen Dynastien] zu errichten. Bedeutet das etwa nicht, das Mandat [des Himmels] zu

erlangen?' Huang Sheng sagte: 'Ein Hut, ganz gleich, wie alt er auch sein mag, gehört auf
den Kopf; und Schuhe, ganz gleich, wie neu sie auch sein mögen, gehören an die Füsse.

Warum ist das so? Es ist so, weil es einen Unterschied zwischen Oben und Unten gibt.
Obwohl Jie und Zhou das dao verloren hatten, so waren sie doch die Herrscher; und obwohl

Tang und Wu Weise waren, so waren sie doch [nur deren] Untertanen. Wenn ein Herrscher

falsch handelt und seine Untertanen nicht seine Worte richtig stellen und seine Fehler

korrigieren können, damit er als Sohns des Himmels (tianzi EE) gewürdigt werden kann,
sondern vielmehr seine Fehler ausnutzen, um ihn zu bestrafen und selbst seine Position
einzunehmen und [als Herrscher] das Antlitz nach Süden zu richten, was ist das anderes, als

die Tötung [des eigenen Herrschers]?' Yuan Gu sagte: 'Wenn das, was du sagst, wahr ist,

war dann nicht auch [der Begründer der Han-Dynastie] Kaiser Gaozu Affi ebenso falsch,
als er [den Herrscher der] Qin-Dynastie ersetzte und die Position des Sohns des Himmels
einnahm?' An dieser Stelle sagte Kaiser Jing: 'Fleisch essen wollen, aber keine Pferdeleber

mögen, bedeutet nicht, dass man kein Feinschmecker ist; über gelehrte Dinge reden wollen,
aber nicht darüber reden, ob Tang oder Wu das Mandat [des Himmels] erlangten, bedeutet

nicht, dass man ein Dummkopf ist.' Damit beendete [der Kaiser die Debatte]. Danach wagte
kein Gelehrter mehr, sich offen an Diskussionen darüber zu beteiligen, ob jemand das

Mandat [des Himmels] erlangt hat oder ob jemand [seinen Herrscher] getötet hat." Shiji
(Historische Aufzeichnungen), Kap. 121, Rulin liezhuan, 3122f. Der Widerspruch, auf den

Yuan Gu hier verweist, kann von seinem Gegner nicht gelöst werden, vielmehr lässt der

Kaiser kraft seiner Herrscherautorität das an Menzius anknüpfende Argument des Yuan Gu

einfach verbieten.

145 Diese beiden Namen werden von Huang Junjie erwähnt. Siehe: Huang Junjie, 1995: 70. Im
Siku quanshu zongmu (Gesamtverzeichnis des Siku quanshu), jingbu, Kap.35, sishu lei, 1

wird als Verfasser des Yipu zhezhong der Name Zheng Houshu %W-$L genannt. CD-ROM-
Version des Siku quanshu. The Chinese University Press.

146 Huang Junjie nennt im Zusammenhang mit Zheng Shuyou "etwa 1135" als Zeitangabe, aber

ohne Hinweis auf die Quelle und ohne zu sagen, worauf sie sich bezieht. Huang Junjie,
1995: 70.

AS/EA LX-1-2006, S. 101-148



Kritik am Menzius in der Song-Zeit 141

seinem Zun Meng bian und zitiert Teile daraus, so dass wir die Kritik Zheng

Shuyous am Menzius rekonstruieren können. Im Kap.73 des Zhu Wengong wenji
^L^C'^à'XM (Gesammelte Werke des Zhu Xi) ist der Abschnitt Zheng gong
Yipu zhezhong f&fèWWffiM (Das Yipu zhezhong des Herrn Zheng) mit den

schon im Zun Meng bian aufgeführten Passagen und den dazu verfassten

Kommentaren von Yu Yunwen aufgenommen sowie zusätzlich mit Zhu Xis eigenen

Erläuterungen.147 Auf die Kritik von Zheng Shuyou am Menzius soll hier nur
kurz eingegangen werden, da sie im Grossen und Ganzen den schon von Li Gou
und Sima Guang vorgelegten Argumenten folgt.

Noch auffälliger als in den Kritiken Li Gous und Sima Guangs taucht im

Yipu zhezhong an mehreren Stellen der direkte und persönliche Vorwurf auf,
Menzius habe bei seinen politischen und gesellschaftlichen Bestrebungen vor
allem sein eigenes Wohlergehen im Auge gehabt. Wie schon erwähnt, hat Yu
Yunwen aus diesem Grund die Menzius-Kiitik des Zheng Shuyou am

negativsten eingeschätzt und als "Beschimpfung" charakterisiert. So behauptet

Zheng Shuyou an einer Stelle tatsächlich sehr abfallig, wenn Menzius das hohe

Lied von "Menschlichkeit und Gerechtigkeit anstimmte", habe er aber in
Wirklichkeit das "Verhökern (mai W) von Menschlichkeit und Gerechtigkeit"148

gemeint. Beim König Xuan von Qi habe Menzius seinen Preis gefordert und

wollte hoher Beamter werden. Er habe dabei seine eigentlichen politischen
Absichten "durch [das Predigen von] Menschlichkeit und Gerechtigkeit
geschmückt und sich an [den Staat] Qi verkauft. Der König von Qi hat ihm das mit
dem Posten eines Gastministers (keqing lËPJiP) vergolten."149 Ausserdem habe

Menzius von dem Herrscher zahlreiche materielle Güter erhalten. Auf diese

Weise habe er nur die Rolle "einer Marktfrau (fanfu !£&§)" gespielt, die ihre

Waren feilbietet. Zheng Shuyou preist dann sogar an einer Stelle das nicht zum
konfuzianischen Kanon gehörende Buch Sunzi bingfa fä~ff^i£; (Die Kriegskunst

des Meisters Sun) des militärischen Strategen Sun Wu J^Ä (6./5. Jh.

v.u.Z.), das, wie er behauptet, "nicht nur die Grundlagen für das Militär liefert,
sondern mit dem auch die Gelehrten zu ausgiebigem Wissen gelangen" und zeigt
sich ausdrücklich überzeugt, dass unter anderem das Menzius mit seinen Inhalten

an die Qualität dieses Werk nicht heranreicht.150 Auch in dieser Gegenüberstellung

will er seine Verachtung gegenüber dem Menzius unverblümt zum

147 Die Kommentare des Zhu Xi sind auch in der Baibu congshu jicheng-Ausgabe des Zun

Meng bian abgedruckt.
148 Zun Meng bian, Kap.3, 2a.

149 Zun Meng bian, Kap.3, 8a.

150 Zun Meng bian, Kap.3, 7a.

AS/EA LX-1-2006. S. 101-148



142 Wolfgang Ommerborn

Ausdruck bringen. Menzius selbst wird von ihm schliesslich als Blender und

Feigling diskreditiert: "Menzius hat mit weitschweifigem Gerede und falschen

Lehren die Welt betört."151 Wurde er aber einmal mit wirklich schwierigen
Fragen konfrontiert, heisst es weiter spöttisch, habe er sich davon geschlichen.

Das erste Zitat aus dem Yipu zhezhong, das im Zun Meng bian

aufgenommen worden ist, präsentiert schon sehr deutlich die ablehnende Haltung
des Verfassers gegenüber Menzius und auch auf welche Aspekte aus dessen

Lehre sich diese Ablehnung bezieht: "Menzius war kein xianren (Würdiger)",
wird erst einmal kurz festgestellt und dann auf verschiedene Passagen aus dem

Menzius eingegangen, die das belegen sollen: "[Im Menzius heisst es:] Von den

Schülern des Konfuzius sprach keiner von den Taten [der Fürsten] Huan und
Wen.152 [Weiter heisst es:] Ich habe gehört, dass ein [gemeiner] Mann [namens]
Zhou getötet worden ist; aber ich habe nicht gehört, dass ein Herrscher ermordet
worden ist.153 [Ausserdem heisst es: Ich] blieb drei Nächte [und verliess dann]
Zhou und hielt [meine Abreise zuerst noch] für eilig.154 [Und schliesslich heisst

es:] Als Shen Tong fragte, ob man Yan angreifen kann, antwortete ich, man
kann es.155 Diese [Äusserungen verdeutlichen] die Fehler des Menzius."156
Zuerst wird also festgestellt, dass Menzius nicht einmal ein Würdiger, geschweige
denn ein Weiser war, vielmehr, so wird an anderer Stelle abfällig festgestellt, sei

er ein renren Î&À (gefühlloser Mensch) und ein bianshi Ufi (Redner, Sophist)
gewesen.157 Auch bei Zheng Shuyou findet sich, das zeigt die erste Anspielung
auf eine Stelle aus dem Menzius in dem aufgeführten Zitat, ebenso wie schon

vorher bei Li Gou und Sima Guang demnach eine Aufwertung der Vasallenfürsten

Huan und Wen, i.e. eine Verteidigung der ba gegen die Kritik des

Menzius. Diese Überzeugung gegen Menzius' Auffassung hat Li Gou aber noch

deutlicher mit der oben zitierten Aussage, "dass Menzius ein Verbrecher

gegenüber den fünf ba war", zum Ausdruck gebracht. Dass die ba hingegen in
Wirklichkeit treue Untertanen des Zentralherrschers der Zhou waren, ist auch die

Meinung von Zheng Shuyou. Der schon von Li Gou formulierte Vorwurf,
Menzius habe die Vasallenfürsten gegen den Zentralherrscher der Zhou zum

Ungehorsam aufgewiegelt, mit dem implizierten Ziel, diesen schliesslich zu

151 Zun Meng bian, Kap.3, 6a.

152 Mengzi 1A7 (47; 138).

153 Mengzi 1B8 (58f; 167).
154 Mengzi 2B12 (86; 230).
155 Mengzi 2B8 (82 ; 222).
156 Zun Meng bian, Kap.3, la.
157 Zun Meng bian, Kap.3, 2a.

AS/EA LX-1-2006, S. 101-148



Kritik am Menzius in der Song-Zeit 143

stürzen und selbst die Macht zu ergreifen, wird von Zheng Shuyou ebenfalls

vertreten: "Menzius lehrte die Fürsten [der Vasallenstaaten] Qi, Liang und Teng
selbst wie [die Dynastiengründer] Tang und Wu zu werden. Das bedeutet, dass

die Vasallenfürsten nicht mehr den Befehlen des Himmelssohns folgen
sollten."158 Er wirft Menzius dann auch vor, auf diese Weise die Herzen dieser

Fürsten geraubt (zeixin ffl'Ù), i.e sie auf Abwege geführt, zu haben.159 Die

zweite Kritik in dem oben aufgeführten Zitat, die sich ebenfalls auf eine Stelle

aus dem Menzius bezieht, richtet sich offensichtlich gegen die von Menzius

eingeräumte Möglichkeit des Tyrannenmordes, soll also die Position des

Zentralherrschers, ganz gleich von welcher moralischer Qualität dessen

Regierung auch ist, unanfechtbar machen. Eine rigoros ablehnende Haltung

gegenüber der Option einen schlechten Herrscher zu entthronen, hat, wie

gezeigt, vorher auch Sima Guang schon deutlich und Li Gou mit gewissen, für
ihn selbst letztlich aber irrelevanten Einschränkungen vorgetragen. Die dritte

Stelle des Zitats soll belegen, dass Menzius' nicht konsequent genug versucht

hat, seine Lehre dem Fürsten von Qi zu unterbreiten und zu schnell dessen Staat

verlassen hat, weil er überzeugt war, den Herrscher nicht in seinem Sinn

beeinflussen zu können. Auch mit dieser Aussage soll Menzius wieder als

jemand dargestellt werden, der das, was er theoretisch fordert, nämlich die

Ausübung von Menschlichkeit und Gerechtigkeit in der Politik, in Wirklichkeit
in der Praxis nur halbherzig oder gar nicht zu verfolgen sucht, da es ihm, wie
oben schon erwähnt, angeblich primär immer um seine eigenen materiellen

Interessen gegangen sei. Mit der letzten zitierten Passage aus dem Menzius will
Zheng Shuyou dann noch einmal zeigen, dass Menzius die Vasallenfürsten zum

Krieg aufgewiegelt und damit Unruhe unter dem Himmel hervorgerufen hat.

Auch das wird von ihm als gegen die Zentralregierung und die von ihr zu

gewährleistende Ordnung gerichtetes Argument verstanden. Die gleiche Kritik
findet sich unter Hinweis auf die zitierte Stelle aus dem Menzius ebenfalls bei

Sima Guang.160

Diese Punkte werden im Yibu zhezhong dann immer wieder aufgegriffen,
wobei der negativen Beurteilung des Menzius, wie bei Li Gou, auch kontrastierend

die Grossartigkeit des Konfuzius gegenübergestellt wird. So wird von
Zheng Shuyou behauptet, Menzius habe sich in Wirklichkeit "Konfuzius unter

158 Zun Meng bian, Kap.3, 4b.

159 Zun Meng bian, Kap.3, 2a.

160 Siehe oben den Teil zu Sima Guang.

AS/EA LX-1-2006, S. 101-148



144 Wolfgang Ommerborn

den Arm geklemmt (xie tk), um die Welt zu täuschen."161 Demnach hat er nur
vorgeblich die Lehren des Konfuzius vertreten, diese aber in Wirklichkeit
entstellt und für sich ausgenutzt. In dem Zusammenhang wird auch wieder
besonders Menzius' Haltung gegenüber den Zhou-Herrschern kritisiert, die des

Konfuzius aber als vorbildlich hervorgehoben. So heisst es:

Konfuzius sagte: Würde jemand meine Dienste nutzen, wie könnte ich dann nicht [den Weg

der] Zhou-Dynastie im Osten [errichten]?162 Das ist der wesentliche Sinn [der Lehre] des

Konfuzius. Menzius war kein Bürger des Herrschaftsgebietes der Zhou, aber er wanderte im
Gebiet der Zhou herum und ass das Getreide von Zhou, doch er hatte niemals ein Herz für
die Zhou-Dynastie. [Das heisst doch, er gab nur vor die Lehre des] Konfuzius zu studieren,
aber [in Wirklichkeit] dagegen zu rebellieren.163

Hier geht es also auch wieder deutlich um den Vorwurf, Menzius habe anders

als z.B. Konfuzius den Zentralherrscher der Zhou ignoriert und somit dessen

Anspruch auf Herrschaftsautorität negiert. An anderer Stelle konstatiert Zheng
Shuyou darum vorwurfsvoll und macht Menzius hierfür offensichtlich
verantwortlich: "Als Konfuzius lebte, wurden die [Könige der] Zhou verehrt; als

Menzius lebte, wurden sie gemieden." 164 Wie schon erwähnt, hat Li Gou

implizit Menzius sogar unterstellt, mit seiner Haltung ideologisch die

Machtergreifung der legistischen und damit den Konfuzianem feindlich

gesonnenen Qin-Dynastie vorbereitet zu haben. Die Vorwürfe Zheng Shuyous
zielen prinzipiell in die gleiche Richtung.

Der Verfasser des Yibu zhezhong ist auch der Meinung, dass Menzius es

mit seiner vor dem Hintergrund des renzheng-Konzeptes gestellten kritischen
Forderungen gegenüber den Regierenden, nur moderate bzw. keine überflüssigen

Abgaben von den Untertanen zu verlangen, übertrieben und dabei die realen

gesellschaftspolitischen Bedingungen nicht berücksichtigt habe. So verweist er
auf eine Stelle im Menzius, wo ein Minister des Staates Song erklärt, er sei in
diesem Jahr noch nicht in der Lage, bestimmte Steuern abzuschaffen, darum
wolle er sie erst einmal senken und dann im nächsten Jahr nicht mehr erheben.

Menzius antwortet darauf vorwurfsvoll:

[Das ist doch ebenso, als ob] nun ein Mann seinem Nachbarn jeden Tag ein Huhn stiehlt und

wenn jemand ihm darum sagt, das sei nicht in Übereinstimmung mit dem dao des Edlen,

161 Zun Meng bian, Kap.3, 2a.

162 Lunyu 17.5, 182.

163 Zun Meng bian, Kap.3, lb.
164 Zun Meng bian, Kap.3, 2a.

AS/EA LX-1-2006, S. 101-148



Kritik am Menzius in der Song-Zeit 145

[der Dieb] aber erwidert, dann werde er das reduzieren und nur noch jeden Monat ein Huhn

stehlen, um dann im kommenden Jahr völlig damit aufzuhören. Wenn man weiss, dass etwas

nicht gerecht ist, dann muss man das schnell ändern. Warum soll man damit bis zum
nächsten Jahr warten?165

Grundsätzlich merkt Zheng Shuyou hierzu an: "Wenn nun ein Lehensfürst

[Abgaben] vom Volk erhebt, dann mag er dabei ungerecht sein, aber er ist kein

Wegelagerer."166 Nach seiner Auffassung handelt es sich hier um ein Abwägen

(qing zhong zhi deng HÄ^^f beim politischen Handeln, das aber von
Menzius ohne Rücksicht auf die jeweiligen konkreten Umstände wie ein

Verbrechen behandelt werde (chuzui JÄH). Zheng Shuyou zeigt sich demnach

grundsätzlich überzeugt, dass die politisch Mächtigen in der Regel mehr oder

weniger angemessene Abgaben von ihren Untertanen einfordern und dies

abwägend an den jeweils herrschenden Umständen und Bedürfnissen der

Regierung in einem Staat ausrichten, so dass sie auch nicht einfach bis dato

erhobene Steuern, die sich als nicht mehr gerechtfertigt erweisen, kurzfristig
abschaffen können. Dies mag unter gewissen Umständen sogar realistisch sein,

kann aber auch als Vorwand der Regierenden dienen, um von den Untertanen

weiterhin mehr Steuern einzutreiben. Tatsächlich hat auch Menzius die

Überzeugung vorgetragen, dass die Höhe der Abgaben, die das Volk an die

Oberen leisten soll, in angemessener Beziehung zu der Komplexität und dem

Aufwand der von diesen zu erbringenden öffentlichen Aufgaben stehen müsse.

Als ihm z.B. ein hoher Beamter des Staates Zhou stolz erklärt, er würde nur 5%

der Erträge an Steuern einziehen, erwidert Menzius kritisch: "Dein Weg (dao)
ist der Weg der Mo[-Barbaren]."167 Eine Steuer in dieser Höhe würde den

Barbaren genügen, weil diese, so Menzius weiter, nicht über eine hohe und

komplex organisierte Zivilisation verfügten und ihre herrschende Schicht darum

weniger an Abgaben benötige, um angemessen zu regieren. Im Reich der Mitte
jedoch, das eine hohe Zivilisation besitze und das - könnte hinzugefügt werden

- schliesslich den Anspruch hat, die ganze Welt zu regieren, müssten die

Abgaben an die Regierung notwendig höher sein. Kerngedanke ist für Menzius

aber, dass die Abgaben nicht der Bereicherung der Regierenden, sondern immer
dem Interesse der Allgemeinheit dienen. Wichtiger ist darum als Gegensatz zum

renzheng-Konzept des Menzius die von Zheng Shuyou an dieser Stelle

geäusserte Überzeugung, dass die Mächtigen, wenn sie von ihrem Volk zu viel

165 Afewgz/3B8(107;278).
166 Zun Meng bian, Kap.3, 5b.

167 Mengzi 6B10 (179f; 441f).

AS/EA LX-1-2006, S. 101-148



146 Wolfgang Ommerborn

fordern und somit, wie er selbst zugibt, ungerecht handeln, aber dennoch nicht
mit Verbrechern auf eine Stufe gestellt werden dürfen. Impliziert ist in diesem

Argument ohne Zweifel eine Relativierung der durch die Herrschenden

gegenüber ihren Untertanen ausgeübten Ungerechtigkeiten. Menzius, das zeigt
sich an vielen Stellen seines Werkes, kann eine solche Argumentation nicht

akzeptieren und macht bei der Schuldfrage prinzipiell keinen Unterschied, egal
ob die Vergehen von normalen Kriminellen aus dem Volk oder von Herrschern

begangen worden sind.168 Aus dieser Kriminalisierung leitet Menzius auch

konsequent die Möglichkeit von verschiedenen Massnahmen gegen die Machthaber

bis hin zum Herrschersturz und Herrschermord ab, weil diese durch

entsprechendes Verhalten die Legitimation zur Ausübung von Herrschaft verloren
haben. Offensichtlich will Zheng Shuyou solche Optionen, die auf die für die

Regierung Verantwortlichen gerichtet sind, aber als nicht statthaft zurückweisen.

In diesem Aspekt zeigen sich deutlich seine Abneigung gegenüber Menzius'
Theorie des renzheng und die Furcht, der Versuch, diese in die Praxis

umzusetzen, würde schliesslich zu Unordnung in Staat und Gesellschaft führen,
wobei für ihn, wie schon vor ihm für Li Gou oder Sima Guang in ihren Attacken

gegen das Menzius, das wichtigste Kriterium für das Entstehen von Unordnung
offensichtlich die Herausforderung und Kritik gegenüber dem Verhalten der

jeweils Mächtigen im Staat bildet. Bei den drei Denkern handelt es sich dabei

konkret um ein Argument für die Sicherung der zentralen Herrschaft der Song-

Dynastie gegen verschiedene, diese bedrohende und herausfordernde Kräfte, i.e.

sie untermauern theoretisch den Machtanspruch der jeweils gerade regierenden
Herrscherschicht ohne Rücksicht auf die sittliche Qualität der Herrschaftsausübung.

Eine solche Auffassung stellt de facto ein Plädoyer für die Anwendung
reiner Machtpolitik als Garant der Errichtung und Bewahrung politischer
Ordnung dar und ist in der Tat mit Menzius' Postulat nach der Verwirklichung
von renzheng nicht vereinbar.

Schlusswort

Insgesamt machen die Argumente der song-zeitlichen Kritiker des Menzius

deutlich, dass die von diesem vorgetragene renzheng-Theorie Elemente enthält,
die als Herausforderung und möglicherweise Gefahrdung der Machtstellung der

168 Siehe hierzu: Ommerborn: "Ansätze menschenrechtsrelevanter und proto-demokratischer
Konzepte in der politischen Theorie des Menzius".

AS/EA LX-1-2006. S. 101-148



Kritik am Menzius in der Song-Zeit 147

aktuell Herrschenden verstanden worden sind. Die Attacken der drei Kritiker

gegen Menzius sind meines Erachtens aber vielfach polemisch und ungerecht,
doch auch in dieser Form der Reaktion spiegelt sich im Grunde die Furcht vor
der Brisanz der mit der renzheng-Theorie verbundenen möglichen
Konsequenzen für die Mächtigen wider. Sie wird in Teilen als potentielle Bedrohung
aufgefasst, obwohl Menzius damit das politische System der Monarchie und die

hierarchische Struktur der Gesellschaft überhaupt nicht in Frage stellen will. Wie

vom Verfasser in der vorliegenden Arbeit andeutungsweise, aber an anderen

Stellen ausführlicher zu zeigen versucht wird, impliziert die renzheng-Theorie
jedoch bestimmte Ansätze, die einen - vorsichtig ausgedrückt - menschen-

rechtsrelevanten oder proto-demokratischen Charakter aufweisen,169 wie z.B. die

naturrechtlich begründete Wesensgleichheit aller Menschen in Menzius' Theorie

von der guten Natur des Menschen und der daraus resultierende sittliche Wert
des Einzelnen als moralisch autonom handelnde Persönlichkeit oder die Betonung

der Interessen und der Stellung des Volkes gegenüber den Regierenden,
wobei die Herrschaft Letzterer in erster Linie durch die optimale Aktualisierung
der inhärenten moralischen Qualitäten legitimiert sein muss und der Zustimmung

des Volkes bedarf, i.e. deren Herzen gewinnen muss, und die Herrschaft
aber bei Nichterfüllung dieser Postulate sogar gestürzt werden darf. Konzepte
wie diese waren für die politisch Mächtigen und die sie ideologisch stützenden

Theoretiker weniger akzeptabel und wurden darum, wie auch an den Menzius-

Kritiken der Song-Zeit ersichtlich, in der nachfolgenden Rezeption des Menzius

vielfach angegriffen, umgedeutet oder einfach ignoriert. Anders als Menzius
stellen die in der vorliegenden Arbeit behandelten Kritiker die Interessen der

Zentralregierung, insbesondere des Song-Kaisers, über die des Volkes und sind

nur - vereinzelt - bereit, Aspekte des renzheng-Konzepts - ohne sich freilich
explizit darauf zu berufen - modifiziert zu übernehmen, wenn sie sich davon

eine Stabilisierung der herrschenden gesellschaftlichen und politischen
Machtstellungen versprechen, wie das z.B. bei der Forderung nach Verwirklichung des

Brunnenfeldsystems in dem Reformprogramm des Li Gou der Fall ist. Aber
auch Li Gou geht es nicht primär um das Volk oder die Ausübung einer von
sittlichen Prinzipien geprägten Politik, sondern konkret um die Eindämmung des

Zuwachses an Besitz und Macht der Grossgrundbesitzer auf Kosten der

Zentralregierung. Er vermeidet es auch, in dem Zusammenhang überhaupt aus-

169 Siehe hierzu: Ommerborn: "Philosophische Grundlagen menschenrechtsrelevanten Denkens

im Menzius"; Ommerborn: "Ansätze menschenrechtsrelevanter und proto-demokratischer

Konzepte in der politischen Theorie des Menzius".

AS/EA LX-1-2006, S. 101-148



148 Wolfgang Ommerborn

drücklich auf das Menzius zu verweisen. Eine umfassende Realisierung der

renzheng-Theorie innerhalb der politischen und gesellschaftlichen Praxis des

traditionellen Systems in China war, wie auch der Verlauf der chinesischen

Geschichte insgesamt zeigt, darum nicht zuletzt aus Gründen verschiedener

machtpolitischer Interessen ausgeschlossen. Wichtig ist aber, dass Elemente
dieser Theorie von konfuzianischen Gelehrten und Würdenträgem dennoch

immer wieder als Argumente gegen übermässige autokratische Machtansprüche
und Herrschaftspraktiken der Regierenden und als Mahnung, eine menschlichere

Politik zu praktizieren, vorgetragen worden sind.

AS/EA LX-1-2006, S. 101-148


	Kritik am Menzius und der Theorie der Politik der Menschlichkeit (renzheng) in der Song-Zeit

