Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 60 (2006)

Heft: 1

Artikel: Kritik am Menzius und der Theorie der Politik der Menschlichkeit
(renzheng) in der Song-Zeit

Autor: Ommerborn, Wolfgang

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147704

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147704
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KRITIK AM MENZIUS UND DER
THEORIE DER POLITIK DER MENSCHLICHKEIT
(RENZHENG) IN DER SONG-ZEIT

Wolfgang Ommerborn, Universitit Bochum

Abstract

The political theory of remzheng (humane politics) plays an important part in the teachings of
Mencius. It is based on his philosophical concept of human nature, where he claims that human
beings are born naturally good. In his renzheng theory Mencius opposes autocratic rule, favouring
instead the idea of government in the interest of the people, and demanding the realisation of moral
rulership. The importance of the renzheng theory was also recognised by certain Confucian scholars
after the death of Mencius because they too considered it as a method to cope with specific political
and social problems of their times. However, important parts of this theory were often ignored and
even opposed by the leading and powerful figures in state and society who regarded it as dangerous
for their own political interests. In the Song dynasty Mencius and his teachings became more and
more important. In the 1§ century the political reformer Wang Anshi for example supported the
revaluation process of Mencius. As a result of Wang’s efforts and the efforts of other persons a statue
of Mencius was given an honourable seat in the temple of Confucius and the book Mencius became a
Confucian Classic and basic text for the civil service examinations. At the same time many critics of
Mencius appeared. One of them was Wang Anshi’s political opponent Sima Guang. He and other
Confucian scholars like Li Gou or Zheng Shuyou attacked Mencius as a dishonest person and even
criticized concepts of his renzheng theory as dangerous to the political and social order. The debates
between the supporters of Mencius and the critics of Mencius very often reflect their different
opinions and theories with regard to the political and social situation in Song society.

Vorbemerkung!

Bis zur Song-Zeit war es dem Buch Menzius (Mengzi) i § nicht vergénnt,
offiziell in den erlauchten Kreis der kanonischen Schriften des Konfuzianismus
(jing #X) aufgenommen zu werden. In den Dynastiegeschichten seit der Han-Zeit
(206 v.u.Z.-220 n.u.Z.) taucht es darum auch nicht unter der Rubrik der kano-

1 Dieser Aufsatz entstand im Rahmen des von der Fritz Thyssen Stiftung geforderten Projekts
“Das Buch Mengzi im Kontext der Menschenrechtsfrage”.

AS/EA LX*1+2006, S. 101-148



102 WOLFGANG OMMERBORN

nischen Biicher (jingbu #£3f), sondern nur unter der Rubrik der allgemeinen
“Gelehrten” (zhuzi 7 f) auf.2 Aber im Jahr 1061 wurde es in Stelenform neben
acht weiteren in Stein gemeisselten jing in der Kaiserlichen Akademie der
damaligen Hauptstadt, dem heutigen Kaifeng, aufgestellt und damit selbst auf
den Rang eines jing gehoben.? Schon einige Jahrzehnte vorher, namlich 1012,
hatte Sun Shi f&#& (962-1033) offiziell den Auftrag erhalten das Menzius
durchzusehen. Xia Changpu nennt dieses Jahr darum als den Beginn der
allgemeinen Aufwertung des Meng Ke 7 # (Menzius) (ca. 372-289 v.u.Z.) und
seiner in dem Buch Menzius dargelegten Lehre in der Song-Zeit.* 1071 wurde
das Buch Menzius offiziell als Lernstoff fiir die staatlichen Priifungen anerkannt
und 1084 widerfuhr dem Philosophen Menzius schliesslich die Ehre, auch einen
Platz im Konfuzius-Tempel zugewiesen zu bekommen. Bei beiden Massnahmen
hatte der politische Reformer und Menzius-Beflirworter Wang Anshi F %47
(1021-1086) seinen Einfluss geltend machen koénnen.S Thren Hohepunkt
wihrend der Song-Dynastie fand diese Entwicklung im 12.Jh., als das Menzius
von der neo-konfuzianischen Autoritit Zhu Xi & & (1130-1200) mit dem
Lunyu s (Gespriche), dem Daxue K% (Grosse Lehre) und dem Zhongyong
1) (Mass der Mitte) zu den beriihmten Vier Biichern (sishu JY#) zusam-
mengefasst wurde, die schliesslich im Jahr 1313 in der Kommentierung des Zhu
Xi, den Sishu jizhu V] EH 5 E (Gesammelte Kommentare zu den Vier Biichern),
offiziell zum verbindlichen Lernmaterial der staatlichen Priifungen erklart
wurden und “in den folgenden siebenhundert Jahren die klassischen Schriften
darstellten, die jeder chinesische Gebildete gelesen haben musste [...]”¢

Mit dem Aufstieg des Menzius in der Song-Zeit und seiner Aufwertung
durch zahlreiche konfuzianische Gelehrte setzte aber auch bei anderen Kon-
fuzianern verstérkt offene Kritik an diesem Werk und dem diesem seinen Namen
gebenden Philosophen ein. Die Auseinandersetzungen um Verehrung oder Kritik

2 Xia Changpu, 1989: Li Gou yu Wang Anshi yanjiu (Erforschung Li Gous und Wang An-
shis), Taibei, 61, Fn.11.

3 Huang Junjie, 1995: “Song ru duiyu Mengzi zhengzhi sixiang de zhengbian qiqi yunhan de
wenti” (Debatte der Konfuzianer der Song-Zeit zum politischen Denken des Menzius und
die damit verkniipften Probleme), in: Huang Junjie (Hrsg.): Mengzi sixiang de lishi fazhan
(Die historische Entwicklung des Denkens des Menzius), Taibei, 70.

4 Xia Changpu, 1989: 59.

5 Siehe hierzu: Ommerborn, Wolfgang, 2005a: “Wang Anshis (1021-1086) Rezeption des
Menzius und der Theorie der Politik der Menschlichkeit (renzheng)”, in: Mitteilungsblatt der
Deutschen China Gesellschaft 1/2005, 17-26.

6 Huang Junjie, 1995: 71.

AS/EA LX*1-2006, S. 101-148



KRITIK AM MENZIUS IN DER SONG-ZEIT 103

des Menzius (zun Meng B & — fei Meng 9E i) spiegeln vor dem aktuellen
politischen und gesellschaftlichen Hintergrund nicht zuletzt unterschiedliche
politische Interessen und unterschiedliche politische Konzepte wider, da
Menzius mit seiner Theorie der Politik der Menschlichkeit (renzheng 1—E) ein
politisches Modell vorgelegt hat, das fiir die Méchtigen in vielen Bereichen
problematische und damit weniger akzeptable Elemente enthilt, wie die Uber-
zeugung der streng moralisch begriindeten Legitimation der Herrschaftsaus-
ibung oder der Betonung der Interessen und der Rolle des einfachen Volkes
gegeniiber den Herrschenden und die damit fiir Letztere verbundenen Ver-
pflichtungen sowie den ihnen bei Nichteinhaltung dieser Postulate drohenden
Konsequenzen.” Interessant ist darum zu untersuchen, wie die song-zeitlichen
Kritiker diese von Menzius philosophisch untermauerten® politischen Konzepte
im Kontext der politischen und gesellschaftlichen Bedingungen ihrer Zeit
rezipiert und zuriickgewiesen haben. Zu diesen Kritikern gehdren der reform-
orientierte Li Gou Z*#{ (1009—-1059) und der Reformgegner und direkte Wider-
sacher Wang Anshis, der Politiker und Gelehrte Sima Guang =) f§Jt (1019-
1086), sowie der etwas spiter als diese zwei wirkende Zheng Shuyou ¥FHUA,
dessen genaue Lebensdaten nicht mehr bekannt sind. Die Ansichten dieser drei
Kritiker nehmen in der Song-Zeit eine exponierte Position ein, darum werden sie
auch von Yu Yunwen 4% f 3 (12.Jh.) in seinem Werk Zun Meng bian %% & #f
(Erorterungen zur Verehrung des Menzius) und spéter daran ankniipfend von
Zhu Xi ausgiebiger behandelt und als falsch zuriickgewiesen.® Anzumerken sei
an dieser Stelle noch, dass Yu Yunwen durchaus qualitative Unterschiede in der
Form der Auseinandersetzung mit dem Menzius bei den drei genannten Kritikern
ausmacht, wenn er in seiner Einleitung schreibt: “Unter unserer Dynastie waren
Sima Guang, Li Gou und Zheng Shuyou beriihmte Konfuzianer einer Epoche
[...] Sima Guang dusserte Zweifel (yi %E) [am Menzius], wagte aber nicht, es als
falsch (fei 9F) zu bezeichnen. Li Gou bezeichnete es als falsch und niherte sich

7 Siche hierzu: Ommerborn, Wolfgang: “Ansitze menschenrechtsrelevanter und proto-
demokratischer Konzepte in der politischen Theorie des Menzius”, erscheint in: Bochumer
Jahrbuch zur Ostasienforschung, Bd.29 (2005).

8 Siehe hierzu: Ommerborn, Wolfgang: “Philosophische Grundlagen menschenrechtsrelevan-
ten Denkens im Menzius”, erscheint demnéchst in: Zeitschrift der Deutschen Morgenldndi-
schen Gesellschaft.

9 Zun Meng bian. Ausgabe: Baibu congshu jicheng. Zhu Wengong wenji (Die offiziell
gesammelten Schriften des Zhu Xi), Kap.73. Ausgabe: Sibu congkan. Die Beurteilungen des
Menzius durch Yu Yunwen und Zhu Xi sollen in noch folgenden Studien ausgiebig
bearbeitet werden.

AS/EA LX*12006, S. 101-148



104 WOLFGANG OMMERBORN

damit einer Schmihung (di 7). Zheng Shuyou schmihte es und gelangte damit
zu einer Beschimpfung (ma 5).”1°

Li Gou (1009-1059) und das Menzius

Der “systematische Theoretiker des politischen Pragmatismus”!! und Reformer
Li Gou sagt iiber sich selbst: “Sobald der Hahn kriht, stehe ich auf und spreche
die Worte aller Weisen, wie die von Konfuzius und Menzius.”!?2 Dieser Aus-
spruch macht deutlich, dass er sich ausgiebig mit dem Menzius befasst haben
muss, was sich auch in den vielen Beziigen zu diesem Werk in seinen eigenen
Schriften widerspiegelt. Er konnte ebenfalls so interpretiert werden, als habe Li
Gou eine grosse Wertschdtzung gegeniiber Menzius und seiner Lehre gehegt,
wenn er aus seinem Werk téglich rezitierte, ihn hier zu den Weisen z4hlt und in
einem Atemzug mit Konfuzius nennt, denn auf Konfuzius wird von ihm immer
wieder als hochste Autoritdt rekurriert. Es wird darum auch von einigen
Gelehrten bei der Interpretation der Auseinandersetzung Li Gous mit dem
Menzius die Auffassung vertreten, dieser habe gegeniiber dem Menzius tatséch-
lich eine iiberwiegend positive Haltung eingenommen. Aus der Ming-Zeit z.B.
stammt der von Yang Shen #71H (1488-1559) verfasste Text Li Taibo bu xi
Mengzi Z#5HAAE & F (Li Gou war iiber das Menzius nicht erfreut), dessen
Titel offensichtlich eine direkte Anspielung auf entsprechende Charakterisie-
rungen der Haltung Li Gous gegeniiber dem Menzius aus der Song-Zeit darstellt,
wie z.B. die Einschdtzung von Chen Zhensun [ % {% (1186-1262), der explizit
konstatiert: “Li Gou war iiber das Menzius nicht erfreut (bu xi Mengzi A5 d:
¥).”13 Yang Shen sucht in seiner Schrift aber genau das Gegenteil aufzuzeigen,
nidmlich dass die Bewertungen in Bezug auf Li Gou als jemanden, der “iiber das
Menzius nicht erfreut war”, nicht der Wahrheit entsprechen. !4

10 Zun Meng bian, yuanxu, 1b.

11 Ching, Julia, 1972-73: “Neo-Confucian Utopian Theories and Political Ethics”, in: Monu-
menta Serica, 30, 11.

12 Zhijiang Li xiansheng wenji (Die gesammelten Werke des Lehrbeamten Herrn Li Gou),
Kap.27, 23b. Ausgabe: Sibu congkan.

13 Zhizhai shulu jieti (Schriften des Chen Zhensun), Kap.17, 10b. Ausgabe: Wuyingdian
Jjuzhenbanshu.

14 Shengan ji, Kap.48. Siehe: Xia Changpu, 1989: 65, Fn.22.

AS/EA LX*1+2006, S. 101-148



KRITIK AM MENZIUS IN DER SONG-ZEIT 105

Nun ist aber von Li Gou eine Schrift mit dem Titel Changyu ¥ &
(Bestdndige Worte)'> iiberliefert, in der speziell Menzius kritisiert wird und der
sich mit den Argumenten Li Gous auseinandersetzende Yu Yunwen zitiert
diesen mit den unmissverstindlichen Worten: “Die Welt kann auch ohne das
Menzius auskommen, aber nicht ohne die Sechs Klassiker.”!¢ In einem anderen
Zusammenhang, bei dem es um den Zweifel des Menzius an der Authentizitéit
einer Stelle aus dem Shujing HF#¢ (Buch der Dokumente) geht,!” wirft Li Gou
diesem vor, er habe die Sechs Klassiker zerschnitten (duan ), und betont dann:
“Ach, wenn man dem Menzius glaubt, aber nicht den Klassikern, dann ist das so,
als wiirde man einem Fremden glauben, aber an seinen Eltern zweifeln!”!® Ins-
gesamt wird deutlich, dass Li Gou immer wieder versucht, Schilderungen aus
dem Menzius als unwahr darzustellen. So ldsst er z.B. verlauten, Menzius’
Erzihlungen iiber den weisen Herrscher Shun %% und dessen Vater Gusou & ¥
sowie dessen Bruder Xiang %, in denen diese jenem nach dem Leben trach-
teten,!? seien absurd und bezeichnet sie abfillig als “Gassengeschwiitz” (wei-
xiang zhi shuo Z 452 71).2° Menzius sei nicht klug genug gewesen, diese
Geschichte als falsch zu erkennen, so sein abwertendes Urteil. Li Gou klammert
zudem wie alle Kritiker des Menzius in der Song-Zeit diesen aus der erstmals
von Han Yu ¥ #7 (768—824) formulierten und von Zhu Xi spiter so genannten
Linie der “Tradition der Wahren Lehre” (daotong 1E4%%) aus: “Als Konfuzius
starb, wurde es [i.e. dao] nicht weitergegeben. Menzius ist nur dem Namen nach
einer, der [das dao des] Konfuzius studierte. In Wirklichkeit hat er sich davon
abgewandt.”?! Weiter behauptet Li Gou, Menzius hielt sich zwar selbst fiir
jemanden, der das Prinzip der Menschlichkeit liebte, tatsdchlich sei bei ihm aber

15 Zhi jiang Li xiansheng wenji, Kap.32-34. Yu Yunwen kritisiert Li Gou in seinem Zun Meng
bian, Kap.2. Auch Zhu Xi widmet ihm daran ankniipfend unter dem Titel Li gong changyu
eine Kritik, die sich im Zhu Wengong wenji, Kap.73 befindet.

16  Zun Meng bian, Kap.2, 16a.

17 Mengzi B3 (Wilhelm: 197; Legge: 479). Ubersetzungen: Mong Dsi. Die Lehrgespréiche des
Meisters Meng Ko. Ubersetzt von Richard Wilhelm, Kéln 1982. The Chinese Classics.
Vol Il. The Works of Mencius. With a translation, critical and exegetical notes, prolegomea,
and copious indexes by James Legge, Hong Kong 1960. Die Vorlage fiir die Ubersetzungen
aus dem Chinesischen bildet in dem vorliegenden Aufsatz der chinesische Text des Menzius
in der Ausgabe von Legge.

18  Zun Meng bian, Kap.2, 8b.

19  Mengzi 5A2, 3 (137f; 345ff). Siehe hierzu auch unten den Abschnitt zu Sima Guang.

20  Zun Meng bian, Kap.2, 11a.

21 Zun Meng bian, Kap.2, la.

AS/EA LX*12006, S. 101-148



106 WOLFGANG OMMERBORN

eine Haltung des dussersten Mangels im Hinblick auf das Prinzip der Mensch-
lichkeit (gi buren shen yi Fo A {~H 22) festzustellen. 22

Die Debatte um Li Gous Interpretationen und Bewertungen des Menzius
und auch eine Durchsicht entsprechender Passagen in seinen eigenen Schriften
machen aber insgesamt deutlich, dass seine Haltung zum Menzius durchaus
differenziert betrachtet werden muss. In der Tat finden sich bei ihm explizit wie
implizit sowohl Kritik als auch Zustimmung zu den Inhalten dieses Werks.
Interessanter als eine rein quantitative Einschidtzung hinsichtlich der jeweiligen
Anteile von Kritik und Zustimmung ist die Frage, welche Ideen des Menzius Li
Gou ablehnt und von welchen er in seinen eigenen Uberlegungen positiv beein-
flusst worden ist.

Offensichtlich vertritt Li Gou eine von Menzius abweichende und auch
ausdriicklich als Gegensatz zu diesem formulierte Auffassung in Bezug auf die
urspriingliche Beschaffenheit der menschlichen Natur (xing 4 ). Fiir Menzius
selbst stellt sein eigenes, von der ontologisch-anthropologischen Gleichheit der
Menschen ausgehendes Konzept der Natur des Menschen eine wichtige philo-
sophische Grundlage der renzheng-Theorie dar.2? Li Gou erklért hingegen:

Jemand fragt: [...] Menzius sagte, dass alle Menschen die Natur der Menschlichkeit und
Gerechtigkeit (ren yi zhi xing 1~ 782 ) haben. Aber warum sagt Thr Meister, nur der
Weise (shengren B \) besitze diese [Natur]?’ [Li Gou] erwidert: ‘Menzius glaubte, dass
die Natur aller Menschen gut sei, darum sagte er das. Im Altertum gab es vier Theorien zur
Natur. Menzius sagte, [die Natur] ist bei allen gut; Xunzi #jF (313-238 v.u.Z.) sagte, [die
Natur] ist bei allen schlecht; Yang Xiong #3# (53 v.u.Z.—-18 n.u.Z.) sagte, [die Natur] ist
eine Mischung von Gutem und Schlechten; Han Yu sprach von den drei Graden der Natur
[...] Betrachtet man nun die Erklirung von Han Yu, dann ist sie die richtigere.’24

In Anlehnung an Han Yus xing-Theorie spricht auch Li Gou dann von den drei
Graden (sanpin — ) der Natur. Die Weisen (shengren) bilden den hochsten
(shang 1) Grad, denn “sie brauchen nicht zu lernen und haben von selbst die
Fihigkeit (neng #g) [zur Sittlichkeit].”25 Er ist darum iiberzeugt: “Menschlich-

22 Zun Meng bian, Kap.2, 13a.

23 Siehe hierzu besonders: Mengzi 6A1-6 (160-164; 394—403). Ommerborn, Wolfgang, 1994:
“Die Diskussion der Frage nach der Immanenz des Guten und des Bdsen im Menschen
innerhalb der konfuzianischen Schule vor der Song-Zeit”, in: Bochumer Jahrbuch zur Ost-
asienforschung, 18, 29ff. Ommerbom: “Philosophische Grundlagen menschenrechtsrelevan-
ten Denkens im Menzius”.

24 Zhijiang Li xiansheng wenji, Kap.2, 15a f.

25 Zhijiang Li xiansheng wenji, Kap.2, 8b.

AS/EA LX*1+2006, S. 101-148



KRITIK AM MENZIUS IN DER SONG-ZEIT 107

keit (ren 1=), Gerechtigkeit (yi §), Wissen (zhi %) und Glaubwiirdigkeit (xin
{#) sind die Natur des Weisen.”26 Han Yu riumt dagegen ein, dass auch die
Vertreter des oberen Grades noch lernen miissen und sich dadurch verbessern
konnen.?’ Fiir Li Gou sind diese aber von Natur schon mit dem hochsten Wissen
und den hochsten Fahigkeiten ausgestattet und brauchen darum auch nichts mehr
hinzuzulernen. Sie sind Wissende qua Geburt. In gleicher Weise betrachtet er
die Vertreter des unteren (xia ) Grades als Personen, die, “selbst wenn sie
lernen, nicht die Fahigkeit [zur Sittlichkeit] haben.”?® Implizit kniipft er hier an
einer Ausserung des Konfuzius an, in der es heisst: “Der hochste Wissende
(shangzhi | %) und der niedrigste Einfiltige (xiayu T /&) sind unverinder-
bar.”’?® Das heisst, es gibt fiir Li Gou Gruppen von Menschen, deren natiirliche
Ausstattungen vollig verschieden und auch nicht mehr zu beeinflussen sind.
Damit wendet er sich offensichtlich von dem Konzept des Menzius ab, das
sowohl die Gleichheit der Natur als auch die Moglichkeit der Veridnderung durch
Erziehung und Lernen bei allen Menschen postuliert und aus dem sich auch
wichtige Konsequenzen fiir die renzheng-Theorie ergeben.3?

Verdnderungen rdumt Li Gou dagegen nur bei den Vertretern des mittleren
(zhong ) Grades der Natur ein, zu denen er aber sicherlich den grossten Teil
der Menschen zihlt. Anders als Han Yu differenziert er beim mittleren Grad
nochmals drei unterschiedliche Abstufungen und erklért, es gebe darum im
Hinblick auf die urspriingliche Ausstattung insgesamt fiinf Arten (lei %H) von
Menschen.?! Das bedeutet, innerhalb des dritten Grades finden sich ebenfalls
differente Ausstattungen, hier aber nicht von qualitativ, sondern quantitativ
verschiedener Art, welche die natiirlichen Voraussetzungen dafiir bilden, ob sich
ein dieser Gruppe zugehoriger Mensch leichter in Richtung auf den oberen oder
unteren Grad entwickeln kann. Hierfiir sind letztlich aber dussere Einfliisse
ausschlaggebend, namlich die Erziehung und Bildung, die ein solcher Mensch
jeweils erfihrt. Darum sagt er: “Ohne die Umformung der Erziehung wird die

26  Zhijiang Li xiansheng wenji, Kap.2, 8b.

27  Siehe hierzu: Ommerborn 1994, 47ff. Ommerborn, Wolfgang, 2005b: “Einfliisse des Menzius
und seiner Theorie der Politik der Menschlichkeit (renzheng) in der Zeit vom 3. Jh. bis zum
Ende der Tang-Zeit”, in: Archiv Orientalni, No.73:1 (2005), 111-139.

28  Zhijiang Li xiansheng wenji, Kap.2, 8b.

29  Lunyu (Gespriche) 17.3, 181. Lunyu yizhu (Ubersetzung und Erlduterung des Lunyu) 1980.
Von Yang Bojun. Ausgabe: Zhonghua Shuju, Beijing.

30  Siehe hierzu: Ommerborn: “Philosophische Grundlagen menschenrechtsrelevanten Denkens
im Menzius”.

31 Zhijiang Li xiansheng wenji, Kap.2, 8b.

AS/EA LX*1+2006, S. 101-148



108 WOLFGANG OMMERBORN

Natur nicht [zum Guten] vollendet [...] Werden die Menschen darum durch das
Lernen geleitet und durch die Riten geziigelt, dann wird ihre Natur vollendet.”3?
Die besten Aussichten, das Wissen und die Féhigkeit eines Weisen des oberen
Grades durch Lernen zu erlangen, haben nach seiner Auffassung Menschen des
mittleren Grades, die sich zu Wiirdigen (xianren & A) entwickeln konnen.3?
Zum Unterschied zwischen shengren und xianren im Hinblick auf ihre natiir-
lichen Ausstattungen sagt Li Gou: “Der shengren hat [die Féhigkeiten zur Sitt-
lichkeit] in seiner Natur verwurzelt; der xianren ist jemand, der die Riten (/i #§)
studiert und danach die Fahigkeit [zur Sittlichkeit erlangt].”3* Gemiss Li Gou ist
der Weise in der Lage, auf der Grundlage seiner angeborenen Fihigkeiten die
Riten, i.e. die fiir die menschliche Gesellschaft relevanten sittlichen Normen,
aufzustellen, die dann den anderen als Anleitungen des rechten Denkens und
Verhaltens zur Verfiigung stehen. “Die Riten”, erkldart er darum, “sind die
Regeln der Weisen.”3% Die Weisen fungieren also als Schopfer der Riten, die
sich die Menschen des mittleren Grades aneignen kénnen, um im optimalen Fall
Wiirdige zu werden. 36

Demnach hat fiir Li Gou nur der Weise eine urspriinglich gute Natur, da bei
diesem die sittlichen Prinzipien von Anfang vorhanden und auch bewusst sind,
denn der Weise muss, wie er selbst sagt, nicht mehr lernen. Er vertritt deshalb
aber nicht die Meinung, dass nur der Weise zur Verwirklichung der hochsten
Form von Sittlichkeit in der Lage ist. Wenn der Mensch des mittleren Grades
ausdauernd und richtig lernt, kann auch er nach Uberzeugung Li Gous das
Wesentliche (ben A) erlangen, denn wenn er die Stufe des Wiirdigen erreicht
hat, bedeutet das de facto, dass er in seinem Denken und Handeln schliesslich
“mit dem Weisen iibereinstimmt.”37 Weiter sagt Li Gou: “Der Wiirdige kann die
Schonheit (mei %) von Menschlichkeit, Gerechtigkeit, Wissen und Glaubwiir-

32 Zhijiang Li xiansheng wenji, Kap.4, 20b.

33 Zhijiang Li xiansheng wenji, Kap.2, 8b.

34 Zhijiang Li xiansheng wenji, Kap.2, 7b.

35  Zhijiang Li xiansheng wenji, Kap.2, 8b.

36  Welchen zentralen Stellenwert fiir Li Gou die von den Weisen geschaffenen Riten haben,
wird immer wieder deutlich von ihm gesagt: “Was die Riten anbetrifft, so sind sie die
Normen fiir den Weg des Menschen (rendao A1) und die Leitprinzipien bei der Erziehung
aller Generationen. Wenn der Weise die Welt und die Staaten ordnet, wenn man sich
kultiviert, um sein Herz aufrecht zu machen, dann gibt es nichts anderes, als die
Ubereinstimmung mit den Riten.” Zhijiang Li xiansheng wenji, Kap.2, 1a f. Die sittlichen
Prinzipien wie Menschlichkeit etc. nennt er etwas weiter andere Bezeichnungen fiir die
Riten. Zhijiang Li xiansheng wenji, Kap.2, 3a f.

37  Zhijiang Li xiansheng wenji, Kap.2, 8b.

AS/EA LX*1°2006, S. 101-148



KRITIK AM MENZIUS IN DER SONG-ZEIT 109

digkeit erkennen, darum studiert er die Riten, um diese zu erlangen. Nachdem
die Riten erfasst sind, manifestieren sich bei ihm Menschlichkeit, Gerechtigkeit,
Wissen und Glaubwiirdigkeit. Der Weise und der Wiirdige sind darum am Ende
gleich.”3% Folglich hat derjenige aus der Gruppe des mittleren Grades, der ein
Wiirdiger geworden ist, die gleiche sittliche Qualitit durch Lernen erreicht, die
der Weise von Anfang an in seiner Natur hat; mit anderen Worten, er hat a
posteriori die Qualitdt erlangt, die der Weise a priori besitzt. Er darf aber
dennoch nicht shengren genannt werden, da diese Bezeichnung nur auf Personen
zutrifft, die das entsprechende Wissen und die entsprechenden Fihigkeiten
schon von Geburt an haben.

Li Gous Theorie der verschiedenen Stufen der menschlichen Natur spiegelt
meines Erachtens die Idee der streng hierarchisch strukturierten Gesellschaft
wider, in der es sowohl feste Rollenzuweisungen als auch in gewissem Rahmen
die Moglichkeit flexibler Bewegung zwischen den verschiedenen Schichten gibt.
Der im Idealfall mit dem shengren identifizierte, i.e. fiir seine Aufgaben pri-
destinierte Herrscher nimmt dabei eine zentrale Rolle an der Spitze der Gesell-
schaft ein. Die meisten anderen Menschen konnen gesellschaftlich aufsteigen,
indem sie fleissig lemen und der Stellung des xianren zustreben, i.e. indem sie
als Beamte oder Berater dem Monarchen zur Seite stehen. Es gibt aber auch
Menschen, fiir die diese Option vollig ausgeschlossen bleibt und die darum an
der unteren Skala der Gesellschaft verharren miissen.

Li Gou trigt also, und damit anders als Menzius, fiir den alle Menschen von
Anfang an die gleiche mit den Anlagen zur Sittlichkeit versehene Natur besitzen
und die somit die gleiche ontologisch-anthropologische Ausgangsposition
aufweisen, grundsitzlich die Ansicht vor, dass es unterschiedliche Arten der
Natur bei den Menschen und damit von ihrem urspriinglichen Wesen her auch
unterschiedliche Menschentypen und fiir diese unterschiedliche Ausgangsposi-
tionen gibt, d.h. gemiss seiner Theorie verfiigen die meisten Menschen weder
iiber ein angeborenes Wissen des Guten (liangzhi [ %N), noch iiber ein ange-
borenes Kénnen zur Praktizierung des Guten (liangneng R fit), wie das bei
Menzius der Fall ist, der diese Potenz in allen Menschen in gleicher Weise
angelegt sieht und nicht nur bei den Weisen.3* Dennoch hélt Li Gous Theorie fiir
die Menschen des mittleren Grades die Option bereit, sich durch Lernen zu

38  Zhijiang Li xiansheng wenji, Kap.2, 8a.

39  Menzius sagt: “Was die Menschen kénnen (neng), ohne es gelernt zu haben, das ist ihr
[angeborenes] gutes Konnen (liangneng). Was die Menschen wissen (zhi %), ohne dariiber
zu reflektieren, das ist ihr [angeborenes] gutes Wissen (/iangzhi).” Mengzi TA15 (187; 456).

AS/EA LX*1+2006, S. 101-148



110 WOLFGANG OMMERBORN

kultivieren, um sich diese hiochste Form des moralischen Wissens und Handelns
anzueignen. Die — a priori oder a posteriori — erworbene Fahigkeit zum sitt-
lichen Handeln und Denken stellt darin ohne Zweifel ein grundlegendes
Charakteristikum menschlichen Seins dar. So sagt er allgemein, dass der Mensch
“allen anderen Lebewesen iiberlegen ist, [denn] im Inneren gibt es die Liebe
zwischen Vater und Sohn, dlterem und jiingerem Bruder und aussen gibt es die
Schicklichkeit zwischen Herrscher und Untertan, Oberen und Unteren. Bei
Zusammenkiinften gibt es die [angemessenen] Verhaltensweisen von Alten und
Jungen [...] Aus diesem Grund hat der Mensch Wiirde (gui £).”4° Bei dieser
Wiirde miissen aber die zur sittlichen Kultivierung génzlich unféhigen Vertreter
des untersten Grades der Natur vollstindig ausgeklammert sein. Die Frage ist
dann, worin deren spezifisches Menschsein eigentlich begriindet ist. Den
Menschen kommt nach Auffassung Li Gous jedoch noch eine weitere Qualitt
zu, die ihr spezifisches Sein in Abgrenzung zu anderen Seienden charakterisiert
und von der auch die Mitglieder des untersten Grades nicht ausgeschlossen sind.
Er hebt namlich besonders hervor, dass die Uberlegenheit und Andersartigkeit
des Menschen gegeniiber allen anderen Lebewesen auch in seinen materiellen
kulturellen Fertigkeiten begriindet ist, die ebenfalls seinen hoheren Wert
ausmachen: “[Der Mensch] baut die fiinf Getreidearten an und produziert
Nahrung. Er hat Seidenzucht und Hanfanbau und stellt Kleidung her. Er zdhmt
Rinder und Pferde und fingt Leoparden und Tiger. Das ist sein natiirlich
erlangtes Wissen (gi de tian zhi ling H.A5 K2 %). Darum ist er wiirdiger als
andere Lebewesen (gui yu wu ye B A¥)1).”4 Impliziert ist in der Betonung
dieses Gedankens meines Erachtens eine gewisse Relativierung der Bedeutung
der Sittlichkeit fiir den Menschen, die sich auch in den allgemeinen politischen
Uberlegungen Li Gous widerspiegelt. Gemiss Menzius’ beruht der Wert des
Einzelnen ja auf der Inhdrenz des Sittlichen. Li Gou, fiir den dies nur auf die
wenigsten Menschen zutrifft, da die meisten sich diese Qualitit erst a posteriori
aneignen miissen, leitet den Wert des Menschen explizit auch aus dessen
materiell-kulturellen Féhigkeiten ab.

Insgesamt ist in dem Zusammenhang bei Li Gou, dem praxisorientierten
Reformer, auch eine stirkere Gewichtung des Aspekts der materiellen
Bediirfnisse, des materiellen Nutzens, fiir den Menschen festzustellen. Dabei
wendet er sich bewusst gegen Menzius’ Zuriickweisung des Nutzens (/i F]). So
sagt er an einer Stelle:

40  Zhijiang Li xiansheng wenji, Kap.4, 20b.
41  Zhijiang Li xiansheng wenji, Kap.4, 20b.

AS/EA LX*1°2006, S. 101-148



KRITIK AM MENZIUS IN DER SONG-ZEIT 111

Darf man vom Nutzen sprechen? Ich sage, ohne Nutzen kann der Mensch nicht existieren.
Wie kénnte man dann nicht davon sprechen? Darf man von Wiinschen (yu #k) sprechen?
Ich sage, die Wiinsche gehdren zum Wesen (ging 1) des Menschen. Wie kénnte man dann
nicht davon sprechen? Spricht man dariiber und ignoriert aber die Riten, dann fiihrt das zu
Ausschweifung und Verbrechen. Gibt es aber keine Ausschweifungen und man sagt trotz-
dem, man diirfe nicht [von Nutzen] sprechen, wire das nichts anderes als ein Raub am
Leben des Menschen und im Gegensatz zum Wesen des Menschen. Das wiirde bedeuten,
dass ein Konfuzianer [der den Nutzen ablehnt] die Welt nicht liebt. Wenn Menzius sagt, wie
kann man vom Nutzen sprechen,*? dann ist das voreilig, denn wie konnte es Menschlichkeit
und Gerechtigkeit ohne Nutzen geben?43

Anders als in dem Gesprich mit Konig Hui von Liang, auf das Li Gou sich hier
bezieht, bei dem Menzius den Nutzen den sittlichen Prinzipien Menschlichkeit
und Gerechtigkeit ausdriicklich als unvereinbaren Gegensatz gegeniiberstellt,
versteht Li Gou die Beriicksichtigung des Nutzens als eine notwendige
Voraussetzung fiir die Verwirklichung der sittlichen Prinzipien. An anderer
Stelle erklért er z.B. konkret, dass nur, wenn ausreichend materielle Giiter (cai
1) vorhanden sind, nicht nur Stidte gebaut und Soldaten zum Schutz der
Grenzen rekrutiert werden konnen, sondern auf dieser Grundlage auch erst die
Zeremonien an den Altiren und in den Ahnentempel durchgefiihrt werden
konnen oder man tberhaupt erst Mitleid und Mitgefiihl gegeniiber in Not
geratenen Menschen zeigen und diesen helfen kann.** Eine ausreichende mate-
rielle Versorgung stellt fiir ihn die Basis (ben) der Ordnung im Staat dar. Er
resiimiert: “So konnen die Riten praktiziert werden, kann die Regierung Voll-
endung erlangen, die Liebe errichtet und die Macht [angemessen] ausgeiibt wer-
den. Ignoriert man das, wird die Fihigkeit, Ordnung zu schaffen, nicht erlangt.
Darum miissen weise oder wiirdige Herrscher sowie tiichtige Gelehrte zuerst den
Wohlstand ihres Staates mehren (fu giguo & H:[]).”45

Tatsdchlich ist es aber so, dass Menzius zwar den Begriff “Nutzen”
kritisiert, aber auch er in deutlicher Form die Ansicht vertritt, ohne eine aus-
reichende materielle Grundsicherung des Volkes sei dessen Mitgliedern das
Praktizieren von Sittlichkeit nicht bzw. nur schwer moglich. Prinzipiell kann er
auf der Grundlage seiner renzheng-Theorie das Postulat nach einem materiellen
Nutzen, der dem gesamten Volk zugute kommt, auch gar nicht zuriickweisen,

42 Mengzi 1A1 (42; 126). Siehe hierzu: Ommerborn: “Ansitze menschenrechtsrelevanter und
proto-demokratischer Konzepte in der politischen Theorie des Menzius™.

43 Zhijiang Li xiansheng wenji, Kap.29, 1a.

44 Zhijiang Li xiansheng wenji, Kap.16, la f.

45  Zhijiang Li xiansheng wenji, Kap.16, 1b.

AS/EA LX+1+20006, S. 101-148



112 WOLFGANG OMMERBORN

selbst wenn er den Ausdruck “Nutzen” in den entsprechenden Zusammenhingen
meidet, moglicherweise, weil dieser zu seiner Zeit eher negative Konnotationen
im Sinne egoistischer Nutzenmaximierung der Herrschenden implizierte. 46
Menzius kritisiert ndmlich in dem erwéhnten Gespréch, dass Konig Hui, wenn er
vom Nutzen seines Staates (/i wuguo F|E &) spricht, vor allem den eigenen
egoistischen Nutzen im Auge hat. Das fu giguo des Li Gou bezieht sich ebenfalls
ausdriicklich nicht nur auf die Oberen, sondern auf das gesamte Volk. Zwar sagt
er in dem Zusammenhang bei der Nennung weiterer Beispiele fiir die Relevanz
der Nutzenbefriedigung innerhalb eines Staates auch: “Die vielen Beamten
konnten ohne materielle Giiter nicht erndhrt werden [...] Ohne materielle Giiter
[i.e. Tributgeschenke] wiirden die Vasallen und Barbaren vom Kaiser nicht
empfangen werden.”*” Aber wenn er dann Konfuzius zitiert, der gesagt hat,
“gibt es geniigend Nahrung und Soldaten, dann wird das Volk Vertrauen [in
seine Regierung] haben”,*® wird klar, dass nach seiner Vorstellung fu giguo den
Nutzen des ganzen Volkes immer einschliessen muss. Das belegen im Ubrigen
auch seine die Interessen des Volkes beriicksichtigenden allgemeinen Reform-
ideen, wie die Forderung nach gerechter Bodenverteilung, auf die unten noch
eingegangen werden soll. Wie Li Gous Verweis auf die Riten zeigt, sollte auch
fiir thn das Streben nach Nutzen aber schliesslich mit den sittlichen Prinzipien
im Einklang sein. Ansonsten, das sagt er in dem Zitat oben deutlich, fiihrt die
Erlangung von Nutzen zu Ausschweifungen und Verbrechen. Damit aber wire
die Ordnung im Staat gefidhrdet. Im Grunde argumentiert er damit nicht anders
als Menzius, der sagt: “Wenn das Volk keine geregelten Einkiinfte hat, verliert
es die Bestindigkeit des Herzens (hengxin 1R :[»). Ohne Bestindigkeit des
Herzens gibt es tiberall Ziigellosigkeit, Gemeinheit, Boshaftigkeit und Ver-
schwendung.”* Die “Bestindigkeit des Herzens” ist fiir Menzius Ausdruck der
richtigen sittlichen Gesinnung und Grundlage entsprechenden Verhaltens. Thr
Auftreten im Volk ist ein Anzeichen dafiir, dass der Herrscher in Uberein-
stimmung mit renzheng regiert. Li Gou kritisiert also zwar Menzius’ Zuriick-

46  Auch Konfuzius hat den Begriff “Nutzen” mehrfach als negativ zuriickgewiesen: “Handelt
man auf der Grundlage des Nutzens, dann ist das dusserst beklagenswert.” Lunyu 4.12, 38.
“Der Edle versteht Gerechtigkeit; der Gemeine versteht den Nutzen.” Lunyu 4.16, 39. An
einer Stelle spricht Konfuzius aber dann davon, dass man das, was fiir das Volk niitzlich ist,
diesem auch zukommen lassen soll (yin min zhi suo li er li zhi R[22 FiF| T H] 2). Lunyu
20.2, 210.

47  Zhijiang Li xiansheng wenji, Kap.16, la f.

48  Lunyu 12.7, 126. Siehe hierzu auch oben Fn. 46.

49  Mengzi 1A7 (51; 147).

AS/EA LX*12006, S. 101-148



KRITIK AM MENZIUS IN DER SONG-ZEIT 113

weisung des Begriffs “Nutzen”, seine in diesem Zusammenhang formulierten
Ideen sind aber prinzipiell mit dem Aspekt des Volkswohls in dessen Theorie
des renzheng im Einklang. Insgesamt kann jedoch festgehalten werden, dass Li
Gou hierbei pragmatisch eine grossere Betonung auf den Aspekt des materiellen
Nutzens legt und Menzius idealistisch den Aspekt der Sittlichkeit zum
entscheidenden Kriterium macht. Menzius ist dann auch iiberzeugt, dass das
einfache Volk auf der Basis ausreichender materieller Versorgung erst in der
Lage ist, Sittlichkeit angemessen zu praktizieren, wohingegen der aufgrund
seiner Ausbildung sittlich hoch stehende Mensch, der darum legitimiert ist,
politische Aufgaben zu iibernehmen, davon in seinem Handeln unabhéngig ist.>°

Eine deutliche Ubereinstimmung mit dem renzheng-Konzept zeigt sich in
Li Gous Haltung zum so genannten Brunnenfeldsystem (jingtian 3 ), das im
Menzius erstmals in ausfiithrlicher Form vorgestellt wird und die Idee einer dem
gesamten Volk zugute kommenden gerechteren Bodenverteilung zum Kern hat.
Fiir Menzius bildet dieses System die Grundlage von renzheng.”! In der Song-
Zeit findet sich bei vielen Konfuzianern nicht nur der obligatorische Hinweis auf
die Verwirklichung des Brunnenfeldsystems unter den Regierungen der weisen
Herrscher des Altertums, sondern zugleich die Uberzeugung, dass es moglich
sei, das System in bestimmter Form auch in der Gegenwart zu realisieren. In
dieser Haltung zeigt sich eine fiir diese Zeit offensichtlich nicht untypische
Denkweise, da, wie Gernet schreibt, “gewisse Kreise der Intelligentsia und der
Bauernschaft im 11. und 12. Jahrhundert von einem Ideal sozialer Gerechtigkeit
erfiilllt waren, das manchmal egalitaristische Ziige trug.”3? Das Postulat, das
Brunnenfeldsystem umzusetzen, verkdrpert demnach durchaus einen bestimmten
“Zeitgeist” innerhalb der Gebildetenschicht der Song-Zeit. Die Forderung impli-
ziert grundsétzlich eine Abmilderung der gravierenden materiellen Unterschiede
zwischen den reichen und armen Schichten ganz im Sinn der renzheng-Theorie
des Menzius. Auf der einen Seite stehen dabei die immer mehr Boden
akkumulierenden privilegierten Grossgrundbesitzer, die weitgehend sowohl von

50  Mengzi 1A7 (51; 147).

51  Menzius sagt: “Renzheng beginnt mit der Einteilung des Landes in Felder (jingtian %% H).
Ist die Einteilung des Landes in Felder nicht korrekt, dann werden die Brunnenfelder (jingdi
F 1) nicht gerecht verteilt und die Einkommen sind nicht gleich. Darum pflegen grausame
Herrscher und schlechte Beamte stets, die Einteilung des Landes in Felder zu vernach-
lassigen. Ist die Einteilung des Landes in Felder korrekt, dann kann die Verteilung der Acker
und das Regeln der Einkommen im Sitzen [i.e. ohne grosse Miihe] festgelegt werden.”
Mengzi 3A3 (93; 2431).

52  Gernet, 1979: 261.

AS/EA LX+1+2006, S. 101-148



114 WOLFGANG OMMERBORN

den Steuern als auch den 6ffentlichen Dienstleistungen ausgenommen sind, und
auf der anderen in der Hauptsache die “selbstwirtschaftenden Bauern™,? die als
Péchter, nicht als tatsdchliche Eigentiimer, Land bearbeiten und den Grossteil
der Steuern und Dienstleistungen an den Staat erbringen miissen, sowie die
landlosen Pdchter und TagelShner, die — mit oftmals geringer Entlohnung —
meist fiir die Grossgrundbesitzer arbeiten. Symptomatisch verweist eine dem
Fiithrer eines im Jahre 1130 ausbrechenden Bauernaufstandes zugeschriebene
Parole auf die in der Song-Zeit herrschende Kluft zwischen den unteren und
oberen Volksschichten: “Das Gesetz trennt Oben und Unten, Reich und Arm.
Ich werde ein Gesetz erlassen, nach dem verfiigt wird, dass Oben und Unten,
Reich und Arm gleich sind.”** Eine solche radikale Forderung spiegelt ohne
Zweifel die extreme Unzufriedenheit innerhalb eines politischen Systems wider,
das von grossen Teilen der unteren Bevolkerungsschichten als ungerecht
erfahren wird.

Die konfuzianischen politischen Reformer der Song-Zeit wie Li Gou haben
aber natiirlich keine vollige Egalisierung der gesellschaftlichen Schichten im
Sinn und ihnen geht es auch nicht primdr um das einfache Volk. Das zeigt sich
z.B. ebenfalls deutlich bei dem aufgrund seiner politischen Stellung zeitweise in
seinen Reformversuchen erfolgreicher als Li Gou agierenden Wang Anshi.*’ Als
konfuzianisch erzogene und ausgebildete Mitglieder der oberen Schichten und
loyale Staatsbeamte haben sie kein Interesse an dem eher daoistische Konnota-
tionen implizierenden Ideal einer vollig gleichen Gesellschaft. So betont Li Gou
deutlich: “Gibt es keinen Unterschied zwischen Herrscher und Untertan, dann
werden die Angelegenheiten nicht geregelt; gibt es bei den Oberen und Unteren
keine Reihenfolge, dann entsteht Streit zwischen den Gruppierungen.”*¢ Er
erkennt jedoch richtig, dass die Konzentration grosser Bodenflichen in den
Hénden relativ weniger privilegierter Familien ebenso wie die iiberméssige
Belastung der unteren Schichten mit Abgaben etc. die gesellschaftliche Ordnung
und die Macht der Zentralregierung direkt bedrohende Faktoren darstellen. Auf
dieses Problem haben Konfuzianer seit der Han-Zeit immer wieder deutlich
verwiesen und dabei explizit oder implizit auf das Menzius rekurriert, denn die
renzheng-Theorie liefert ohne Zweifel Konzepte, die einen ausgleichenden Weg
zwischen der extremen Forderung nach volliger Egalisierung der Gesellschaft

53 Kuhn, Dieter, 1987: Die Song-Dynastie (960—1279). Eine neue Gesellschaft im Spiegel ihrer
Kultur, Weinheim, 190.

54 Gernet, Jacques, 1979: Die chinesische Welt, Frankfurt a.M., 269.

55  Ommerborn, 2005a.

56  Zhijiang Li xiansheng wenyji, Kap.2, 2a f.

AS/EA LX*1-2006, S. 101-148



KRITIK AM MENZIUS IN DER SONG-ZEIT 115

auf der einen Seite und der die sozialen Spannungen verschérfenden Situation
der Ungleichheiten und Ungerechtigkeiten zwischen Oben und Unten auf der
anderen Seite aufzeigen.’’ Das trifft gleichsam auf das Reformprogramm des Li
Gou zu, bei dem aber als zentraler Gedanke an erster Stelle die Sicherung der
Macht der Zentralregierung steht. Er sieht namlich ganz klar das fiskalpolitische
Problem fiir die Zentralregierung, das sich daraus ergibt, dass die reichen Gross-
grundbesitzerfamilien in der Hauptsache von Steuern und Frondiensten befreit
sind. Je grosser folglich die von ihnen von den Bauern okkupierten Boden-
flachen sind, umso weniger Steuern fliessen in die Kassen des Staates. Die
Forderung der selbstwirtschaftenden Bauernfamilien gegen die Interessen der
Grossgrundbesitzer bedeutet somit auch immer eine materielle Stirkung der
Zentralregierung.

Auf die Geféhrlichkeit der Politik der Landakkumulation fiir die gesamte
Volkswirtschaft verweist darum Li Gou ganz deutlich, wenn er die Situation der
kein eigenes Land besitzenden Landbevélkerung beklagt und eine gleichmissi-
gere Verteilung des Bodenbesitzes fordert:

Der Weg (dao &) des Volkes nimmt die Erndhrung als Hauptpunkt. Die Staatsbeamten
haben diese Lehre ohne Zweifel vernommen. Aber nur wenige kennen die Basis [i.e. den
Besitz von Bodenfldchen]. Erkennt man die [Notwendigkeit der] Basis nicht, erstrebt [aber]
das [aus diesem] Folgende [i.e. den Ackerbau zur Nahrungsproduktion], dann wird man —
obwohl man seine Geisteskraft erschopft — nichts erreichen. Darum ist der Boden die Basis
und der Ackerbau [erst] das daraus Folgende. Fordert man [von den Bauern] Ackerbau,
ohne [ihnen] Boden [als eigenen Besitz zu geben], ist es so, als wiirde man Unbewaffnete
Krieg fiihren lassen. Wird kein Gesetzessystem errichtet und der Boden nicht gleichmissig
verteilt, dann werden die Reichen mit jedem Tag reicher und die Armen mit jedem Tag
drmer; obwohl es Pfliige gibt, wird kein Getreide zu Nahrung verarbeitet. Wenn es nicht
genug Nahrung gibt, dann sind die Herzen [der Menschen] unbestindig (xin bu chang ‘'»/~
7). Obwohl Riten und Gerechtigkeit existieren, kénnen diese dem Volk nicht vermittelt
werden. Wiirden [die weisen Herrscher des Altertums] Yao # und Shun wieder auftreten,
hitten auch sie keine anderen Moglichkeiten. Darum ist das, was der Weise zuerst durch-
fiihrt, die Errichtung des Gesetzes der gleichmissigen Verteilung des Bodens.”>8

Li Gou bezieht sich an dieser Stelle zumindest implizit auf das Menzius, wenn er
auf den Zusammenhang zwischen der ausreichenden Sicherung der materiellen
Lebensgrundlage der einfachen Volksschichten und deren Bereitwilligkeit hin-

57  Siehe hierzu: Ommerborn, Wolfgang: “Rezeption der Theorie der Politik der Mensch-
lichkeit (renzheng) des Menzius in der Han-Zeit”, erscheint demnéchst in: minima sinica.
Ommerborn 2005b.

58  Zhijiang Li xiansheng wenji, Kap.19, la.

AS/EA LX+1-2006, S. 101-148



116 WOLFGANG OMMERBORN

weist, sich in das gesellschaftspolitische System zu integrieren, i.e. ein “bestén-
diges Herz” zu haben, eine Forderung, die, wie oben gezeigt, Menzius in ent-
sprechendem Zusammenhang ebenfalls formuliert.*

Wenn Li Gou die weisen Herrscher der Vergangenheit erwihnt, erhebt er
gleichzeitig den Anspruch universaler Giiltigkeit fiir das Prinzip der gerechten
Bodenverteilung und dieses universale Prinzip wird fiir ihn durch das erstmals
im Menzius ausfihrlicher beschriebene Brunnenfeldsystem konkret verkorpert,
auf das er in seiner Argumentation dann auch ausdriicklich verweist:

Unser Volk ist hungrig. [Liegt das daran, dass] kein Feldbau betrieben wird? Ich sage: Unter
dem Himmel ist kein Feld aufgegeben worden. Unser Volk friert. [Liegt das daran, dass] es
keine Seidenraupen gibt? Ich sage: Junge Maulbeerbdume bedecken das Land; die Hinde
der Frauen kommen nicht zur Ruhe. Aber wenn es so ist, warum [leiden die Menschen an]
Hunger und Kélte? Ich sage: [...] Die Feldarbeit verhindert nicht den Hunger, weil das Land
nicht [den Bauern] gehort; die Seidenraupenzucht bringt keine Kleidung, weil [alle
Einkiinfte der Seidenraupenziichter] fiir den Erwerb von Nahrung verbraucht werden. Ach!
Ich weiss heute, dass das Brunnenfeldsystem dem Volk Gerechtigkeit gab. Wenn das
Brunnenfeldsystem errichtet ist, dann sind die Felder gleichméssig verteilt; sind die Felder
gleichmissig verteilt, dann erlangen die Bauern [geniigend] Nahrung; ist geniigend Nahrung
vorhanden, dann erlangen die Seidenraupenziichter [geniigend] Kleidung.6°

Li Gou benutzt also in dieser Passage die Idee des Brunnenfeldsystems, um
seine Forderung nach einer gerechteren Verteilung des Bodens Ausdruck zu
verleihen, die ihm notwendige Grundlage einer insgesamt prosperierenden
Okonomie und Gesellschaft ist. Auch er beklagt, dass viele Bauern nicht Be-
sitzer, sondern nur Pachter des von ihnen zu bebauenden Bodens sind. Die ihnen
schliesslich nach Abzug der Pacht noch verbleibenden Ertrige reichen nicht
mehr aus, die Erndhrung der eigenen Familie sicherzustellen. Gleichzeitig weist
er darauf hin, dass insgesamt die mangelnde Produktivitit der Landwirtschaft im
gesamten Reich auf die ungerechte Bodenverteilung zuriickzufiihren ist.®! Viele
in den Besitz von Grossgrundbesitzern i{ibergegangene Ackerflichen wiirden
nicht bearbeitet, da eine grosse Zahl der ehemaligen Kleinbauern nicht gewillt
sei, auf den ihnen nicht mehr gehdrenden Boden fiir die Grundbesitzer als
schlecht bezahlte Pachter oder Tagelohner zu arbeiten. Insgesamt zeigt sich also,
dass Li Gou bei dem Versuch, die hiermit verbundenen virulenten gesellschaft-

59  Menzius benutzt fiir “bestéindig” den Ausdruck heng fH und Li Gou benutzt den Ausdruck
chang i .

60  Zhijiang Li xiansheng wenji, Kap.20, la f.

61  Balazs, Stephan, 1933: “Ein Vorldufer von Wang An-shi”, in: Sinica, 7, 166.

AS/EA LX*1+2006, S. 101-148



KRITIK AM MENZIUS IN DER SONG-ZEIT 117

lichen und 6konomischen Probleme seiner Zeit in den Griff zu bekommen, auf
Konzepte zuriickgreift, die zentrale Bestandteile der renzheng-Theorie des Men-
zius bilden.

Grundsitzlich geht es Li Gou hierbei aber, wie schon erwdhnt, um die
Starkung der Macht der Zentralregierung gegeniiber den Partikularinteressen
z.B. der Grossgrundbesitzer und nur zweitrangig um die Bediirfnisse des Volks.
Das wird besonders deutlich in seinen allgemeinen Uberlegungen zur Ausiibung
politischer Macht. So setzt er sich wie andere Menzius-Kritiker der Song-Zeit
ebenfalls mit den im Menzius als zwei Gegensitze des politischen Handelns
formulierten Konzepten “Weg des Konigs” (wangdao T iH) und “Weg des
Gewaltherrschers” (badao #%i i) auseinander. 2 Ersteres bezieht sich im
Menzius auf die mit renzheng iibereinstimmende Form des Regierens. Im
Unterschied zu Menzius werden die ba von Li Gou aber nicht negativ im Sinne
von Herrschern aufgefasst, deren Position vor allem auf der stark legistisch
gefirbten Grundlage von Gewaltanwendung und Machtpolitik und nicht auf der
Grundlage von Sittlichkeit beruht. Er wirft Menzius darum vor, die Funktion der
ba nicht richtig verstanden zu haben und behauptet: “Menzius sagte, die fiinf ba
waren Verbrecher gegeniiber den drei Konigen.®* Ich meine, dass Menzius ein
Verbrecher gegeniiber den fiinf ba war. Die fiinf ba leiteten die Vasallen
(zhuhou #i1%) beim Dienst gegeniiber dem Himmelssohn. Menzius [hingegen]
riet den Vasallen, [selbst] Himmelssohn zu werden.”%* Li Gou fillt mit dieser
Aussage ein etwas harsches Urteil gegeniiber Menzius, bei dem offensichtlich
ist, dass er dessen Ablehnung gegeniiber den ba nicht teilt. Tatséchlich trdgt er
auch eine ganz andere Definition des Begriffs ba vor als Menzius.

Jemand fragt: “Welcher [Herrscher] war von der Han-Zeit bis zur Tang-Zeit ein wang und
welcher ein ba?’ [Li Gou] antwortet: ‘Wie konnte man den Himmelssohn einen ba nennen?
[...] Wang ist eine Bezeichnung fiir den Himmelssohn [...] Ba ist eine Bezeichnung fiir die
Vasallen [...] Beim dao gibt es das Reine (sui ) und das Vermischte (bo BZ). Das kann
durch Bezeichnungen [wie wang und ba] der Menschen nicht verindert werden. Man ist
gewohnt, [das dao der] wang des Altertums als rein zu betrachten, und wenn ein Vasall das
reine [dao] verkdrpert, auch zu sagen, er praktiziert wangdao. [Man ist gewohnt, das dao
der] ba des Altertums als vermischt zu betrachten, und wenn ein Himmelssohn das

62 Menzius sagt: “Wer Gewalt ausiibt und vorgibt Menschlichkeit zu praktizieren, ist ein
Gewaltherrscher (ba). Ein Gewaltherrscher braucht ein grosses Reich. Wer mit Tugend
Menschlichkeit praktiziert, ist ein Konig (wang). Ein Koénig braucht nicht auf ein grosses
[Reich] zu warten.” Mengzi 2A3 (72; 196).

63  Mengzi 6B7 (176 ; 435).

64  Zun Meng bian, Kap.2, 2a.

AS/EA LX+12006, S. 101-148



118 WOLFGANG OMMERBORN

vermischte [dao] verkorpert, auch zu sagen, er praktiziert badao. Das aber ist falsch. Wenn
der Kaiser Xuan & (reg. 73-48 v.u.Z.) sagt, das System des Hauses der Han habe seine
Waurzel in einer Mischung von ba und wang, ist das ebenso [falsch]. Die Menschen haben
alle Viter. Diese konnen Gelehrte oder Bauern sein. Wie konnte es [aber] sein, dass man,
wenn man von den Gelehrten in der Welt spricht, sagt, sie praktizierten [nur] das dao des
Vaters, und wenn man von den Bauern in der Welt spricht, sagt, sie praktizierten [nur] das
dao des Sohnes? Ein Vater, auch wenn er ein Bauer ist, verliert [doch dadurch] nicht seine
Funktion als Vater. Wenn man gewdhnlich von wang und ba spricht, ist das ebenso. Was
nun das dao des Vaters anbetrifft, so ist es durch [das Prinzip der] Giite (ci %)
gekennzeichnet. Was nun das dao des Sohnes anbetrifft, so ist es durch [das Prinzip der]
Pietiit (xiao %) gekennzeichnet. Was nun wangdao anbetrifft, so ist es durch das Ordnen der
ganzen Welt (an tianxia % K T) gekennzeichnet. Was nun badao anbetrifft, so ist es durch
die Achtung gegeniiber der Hauptstadt [i.e. dem Sitz des Zentralherrschers) (zun jingshi %
I Hifi) gekennzeichnet. Dies hat aber nichts mit [dem Unterschied von] reinem oder ver-
mischtem [dao] zu tun.’ 63

Der Unterschied zwischen wangdao und badao wird gemiss Li Gou nicht von
der von hochsten sittlichen Prinzipien gepragten renzheng auf der einen und der
Gewaltherrschaft auf der anderen Seite bestimmt, sondern bezieht sich im
konkreten Fall der Zhou-Zeit auf die festgelegten unterschiedlichen Stellungen
und politischen Funktionen von Zentralherrscher und Vasallenfiirsten innerhalb
des in seiner politischen Struktur feudalistisch ausgerichteten Staatsgefiiges. Er
rekurriert also prinzipiell auf die Zuweisungen der verschiedenen machtpoli-
tischen Positionen in einem monarchistisch und streng hierarchisch geprigten
politischen System, das auch fiir seine eigene Zeit typisch ist und will mit seinen
Argumenten aktuelle Machtbestrebungen z.B. der Grossgrundbesitzerfamilien,
die Untertanen sind, gegen den Zentralherrscher, i.e. den Song-Kaiser, mit dem
Verweis auf historische Belege der angemessenen Beziehungen und Rollen von
Herrscher und Untertan im Staatswesen einddmmen.

Sittliche Prinzipien, i.e reines dao, gibt es fiir Li Gou demnach beim badao
ebenso wie beim wangdao. Tatsdchlich spielt nach seiner Ansicht die Unter-
scheidung zwischen diesen beiden dao des Regierens auch keine Rolle, wenn er
konstatiert: “[Die Welt] kommt auch ohne [den Begriff] wangdao aus, aber nicht
ohne den Himmelssohn.”¢¢ Letztlich steht fiir ihn die Festigung der politischen
Stellung des Kaisers als Zentralherrscher im Mittelpunkt. Weiter erldutert er:
“Der Graf des Westens [i.e. der spitere Kénig Wen ] war ein ba, aber [sein

65  Zhijiang Li xiansheng wenji, Kap.34, l1a f.
66  Zun Meng bian, Kap.2, 16a.

AS/EA LX*1-2006, S. 101-148



KRITIK AM MENZIUS IN DER SONG-ZEIT 119

dao war] rein. [Die Vasallenfiirsten] Huan 15 [von Qi] und Wen 3 [von Jin]®
waren ba, aber [ihr dao war] vermischt. Die wang [i.e. Konige] der drei
Dynastien hatten ein reines [dao]. Die wang [i.e. Kaiser] der Dynastien Han und
Tang hatten ein vermischtes [dao].”% Und an anderer Stelle betont er lobend,
dass der Fiirst Huan von Qi, der ein ba war, “nach aussen die Barbaren be-
kdmpfte und im Inneren Achtung gegeniiber der Hauptstadt [i.e. dem Zentral-
herrscher] zeigte.”% Ausserung wie diese richten sich offensichtlich direkt
gegen die von Menzius vorgetragene Abwertung der Fiirsten Huan und Wen. So
heisst es im Menzius an der entsprechenden Stelle: “Von den Schiilern des
Konfuzius sprach keiner von den Taten [der Fiirsten] Huan und Wen. Darum ist
der Nachwelt auch nichts dariiber iiberliefert und ich habe nichts davon
gehort.”70 Li Gou hebt hingegen hervor, dass selbst ein ba wie der Vasallenfiirst
Huan ein tiefes Verstdndnis fiir die angemessene Beziehung zwischen Herrscher
und Untertan gehabt habe.”! Ein solches Verstindnis spricht er Menzius jedoch
ab, wenn er weiter behauptet, die Aufgabe der Vasallen sei der Dienst am Sohn
des Himmels, Menzius habe diese jedoch aufgefordert, selbst Himmelssohn zu
werden. Damit, so seine Befiirchtung, wiirden die Stellungen innerhalb der
hierarchischen Staats- und Gesellschaftsstruktur pervertiert: “Dao des Konfuzius
besagt, dass der Herrscher [ein wahrer] Herrscher (jun jun A ) und der
Untertan [ein wahrer] Untertan (chen chen FE) sein muss.”? Das dao des
Menzius aber besagt, dass jeder Mensch Herrscher werden kann.””® Das jedoch
ist nach Li Gous Auffassung kontraproduktiv fiir die Aufrechterhaltung
staatlicher Ordnung und er warnt: “Menzius sagt, ein Vasallenfiirst konnte die
Welt erobern. Warum sollte dann nicht [mit dem gleichen Recht] ein hoher
Beamter einen Staat erobern? Ist diese [Lehre] deshalb nicht geféhrlich fiir die
Fiirsten?”74 Er behauptet darum an anderer Stelle, Konfuzius habe die “Friih-
lings- und Herbstannalen” (Chungiu % #K) verfasst, um zu zeigen, dass es in der
Welt nur einen Koénig geben kann und kritisiert im gleichen Atemzug erneut
Menzius, weil dieser die Vasallen angetrieben habe, selber Himmelssohn zu

67  Huan (685-643) und Wen (636—628) waren zwei der so genannten Fiinf ba.
68  Zhijiang Li xiansheng wenji, Kap.34, 2a.

69  Zhijiang Li xiansheng wenji, Kap.27, 28b.

70 Mengzi 1A7 (47; 138).

71 Zun Meng bian, Kap.2, 6a.

72 Siehe: Lunyu 12.11, 128.

73 Zun Meng bian, Kap.2, la.

74 Zun Meng bian, Kap.2, 12a.

AS/EA LX*12006, S. 101-148



120 WOLFGANG OMMERBORN

werden.” Interessant ist, in dem Zusammenhang darauf hinzuweisen, dass der
Konfuzius in den Mund gelegte Ausspruch, “am Himmel gibt es keine zwei
Sonnen, auf der Erde gibt es keine zwei Herrscher”, aus dem Menzius selbst
stammt.”® Auch Menzius hat sich jedenfalls grundsitzlich nicht gegen das Ideal
des einen Weltherrschers gestellt. Li Gou ist jedoch liberzeugt, Menzius habe,
anders als Konfuzius, dessen Lehre (Kongzi zhi dao fL-¥ 2 i&) von ihm auch an
dieser Stelle wieder gegen die des Menzius kontrastierend hervorgehoben wird,
die korrekte Beziehung zwischen Herrscher und Untertan ignoriert. Schliesslich
beklagt er sogar: “Menzius lebte zur Zeit des Zhou-Konigs Xian £ (reg. 368—
320 v.u.Z.). Hundert Jahre spiter hat [der Vasallenstaat] Qi [das Reich durch
Gewalt] geeint. Ach, [Menzius] ist ein Mensch ohne Gefiihle, der das Haus der
Zhou als nicht mehr existierend betrachtete!”’” Damit unterstellt er Menzius
indirekt sogar, ein geistiger Urheber fiir den Untergang der Zhou und die
Errichtung der den Konfuzianern verhassten legistischen Qin-Herrschaft ge-
wesen zu sein. Aus diesem Grund kommt Li Gou wohl auch zu der Schluss-
folgerung, dass die Prinzipien “Menschlichkeit und Gerechtigkeit des Menzius
[...] Unordnung in der Welt verursacht haben.”’® Er wirft Menzius also insge-
samt vor, die Zhou-Konige, i.e. die Zentralherrscher, nicht respektiert zu haben,
obwohl sie eigentlich nicht dem Typus des sittlich schlechten und tyrannischen
Herrschers, wie sie im Altertum aufgetreten seien, entsprochen hétten. So sagt
er: “Ich habe nicht gehort, dass es bei dem Zhou-Koénig Xian schlechte Hand-
lungen (e xing %4T) gegeben hitte. Er war nur schwichlich und krinklich. Er
war kein [Tyrann wie der letzte Shang-Kénig] Zhou %}, aber dennoch dienten
ihm [die Vasallenfiirsten der Staaten] Qi und Liang nicht. Er war kein [Tyrann
wie der letzte Xia-Ko6nig] Jie %E, aber dennoch suchte Menzius ihn nicht auf.”7
Insgesamt ist Li Gou iiberzeugt, dass ein Vasallenfiirst, der die Lehre des
Menzius befolgen wiirde, in Wirklichkeit auch gar nicht Himmelssohn, i.e.
Zentralherrscher, werden konnte. Diese Theorie habe sich, so seine Uberzeu-
gung, in der Praxis als nicht realisierbar erwiesen. Er bezieht sich in dem
Zusammenhang auf eine Schilderung im Menzius und kommt zu der Schluss-
folgerung: “Ja, Herzog Wen 3 von Teng hat das dao des Menzius praktiziert,
darum haben Xu Xing 1T und Chen Xiang F##H, als sie dies sahen, gesagt,
das ist renzheng und nannten ihn einen Weisen. Danach hat man aber nicht

75  Zun Meng bian, Kap.2, 6a.
76  Mengzi 5A4 (140; 352).

77 Zun Meng bian, Kap.2, 2a.
78  Zun Meng bian, Kap.2, la.
79  Zun Meng bian, Kap.2, 4b.

AS/EA LX*1+2006, S. 101-148



KRITIK AM MENZIUS IN DER SONG-ZEIT 121

gehort, dass der Vasallenfiirst von Teng die [Herrschaft iiber die] Welt erhalten
hitte. Die Lehre des Menzius hat sich somit eindeutig [als] nicht [umsetzbar]
bestétigt.”*® Xu Xing und Chen Xiang werden im Menzius beide als Anhédnger
der Lehre des Gottlichen Landmannes (shennong zhi yan # f& 2 7 ) vorgestellt.
Es heisst in diesem Abschnitt aber nur, beide hitten gehort, Herzog Wen
betreibe renzheng und sei ein Weiser und darum seien sie nach Teng gekommen.
In seinem Gesprich mit Menzius kritisiert Chen Xiang jedoch Herzog Wen als
nicht vollendet. Er sei zwar ein wiirdiger Herrscher (xianjun &7 ), habe aber
vom wahren dao noch nichts gehort. Menzius verteidigt darauthin den Herzog
Wen gegeniiber dem von Chen Xiang aus der Lehre des Géttlichen Landmannes
vorgetragenen Argument, welches besagt, ein Herrscher solle neben seinen
Regierungsgeschiften auch auf dem Feld arbeiten etc., um die von ihm ver-
brauchten materiellen Giiter selbst zu produzieren. Menzius geht es hier aber
weniger um eine Verteidigung des Herzogs Wen, der auch fiir ihn nicht
renzheng praktiziert, sondern vor allem darum allgemein aufzuzeigen, dass ein
Herrscher beim Regieren genug zu tun habe und nicht noch zusitzlich selbst den
Acker bestellen oder fiir sich Kleidung anfertigen konne. Li Gous Vorwurf trifft
Menzius hier also gar nicht.

Li Gou édussert sich auch kritisch zu der im Menzius unter bestimmten
Umstéinden gebilligten Verbannung bzw. Absetzung eines Herrschers. In einer
Passage aus dem Menzius heisst es: “Als [der zweite Konig der Xia-Dynastie]
Taijia K ! die Gesetze und Strafbestimmungen des [Begriinders der Xia-
Dynastie] Tang % umstiirzte, verbannte Yiyin /7 ihn drei Jahre lang nach
Tong. Da bereute Taijia seine Fehler, bekannte seine Schuld und besserte sich.
In Tong praktiziert er [sodann] Menschlichkeit, wandelte in der Gerechtigkeit
und horte drei Jahre die Belehrungen des Yiyin. Dann kehrten sie wieder zurtick
nach Bo.”8! Li Gou rekurriert auf diese Stelle, trédgt aber eine andere Version der
Geschichte vor, die seine eigene Theorie in Bezug auf die im Grunde unanfecht-
bare Stellung des Zentralherrschers und die festen Rollen von Oben und Unten
in der hierarchischen Gesellschaft stiitzen soll:

Jemand fragt: ‘Hat Yiyin den Taijia wirklich abgesetzt (fei f£)?” [Li Gou] antwortet: ‘Wie
kann man das behaupten? Wie konnte ein Fiirst (jun &) [i.e. der Zentralherrscher] abgesetzt
werden? Wenn frither ein Fiirst starb, dann gehorchten die hundert Beamten fiir drei Jahre
dem Kanzler. Nachdem Ko6nig Tang verschieden war, verwaltete Yiyin fiir 25 Monate [das
Reich] und Taijia trauerte [um seinen Vater]. Das war eine feste Regel. [Taijia] residierte

80  Zun Meng bian, Kap.2, 11b f. Mengzi 3A4 (94f; 246).
81  Mengzi 5A6 (142; 360f).

AS/EA LX+1-2006, S. 101-148



122 WOLFGANG OMMERBORN

dann nicht in [der Hauptstadt] Bo, sondern in Tong nahe des Grabs des verstorbenen
Konigs.’ 82

Li Gou erkliart dann weiter, Taijia sei nach Ablauf der Trauerzeit wieder in die
Hauptstadt zurtickgekehrt und habe die Regierung tibernommen. Im Anschluss
an diese Feststellung fragt er rhetorisch: “Wie hétte [Taijia] auch nur einen Tag
abgesetzt sein konnen?”’

Gemdss Li Gou gibt es aber Ausnahmen von dieser Regel, die im Grunde
zeigen, dass er sein Argument gegen Menzius nicht konsequent durchhalten
kann. So sagt er:

Als Tang und [der Griinder der Zhou-Dynastie] Wu I lebten, waren sie nicht gliicklich,
denn sie waren mit [den Tyrannen] Jie und Zhou konfrontiert. Sie mussten diese verbannen
und t6ten und die Welt regieren. Wie hitte das [i.e. der Sturz eines Herrschers] der
[eigentliche] Wunsch von Tang und Wu sein kénnen? Sie achteten den Himmel und die
Menschen und strebten danach, Untertanen zu sein. Doch war das [unter der Herrschaft von
Jie und Zhou] nicht moglich.®3

Li Gou beklagt, dass die Herrscher Jie und Zhou in der Welt grosses Leid
hervorgerufen und die richtigen politischen und gesellschaftlichen Stellungen
und Beziehungen durcheinander gebracht hitten. Folglich hétten sie aufrechten
Personen wie Tang und Wu, die ihre Rolle als Untertanen unter diesen Umstén-
den nicht angemessen ausiiben konnten, keine andere Wahl gelassen, als sie vom
Thron zu stiirzen.® An anderer Stelle erkldrt er diese Fille aber zu hochst
seltenen Ausnahmen und versucht so zu relativieren:

Wer in der Welt [als Herrscher] abgesetzt wird, muss schon ein Jie oder Zhou sein. Waren
[die Herrscher des] Hauses Zhou etwa wie Jie oder Zhou? Auf [Zeiten der] Bliite folgen
[Zeiten des] Verfalls. Das ist wie ein Kreislauf. Nach [dem Ableben der] weisen Konigen
gab es [auch Phasen der] Unordnung. Dann stiitzten sich [die Herrscher] auf die Beamten,
um [das Reich] zu retten.

Nur in extrem schwierigen Situationen also, wie sie von Regenten wie Jie oder
Zhou verursacht worden sein sollen, diirfen die Untertanen sich demnach gegen
thre Oberen erheben und sie stiirzen oder sogar téten. Prinzipiell folgt Li Gou

82  Zhijiang Li xiansheng wenji, Kap.32, la f.

83  Zun Meng bian, Kap.2, 4a.

84  Li Gou ji, Kap.20. Siehe Xia Changpu, 1989: 79.
85  Zun Meng bian, Kap.2, 13a.

AS/EA LX+12006, S. 101-148



KRITIK AM MENZIUS IN DER SONG-ZEIT 123

damit aber dennoch dem Argument des Menzius. Im Ubrigen ist der Satz: “Wer
in der Welt [als Herrscher] abgesetzt wird, muss schon ein Jie oder Zhou sein”
(tianxia zhi suofei bi ruo Jie Zhou KT Z JIT B Wb 35 4E4T) sogar ein Zitat aus
dem Menzius selbst, bei dem Li Gou nur den Ausdruck tian durch tianxia ersetzt
hat.36

Wenn Li Gou Menzius nun vorwirft, er habe zu seinen Lebzeiten die
amtierenden Zhou-Konige ignoriert, dann mag das stimmen, schliesslich heisst
es an einer Stelle im Menzius auch in Bezug auf die noch amtierende Zhou-
Dynastie, sie habe “die Herrschaft iiber die Welt verloren durch Nicht[-
beachtung der] Menschlichkeit.”87 Aber Menzius hat nicht ausdriicklich zu
threm Sturz aufgerufen. Auch fiir Menzius war K6nig Xuan eben kein Tyrann
wie Jie oder Zhou. Eine hypothetische Frage ist aber, was geschehen wire, wenn
einer der Vasallenfiirsten tatsichlich die Lehre des Menzius {ibernommen und
renzheng praktiziert hitte. Hétte er dann nicht den Anspruch auf die Zentral-
herrschaft erlangt? Und was wire in dieser Situation mit dem amtierenden Zhou-
Konig geschehen? Die hierfiir relevanten Passagen im Menzius lassen meines
Erachtens nur den Schluss zu, dass der schwichliche Zhou-Konig von diesem
Vasallenfiirsten dann tatséchlich seines Amtes hitte enthoben werden miissen.
Menzius geht es darum, die Welt von einem sittlich qualifizierten Herrscher
regieren zu lassen, der renzheng praktiziert, denn nur so kann nach seiner
Auffassung die angemessene Ordnung gewihrleistet werden, und nicht um den
Machterhalt der gerade die zentrale Herrschaft ausiibenden Dynastie. In Li Gous
Uberlegungen wird Letzteres im Grunde aber als verlisslichere Garantie fiir die
Bewahrung von Stabilitdt und Ordnung angesehen, vielmehr sieht er in dem
gegeniiber einem amtierenden Herrscher immer wieder formulierten Postulat
nach Verwirklichung einer héchst moralisch ausgerichteten Regierung sogar
gewisse Gefahren fiir die Sicherung staatlicher und gesellschaftlicher Stabilitét
enthalten. So kritisiert er dann auch Menzius’ Auffassung, der Sturz eines
schlechten Herrschers sei in Bezug auf den Usurpator in erster Linie bzw.
ausschliesslich durch die von diesem ausgeiibte Sittlichkeit legitimiert. Er sagt:
“Gemaiss der Lehre des Menzius haben Tang und Wu [die Prinzipien von]
Menschlichkeit und Gerechtigkeit kultiviert und praktiziert und auf diese Weise
Jie und Zhou [die Herrschaft] weggenommen. Ach, ich glaube nicht, dass man

86  Mengzi 5A6 (143; 360).

87  Mengzi 4A3 (114; 2931).

88  Siehe hierzu: Ommerborn: “Ansitze menschenrechtsrelevanter und proto-demokratischer
Konzepte in der politischen Theorie des Menzius”.

AS/EA LX+1°2006, S. 101-148



124 WOLFGANG OMMERBORN

mit Menschlichkeit und Gerechtigkeit den Thron usurpieren kann!”#® Fiir ihn ist
es vielmehr primér die oben genannte, durch die Tyrannenherrschaft hervor-
gerufene Unordnung in Bezug auf die gesellschaftlichen Positionen, in der Tang
und Wu nicht mehr die Moglichkeit hatten, angemessen ihrer Rolle als
Untertanen nachzukommen, die sie zum Sturz des Herrschers trieb. Eine solche
Lage stellt fir Li Gou eine Bedrohung des hierarchisch strukturierten Systems
sowie der damit verbundenen Ausiibung zentraler Herrschaft und damit der
Ordnung iiberhaupt dar. Es ist — um mit Konfuzius zu sprechen — eine Situation,
in welcher der Herrscher kein wirklicher Herrscher ist und der Untertan folglich
auch kein richtiger Untertan sein kann. Damit ist das optimale Gesellschafts-
gefiige aus den Fugen geraten. Li Gou streitet, wie oben gezeigt, die Relevanz
sittlicher Prinzipien wie Menschlichkeit und Gerechtigkeit in der praktischen
Politik natiirlich nicht ab, er sieht darin aber die Moglichkeit des Missbrauchs
dieser Prinzipien durch de facto nur nach der politischen Macht strebende, sich
aber auf diese Prinzipien als universale moralische Autoritit berufende
Usurpatoren impliziert. Ein solcher Vorwurf muss in dem oben genannten Fall
nach konfuzianischer Auffassung aber abwegig sein, denn Tang und Wu gelten
schliesslich als Inkarnationen der hochsten sittlichen Prinzipien. Wenn Li Gou
hier meint, diese Prinzipien diirften nicht nur Mittel zum Zweck der
Machtergreifung sein, wiirde Menzius dem mit seiner renzheng-Theorie auf
keinen Fall widersprechen. Im Grunde setzt Li Gou aber, wie gezeigt, in seinem
politischen Programm einen anderen, die Machtsicherung des amtierenden
Herrschers — ganz gleich, von welcher sittlicher Qualitit dieser auch sein mag —
in den Vordergrund stellenden Schwerpunkt, der mit der Forderung nach
Verwirklichung von renzheng nicht vereinbar ist. Darum lésst er auch Hinweise
von Zeitgenossen nicht gelten, Menzius habe seine Ermunterungen an die
Vasallenfiirsten, Herrscher der Welt zu werden, in Wahrheit auch nur als
pragmatisches Mittel mit dem eigentlichen Ziel der Verwirklichung von
Sittlichkeit beim politischen Handeln benutzt und keinesfalls als Aufforderung
verstanden, den Zentralherrscher zu stiirzen; vielmehr sei im Gegenteil dessen
Starkung das Ziel des Menzius gewesen. Abwehrend ldsst Li Gou dazu
verlauten:

Die Gelehrten sagen zudem, Menzius habe abgewogen, indem er, wenn er die Vasallen
antrieb [Himmelssohn zu werden], diese an [die Prinzipien der] Menschlichkeit und
Gerechtigkeit heranbringen wollte. Wiirden sie Menschlichkeit und Gerechtigkeit erreichen,

89  Zun Meng bian, Kap.2, 4a.

AS/EA LX*1-2006, S. 101-148



KRITIK AM MENZIUS IN DER SONG-ZEIT 123

dann wiirden sie den Fiirsten [i.e. den Zentralherrscher] ehren und die Eltern lieben.”® Auf
diese Weise wiirde auch [die Zentralherrschaft des] Zhou-Hauses von selbst wieder
hergestellt. Darauf kann ich nur erwidern: Wer sagt, von Menschlichkeit und Gerechtigkeit
muss gesprochen werden, aber nicht von wangdao, und mit dieser Lehre Menschlichkeit und
Gerechtigkeit [tatsdchlich] praktiziert, der weiss wie die Zhou-Dynastie zu ehren ist. Wer
[jedoch] sagt, mit Menschlichkeit und Gerechtigkeit kann man Konig [der Welt] werden, der
missbraucht mit dieser Lehre Menschlichkeit und Gerechtigkeit, um [die Position des]
Konigs [der Welt] anzustreben.”!

Li Gou geht es also darum, schon von vorneherein jegliche gegen den Zentral-
herrscher gerichtete Aktivititen auszuschliessen, die auch oder gerade mit dem
Anspruch, wangdao bzw. renzheng zu praktizieren, in besonderer Weise
legitimiert werden konnten. Insgesamt spiegelt sich darin eine sehr pragmatische
Auffassung hinsichtlich der Ausiibung politischer Macht wider, denn sie
impliziert nicht nur praktisch, sondern sogar theoretisch die Mdglichkeit, dass
ein Usurpator — falls ein solcher ausnahmsweise iiberhaupt nétig sein sollte —
ebenfalls ein nicht besonders tugendhafter Mensch sein konnte. Entscheidender
wire fiir Li Gou, ob er die Zentralherrschaft und die fiir die Erhaltung ihrer
Macht wichtigen angemessenen Beziehung zwischen Oben und Unten sichern
kann oder nicht. Eine solche in erster Linie von machtpolitischen Kriterien
determinierte Option wird aber in der Konzeption des Menzius ausgeschlossen.
Erinnert sei an dieser Stelle daran, dass fiir Menzius prinzipiell die Aufrecht-
erhaltung von Sittlichkeit sogar hoher zu bewerten ist, als die Bewahrung des
eigenen Lebens.”> Machtausiibung zur Sicherung von Herrschaft darf es nach
Menzius darum nicht um jeden Preis geben. Daraus resultiert bei ihm auch der
wichtige Gedanke, dass in einem Staat nicht der Fiirst, sondern das Volk und
dessen Wohlergehen an erster Stelle stehen miissen: “Das Volk ist [im Staat] am
wichtigsten, die Gotter des Bodens und des Kornes kommen an zweiter Stelle
und der Herrscher ist am unwichtigsten.”® Das ist ein Kerngedanke seiner
renzheng-Theorie. Fiir Li Gou hingegen stellt die von ihm im Rahmen seines

90  Siche Mengzi 1A1 (42; 127).

91  Zun Meng bian, Kap.2, 15b f.

92 In Bezug auf dic Bedeutung der Sittlichkeit sagt Menzius: “Darum gibt es [fiir die
Menschen] etwas, das sie mehr lieben als das Leben und etwas, das sie mehr verabscheuen
als den Tod. Nicht nur die Weisen haben dieses Herz, alle Menschen haben es.” Mengzi
6A10 (167; 412) Siehe hierzu: Ommerborn: “Philosophische Grundlagen menschenrechts-
relevanten Denkens im Menzius™.

93  Mengzi 7B14 (199f; 483).

AS/EA LX+1-2006, S. 101148



126 WOLFGANG OMMERBORN

Reformprogramms anvisierte Beriicksichtigung der Interessen des Volkes in der
Hauptsache ein Mittel zum Zweck der Sicherung der Zentralherrschaft dar.

Sima Guang (1019-1086) und das Menzius

Sima Guang ist bei den politischen Auseinandersetzungen am kaiserlichen Hof
in der zweiten Hélfte des 11. Jahrhunderts der direkte Widersacher des Menzius-
Bewunderers Wang Anshi.* Er attackiert als eher konservativ orientierter
Politiker heftig dessen Reformpolitik und ist auch, was die Beurteilung des
Menzius anbetrifft, unterschiedlicher Meinung. Seine Kritik am Menzius findet
sich an mehreren Stellen des von ihm hinterlassenen Werkes dokumentiert und
in konzentrierter Form in einer Schrift mit dem bezeichnenden Titel “Zweifel am
Menzius” (Yi Meng %€:)% dargelegt, die auch in das Zun Meng bian des Yu
Yunwen aufgenommen und von diesem dort als Missinterpretation des Menzius
zurlickgewiesen wird.?® Huang Junjie verweist darauf, dass das Yi Meng in den
Jahren zwischen 1082 und 1085 verfasst worden ist, also in der Zeit, in der auch
Wang Anshi hinter den Kulissen erfolgreich die formale Aufwertung des
Menzius betrieb. Er kommt darum zu der Schlussfolgerung: “Obwohl Sima
Guang das Yi Meng erst nach dem Hohepunkt der Reformpolitik geschrieben
hat, war darin aber die Absicht eingeschlossen, sich damit gegen Wang Anshi
und seine Reformpartei zu richten.”?’ Die Auseinandersetzungen um unter-
schiedliche politische Konzepte zwischen Wang Anshi und Sima Guang
spiegeln sich somit auch in deren jeweiliger Interpretation des Menzius wider.
Offensichtlich hat Sima Guang, der zur Zeit seiner Arbeit am Yi Meng nicht in
der Hauptstadt, dem heutigen Kaifeng, weilte, auch versucht, mit seiner Kritik
am Menzius dessen von den Reformern um Wang Anshi in Angriff genommene
offizielle Wiirdigung zu verhindern. “Obwohl Sima Guang in Luoyang lebte”,

94  Siehe hierzu: Bol, Peter K., 1992: This Culture of Ours, Stanford, California, 212-253; Bol,
Peter K., 1993: “Government, Society and State: On the Political Visions of Ssu-ma Kuang
and Wang An-shih”, in: Hymes, Robert P./Schirokauer, Conrad (eds.), Ordering the World.
Approaches to State and Society in Sung Dynasty China, Berkeley/Los Angeles/Oxford,
128-192. Siehe auch: Ommerborn, 2005a.

95  Wenguo wenzheng Sima Guang wenji (Gesammelte Werke des Sima Guang), Kap.73.
Ausgabe: Sibu congkan.

96  Zun Meng bian, Kap.1. Zhu Xi kniipft daran in der Schrift Wengong Yi Meng (Das Yi meng
des Sima Guang) an, die im Kap.73 des Zhu Wengong wenji zu finden ist.

97  Huang Junjie, 1995: 102.

AS/EA LX*1+20006, S. 101-148



KRITIK AM MENZIUS IN DER SONG-ZEIT 127

schreibt Huang Junjie, “nahm er an den Bestrebungen von Mitgliedern der
Reformpartei, Menzius einen ehrenvollen Platz im Konfuziustempel zu ver-
schaffen, notwendig regen Anteil. Das Abfassen des Yi Meng kann als Reaktion
des Sima Guang gegen diese Bestrebungen betrachtet werden.”?®

Sima Guangs Kritik gegeniiber dem Menzius dhnelt der des Li Gou. Zum
Teil iibernimmt er dessen Polemik und bezeichnet gleichsam Ausserungen des
Menzius abfillig als “Gassengeschwiitz” (weixiang zhi yan B4 5),% so die
Schilderung im Menzius, bei der die hypothetische Frage aufgeworfen wird, was
der weise Konig Shun getan hitte, wenn sein schlechter Vater Gusou einen
Menschen getétet hitte, worauf Menzius antwortet, Shun hétte keine Probleme
gehabt, “die [Herrschaft tiber die] Welt wegzuwerfen, wie einen alten Schuh. Er
hétte heimlich [seinen Vater] auf den Riicken genommen, wére mit ithm
entflohen und hitte sich mit ihm an den Ufern des Ostmeers niedergelassen. Bis
zu seinem Lebensende wire er heiter und frohlich geblieben und hitte die
[Herrschaft tiber die] Welt vergessen.”!® “Man konne”, so merkt Sima Guang
hierzu tadelnd an, “diese Lehre des Menzius nur kritisieren.”!%! Er selbst zeigt
sich einerseits tiberzeugt, dass Gusou aufgrund des positiven Einflusses seines
Sohnes Shun in Wirklichkeit niemals einen Menschen hétte toten konnen. Mit
dieser “eleganten” Losung werden die nun einmal im Menzius aufgeworfene
hypothetische Frage und die Forderung nach einer Antwort darauf aber nicht aus
der Welt geschafft. Das ist auch Sima Guang klar. Darum fiihrt er weiter aus:

Wire Gusou von [Shuns Justizminister] Gaoyao 5[4 verhaftet worden, warum hétte Shun
dann [seinen Vater] heimlich auf den Riicken nehmen und mit ihm an das Ufer des
Ostmeers flichen und sich dort niederlassen sollen? Gaoyao hétte nach aussen [Gusou]

98  Huang Junjie, 1995: 103.

99  Wenguo wenzheng Sima Guang wenji, Kap.73, 13b. Li Gou benutzt, wie oben gezeigt, den
Ausdruck: weixiang zhi shuo Z=4: 2 &

100 Menzius wird hier gefragt: “[Wenn in der Zeit als] Shun Himmelssohn war und Gaoyao sein
Justizminister, Shuns Vater Gusou einen Menschen getdtet hétte, wie hitte er [i.e. Gaoyao]
dann gehandelt?” Menzius: “Er hitte ihn auf jeden Fall festnehmen lassen.” Frage: “Aber
hitte Shun das nicht verhindert?” Menzius: “Wie hitte Shun das verhindern kénnen? [Gao-
yao] hat doch [durch sein Amt die Vollmacht] dafiir empfangen.” Frage: “Aber was hitte
Shun dann getan?” Menzius: “Fiir Shun wire es nicht schwerer gewesen, die [Herrschaft
tiber die] Welt wegzuwerfen, als einen alten Schuh. Er hitte heimlich [seinen Vater] auf den
Riicken genommen, wire mit ihm entflohen und hitte sich mit ihm an den Ufern des
Ostmeers niedergelassen. Bis zu seinem Lebensende wire er heiter und frohlich geblieben
und hitte die [Herrschaft iiber die] Welt vergessen.” Mengzi 7A35 (193; 4691).

101 Wenguo wenzheng Sima Guang wenji, Kap.73, 13b.

AS/EA LX120006, S. 101-148



128 WOLFGANG OMMERBORN

verhaftet, um dem Gesetz geniige zu tun; aber nach innen hitte er ihn in Wirklichkeit flichen
lassen. Weil der Sohn [des Gusou] Shun der Herrscher war, hitte der Untertan und Minister
[Gaoyao] diese T#uschung vornehmen und die Welt hintergehen miissen. 192

Fiir Sima Guang geht es hier vor allem darum deutlich zu machen, dass Shun als
Herrscher sein Amt nicht einfach héitte aufgeben konnen. Die vorgenommene
Tduschung wire akzeptabel gewesen, weil sie einer politisch hoheren Aufgabe
untergeordnet gewesen wire:

Shun war der Sohn des Himmels und das Volk in der Welt verehrte ithn darum, wie es Vater
und Mutter [verehrt]. Hitte er sich nun an das Ufer des Meeres begeben, um dort zu
wohnen, wie hdtte das Volk ihm dann gehorchen konnen? Aber wenn Gaoyao Gusou
verhaftet hitte, dann hédtte er zwar dem Gesetz entsprochen, aber er hitte damit [die
Herrschaft des] Shun vernichtet (wang T-). Damit aber wire das Unheil viel grosser
geworden. '3

Das “Gassengeschwitz” des Menzius wird von Sima Guang kritisiert, weil er
darin eine Relativierung der Autoritédt und Stellung des Monarchen sieht. Fiir ihn
nimmt die Beziehung zwischen Herrscher und Untertan eine zentrale Stellung
ein, die allen anderen gesellschaftlichen Beziehungen iibergeordnet ist. Ein
Herrscher wie Shun, so seine Uberzeugung, hitte zudem niemals die Verant-
wortung fiir die Regierung der Welt aufgegeben. Wie schon Li Gou dienen auch
Sima Guang solche Ausserungen dazu, die Stellung des Zentralherrschers — i.e.
des amtierenden Song-Kaisers — theoretisch zu stirken, um die verschiedenen
gegen den Hof gerichteten zentrifugalen Tendenzen und Partikularinteressen
z.B. der Grossgrundbesitzer zu entschirfen.

Sima Guang glaubt auch, dass es Menzius, wenn er an den Hof eines
Herrschers kam, um seine Dienste als Berater anzubieten, in Wirklichkeit gar
nicht um die Umsetzung von renzheng, sondern primir um seine eigenen
Interessen und seinen eigenen materiellen Nutzen gegangen sei. So stellt er die
Frage:

Wenn [Menzius] sagt, man kénne aus Armut ein Amt ausiiben, %4 doch [er selbst, wie ihm
sein Schiiler Peng Geng #Z ¥ vorhilt] mit einem Gefolge von dutzenden Wagen und
hunderten Personen [von Fiirstenhof zu Fiirstenhof] zog, 105 hedeutet das nicht, dem Staat Qi

102 Wenguo wenzheng Sima Guang wenji, Kap.73, 13b f.
103 Wenguo wenzheng Sima Guang wenji, Kap.73, 14a.
104 Mengzi SBS (152; 383).

105 Mengzi 3B4 (102; 269).

AS/EA LX*1-2006, S. 101-148



KRITIK AM MENZIUS IN DER SONG-ZEIT 129

[als Wichter] auf der Tasche zu liegen, ohne [wie Menzius selbst sagt] 196 seine Tore zu
schiitzen und Alarm zu schlagen?!97

Menzius habe folglich “das dao der fritheren K6nige feilgeboten, um sich selbst
zu verkaufen (shou qi shen 3L 5). Wenn die Edlen des Altertums ein Amt
ausilibten, dann verhielten sie sich auf keinen Fall in dieser Weise.”!%8 Damit
unterstellt er Menzius Unaufrichtigkeit hinsichtlich seiner wirklichen Intentionen
und reinen Egoismus. Dieser Vorwurf taucht in seiner Kritik immer wieder auf.
So erklért er auch:

Menzius sagte zu Chi Wa 48 [i.e ein hoher Beamter aus dem Staat Qi], da er [i.e. Chi Wa]
ein Amt innehabe, miisse er [zu seinem Herrscher iiber die Verwirklichung von renzheng]
sprechen. Wenn er [zu seinem Herrscher] spreche, dies aber nicht umgesetzt werde, kénne
er [den Herrscher] verlassen. [Menzius sagt dann von sich selbst, er] habe kein Amt und
auch nicht das Recht [zum Herrscher] zu sprechen. Darum kénne er auch nach Belieben
kommen oder gehen.1%? Aber Menzius hat, wihrend er im Staat Qi wohnte, als koniglicher
Lehrer (wangshi FHifi) gedient. Ein Lehrer fiihrt die Menschen zum Guten und befreit sie
von dem Schlechten. Wie kann [Menzius da] behaupten, er hitte kein Amt gehabt und kein
Recht [zum Herrscher] zu sprechen?!10

Menzius hat demnach zwar von anderen gefordert, den Herrscher, wenn er
schlecht ist und kein renzheng praktiziert, zu massregeln und ihn zu verlassen,
sich selbst aber aus der Verantwortung gestohlen, solche Forderungen gegeniiber
dem Herrscher zu stellen, indem er sich wegen eines fehlenden Amtes als hierfiir
nicht zustindig erkldrte. Dieser Vorwurf trifft aber auf das Verhalten des
Menzius gewiss nicht zu, wenn wir den Schilderungen im Menzius Glauben
schenken diirfen, die davon berichten, wie er immer wieder bei Audienzen von
den ihn empfangenden Fiirsten unerschrocken die Verwirklichung von renzheng
rigoros einfordert und sogar nicht davor zuriickschreckt, die Herrschern bei
Nichterfiillung vor Konsequenzen zu warnen, die sogar deren Sturz oder
Ermordung nicht ausschliessen.!!!

106 Mengzi 5B6 (153; 385).

107 Wenguo wenzheng Sima Guang wenyji, Kap.73, 10b.

108 Wenguo wenzheng Sima Guang wenji, Kap.73, 12b.

109 Mengzi 2B5 (81; 218 f).

110  Wenguo wenzheng Sima Guang wenji, Kap.73, 10b.

111  Siehe hierzu: Ommerborn: “Ansitze menschenrechtsrelevanter und proto-demokratischer
Konzepte in der politischen Theorie des Menzius”.

AS/EA LX+12006, S. 101-148



130 WOLFGANG OMMERBORN

Ein weiterer Kritikpunkt des Sima Guang ist, dass Menzius mit seinem Rat
die Menschen zu falschen Handlungen getrieben habe. So greift er eine Schilde-
rung im Menzius auf, in der Menzius von einem Minister des Staates Qi mit
Namen Shen Tong L[] gefragt wird, ob sein Kénig den Staat Yan angreifen
konne, weil dort ein unrechtmissiger Herrscher auf dem Thron sitze.!!'? Menzius
rdumt ein, dass das moglich sei, worauthin Qi tatséchlich den Staat Yan erobert.
Als Menzius danach gefragt wird, ob er Shen Tong geraten habe, Yan
anzugreifen, antwortet er: “Als Shen Tong mich fragte, ob Yan angegriffen
werden konnte, habe ich das bejaht. Hitte er mich gefragt, wer [Yan] angreifen
diirfe, hitte ich geantwortet, nur wer als Beauftragter des Himmels (tianli R 57)
handelt, darf [Yan] angreifen.” Hier wird deutlich gesagt, dass Menzius den
Angriff auf Yan nur jemandem gestattet, der iiber die erforderliche sittliche
Legitimation verfiigt, die er aber dem Staat Qi und seinem Herrscher nicht
zubilligt. Vor allem muss nach Auffassung des Menzius auch das Volk von Yan
mit einer Eroberung des von ihm bewohnten Territoriums einverstanden sein.
Dieser im Ansatz proto-demokratische Gedanke wird an anderer Stelle im
Menzius klar zum Ausdruck gebracht, an der Menzius, vom Kénig Xuan & von
Qi gefragt, ob er den Staat Yan annektieren diirfe, antwortet: “Wenn das Volk
von Yan mit der Annexion einverstanden ist, dann kénnt Thr ihn annektieren.
Derjenige, der im Altertum so handelte, war Konig Wu. Wenn das Volk von
Yan nicht mit einer Annexion einverstanden ist, dann annektiert ihn nicht.
Derjenige, der im Altertum so handelte, war Kénig Wen 3C.”!13  Sima Guang
stellt nun ganz richtig fest: “Menzius wusste, dass Yan angegriffen werden
konnte, aber derjenige, der [Yan] angreifen darf, iiber die Fahigkeit verfiigen
muss, renzheng zu praktizieren. Da [der Herrscher von] Qi nicht {iber renzheng
verfligte, war es auch nicht seine Angelegenheit [den Angriff durchzu-
fithren].” 1'% Bis hierhin folgt Sima Guang also noch dem Argument des
Menzius. Dann behauptet er aber weiter: “Shen Tong hat dann mit den Worten
des Menzius dem Konig von Qi geraten, Yan anzugreifen.” Tatsdchlich hat
gemdss der Darstellung im Menzius der Herrscher von Qi den Staat Yan erobert.
Es ist aber dusserst fraglich, ob das aufgrund der Ausserung von Menzius
geschehen ist. Menzius selbst ist, wie schon erwihnt, jedenfalls iiberzeugt, dass
ein solcher Angriff nicht legitim sein kann, weil der Herrscher von Qi kein
renzheng praktiziert. Sima Guang geht es hier aber darum, Menzius eine gewisse

112 Mengzi 2B8 (82 f; 222f).
113 Mengzi 1B10 (59f: 169).
114 Wenguo wenzheng Sima Guang wenji, Kap.73, 11a.

AS/EA LX*1+2006, S. 101-148



KRITIK AM MENZIUS IN DER SONG-ZEIT 131

Naivitdt und Leichtfertigkeit in seiner Beziehung zu den Michtigen zu
unterstellen. Obwohl Menzius diesen Eroberungskrieg eigentlich nicht wollte,
hitten seine Worte aber genau zu diesem gefiihrt. “Solche grossen militérischen
Angelegenheiten”, bemerkt Sima Guang dann vorwurfsvoll, “sind mit Leben
und Tod des Volkes sowie Existenz und Untergang eines Staates verkniipft.
Wenn man so etwas unangemessen anstdsst, dann bedeutet das Grausamkeit
gegeniiber dem Volk und eine Bedrohung fiir den Staat.” In dhnlicher Weise hat,
wie oben gezeigt, auch Li Gou Menzius’ vorgeworfen, aufgrund seines Postulats
gegeniiber den Vasallenfiirsten, danach zu streben, Zentralherrscher zu werden,
und der damit verkniipften Vernachlissigung des amtierenden Zhou-Herrschers
geistig den einige Jahrzehnte spiter erfolgenden Sturz des Zhou-Hauses und
schliesslich die Machtergreifung der Qin-Dynastie im Jahre 221 v.u.Z.
vorbereitet zu haben.

Ebenso wie Li Gou lehnt auch Sima Guang sowohl Menzius’ Theorie von
der Natur des Menschen als auch die des Xunzi ab. Er sagt: “Menzius glaubte,
die Natur des Menschen sei gut und das Schlechte wiirde von dusseren Dingen
hervorgerufen. Xunzi glaubte, die Natur des Menschen sei schlecht und das Gute
wiirde von den Weisen gelehrt werden. Beide sind einseitig und vernachlissigen
das Ganze.”!!*> Im Yi Meng begriindet er seine Kritik an Menzius mit folgender
Erkliarung:

Menzius sagte, der Mensch habe nur das Gute. Diese Worte des Menzius sind falsch. Dan
Zhu F}2K [ie. Sohn Yaos]'!® und Shang Jun #4J [i.e. Sohn Shuns] konnten von ihrer
Kindheit bis zum Erwachsenensein jeden Tag [ihre Viter] Yao und Shun sehen, aber
dennoch dnderte sie sich in ihrer Schlechtigkeit nicht. Wie kann dann die Natur des
Menschen nur gut sein?!!7

Sima Guang vertritt hingegen folgende Theorie von der menschlichen Natur:

Die Natur ist das, was der Mensch vom Himmel empfingt, wenn er geboren wird. Gutes und
Schlechtes sind dabei notwendig zugleich vorhanden. Darum ist es so, dass selbst ein
Weiser (shengren) nicht ohne [die Anlagen zum] Schlechten und selbst ein einféltiger
Mensch (yuren /& A\) nicht ohne [die Anlagen zum] Guten sein kann. Der Unterschied
zwischen [den Menschen] ist nur, dass sie [Gutes und Schlechtes jeweils] in verschiedenen
Anteilen empfangen. Uberwiegt das Gute gegeniiber dem Schlechten, dann wird man ein
Weiser. Uberwiegt das Schlechte gegeniiber dem Guten, dann wird man ein einfiltiger

115  Wenguo wenzheng Sima Guang wenji, Kap.72, 3a.
116 Zu Dan Zhu siehe: Menzius 5A6 [143; 359].
117  Wenguo wenzheng Sima Guang wenji, Kap.73, 11b.

AS/EA LX*1+2006, S. 101-148



132 WOLFGANG OMMERBORN

Mensch. [Diejenigen, bei denen sich] Gutes und Schlechtes die Waage halten, gehoren zu
den mittleren Menschen (zhongren ' \). Bei dem Weisen kann das Schlechte niemals das
Gute iibertreffen und beim einfiltigen Menschen kann das Gute niemals das Schlechte
iibertreffen.!18

Er beruft sich an dieser Stelle ausdriicklich auf den Ausspruch aus dem Lunyu
zum hochsten Wissenden (shangzhi) und niedrigsten Einfdltigen (xiayu), von
dem auch Li Gou in seinen Ausfiihrungen zur menschlichen Natur implizit
ausgeht, wie oben gezeigt wurde.!!® Die hochsten Wissenden sind fiir Sima
Guang vor allem die weisen Herrscher des Altertums. Darum sagte er: “Yao,
Shun, Tang und Wu haben mit ihrer Natur Menschlichkeit und Gerechtigkeit
erlangt und [diese Prinzipien] im Handeln umgesetzt.”12® Wenn Sima Guang
ebenso wie Li Gou zwischen den beiden nicht verdnderbaren Menschentypen
(shang und xia) noch eine mittlere Kategorie setzt, ndmlich den mittleren
Menschen (zhong), der sich zum Guten oder Schlechten entwickeln kann, dann
erinnert das auch bei ihm an Han Yus Theorie von den drei Graden (sanpin) der
Natur. 12! Wihrend Li Gou, wie schon erwihnt, in diesem Zusammenhang
tatséchlich explizit auf Han Yus Theorie rekurriert, lehnt Sima Guang diese
hingegen ab. Vielmehr beruft er sich ausdriicklich auf das Argument des wieder-
um von Li Gou abgelehnten Yang Xiong. Sima Guang ist ndmlich {iberzeugt,
Yang Xiong habe mit seinem Konzept von der Vermischung von Gutem und
Schlechtem in der Natur (renxing shan e hun N4 %JR) die Einseitigkeiten
von Menzius und Xunzi iiberwunden.!?? Er wirft Han Yu an dieser Stelle vor,
Yang Xiongs Theorie nicht wirklich verstanden und folglich falsch interpretiert
zu haben. Moglicherweise ist seine Kritik an Han Yu auch eine Reaktion auf
dessen Aufwertung des Menzius. Es gibt aber in dem Werk des Yang Xiong
tatsichlich nur eine kurze Ausserung zur Beschaffenheit der Natur des
Menschen. So sagt er an dieser Stelle: “In der menschlichen Natur sind Gutes
und Schlechtes vermischt. Pflegt man das Gute, wird man ein guter Mensch;
pflegt man das Schlechte, wird man ein schlechter Mensch.”'?* Yang Xiong
spricht jedoch nicht von drei verschiedenen Arten der Natur, sondern geht von
dem Gedanken einer, bei allen Menschen gleichen Natur aus, in der sich sowohl

118 Wenguo wenzheng Sima Guang wenji, Kap.72, 3a f.

119 Siehe oben den Teil zu Li Gou.

120 Wenguo wenzheng Sima Guang wenji, Kap.73, 13a.

121  Siehe oben den Teil zu Li Gou.

122 Wenguo wenzheng Sima Guang wenji, Kap.72, 4a.

123 Fayan (Beispielhafte Reden), Kap.3, 1a f. Ausgabe: Sibu beiyao.

AS/EA LX*1+2006, S. 101-148



KRITIK AM MENZIUS IN DER SONG-ZEIT 133

die Anlagen zum Guten als auch zum Schlechten befinden. Sima Guang sagt nun
auch in Bezug auf die zhongren: “Lernen sie nicht, dann schwindet mit jedem
Tag das Gute und das Schlechte nimmt zu. Lernen sie, dann schwindet mit
jedem Tag das Schlechte und das Gute nimmt zu [...] Leitet man die Natur mit
dem Guten, dann wichst das Gute und das Schlechte vergeht, leitet man die
Natur nicht mit dem Schlechten, dann erreicht man das Gegenteil.”!?* Ebenso
wie fiir Li Gou gibt es damit auch fiir Sima Guang nicht eine allen Menschen in
gleicher Weise zukommende Natur und es gibt auf der einen Seite Menschen,
denen die Moglichkeit, Sittlichkeit zu kultivieren, sogar vollig verwehrt ist,
wohingegen andere Menschen schon mit dem hochsten Wissen und hochsten
Fihigkeiten geboren werden. Da als Beispiel fiir Letzteres geméss Sima Guangs
Uberzeugung die weisen Konige des Altertums fungieren, in dem Zusammen-
hang also vor allem auf die Position der Monarchen verwiesen wird, dient ihm
diese Theorie dazu, die hierarchische Oben-Unten-Struktur der Gesellschaft und
die Aufwertung und Stabilisierung der Stellung des Kaisers in der Song-Zeit
philosophisch zu untermauern. Sima Guangs Welt, schreibt Bol darum, “wird
durch Hierarchien, Grenzen und Beschrinkungen gekennzeichnet” und der Kai-
ser stellt “die zentrale und hochste Gestalt” in seinem “Plan der Dinge” dar.!?

In der Debatte um die im Menzius in Bezug auf die Qualitdt von Herr-
schaftsmethoden diskutierten Bezeichnungen wang und ba vertritt Sima Guang
dann auch die gleiche Auffassung wie Li Gou, indem er ebenfalls Menzius’
Unterscheidung von wang als Herrschertypus, der sich an den moralischen
Prinzipien orientiert, und ba als Herrschertypus, der seine Politik in erster Linie
auf Machtpolitik und Gewalt griindet, zuriickweist. So sagt er unter Anspielung
auf Ausserungen im Menzius, wo es heisst, die ha hitten nur vorgegeben (jia
fR), sittliche Prinzipien wie Menschlichkeit beim Regieren anzuwenden:!26 “Mit
Menschlichkeit den Staat regieren und die Vasallen unterwerfen, das miissen alle
Herrscher, ob wang oder ba, praktizieren.”'?” Der Unterschied zwischen wang
und ba besteht fiir ihn z.B. konkret in der Grisse der Herrschaftsgebiete des
Zentralherrschers und der Vasallenfiirsten oder in der hoheren Stellung des
Zentralherrschers gegeniiber seinen Vasallen. Sittlichkeit aber ist auch fiir Sima
Guang demnach kein Unterscheidungskriterium zwischen wang und ba, viel-
mehr handelt es sich seiner Meinung nach hierbei nur um unterschiedliche

124 Wenguo wenzheng Sima Guang wenji, Kap.72, 3b.
125 Bol, 1992: 219f.
126  Siehe oben Fn. 62.

127  Wenguo wenzheng Sima Guang wenji, Kap.73, 13a f.

AS/EA LX+12006, S. 101-148



134 WOLFGANG OMMERBORN

Positionen innerhalb eines hierarchischen, und auf die Zhou-Zeit bezogen,
feudalistischen Herrschaftsgefiiges. So erklart er:

Diejenigen, die [in der Zhou-Zeit] die ganze Welt vereinigten (ke tianxia &K F), wurden
wang genannt. Ein wang musste drei gong v (Herzog) einsetzen. Die drei gong teilten die
Welt in drei Teile auf und verwalteten (zhi 7f) diese. Es heisst, zwei bo i (Graf) und ein
gong residierten im inneren [Teil des Reiches]. Sie alle waren Beamte (guan ) des wang.
Als die Zhou-Dynastie schwicher wurde, wurden die Posten der zwei bo abgeschafft und
[die Vasallenfiirsten] Huan von Qi und Wen von Ji riefen die Vasallen zu Versammlungen
zusammen. Damit wiirdigten sie den Himmelssohn (zun tianzi % K f*). Der Himmelssohn
ernannte sie zu houbo %1 (Edelleute) und ersetzte durch diese [neuen] die alten Posten.
Die Bezeichnung bo wurde dabei durch ba ausgetauscht. Auf diese Weise entstand die
Bezeichnung ba. Seit Menzius und Xunzi sagt jeder, wer dem wangdao folgt, ist ein wang
und wer dem bodao {HiE (Weg des bo) [bzw. badao] folgt, ist ein bo. Kann es tatséchlich
zwei dao geben?!28

Ohne Zweifel geht es Sima Guang in seiner Argumentation ebenso wie vor ihm
Li Gou darum, eine Aufwertung der von Menzius gering geschitzten ba zu
betreiben und diesen damit zu diskreditieren, denn die ha werden von Sima
Guang ebenfalls als dem Konig untergeordnete Vasallenfiirsten bezeichnet, die
dem Zentralherrscher der Zhou die gebiihrende Anerkennung erwiesen und sich
nicht gegen ihn gestellt haben sollen. Auch sie haben sich demnach ihrem
politischen Rang als Untertanen entsprechend richtig verhalten.

Die von Sima Guang im Hinblick auf die wang-ba-Beziehung wihrend der
Zhou-Zeit gedusserten Vorstellungen dienen ihm ebenfalls vor allem dazu, die
hierarchisch geprigten Positionen zwischen Zentralherrscher und Vasallen im
gesellschaftlichen Koordinatensystem klar zu stellen. Ausgeschlossen werden
soll damit die Moglichkeit, dass Letztere sich gegen Ersteren stellen konnten. Es
geht also prinzipiell um die Beziehung zwischen Herrscher und Untertan, die
auch auf seine eigene Zeit iibertragen werden muss. Insgesamt betont Sima
Guang darum immer wieder die starre Rollenzuweisung in der Gesellschaft, die
nicht gedndert werden kann:

Was Himmel und Erde errichten, macht sich der Weise zum Prinzip, um die Riten zu ordnen
und die Regeln aufzustellen. Im Inneren gibt es die Beziehung zwischen Ehemann und
Ehefrau und nach aussen die Beziehung von Herrscher und Untertan. Dass die Ehefrau dem
Ehemann gehorcht, &ndert sich ihr ganzes Leben nicht; dass der Untertan dem Herrscher bis
zum Tod dient, daran gibt es keinen Zweifel. Das sind die grossen Bezichungen beim dao
des Menschen. Gibt man diese auf, dann wird das grésste Chaos herrschen [...] Meine

128  Wenguo wenzheng Sima Guang wenji, Kap.74, 13a f.

AS/EA LX+1+2006, S. 101-148



KRITIK AM MENZIUS IN DER SONG-ZEIT - 135

bescheidene Meinung ist, dass eine Ehefrau nicht zwei Eheminnern folgen und ein Untertan
nicht zwei Herrschern dienen kann. !2?

Impliziert ist hier auch wieder die konkrete Frage nach der Haltung des Menzius
gegeniiber dem Zhou-Herrscher als zentraler politischer Autoritdt. Schon Li Gou
hat Menzius ja vorgeworfen, diesen ignoriert und damit das Prinzip der
Beziehung zwischen Herrscher und Untertan missachtet zu haben. Sima Guang
erklidrt darum in seiner Kritik an Menzius:

Die Bedeutung [der Beziehung] von Herrscher und Untertan ist, dass sie zu den grossen
Beziechungen der Menschen gehért (ren zhi dalun N2 KAfij). Aber was bedeuten Tugend
(de 1) bei Menzius und sein Prinzip des Alters (chi #%) im Hinblick auf den Herzog von
Zhou (Zhougong J&i/>)? Der Herzog von Zhou verhielt sich gegeniiber [dem Zhou-]K6nig
Cheng J folgendermassen: Weil Kénig Cheng noch zu jung war, hat der Herzog von Zhou
ihn beim Verkehr mit den Vasallenfiirsten unterstiitzt. Als [Kénig Cheng] erwachsen war,
empfing er [vom Herzog von Zhou] die Regierungsgeschifte, indem dieser sich vor ihm als
Untertan verneigte und ihm mit Erfurcht diente. Das war nicht verschieden von dem Dienst
[den der Herzog von Zhou auch] gegeniiber den [Zhou-]K6nigen Wen und Wu [leistete].
Hitte [der Herzog von Zhou] aber behaupten konnen, jener [i.e. Konig Cheng] hat den Rang
(jue &%) [des Konigs), doch ich verfiige iiber Tugend (de) und Alter (cki), darum kann ich
jenen verachten (man 1&)? [...] Ich fiirchte, dass [bestimmte] Personen danach sich das
angemasst haben, um sich iiberheblich gegeniiber ihrem Herrscher aufzufiihren und ihm
nicht [wirklich] zu dienen, sondern nur um [fiir sich selbst] Einkommen und einen hohen
Posten zu begehren. Sie haben sich alle auf Menzius bezogen, um sich selbst zu bereichern.
Darum muss man [an den Worten des Menzius] zweifeln. 130

Die Stelle aus dem Menzius, auf die Sima Guang sich hier offensichtlich bezieht,
lautet:

In der Welt gibt es drei Dinge, die verbreitet geschitzt werden: eines ist der Rang (jue),
eines das Alter (chi) und eines die Tugend (de). Am Hof ist der Rang am wichtigsten, in den
Dérfern ist das Alter am wichtigsten und bei der Unterstiitzung der Generationen und der
Fithrung des Volkes ist die Tugend am wichtigsten. Wie konnte aber jemand, der eines
davon erlangt hat, den anderen beiden mit Verachtung (man) begegnen. 3!

Uniibersehbar trigt Sima Guang eine eigenwillige Interpretation dieser Stelle
vor, indem er Menzius unterstellt, die drei Prinzipien gegeneinander ausgespielt
zu haben. Das ist aber, wie das Zitat aus dem Menzius zeigt, eindeutig nicht der

129 Zizhi tongjian, Kap.291. Zitiert bei: Huang Junjie, 1995: 106.
130 Wenguo wenzheng Sima Guang wenji, Kap.73, 10b.
131 Mengzi 2B3 (79; 213f).

AS/EA LX*1-2006, S. 101-148



136 WOLFGANG OMMERBORN

Fall. Es geht Sima Guang wohl grundsitzlich darum, den Herzog von Zhou, der
von seinem Rang her ein Untertan der Zhou-Konige war, als Beispiel fiir das
richtige Verhalten eines Untertanen gegeniiber dem Herrscher hinzustellen und
mit Menzius’ Ignorierung des Zhou-Konigs als ein Exempel fiir die Missachtung
dieses Prinzips zu kontrastieren.

Natiirlich beriicksichtigt auch Sima Guang in Bezug auf die Aufgaben des
Herrschers sittliche Prinzipien wie Menschlichkeit und das Wohlergehen des
Volkes, die innerhalb Menzius’ renzheng-Konzept eine zentrale Rolle spielen.
So nennt er Menschlichkeit als erste der drei grossen Tugenden (de) des Herr-
schers und erklart: “Die Forderung durch Erziehung, die Kultivierung der
Politik, die Sorge fiir das Volk und allen Dingen Nutzen bringen, das ist die
Menschlichkeit des Herrschers.” 132 Menschlichkeit, das wurde oben schon
erwidhnt, ist auch nach Sima Guangs Auffassung ein Prinzip, das die weisen
Konige des Altertums von Natur aus mitbrachten. Der mit dieser natiirlichen
Eigenschaft ausgestattete Herrscher, so ist er iiberzeugt, erhilt seine Legitima-
tion zur Regierung der Welt aber von der iibergeordneten Instanz des Himmels:
“Der Ko6nig (wang) empfiingt das Mandat des Himmels (tianming K ), tritt in
die Welt, setzt nach oben die Ordnung des Himmels fort und errichtet nach
unten die Regierung zur Richtigstellung der Menschen.”!33 Dass nicht gegen die
Ordnung des Himmels und darum auch nicht gegen den vom Himmel legiti-
mierten Herrscher verstossen werden darf, sagt er deutlich:

Der Himmel ist Vater aller Dinge. Dem Befehl (ming 1) des Vaters wagt der Sohn nicht zu
widersprechen. Wenn der Herrscher spricht, wagt der Untertan nicht, sich dem zu
widersetzen. Wenn der Vater dem Sohn sagt, er soll vorwirts gehen, dann wird dieser nicht
wagen, nicht vorwirts zu gehen. Wenn der Vater dem Sohn sagt, er soll stehen bleiben, dann
wird dieser nicht wagen, nicht stehen zu bleiben. In der Beziehung zwischen Herrscher und
Untertan ist es ebenso. Darum wird der Untertan nicht wagen, den Worten des Herrschers
nicht zu folgen. Gehorcht der Sohn dem Befehl des Vaters nicht, dann ist er ohne Pietit. Ein
Mensch, der nicht [den Worten des Herrschers] folgt oder ohne Pietit ist, der wird bestraft.
Ein Mensch, der [den Worten des Herrschers] folgt oder Pietét zeigt, der wird belohnt.
[Darum:] Wer gegen das Mandat des Himmels verstosst, der wird bestraft; wer dem Mandat
des Himmels folgt, der wird belohnt.!34

Insgesamt wird hier der universale Charakter der hierarchisch bestimmten
Beziehungen in der Gesellschaft der Menschen betont. Die Menschen diirfen

132 Wenguo wenzheng Sima Guang wenji, Kap.18, 2b.
133 Wenguo wenzheng Sima Guang wenji, Kap.72, 7a.
134 Wenguo wenzheng Sima Guang wenji, Kap.74, 8b f.

AS/EA LX+1-2006, S. 101-148



KRITIK AM MENZIUS IN DER SONG-ZEIT 137

sich diesem Prinzip nicht widersetzen, denn, droht Sima Guang, “wird gegen
das, was dem Himmel zukommt, verstossen, dann gibt es Naturkatastrophen
(tianzai K $K); wird das, was dem Menschen zukommt, vernachlissigt, dann
erféhrt der Mensch Unheil (remyang A %) 135 Sima Guang versteht die
gesellschaftlichen Rollen und Stellungen zwar als relativ starre, da im Einklang
mit einer universalen Struktur stehende Zuordnungen, dennoch, das zeigt der
zweite Teil des Zitats, vertritt er vor dem Hintergrund seiner Theorie des
Himmels keinen Fatalismus, bei dem der Mensch iiberhaupt keinen Einfluss auf
sein Schicksal hat. Er sagt auch: “Das, was nicht der Himmel, sondern der
Mensch tun kann, das ist [Aufgabe des] Menschen.”!3¢ Die meisten Menschen
(zhongren) werden auf der Basis seines xing-Konzeptes ja auch aufgefordert,
ihre guten Anlagen durch Lernen zu fordern und die schlechten auszuschalten,
um tugendhafte Personen zu werden. Sie konnen sich also in einem gewissen
Rahmen fiir unterschiedliche Wege entscheiden. Andererseits sind die Menschen
der beiden anderen xing-Kategorien vom Schicksal dazu bestimmt, entweder
Weise oder Einfiltige zu sein. Welche der drei Kategorien des xing ein Mensch
schliesslich erhilt, bezeichnet Sima Guang als vom Himmel bestimmtes
Schicksal (tianming).137 Zuletzt sollen auch diese Ausfithrungen wieder die
Position des Zentralherrschers stiirken, der mit dem Weisen assoziiert wird und
dem eine entscheidende Funktion bei der Realisierung der Wahrheit in der Welt
zukommt, wenn Sima Guang schliesslich sagt: “Der Grund dafiir, dass das Volk
das dao erlangt, liegt beim Herrscher. Der Grund dafiir, dass der Herrscher dao
erlangt, liegt in seinem Herzen (xin /»).”!3® Anders als in der Theorie des
Menzius und vergleichbar mit Li Gous Auffassung steht auch hier nicht das
Volk, sondern der Herrscher an erster Stelle. Vollig abwegig wire es darum
auch fiir Sima Guang fiir die Thronbesteigung eines Fiirsten neben der Legitima-
tion durch den Himmel zusitzlich das Einverstindnis des Volkes einzuholen,
wie von Menzius postuliert wird. !3?

135 Wenguo wenzheng Sima Guang wenji, Kap.74, 9b.

136  Wenguo wenzheng Sima Guang wenji, Kap.74, 17a f.

137 Taixuan zhu, xuanheng. Sieche: Hou Wailu, 1959: Zhongguo sixiang tongshi (Allgemeine
Geschichte des chinesischen Denkens), Bd. 4,1, Beijing, 518.

138 Fayan zhu, Kap.10. Zitiert bei: Hou Wailu, 1959: 517.

139 Im Menzius heisst es: “Yao bot dem Himmel Shun [als Nachfolger] an und der Himmel hat
ihn angenommen. Er présentierte ihn dem Volk und das Volk hat ihn angenommen [...] Der
Himmel hat ihm [die Herrschaft] gegeben, die Menschen haben ihm [die Herrschaft
gegeben] gegeben [...] Im [Kapitel] Taishi (Grosser Schwur) [des Shujing] heisst es: ‘Der

AS/EA LX+12006, S. 101-148



138 WOLFGANG OMMERBORN

Die Frage ist, ob Sima Guang, wenn er sagt: “Wer gegen das Mandat des
Himmels verstosst, der wird bestraft”, auch iiberzeugt ist, dass — wie von
Menzius postuliert — ein Herrscher, der sich so verhilt, durch Absetzung oder
sogar Totung bestrafen werden darf. Er geht auf diesen Aspekt an einer Stelle
des Yi Meng ein, wobei er sich auf eine Passage aus dem Menzius bezieht, an der
Menzius dem Konig Xuan von Qi erklért, dass ein Minister seinen Herrscher,
wenn dieser Fehler begeht, tadeln und sogar, falls der Tadel ignoriert wird,
entthronen konne. 40 Letzteres billigt Menzius an dieser Stelle den Ministern zu,
die selbst Mitglieder der Herrscherfamilie sind. Sima Guang erklart dazu:

Minister, ob sie nun mit dem Herrscher verwandt sind oder nicht, sind alles Untertanen.
Kann es denn sein, dass die Pflicht eines Untertanen darin besteht, wenn der Fiirst seinen
Mahnungen kein Gehor schenkt, fortzugehen oder [den Herrscher] zu téten? Wie kann [ein
Minister], weil er ein Verwandter [des Herrschers] ist, es wagen, diesen zu entthronen?
Diese Lehre des Menzius ist ein Fehler. Wenn ein Fiirst [in spiterer Zeit] grosse Fehler
hatte, dann kam er doch nicht [dem schlechten letzten Herrscher der Shang] Zhou gleich.
Von den Ministern des Zhou kam keiner dem Konigssohn Bi Gan ., dem Prinzen von Ji
# und dem Prinzen von Wei 34! gleich, die alle [mit Zhou] verwandt und wiirdig waren.
[Im Lunyu heisst es:] Der Prinz von Wei ging [vom Hof] fort, der Prinz von Ji wurde
versklavt und Bi Gan ermahnte [K6nig Zhou] und wurde getotet. Konfuzius hat gesagt, dass
es in der Shang-Dynastie diese drei [Minner] gab, die Menschlichkeit verkérperten. 42 Nun
waren die Fehler des [Konigs] Zhou sehr gross, aber dennoch haben die drei tugendhaften
Prinzen es nicht gewagt, ihn zu entthronen. Um wie viel mehr gilt das [bei Herrschern,
deren] Fehler an die des [Konigs] Zhou nicht heranreichen und bei Tugendhaften, die nicht
an die drei Prinzen heranreichen. Kann es nun angehen, dass in spiteren Generationen die
[mit dem Herrscher] verwandten Untertanen als Minister diesen ermahnen und, nachdem der
Fiirst ihnen kein Gehor geschenkt hat, diesen beseitigen und ersetzen, um dann zu sagen, ich
nutze nur die Lehre des Menzius, darum ist das keine Usurpation, sondern Gerechtigkeit?
Wenn nun jemand behauptet, Menzius’ Absicht sei es nur gewesen, den Konig von Qi
vorsichtig zu machen (ju 1#), dann ist das auch falsch. Hitte der Konig von Qi auf die
Worte des Menzius gehort und wire vorsichtig geworden, dann hitte er umso mehr seine
verwandten Minister gehasst und hitte sie, nachdem er ihre Ermahnungen gehort hat,
getdtet. Und die verwandten Minister hitten sich, falls sie diese Lehre des Menzius
vernommen hétten, mit Gewalt [gegen den Herrscher] erhoben. Zeigt das nicht, dass die

Himmel sieht, wie mein Volk sieht; der Himmel hort, wie mein Volk hort.”” Mengzi SAS
(141f; 3551%).

140  Mengzi 5B9 (156f; 392f).

141  Mengzi 2A1 (67; 183).

142 Lunyu 18.1, 192.

AS/EA LX*1+2006, S. 101-148



KRITIK AM MENZIUS IN DER SONG-ZEIT 139

Lehre des Menzius nicht geniigt, die Fehler eines iiberheblichen Fiirsten einzuschrinken,
aber ausreicht, um Usurpation und Chaos hervorzubringen?!43

Anders als Li Gou, der, wie gezeigt, zumindest einrdumt, dass ein Monarch, der
so schlecht wie der letzte Shang-Herrscher Zhou wire, beseitigt werden diirfe,
wobel er selbst aber das Auftreten solcher negativen Herrscherpersonlichkeiten
in der Zukunft wohl eher ausschliesst und so glaubt, sich dieser Frage entledigen
zu kénnen, geht Sima Guang auf diese Moglichkeit tiberhaupt nicht mehr ein. Im
Gegenteil nennt und lobt er tugendhafte Minister des Konigs Zhou, weil diese
nicht gewagt hitten, den schlechten Herrscher zu stiirzen. Sie haben sich
demnach gemiss seiner Auffassung wie vorbildliche Untertanen verhalten.
Daraus kann nur die Schlussfolgerung gezogen werden, dass Sima Guang die
Moglichkeit der Absetzung eines amtierenden Herrschers vollstindig aus-
schliesst. Leider verrit er uns an dieser Stelle aber nicht, wie dann z.B. der Sturz
des Kénigs Zhou und die Beseitigung der Shang-Dynastie durch den Begriinder
der Zhou-Dynastie Konig Wu, dem ehemaligen Vasallen, also Untertanen der
Shang, einzuschitzen ist. Wie schon erwihnt, lobt Sima Guang, dass Konig Wu
mit seiner “Natur Menschlichkeit und Gerechtigkeit erlangt und [diese
Prinzipien] im Handeln umgesetzt” hat. Aber wie seine Erkldarungen in Bezug
auf die drei Tugendhaften am Hof des letzten Shang-Herrschers zeigen, stellt das
wohl keine Legitimation zum Sturz eines Herrschers dar. Miisste Konig Wu
darum nicht als Usurpator kritisiert werden, der als Untertan seinen Herrscher,
Konig Zhou, getdtet und damit gegen das Prinzip der richtigen Beziehung von
Herrscher und Untertan verstossen hat? Dieser Vorwurf trife prinzipiell auf
jeden Dynastiengriinder zu, der gewaltsam an die Macht gekommen ist. Hier
zeigt sich offensichtlich ein Widerspruch im Argument des Sima Guang, der
nicht gewillt ist, die von der renzheng-Theorie des Menzius angebotene Losung
zu akzeptieren, die konsequent die Verwirklichung sittlicher Politik {iber den
Machtanspruch des Herrschers stellt und dabei gegebenenfalls dessen Sturz als
Option bereithilt. 144

143 Wenguo wenzheng Sima Guang wenji, Kap.73, 12a f.

144  Siehe hierzu folgendes symptomatisches Gespriich am Hof des Han-Kaisers Jing 5t (reg.
156141 v.u.Z.) zwischen dem dhnlich wie Sima Guang argumentierenden Huang Sheng ¥
4 und dem von der Theorie des Menzius ausgehenden Yuan Gu ## i “Huang Sheng
erkldrte: ‘[Der Griinder der Shang-Dynastie Konig] Tang und [der Griinder der Zhou-
Dynastie Kénig] Wu empfingen nicht das Mandat [des Himmels], dennoch tdteten (shi #2)
sie [ihren Herrscher].” Yuan Gu sprach: ‘Das ist nicht wahr. [Der letzte Herrscher der Xia-
Dynastie] Jie und [der letzte Herrscher der Shang-Dynastie] Zhou waren grausam und

AS/EA LX+1+2006, S. 101-148



140 WOLFGANG OMMERBORN
Das Yipu zhezhong des Zheng Shuyou (12.Jh.) und das Menzius

Als Verfasser des Yipu zhezhong ¥ [# 4T % (Abwigungen beim Bepflanzen
eines Gemiisegartens) wird Zheng Shuyou (Zheng Hou %f /) genannt.!4S Eine
Schrift mit diesem Titel existiert heute nicht mehr als eigenstindiges Werk und
auch liber den Verfasser ist nicht viel bekannt.!#¢ Yu Yunwen widmet dem Yipu
zhezhong aber, wie eingangs erwihnt, ebenfalls eine Auseinandersetzung in

brachten Unordnung und die Herzen aller Menschen wandten sich [darum] Tang und Wu zu.
Tang und Wu waren in Ubereinstimmung mit den Herzen der Menschen als sie Jie und
Zhou bestraften. Die Untertanen von Jie und Zhou wollten ihnen nicht mehr dienen, sondern
schenkten ihr Vertrauen Tang und Wu, die [darauthin] keine andere Wahl hatten, als [ihre
eigenen Dynastien] zu errichten. Bedeutet das etwa nicht, das Mandat [des Himmels] zu
erlangen?’ Huang Sheng sagte: ‘Ein Hut, ganz gleich, wie alt er auch sein mag, gehort auf
den Kopf; und Schuhe, ganz gleich, wie neu sie auch sein mogen, gehdren an die Fiisse.
Warum ist das so? Es ist so, weil es einen Unterschied zwischen Oben und Unten gibt.
Obwohl Jie und Zhou das dao verloren hatten, so waren sie doch die Herrscher; und obwohl
Tang und Wu Weise waren, so waren sie doch [nur deren] Untertanen. Wenn ein Herrscher
falsch handelt und seine Untertanen nicht seine Worte richtig stellen und seine Fehler
korrigieren kénnen, damit er als Sohns des Himmels (tianzi K ) gewiirdigt werden kann,
sondern vielmehr seine Fehler ausnutzen, um ihn zu bestrafen und selbst seine Position
einzunehmen und [als Herrscher] das Antlitz nach Siiden zu richten, was ist das anderes, als
die Tétung [des eigenen Herrschers]?’ Yuan Gu sagte: ‘“Wenn das, was du sagst, wahr ist,
war dann nicht auch [der Begriinder der Han-Dynastie] Kaiser Gaozu #4H ebenso falsch,
als er [den Herrscher der] Qin-Dynastie ersetzte und die Position des Sohns des Himmels
einnahm?’ An dieser Stelle sagte Kaiser Jing: ‘Fleisch essen wollen, aber keine Pferdeleber
mogen, bedeutet nicht, dass man kein Feinschmecker ist; iiber gelehrte Dinge reden wollen,
aber nicht dariiber reden, ob Tang oder Wu das Mandat [des Himmels] erlangten, bedeutet
nicht, dass man ein Dummkopf ist.” Damit beendete [der Kaiser die Debatte]. Danach wagte
kein Gelehrter mehr, sich offen an Diskussionen dariiber zu beteiligen, ob jemand das
Mandat [des Himmels] erlangt hat oder ob jemand [seinen Herrscher] gettet hat.” Shiji
(Historische Aufzeichnungen), Kap.121, Rulin liezhuan, 3122f. Der Widerspruch, auf den
Yuan Gu hier verweist, kann von seinem Gegner nicht gelst werden, vielmehr ldsst der
Kaiser kraft seiner Herrscherautoritit das an Menzius ankniipfende Argument des Yuan Gu
einfach verbieten.

145 Diese beiden Namen werden von Huang Junjie erwihnt. Siche: Huang Junjie, 1995: 70. Im
Siku quanshu zongmu (Gesamtverzeichnis des Siku quanshu), jingbu, Kap.35, sishu lei, 1
wird als Verfasser des Yipu zhezhong der Name Zheng Houshu 5§ JZ 5 genannt. CD-ROM-
Version des Siku quanshu. The Chinese University Press.

146 Huang Junjie nennt im Zusammenhang mit Zheng Shuyou “etwa 1135 als Zeitangabe, aber

ohne Hinweis auf die Quelle und ohne zu sagen, worauf sie sich bezieht. Huang Junjie,
1995: 70.

AS/EA LX+1+2006, S. 101-148



KRITIK AM MENZIUS IN DER SONG-ZEIT 141

seinem Zun Meng bian und zitiert Teile daraus, so dass wir die Kritik Zheng
Shuyous am Menzius rekonstruieren konnen. Im Kap.73 des Zhu Wengong wenji
RIS LHE (Gesammelte Werke des Zhu Xi) ist der Abschnitt Zheng gong
Yipu zhezhong ¥R/~ [l #7 % (Das Yipu zhezhong des Herrn Zheng) mit den
schon im Zun Meng bian aufgefiihrten Passagen und den dazu verfassten Kom-
mentaren von Yu Yunwen aufgenommen sowie zusitzlich mit Zhu Xis eigenen
Erlauterungen.'¥” Auf die Kritik von Zheng Shuyou am Menzius soll hier nur
kurz eingegangen werden, da sie im Grossen und Ganzen den schon von Li Gou
und Sima Guang vorgelegten Argumenten folgt.

Noch auffilliger als in den Kritiken Li Gous und Sima Guangs taucht im
Yipu zhezhong an mehreren Stellen der direkte und personliche Vorwurf auf,
Menzius habe bei seinen politischen und gesellschaftlichen Bestrebungen vor
allem sein eigenes Wohlergehen im Auge gehabt. Wie schon erwihnt, hat Yu
Yunwen aus diesem Grund die Menzius-Kritik des Zheng Shuyou am
negativsten eingeschidtzt und als “Beschimpfung” charakterisiert. So behauptet
Zheng Shuyou an einer Stelle tatséchlich sehr abfillig, wenn Menzius das hohe
Lied von “Menschlichkeit und Gerechtigkeit anstimmte”, habe er aber in
Wirklichkeit das “Verhokern (mai & ) von Menschlichkeit und Gerechtigkeit”!48
gemeint. Beim Konig Xuan von Qi habe Menzius seinen Preis gefordert und
wollte hoher Beamter werden. Er habe dabei seine eigentlichen politischen
Absichten “durch [das Predigen von] Menschlichkeit und Gerechtigkeit ge-
schmiickt und sich an [den Staat] Qi verkauft. Der Kénig von Qi hat ihm das mit
dem Posten eines Gastministers (keging %5 i) vergolten.”'*® Ausserdem habe
Menzius von dem Herrscher zahlreiche materielle Giiter erhalten. Auf diese
Weise habe er nur die Rolle “einer Marktfrau (fanfu Hi%7)” gespielt, die ihre
Waren feilbietet. Zheng Shuyou preist dann sogar an einer Stelle das nicht zum
konfuzianischen Kanon gehérende Buch Sunzi bingfa ¥4¥ fxi% (Die Kriegs-
kunst des Meisters Sun) des militérischen Strategen Sun Wu f& i, (6./5. Jh.
v.u.Z.), das, wie er behauptet, “nicht nur die Grundlagen fiir das Militér liefert,
sondern mit dem auch die Gelehrten zu ausgiebigem Wissen gelangen” und zeigt
sich ausdriicklich tiberzeugt, dass unter anderem das Menzius mit seinen Inhalten
an die Qualitdt dieses Werk nicht heranreicht.'*® Auch in dieser Gegeniiber-
stellung will er seine Verachtung gegeniiber dem Menzius unverblimt zum

147 Die Kommentare des Zhu Xi sind auch in der Baibu congshu jicheng-Ausgabe des Zun
Meng bian abgedruckt.

148 Zun Meng bian, Kap.3, 2a.

149 Zun Meng bian, Kap.3, 8a.

150 Zun Meng bian, Kap.3, 7a.

AS/EA LX+12006, S. 101-148



142 WOLFGANG OMMERBORN

Ausdruck bringen. Menzius selbst wird von ihm schliesslich als Blender und
Feigling diskreditiert: “Menzius hat mit weitschweifigem Gerede und falschen
Lehren die Welt betort.” 15! Wurde er aber einmal mit wirklich schwierigen
Fragen konfrontiert, heisst es weiter spéttisch, habe er sich davon geschlichen.
Das erste Zitat aus dem Yipu zhezhong, das im Zun Meng bian auf-
genommen worden ist, prasentiert schon sehr deutlich die ablehnende Haltung
des Verfassers gegeniiber Menzius und auch auf welche Aspekte aus dessen
Lehre sich diese Ablehnung bezieht: “Menzius war kein xianren (Wiirdiger)”,
wird erst einmal kurz festgestellt und dann auf verschiedene Passagen aus dem
Menzius eingegangen, die das belegen sollen: “[Im Menzius heisst es:] Von den
Schiilern des Konfuzius sprach keiner von den Taten [der Fiirsten] Huan und
Wen. 152 [Weiter heisst es:] Ich habe gehort, dass ein [gemeiner] Mann [namens]
Zhou getdtet worden ist; aber ich habe nicht gehort, dass ein Herrscher ermordet
worden ist.!33 [Ausserdem heisst es: Ich] blieb drei Ndchte [und verliess dann]
Zhou und hielt [meine Abreise zuerst noch] fiir eilig.!>* [Und schliesslich heisst
es:] Als Shen Tong fragte, ob man Yan angreifen kann, antwortete ich, man
kann es.!55 Diese [Ausserungen verdeutlichen] die Fehler des Menzius.”!56 Zu-
erst wird also festgestellt, dass Menzius nicht einmal ein Wiirdiger, geschweige
denn ein Weiser war, vielmehr, so wird an anderer Stelle abfillig festgestellt, sei
er ein renren 7 N\ (gefiihlloser Mensch) und ein bianshi ¥ 1= (Redner, Sophist)
gewesen.!3” Auch bei Zheng Shuyou findet sich, das zeigt die erste Anspielung
auf eine Stelle aus dem Menzius in dem aufgefiihrten Zitat, ebenso wie schon
vorher bei Li Gou und Sima Guang demnach eine Aufwertung der Vasallen-
firsten Huan und Wen, i.e. eine Verteidigung der ba gegen die Kritik des
Menzius. Diese Uberzeugung gegen Menzius’ Auffassung hat Li Gou aber noch
deutlicher mit der oben zitierten Aussage, “dass Menzius ein Verbrecher
gegentiiber den fiinf ba war”, zum Ausdruck gebracht. Dass die ba hingegen in
Wirklichkeit treue Untertanen des Zentralherrschers der Zhou waren, ist auch die
Meinung von Zheng Shuyou. Der schon von Li Gou formulierte Vorwurf,
Menzius habe die Vasallenfiirsten gegen den Zentralherrscher der Zhou zum
Ungehorsam aufgewiegelt, mit dem implizierten Ziel, diesen schliesslich zu

151 Zun Meng bian, Kap.3, 6a.
152 Mengzi 1A7 (47; 138).
153  Mengzi 1B8 (58f; 167).
154 Mengzi 2B12 (86; 230).
155 Mengzi 2B8 (82 ; 222).
156 Zun Meng bian, Kap.3, la.
157 Zun Meng bian, Kap.3, 2a.

AS/EA LX+1+2006, S. 101-148



KRITIK AM MENZIUS IN DER SONG-ZEIT 143

stiirzen und selbst die Macht zu ergreifen, wird von Zheng Shuyou ebenfalls
vertreten: “Menzius lehrte die Fiirsten [der Vasallenstaaten] Qi, Liang und Teng
selbst wie [die Dynastiengriinder] Tang und Wu zu werden. Das bedeutet, dass
die Vasallenfiirsten nicht mehr den Befehlen des Himmelssohns folgen
sollten.”!58 Er wirft Menzius dann auch vor, auf diese Weise die Herzen dieser
Fiirsten geraubt (zeixin Hf/l»), i.e sie auf Abwege gefiihrt, zu haben.!>® Die
zweite Kritik in dem oben aufgefiihrten Zitat, die sich ebenfalls auf eine Stelle
aus dem Menzius bezieht, richtet sich offensichtlich gegen die von Menzius
eingerdumte Moglichkeit des Tyrannenmordes, soll also die Position des
Zentralherrschers, ganz gleich von welcher moralischer Qualitit dessen
Regierung auch ist, unanfechtbar machen. Eine rigoros ablehnende Haltung
gegeniiber der Option einen schlechten Herrscher zu entthronen, hat, wie
gezeigt, vorher auch Sima Guang schon deutlich und Li Gou mit gewissen, fiir
ihn selbst letztlich aber irrelevanten Einschrinkungen vorgetragen. Die dritte
Stelle des Zitats soll belegen, dass Menzius’ nicht konsequent genug versucht
hat, seine Lehre dem Fiirsten von Qi zu unterbreiten und zu schnell dessen Staat
verlassen hat, weil er iiberzeugt war, den Herrscher nicht in seinem Sinn
beeinflussen zu konnen. Auch mit dieser Aussage soll Menzius wieder als
jemand dargestellt werden, der das, was er theoretisch fordert, ndmlich die
Ausiibung von Menschlichkeit und Gerechtigkeit in der Politik, in Wirklichkeit
in der Praxis nur halbherzig oder gar nicht zu verfolgen sucht, da es ihm, wie
oben schon erwihnt, angeblich primir immer um seine eigenen materiellen
Interessen gegangen sei. Mit der letzten zitierten Passage aus dem Menzius will
Zheng Shuyou dann noch einmal zeigen, dass Menzius die Vasallenfiirsten zum
Krieg aufgewiegelt und damit Unruhe unter dem Himmel hervorgerufen hat.
Auch das wird von ihm als gegen die Zentralregierung und die von ihr zu
gewihrleistende Ordnung gerichtetes Argument verstanden. Die gleiche Kritik
findet sich unter Hinweis auf die zitierte Stelle aus dem Menzius ebenfalls bei
Sima Guang. 60

Diese Punkte werden im Yibu zhezhong dann immer wieder aufgegriffen,
wobei der negativen Beurteilung des Menzius, wie bei Li Gou, auch kontrastie-
rend die Grossartigkeit des Konfuzius gegeniibergestellt wird. So wird von
Zheng Shuyou behauptet, Menzius habe sich in Wirklichkeit “Konfuzius unter

158 Zun Meng bian, Kap.3, 4b.
159  Zun Meng bian, Kap.3, 2a.
160 Siehe oben den Teil zu Sima Guang.

AS/EA LX+12006, S. 101-148



144 WOLFGANG OMMERBORN

den Arm geklemmt (xie #), um die Welt zu tiuschen.”!6! Demnach hat er nur
vorgeblich die Lehren des Konfuzius vertreten, diese aber in Wirklichkeit
entstellt und fiir sich ausgenutzt. In dem Zusammenhang wird auch wieder
besonders Menzius’ Haltung gegeniiber den Zhou-Herrschern kritisiert, die des
Konfuzius aber als vorbildlich hervorgehoben. So heisst es:

Konfuzius sagte: Wiirde jemand meine Dienste nutzen, wie konnte ich dann nicht [den Weg
der] Zhou-Dynastie im Osten [errichten]? 192 Das ist der wesentliche Sinn [der Lehre] des
Konfuzius. Menzius war kein Biirger des Herrschaftsgebietes der Zhou, aber er wanderte im
Gebiet der Zhou herum und ass das Getreide von Zhou, doch er hatte niemals ein Herz fiir
die Zhou-Dynastie. [Das heisst doch, er gab nur vor die Lehre des] Konfuzius zu studieren,
aber [in Wirklichkeit] dagegen zu rebellieren. '3

Hier geht es also auch wieder deutlich um den Vorwurf, Menzius habe anders
als z.B. Konfuzius den Zentralherrscher der Zhou ignoriert und somit dessen
Anspruch auf Herrschaftsautoritit negiert. An anderer Stelle konstatiert Zheng
Shuyou darum vorwurfsvoll und macht Menzius hierfiir offensichtlich
verantwortlich: “Als Konfuzius lebte, wurden die [Konige der] Zhou verehrt; als
Menzius lebte, wurden sie gemieden.” !¢ Wie schon erwihnt, hat Li Gou
implizit Menzius sogar unterstellt, mit seiner Haltung ideologisch die
Machtergreifung der legistischen und damit den Konfuzianern feindlich
gesonnenen Qin-Dynastie vorbereitet zu haben. Die Vorwiirfe Zheng Shuyous
zielen prinzipiell in die gleiche Richtung.

Der Verfasser des Yibu zhezhong ist auch der Meinung, dass Menzius es
mit seiner vor dem Hintergrund des renzheng-Konzeptes gestellten kritischen
Forderungen gegeniiber den Regierenden, nur moderate bzw. keine tiberfliissi-
gen Abgaben von den Untertanen zu verlangen, iibertrieben und dabei die realen
gesellschaftspolitischen Bedingungen nicht berticksichtigt habe. So verweist er
auf eine Stelle im Menzius, wo ein Minister des Staates Song erklért, er sei in
diesem Jahr noch nicht in der Lage, bestimmte Steuern abzuschaffen, darum
wolle er sie erst einmal senken und dann im néchsten Jahr nicht mehr erheben.
Menzius antwortet darauf vorwurfsvoll:

[Das ist doch ebenso, als ob] nun ein Mann seinem Nachbarn jeden Tag ein Huhn stiehlt und
wenn jemand ihm darum sagt, das sei nicht in Ubereinstimmung mit dem dao des Edlen,

161  Zun Meng bian, Kap.3, 2a.
162 Lunyu 17.5, 182.

163 Zun Meng bian, Kap.3, 1b.
164  Zun Meng bian, Kap.3, 2a.

AS/EA LX+12006, S. 101-148



KRITIK AM MENZIUS IN DER SONG-ZEIT 145

[der Dieb] aber erwidert, dann werde er das reduzieren und nur noch jeden Monat ein Huhn
stehlen, um dann im kommenden Jahr véllig damit aufzuhéren. Wenn man weiss, dass etwas
nicht gerecht ist, dann muss man das schnell dndern. Warum soll man damit bis zum
nichsten Jahr warten? 165

Grundsitzlich merkt Zheng Shuyou hierzu an: “Wenn nun ein Lehensfiirst
[Abgaben] vom Volk erhebt, dann mag er dabei ungerecht sein, aber er ist kein
Wegelagerer.”16 Nach seiner Auffassung handelt es sich hier um ein Abwiégen
(ging zhong zhi deng ¥ H 2 %§) beim politischen Handeln, das aber von
Menzius ohne Riicksicht auf die jeweiligen konkreten Umstinde wie ein
Verbrechen behandelt werde (chuzui BZ4E). Zheng Shuyou zeigt sich demnach
grundsétzlich iiberzeugt, dass die politisch Méchtigen in der Regel mehr oder
weniger angemessene Abgaben von ihren Untertanen einfordern und dies
abwigend an den jeweils herrschenden Umstinden und Bediirfnissen der
Regierung in einem Staat ausrichten, so dass sie auch nicht einfach bis dato
erhobene Steuern, die sich als nicht mehr gerechtfertigt erweisen, kurzfristig
abschaffen konnen. Dies mag unter gewissen Umsténden sogar realistisch sein,
kann aber auch als Vorwand der Regierenden dienen, um von den Untertanen
weiterhin mehr Steuern einzutreiben. Tatsdchlich hat auch Menzius die
Uberzeugung vorgetragen, dass die Hohe der Abgaben, die das Volk an die
Oberen leisten soll, in angemessener Beziehung zu der Komplexitdt und dem
Aufwand der von diesen zu erbringenden 6ffentlichen Aufgaben stehen miisse.
Als ihm z.B. ein hoher Beamter des Staates Zhou stolz erklirt, er wiirde nur 5%
der Ertrdge an Steuern einziehen, erwidert Menzius kritisch: “Dein Weg (dao)
ist der Weg der Mo[-Barbaren].”!¢” Eine Steuer in dieser Hohe wiirde den
Barbaren geniigen, weil diese, so Menzius weiter, nicht tiber eine hohe und
komplex organisierte Zivilisation verfiigten und ihre herrschende Schicht darum
weniger an Abgaben bendtige, um angemessen zu regieren. Im Reich der Mitte
jedoch, das eine hohe Zivilisation besitze und das — konnte hinzugefiigt werden
— schliesslich den Anspruch hat, die ganze Welt zu regieren, miissten die
Abgaben an die Regierung notwendig hoher sein. Kerngedanke ist fiir Menzius
aber, dass die Abgaben nicht der Bereicherung der Regierenden, sondern immer
dem Interesse der Allgemeinheit dienen. Wichtiger ist darum als Gegensatz zum
renzheng-Konzept des Menzius die von Zheng Shuyou an dieser Stelle
gedusserte Uberzeugung, dass die Michtigen, wenn sie von ihrem Volk zu viel

165 Mengzi 3B8 (107; 278).
166 Zun Meng bian, Kap.3, 5b.
167 Mengzi 6B10 (179f; 441f).

AS/EA LX*1+2006, S. 101-148



146 WOLFGANG OMMERBORN

fordern und somit, wie er selbst zugibt, ungerecht handeln, aber dennoch nicht
mit Verbrechern auf eine Stufe gestellt werden diirfen. Impliziert ist in diesem
Argument ohne Zweifel eine Relativierung der durch die Herrschenden
gegeniiber ihren Untertanen ausgeiibten Ungerechtigkeiten. Menzius, das zeigt
sich an vielen Stellen seines Werkes, kann eine solche Argumentation nicht
akzeptieren und macht bei der Schuldfrage prinzipiell keinen Unterschied, egal
ob die Vergehen von normalen Kriminellen aus dem Volk oder von Herrschern
begangen worden sind.!® Aus dieser Kriminalisierung leitet Menzius auch
konsequent die Moglichkeit von verschiedenen Massnahmen gegen die Macht-
haber bis hin zum Herrschersturz und Herrschermord ab, weil diese durch ent-
sprechendes Verhalten die Legitimation zur Ausiibung von Herrschaft verloren
haben. Offensichtlich will Zheng Shuyou solche Optionen, die auf die fiir die
Regierung Verantwortlichen gerichtet sind, aber als nicht statthaft zuriickweisen.
In diesem Aspekt zeigen sich deutlich seine Abneigung gegeniiber Menzius’
Theorie des remzheng und die Furcht, der Versuch, diese in die Praxis
umzusetzen, wiirde schliesslich zu Unordnung in Staat und Gesellschaft fiihren,
wobei fiir ihn, wie schon vor ihm fiir Li Gou oder Sima Guang in ihren Attacken
gegen das Menzius, das wichtigste Kriterium fiir das Entstehen von Unordnung
offensichtlich die Herausforderung und Kritik gegeniiber dem Verhalten der
jeweils Méchtigen im Staat bildet. Bei den drei Denkern handelt es sich dabei
konkret um ein Argument fiir die Sicherung der zentralen Herrschaft der Song-
Dynastie gegen verschiedene, diese bedrohende und herausfordernde Krifte, i.e.
sie untermauern theoretisch den Machtanspruch der jeweils gerade regierenden
Herrscherschicht ohne Riicksicht auf die sittliche Qualitdt der Herrschaftsaus-
tibung. Eine solche Auffassung stellt de facto ein Pladoyer fiir die Anwendung
reiner Machtpolitik als Garant der Errichtung und Bewahrung politischer
Ordnung dar und ist in der Tat mit Menzius’ Postulat nach der Verwirklichung
von renzheng nicht vereinbar.

Schlusswort

Insgesamt machen die Argumente der song-zeitlichen Kritiker des Menzius
deutlich, dass die von diesem vorgetragene renzheng-Theorie Elemente enthilt,
die als Herausforderung und moglicherweise Gefdhrdung der Machtstellung der

168 Siehe hierzu: Ommerborn: “Ansdtze menschenrechtsrelevanter und proto-demokratischer
Konzepte in der politischen Theorie des Menzius™.

AS/EA LX*1-2006, S. 101-148



KRITIK AM MENZIUS IN DER SONG-ZEIT 147

aktuell Herrschenden verstanden worden sind. Die Attacken der drei Kritiker
gegen Menzius sind meines Erachtens aber vielfach polemisch und ungerecht,
doch auch in dieser Form der Reaktion spiegelt sich im Grunde die Furcht vor
der Brisanz der mit der remzheng-Theorie verbundenen moglichen Konse-
quenzen fiir die Méachtigen wider. Sie wird in Teilen als potentielle Bedrohung
aufgefasst, obwohl Menzius damit das politische System der Monarchie und die
hierarchische Struktur der Gesellschaft iiberhaupt nicht in Frage stellen will. Wie
vom Verfasser in der vorliegenden Arbeit andeutungsweise, aber an anderen
Stellen ausfithrlicher zu zeigen versucht wird, impliziert die renzheng-Theorie
jedoch bestimmte Ansitze, die einen — vorsichtig ausgedriickt — menschen-
rechtsrelevanten oder proto-demokratischen Charakter aufweisen, ! wie z.B. die
naturrechtlich begriindete Wesensgleichheit aller Menschen in Menzius’ Theorie
von der guten Natur des Menschen und der daraus resultierende sittliche Wert
des Einzelnen als moralisch autonom handelnde Personlichkeit oder die Beto-
nung der Interessen und der Stellung des Volkes gegeniiber den Regierenden,
wobei die Herrschaft Letzterer in erster Linie durch die optimale Aktualisierung
der inhédrenten moralischen Qualitdten legitimiert sein muss und der Zustim-
mung des Volkes bedarf, i.e. deren Herzen gewinnen muss, und die Herrschaft
aber bei Nichterfiillung dieser Postulate sogar gestiirzt werden darf. Konzepte
wie diese waren fiir die politisch Méchtigen und die sie ideologisch stiitzenden
Theoretiker weniger akzeptabel und wurden darum, wie auch an den Menzius-
Kritiken der Song-Zeit ersichtlich, in der nachfolgenden Rezeption des Menzius
vielfach angegriffen, umgedeutet oder einfach ignoriert. Anders als Menzius
stellen die in der vorliegenden Arbeit behandelten Kritiker die Interessen der
Zentralregierung, insbesondere des Song-Kaisers, iiber die des Volkes und sind
nur — vereinzelt — bereit, Aspekte des renzheng-Konzepts — ohne sich freilich
explizit darauf zu berufen — modifiziert zu iibernehmen, wenn sie sich davon
eine Stabilisierung der herrschenden gesellschaftlichen und politischen Macht-
stellungen versprechen, wie das z.B. bei der Forderung nach Verwirklichung des
Brunnenfeldsystems in dem Reformprogramm des Li Gou der Fall ist. Aber
auch Li Gou geht es nicht primidr um das Volk oder die Ausiibung einer von
sittlichen Prinzipien geprégten Politik, sondern konkret um die Eindimmung des
Zuwachses an Besitz und Macht der Grossgrundbesitzer auf Kosten der
Zentralregierung. Er vermeidet es auch, in dem Zusammenhang iiberhaupt aus-

169  Siehe hierzu: Ommerborn: “Philosophische Grundlagen menschenrechtsrelevanten Denkens
im Menzius”; Ommerborn: “Ansitze menschenrechtsrelevanter und proto-demokratischer
Konzepte in der politischen Theorie des Menzius”.

AS/EA LX*1-2006, S. 101-148



148 WOLFGANG OMMERBORN

driicklich auf das Menzius zu verweisen. Eine umfassende Realisierung der
renzheng-Theorie innerhalb der politischen und gesellschaftlichen Praxis des
traditionellen Systems in China war, wie auch der Verlauf der chinesischen
Geschichte insgesamt zeigt, darum nicht zuletzt aus Griinden verschiedener
machtpolitischer Interessen ausgeschlossen. Wichtig ist aber, dass Elemente
dieser Theorie von konfuzianischen Gelehrten und Wiirdentrigern dennoch
immer wieder als Argumente gegen {iberméssige autokratische Machtanspriiche
und Herrschaftspraktiken der Regierenden und als Mahnung, eine menschlichere
Politik zu praktizieren, vorgetragen worden sind.

AS/EA LX*1-2006, S. 101-148



	Kritik am Menzius und der Theorie der Politik der Menschlichkeit (renzheng) in der Song-Zeit

