
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 59 (2005)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

BAUSANI, Alessandro: Il "Pazzo Sacro" nell'Islam. Saggi di storia estetica,

letteraria e religiosa. A cura di Maurizio Pistoso. Biblioteca Medievale - Saggi
7. Collana diritta da Mario Mancini, Luigi Milone e Francesco Zambon. Mai-
land: Luni Editrice 2000. 380 S.

Dieser Band vereinigt, unter dem bewusst etwas provokativen Titel "Der heilige
Narr im Islam", 19 Aufsätze, die Alessandro Bausani, einer der bekanntesten

und bedeutendsten italienischen Orientalisten, zwischen 1957 und 1985 verfasst
hat. ' Der Herausgeber Maurizio Pistoso hat diese Artikel in die folgenden drei

Sparten gegliedert.

I. Islamistik

- Bemerkungen über den "heiligen Narren" im Islam

- Paganes Fortleben oder islamische Integration?

- Die arabisch-islamische Tradition in der europäischen Kultur

- Enzyklopädien und das arabisch-islamische Mittelalter

- Kurze Geschichte der antiislamischen Vorurteile in Europa

- Die Erlösung vom Bösen in der islamischen Mystik

II. Stilistik und literarische Ästhetik

- Bemerkungen über arabische Lehnwörter in der ältesten neupersischen

Dichtung

- Erwägungen zum Ursprung des Ghasels

- Epische Elemente in den islamischen Literaturen

- Zur Definition des "indischen Stils" in der persischen Dichtung

- Bemerkungen zur (Darstellung der) Natur bei Bedil

- Ein islamischer Einfluss in der literarischen Typologie des "trickster"? Zu
den "cayyär" in indo-persischen und malaiischen Sagen

1 Diese sehr ausführliche Beprechung habe ich auf Bitten Prof. M. Mancinis, des Heraugebers
der Reihe Biblioteca medievale, wo in Kürze ein Sammelband mit Aufsätzen von mir u. d.

Titel "Il discorso è nave, il significato un mare - Saggi sull' amore e il viaggio nella poesia

persiana medievale", (hrsg. von Carlo Saccone), erscheinen wird.

AS/EA LVIII-4-2005, S. 1317-1369



1318 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

III. Poetische Anthologie

- Sanä'I ein Vorläufer Dantes? Beobachtungen zum (Epos) Sair ul-cibäd

- Erwägungen zu cAttärs Tadhkiratu '1-Auliyä'

- Tradition und Innovation im Stil der Lyrik Jalälu'd-DIn Rümls

- Nizäml von Ganja und die "Vielheit der Welten"

- Philosophisch-ethische Aspekte im Werk Nizämls.

- Sinnliches und Übersinnliches in der Dichtung des Hafis.

- Bemerkungen über den Kreislauf des Seins bei IbncArabi (1165-1240)

Wie man sieht, setzen sich diese "saggi" mit einem weitgefächerten Material
recht unterschiedlicher Themen auseinander. Jeder Aufsatz ist anregend, wartet
meist mit einer neuen, und oft kühnen Idee auf. In einer Reihe von Artikeln
kommt die starke religionshistorische Ausrichtung des Autors zum Tragen. So

gleich in dem ersten über den heiligen Narren. Im Folgenden gebe ich
Zusammenfassungen aller 19 Beiträge, diskutiere die Thesen und weise auf Irrtümer
hin.

/. Islamistik

1. Bemerkungen über den „heiligen Narren" im Islam.

Vf. beginnt hier mit einer seiner Lieblingsthesen zum Wesen der islamischen

Religionsgeschichte, das für ihn in der Historisierung des Mythischen (z.B.
Einzelheiten zur Biographie des Teufels) und Mythisierung des Geschichtlichen

(z.B. der Schlacht von Kerbela) besteht. Diese These erprobt er nun, anknüpfend
an einen Artikel von CG. Jung, K. Kerényi u. P. Radin "Der göttliche Schelm.

Ein indianischer Mythen-Zyklus" am Thema des heiligen Narren im Islam, der,

wie Vf. ausführt, in zwei Formen auftaucht:

a) der heilige Malämaff, als dessen Merkmale Vf. (ausser dem allgemeinen Zug, dass die

Malâmatï absichtlich ein nach aussen anstössiges Leben fuhren (weil Gott "aus Eifersucht"
ihre gute Innenseite verhüllt): die folgenden drei nennt:
1. Hader mit Gott,
2. Bereitwilliges Brechen des Gesetzes,
3. Umwertung der Werte. Verlangen, von Gott getötet oder gequält zu werden.

Als Beispiel dient ein gewisser Meshreb, der im 18. Jh. in Turkestan gelebt haben soll. Er
urinierte z.B. von der Moscheegalerie auf den Kopf eines Akhund (Geistlichen) und

behauptete dann, das Wasser sei rein, da nach islamischem Gesetz ein Wasserstrahl, der sich

siebenmal gedreht hat, rein ist. Setzte sich mit Gott gleich, vollbrachte Wunder etc.

AS/EA LVIII-4-2005, S. 1317-1369



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1319

b) der listig-dumme Narr, der fromme Idiot, dessen Typ z.B. Buhlül2 repräsentiert.
Verwandte Typen aus späterer Zeit sind Juhä3 und Nasrettin Hodscha (Hoca). Schlauheit

und echte Dummheit sind bei ihnen oft unauflösbar verquickt. 4. Die Umwertung der Werte

und das Verlangen nach Martyrium begegnen uns auch bei dem laut Vf. höchsten Malâmatï

Halläj, eine Ansicht, die der Kenner nur mit grosser Reserve aufnehmen wird. Halläj mag

zwar gewisse Züge des malâmatï tragen, ist seinem ganzen Zuschnitt aber mit dieser

Kategorie kaum zu charakterisieren.

Vf. lässt es aber bei diesem schon sehr kühnen Schluss nicht bewenden, sondern

überrascht den Leser alsbald mit einer weiteren noch kühneren Idee: Die beiden
beschriebenen Typen des heiligen Narren weisen interessante Parallelen mit dem

grossen transzendenten Narren des Islam auf, dem Satan (28).
Mittels einiger sehr waghalsiger Analogien behauptet Vf., der heilige Narr

sei eine irdische Projektion des Teufels. Eine dieser Analogien lautet z.B.: Der
Satan hat den Beinamen ar-rajïm, "der Gesteinigte" und wird von den Engeln
mit "blakenden Sternen" (stelle filanti) gesteinigt5, so wie Kinder Narren mit
Steinen bewerfen (29/30).

Dieser Satan ist vor allem das principium individuationis, wie Vf. anhand

von Zeilen aus dem Satan-Kapitel des K. at-Tawâsïn von Halläj überzeugend
dartut (allerdings gilt das nur für den Teufel in der Vision dieses genialen Mystikers)

So wird Satan zum culture hero und so wurde er von Muhammad Iqbal
und andern modernen Denkern interpretiert.

Zum Schluss bekennt Vf.: "Si tratta di conclusioni del tutto provisorie" und

nimmt damit jeder voreiligen Kritik den Wind aus den Segeln. Ähnliche Relati-

2 Buhlül mit dem Beinamen der "Verrückte von Kufa" (al-majnün al-küfi) taucht erstmals in
Jähiz' Werk al-Bayän wat-tabyin auf. Er dient dem Kalifen Harun al-Raschid eine Zeitlang
als Hofnarr. Er dringt in die Anekdoten- und Legendenliteratur ein und erscheint dort mit
unterschiedlichen Zügen, vgl. Artikel s.v. in EI2.

3 Vgl. EI2 s. v. Juhä.

4 Für das bewusst anstössige, bis zur Schamlosigkeit gehende Verhalten hätte man sich einen

Hinweis auf die aus der antiken Stoa stammende anaischyntia gewünscht, vgl. Goldzher,

Vorlesungen 168, das bei Rumi in dem häufigen Aufruf zur Schamlosigkeit (bi-hayä'T)

widerhallt, vgl. Nicholson, Selected Poems from the Divani Shamsi Tabriz, Cambridge UP

1898 (und später), Notes 1,1.

5 Vf. denkt an die bekannte koranische Erzählung, wonach die unerlaubterweise am Himmel
lauschenden Dschinnen mit Sternschnuppen (shihäb, pl. shuhub, Sure 72,8-9) vertrieben

wurden. Aber diese Erzählung bezieht sich auf die Dschinnen, nicht auf Iblis; ein

religionsgeschichtlich interessantester Aspekt scheint mir, dass sie eine mythologische
Erklärung ftir eine Naturerscheinung bietet und damit eine Art Modell für die später vor allem

in der persischen Dichtung so wichtig werdende phantastische Ätiologie.

AS/EA LVIII-4-2005, S. 1317-1369



1320 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

vierungen finden sich übrigens immer wieder in diesem Buch. Sie verraten
einerseits eine sympathische Bescheidenheit, andererseits das Bewusstsein,
Vorläufiges, Hypothetisches, häufig Allzugewagtes vorzutragen.

2. Heidnische Überreste im Islam

Statt von "sopravvivenze", "heidnischen Überresten" oder "Fortleben"6 sollte

man laut Vf. von Formen der Integration reden und nach dem Bewusstsein

fragen, das ein Muslim gegenüber Bräuchen, die aus vorislamischer Zeit stammen,

empfindet. In der Regel werden dies, wie Vf. anhand der Verehrung von
Krokodilen in Bengalen (also wieder eines sehr weit hergeholten und nicht
unbedingt typischen Beispiels!) zeigt, mit einer Entstehungslegende beglaubigt,
die ihrerseits an einer Gestalt der islamischen (Heils)Geschichte festgemacht
wird.7

Vf. unterscheidet drei Stufen von Integration, die früheste fand z.Z. von
Muhammad statt; die zweite, wichtigste, während der Herrschaft der Umayyaden

und Abbasiden, betrifft die Integration mesopotamischer, griechischer,
iranischer etc. Elemente. Niemand würde die damals aufgenommenen Elemente
als "sopravvivenze pagane" empfinden (was nicht stimmt, die Sendschreiben der

Lauteren Brüder wurden ja gerade deswegen von den Frommen als ketzerisch

empfunden, und schliesslich galt dieses Misstrauen auch den antiken
Wissenschaften, die entweder eliminiert oder islamisiert, oder, wie im Fall der Medizin,
durch ein "islamisches" Gegenunternehmen, die sogenannte "Prophetenmedizin"
verdrängt wurden).8 Das tut man nur mit den späteren lokalen Elementen (dritte
Stufe), deren Qualität aber nicht verschieden ist von dem, was der frühe Islam
z.B. von den Beduinen übernommen hat. (Der schwerwiegende methodische

Fehler des Vf. liegt hier darin, dass er nicht zwischen Wissenschaft und Folklore
unterscheidet und mithin auch nicht zwischen den ganz verschiedenen
gesellschaftlichen Schichten, die Rezipienten dieser unterschiedlichen kulturellen
Phänomene waren).

6 Vf. denkt offensichtlich an Werke wie E. Westermarck: Survivances païennes dans la

civilization mahométane, Paris 1935, und Nöldeke: Reste altarabischen Heldentums.
7 "Talora la fortissima unità direzionale, o tendenziale, dell'Islam fa sì che tali integrazioni

locali siano, poi, abbastanza vicine fra loro e solo la materia bruta differisca. E un esempio
della tendenza alla creazione di leggende eziologiche che spiegano l'origine di determinati
usi o concetti folclorici con elementi presi da usanze o persone musulmane." (S. 43)

8 Vgl. mein "Muhammad oder Galen. Das Doppelgesicht der Heilkunst in der islamischen

Kultur", In: H. Balmer / B. Glarus (Hrg.). Die Blütezeit der arabischen Wissenschaft. Zürich

1990,41-68.

AS/EA LVIII-4-2005, S. 1317-1369



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 1321

Vf. seinerseits bemängelt, dass die Wissenschaftler sich nur für die dritte

Integration interessierten, weil sie die früheren gar nicht wahrnähmen, und von
einem durch diese späteren Aufnahmen scheinbar getrübten Idealbild des Islam

ausgingen, das nie existiert hat (damit negiert Vf. einerseits die zahlreichen
Studien zur Entstehungsgeschichte des Islams, anderseits die umfangreiche
wissenschaftsgeschichtliche Forschung innerhalb der Islamwissenschaft!) Vf. erläutert
seine These dann an einem Beispiel aus Indonesien und demonstriert seine

Kenntnis mehrerer indonesischer Sprachen.

3. Die arabisch-islamische Tradition in der europäischen Kultur.

Der Vf. verweist auf die grosse Zahl arabischer Termini in den Bereichen der

Alltagskultur, der schönen Künste, der Wissenschaft und Technik. Er warnt dann

allerdings vor Übertreibungen. Die moderne Welt ist weder eine Kreation der

Christen noch der Muslime; beide Kulturen sind vielmehr gleichsam "das Alte
Testament der Moderne" (69). Damit korrigiert Vf. eine vorher geäusserte
Behauptung, wonach man unter gewissen Voraussetzungen sagen könne, "dass wir
Europäer der islamischen Kultur die eigentlichen Grundlagen unserer
wissenschaftlichen Zivilisation verdanken".

Er sieht als Ursache für die Neigung zu Experiment und Analyse, welche
die arabisch-islamischen Wissenschaften im Gegensatz zum griechisch-heidnischen

Denken kennzeichne, etwas spezifisch Islamisches, nämlich den absoluten

Theismus des Islam, mit seiner Konzentration des Heiligen in der Person

Gottes, seiner Entmythologisierung der Welt, seiner Zurückweisung einer

geometrischen und abstrakten Philosophie (denn Gott bewegt sich und sprengt
jedes Schema). Das habe das Interesse am Fragmentarischen gefördert, das tiefe
und intensive Studium - ungehindert von magisch-sakralen Vorurteilen - der

"nackten" Dinge, so wie sie sind, eine Liebe zur Wirklichkeit und eine Neugier,
jene unvorhersehbare Welt Gottes kennenzulernen, was alles gänzlich jene
Bedeutung rechtfertige, die man später dem berühmten Hadith des Propheten geben
sollte: "Suchet das Wissen, und sei es selbst in China!" (63)

Alles das ist aber eher Wunschdenken moderner muslimischer
Selbsteinschätzung als historische Realität. Tatsächlich hat die ash'aritische Theologie
mit ihrer Leugnung der sog. causae secundae, d.h. der Kausalität im
Naturgeschehen, wie sie al-Ghazzäll in seiner "Wiederbelebung der Wissenschaften

von der (islamischen) Religion" bereits im 11. Jh. ausdrücklich konstatiert, der

naturwissenschaftlichen Forschung im Islam den Boden entzogen. Die wenigen
Wissenschaftler, die experimentierten, wurden dazu auch nicht von der islami-

AS/EA LVIII-4-2005, S. 1317-1369



1322 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

sehen Theologie, sondern von ihrem Studium griechischer Werke angespornt.
Der berühmte empirische Arzt Räz! (st. um 932), den Vf. hier anschliessend als

grossen Experimentator nennt, war ja geradezu ein Ketzer, den man im Islam als

Verfasser der Schrift von den Très impostores (d.h. Mose, Jesus und Muhammad)

betrachtete, und das Prophetenwort "Suchet das Wissen" wurde von den

Frommen immer nur auf das religöse Wissen, speziell die Hadith-Kunde, nie auf
Naturwissenschaften bezogen, wenn auch das Hadith als Legitimation (in den

Augen des Frommen!) suspekter wissenschaftlicher Studien gelegentlich zitiert
wurde.9

4. Enzyklopädien und das arabisch-islamische Mittelalter

Vf. zeigt die Bedeutung des enzyklopädischen Denkens auf. "Man könnte sagen,
dass alle oder fast alle grossen Werke des islamischen Mittelalters Enzykopädien
sind" (72). Die Enzyklopädie im heutigen Sinn war nicht bekannt, wohl aber

enzyklopädieartige Gesamtdarstellungen. Als Beispiel führt Vf. das 132 Kapitel
umfassende Inhaltsverzeichnis der Murüj al-dhahab von al-MascüdI, sowie die

Überschriften der 52 Traktate der Lauteren Brüder an. Die Behauptung, das

Hauptinteresse der mittelalterlichen islamischen Enzyklopädisten habe in den

"perchè supremi" gelegen, stimmt wiederum insofern nicht, als Vf. ja auch (und
zurecht) z.B. das "Buch der Lieder" als eine Art Enzyklopädie betrachtet. Dort
aber, und ebenso z.B. in Nihäyat al-arab etc. spielen diese Fragen ja kaum eine

Rolle, sondern lediglich das konkrete partikulare Wissen. Ganz generell wurde
die Frage nach dem "warum", also nach den Ursachen, wie gesagt, von Ghazzäll
und späteren Theologen als für den Frommen unzulässig bezeichnet.

Das Kapitel enthält eine nützliche Übersicht der wichtigsten enzyklopädischen

Werke von Ibn Qutaiba (cUyün al-akhbär) bis zu Nuwairi, Qalqashandl
und Suyüti.

5. Kurze Geschichte der anti-islamischen Vorurteile in Europa

Anfangs habe es kaum anti-islamische Stimmen gegeben, diese Vorurteile hätten
sich erst nach und nach herausgebildet. Was man vermisst, ist eine Begründung
für diese Entwicklung. Anfangs wussten die Christen wenig oder nichts über die

neue Religion. Das änderte sich mit der Tuchfühlung: Die hohe Wertschätzung
der Sinnlichkeit, die von Muhammad vorgelebte Polygamie waren kaum ange-

9 Vgl. Hierzu das Kapitel über die Natur- und Geheimwissenschaften in meinem Buch

Allmacht und Mächtigkeit. Religion und Welt im Islam. München 1991.

AS/EA LVIII-4-2005, S. 1317-1369



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 1323

tan, die Sympathien der Christen zu wecken. Vor allem musste aber der ständig
wachsende Eroberungsdruck im Namen des Jihäd die Christen zutiefst
beunruhigen und entsetzen. Ging doch ein christliches Gebiet nach dem anderen an

die Muslime verloren: Kleinasien und Nordafrika und schliesslich grosse Teile
Spaniens, alles ehemals christliche Gebiete, wurden von den Muslimen
unterworfen. Diese Dinge beim Namen zu nennen hat aber nichts mit Vorurteil zu
tun. Etwas anderes sind theologische und dogmatische Missverständnisse
aufgrund ungenauer Kenntnis. Solche finden sich bekanntlich auch im Koran, d.h.

Gott selber hätte sich also quasi ungenügend über die christlichen Lehren
informiert. Natürlich spricht hier niemand von Vorurteilen, da sich eine solche

Einstufung bei einem heiligen Text verbietet. Vf. zitiert zwar auch Stimmen aus
dem Mittelalter, in denen eine objektive Einschätzung des Islam zumindest

angestrebt wird. Er ist aber blind für die oben genannten Ursachen und resümiert
stattdessen: "Den antiislamischen Vorurteilen in Europa lagen zwei Ursachen

zugrunde. Gier und Ignoranz. Machtgier, die Kriege und Kreuzzüge
hervorbrachte, Ignoranz der Massen, geschickt ausgenutzt von den Mächtigen, um den

Hass gegen den Feind zu schüren und den eignen Eroberungsabsichten damit zu
dienen" (98). Dass die Kreuzzüge auch als eine überfällige Reaktion auf
jahrhundertelange muslimische Eroberungen christlicher Gebiete gesehen werden
können und müssen, blieb Vf. also ebenfalls verborgen. In einer Schlussbemerkung

weist Vf. jedoch zurecht darauf hin, dass keine Religion von egoistischen
Perspektiven frei ist und jede dazu neigt, ihre ethischen Normen nur gegenüber
den eigenen Glaubensbrüdern anzuwenden.

6. Die Erlösung vom Bösen in der islamischen Mystik

Vf. behandelt die Frage des Bösen anhand einschlägiger Aussagen von Ibn
Hazm, al-Ghazzäll, Rum! und Iqbäl. Er weist darauf hin, dass der Islam das

christliche Dogma der Erbsünde nicht kennt und für ihn mithin auch die

Erlösung durch den Opfertod Christi keine Bedeutung hat. Was er von Ibn Hazm

anführt, hat allerdings mit dem Problem nichts zu tun, ist nur typisch für dessen

negative Haltung gegenüber den Evangelien, die für ihn voller Torheiten und
Häresien sind, namentlich das Johannesevangelium.

Vf. ist übrigens der Meinung, dass Mystiker sich in ihrer Leugnung des

Bösen von der Orthodoxie nicht unterscheiden (106). Er führt eine von al-
Ghazzäll in al-Iqtisädfi l-Ltiqäd erzählte berühmte Fabel von drei Kindern an.

Gott ist so erhaben über Gut und Böse, dass er nicht verpflichtet ist, das zu tun,
was für seine Knechte das Beste wäre.

AS/EA LVIII-4-2005, S. 1317-1369



1324 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

Wieder zitiert Vf., und diesmal noch ausführlicher, lange Passagen aus dem

K. af-Tawasïn, um zu zeigen, dass der islamische Satan nicht dem christlichen
Teufel gleiche, er ist ja der strengste Monotheist. Freilich ist diese sehr spezielle,

von Halläj entwickelte Satanologie doch innerhalb des Islam keineswegs

typisch. Auch ist Vf. entgegen zu halten, dass das Böse als Versuchung sehr

wohl existiert, es kommt in den apotropäischen Suren 113 und 114 vor (min
sbarri mä khalaq), oder etwa auch in dem medizinischen Hadith, wonach der

Kranke mit jedem Schmerz eine Sünde sühnt. Aber solche Hinweise fehlen in
diesem Artikel.

II. Stilistik und Ästhetik in der Literatur

7. Bemerkungen über arabische Lehnwörter in der ältesten neupersischen

Dichtung

Vf. präsentiert interessantes statistisches Material aus einigen frühen Werken

persischer Dichtung aufgrund der Lazard'schen Textausgaben: Shahïd-i Balkhl
(Ende 9. / Anf. 10. Jh) (Gedichte diversen Inhalts), Abu 1-Haitham Gurgänl
(Qaslda), Abu Shakür-i Balkhl (Äfarin-Näme, Mathnawl), Maisari (medzini-
sches Mathnawl). Zuvor stellt Vf. folgendes fest:

a) die neupersische Dichtung entsteht im 9. Ih.

b) Die Schriftsprache der Wissenschaften und die Sprache der Gebildeten war arabisch.

c) Die Dichtung entstand an den Höfen.

d) Schon die früheste persische Sprache war mithin potentiell unbegrenzt arabisierbar.

e) Der unterschiedliche Anteil arabischer Wörter ist nicht Ausdruck einer allmählichen

"natürlichen" Durchdringung, sondern unterschiedlichen Stilbewusstseins.

Der untersuchte Text von Shahld-i Balkhl z.B. enthält in 1192 Wörtern 192

arabische Vokabeln. Vf. schlüsselt sie auf nach den Bereichen Religiöses,
Astronomie, Medizin und Naturwissenschaften, höfisches Leben, Stoffe und Gegenstände,

Verschiedenes. Das ca. 5000 Distichen umfassende medizinische Lehrbuch

enthält im Vorwort fast keine arabischen Wörter, im eigentlichen Text
dagegen 20% und mehr.

Viel schwieriger ist es, Angaben über Prosa zu machen. Über das gesprochene

Persisch jener Zeit kann man nur Hypothetisches sagen. Aber nach 200
Jahren arabischer Herrschaft, Erziehung und religiöser Praxis in Arabisch dürfte
die Sprache reich an arabischem Sprachgut gewesen sein.

AS/EA LVIII-4-2005, S. 1317-1369



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 1325

8. Erwägungen zum Ursprung des Ghasels

Kurze Gedichte mit Monoreim in einer Anordnung, die der arabisch-persischen
Tradition entspricht, also quasi RubäT und verdoppeltes RubäT (Oktave, Ghasel)
finden sich in chinesischer Lyrik der T'ang-Zeit (618-906). Vf. rechnet daher

mit der Möglichkeit einer gemeinsamen zentralasiatischen Quelle. Hinzu kommt
die enge Verschmelzung von Natur und Philosophie in einer durchgehend

doppeldeutigen Sprache, wobei als dritte Ebene die Politik hinzutreten kann

(144). Was Vf. zu erwähnen unterlässt, ist, dass ja die Form des persischen

Ghasels, also der strophisch nicht gegliederte Block, der Monoreim, das gleich
bleibende Metrum und die den Vers in zwei gleich lange Hälften teilende Zäsur

auf die arabische Dichtung zurückgeht, die lange vor dem Islam, gegen 500 oder

früher, bereits etabliert war.
Gegenseitige Kultureinflüsse zwischen China und Iran sind übrigens auf

allen Gebieten bekannt, ausser dem literarischen. Türkische Gefangene brachten

RubäT-ähnliche Gedichte (maniler) nach China (Doktorarbeit von M.N. Özer-

dim von 1943). Vf. zitiert den Sinologen Franke: "Dass unter den meist

fremdstämmigen 'nördlichen Dynastien' viel zentralasiatisches Kulturgut nach China

gekommen ist, wird ja von niemandem bestritten." Reisende und missionierende

zentralasiatische Manichäer bedienten sich des Persischen (Sogdischen) und des

Chinesischen. Ein Einfluss des persischen Ghasels auf die genannten chinesischen

Formen scheidet aber aus zeitlichen Gründen aus. Quellen aus den

Anfängen der T'ang-Zeit berichten von zahlreichen Fremden, fremden Sprachen,

und u.a. persischen Tänzerinnen am Hof ("stimulus diffusion" nach A. L. Kroe-

ber). Das ghazal im klassichen Sinn entsteht im 9. Jh. am Samanidenhof;

Vorläufer haben aber schon zur Sasanidenzeit existiert, z.B. das gosan (darüber

Mary Boyce: The Parthian gosan and Iranian Minstrel Tradition). Diese

Troubadour-Dichtung war aber vielleicht reimlos (Henning). Schliesslich neigt aber

Vf. doch der These von einem frühen persischen Einfluss zu: der doppelte
Vierzeiler habe sowohl die chinesische Oktave angeregt wie das persische Ghasel. Er

nennt dafür sechs Gründe.

1. Die Möglichkeit einer stimulus diffusion auch im literarischen Bereich.

2. Das Aneinandergrenzen der beiden grossen Kulturen in Asien.

3. Die Tatsache, dass die früheste uns bekannte persische Poesie in Khorasan und

Transoxanien, also in Zentralasien, entsteht.

4. Geburt eines neuen Stils in der chinesischen Dichtung am Hof der T'ang kurz vor der

Entstehung der persischen Hofdichtung.

AS/EA LVI1I-4-2005, S. 1317-1369



1326 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

5. Bestätigungen chinesischer Historiker und westlicher Gelehrter über einen vor allem von
Iran Richtung China bzw. Zentralasien verlaufenden Einfluss musikalischer und literarischer

Moden; grosse Kenntnis über iranische Dinge am T'ang-Hof.
6. Unkenntnis der chinesischen Kultur am Sasanidenhof

9. Epische Elemente in den islamischen Literaturen

Vf. fasst die islamischen Literaturen als eine grosse, in Sprachen und Dialekte
unterteilte Literatur auf. Wenn nun aber Vf. unterstellt, es werde gemeinhin ("un
luogo commune") behauptet, die islamische Kultur und speziell die arabische

Literatur hätten kein Epos, so stimmt das nur in bezug auf die arabische Literatur.

Die persische, türkische etc. epische Literatur bilden jeweils ein umfangreiches

Korpus, und ich kenne niemand, der dessen Existenz geleugnet hätte.

Die anschliessend angeführten Zitate (Pellat, Grunebaum) betreffen denn auch

nur die Nicht-Existenz des arabischen Epos. Wenn man dagegen statt von Epik
mit B. Croce von einem epischen Gefühl redet, so existiert dies auch bei den

Arabern, stellt Vf. völlig zurecht fest.

Vf. weist hier darauf hin, dass er an anderer Stelle den Islam als eine

fortgeschrittene entmythologisierte Religion ("progredita demitologizzata")
bezeichnet habe, dennoch besitze sie mythische Elemente. Ähnlich sei es mit der

Epik. Das Epos der frühen Eroberungen z.B. finde sich bei den arabischen Annalisten,

in Tabaris Weltgeschichte, in al-Wâqidïs K al-Maghazï etc. und in der

Volksliteratur, z.B. Sïrat zAntar etc. (157) - ein vertrauter Gedanke.

Die monotheistische islamische Kultur, "die am stärksten anti-ethnische,
die ich kenne" (das erscheint mehr als anfechtbar, denn diese Kultur ist auf das

Arabische hin orientiert, dem Christentum dagegen fehlt jegliche
ethnischlinguistische Ausrichtung) mit ihrem starken Drang zur Entmythologisierung hat

dieses episch verwendbare Material jedoch gesondert in einerseits Geschichte,
andererseits Märchen (158). Ausserdem ist die Erzählweise des Islam wesentlich

heterozentrisch, nicht anthropozentrisch, der Mensch ist nicht autonom, wie der
koranische Hinweis im Zusammenhang mit der Schlacht von Badr zeigt: "Nicht
ihr habt getötet, sondern Gott hat getötet, und nicht du hast (Pfeile) geschossen,
sondern Gott" (8,17). (Dass diese Zuweisung ganz andere praktisch-psychologische

Gründe hat, - ging es doch darum, die mekkanischen Anhänger
Muhammads und ihn selber von dem Vorwurf freizusprechen, Stammesgenossen

getötet zu haben! - lässt Vf. ausser Betracht). Die Konsequenz für das

Erzählen zeigt sich z.B. in der koranischen Mose-Erzählung, die Gabrieli zurecht

als "Wirrwarr" ("guazzabuglio") bezeichnet habe. Die Zuordnung "rund"
(homerisch) bzw. "linear" (koranisch) ist allerdings alles andre als überzeugend. Die

AS/EA LVIII-4-2005. S. 1317-1369



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 1327

Fragmentarisierung narrativer Inhalte im Koran hat ja nichts mit dem "Nicht ihr
habt getötet" zu tun, sondern mit der Tatsache, dass Muhammad an Bekanntes

anknüpfen konnte, was ihn der Notwendigkeit überhob, längere Inhalte
zusammenhängend zu erzählen.

Ist schon der Übergang von Historie und Märchen zur "runden" bzw.

"linearen" Erzählweise ein Gedankenspurung, so folgt jetzt unmittelbar ein
weiterer: Bedil scheint dem "prophetischen Aktivismus" die einschläfernde epische
Welt der Legenden gegenüberzustellen, wobei für ihn das Einschläfernde gerade

in der koranischen Wiederholung einzelner Erzählfragmente liegt (158-9). Vf.
zitiert den folgenden Vers von Bedil: "Das Rollen der Wellen des Meeres wird
zum Märchen im Ohr der Muschel." Die Versuchung zum Märchen scheint also

in der islamischen Kultur, die so radikal gegen das Märchen eingestellt ist, am
stärksten zu sein10 (159).

Vf. rührt nun mit sehr grosser (und viel zu unpräziser) Kelle an, indem er
drei Typen Literatur unterscheidet; den qaäda-Typ (dazu rechnet er auch die

Volksromane), den ghazal-Typ und den nazm-Jyp (160). Das Shähnäme

entspricht im Bereich des ghazal-Tyns den Annalen im Qasida-Bereich. Es ist

übrigens laut Vf. ein islamisches Gedicht, weil es "entmythologisiert" ist.
Tatsächlich dürfte es einfach die Versfassung der mittelpersischen Prosa-Fassung
darstellen! Aber was auch hier wieder nicht stimmt, ist Vf.s These von der

angeblichen islamischen Tendenz zur Entmythologisierung. Vielmehr ist es doch

so, dass die Epen in der Nachfolge des Shähnäme zwar einerseits, wie Vf.
betont, "historisch" und "heterozentrisch" sind, andererseits das Gegenteil von
entmythologisiert, nämlich strotzend von Drachen, Dämonen etc. Vf. löst das

Problem, indem er hierfür den Begriff dästän heranzieht, z.B. für die Geschichte

von Amir Hamza. "Alle sind charakterisiert durch die Umwandlung von Le-
enden (mit archaisch-religiösen, vormonotheistischen Werten) in reine Märchen,
Märchen der Ausflucht ("evasione"), in eine Welt der Talismane, der wunderbaren

Abenteuer, fliegender Teppiche, unglaublicher Kriegserlebnisse, wo die

Helden alle gut und die Feinde alle schlecht sind" (162). Dass diese Welt gleichzeitig

durch und durch islamisch ist, verschweigt Vf.
Im folgenden entfernt er sich immer weiter von der zentralen Thematik und

spricht über epische Literatur im Malaiischen, wo er wiederum volkstümliche

10 Die islamische Kultur ist nicht radikal gegen "das Märchen", wohl aber gegen die Fiktion,
die den Orthodoxen ähnlich verdächtig erscheint wie das Bild, vgl. dazu meinen Aufsatz

"Reality and Fiction in Classical Arabic and Persian Literature", in: Paolo Bagni / Maurizio
Pistoso (ed.): Poetica Medievale tra Oriente e Occidente. Biblioteca Medievale - Saggi 11.

Rom: Carocci 2004, 123-138.

AS/EA LVIII-4-2005, S. 1317-1369



1328 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

(dastän "folclorico") und gehobene ("culto") Ebene unterscheidet. Dass er die

persische Epik der g/z<2za/-Ebene und nicht der nazm-Ebene zurechnet, ist

allerdings mehr als verwirrlich. Er beschliesst den Artikel mit einer sein Schema

illustrierenden Graphik und mit der wiederholten Feststellung, dass das Gemeinsame

und Originelle der islamischen Epik darauf beruhe, dass der Islam aus dem

Mythus einerseits Geschichte, andererseits Märchen gemacht habe. Der Artikel
ist eher verwirrlich als klärend. Es bleibt doch die Tatsache bestehen, dass die

arabische Literatur ein Versepos, von Ausnahmen abgesehen, nicht entwickelt
hat. Völlig ausser Acht gelassen sind die epischen Genera: Heldenepos, romantisches

Epos (engl, "romance"), erzählendes (meist mystisch-didaktisches) Epos
mit oder ohne Rahmenhandlung. Alles dies einem (fiktiven) ghazal-Typ
zuzuordnen, erscheint mir durchaus unproduktiv.

10. Zur Definition des „indischen Stils" in der persischen Dichtung

Vf. skizziert die Forschungsgeschichte - die bisherigen Definitionen europäi-
scherseits waren eher vage ("non troppo chiare"). Neuere indische Kritiker, die

diesen Stil als fighanisch bezeichnen (nach dem angeblichen Erfinder Fighänl
von Schiras, st. 1519), rügen an ihm die Künstlichkeit. Vage Anfange gehen ins

12. Jh. zurück, also lange vor Fighänl, im engeren Sinn entstand aber der

indische Stil in der 2. Hälfte des 16. Jh. und ist mit den Namen cUrfr (st. 1591),
Faidl (st. 1596) und Nazïrï (st. 1612) verbunden. Die wichtigsten Forschungsbeiträge

aus neuerer Zeit stammen von Mirzoev und Berteis. Die von Mirzoev
getroffene Unterscheidung einer eher romantischen (realitätsnahen) und einer

künstlichen Richtung innerhalb des indischen Stils findet aber Vf. eben so

unergiebig wie die Einteilung in vorfighänisch und nachfighänisch. Der von
Berteis hrsg. Diwan Fighänls weist übrigens kaum die typischen Merkmale des

indischen Stils auf. Vf. sucht daher diese aus Versbeispielen zu erarbeiten. Er
wählt Verse, deren Stil der vox populi als indisch gilt. Wegen des begrenzten
Raums beschränkt er sich aber auf Formales unter Hintanstellung des Inhalts

(tasächlich untersucht er die Metaphorik, die ja ebenso den Inhalt wie die Form

betrifft). 20 Verse von Tälib Ämull, GhanI Kashmiri, Bedil, Abu Tälib Kallm,
Zuhüri, Ghälib, Faidl und Ghanlmat Kunjähl werden zitiert, übersetzt und
analysiert. Als Resultat findet Vf. zwei Punkte: 1. das Abweichen von der klassischen

Harmonie der Bilder, 2. Die Verwendung von abstrakten Begriffen,
Infinitiven (häufig im Plural), ta/F/-Formen. Damit, so meint Vf. scheint in die so

radikal entmythologisierte persische Sprache wieder ein Element von Mythologie

hineinzukommen. (Was freilich nicht überzeugt, vielmehr hat Ritter zu

AS/EA LVIII-4-2005, S. 1317-1369



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 1329

Recht die klassische Metaphorik der persischen Dichtung mit ihren vermenschlichten

Paarbeziehungen von Rose und Nachtigall etc. als eine Art Mythologie
bezeichnet.) Mit diesem Ansatz lässt sich auch die häufig bemerkte Neigung des

indischen Stils zur Aufnahme technischer Einzelheiten, sein naturwissenschaftliches

Interesse, einbeziehen; es handelt sich um eine terminologische
Erweiterung, die mit dem Verzicht auf die klassische Harmonie ermöglicht wurde. Die

Verwendung abstrakter Begriffe, mitunter in einem intellektuellen Spiel

halbpersonifiziert, kann manchmal auch zu philosophischen Aussagen führen,

darf aber nicht mit wirklicher Philosophie verwechselt werden. Das volkstümliche

Element des Basars und das pseudophilosophische, sie entspringen so

beide derselben stilistischen Wurzel.

11. Bemerkungen zur (Darstellung der) Natur bei Bedil

Das Problem der Naturdarstellung in der persischen Dichtung stellt sich
angesichts ihres dem Realismus entgegengesetzten starren Piatonismus. Der einzige
ernsthafte Versuch, diesen aufzubrechen ("spezzare") war der indische Stil

(183). Bedil bietet sich in besonderer Weise für ein Studium der Darstellung der

Natur an, wenn auch die Analyse der einzelnen Epochen seines immensen

Schaffens eine übermenschliche Aufgabe wäre. Vor der Erforschung seiner

Naturdarstellung muss man seine Naturauffassung kennen; zwei Punkte hebt Vf.
hervor: Die stark humanistische, anthropozentrische Natursicht, die etwas Sufi-
sches hat, und die Gleichbewertung von zähir und bätin, die eher antisufisch

wirkt (184). Vf. führt Verse an, in denen Bedil klar und auf geradezu skandalöse

Weise sein antisymbolistisches Programm ausdrückt, aber auch einen kurzen

Passus aus s. Briefen (ruqctät), wo Bedil für Verständlichkeit und Eleganz der

Form plädiert.
Wie hat er dies Programm verwirklicht? Das überprüft Vf. an dem Gedicht

Tür-i mä-rifat, das auf einer Reise durch die Gebirge des Himalaya beruht und

ganz überwiegend Naturschilderung enthält. Hier ruft Bedil dazu auf tu dunyä-rä
bin tabfat rä shinäs, "Schau auf die Welt, nimm die Natur zur Kenntnis!" So

beschreibt er in diesem Gedicht mit geradezu naturwissenschaftlichem Interesse

z.B. den Regenbogen, die Bergnebel, Wasserblasen etc. Vf. zitiert, übersetzt und

kommentiert die betreffenden Passagen.

Vf. zitiert einen Passus des persischen Iranisten (Kamal) S. cAini,
demzufolge die Natur und das Göttliche sich hier verbinden. Der Dichter habe sich

darin vom Sufismus entfernt und einer "Philosophie der lebendigen Welt"
angenähert. Vf. schreibt: "So wird also die Natur der Beschreibung Bedils

AS/EA LVIII-4-2005, S. 1317-1369



1330 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

sozusagen durchstrahlt von metaphysischen Wirklichkeiten, ohne aber zum
Symbol zu werden, sondern in Beibehaltung ihrer konkreten Realität."11

12. Ein islamischer Einfluss in der literarischen Typologie des „trickster"? Zu
den "'ayyär" in indo-persischen und malaiischen Sagen.

In persischen, indoislamischen und malaiischen Volksbüchern (dästän) begegnet
die Figur des ^ayyär, malaiisch pahlawan bzw. panakawan. Diese Personen

"begleiten und unterstützen den Hauptprotagonisten der Erzählung als Paladine
und Helfer, die an seiner Seite kämpfen und ihm helfen, die wunderbarsten und

unglaublichsten Unternehmungen zu vollführen. Gleichzeitig haben diese Figuren

einen Charakter, den man, milde gesagt, als buffoartig ("da buffone")
bezeichnen könnte. So entstehen Protagonisten, die nicht nur frivolen und
ungebührlichen Schabernack treiben, sondern direkt unmoralische und manchmal

geradezu verbrecherische Taten ausführen" (201-202). Ihr Aussehen ist oft
hässlich; plump und abgezehrt gleichen sie boshaften Zwergen ("nanerottoli"),
haben aber oft auch magische Eigenschaften. Im indonesischen Bereich werden
sie manchmal mit Göttern identifiziert. Sie wurden kaum je soziologisch untersucht.

Es lohnt daher, das Problem erneut anzugehen, was hier aus einer

religionsgeschichlichen Perspektive heraus versucht werden soll; handelt es sich
doch um eine der zahlreichen Beispiele von Entmythologisierung bzw. Desakra-

lisierung vorislamischer Phänomene im Islam. Hier schiebt Vf. einen etymologischen

Exkurs ein. "ayyär komme wohl nicht aus dem Arabischen, wo die

Wurzel c-y-r "verwirren, betrügen" bedeute (nein, vielmehr bedeutet das Verbum
"wandern, schweifen"; "ayyär ist also der "Schweifende") und plädiert mit
Widengren für eine Herleitung aus dem Mittelpersischen adhyar < ayär,
neupersisch yär. Das Wort würde dann usprünglich "Helfer" bedeuten, der spätere

Beiklang des "Betrügers" fehlt dem mittelpersischen Wort.
Das burleske, pikareske Element, das sich anfangs allenfalls in Ansätzen

bemerkbar macht, tritt laut Vf. erst nach der Moghul-Periode wirklich hervor

(damit lässt Vf. also die Rolle des "ayyär in der persischen Lyrik vor der

Moghul-Periode völlig ausser Acht!).12 Vf. sucht nun die Spuren weiter zurück-

zuverfolgen. Er zitiert Widengren, der "Tollheit" und "Raserei" ausgemacht hat

schon in assyrischen Texten, wo diese Eigenschaft den "göttlichen" Helfern des

11 "Ecco come nella descrizione bediliana la natura diventa, per così dire, traslucida di realtà

metafisiche pur senza simbolizzarsi, ma mantenendo la sua reale concretezza." (S. 190)
12 'ayyär kommt u..a schon bei dem perischen Dichter Sana'î (st. 1141) vor, neben ähnlichen

outcast-Bezeichnungen wie aubäsh qalläsh, sowie natürlich rind und qalandar.

AS/EA LVIII-4-2005. S. 1317-1369



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 1331

Königs zugeschrieben werden (206). Der Text, in dem auch die Fähigkeit sich

zu verwandeln fungiert, beschreibt offensichtlich Dämonen! Es erscheint daher

sehr willkürlich, ihn ohne weiteres auf "ayyär zu beziehen und dann Parallelen

aufzuzählen! Die Willkür geht weiter, wenn nun Vf. Gurgänls Epos Wis u
Rämln (um 1050) als Bindeglied nennt, wo das Woxt yär (aber nicht "ayyärl) im

genannten (d.h. heisst wohl mittelpersischen) Sinn gebraucht werde. Auch bei

Tabari erscheinen die "ayyär, und zwar als nackt agierende Rebellen. Die pana-
kawan der malaiisch-indonesischen Literatur dürften auf eine alte vorhindui-
stische Mythologie zurückgehen. "La corrispondenza di personaggi 'alla

panakawan' del ciclo giavanese di Amir Amzah con quelli dell'analogo ciclo

presente in Iran o in India è fuor di dubbio!" (209-210). Um das Phänomen zu

erklären, sieht Vf. drei Möglichkeiten:

a) Die javanesischen panakavan sind iranischen Ursprungs und auf die Adaptation von
Amir Hamza zurückzuführen.

b) Beide Typen, also "ayyär und panakavan, haben denselben Ursprung.

c) Es handelt sich um getrennte Entwicklungen verschiedenen Ursprungs, die zufällig
konvergieren im Typ des panakavan, wie er im Amir Amzah begegnet.

Nach der Diskussion eines Lösungsvorschlags von Rassers plädiert Vf. dafür,
den gemeinsamen Ursprung in Indien zu suchen. Vf. denkt z.B. an die Marut,
die sich männerbundartig zusammenschliessen und als Brüder oder Freunde

Indras gelten. Auch die Inkarnation Vishnus in einer "hässlichen" Gestalt wie
Vämana führt Vf. als möglichen Katalysator an. "Die islamische Kultur mit ihrer
starken Fähigkeit zur Entmythologisierung hätte so jene alten mythischen

Zyklen - ursprünglich Ausdruck von religiösen Ritualen - umgewandelt in
einfache Legenden, in einem Gebiet den "ayyär, im andern den panakawan der

Periode der Pasisir zum Leben verhelfend" (212).
Abschliessend betont Vf., dass die panakawan, deren Vorbild ("ayyär) aus

der Folklore stammt, in Malaysia wieder der klassischen Literatur angehören,

mithin zu ihrem ursprünglichen Rang aufsteigen. So erscheinen panakavan und

"ayyär als fernes Echo einer Gottesvorstellung, die auf dem Konzept Gott-Held

beruht, umgeben von Figuren mit trickster-Zügen. In der letzten Fussnote stellt

Vf. noch einmal die Parallelen zwischen Trickster und "ayyär-panakawan

zusammen: "Wir erinnern u.a. an den Hang zum Betrug, den Zusammenhang mit
bestimmten Tieren, namentlich dem Wolf, die clown-artigen Verhaltensweisen,
die physische Deformiertheit, die manchmal initiatorischen, manchmal
hexerhaften Züge in ihrem Handeln, die gelegentliche Selbstidentifikation mit dem

höchsten Helden, d.h. Gott etc." Die Ausführungen zeigen im übrigen, so betont

AS/EA LVIII-4-2005. S. 1317-1369



1332 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

Vf., die Notwendigkeit der Zusammenarbeit zwischen Historikern und Phäno-

menologen.
Für den Aussenstehenden wirken diese Ausführungen zunächst eher wie

wilde Spekulationen. Warum sollte hinter den soziologisch erklärbaren "ayyär
mythische und halbgöttliche Wesen stecken? Viel wahrscheinlicher ist es, dass

die von der Gesellschaft marginalisierten Aussenseiter sich selber verklärten,
und was einmal Schimpfname seitens der Etablierten war, zum akzeptierten
Epithet und schliesslich zum gruppeninternen Ehrennamen wurde.13

///. Poetische Anthologie

13. Sanä'I ein Vorläufer Dantes? Beobachtungen zum (Epos) Sair ul-"ibäd

Der Artikel bietet eine nützliche Inhaltsangabe des Epos und anschliessend eine

erhellende Diskussion des Charakters des Werkes und seiner angeblichen
Verwandtschaft mit Dantes Commedia. Nicholson und nach ihm Rypka haben das

kurze opus ja bereits eine "Divina Commedia en miniature" genannt. Vf. zitiert
zustimmend den (unlängst von Fanatikern ermordeten afghanischen Gelehrten)
Majrüh, den Herausgeber des Textes, der sehr zu recht feststellte: "Nicholson
kannte zweifellos die göttliche Commedia; aber hätte er dem Inhalt von Sair al-
"ibäd mehr Aufmerksamkeit gewidmet, hätte er dieses Urteil wohl nicht
ausgesprochen, das uns übereilt erscheint; denn zwischen den beiden Werken gibt
es weit mehr Unterschiede als Gemeinsamkeiten." Den Hauptunterschied sieht

Vf. darin, dass der Sair gnostisch und damit symbolisch sei, die Commedia

dagegen orthodox-allegorisch.

14. Erwägungen zu cAttärs Tadhkiratu 'l-Auliyä'

Vf. übersetzt und kommentiert die 15 Gründe für die Abfassung dieses Werkes
in der von cAttär verfassten Einleitung - sehr nützlich! Vf. glaubt, dass auch die
Zahl dieser Gründe symbolische Bedeutung habe: 7 "persönliche" und sieben

"gemeinsame" Gründe, so wie am Schluss nochmals ein persönlicher. Diese

Zählung stammt allerdings von Vf., man könnte durchaus auch anders zählen!

Vorausgeht nämlich eine "sub-introduzione", in der auch schon Gründe genannt
werden, die Vf. aber nicht mitzählt.

13 Vgl. mein "The Pious Rogue. A Study in the Meaning of qalandar and rend in the Poetry of
Muhammad Iqbal", in: Edebiyat 4/1979, 43-64.

AS/EA LVIII-4-2005, S. 1317-1369



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 1333

Der Hauptgrund ist ein frommes Anliegen: die Worte und Handlungen der

Heiligen sollen in einer Zeit, der das Heilige abhanden kam, dieses wie ein Via-
tikum verfügbar machen.

15. Tradition und Innovation im Stil der Lyrik Jalälu'd-Din Rümls

Vf. will sich in diesen Beitrag darauf beschränken, einige Feststellungen über

Form und Ausdruck zu machen, die ihm zufolge aus Rumi, auch abgesehen vom
spirituellen Gehalt, einen der originellsten Dichter der persischen Literatur
machen. In einem einleitenden Passus trifft Vf. die Feststellung, dass Rumi der

poetischen Empfindung und ihrem unmittelbaren Ausdruck alles übrige
unterordnet.14 Er unterscheidet sodann zwei Typen von Ghaselen, die er "poesia

grido" ("Dichtung [als] Schrei") und "poesia discorso" ("Dichtung [als]
Diskurs") nennt (258). Neben der traditionellen Bildwelt verwendet Rumi zahlreiche

originelle Bilder, z.B. für das Entstehen und das Vergehen des Kosmos (Vf.
gibt Beispiele).

Rumi "sagt immer mit souveräner Freiheit alles, was in seiner Phantasie

aufblitzt, die ebenso naiv wie oft auch verblüffend kompliziert ist (bei Mystikern
häufig), ohne allzu viel nachzudenken über die Ausschmückung dieser Früchte

der Phantasie mit den Fesseln ("pastoie") der traditionellen Rhetorik. (Die sehr

raffinierten funktionalen Wortspiele bei Rumi hat Vf. offenbar nicht
wahrgenommen, s. Anm. 14.)

Dann bringt Vf. die kleine Elegie auf Sanä'I, die eindeutig von einem

früheren Dichter stammt und einem unbekannten Dichter gewidmet ist. Vf.
weiss zwar, dass die Echtheit dieses Ghasels umstritten ist, nennt aber nicht den

Dichter, den Sh. Safa in seiner persischen Literaturgeschichte ja eindeutig identifiziert

hat. Er ist viemehr der Ansicht, dass Rumi dies Gedicht überarbeitet und

damit zu seinem geistigen Eigentum gemacht hat.15 Leider geht er auf den Inhalt
nicht näher ein, so dass offen bleibt, was er an diesem kurzen Gedicht "stupe-

14 Das sollte allerdings nicht die Augen dafür verschliessen, dass Rürms Verse kunstvoll

gebaut und voller meisterhafter, sinnhaltiger Wortspiele sind, vgl. meine Beiträge

"Lautsymbolik und funktionales Wortspiel bei Rumi", in: In: Der Islam 51/1974, 261-281,
und '"Speech is a Ship and Meaning the Sea': some formal aspects ofthe ghazal poetry of
Rumi", in: A. Banani/ R. Hovanissian / G Sabagh (ed.), Eleventh Levi Della Vida Biennial

Conference. Poetry and Mysticism in Islam. The Heritage of Rumi. Cambridge (England)
1994,44-69.

15 "Ma il suo stile è così inconfondibilmente gialaliano che vien da pensare che Gialalu'd-Din
abbia riadattato qualche verso precendete rifondendolo in un componimento che è - a mio

parere - senz'altro suo." (S. 260)

AS/EA LVIII-4-2005, S. 1317-1369



1334 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

facente" findet. Stattdessen führt er gleich noch ein weiteres "Schrei-Ghasel" an,

um dann Beispiele für das, was er "discorso" nennt, zu bringen. Er vergleicht
Rumi mit Jacopone da Todi, spricht aber Rumi mehr Feinheit zu (262). Er räumt

- und völlig zu Recht! - ein, dass im "mare magnum" seiner Poesie nicht alles

gleichwertig ist. Häufig, vielleicht sogar in der Mehrzahl, sind Ghaselen, in
denen, neben wahrhaft grossartigen Versen von unmittelbarer Gewalt, andere

banale, schlampige (und nicht nur für den orientalischen Rhetoriker) stehen, die
einem rein repetitiven uind nicht selten abstossenden Geschmack huldigen.

Kommt, kommt, denn der Garten ist erblüht!

Kommt, kommt, denn der Geliebte ist gekommen.

Was es hier freilich zu sehen gilt, ist die Funktion der Wiederholung - die

übrigens ja auch eine anerkannte rhetorische Figur darstellt - zum Aufbau einer

Mächtigkeitsstruktur bzw. zur Erzielung von Ekstase.16

Vf. führt ein Gedicht mit onomatopoetischen, scheinbar sinnlosen Vogelrufen

an, deren Bedeutung er teilweise aufschlüsselt (266f). Schliesslich betont

er, dass Rumi viel weniger Pantheist und viel stärker orthodox sei als seine

Freunde meinen (267f). Seine Gedichte sind dialogisch, nicht das kalte
neuplatonische hen sondern der Freund, der Meister stehe im Mittelpunkt. Gleichzeitig

nennt Vf. dieses Denken "islamisch vom reinsten Wasser" ("islamico della

più bell'aqua") (269), während es doch mit Händen zu greifen ist, dass die

quasiVergöttlichung des Freundes mit dem orthodoxen Monotheismus unvereinbar
ist.

16. Nizäml von Ganja und die "Vielheit der Welten"

Auch hier begeht Vf. methodische Fehler, wenn er aus einem Koranvers
schliesst, dass es dem Menschen möglich sei, den Kosmos zu durchdringen, oder

vor allem dann das Woxtjihän mit Universum übersetzt, während es doch nur
"Welt" bedeutet. Da wo die Rede von "zwei Welten" ist, sind also nicht zwei
Universen gemeint, sondern die dem mittelalterlichen Islam vertrauten "zwei
Welten", d.h. die sichtbare und die unsichtbare.

16 Vgl. mein "Ecstasy and Order. Two Structural Principles in the Ghazal Poetry of lalalo'd-
Din Rumi", in: L. Lewisohn (ed.): The Legacy ofMedieval Persian Sufism. London & New
York, o. D., 61-74.

AS/EA LVII1-4-2005, S. 1317-1369



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 1335

17. Philosophisch-ethische Aspekte im Werk Nizämls.

Hier weist Vf. zurecht darauf hin, dass Nizäml im Alexanderbuch Mirakulöses
rational erklärt, z.B. den Spiegel, aber auch den Besuch der Höhle, wo in grauer
Vorzeit Kai Khusrau verschwunden war und deren geheimnisvolles Licht bei

Nizäml als ein noch brodelnder Schwefelvulkan erklärt wird (S. 304 - gegen die

alchimistische Auslegung bei Cl. Kappler u.a). Warum Vf. diesen Aspekt als

ulyssisch ("aspetti ulissidi, protoscientifici") bezeichnet, bleibt mir allerdings
dunkel. Von dem sehr klaren ethischen Engagement dieses Dichters, z.B. in

bezug auf Gewaltlosigkeit und die Würde der Frau, spricht Vf. allerdings nur
sehr allgemein: Bahram wandelt sich vom sakralen König zum ethischen
Souverän des Islam, zerstört aber bei Nizäml nicht die Feuertempel, (das tut
vielmehr Alexander der Grosse zu Beginn seiner Laufbahn in Nizämls Roman),
sondern übergibt die sieben Pavillons den Priestern. Schirin wird, wie Vf.
zurecht feststellt, Wis gegenübergestellt, die allerdings - hier irrt Nizäml, und

Vf. korrigiert ihn nicht - ihrem Freund Rämln treu bleibt, und um seinetwillen
Schande auf sich nimmt, schliesslich aber ebenfalls durch die Heirat mit Rämln

rehabilitiert wird.17 In Schirins Warten auf die Ehe besteht in der Tat ein

"islamischer" Zug dieses Epos. Gleichzeitig ist sie in ihrer Würde und

Unabhängigkeit aber durch und durch unislamisch, wie schon Berteis unterstrichen

hat, Vf. jedoch völlig unterschlägt. Auch auf die monogame Einstellung Nizämls
weist Vf. hin (die allerdings gerade in den Erzählungen der sieben Prinzessinnen

wiederholt auf der Strecke bleibt).
Voll zustimmen kann man der abschliessenden Feststellung dieses Artikels:

"Nizäml gelingt es auf bewundernswerte Weise, das Schöne der glanzvollen
vorislamischen (vormonotheistischen) Tradition mit dem Guten des islamischen
Ethos zu verschmelzen (und an anderer Stelle habe ich gezeigt wie vollkommen
diese Verschmelzung auch im ästhetischen Bereich geglückt ist)." Abschliessend

schlägt Vf. vor, Nizäml (und nicht, wie mehrfach geschehen, Firdausï!) als den

Dante Irans zu bezeichnen und bedauert, dass im heutigen Iran andere Dichter
wie Firdausï, Sacdï und cUmar Khayyäm (er vergisst Hafis) eher als Nizäml als

nationale Aushängeschilder verwendet werden.

17 Vgl. mein "Die Liebesvorstellungen im persischen Epos Wis und Ramin", in: Asiatische

Studien 33/1979, 65-98.

AS/EA LV1I1-4-2005. S. 1317-1369



1336 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

18. Sinnliches und Übersinnliches in der Dichtung des Hafis

In Anlehnung an Rückert und Schaeder sieht Vf. in Hafis den Meister einer

Verschränkung beider Ebenen. Er weist darauf hin, dass die Sicht Konsequenzen
hat für die Übertragung und konfrontiert vier verschiedene Versionen des

berühmten Ghasels vom "Schönen Türken" ("Trüge der Schiraser Türke mein
Herz in seiner Hand davon"), nämlich seine eigene, jene von William Jones, von
Italo Pizzi und von Gianroberto Scarcia, wobei er merkwürdigerweise der
letzteren den Vorzug gibt, weil sie dieser Verschmelzung am besten gerecht werde.

In meinen Augen ist sie dagegen viel zu ungenau und häufig von willkürlichen
Freiheiten durchsetzt, die den Sinn des Originals abschwächen oder gar
entstellen.

19. Bemerkungen über den Kreislauf des Seins bei Ibn cArabI (1165-1240)

Vf. möchte hier einerseits die Zirkularität des Seins im Denken Ibn cArabIs

herausarbeiten, andererseits seine These, dass Ibn "Arabi kein Pantheist und auch

kein Vertreter der neuplatonischen Emanationslehre sei, untermauern. Zu diesem

Zweck liefert er eine kommentierte Übersetzung einiger kurzer Passagen aus den

Futühät (aus den Kapiteln 47 und 48). Vorweg aber zitiert er einen
"unveröffentlichten Gedanken" (wohl aus seinem Tagebuch) aus dem Jahr 1946, den er
immer noch für gültig hält; darin ist davon die Rede, dass der Mensch die

Zirkularität des Seins physisch empfinde, weil ja sein Denken im runden Kopf
stattfinde, sowie, dass der Körper, der ja ein "geschlossenes System" sei, uns
dazu verleite, in solchen Systemen zu denken. Der Gedanke dürfte aus der

Gestaltpsychologie stammen - man würde ihn dort wohl als ein Beispiel für
psychophysische Isomorphic sehen -, wird dadurch aber nicht überzeugender.

Im ersten Passus heisst es tatsächlich "jede Sache und jedes Sein ist ein

Zirkel, der zurückkehrt zu dem, was er anfangs war und Gott der Erhabene hat

für jedes Wesen eine Stufe in seinem Wissen festgesetzt." Damit ist nun aber,

wie der folgende Text zeigt, ganz einfach der Kreislauf der seelischen Existenz

vom Ursprung hinunter in die Welt und zurück zum Ursprung gemeint. Eine
Stimme im Menschen lockt, so Ibn cArabi, ständig zu dieser Rückkehr, so wie
die Erinnerung an die Heimat die Sehnsucht nach ihr erschafft. Dann kommt die
Reue über seine bösen Taten, doch Gott verzeiht ihm und verwandelt sie in gute
etc., mit langem Koranzitat. Dieser Passus enthält also nichts Spezielles.

Der nächste Passus, überschrieben "Göttliches Mysterium" betont, dass nur
Menschen und Dschinnen (ath-thaqaläri) keinen festen Standort (maqäm),
sondern einen Weg und ein Ziel haben, Engel, Tiere, Pflanzen, Mineralien dagegen

AS/EA LVIII-4-2005, S. 1317-1369



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 1337

nicht. Hier gebe es jedoch unauflösbare Widersprüche, die kein Verstand
sondern nur ein prophetisch offenbartes Wissen lösen könne. Die Engel haben aber

insofern eine Aufwärtsentwicklung (taraqqt) wie wir, freilich nur im Wissen, als

Adam sie "die Namen" gelehrt hat.

Die Seelen der Menschen, Dschinnen und Tiere haben zwei Fähigkeiten,
eine zu handeln und eine zu erkennen. Menschen und Dschinnen haben ausserdem

noch die Fakultas des Denkens (mufakkira). Der Mensch hat kraft dieser

Fähigkeit quasi göttliche Kompetenzen, wie sie nicht einmal die Allvernunft und
die Universalseele besitzen. Er kann damit zum vollkommenen Menschen werden.

Alles das entwickelt Ibn c Arabi in ständiger Polemik gegen Unwissende,
Unbelehrbare etc.

Der nächste Passus ist wiederum "Göttliches Geheimnis" überschrieben.

Darin betont Ibn "Arabi zunächst nochmals, dass nur "Herzbesitzer" (ashäb al-
qalb entspricht dem persischen ahl-i dili) diese Dinge richtig erkennen. Alsdann
die Veränderbarkeit und Vielgestalt des Gesetzes: Es wird entsprechend den

"Zuständen" (ahwäl) variiert. Daher gibt es auch im Koran die Abrogation. Es

ändern sich also die Beziehungen (nisab) zwischen Mensch und Gott je nach

Situation. Die Situation ändert sich mit der sich ändernden Zeit (Beispiel: die

Jahreszeiten). Die Zeiten ändern sich gemäss den Bewegungen (Gottes beim

Erschaffen). Die Bewegungen ändern sich mit den Richtungen (tawajjuhät), z.B.
der Sonne, des Mondes; die Richtungen wechseln mit den Zwecken (maqäsid).
Der Wechsel der Zwecke folgt dem Wechsel der Manifestationen (tajalliyät).
Gott manifestiert sich nie zweimal oder zwei Personen in gleicher Gestalt. Die
Manifestationen wechseln mit dem Wechsel der Gesetze. Einem Ashcariten

erscheint Gott anders als seinem Gegner etc. Hier schliesst sich der Kreis, den

daher Vf. graphisch darstellt (so vielleicht auch im arabischen Text). Jeder Punkt
in diesem Kreis kann also Anfang, Mitte oder Ende sein. Ibn cArabï verweist auf
einen ähnlichen Beziehungsring, den er in at-Tadbïrat al-ilâhïya behandelt hat:

"Die Welt ist ein Garten, dessen Zaun der Staat ist. Der Staat ist die Autorität
(sulßn), beschützt von der Tradition (sunna). Die Tradition ist die gerechte
Herrschaft des Königs. Der König ist ein Hirt, den ein Heer schützt. Das Heer
sind Helfer, von Geld unterstützt. Das Geld ist eine göttliche Vorsorge, welche
die Untertanen sammeln. Die Untertanen sind Knechte, die die Gerechtigkeit
zusammenhält. Die Gerechtigkeit ist der Brauch, in welchem das Heil der Welt

AS/EA LVIII-4-2005, S. 1317-1369



1338 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

liegt, die Welt ist ein Garten etc."18 Vf. erläutert diesen Text in 33 Anmerkungen
und schliesst dann mit einigen "conclusioni":

Ibn "Arabi erscheint ihm als Mittler zwischen Theologie und Philosophie

(hinzuzufügen wäre: und Mystik, denn er verschmilzt alle drei) einerseits,
zwischen avicennischer und averroischer Philosophie anderseits. Dies gelingt ihm
mit einer mathematischen, auf die Begriffe von Kreis und Punkt gestützten
Sprache (aber die übersetzten Texte machen davon ja kaum Gebrauch, das Bild
von Kreis und Punkt hat ja noch nichts mit mathematischem Denken zu tun!).
Dass Ibn "Arabi Averroës nahe steht, stützt Vf. wieder mit dessen - vermeintlicher

- Rückweisung der Emanationslehre, sowie mit der berühmten Begegnung
zwischen Averrroes und dem jugendlichen Ibn "Arabi, von der er selber, mit
schaudern machender Kälte und Arroganz, in den Futühät berichtet. Vf. hat

diesen kurzen Bericht dankenswerterweise ebenfalls übersetzt und hier eingefügt.

Freilich, wenn Vf. gegen Ende feststellt, "der Kreis dreht sich weiter" sei

die Essenz der ganzen Philosophie von Ibn "Arabi, so ist das eine arge
Simplifizierung, namentlich wenn man die glänzende Darstellung seiner Gedankenwelt
in Corbins "L'imagination créatrice dans le soufisme d'Ibn Arabi" vor Augen
hat. Abschliessend zitiert Vf. einen Passus aus der Einleitung einer vorkritischen
Schrift Kants "Versuch, den Begriff der negativen Grössen in die Weltweisheit

einzuführen", wo Kant dafür plädiert, im Bereich der Metyphysik mathematische

Grössen und Begriffe zu verwenden. Genau das habe Ibn "Arabï getan. Zu
sehen ist davon aber im obigen Artikel so gut wie nichts.

In diesem letzten Kapitel des Bandes behauptet Vf. en passant, der
unbekannte Erfinder des Diktums "les extrêmes se touchent" sei ein Vorläufer der

modernsten philosophischen und wissenschaftlichen Theorien, denn dieses

Diktum setze als Umfeld und Gegenstand unseres gesamten Denkens einen

gekrümmten geistigen Raum voraus (354). Dieser Schluss ist typisch für Vf.
spekulationsfreudige, einfallsreiche, aber oft auch zu anfechtbaren Schlüssen

gelangende Denkweise. Denn ganz sicher hat das Diktum nichts mit ein-

stein'scher Physik zu tun, wie diese ja auch wiederum nicht von einem
"mentalen", sondern vom physikalischen Raum (des Weltalls) redet.

Die Zusammenfassungen machen die beeindruckende Weite des Horizonts von
Bausani deutlich. Dass ihm Fehler unterlaufen sind und diese hier genannt

18 Der Ursprung dieses Beziehungsrings, der hier aber durch störende Zusätze verdorben

scheint, ist sehr wahrscheinlich antik, leider erinnere ich mich nicht, wo ich etwas Ähnliches

gelesen habe.

AS/EA LVIII-4-2005, S. 1317-1369



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 1339

wurden, soll nicht die Nützlichkeit dieses Bandes infrage stellen. Ein grosses
Verdienst kommt den Herausgebern zu, sowohl jenen der Reihe (M. Mancini, L.

Milone, F. Zambon), wie insbesondere dem Betreuer des vorliegenden Bandes,
M. Maurizio, alle an der Universität Bologna. Es gehört Mut und der Wille zum
Dienst an der Sache, Bereitschaft zum Einsatz von Zeit und Kraft dazu, um
solche Sammelbände zu realisieren. Bausanis Grösse, aber auch seine

Schwächen werden durch diese Publikation deutlich. Wer ihn kannte, hört ihn
reden, sieht ihn vor allem reden, mit imposanten Gesten, Allüren, die manchmal
fast an einen Magier erinnerten, aber auch der Fähigkeit, sich selber
zurückzunehmen mit jener in ein selbstironisches Lächeln gehüllten Bescheidenheit,
die sich am Schluss so vieler Beiträge manifestiert.

Lehrreich und anregend sind alle Artikel. Bewundernswert ist der weite

Blick, die Zusammenschau und Kombinationsgabe, basierend auf
weitgefächerter Quellenkenntnis in z.T. ganz abgelegenen Sprachen wie Chinesisch,

Bengali, Malaiisch, Indonesisch. Freilich, wenn Vf. den Leser in solche Fernen

entführt, wird es zwar immer spannender, gleichzeitig aber spürt man, wie beim

Höhenflug der Boden unter den Füssen entgleitet. Ist das persische Ghasel von
einer lyrischen Form der T'ang-Dichtung beeinflusst oder hat es seinerseits bei
dieser den Monoreim inspiriert?

Vf. hat häufig Fachliteratur verarbeitet, zitiert sich aber auch gern selber.

Besonders nützlich sind Inhaltsangaben und Übersetzungen wie z.B. die
Inhaltsangaben zu einigen enzyklopädischen Werken der arabischen Literatur oder die

aus den "Mekkanischen Eröffnungen" (al-Futühät al-Makkïya) des Ibn "Arabi
übersetzten Passagen, oder die Zusammenfassung von Sanä'Is kleinem
persischen Versepos "Reise der Gottesknechte an den Ort der Rückkehr" (Sair
al-"ibäd ilä l-ma"äd), Verse Bedils, des Meisters des indischen Stils, und das

berühmte Hafis-Ghasel vom schönen Türken. Dass jeder einzelne Artikel zu

neuem Fragen provoziert, erhöht den Reiz und den Wert dieser
Aufsatzsammlung.

J. Christoph Bürgel

BEHUNIAK, James Jr.: Mencius on Becoming Human. Albany, NY: State

University of New York Press, 2005. xxviii, 186 pp. ISBN 0-7914-6229-3.

In Studien zum Buch Menzius, den kompilierten Aussprüchen und Gesprächen
des Meisters Meng ]£-?¦ (latinisiert Menzius), wird der zentrale Begriff
renxing A14 oft mit "menschlicher Natur" übersetzt. Dies geschehe zu oft und

AS/EA LVIII-4-2005, S. 1317-1369



1340 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

überdies ungerechtfertigt, meint James Behuniak Jr. (Sonoma State University)
in seiner Studie, welche das Resultat seiner überarbeiteten Dissertation (2002 am

Philosophiedepartement der Universität Hawai'i in Manoa unter Roger T. Ames)
darstellt. Darin wendet sich Behuniak gegen eine essentialistische und ahistorische

Auslegung von renxing. Wie der Titel der Studie prägnant und zugleich
provokativ anzeigt, möchte er den Begriff im Sinne einer "Neigung"
(disposition) fassen. ' So entsteht ein prozessuales und kontextuelles Verständnis
des Menschen und, folgerichtig, auch dessen Kontextes. Behuniak folgt damit in
weiten Teilen der Lesart klassischer konfuzianischer und daoistischer Philosophie,

wie sie Arnes lehrt, mit dem er kürzlich in Beijing eine Aufsatzsammlung
zum Menzius herausgegeben hat.2 Gleichwohl präsentiert Behuniak eine

eigenständige Perspektive, welche in sinologischen wie philosophischen Kreisen auf
Interesse stossen sollte.

Behuniaks These wird in der Einführung dargelegt: xing ft bezeichne im
Menzius keine von allen Menschen geteilte, generische "Natur" und könne somit
nicht abstrahiert vom Prozess und vom Ort des Heranwachsens dieser Menschen
betrachtet werden. Vielmehr deute dieses Wort auf eine Neigung hin, welche in
einem Transaktionsprozess inmitten von lokalen Bedingungen entstehe. Dieser
Prozess wiederum bewirke etwas jeweilig "ästhetisch Besonderes" (S. xvi).
Diese Neigung ist also keinesfalls anfänglich festgesetzt. Sie unterliegt nicht nur
den konkreten Umständen, sondern auch einer Art Spontaneität, welche

Behuniak ausführlich beschreibt (S. 5-14).
Die These stützt sich auf zwei Pfeiler. Zum einen finden im Menzius oft

botanische Metaphern Verwendung wie die bekannten "vier Sprosse" (siduan
HÜffij), aber auch die "Wurzel" (ben L$.), das "Durchbrechen des Erdbodens"

(da Ut), die "Nährung" (yang Ü), die "Lebensspanne" (sheng ^Ë.) und das

"zur Frucht Gelangen" (shi ff). Auch vergleicht Meister Meng die

Selbstkultivierung des Menschen mit dem Wachstum eines Baumes. Entsprechend

beginnt Behuniak, indem er seine eigene Reise nach Zouxian, des Meisters

Heimatstadt, und im Besonderen einen bestimmten Baum auf dem Tempel-

1 Die Übersetzung des englischen Begriffes "disposition" ins Deutsche ist verfänglich. Ich

wähle hier den Terminus "Neigung", da Behuniak selbst an einigen Stellen von "proclivity"
spricht und da seine Ausführungen am ehesten diese Bedeutung anzeigen, etwa wenn er

François Jullien und dessen Übersetzung von shi t& als engl, "propensity" (im franz.

Original "propension") heranzieht (S. 4—5). Siehe: François Jullien, La propension des choses:

Pour une histoire de l'efficacité en Chine. Paris: Éditions du Seuil, 1992.

2 Roger T. Ames und James Behuniak Jr. (Hg.), Mengzi xinxing zhi xue ïS.E'Li'U'ïiL.^-}^,.
Beijing: Shehui kexue wenxian chubanshe, 2005.

AS/EA LVIII-4-2005, S. 1317-1369



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 1341

gelände in Erinnerung ruft. In Schriften wie dem Buch der Lieder (Shijing flf
IM) und dem Zhuangzi JEË"? findet Behuniak schliesslich weitere Argumente,
weshalb botanische Metaphern im klassischen China einer prozessualen und

kontextuellen Leseart bedürfen. Zum andern zieht Behuniak ein Textdokument

aus den Funden von 1993 in Guodian heran, welches seit 2002 zugreifbar ist. In
Behuniaks Übersetzung lautet der Titel dieses Dokumentes: Dispositions Arise
From Conditions (xing zi ming chu ft § np tB). Behuniak bezieht sich dabei auf
mehrere chinesische Gelehrte und folgt insbesondere Pang Pu Ma%, der xing
metaphorisierend einer "Lokomotive ohne Geleise" gleichsetzt (S. xix). Auch
dieser Pfeiler lässt laut Behuniak wenig Zweifel übrig, xing als Prozessbegriff zu
fassen (S. 82).

Behuniak betont also die Wichtigkeit der Umstände, in welchen der Menzius

entstand. Dies veranlasst ihn, sich - nicht ohne Ironie - als konservativer

Interpret zu bezeichnen:

To those accustomed to a more generic reading of human development in the Mencius, the

argument ahead might be anticipated as radical. I feel, however, that what follows is the

more conservative reading. To read the notion of human development as end-driven in the

Mencius is to present Mencius as a truly revolutionary theorist of "human nature" in
classical China. I am not prepared or inclined to argue such a radical interpretation. The

following assessment is more modest. I maintain that Mencius is working within the

parameters of certain commonly held assumptions: assumptions about botanical growth,

transformation, development, and about the behavior of "configurative energy" (qi fl)- (S.

XX

Behuniak spricht hier die Frage an, die sich bei jeder Beschäftigung mit einem

Text stellt: Wie ist der Menzius zu lesen? Sie kann verschieden gestellt werden
und drückt je nach dem verschiedene Vorverständnisse aus. Diese Vorverständnisse

sind hermeneutisch unumgänglich und finden sich bei jeder Interaktion mit
einem Text, sind jedoch augenfälliger, wenn dieser Text durch sprachliche und
zeitliche Distanz markiert ist. Mit Blick auf Behuniaks Studie über den Menzius
lohnt es sich, die obige Frage anhand zweier Spannungsfelder zu differenzieren.
Dadurch sollen nicht nur Behuniaks Vorverständnisse, sondern auch seine

Antwort auf die Frage, wie er den Menzius zu Beginn des 21. Jahrhunderts liest, auf
einer Art fiktivem Reissbrett verortet werden.

Das eine Spannungsfeld lässt sich an der Intention, mit welcher man an den

Text herantritt, festmachen. So kann die Intention, also das Ziel der Beschäftigung

mit dem Menzius, entweder in der Ergründung und Beschreibung der

tatsächlichen Absichten des Meisters Meng liegen, so wie er sie damals gemeint

AS/EA LV1II-4-2005, S. 1317-1369



1342 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

hat. Ein solches Herantreten an den Text ist jedoch hermeneutisch ein Ding der

Unmöglichkeit, weil man weder die seither vergangene Zeit zurückdrehen noch

sprichwörtlich in die Haut des Meisters schlüpfen kann. Der Anspruch dieser

Intention artikuliert sich denn auch zumeist als anzunähernde Leitvorstellung.
Oder - dies ist der entgegenstehende Pol des Spannungsfeldes - man beschäftigt
sich mit dem Menzius mit dem Ziel, seine Bedeutung für die heutigen Umstände
und Anforderungen zu erschliessen. Man eignet sich, sozusagen hermeneutisch

"korrekt", den Text an. Doch damit einher geht die Gefahr, dass bei einer
unbedachten oder übertriebenen Aneignung am Ende nicht viel vom Meister und
seinem Text übrig bleibt. Mit anderen Worten: Man instrumentalisiert den Text
und verharrt in der Explizierung eigener Überlegungen.

Das zweite Spannungsfeld betrifft die Methode. So kann der Menzius
anhand dessen eigenen Theorien und Begrifflichkeiten gelesen werden. Gerade bei
der Interpretation eines Textes in einer Fremdsprache führt dies oft zur Schaffung

und Verwendung eines neuen oder ungewohnten Vokabulars. Aus Gründen
hermeneutischer Unmöglichkeit ist jedoch auch dieses Vorgehen nur als
anzunähernde Leitvorstellung praktikabel; man kann seine eigenen Theorien und

Begriffe nicht einfach zur Seite legen, sich nicht aus ihnen hinausdenken. Sogar
die Betonung von "Theorien und Begriffen" musste man problematisieren, gälte
es vielleicht doch bei der Beschäftigung mit dem Menzius auch eine solche

abzustreifen. Ein entgegenstehender, zweiter methodischer Ansatz legt zunächst
eine eigene Theorie und Begrifflichkeit fest, mittels derer in der Folge der Menzius

gelesen wird. In der Praxis wird dabei oft Anlehnung bei ausformulierten

Philosophien gesucht, die man als eigen empfindet. Warum aber beispielsweise
Hegel oder Kant eigener sein sollen als Meister Meng, ist gemessen an der
Anzahl von Interpretationen zu diesen Denkern und an der zwingend ebenfalls

vorliegenden hermeneutischen Distanz zumindest nicht offensichtlich. Auch

wenn dabei in einem zweiten Schritt untersucht wird, inwiefern die gewählten
Theorien und Begriffe dem Untersuchungsgegenstand gerecht werden oder eben

nicht gerecht werden, läuft man Gefahr, dass Aspekte von vornherein verdeckt
bleiben. Das Eigene kann wiederum überhand nehmen. Im Extremfall entdeckt

man im vorliegenden Text nicht mehr als sich selber, oder gegebenenfalls Hegel
oder Kant.

Intention und Methode unterliegen demzufolge ähnlichen Spannungen. Bei
beiden muss sich die Interpretin oder der Interpret entscheiden zwischen einer
hermeneutischen Unmöglichkeit, welche auf das Fremde (das Anzueignende)
abzielt und das Eigene zu übersehen neigt, und einer Instrumentalisierung des

Textes, welche das Eigene in den Vordergrund stellt und das Fremde zu ver-

AS/EA LVIII-4-2005, S. 1317-1369



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 1343

drängen droht. Trotz dieser Gemeinsamkeit der zwei Spannungsfelder ist
zwischen Intention und Methode zu unterscheiden, findet man im wissenschaftlichen

Diskurs doch jede der vier Kombinationsmöglichkeiten. Wichtig ist es,

dass die Entscheidungen und damit auch die Vorverständnisse bewusst thematisiert

werden. James Behuniak tut dies. Aber, wie verortet er sich selber auf dem

soeben erstellten Reissbrett?

Bezüglich Intention lässt sich festhalten, dass es Behuniak nicht daran

gelegen ist herauszufinden, was Meister Meng wirklich gemeint hat. So bezeichnet

er seine Studie als eine Interpretation, die ein widerlegbares Argument
präsentiert (S. xxvii). Es geht ihm also nicht um die eine wahre Interpretation des

Menzius, sondern eher um eine Herausforderung an all jene, welche trotz der

archäologischen Funde aus Guodian einen essentialistischen, ahistorischen

Begriff von xing nicht aufzugeben bereit sind. Behuniak arbeitet also hermeneutisch

sorgfältig. Umso mehr befremdet jedoch sein teils starker Ton. So leitet er

seine Sätze oft ein mit: "für Mengzi", "Mengzi meint", "Mengzi versteht", etc.

Behuniak könnte einräumen, dass er sein Argument lediglich mit Überzeugung

vorträgt und deshalb zu solchen Formulierungen neigt. Ebenso möglich ist es

aber, dass sein hermeneutisches Bewusstsein ob des eigenen Argumentes
teilweise in den Hintergrund tritt.

Auch wenn Behuniak demnach nicht gänzlich in die Haut des Meisters

Meng zu schlüpfen gedenkt, so doch zumindest in dessen historischen Kontext.
Insofern schlägt er bezüglich Intention einen Mittelweg ein. Genau darin liegt,
will man der Einschätzung auf der Buchrückseite glauben, eine bedeutsame

Leistung der Studie, die nämlich beides sein möchte: "sensitive to the details of
historical context and contemporary in its philosophical implications". Dieser

Mittelweg scheint zweifelsohne plausibel. Doch inwiefern gelingt Behuniaks
Studie dies? Wie erwähnt fügt Behuniak dem Menzius behutsam textlichen und

philosophischen Kontext hinzu, insbesondere im ersten Kapitel (The Cosmological

Background). Dieser Aspekt der Studie überzeugt. Etwas kritischer fällt
das Urteil mit Blick auf die philosophischen Auswirkungen auf die heutigen
Umstände und Anforderungen aus. Hier greift die Studie zu kurz, und es spricht
Bände, dass Behuniak die Frage, wie wir den Meister heute verstehen und wie
wir von ihm lernen können, erst im Nachwort explizit aufwirft (S. 130). In der

Einleitung benennt er zwar Bedeutungsräume, welche die Lektüre des Menzius
in der heutigen Welt füllen kann:

AS/EA LVllI-4-2005, S. 1317-1369



1344 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

The wisdom of the Mencius, as I understand it, speaks quite audibly to the intelligent reader

who has an interest in ordinary human occupations such as raising a family, cultivating a

character, and improving the conditions under which people live. (S. xxviii)

Es sind denn auch diese Themen, die Behuniak in den weiteren Kapiteln vertieft:
Um die Bedeutung und Funktion von xin /jj», das er konventionell mit "heart-

mind", häufiger jedoch weniger konventionell mit "feeling" übersetzt, dreht sich

das zweite Kapitel (The Role of Feeling), xin (wie auch xing, mit dem es in

engem Bezug steht) werde im Verlauf der Charakterbildung zunehmend
angereichert, indem "Inneres" (nei p^) und "Äusseres" (wai #f) relativ zum jeweiligen

Kontext "integriert" (cheng Mi) werde (S. 45^6). Ein für den Menzius
besonders wichtiges Gefühl ist die "familiäre Zuneigung" (qin |M), welche
Behuniak im dritten Kapitel (Family and Moral Development) ins Zentrum
rückt. Zahlreiche Bezüge zu biologischen Metaphern des Prozesses und der

Kontextualität untermauern dabei wiederum Behuniaks Argumentation. All dies

bereitet die Leserin und den Leser auf das vierte Kapitel (The Human

Disposition) vor, wo Behuniak ausführlich auf seine These eingeht, der zufolge

xing als Neigung verstanden im Menzius auf ein qualitatives Menschwerden

hindeute, dessen "Wert" (gui IH) sich daran bemesse, dem eigenen Kontext

"möglichst viel abzugewinnen" (jin 18) (S. 98-99). Ein bedeutender Teil dieses

Kontextes seien die Beziehungen, die man unterhalte, und insbesondere die

Familie, in die man hineingeboren werde. Im letzten Kapitel (Advancing the

Human Way) wirft Behuniak einen Blick auf die sozialen, politischen und
ökonomischen Bedingungen, welche dem eigenen "Bestreben" (zhi J^f,) Grenzen

setzen.

Behuniak bleibt aber stets auf einer grundlegend philosophischen Ebene

und wird, was die Auswirkungen auf die heutigen Umstände und Anforderungen
angeht, nicht konkret. Der Titel seines Buches Mencius on Becoming Human

zeigt dieses Grundlegende an: Es geht um nicht weniger als ums Menschwerden.
Eine neuartige Perspektive auf die Frage, was es bedeutet Mensch zu sein (oder
eben Mensch zu werden), ist ohne Zweifel von Interesse für gegenwärtige
philosophische Diskussionen. Dennoch wäre es hilfreich gewesen, wenn Behuniak

diese Perspektive anhand einem der angesprochenen Bedeutungsräume
durchbuchstabiert hätte. So bleiben am Ende einige Fragen offen: Soll der Menzius

heute als eine Art Familienethik gelesen werden? Oder liefert er gar
Argumente für einen auf der Familie basierenden politischen Konservativismus? Oder

spielt das Projekt der Selbstkultivierung etwa auf religiöse Bedürfnisse an? Wo

genau entfaltet der Menzius seine argumentative Kraft heute? Behuniak bleibt

AS/EA LVIII-4-2005, S. 1317-1369



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 1345

eine Antwort auf diese Fragen schuldig, und dies hängt vielleicht mit seiner

Position bezüglich des zweiten Spannungsfeldes auf dem Reissbrett - der
Methode - zusammen.

Denn Behuniak beschreitet, was die Methode betrifft, keinen Mittelweg,
sondern versucht, den Menzius mittels dessen eigener Begrifflichkeit zu lesen.

Dabei geht er aber keineswegs hermeneutisch naiv vor und formuliert zwei
Kriterien, die sein Unterfangen leiten (S. xxii-xxiii): Das erste Kriterium misst den

Grad der Konsistenz zwischen den gewählten Übersetzungen und den Annahmen

der klassischen chinesischen Philosophie. Das zweite Kriterium prüft die

Kohärenz und Konsistenz eines Textes, wenn dieser durch ein so gewonnenes
Vokabular betrachtet wird. Letzteres betreffend fügt Behuniak selbst einen
Vorbehalt hinzu:

Of course, the hazard is that the coherence brought to this text will be more the coherence

between English words in my head and less the coherence between Chinese words in the

Mencius. I consider this danger to be unavoidable, no matter how careful one is. The risk of
reading oneself into the tradition is significantly lessened, however, if the first criterion for
adequacy in treatment is taken seriously. In what follows, I make every effort to read the

Mencius as a text in context, (p. xxvii)

Ob das Risiko durch das erste Kriterium tatsächlich reduziert wird, scheint aber

fraglich, da die Formulierung der Annahmen der klassischen chinesischen
Philosophie, gegenüber welchen die gewählten Übersetzungen auf ihre Konsistenz
hin geprüft werden sollen, ebenso auf Übersetzungsleistungen beruht.

Die von Behuniak bevorzugte Methode, den Menzius sozusagen "on its

own terms" zu lesen, spiegelt sich auch in den an einer Hand zählbaren
Verweisen auf Philosophen wie Dewey oder Whitehead. Dass Behuniak solche

Verweise unterlässt, kann indessen nur willentlich sein, ist er doch von Hause

aus Philosoph. Nun, auch wenn Verweise auf vermeintlich eigene Theorien und

Begrifflichkeiten wie oben erwähnt andere Gefahren bergen, so erlauben sie es,

Anhaltspunkte hin zu einer Horizontverschmelzung zwischen Autor und Leserschaft

zu setzen. Hätte Behuniak vermehrt solche Anhaltspunkte offen gelegt,
dann fiele es eventuell auch einfacher, die philosophischen Implikationen seiner
Studie zum Menzius in der heutigen Welt zu verorten.

Diese Bemerkungen - einer Buchbesprechung entsprechend wohl eher

allzu kritisch ausgefallen - sollen jedoch nicht darüber hinwegtäuschen, dass der

von Behuniak eingenommene Blickwinkel auf den Menzius für die Sinologie
bedeutsam und für die Philosophie überaus anregend ist. Da jede Buchbesprechung
nur eine Teilbeleuchtung leisten kann, so standen hier bei gleichzeitiger Ver-

AS/EA LVIII-4-2005, S. 1317-1369



1346 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

nachlässigung zahlreicher inhaltlicher Aspekte lediglich die intentionalen und
methodischen Vorverständnisse des Autoren im Vordergrund. Nichtsdestotrotz,
Behuniak legt eine stringent argumentierte und in virtuosem Englisch verfasste
Studie vor, deren Betonung auf Prozess und Kontextualität in der Menzius-Yox-

schung Beachtung verdient und deren Bedeutung für die heutigen Umstände und

Anforderungen noch weitere Aufmerksamkeit geschenkt werden sollte.

Ralph Weber

ESPOSITO, Anna Aurelia: Cärudatta: Ein indisches Schauspiel. Wiesbaden:
Harrassowitz Verlag, 2004 (Drama und Theater in Südasien, 4, hg. v. Heidrun

Brückner).

The present monograph is the first result in book form of the project involving
the preparation of critical editions of all the so-called Bhäsa plays initiated by
Heidrun Brückner. The first editions of these plays by Ganapati Sästri date from
the twenties of the last century. Most of these editions are based on only one or
two manuscripts and are hardly critical. This situation is to be regretted
especially if one takes into account the role the Bhäsa plays, rightly or wrongly,
play in the reconstruction of the early history of Sanskrit drama. As said, one of
the tasks ofthe Bhäsa project was to collect all the available manuscripts and to

prepare critical editions of the plays. For the present edition four manuscripts
were available, one of which (TR2) is the same as ka used earlier by Ganapati
Sästri. The other manuscript used by Sästri, kha, has not been found again.

Among the four manuscripts it is possible to distinguish two groups (TP and

TR2 and Ma and TRI). Otherwise, however, the tradition represented by them is

fairly homogeneous and therefore possibly of recent origin. It cannot be

sufficiently stressed that the edition is as far as I know the first really critical
edition of a South Indian drama text which includes Prakrit. As such it allows us
for instance to see a type of textual variation we hitherto did not know existed,

namely the substitution within the South Indian tradition itself of so-called Old
SaurasenI forms (e.g. tuvaw) by Classical Saurasenï forms (tumam, actually a

Mähärästri form). The edition is followed by a careful discussion of some ofthe
more significant variant readings (157-240) and a fully annotated German
translation (241-294). On p. 295-316 spelling errors found in the manuscripts
are presented which had not been included in the already dense critical
apparatus.

AS/EA LVIII-4-2005, S. 1317-1369



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 1347

The book contains an exhaustive treatment of the Prakrit not just of the

Cärudatta but of all the plays concerned (31-83) with reference to the Prakrit

grammars by Pischel (1900) and Printz (1921).

Among the Bhäsa plays (the author rightly prefers to use the label

"Trivandrum plays" given the uncertainty of Bhäsa's authorship ofthe plays) the

Cärudatta takes in a special position because of its relationship to Südraka's

Mrcchakatika. The book therefore opens with a synopsis of the past discussions

on that topic though the author, as she herself admits, has little new to contribute

to it. By its careful, judicious presentation and discussion of all the material

available the present book is a landmark in the history of the study of the

Trivandrum plays as well as of South Indian dramas in general.

Below follow a few critical remarks and queries concerning details of the translation

and interpretation, padivassaa in 1.0.8 and 0.42 is translated as neighbour
(< prativasyaka; note the v.l. padivessaa in 0.42). Earlier, the word, or rather its

variant vadivassaa (< varivasyaka), was interpreted to mean servant (see p. 82).

In that connection it should be noted that while the context of 0.42 is not specific

enough, the one of 0.8 seems rather to require the meaning "servant", that is to

say, it is not clear, at least to me, how neighbours would fit in here. The

vidüsaka observes that the padivaassajana are walking around as it were with a

purpose (that is, not, or no longer, aimlessly) (surnmittam via) and from that he

infers that dinner must be ready.
1.0.30 reads: aham candappavädajanauo via varançE pavvadädo düram

ärovia pädido hmi "Ich wurde wie ein wegen eines ungestümen Windstoßes

emporwirbelndes Grasbüschel weit weg vom Berg getragen and [dann]
fallengelassen". The word Janaua is otherwise unknown and its meaning is uncertain

(see p. 83). Apart from the fact that the translation "emporwirbelnd" is just a

guess, it is not clear how masc. janduo is to be connected with fem. varanaï. A

way out of the latter problem is to read a compound varanaìpavadado, in which

case it is °Janauo which becomes the object ofthe comparison. It might then be

possible to see in our text an expansion of that in the Mrcchakatika: jam dänim
aham varandalambuo (°lumbuo) iyarandxlandud) via düram ukkhivia pädido
[ed. Godabole, Bombay 1896, p. 11]), "because just now you have thrown me

high up in the air only to drop me down again like a lamb(nd)ua on a varando",
in a (desperate?) attempt to explain the latter: "You have thrown me high up in
the air only to drop me again like ajandua (or like something which is in (or
by) a strong wind, which is next made to fall down from a mountain or a

varandi, or wall".

AS/EA LV111-4-2005, S. 1317-1369



1348 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

It is not clear to me why the reading budhdhassa in 1.6.2, though apparently
found in all manuscripts, has not been corrected into buddhassa.

anubandhaanti (I.10a) is most probably to be corrected into anubandhiantï,
which is a present participle of the passive. Compare ahisâliantï in the

corresponding passage in the Mrcchakatika (verse 28); see also purisesu näsä

nikkhivianti na urn gehesu (Mç. p. 69).
Should eso me abhiniveso abhijanena tulïadi (1.17.2), "Er vergleicht meine

Neigung mit meiner Herkunft", not be translated as "this dedication of mine (to

my profession) is outweighed by my good upbringing (which detests violence)"?
Vasantasenä is speaking to herself here, noting how the Sakära has scandalized
her by his violence (cp. the corresponding passage in the Mrcchakatika, p. 39:

gum kkhu anuräassa käranam / na una balakkäro).
The translation of na me saddhä in 1.21.6 (and 28.19) with "[I]ch habe kein

[rechtes] Zutrauen" seems to me too subtle and too much adapted to the context
for this expression (see Minoru Hara, "Sraddhä in the Sense of Desire",
Asiatische Studien XLVI/1 (1992), 180-194).

It is unlikely that avävuda in bho radanie, avävuda pakkhaduväram
(1.21.18) can function as an imperative ("Auf, Radanikä, öffne die Seitentür")
(see p. 254, n. 100). Rather, I think we have to accept that we are dealing with a

"corruption" of a half-remembered reading such as found in the Mrcchakatika
(avävudam pakkhaduäraam karemi; p. 45). Another instance of this

phenomenon may be found in IVO. 16: idam duväram pavittham pokkharam
uvävattidam pavahanam, "Der mit Lotosblüten [geschmückte] Wagen hat die

Tor[einfahrt] passiert and wurde gewendet". The use of pokkhara as a

description ofthe chariot is not self-evident (see p. 286, n. 271). Probably the

word is just an echo of pakkha in gahidävagunthanam pakkhaduärae sajjatn
pavahanam found in the Mrcchakatika, p. 166. Apart from that, whatever

pokkhara actually means ("pond"?) the passage in the Cärudatta should probably

be constructed as follows: "the chariot has entered [through] this door [and]
is made to stand at the side of the pokkhara".

The verb vyäkhyänayati means "to narrate, explain" rather than "to study"
as assumed in the translation of 1.28.29: "[d]ann werdet Ihr [the vidüsaka] vom
studierenden jungen Herrn freihaben"; See p. 261, n. 138: "Wörtlich: 'Es ist
dann Freizeit vom das Lehrwerk rezitierenden Sohn des Herrn'". The boy,
referred to by bhattiputta, would be Cärudatta 's son Rohasena. However, I think
that the word bhattiputta does not refer to Rohasena here but in a joking way to
the vidüsaka himself (something like: "the honorable sir will be released from
teaching the sästra [as if he is ever teaching]").

AS/EA LVIII-4-2005. S. 1317-1369



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 1349

The Sanskrit word ävutta "brother-in-law" (in manorahdvutto in II.0.24) is

otherwise unknown to me.

It is unclear what kind of formation ekapurisattä in hahje, ekapurisattä
pakkhapädidä. savve gunä nam honti is (ILO.168-169; chäyä: ekapurusatvä
[sic]. Note that the passage is found only in manuscripts M and kha). It is taken

as an ablative of the abstract noun, though it is normally formed with the suffix
-da (as in the word pakkhapädi-dä) or -ttana (which is actually a Mähärästri
form). Another problem in the passage is savve, that is, if it is indeed a locative

as the author suggests (chäyä: sarvasmin). Probably we have to read

purisasattadd (cp. dariddapurisasattä ganiä in ILO.35): "friend, attachment to

one man, favouring one party in particular, (these) are all good qualities". With
these words Vasantasenä seems to be explaining her earlier reactions. Just

before, Karnapüra had arrived, telling Vasantasenä how he had been rewarded

by a stranger for having rescued a monk from an attack by an elephant. The man,
who clearly had seen better days, had given him his only remaining possession,

a cloak. Vasantasenä asks who this man might be, who by his liberality imitated
Cärudatta. When her servant says she is also curious to know who he is,

Vasantasenä tells her that he must be a good man. Her servant replies that that is

something they have to find out. In the passage under consideration Vasantasenä

seems to say that in her singleminded preoccupation with just one man in

particular she might well have guessed correctly who the stranger is. The

supposed corruption of ekapurisattadä into the nonsensical ekapurisattä might
well have been the reason why in most manuscripts this passage has been

deleted.

The passage III.8.2-3 (iyam västuvibhägakriyä. sopasnehatayä grhavisista
iväyam bhavanavinyäsah) has been translated as follows: "Dieses ist die Hand-

lung, [die] 'Einteilung des Gebäudes' [genannt wird]. Wegen seiner Feuchtigkeit
ist diese Stelle des Hauses [für meine Zwecke] wohl die beste des Grundstücks".
The translation of visista in grhavisista is peculiar. Rather, the last part of 8.3

should be translated as: "The lay-out of the building here is typical of living
quarters". The expression sopasnehatayä should then alternatively be construed

with the preceding part: "This is the work of making a division of the plot on the

basis of the humidity". Actually, the burglar is looking for a wet spot in the wall,
not in the ground, but the confusion between ground, or plot, and wall may go
back to the original. Note in this connection the word bhümi in the

corresponding passage in Mrcchakatika (p. 141): udakasecanena düsiteyam
bhümih.

AS/EA LVIU-4-2005, S. 1317-1369



1350 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

Finally, a comment on the tithi scheme introduced in the Cärudatta (see in

particular p. 273, note 202). As observed by Esposito and by others before her,
the tithi scheme has most likely been introduced secondarily, as becomes clear

from an inconsistency, which is the result of it. Thus, while the incidents in the

first act are explicitly situated on the sixth day (sasthï) of the half-month, the act
ends in the description of the rising of what is most likely a full moon. In the

third act, which is set two days later (asthhamï), the moon is a slender digit and

is compared to an elephant tusk. The reference is here in particular to the eighth
day as a holiday (anädhyäyd) for students and teachers (pace Manu 4.114). Only
on the eighth day would the vidüsaka, as a brahmin teacher, be able to guard
Vasantasenä's ornaments. As such this insertion of the tithi scheme in the

Cärudatta seems to fit a pattern. As I have noted earlier (WZKS XLI (1997),
17-52), some ofthe Trivandrum plays deal with tasks specific to brahmins. The
insertion of the tithi scheme seems to have precisely the function to set the

incidents of the play somewhere in the brahmins' routine. It might also be

possible that the "school holidays" were the very occasions at which the play
was performed.

Herman Tieken

MASILAMANI-MEYER, Eveline: Guardians of Tamilnadu: Folk Deities, Folk
Religion, Hindu Themes. Halle: Verlag der Franckeschen Stiftungen zu Halle,
2004. (Neue Hallesche Berichte, Quellen und Studien zur Geschichte und

Gegenwart Südindiens, Band 5). 279 pp. ISBN 3-931479-61-7.

Hinduism is enigmatic. It is enigmatic because of the diversities in the mythology,

iconography, worship and folk stories, which vary from language to

language, region to region, and cultural bund to cultural bund. Not only the

major gods like Siva and Visnu are associated with the localisation processes,
but also the local deities themselves. The diversities in Hinduism have attracted
the attention of many scholars, and one among them is the author of this

impressive book under review. The beginning of her research for this book is

closely related to the book edited by Alf Hiltebeitel (1990), which contains a

number of studies on the guardians of popular Hinduism. Masilamani-Meyer has

contributed an important article to this book on the guardian deity Kättavaräyan
(pp. 69-104). During the one and half a decade since the conception of the

original idea to learn more about the guardian deities of Tamilnadu, the author
conducted an extensive field work, and visited about three hundred temples to

AS/EA LVIII-4-2005, S. 1317-1369



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 1351

collect materials for this book; wrote several versions and published at the end

an impressive book. The book is impressive because of the wealth of
information it contains about the less known guardian deities and the insight it
provides in the complexities involved in such a study. While bringing out the

structural similarities within the worship of guardian deities, the author has

constantly related the folk Hinduism to the Brahmanic Hinduism, and thereby

emphasising the role of the local culture in the formation of the folk religion.
This is the continuation of the author's two major earlier publications on the

South Indian village goddess Arikälaparamecuvari (1986) and the deified folk
hero Kättavaräyan (2004).

There are studies about the great temples in places such as Kanchipuram,
Cidambaram, Tanjavur, Madurai and Sucindram. Many of them were rich royal
temples with architectural uniqueness. They are all temples belonging to the

agamic tradition, and devoted mainly to the two important gods of Hinduism,
namely, Siva and Visnu. K.K. Pillay (1953), for example, conducted an

extensive study of the Sucindram temple, dealing with subjects such as the

historical background, origin and development, legends, rituals, festivals and

society. Fred W. Clothey (1978) traced the history and meaning of the South

Indian god Murukan. Studies of Edgar Thurston (1906) and Henry Whitehead

(1976) open yet another less known side of the non-ägamic deities of folk
Hinduism. The present study is an important addition to the available sources on
the village deities and their worshippers.

Tamilnadu is rich with village temples and deities. After a careful

definition ofthe word "guardian", the author presents in the introductory chapter

"Introducing the Players" (chapter I) a good portrait of six popular village
deities. One of the important common iconographie features of some of the

village deities is the presence of consorts with contrasting colours, of which one

is that of Dravidian and the other is of Aryan. In the context of the history of
these deities and in the light of the process of Sanskrtisation, this is an important
symbolic feature to remember. The colour of the male deities is mostly black;
but the colours of their consorts are black and golden. The author's description
of the folk deities is interwoven with the local mythological folktales about the

origin of these deities. The sharp opposition between the Saiva and Vaisnava

agamic temples vanishes in the non-ägamic temples of the folk deities. Saivism
and Vaisnavism very often co-exist within the holy boundaries of a temple. One

of the important contributions of the author is the establishment of a number of
patterns common to the village deities, such as mythology, location, priest,

worship and ownership ofthe temple and deity.

AS/EA LVIII-4-2005, S. 1317-1369



1352 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

The second chapter "Wilderness and Ordered Space" deals with the space

of origin and domicile of the deities. The title suggests already that there are

wild as well as benign deities. The three-fold division of space in nagara 'city',
grama 'village' and vana 'forest' has given way to the two fold opposition
"ordered against wild." Wilderness is applicable to the place where the deity
lives as well as to the behaviour of the deity. It is a word which stands for the

physical and psychological aspects. The Tamil word kätu 'forest, uncultivated
area' makes a meaningful opposite pair with natu 'cultivated area, land'. Instead

the discussion is diverted to the word ür. The Tamil word natu had once the

meaning 'civilized area' as against the word kätu 'forest'. Dravidian languages
such as Tamil, Malayalam, Kota, Toda and Kannada have cognates

corresponding to natu 'cultivated land' (DED item 3638) in opposition to kätu

'forest, jungle, wilderness' (DED item 1438). The author does not refer to the

Dravidian Etymological Dictionary (DED) of Burrow and Emeneau, which
could have helped her to shape the opposition wilderness against ordered space
within the context of Dravidian. In Malayalam nättin puram 'outside the city' is

used to refer to a person belonging to a village or to an uncivilised person. The

word ür 'village, town' is neutral. Another drawback of the twofold division
"wilderness against ordered space" is its self imposed limitation. The classical

classification of landscape in fivefold does not envisage wild deities for forest
and mountain and benign or agamic deities for the other three landscapes,

namely, agrarian, seacoast and desert. Wild and ordered spaces refer to areas

which are mutually interchangeable. For example, Krishna is the god of forest
and Murukan is the god of mountain. It may be interesting to confront the

author's concept of opposition with the information derived from the classical

Tamil literature and grammar. The association with wilderness is, however, not
restricted to the village deities or guardian deities alone; many of the nagara or

city deities also have mythological links with forests. For example, the myths
about the Goddess Meenakshi of the great Madurai Meenakshi-Sundareswarar

temple relate her to forests.

The interpretation of features which are termed as exclusive to the village
deities, leads to contradictions. There are many features which are common to
the village and city deities. The phenomenon of swayambu or an idol, which

naturally came into being, is not restricted to the village deities alone. The

carved-out images do not always form an opposition with the natural images. A
termite hill by nature can not belong to a nagara. The hollow cavities of such a

hill easily become an uninvited home of snakes. As it is mostly found in the

wilderness, it has become a distinctive feature of it. It is disputable to interpret

AS/EA LVIII-4-2005, S. 1317-1369



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 1353

the presence of a holy tree in a temple in the ordered space as a symbolic
remnant of wilderness because a holy viksa 'tree', tirtha 'water' and mürti 'idol'
belong to the myth of almost all the temples (p. 51) irrespective of the area.

Therefore a holy tree in an urban temple may not be always linked to the birth of
a deity in the wilderness. To avoid human pollution a deity is born in the

wilderness which is associated with divine power.
In spite of her efforts to streamline the collected information to support the

discussions, the author often returns to the details of the deity neglecting the

subject of discussion. One such sub-section is "The centre" (p. 55). The author

gets herself drowned in the details of the deity rather than continuing the

discussion of the topic "centre in relation to a village deity." The dual nature of
benign and fierce is not limited to the village deities alone. Many of the agamic
deities also exhibit these dualities: positive and negative. The efforts to trace the

patterns and structures prevailing among the deities are not always successful

because of the innumerable contradictions and confusions. A descriptive
approach is more effective than a structural approach. Contradictions and

confusions are also found in the classification of the symbols of the deities of
wilderness and ordered space (see p. 69) because the parameters such as

wilderness, ordered space and guardian are not mutually exclusive. The deities
who have their temples on the borders need not always be the guardians of a

village. There are a number of parameters which can be used in the description
of village deities; however, it is an uneasy exercise to generalize in terms of
patterns encompassing all the village deities. The city or village planning
reflecting the quarters of different castes engaged in professions with varying
degrees of purity, partially dictates the place of the deities in a city or village.
The author has a convincing example in the description of the deity Vêtiyappar
to prove how complex are the descriptions of a deity, whose temples are found
in different locations around a city such as Tiruvannamalai (pp. 85-88). One

important missing detail in the discussion is the history of these temples, which
is also difficult to trace. Whether there is an evolution from wild to benign in the

course of history is difficult to trace because the temples in different locations
have left behind very little written references. Oral histories vary from place to

place, and they tell very little about the evolution in the character of a deity.
Temple is a microcosmic world of gods on earth. The hierarchy noticed

outside the temple in the surrounding society is also found in the organisation of
power and hierarchy within the sacred walls or boundaries of a temple. Despite
this order it is not easy to formulate a rule to predict the interrelationship of the

many deities dwelling in a temple. The author has taken up a number of

AS/EA LVIII-4-2005, S. 1317-1369



1354 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

illustrative deities and temples to show the distribution of power and hierarchy
(chapter III) among the deities within a temple. The value of this chapter lies in
the description of the place of various deities within a temple premises.
Presentation of the empirical facts gathered from the village temples during an

extensive fieldwork is more important than a futile effort to construct universal
theories with innumerable exceptions. The author recognises this truth (p. 93),
and hence she takes her readers through the innumerable temples describing the

power and hierarchy of the deities, and especially the deities found near the

entrance of a temple. The three types of powers, namely spiritual, authoritative
and physical, may not always be exclusive as illustrated by the mythologies and

the oral versions of the deeds of a deity. Contrary to this, two or more of these

powers can be combined in one deity as seen in the case of Aiyanär.
Hinduism is interwoven; local mythologies try to incorporate pan-Hindu

mythologies; local deities are seen as parts ofthe gods ofthe Hindu pantheon or
they are elevated and given a place within the galaxy of Hindu gods or
goddesses. A divine family relationship (Chapter IV) is created as in the case of
Aiyanär with Siva as father and Visnu as mother. In this interesting chapter the

author analyses the mythologies of the local deities, and points out that there is

always a link between a local or regional deity and a pan-Hindu god or goddess.
Some of the local deities have kinship relationship with the pan-Hindu gods.

Though they represent a world of their own, they have hierarchical relationship
with the superior gods of the Hindu pantheon. The devotional stories collected
from the villagers emphasise the holy network of deities.

Two different idols ofthe same deity are often kept inside a temple. One of
them is fixed, and the other is mobile. The movable idol is carried during
religious processions and festivals. It is also interesting to read how a deity
chooses a place to "live" permanently. The aspects of domicile and sojourn are

reflected in the type of idols used in the temples. The author uses the terms

"stability and mobility" (Chapter V) to describe these two aspects of the earthly
manifestation of deities. Interesting is the fixed idol in a dancing, striding or
riding posture, where mobility is imbibed into a stävara or immovable idol. One

of the important contributions of this chapter is the retelling of the local stories

regarding the arrival and establishment of the local deities. The concepts of
stability and mobility are illustrated on the basis of the festivals in the following
three temples: 1) Guardian deity Pantära Appiccai in the place Kätayampatti in
Erode, 2) Guardian deity Karuppanacuvämi in Märanätu and 3) Guardian deity
Aiyanär whose temples are found in all the parts of Tamilnadu. The festival for a

guardian deity is different from a festival for an agamic god or goddess. One of

AS/EA LVIIl-4-2005, S. 1317-1369



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 1355

the important differences between an agamic and a non-ägamic temple festival
is the consent of the deity to conduct a festival, which is expressed through the

godly words of an oracle or through a good omen.
One of the symbolic effects of a mobile deity or processional image is its

nearness to folks. A guardian deity visits its folks, instead of the folks visiting
the deity. This aspect is common to all the deities, gods and goddesses, and also

similar to the visit of a king as described in the Tamil literary genre Ulä 'the

journey'. Another ambivalent aspect of folk Hinduism is the combination of
agamic and non-ägamic practices in one and the same temple. Inside the temple
the deity is vegetarian and once outside he drinks alcohol and consumes meat.

One may wonder why the sacredness of a deity inside His House is replaced by
impure activities outside His House. A synchronic answer to this question may
not explain this anomaly; but a diachronic explanation may elucidate the

changes which took place when a "great" tradition influenced the locals. This

interesting chapter takes the readers deep into the religious sociology of the

villagers of Tamilnadu.
In a recent article Leslie C. Orr (2005) discusses the dangers in interpreting

the features of deities. Synchronic interpretations often betray the diachronic
details of goddesses. Not only the goddesses often crossed the boundaries in
medieval South India; but also assumed the features attributed to other religions
such as Jainism. Semantics of words pose another problem. Disregarding the

differences in the synchronic and diachronic meaning of crucial words often
leads to misconceptions. One such word is pitäri, which refers to a non-ägamic
folk or village deity in Modern Tamil, while the same word refers to the agamic
Siva's consort Umä in a eleventh century inscription (Orr 2005: 30).
Contemporary researches on folk deities of South India may benefit by taking into
account how a process of "de-Sanskritisation" in the course of history can
transform a great goddess to a village deity (Orr 2005: 30) instead of emphasising

the opposite. Acceptance or refusal of animal sacrifice by a village deity, for
example, may have a link with this process of transformation.

The meaning of enacting a mythology, which is part ofthe ritual of worship
(Chapter VI), differs from community to community. On the one hand the author
tries to elicit the meaning from the devotees, and on the other hand tries to find
an answer by analysing the mythologies and their enactments. The complexities
of how and why a Hindu god or a guardian deity is worshiped are presented by
using the words ofthe devotees themselves. For some devotees the enacting of a

myth takes them nearer to the deities. This is comparable to the enactment ofthe
stories of Krishna by the Vaisnavites. What is the meaning and effect of this

AS/EA LVIII-4-2005, S. 1317-1369



1356 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

enactment? Not only hearing but seeing is also conceived as a holy activity.
These aspects are common to Saivism and Vaisnavism. The worship of guardian
deities is mainly through darsan or seeing the idol. Seeing and hearing are the

results of enactment, and further, like an oracle, the actor becomes a temporary
embodiment of the deity itself.

It is interesting to note that in the Tamil folk religion a new idol gets power
when its eyes are opened through piercing. The rituals bring power into an idol
or the existing power is activated. The author sometimes deviates from the

subject of her discussion as in the case of "calling the power into the mürti" (p.

179), and instead discusses about a deity such as Talaivetti Muniyappan (p. 181).

This book is a treasure house of information about the guardian deities of Tamilnadu.

However, the presentation of this valuable material is not in harmony with
the importance of the subjects dealt with. The discussions about the deity's
territory, for example, are futile because some of the deities have their powers
spread over the entire community and territory, though the temple boundaries

may suggest otherwise. In the event of a death in a village, for instance, the

temple doors are shut till the body is cremated. The deity runs away from the

village till the cremation is completed. The temple walls will not stop a deity
from extending its powers.

One of the inseparable features of the worship of a guardian deity is the

role of the cämiyäti or oracle who is possessed by a deity and becomes a

medium of the deity. The spoken words of the oracle are taken as the words of
the deity, and through this channel the folk is allowed to communicate with the

deity. In the agamic temples this aspect is significantly absent. Only members of
a particular family are allowed to deliver a cämiyäti to specific village temples.

Though the phenomenon of possession is very common, and some of the

worshippers suddenly show signs of possession in the presence of a deity, they
are not considered as the oracles of the temples. However, spiritual powers are

attributed to such persons including the power to cure diseases and to predict the

future. The possessed plays an important role in the social and religious life of
the villagers.

Worship involves also sacrifices - sacrifices of vegetarian and non-

vegetarian commodities, such as fruit and milk, chicken and goat, and drugs and

alcohol. The village deities receive very often the so-called impure commodities

as sacrifice, which is also a reflection of the social divisions within a

community. The manner in which the animals are sacrificed in different villages is an

example of the diversities in the local practices of sacrifice. There is no standard

rule for killing an animal. The rules of animal sacrifice within the agamic and

AS/EA LVIIl-4-2005, S. 1317-1369



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 1357

the non-ägamic traditions of Hinduism deviate very much from one another. The

important contribution of the author is the descriptive presentation of variations
in the animal sacrifices. The symbolic interpretations differ from scholar to
scholar and seldom tally with the belief and interpretation ofthe folks.

The sacrifice to the guardian deities resembles very much the food offered

on the day of the sräddha, the death anniversary, to a deceased person. Though
the author does not connect these two, it may be of interest to mention here this

similarity. Appeasement of the deceased and the deity is the main purpose of the

offerings, and therefore the cherished food. The symbolic sacrifice of human

beings has lead to a number of interpretations of the sacrifice itself; but has

failed to answer the purpose of this interesting form of sacrifice.

Appendix I shows that the themes discussed in this book are also found in
the other states of India. Appendix II is a valuable addition because it contains
short portraits of important deities, and functions as a quick reference to the

elaborate discussions registered in the first six chapters. Appendix III furnishes a

list of temples. They are followed by the plates depicting the deities and the

temples, an elaborate bibliography and an Index. It is a complete book with all
the essentials on the guardian deities of Tamilnadu.

Guardians of Tamilnadu is an attempt to formulate general patterns of village
deities and their worship. Mythology, iconography, ritual and worship together
with the local oral history form the important aspects of this study. It provides, at

the same time, a wide range of empirical material on the basis of which
generalisation is attempted. However, the process of generalisation does not
flow smoothly because the broad ethno-religious diversities create innumerable
variations and exceptions. The poignant question remains: how to interpret these

variations and exceptions? I would like to close this review with the following
quote from Leslie C. Orr (2005: 34): "I believe that if we really attempt to regard
these goddesses with the eyes of those who worshipped them a millennium ago,

we will be forced to abandon several of the categorization schemes that we
commonly use to understand India's pantheon of divinities and systems of
religious practice. The division into sectarian categories and the organization of
groups of deities into central and peripheral objects of worship appear "natural"
to us today - we who are scholars and teachers, or contemporary Hindus or Jains

- but these conceptual structures may be less useful than we would have thought
in making sense of India's religions in early medieval Tamil Nadu."

AS/EA LVIII-4-2005, S. 1317-1369



1358 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

Bibliography

Burrow, T and M.B. Emeneau
19842 A Dravidian Etymological Dictionary, Oxford: Clarendon Press.

CLOTHEY, Fred W.
1978 The Many Faces ofMurukan - The History and Meaning ofa South

Indian God, The Hague: Mouton Publishers.

Hiltebeitel, Alf. (ed.)
1990 Criminal Gods and Demon Devotees - Essays on the Guardians of

Popular Hinduism, New Delhi: Manohar.

MEYER, Eveline
1986 An kâlaparamëcuvari. A Goddess of Tamilnadu. Her Myths and Cult.

Stuttgart: Franz Steiner Verlag Wiesbaden.

Masilamani-Meyer, Eveline
2004 Kättavaräyan Katai. The Story ofKättavaräyan. Beiträge zur Kennt¬

nis südasiatischer Sprachen und Literaturen 9 (Dieter B. Kapp, ed.).

Wiesbaden: Harraassowitz-Verlag.
Menon, A.G.
2004 Review of Masilamani-Meyer, Eveline. 2004. Kättavaräyan Katai.

The Story of Kättavaräyan. Wiesbaden: Harrassowitz-Verlag. In:
Asiatische Studien /Etudes Asiatiques LVIII. 4. 2004. pp. 1128-1132.

ORR, Leslie C.

2005 "Identity and Divinity: Boundary-crossing Goddesses in Medieval
South India," in: Journal of the American Academy ofReligion, Vol.
73, No.l. March 2005. pp. 9-43.

PILLAY, K.K.
1953 The Sucindram Temple: A Monograph, Madras: Kalakshetra Publi¬

cations.

Thurston, Edgar
1906 Ethnographic Notes in Southern India, Madras: Government Press.

Whitehead, Henry
1976 The Village Gods ofSouth India. Delhi: Summit Publications.

A.G. Menon

AS/EA LVIII-4-2005, S 1317-1369



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 1359

OLDENBERG, Hermann: Prolegomena on Metre and Textual History of the

Rgveda. Translated into English by V.G. Paranjape and M.A. Mehendale. Motilal

Banarsidass (Delhi 2005). XIV, 507 S. ISBN 81-208-0986-6.

Das deutsche Original dieses Werkes erschien unter dem Titel: Die Hymnen des

Rigveda. 1. Metrische und textgeschichtliche Prolegomena (Berlin 1888), X, 545

S.

Um sich eine Übersicht über das gewaltige Lebenswerk Hermann Oldenbergs

(1854-1920) zu verschaffen, eignet sich am besten die Bibliographie in
der von Klaus L. Janert besorgten Ausgabe seiner Kleinen Schriften, die als

Band 1 in der Reihe der Glasenapp-Stiftung (Wiesbaden 1967) erschienen ist (p.

viii-xxxv). Vor nunmehr fast 40 Jahren eröffnete Rez. die Besprechung1 dieser

Ausgabe mit dem Zitat eines von Alfred Ludwig (1832-1912) an Max Müller
(1823-1900) gerichteten Wortes, das auch heute noch volle Gültigkeit besitzt:

Das Verdienst derer, die zuerst Bahn gebrochen und Leuchten aufgestellt haben, welchen

die Forschung immer wieder und wieder sich zuwenden wird, lässt eben das der Epigonen

(selbst der verdientesten) immer als unendlich untergeordneten Ranges erscheinen, und der

Pflicht der Dankbarkeit gegen jene würden sie selbst die hervorragendsten eigenen

Leistungen nicht entbinden können.

Und Rez. schrieb damals weiter:

(Oldenberg war) eine Gelehrtenpersönlichkeit von höchstem Rang, ein Forscher, der in
vollendeter Ausgewogenheit Intuition und wissenschaftliche Akribie verband, und der sich

zugleich nicht nur durch einen staunenerregenden, nimmermüden Fleiss auszeichnete,

sondern auch durch die Klarheit und Leuchtkraft seines Stils der Indologie viele Anhänger

zugeführt hat.

Hier möge nur ein Zitat angeführt werden, welches zeigt, wie weit Oldenberg in
der realistischen Beurteilung des Veda vielen anderen Indologen voraus war:

This (Rigvedic, K.M.) poetry does not rank in the service of beauty, as this religion does not

serve the aim of enlightening and uplifting the soul; but both rank in the service of class

interest, of personal interest, of fee.2

1 In: Mitteilungen des Instituts für Orientforschung der Deutschen Akademie der Wissen¬

schaften zu Berlin, Band XIV, Heft 2 (Berlin 1968), S. 358.

2 Die Literatur des alten Indien, zitiert nach Winternitz, M.: A History of Indian Literature,
translated by S. Ketkar, vol. I, part 1 (Calcutta 1962), S. 100.

AS/EA LVIII-4-2005, S. 1317-1369



1360 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

Längst sind die berühmten "Prolegomena" aus dem Blickfeld vieler Indologen
geraten und es ist deshalb in höchstem Masse erfreulich, wenn sie jetzt in

englischer Version wieder vorgelegt werden. Da V.G. Paranjape nach der

Übersetzung des ersten Kapitels verstarb, übernahm auf Initiative von V.P. Limaye
und mit Unterstützung von H.-P. Schmidt M.A. Mehendale die Weiterführung
der Arbeit, die er nach sieben Jahren erfolgreich abgeschlossen hat.

Ein Abriss dieses grossen Werkes kann hier nicht gegeben werden. Rez.

beabsichtigt lediglich, einige Thesen und Schlussfolgerungen Oldenbergs, die

von besonderem Interesse sind, kurz zu streifen. Im Vorwort stellt Oldenberg
fest, dass die vedische Textkritik mit der Erforschung der Grammatik und mit
der Exegese nicht Schritt gehalten hat. Er zeigt, welche Möglichkeiten für die

Vervollkommnung der Textkritik offenstehen. Leider hat er den damals

geäusserten Gedanken, einen kritisch rekonstruierten Text des RV zusammen mit
einem dementsprechenden Apparat zu publizieren, später wieder aufgegeben.

Das erste Kapitel ist ganz der Metrik gewidmet und befasst sich

vorwiegend mit der gäyatri, der anustubh und der parikti (päda von acht Silben),
der tristubh (päda von elf Silben) und der jagatï (päda von 12 Silben). Im
zweiten Kapitel geht Oldenberg auf die einzelnen Mandalas ein und gliedert sie

in die Familienbücher (II—VII), das Soma-Buch (IX), das VIII., I. und X. Buch.
Unter Berücksichtigung der Vorarbeiten von A. Bergaigne (S. 182) untersucht

Oldenberg die Struktur der Mandalas. Buch IX ist den Familienbüchern ähnlich,
aber später entstanden (S. 238). Die uns geläufige spätere Zeitstellung von Buch
X wird von Oldenberg aufgrund der Metrik, des Sandhi-Gebrauchs und vor
allem der Lexik nachgewiesen (S. 254). Eindrucksvoll ist die Aufzählung
obsoleter, veraltender und "neuer" Vokabeln. Gegenüber Th. Benfey und A.
Ludwig unterstützte Oldenberg die Ansicht von Th. Aufrecht über das

Verhältnis von Rg- und Sämaveda, wonach in weitaus den meisten Fällen die
Lesart des RV vorzuziehen ist (S. 259 ff). Dies gilt auch gegenüber dem
Atharvaveda (S. 304). Ein eigener Exkurs ist dem Thema "Vowels treated as

equivalent to two syllables" gewidmet (S. 154 ff).
Im dritten Kapitel wird die Wiedergabe des RV-Textes in den jüngeren

Samhitäs und den Brähmanas erörtert. Nach umfangreichen Untersuchungen
kommt Oldenberg zu dem Schluss, dass die Taittiriya- und Maiträyanl-
Redaktionen der RV-Verse vielfach unzuverlässig sind (S. 293). Eine weitere

wichtige Feststellung besteht darin, dass der RV-Text, von unwesentlichen
Details abgesehen, zur Zeit der Fixierung des Sämaveda, des Atharvaveda und
der älteren Yajurveda-Texte bereits in der Form existierte, wie sie uns heute

vorliegt (S. 307-308). Bemerkenswert ist, dass Oldenberg nirgendwo Sicherheit

AS/EA LVIII-4-2005, S. 1317-1369



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 1361

vortäuscht, wo sie nicht vorhanden ist, dass er vielmehr Fragen aufwirft, die
auch heute noch nicht abschliessend diskutiert sind. Wie etwa steht es um das

Wesen der pratïkas, die keine Entsprechung im RV haben? Hierzu werden
anhand von Beispielen mehrere Möglichkeiten erörtert (S. 335 ff).

Kapitel 4 hat die orthoepische Diaskeuase zum Gegenstand. Hier wird
zunächst das chronologische Verhältnis von Samhitäpätha und Padapätha geklärt
(S. 356). Dem abhinihita sandhi ist ein eigener Exkurs gewidmet (S. 361 ff).
Die Fragen der Akzentuierung werden unter besonderer Berücksichtigung der

Prätisäkhyas behandelt; die geplante Ausgabe sollte sich auf die Wiedergabe des

udätta und des selbstständigen svarita beschränken.
Das fünfte Kapitel hat das Verhältnis der Säkala- und der Väskala-Säkhä

zum Gegenstand und Kapitel 6 befasst sich mit den Beziehungen zwischen dem

RV-Text und der Sütra-Literatur. Chronologisch gehört Yäska an den Beginn
der Sütra-Periode (S. 489). Saunaka ist älter als Äsvaläyana, jedoch jünger als

Säkalya (S. 473). Die rgvedischen Säkhäs waren bereits vor dem Wirken der

sütrakäras Äsvaläyana und Sähkhäyana fixiert.
Oldenberg versteht es, komplizierte Sachverhalte durch tabellarische

Wiedergabe zu verdeutlichen. Seine Bemühungen, statistische Methoden zu
philologischen Untersuchungen einzusetzen, sind in diesem Umfang erst von
Lars Martin Fosse übertroffen worden.3

Die Übersetzung wird dem bei aller Schwierigkeit der Materie luziden Stil

Oldenbergs vollauf gerecht. Sie stellt eine hervorragende Leistung dar, die nur
von Gelehrten erbracht werden konnte, die selbst einen hohen Rang in der

Vedaforschung einnehmen. Übrigens begleitet die Seitennummerierung von
Oldenbergs Originaltext die gesamte Übersetzung; jede Stelle des deutschen

Textes ist daher leicht aufzufinden. Der Druck ist sauber und fast fehlerfrei.4 Es

fehlt jedoch ein vollständiges Verzeichnis der Abkürzungen. Die dem Original
anhaftende Unvollständigkeit der Indices der Sachen, Wörter und besonders der

Belegstellen hätte in dieser Übersetzung allerdings beseitigt werden können und
müssen.

Nach dieser erfolgreichen Edition kann der Vedaforscher nicht umhin, den

Wunsch auszusprechen, dass auch Oldenbergs textkritische und exegetische

3 Fosse, L.M.: The Crux of Chronology in Sanskrit Literature. Statistics and Indology. A

Study ofMethod Det Historisk-Filosofiske Fakultet, Universitetet i Oslo. Acta Humaniora

Nr. 21 (Oslo 1997).
4 Nur einige Bagatellen sollen hier angemerkt werden: es muss Lanman statt Laman heissen

(S. 175), ritual statt ritural (S. 334), Aitareya statt Aitrareya (ebenda), indirect statt indrect

(S. 349).

AS/EA LVIII-4-2005, S. 1317-1369



1362 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Noten zum RV5 ins Englische übersetzt werden mögen. Doch ist bereits die

Tatsache, dass nach langer Zeit Oldenbergs "Prolegomena" wieder verfügbar
sind, überaus befriedigend. Dass das Werk durch eine englische Ausgabe der

internationalen Fachwelt nunmehr zugänglich gemacht wurde, ist ein grosses
Verdienst, für welches den beiden hochqualifizierten Übersetzern wie auch dem

bekannten indischen Verlagshaus der Dank der Vedaforscher gewiss ist.

Klaus Mylius

SOFFEL, Christian: Ein Universalgelehrter verarbeitet das Ende seiner Dynastie:
Eine Analyse des Kunxue jiwen von Wang Yinglin. Wiesbaden: Harrassowitz

Verlag, 2004. - XXII, 332 Seiten - ISBN 3-447-04837-9.

Christian Soffeis Studie ist dem Kunxue jiwen gewidmet, einer von Wang

Yinglin (1223-1296) verfassten Sammlung von Miszellen zum "konfuzianischen

Kanon, zu den Geschichtswerken sowie den wichtigsten traditionellen

Literatursammlungen." (S. IX) Eigentlicher Forschungsgegenstand sind jene darin

enthaltenen Subtexte, die mit Ch. Soffel als Ausdruck einer politischen und

sozialkritischen Haltung Wangs angesichts des Untergangs der Song und der

mongolischen Fremdherrschaft interpretiert werden können. Ch. Soffel bezieht

gegen die Rezeption des Kunxue jiwen als eine blosse "Sammlung textkritischer

Anmerkungen" Stellung, und stützt sich vor allem auf sein intertextuell
abgesichertes close reading, wenn er abschliessend festhält, dass das verbreitete Bild
Wangs als "trockenen Philologen, der ein wenig abseits von den Haupttraditionen

der Song-Dynastie steht," zu revidieren sei. (S. 120)

Der Aufbau der Arbeit entspricht diesem Vorhaben konsequent und

ermöglicht dem Leser einen quellenbezogenen Zugang zu Leben und Wirken

Wang Yinglins, zum Kunxue jiwen und den traditionellen Figuren seiner Rezeption.

Im Fokus stehen vor allem Stellungnahmen zu historischen Ereignissen und

Entwicklungen, deren Bedeutung sich aus ihrem implikativen Verweischarakter

auf eine damals aktuelle Situation ergibt. (S. 74) Am Beispiel einer impliziten
Analogie zwischen der Gewaltherrschaft der Qin und der Fremdherrschaft der

Yuan zeigt Ch. Soffel schon in der Einleitung, wie "Wang Yinglin seine An-

5 Nämlich Band I (Göttingen 1909), Band II (Göttingen 1912) Abhandlungen der König¬

lichen Gesellschaft der Wissenschaften zu Göttingen, Neue Folge, Band XI, Nr. 5 und Band

XIII, Nr. 3.

AS/EA LVIII-4-2005, S. 1317-1369



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 1363

sichten zu längst vergangenen historischen Ereignissen kundtut und beim Leser
das Gefühl hervorruft, er beziehe sich eigentlich auf die aktuelle Situation des

späten 13. Jahrhunderts. [...] (Eintrag 2):

Menschen wie Shao Ping, Dong Gong, die „Vier Weisshaarigen" und die beiden Leute aus

Lu zeigen uns, dass die Edelmänner nicht durch die Qin niedrig geworden waren. Dank

Leuten wie Fu Sheng und Fuqiu Bo gingen die kanonischen Schriften nicht durch die Qin
verloren. In Familien wie der des Wandan Jun wurden die guten Sitten nicht durch die Qin
verdorben. Am Schluss des Hexagramms bo (Die Auflösung) heisst es: „Eine grosse Frucht

lässt sich nicht aufessen." Das yang lässt sich nicht durch das yin auflösen.

Zu diesem Eintrag aus dem Kunxue jiwen merkt Ch. Soffel an: "Prinzipiell
könnte man die Meinung vertreten, Wang Yinglin wolle uns hier ohne weiteren

Hintergedanken nur ganz allgemein von den Gelehrten der Qin-Dynastie
erzählen. Jedoch drängt sich auch dem heutigen Leser unweigerlich die

Vermutung auf, dass Wang Yinglins eigentliche Sorge nicht so sehr dem Altertum
gilt, als vielmehr der Pflege der traditionellen Kultur unter dem Mongolenregime,

dessen baldiges Ende er sicherlich erhoffte." (S. XIII)
Das Ausgangsmaterial des Kunxue jiwen bringt es mit sich, dass vom

Politischen oder Sozialkritischen dann vor allem in historischen Zusammenhängen

die Rede ist. Für die späteste Song-Zeit ist jedoch nicht ohne weiteres

ersichtlich, welche Motive oder Handlungsweisen in welchem Sinn als

"politisch" oder "sozialkritisch" aufgefasst werden können, zumal individuelle
Betroffenheit und Motive der historischen Urteilsbildung angesichts des

"politischen Tagesgeschehen[s]" (S. XIV) nicht zwingend ein politisches
Bewusstsein voraussetzen. Dass Wang Yinglin nicht einen an den ideologischen
Entwicklungen des 20. Jahrhunderts sensibilisierten, seiner politischen Identität
bewussten Rezipienten im Sinn haben konnte, liegt auf der Hand, und so berührt
die Frage, inwiefern die "politisch aktuelle Botschaft" (S. XIV) auch eine

Mitteilung war, die ein politisches Verständnis von institutioneller Macht und

Legitimität motivierte, und mit welchem "Assoziationsvermögen" (S. 73) eine

solche Mitteilung rezipiert wurde, grundsätzliche hermeneutische Schwierigkeiten,

die für diese Studie am Ende vielleicht nebensächlich sein mögen, hier
jedoch angedeutet werden sollen, insofern sie für eine präzisierende Darstellung
des Politischen im Kontext des vormodernen China von Interesse sein können.

Mit diesem betont spekulativen caveat soll jedoch weder der von Ch. Soffel

überzeugend nachgewiesene Bezug Wangs zu seiner Gegenwart in Frage gestellt
noch eine theoretische Diskussion der hermeneutischen Grundlagen in Angriff
genommen werden; im Folgenden geht es mir vor allem um die ansatzweise

AS/EA LVIII-4-2005. S. 1317-1369



13 64 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

Problematisierung eines Grundzuges der hier besprochenen Arbeit, nämlich der
beinahe paradigmatischen Gegenüberstellung von philologisch und politisch
bestimmten Rezeptionsmustern.

Die im Titel erwähnte "Verarbeitung" des Untergangs der Song-Dynastie
wird am Wortlaut von Wang Yinglins Klassikerexegese festgemacht. Ch. Soffel
nimmt Wang beim Wort und analysiert mit einem vornehmlich philologischen
Instrumentarium den "politischen" Subtext seiner Exegese. Dazu werden drei
Stufen von Deutlichkeit zwischen "direkten, expliziten Aussagen" und "klaren"
respektive "unklaren Anspielungen" (S. 71-77) unterschieden. Ch. Soffel hebt

für den Fall der "Anspielungen" die damit verbundenen hermeneutischen

Schwierigkeiten hervor und weist darauf hin, dass "es natürlich keine streng
objektiven Entscheidungskriterien dafür gibt, ob eine bestimmte Stelle nun als

Reaktion auf die Zeitumstände zu verstehen ist" (S. 75); nicht ohne Ironie
bemerkt er, dass "mit ein bisschen Zeitaufwand [...] es einem phantasiebegabten

Sinologen - nach Art der Chunqiu-Koxxxxnentaxe - durchaus gelingen [mag],
auch noch in den trockensten der rein textkritischen Stellen, ausgehend von
deren inhaltlichen oder formalen Besonderheiten, einen Bezug zur spätsong-
zeitlichen Gegenwart [...] herzustellen." (S. 76)

Die hermeneutischen Voraussetzungen Hessen sich also zunächst - grob
vereinfacht - so skizzieren: Insofern Konjekturen Aufschluss über Intention und
Parteinahme geben und als "politische Anspielung" funktionieren sollen, d.h. als

implikative Hinweise, in denen das Subjekt vor allem zur kaiserlichen Gewalt
und ihren Institutionen wertend Stellung bezieht, verweist der "philologische"
Ausdruck auf einen gegebenen "politischen" Inhalt. Er funktioniert daher als

eine Art Code, dessen Effizienz darin bestünde, (1.) die (politische?) Haltung
des Subjekts zu verbergen, (2.) seine Wertungen legitimistisch zu stützen, und

(3.) die darin implizit enthaltene Kritik als Verweis zu fassen, damit nur jene
Rezipienten, die über ein entsprechendes Wissen verfügen, die Information
auswerten können. Mit anderen Worten: Die Kommunikation der "politischen"
Kritik erfolgt - aus Furcht vor ihrer Entdeckung - über eine Kodierung, die sich
des Argumentationshaushalts "philologischer" Exegese bedient.

Solche Kodierungen beruhen auf der damals gegebenen symbolischen
Ordnung, d.h. den Relationen von Gesetz, Institutionen und universaler

Ordnung, dem pragmatischen Bereich des Symbolischen, der sich u.a. in den

Riten, Konventionen, Verboten, Tabuisierungen bis hin zu den Mechanismen
der Zensur und Selbstzensur manifestiert. Allein hinsichtlich den institutionellen

Möglichkeiten von Zensur stellt sich eine Reihe von Fragen: Was sind die

Konsequenzen für eine Hermeneutik, die beansprucht, kritische, potentiell

AS/EA LVIII-4-2005, S. 1317-1369



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 1365

subversive oder vor dem Zugriff der Zensur zu bewahrende Inhalte zu
unterscheiden? Impliziert Furcht vor Zensur bereits ein politisches Bewusstsein
und entsprechende Motive der Kodierung und Unterdrückung? Wurde Zensur
systematisch und nach bekannten Kriterien ausgeübt (was die Möglichkeit böte,
sie bewusst zu unterlaufen)? Oder erfolgten zensorische Massnahmen vielmehr
unberechenbar oder nach Gutdünken der Verantwortlichen?1 Diente sie letztlich
vor allem als Legitimationsinstrument, um missliebige Personen eines
vermeintlichen oder tatsächlichen Deliktes leichter überführen und ausschalten zu
können?

Während solche Fragen die Zensur als institutionelles Problem betreffen,
zieht Ch. Soffel eher psychologische Aspekte als mögliche Ursache der

"indirekte^) Form von Kritik an Staat und Gesellschaft" in Erwägung:

Am naheliegendsten ist die Angst vor Verfolgung oder Zensur durch die staatlichen
Behörden. Allerdings kommen durchaus auch rein psychologische Beweggründe in
Betracht: Oftmals hinderten gesellschaftliche Konventionen einen Autor daran, seine

Meinung frei zu äussern; er empfand es als seiner sozialen Stellung nicht angemessen, sich

zum gegebenen Zeitpunkt aktiv politisch zu betätigen: Wir treffen nicht selten auf den Fall,
dass ein Beamter sich vom Hof - freiwillig oder unfreiwillig - zurückgezogen hatte und

seiner Frustration über den dortigen Alltag Luft machen wollte; da seine direkten

Äusserungen und Eingaben während der Dienstzeit keinen Erfolg gezeigt hatten, versuchte

er nachträglich, auf eine subtilere Art durch Anspielungen in seinen Schriften seine

Ansichten kundzutun. So konnte er sich selbst dann durchaus als Fortfuhrer der Tradition
des von Konfuzius verfassten Chunqiu sehen. (S. vii-viii)

Das subversive Gleiten des kodifizierten Ausdrucks, dessen sich das Subjekt
bedient, wird damit zum eigentlichen Gegenstand der Rezeption, dessen
Vorhandensein bereits als Politikum zu verstehen wäre; dieses wird nun nicht mehr
allein dem Symbolischen (d.h. der Ordnung des Gesetzes und der Institutionen),
wie zu erwarten wäre, sondern auch dem Imaginären zugehören - beispielsweise
in der Vorstellung, an die Tradition des von Konfuzius verfassten Chunqiu
anschliessen zu können. Es zeigt sich dabei, während von politischer und
sozialer Kritik die Rede sein soll, wie unterschiedlich die Situation eines

Exegeten wie Wang Yinglin und einem Staatsmann wie etwa Wang Anshi zu

1 Bei einem völlig unberechenbaren zensorischen Zugriff wäre die Effizienz von Kodie¬

rungen nahezu hinfallig; eine missliebige Person könnte aufgrund einer ambigen Aussage
einer vermeintlich oder tatsächlich feindlichen Gesinnung beschuldigt werden, und umso
entschiedener sie sich dagegen verwahren wollte, desto rascher würde sie sich wohl in den

Anschuldigungszusammenhang der inquisitorischen Rhetorik verstricken.

AS/EA LVIII-4-2005. S. 1317-1369



1366 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

bewerten wäre: Letzterer hatte die instrumentelle Bedeutung institutioneller
Macht und ihrer Mechanismen deutlich gesehen und zu nutzen verstanden,
weshalb in seinem Fall m.E. von einem politischen Bewusstsein zu sprechen

legitim ist; demgegenüber ist im Fall der Einträge Wang Yinglins noch

schwierig abzuschätzen, in welchem Masse nun den Bezug zur Aktualität
Unzufriedenheit mit den herrschenden sozialen Verhältnissen allgemein, die

individuelle Situation des Subjekts darin, seine situative Parteinahme oder durch

Zugehörigkeit zu einer bestimmten Tradition konstituierte Identität motivierte?
Welche Folgerungen wären aus einer solchen Unterscheidung für eine

Hermeneutik politischer Motive zu ziehen? Die Lektüre der einzelnen Einträge
erweckt den Eindruck, als appellierte Wang an die Nachgeborenen, an die

künftigen Bewahrer einer nunmehr als bedroht empfundenen Überlieferung.2
Damit rückt das Problem des Politischen in den Kontext der Apologetik. Ch.

Soffel interpretiert dann auch Wangs Exegese als Reaktion auf eine Welt, die

sich offenbar schon vor der mongolischen Fremdherrschaft nicht mehr mit
dessen Moralauffassung vereinbaren liess, und charakterisiert ihn als vorsichtigen,

gegenüber der Mongolenherrschaft eher auf kooperierende Distanz denn

auf aktiven Widerstand bedachten Gelehrten: Die Kritik beziehe sich vornehmlich

auf die Verfehlungen des untergegangenen Song-Hofes, nicht auf die

herrschenden Yuan (vgl. S. 118-119).
In ihrer Rückbesinnung auf einen verloren geglaubten "Idealzustand" (vgl.

S. 98-105), der imaginär im Altertum situiert und in der Pflege der

Überlieferung nach Möglichkeit aktualisiert wird (vgl. S. 116-118), könnte m.E. ein

historisch-moralistischer Legitimismus als eigentliches Motiv der Exegese

Wangs angenommen werden, der ein beinahe heilsgeschichtliches Selbstverständnis

exegetischer Arbeit implizierte, und zwar ohne dass dazu ein politisches
oder sozialkritisches Bewusstsein vorauszusetzen wäre. Die im Anhang
übersetzten Einträge (S. 171-292) erlauben es, Wangs Exegese durchaus als

apologetisches Unternehmen zu lesen, welches sich auf die Gewissheit einer

universalen Ordnung stützt, auf vorpolitische moralische Normen, wie sie in den

Klassikern als Ausdruck der Erkenntnis einer inhärent moralisch verfassten Welt

2 Der Leser mag jedoch aus seiner Lektüre der ausgewählten, im umfangreichen Anhang (S.

123-297) wiedergegebenen Einträge (auf die im systematischen Teil verwiesen wird) seine

eigenen Schlüsse ziehen. Dieser Anhang ist im Wesentlichen eine Sammlung wichtiger
Materialien; er enthält neben editionsgeschichtlichen Ausfuhrungen die akribisch annotierten

Übersetzungen mit synoptischer Darstellung der relevanten chinesischen Texte; neben

den ausgewählten Einträgen aus dem Kunxue jiwen (S. 171-292) etwa auch die Biographie

Wang Yinglins aus dem Song shi (S. 141-156).

AS/EA LVIII-4-2005. S. 1317-1369



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 1367

gesetzt und von den Kommentartraditionen ausgelegt werden.3 Wohl deshalb
steht die Möglichkeit einer politischen Wahl (zumindest in den hier erschlossenen

Texten) gerade nicht zur Debatte; Wangs Drama situiert sich letztlich in der

Hoffnungslosigkeit des Loyalisten, und die besteht auch darin, die Möglichkeit
von (politischen) Alternativen nicht anzuerkennen. Unter solchen Umständen
wird aber die Apologetik der Tradition auch eine Bewältigung historischer
Kontingenz leisten müssen und insofern indirekt den Bezug zur Aktualität
herstellen.

Um nun die Apologetik vom Register des Politischen analytisch
unterscheiden zu können, sollte nach den Möglichkeiten der Kritik gefragt werden.
Die Frage nach den sozialkritischen Implikationen der textkritischen Anmerkungen

Wangs meint genau dies: inwiefern die "Textkritik" auch eine Kritik der
in den Exegesen formulierten Sophismen leistete, inwiefern sie sich auch gegen
die kanonischen Schriften der Tradition richten mochte? Anstatt zu fragen, ob es

sich beim Kunxue jiwen um ein von "politischen" Motiven geprägtes Werk
handelt, könnte also ebenso gut untersucht werden, ob überhaupt von einer

"philologischen" Exegese ausgegangen werden darf. Ein solches Unternehmen
wäre zwar - wollte man es konsequent durchführen - in Anbetracht der legitimi-
stischen Nachträglichkeit konfuzianischer Schulbildungen und ihrer universitären

Rezeption (dargestellt auf S. 31-43) mit einem enormen
diskursanalytischen Aufwand verbunden, der den Rahmen der vorliegenden Arbeit
unweigerlich gesprengt hätte, doch schon im Ansatz böte es Gelegenheit, die in
Ch. Soffeis Studie ausgewiesene Ambiguität "Politik / Philologie" als Vorannahme

zu problematisieren, und zwar nicht als Ausgangspunkt philologisch
abgesicherter Interpretation, sondern als Motiv ihrer diskursanalytischen
inFrage-Stellung: Das Problem der "politischen" Motive philologischer Arbeit
stellt sich vielleicht erst insofern von einer universitären Praxis ausgegangen
werden kann, in welcher Philologie eine institutionalisierte, wissenschaftliche

Tätigkeit ist, die in einer (angeblich) interesselosen Distanz zum politisch
Parteiischen steht. Die heutige universitäre Praxis ist aber zwangsläufig immer
auch soziale Praxis, in welcher die Generierung von Wissen mehr oder weniger
durch bestimmte Interessen motiviert bzw. solchen unterworfen ist. Verträte man
hingegen die Position, sie wäre idealiter interesselos, dann folgte auch daraus

Demgegenüber musste sich ein kritisches politisches Bewusstsein nach Auffassung des

Rezensenten auch gegen solche institutionalisierten Voraussetzungen seines eigenen Denkens

wenden und sich jene Bereiche erschliessen können, die es bislang entweder sich selbst

entfremdet oder zum Effekt der Tradition reduziert haben.

AS/EA LVIII-4-2005. S. 1317-1369



1368 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

implizit eine politische Forderung, nämlich die gegenwärtige Lebenswirklichkeit
so zu belassen wie sie ist, bzw. zumindest die historisch reflektierte als ideale
anzuerkennen. Dieses Verhältnis von Institution und wissenschaftlichem
Subjekt, dessen Funktion (in der universitären Praxis) auf den Zweifel reduziert ist,
bestimmt seine prekäre Lage, wenn es darum geht, Verantwortung für seine

Forschung gegenüber der Gesellschaft zu tragen. Dass also mit Begriffen wie
"sozialkritisch", "politisch" etc. die Situation Wang Yinglins nur unter
Vorbehalt sinnvoll beschrieben werden kann, lässt sich schon an den Unwägbarkeiten

eines solchen Vergleiches ablesen.

Mit Blick auf die Frage, inwiefern individuelle Betroffenheit des Subjekts
und seine Reflexion traditioneller Gelehrsamkeit angesichts einer feindlichen
Aktualität bereits Kategorien des politischen Denkens involviere, möchte der
Rezensent gegenüber der von Ch. Soffel vertretenen Position also zu bedenken

geben, dass es sich beim Kunxue jiwen vielleicht weniger um ein kritisch
motiviertes Werk (ob nun philologisch oder politisch) denn um eine geschickte
Apologetik handelt, die ihre Überzeugungskraft und Legitimität aus dem

Argumentationshaushalt der damals anerkannten exegetischen Verfahren
bezieht, motivational jedoch auf das Subjekt verweist, dem unter den gegebenen
Umständen Aktualität und Tradition unvereinbar scheinen. Wohl auch deshalb

kommt Ch. Soffel nicht umhin, das "aktive politische Denken Wang Yinglins in
seinen nach 1276 entstandenen Spätwerken wie dem Kunxue jiwen" (S. 120)

quasi psychologisch vor allem in jenen "von persönlichen Gefühlen durchsetzten

Passagen" (S. 122) zu verorten. So markiert der Titel seiner Studie, "Ein
Universalgelehrter verarbeitet das Ende seiner Dynastie", genau jenen
entscheidenden Punkt, dem das analytische Paradigma Politik / Philologie nur
eingeschränkt Rechnung tragen kann.

Die oben angedeuteten Schwierigkeiten stellen die wesentlichen Resultate
dieser Studie nicht in Frage: So belegt etwa das darin untersuchte Material, dass

das Kunxue jiwen nicht allein Ort einer spekulativen Auseinandersetzung mit der
Tradition war, sondern auch Subjektivität angesichts einer als bedrückend

empfundenen Lebenswirklichkeit zum Ausdruck brachte; Exegese diente als

bewusstes Mittel moralischen und historischen Urteilens. Am konkreten Beispiel
wird die Funktion von Exegemen und rhetorischen Figuren demonstriert, d.h.

wie eine durch Lebenswirklichkeit betroffene Subjektivität in den einzelnen

Konjekturen und im "textkritischen" Bezug zum überlieferten Wortlaut zum
Ausdruck gelangt. Sie weist nach, weshalb das Motivationale als wesentlicher

Aspekt der Exegese berücksichtigt werden muss, und dies in zweierlei Hinsicht:
(1.) Ein als bedroht empfundenes Überzeugungssystem und dessen Bezug auf

AS/EA LVIII-4-2005, S. 1317-1369



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 1369

die damals aktuellen Entwicklungen motivierte eine komplexe Rhetorik und

Legitimierungsstrategien, deren Verfahrensweisen meines Erachtens nicht als

"textkritisch" sondern besser als konjektural zu charakterisieren wären. (2.) Für
den Exegeten hiesse konjizieren auch, subjektiven Motiven beim Umgang mit
der Überlieferung apologetisch entsprechen zu wollen, und zwar im Hinblick auf
jene Zeitumstände, die ihn betroffen machen.

Martin Lehnert

AS/EA LVIII-4-2005, S. 1317-1369




	Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

