Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 59 (2005)
Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus = Reviews
Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

BAUSANI, Alessandro: Il “Pazzo Sacro” nell’lslam. Saggi di storia estetica,
letteraria e religiosa. A cura di Maurizio Pistoso. Biblioteca Medievale — Saggi
7. Collana diritta da Mario Mancini, Luigi Milone e Francesco Zambon. Mai-
land: Luni Editrice 2000. 380 S.

Dieser Band vereinigt, unter dem bewusst etwas provokativen Titel “Der heilige
Narr im Islam”, 19 Aufsitze, die Alessandro Bausani, einer der bekanntesten
und bedeutendsten italienischen Orientalisten, zwischen 1957 und 1985 verfasst
hat.! Der Herausgeber Maurizio Pistoso hat diese Artikel in die folgenden drei
Sparten gegliedert.

L. Islamistik

— Bemerkungen tiber den “heiligen Narren” im Islam

— Paganes Fortleben oder islamische Integration?

— Die arabisch-islamische Tradition in der européischen Kultur
— Enzyklopédien und das arabisch-islamische Mittelalter

— Kurze Geschichte der antiislamischen Vorurteile in Europa
— Die Erlésung vom Bésen in der islamischen Mystik

I1. Stilistik und literarische Asthetik

— Bemerkungen iiber arabische Lehnworter in der dltesten neupersischen
Dichtung

— Erwigungen zum Ursprung des Ghasels

— Epische Elemente in den islamischen Literaturen

— Zur Definition des “indischen Stils” in der persischen Dichtung

— Bemerkungen zur (Darstellung der) Natur bei Bedil

— Ein islamischer Einfluss in der literarischen Typologie des “trickster”? Zu
den ““ayyar” in indo-persischen und malaiischen Sagen

1 Diese sehr ausfiihrliche Beprechung habe ich auf Bitten Prof. M. Mancinis, des Heraugebers
der Reihe Biblioteca medievale, wo in Kiirze ein Sammelband mit Aufsitzen von mir u. d.
Titel “Il discorso € nave, il significato un mare — Saggi sull’ amore e il viaggio nella poesia
persiana medievale”, (hrsg. von Carlo Saccone), erscheinen wird.

AS/EA LVIII+4+2005, S. 1317-1369



1318 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

I11. Poetische Anthologie

— Sana’1 ein Vorldufer Dantes? Beobachtungen zum (Epos) Sair ul-°ibad
— Erwiégungen zu °Attars Tadhkiratu ’1-Auliya’

— Tradition und Innovation im Stil der Lyrik Jalalu’d-Din Ramis

— Nizami von Ganja und die “Vielheit der Welten”

— Philosophisch-ethische Aspekte im Werk Nizamis.

— Sinnliches und Ubersinnliches in der Dichtung des Hafis.

— Bemerkungen tiber den Kreislauf des Seins bei Ibn °Arabi (1165-1240)

Wie man sieht, setzen sich diese “saggi” mit einem weitgefacherten Material
recht unterschiedlicher Themen auseinander. Jeder Aufsatz ist anregend, wartet
meist mit einer neuen, und oft kithnen Idee auf. In einer Reihe von Artikeln
kommt die starke religionshistorische Ausrichtung des Autors zum Tragen. So
gleich in dem ersten iiber den heiligen Narren. Im Folgenden gebe ich Zusam-

menfassungen aller 19 Beitrdge, diskutiere die Thesen und weise auf Irrtiimer
hin.

1. Islamistik

1. Bemerkungen iiber den ,.heiligen Narren* im Islam.

V{. beginnt hier mit einer seiner Lieblingsthesen zum Wesen der islamischen
Religionsgeschichte, das fiir ihn in der Historisierung des Mythischen (z.B. Ein-
zelheiten zur Biographie des Teufels) und Mythisierung des Geschichtlichen
(z.B. der Schlacht von Kerbela) besteht. Diese These erprobt er nun, ankniipfend
an einen Artikel von C.G. Jung, K. Kerényi u. P. Radin “Der géttliche Schelm.
Ein indianischer Mythen-Zyklus” am Thema des heiligen Narren im Islam, der,
wie Vf. ausfiihrt, in zwei Formen auftaucht:

a) der heilige Malamati, als dessen Merkmale Vf. (ausser dem allgemeinen Zug, dass die
Malamatrt absichtlich ein nach aussen anstgssiges Leben fiihren (weil Gott “aus Eifersucht”
thre gute Innenseite verhiillt): die folgenden drei nennt:

1. Hader mit Gott,

2. Bereitwilliges Brechen des Gesetzes,

3. Umwertung der Werte. Verlangen, von Gott getotet oder gequilt zu werden.

Als Beispiel dient ein gewisser Meshreb, der im 18. Jh. in Turkestan gelebt haben soll. Er
urinierte z.B. von der Moscheegalerie auf den Kopf eines Akhund (Geistlichen) und
behauptete dann, das Wasser sei rein, da nach islamischem Gesetz ein Wasserstrahl, der sich
siebenmal gedreht hat, rein ist. Setzte sich mit Gott gleich, vollbrachte Wunder etc.

AS/EA LVIII*4+2005, S. 1317-1369



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1319

b) der listig-dumme Narr, der fromme Idiot, dessen Typ z.B. Buhlil? représentiert.
Verwandte Typen aus spiterer Zeit sind Juha® und Nasrettin Hodscha (Hoca). Schlauheit
und echte Dummheit sind bei ihnen oft unauflosbar verquickt. 4. Die Umwertung der Werte
und das Verlangen nach Martyrium begegnen uns auch bei dem laut Vf. hochsten Malamati
Hallaj, eine Ansicht, die der Kenner nur mit grosser Reserve aufnehmen wird. Hallaj mag
zwar gewisse Ziige des malamati tragen, ist seinem ganzen Zuschnitt aber mit dieser
Kategorie kaum zu charakterisieren.

V. ldsst es aber bei diesem schon sehr kithnen Schluss nicht bewenden, sondern
tiberrascht den Leser alsbald mit einer weiteren noch kiihneren Idee: Die beiden
beschriebenen Typen des heiligen Narren weisen interessante Parallelen mit dem
grossen transzendenten Narren des Islam auf, dem Satan (28).

Mittels einiger sehr waghalsiger Analogien behauptet Vf., der heilige Narr
sei eine irdische Projektion des Teufels. Eine dieser Analogien lautet z.B.: Der
Satan hat den Beinamen ar-rajim, “der Gesteinigte” und wird von den Engeln
mit “blakenden Sternen” (stelle filanti) gesteinigt®, so wie Kinder Narren mit
Steinen bewerfen (29/30).

Dieser Satan ist vor allem das principium individuationis, wie V{. anhand
von Zeilen aus dem Satan-Kapitel des K. at Jawasin von Hallaj tiberzeugend
dartut (allerdings gilt das nur fiir den Teufel in der Vision dieses genialen Mysti-
kers) So wird Satan zum culture hero und so wurde er von Muhammad Igbal
und andern modernen Denkern interpretiert.

Zum Schluss bekennt Vf.: “Si tratta di conclusioni del tutto provisorie” und
nimmt damit jeder voreiligen Kritik den Wind aus den Segeln. Ahnliche Relati-

2 Buhlal mit dem Beinamen der “Verriickte von Kufa” (al-majniin al-kifi) taucht erstmals in
Jahiz’ Werk al-Bayan wat-tabyin auf. Er dient dem Kalifen Harun al-Raschid eine zeitlang
als Hofnarr. Er dringt in die Anekdoten- und Legendenliteratur ein und erscheint dort mit
unterschiedlichen Ziigen, vgl. Artikel s.v. in EI2.

3 Vgl. EI2 s. v. Juha.

4 Fiir das bewusst anstdssige, bis zur Schamlosigkeit gehende Verhalten hitte man sich einen
Hinweis auf die aus der antiken Stoa stammende anaischyntia gewiinscht, vgl. Goldzher,
Vorlesungen 168, das bei Rumi in dem hiufigen Aufruf zur Schamlosigkeit (bi-Aaya’n)
widerhallt, vgl. Nicholson, Selected Poems from the Divani Shamsi Tabriz, Cambridge UP
1898 (und spiter), Notes 1,1.

5 Vf. denkt an die bekannte koranische Erzihlung, wonach die unerlaubterweise am Himmel
lauschenden Dschinnen mit Sternschnuppen (shihab, pl. shuhub, Sure 72,8-9) vertrieben
wurden. Aber diese Erzéhlung bezieht sich auf die Dschinnen, nicht auf Iblis; ein reli-
gionsgeschichtlich interessantester Aspekt scheint mir, dass sie eine mythologische Er-
klarung fiir eine Naturerscheinung bietet und damit eine Art Modell fiir die spéter vor allem
in der persischen Dichtung so wichtig werdende phantastische Atiologie.

AS/EA LVIII=4+2005, S. 1317-1369



1320 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

vierungen finden sich iibrigens immer wieder in diesem Buch. Sie verraten
einerseits eine sympathische Bescheidenheit, andererseits das Bewusstsein, Vor-
ldufiges, Hypothetisches, hdufig Allzugewagtes vorzutragen.

2. Heidnische Uberreste im Islam

Statt von “sopravvivenze”, “heidnischen Uberresten” oder “Fortleben¢ sollte
man laut Vf. von Formen der Integration reden und nach dem Bewusstsein
fragen, das ein Muslim gegeniiber Briauchen, die aus vorislamischer Zeit stam-
men, empfindet. In der Regel werden dies, wie Vf. anhand der Verehrung von
Krokodilen in Bengalen (also wieder eines sehr weit hergeholten und nicht
unbedingt typischen Beispiels!) zeigt, mit einer Entstehungslegende beglaubigt,
die ihrerseits an einer Gestalt der islamischen (Heils)Geschichte festgemacht
wird.”

V1. unterscheidet drei Stufen von Integration, die fritheste fand z.Z. von
Muhammad statt; die zweite, wichtigste, wahrend der Herrschaft der Umayya-
den und Abbasiden, betrifft die Integration mesopotamischer, griechischer,
iranischer etc. Elemente. Niemand wiirde die damals aufgenommenen Elemente
als “sopravvivenze pagane” empfinden (was nicht stimmt, die Sendschreiben der
Lauteren Briider wurden ja gerade deswegen von den Frommen als ketzerisch
empfunden, und schliesslich galt dieses Misstrauen auch den antiken Wissen-
schaften, die entweder eliminiert oder islamisiert, oder, wie im Fall der Medizin,
durch ein “islamisches” Gegenunternehmen, die sogenannte “Prophetenmedizin”
verdringt wurden).® Das tut man nur mit den spéteren lokalen Elementen (dritte
Stufe), deren Qualitidt aber nicht verschieden ist von dem, was der frithe Islam
z.B. von den Beduinen iibernommen hat. (Der schwerwiegende methodische
Fehler des Vf. liegt hier darin, dass er nicht zwischen Wissenschaft und Folklore
unterscheidet und mithin auch nicht zwischen den ganz verschiedenen ge-
sellschaftlichen Schichten, die Rezipienten dieser unterschiedlichen kulturellen
Phédnomene waren).

6 Vf. denkt offensichtlich an Werke wie E. Westermarck: Survivances paiennes dans la
civilization mahométane, Paris 1935, und Noldeke: Reste altarabischen Heidentums.

7 “Talora la fortissima unita direzionale, o tendenziale, dell’Islam fa si che tali integrazioni
locali siano, poi, abbastanza vicine fra loro e solo la materia bruta differisca. E un esempio
della tendenza alla creazione di leggende eziologiche che spiegano 1’origine di determinati
usi o concetti folclorici con elementi presi da usanze o persone musulmane.” (S. 43)

8 Vgl. mein “Muhammad oder Galen. Das Doppelgesicht der Heilkunst in der islamischen
Kultur”, In: H. Balmer / B. Glarus (Hrg.). Die Bliitezeit der arabischen Wissenschaft. Ziirich
1990, 41-68.

AS/EA LVIII*4+2005, S. 1317-1369



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1321

V{. seinerseits bemangelt, dass die Wissenschaftler sich nur filir die dritte
Integration interessierten, weil sie die fritheren gar nicht wahrndhmen, und von
einem durch diese spateren Aufnahmen scheinbar getriibten Idealbild des Islam
ausgingen, das nie existiert hat (damit negiert Vf. einerseits die zahlreichen Stu-
dien zur Entstehungsgeschichte des Islams, anderseits die umfangreiche wissen-
schaftsgeschichtliche Forschung innerhalb der Islamwissenschaft!) V. erldutert
seine These dann an einem Beispiel aus Indonesien und demonstriert seine
Kenntnis mehrerer indonesischer Sprachen.

3. Die arabisch-islamische Tradition in der europdischen Kultur.

Der Vf. verweist auf die grosse Zahl arabischer Termini in den Bereichen der
Alltagskultur, der schénen Kiinste, der Wissenschaft und Technik. Er warnt dann
allerdings vor Ubertreibungen. Die moderne Welt ist weder eine Kreation der
Christen noch der Muslime; beide Kulturen sind vielmehr gleichsam “das Alte
Testament der Moderne” (69). Damit korrigiert Vf. eine vorher gedusserte Be-
hauptung, wonach man unter gewissen Voraussetzungen sagen konne, “dass wir
Européder der islamischen Kultur die eigentlichen Grundlagen unserer wissen-
schaftlichen Zivilisation verdanken”.

Er sieht als Ursache fiir die Neigung zu Experiment und Analyse, welche
die arabisch-islamischen Wissenschaften im Gegensatz zum griechisch-heid-
nischen Denken kennzeichne, etwas spezifisch Islamisches, ndmlich den absolu-
ten Theismus des Islam, mit seiner Konzentration des Heiligen in der Person
Gottes, seiner Entmythologisierung der Welt, seiner Zurlickweisung einer
geometrischen und abstrakten Philosophie (denn Gott bewegt sich und sprengt
jedes Schema). Das habe das Interesse am Fragmentarischen gefordert, das tiefe
und intensive Studium — ungehindert von magisch-sakralen Vorurteilen — der
“nackten” Dinge, so wie sie sind, eine Liebe zur Wirklichkeit und eine Neugier,
jene unvorhersehbare Welt Gottes kennenzulernen, was alles ginzlich jene Be-
deutung rechtfertige, die man spéter dem berithmten Hadith des Propheten geben
sollte: “Suchet das Wissen, und sei es selbst in China!” (63)

Alles das ist aber eher Wunschdenken moderner muslimischer Selbstein-
schitzung als historische Realitdt. Tatsdchlich hat die ash’aritische Theologie
mit ihrer Leugnung der sog. causae secundae, d.h. der Kausalitit im Natur-
geschehen, wie sie al-Ghazzall in seiner “Wiederbelebung der Wissenschaften
von der (islamischen) Religion” bereits im 11. Jh. ausdriicklich konstatiert, der
naturwissenschaftlichen Forschung im Islam den Boden entzogen. Die wenigen
Wissenschaftler, die experimentierten, wurden dazu auch nicht von der islami-

AS/EA LVIII+4+2005, S. 1317-1369



1322 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

schen Theologie, sondern von ihrem Studium griechischer Werke angespornt.
Der beritihmte empirische Arzt Razi (st. um 932) , den V{. hier anschliessend als
grossen Experimentator nennt, war ja geradezu ein Ketzer, den man im Islam als
Verfasser der Schrift von den Tres impostores (d.h. Mose, Jesus und Muham-
mad) betrachtete, und das Prophetenwort “Suchet das Wissen” wurde von den
Frommen immer nur auf das religése Wissen, speziell die Hadith-Kunde, nie auf
Naturwissenschaften bezogen, wenn auch das Hadith als Legitimation (in den
Augen des Frommen!) suspekter wissenschaftlicher Studien gelegentlich zitiert
wurde.’

4. Enzyklopéddien und das arabisch-islamische Mittelalter

VI1. zeigt die Bedeutung des enzyklopédischen Denkens auf. “Man konnte sagen,
dass alle oder fast alle grossen Werke des islamischen Mittelalters Enzykopadien
sind” (72). Die Enzyklopddie im heutigen Sinn war nicht bekannt, wohl aber
enzyklopddieartige Gesamtdarstellungen. Als Beispiel fithrt Vf. das 132 Kapitel
umfassende Inhaltsverzeichnis der Murij al-dhahab von al-Mas‘udi, sowie die
Uberschriften der 52 Traktate der Lauteren Briider an. Die Behauptung, das
Hauptinteresse der mittelalterlichen islamischen Enzyklopéddisten habe in den
“perche supremi” gelegen, stimmt wiederum insofern nicht, als Vf. ja auch (und
zurecht) z.B. das “Buch der Lieder” als eine Art Enzyklopidie betrachtet. Dort
aber, und ebenso z.B. in Nihayat al-arab etc. spielen diese Fragen ja kaum eine
Rolle, sondern lediglich das konkrete partikulare Wissen. Ganz generell wurde
die Frage nach dem “warum”, also nach den Ursachen, wie gesagt, von Ghazzali
und spéteren Theologen als fiir den Frommen unzuldssig bezeichnet.

Das Kapitel enthilt eine niitzliche Ubersicht der wichtigsten enzyklopédi-
schen Werke von Ibn Qutaiba (“Uyiin al-akhbar) bis zu Nuwairi, Qalgashandi
und Suyiti.

5. Kurze Geschichte der anti-islamischen Vorurteile in Europa

Anfangs habe es kaum anti-islamische Stimmen gegeben, diese Vorurteile hétten
sich erst nach und nach herausgebildet. Was man vermisst, ist eine Begriindung
fiir diese Entwicklung. Anfangs wussten die Christen wenig oder nichts tiber die
neue Religion. Das dnderte sich mit der Tuchfiihlung: Die hohe Wertschitzung
der Sinnlichkeit, die von Muhammad vorgelebte Polygamie waren kaum ange-

9 Vgl. Hierzu das Kapitel iiber die Natur- und Geheimwissenschaften in meinem Buch
Allmacht und Mdchtigkeit. Religion und Welt im Islam. Miinchen 1991.

AS/EA LVIII+42005, S. 13171369



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1323

tan, die Sympathien der Christen zu wecken. Vor allem musste aber der stindig
wachsende Eroberungsdruck im Namen des Jihad die Christen zutiefst beun-
ruhigen und entsetzen. Ging doch ein christliches Gebiet nach dem anderen an
die Muslime verloren: Kleinasien und Nordafrika und schliesslich grosse Teile
Spaniens, alles ehemals christliche Gebiete, wurden von den Muslimen unter-
worfen. Diese Dinge beim Namen zu nennen hat aber nichts mit Vorurteil zu
tun. Etwas anderes sind theologische und dogmatische Missverstindnisse auf-
grund ungenauer Kenntnis. Solche finden sich bekanntlich auch im Koran, d.h.
Gott selber hitte sich also quasi ungeniigend iiber die christlichen Lehren in-
formiert. Natiirlich spricht hier niemand von Vorurteilen, da sich eine solche
Einstufung bei einem heiligen Text verbietet. Vf. zitiert zwar auch Stimmen aus
dem Mittelalter, in denen eine objektive Einschiitzung des Islam zumindest
angestrebt wird. Er ist aber blind fiir die oben genannten Ursachen und restimiert
stattdessen: “Den antiislamischen Vorurteilen in Europa lagen zwei Ursachen
zugrunde. Gier und Ignoranz. Machtgier, die Kriege und Kreuzziige hervor-
brachte, Ignoranz der Massen, geschickt ausgenutzt von den Méchtigen, um den
Hass gegen den Feind zu schiiren und den eignen Eroberungsabsichten damit zu
dienen” (98). Dass die Kreuzziige auch als eine iiberfillige Reaktion auf jahr-
hundertelange muslimische Eroberungen christlicher Gebiete gesehen werden
konnen und miissen, blieb Vf. also ebenfalls verborgen. In einer Schlussbemer-
kung weist Vf. jedoch zurecht darauf hin, dass keine Religion von egoistischen
Perspektiven frei ist und jede dazu neigt, ihre ethischen Normen nur gegeniiber
den eigenen Glaubensbriidern anzuwenden.

6. Die Erlosung vom Bosen in der islamischen Mystik

Vi. behandelt die Frage des Bosen anhand einschligiger Aussagen von Ibn
Hazm, al-Ghazzali, Rumi und Igbal. Er weist darauf hin, dass der Islam das
christliche Dogma der Erbsiinde nicht kennt und fiir ihn mithin auch die
Erlésung durch den Opfertod Christi keine Bedeutung hat. Was er von Ibn Hazm
anfiihrt, hat allerdings mit dem Problem nichts zu tun, ist nur typisch fiir dessen
negative Haltung gegeniiber den Evangelien, die fiir ihn voller Torheiten und
Héresien sind, namentlich das Johannesevangelium.

V{. 1st librigens der Meinung, dass Mystiker sich in ihrer Leugnung des
Bosen von der Orthodoxie nicht unterscheiden (106). Er fiihrt eine von al-
Ghazzall in al-Igtisad fi [-IFtigad erzéhlte beriihmte Fabel von drei Kindern an.
Gott ist so erhaben iiber Gut und Bose, dass er nicht verpflichtet ist, das zu tun,
was fiir seine Knechte das Beste wiire.

AS/EA LVIII*4-2005, S. 1317-1369



1324 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Wieder zitiert Vf., und diesmal noch ausfiihrlicher, lange Passagen aus dem
K. atTawasin, um zu zeigen, dass der islamische Satan nicht dem christlichen
Teufel gleiche, er ist ja der strengste Monotheist. Freilich ist diese sehr spezielle,
von Hallaj entwickelte Satanologie doch innerhalb des Islam keineswegs
typisch. Auch ist Vf. entgegen zu halten, dass das Bose als Versuchung sehr
wohl existiert, es kommt in den apotropdischen Suren 113 und 114 vor (min
sharri ma khalaq), oder etwa auch in dem medizinischen Hadith, wonach der
Kranke mit jedem Schmerz eine Siinde siihnt. Aber solche Hinweise fehlen in
diesem Artikel.

II.  Stilistik und Asthetik in der Literatur

7. Bemerkungen {iiber arabische Lehnworter in der éltesten neupersischen
Dichtung

V{. prisentiert interessantes statistisches Material aus einigen frithen Werken
persischer Dichtung aufgrund der Lazard’schen Textausgaben: Shahid-i Balkht
(Ende 9. / Anf. 10. Jh) (Gedichte diversen Inhalts), Abu 1-Haitham Gurgani
(Qasida), Abu Shakir-i Balkhi (Afarin-Name, Mathnawi), Maisari (medzini-
sches Mathnawi). Zuvor stellt Vf. folgendes fest:

a) die neupersische Dichtung entsteht im 9. Jh.

b) Die Schriftsprache der Wissenschaften und die Sprache der Gebildeten war arabisch.

¢) Die Dichtung entstand an den Hofen.

d) Schon die friiheste persische Sprache war mithin potentiell unbegrenzt arabisierbar.

¢) Der unterschiedliche Anteil arabischer Worter ist nicht Ausdruck einer allméhlichen
“natiirlichen” Durchdringung, sondern unterschiedlichen Stilbewusstseins.

Der untersuchte Text von Shahid-i Balkhi z.B. enthélt in 1192 Wortern 192 ara-
bische Vokabeln. Vf. schliisselt sie auf nach den Bereichen Religioses, Astro-
nomie, Medizin und Naturwissenschaften, hofisches Leben, Stoffe und Gegen-
stinde, Verschiedenes. Das ca. 5000 Distichen umfassende medizinische Lehr-
buch enthélt im Vorwort fast keine arabischen Worter, im eigentlichen Text
dagegen 20% und mehr.

Viel schwieriger ist es, Angaben iiber Prosa zu machen. Uber das gespro-
chene Persisch jener Zeit kann man nur Hypothetisches sagen. Aber nach 200
Jahren arabischer Herrschaft, Erziehung und religiéser Praxis in Arabisch diirfte
die Sprache reich an arabischem Sprachgut gewesen sein.

AS/EA LVIII+4+2005, S. 1317-1369



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1325

8.  Erwédgungen zum Ursprung des Ghasels

Kurze Gedichte mit Monoreim in einer Anordnung, die der arabisch-persischen
Tradition entspricht, also quasi Ruba‘1 und verdoppeltes Ruba‘t (Oktave, Ghasel)
finden sich in chinesischer Lyrik der T ang-Zeit (618-906). Vf. rechnet daher
mit der Moglichkeit einer gemeinsamen zentralasiatischen Quelle. Hinzu kommt
die enge Verschmelzung von Natur und Philosophie in einer durchgehend
doppeldeutigen Sprache, wobei als dritte Ebene die Politik hinzutreten kann
(144). Was Vf. zu erwihnen unterlisst, ist, dass ja die Form des persischen
Ghasels, also der strophisch nicht gegliederte Block, der Monoreim, das gleich
bleibende Metrum und die den Vers in zwei gleich lange Hilften teilende Zasur
auf die arabische Dichtung zuriickgeht, die lange vor dem Islam, gegen 500 oder
frither, bereits etabliert war.

Gegenseitige Kultureinfliisse zwischen China und Iran sind tibrigens auf
allen Gebieten bekannt, ausser dem literarischen. Tiirkische Gefangene brachten
Ruba‘i-ghnliche Gedichte (maniler) nach China (Doktorarbeit von M.N. Ozer-
dim von 1943). Vf. zitiert den Sinologen Franke: “Dass unter den meist fremd-
stimmigen ‘nordlichen Dynastien’ viel zentralasiatisches Kulturgut nach China
gekommen ist, wird ja von niemandem bestritten.” Reisende und missionierende
zentralasiatische Manichéer bedienten sich des Persischen (Sogdischen) und des
Chinesischen. Ein Einfluss des persischen Ghasels auf die genannten chinesi-
schen Formen scheidet aber aus zeitlichen Griinden aus. Quellen aus den An-
fingen der T’ang-Zeit berichten von zahlreichen Fremden, fremden Sprachen,
und u.a. persischen Ténzerinnen am Hof (“stimulus diffusion” nach A. L. Kroe-
ber). Das ghazal im klassichen Sinn entsteht im 9. Jh. am Samanidenhof;
Vorldufer haben aber schon zur Sasanidenzeit existiert, z.B. das gosan (dariiber
Mary Boyce: The Parthian gosan and Iranian Minstrel Tradition). Diese Trou-
badour-Dichtung war aber vielleicht reimlos (Henning). Schliesslich neigt aber
Vf. doch der These von einem frithen persischen Einfluss zu: der doppelte Vier-
zeiler habe sowohl die chinesische Oktave angeregt wie das persische Ghasel. Er
nennt dafiir sechs Griinde.

1. Die Moglichkeit einer stimulus diffusion auch im literarischen Bereich.

2. Das Aneinandergrenzen der beiden grossen Kulturen in Asien.

3. Die Tatsache, dass die fritheste uns bekannte persische Poesie in Khorasan und Trans-
oxanien, also in Zentralasien, entsteht.

4. Geburt eines neuen Stils in der chinesischen Dichtung am Hof der T’ang kurz vor der
Entstehung der persischen Hofdichtung.

AS/EA LVIII+42005, S. 1317-1369



1326 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

5. Bestdtigungen chinesischer Historiker und westlicher Gelehrter tiber einen vor allem von
Iran Richtung China bzw. Zentralasien verlaufenden Einfluss musikalischer und literari-
scher Moden; grosse Kenntnis {iber iranische Dinge am T’ang-Hof.

6. Unkenntnis der chinesischen Kultur am Sasanidenhof.

9. Epische Elemente in den islamischen Literaturen

Vf. fasst die islamischen Literaturen als eine grosse, in Sprachen und Dialekte
unterteilte Literatur auf. Wenn nun aber Vf. unterstellt, es werde gemeinhin (“un
luogo commune”™) behauptet, die islamische Kultur und speziell die arabische
Literatur hitten kein Epos, so stimmt das nur in bezug auf die arabische Litera-
tur. Die persische, tiirkische etc. epische Literatur bilden jeweils ein umfang-
reiches Korpus, und ich kenne niemand, der dessen Existenz geleugnet hiitte.
Die anschliessend angefiihrten Zitate (Pellat, Grunebaum) betreffen denn auch
nur die Nicht-Existenz des arabischen Epos. Wenn man dagegen statt von Epik
mit B. Croce von einem epischen Gefiihl redet, so existiert dies auch bei den
Arabern, stellt Vf. vollig zurecht fest,

V1. weist hier darauf hin, dass er an anderer Stelle den Islam als eine
fortgeschrittene entmythologisierte Religion (“progredita demitologizzata™) be-
zeichnet habe, dennoch besitze sie mythische Elemente. Ahnlich sei es mit der
Epik. Das Epos der frithen Eroberungen z.B. finde sich bei den arabischen Anna-
listen, in Tabaris Weltgeschichte, in al-Waqidis K. al-Maghazi etc. und in der
Volksliteratur, z.B. Sirat “Antar etc. (157) — ein vertrauter Gedanke.

Die monotheistische islamische Kultur, “die am stirksten anti-ethnische,
die ich kenne” (das erscheint mehr als anfechtbar, denn diese Kultur ist auf das
Arabische hin orientiert, dem Christentum dagegen fehlt jegliche ethnisch-
linguistische Ausrichtung) mit ihrem starken Drang zur Entmythologisierung hat
dieses episch verwendbare Material jedoch gesondert in einerseits Geschichte,
andererseits Mérchen (158). Ausserdem ist die Erzdhlweise des Islam wesentlich
heterozentrisch, nicht anthropozentrisch, der Mensch ist nicht autonom, wie der
koranische Hinweis im Zusammenhang mit der Schlacht von Badr zeigt: “Nicht
ihr habt getétet, sondern Gott hat getdtet, und nicht du hast (Pfeile) geschossen,
sondern Gott” (8,17). (Dass diese Zuweisung ganz andere praktisch-psycholo-
gische Griinde hat, — ging es doch darum, die mekkanischen Anhinger
Muhammads und ihn selber von dem Vorwurf freizusprechen, Stammes-
genossen getotet zu haben! — ldsst Vf. ausser Betracht). Die Konsequenz fiir das
Erzdhlen zeigt sich z.B. in der koranischen Mose-Erzahlung, die Gabrieli zurecht
als “Wirrwarr” (“guazzabuglio”) bezeichnet habe. Die Zuordnung “rund” (ho-
merisch) bzw. “linear” (koranisch) ist allerdings alles andre als tiberzeugend. Die

AS/EA LVIII+422005, S. 1317-1369



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1327

Fragmentarisierung narrativer Inhalte im Koran hat ja nichts mit dem “Nicht ihr
habt getotet” zu tun, sondern mit der Tatsache, dass Muhammad an Bekanntes
ankniipfen konnte, was ihn der Notwendigkeit iiberhob, ldngere Inhalte zusam-
menhéngend zu erzdhlen.

Ist schon der Ubergang von Historie und Mirchen zur “runden” bzw.
“linearen” Erzahlweise ein Gedankenspurung, so folgt jetzt unmittelbar ein wei-
terer: Bedil scheint dem “prophetischen Aktivismus” die einschldfernde epische
Welt der Legenden gegeniiberzustellen, wobei fiir ihn das Einschldfernde gerade
in der koranischen Wiederholung einzelner Erzdhlfragmente liegt (158-9). Vf.
zitiert den folgenden Vers von Bedil: “Das Rollen der Wellen des Meeres wird
zum Mirchen im Ohr der Muschel.” Die Versuchung zum Mirchen scheint also
in der islamischen Kultur, die so radikal gegen das Mirchen eingestellt ist, am
starksten zu sein'? (159).

V{. rithrt nun mit sehr grosser (und viel zu unpriziser) Kelle an, indem er
drei Typen Literatur unterscheidet; den gasida-Typ (dazu rechnet er auch die
Volksromane), den ghazal-Typ und den nazm-Typ (160). Das Shahname ent-
spricht im Bereich des ghazal-Typs den Annalen im Qasida-Bereich. Es ist
tibrigens laut Vf. ein islamisches Gedicht, weil es “entmythologisiert” ist. Tat-
sdchlich diirfte es einfach die Versfassung der mittelpersischen Prosa-Fassung
darstellen! Aber was auch hier wieder nicht stimmt, ist Vf.s These von der
angeblichen islamischen Tendenz zur Entmythologisierung. Vielmehr ist es doch
so, dass die Epen in der Nachfolge des Shahname zwar einerseits, wie Vf. be-
tont, “historisch” und “heterozentrisch” sind, andererseits das Gegenteil von ent-
mythologisiert, ndmlich strotzend von Drachen, Ddmonen etc. Vf. 16st das
Problem, indem er hierfiir den Begriff dastan heranzieht, z.B. fiir die Geschichte
von Amir Hamza. “Alle sind charakterisiert durch die Umwandlung von Le-
enden (mit archaisch-religiésen, vormonotheistischen Werten) in reine Mérchen,
Mirchen der Ausflucht (“evasione™), in eine Welt der Talismane, der wunder-
baren Abenteuer, fliegender Teppiche, unglaublicher Kriegserlebnisse, wo die
Helden alle gut und die Feinde alle schlecht sind” (162). Dass diese Welt gleich-
zeitig durch und durch islamisch ist, verschweigt Vf.

Im folgenden entfernt er sich immer weiter von der zentralen Thematik und
spricht {iber epische Literatur im Malaiischen, wo er wiederum volkstiimliche

10 Die islamische Kultur ist nicht radikal gegen “das Mirchen”, wohl aber gegen die Fiktion,
die den Orthodoxen #hnlich verdichtig erscheint wie das Bild, vgl. dazu meinen Aufsatz
“Reality and Fiction in Classical Arabic and Persian Literature”, in: Paolo Bagni / Maurizio
Pistoso (ed.): Poetica Medievale tra Oriente e Occidente. Biblioteca Medievale — Saggi 11.
Rom: Carocci 2004, 123-138.

AS/EA LVIII+4+2005, S. 1317-1369



1328 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

(dastan = “folclorico”) und gehobene (“culto”) Ebene unterscheidet. Dass er die
persische Epik der ghazal-Ebene und nicht der nazm-Ebene zurechnet, ist
allerdings mehr als verwirrlich. Er beschliesst den Artikel mit einer sein Schema
illustrierenden Graphik und mit der wiederholten Feststellung, dass das Gemein-
same und Originelle der islamischen Epik darauf beruhe, dass der Islam aus dem
Mythus einerseits Geschichte, andererseits Marchen gemacht habe. Der Artikel
ist eher verwirrlich als kldrend. Es bleibt doch die Tatsache bestehen, dass die
arabische Literatur ein Versepos, von Ausnahmen abgesehen, nicht entwickelt
hat. V6llig ausser Acht gelassen sind die epischen Genera: Heldenepos, romanti-
sches Epos (engl. “romance”), erzdhlendes (meist mystisch-didaktisches) Epos
mit oder ohne Rahmenhandlung. Alles dies einem (fiktiven) ghazal-Typ zuzu-
ordnen, erscheint mir durchaus unproduktiv.

10. Zur Definition des ,,indischen Stils* in der persischen Dichtung

V{. skizziert die Forschungsgeschichte — die bisherigen Definitionen europii-
scherseits waren eher vage (“non troppo chiare”). Neuere indische Kritiker, die
diesen Stil als fighanisch bezeichnen (nach dem angeblichen Erfinder Fighani
von Schiras, st. 1519), riigen an ihm die Kiinstlichkeit. Vage Anféinge gehen ins
12. Jh. zuriick, also lange vor Fighani, im engeren Sinn entstand aber der
indische Stil in der 2. Hilfte des 16. Jh. und ist mit den Namen °UrfT (st. 1591),
Faid1 (st. 1596) und Nazir1 (st. 1612) verbunden. Die wichtigsten Forschungs-
beitrdge aus neuerer Zeit stammen von Mirzoev und Bertels. Die von Mirzoev
getroffene Unterscheidung einer eher romantischen (realitdtsnahen) und einer
kiinstlichen Richtung innerhalb des indischen Stils findet aber Vf. eben so
unergiebig wie die Einteilung in vorfighanisch und nachfighanisch. Der von
Bertels hrsg. Diwan Fighanis weist tibrigens kaum die typischen Merkmale des
indischen Stils auf. Vf. sucht daher diese aus Versbeispielen zu erarbeiten. Er
wihlt Verse, deren Stil der vox populi als indisch gilt. Wegen des begrenzten
Raums beschrinkt er sich aber auf Formales unter Hintanstellung des Inhalts
(tasdchlich untersucht er die Metaphorik, die ja ebenso den Inhalt wie die Form
betrifft). 20 Verse von Talib Amuli, Ghani Kashmiri, Bedil, Abu Talib Kalim,
Zuhuri, Ghalib, Faidi und Ghanimat Kunjaht werden zitiert, tibersetzt und ana-
lysiert. Als Resultat findet Vf. zwei Punkte: 1. das Abweichen von der klassi-
schen Harmonie der Bilder, 2. Die Verwendung von abstrakten Begriffen, Infi-
nitiven (hdufig im Plural), taf*7/-Formen. Damit, so meint Vf. , scheint in die so
radikal entmythologisierte persische Sprache wieder e¢in Element von Mytho-
logie hineinzukommen. (Was freilich nicht iiberzeugt, vielmehr hat Ritter zu

AS/EA LVIII+42005, S. 1317-1369



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1329

Recht die klassische Metaphorik der persischen Dichtung mit ihren vermensch-
lichten Paarbeziehungen von Rose und Nachtigall etc. als eine Art Mythologie
bezeichnet.) Mit diesem Ansatz lisst sich auch die hdufig bemerkte Neigung des
indischen Stils zur Aufnahme technischer Einzelheiten, sein naturwissenschaft-
liches Interesse, einbeziehen; es handelt sich um eine terminologische Erwei-
terung, die mit dem Verzicht auf die klassische Harmonie ermdglicht wurde. Die
Verwendung abstrakter Begriffe, mitunter in einem intellektuellen Spiel
halbpersonifiziert, kann manchmal auch zu philosophischen Aussagen fiihren,
darf aber nicht mit wirklicher Philosophie verwechselt werden. Das volkstiim-
liche Element des Basars und das pseudophilosophische, sie entspringen so
beide derselben stilistischen Wurzel.

11. Bemerkungen zur (Darstellung der) Natur bei Bedil

Das Problem der Naturdarstellung in der persischen Dichtung stellt sich ange-
sichts ihres dem Realismus entgegengesetzten starren Platonismus. Der einzige
ernsthafte Versuch, diesen aufzubrechen (“spezzare”) war der indische Stil
(183). Bedil bietet sich in besonderer Weise fiir ein Studium der Darstellung der
Natur an, wenn auch die Analyse der einzelnen Epochen seines immensen
Schaffens eine iibermenschliche Aufgabe wire. Vor der Erforschung seiner
Naturdarstellung muss man seine Naturauffassung kennen; zwei Punkte hebt Vf.
hervor: Die stark humanistische, anthropozentrische Natursicht, die etwas Sufi-
sches hat, und die Gleichbewertung von zahir und batin, die eher antisufisch
wirkt (184). Vf. fiihrt Verse an, in denen Bedil klar und auf geradezu skandalose
Weise sein antisymbolistisches Programm ausdriickt, aber auch einen kurzen
Passus aus s. Briefen (ruga‘ar), wo Bedil fiir Verstidndlichkeit und Eleganz der
Form plédiert.

Wie hat er dies Programm verwirklicht? Das tiberpriift Vf. an dem Gedicht
Tur-i ma‘rifat, das auf einer Reise durch die Gebirge des Himalaya beruht und
ganz iiberwiegend Naturschilderung enthilt. Hier ruft Bedil dazu auf tu dunya-ra
bin tabrat ra shinas, “Schau auf die Welt, nimm die Natur zur Kenntnis!” So
beschreibt er in diesem Gedicht mit geradezu naturwissenschaftlichem Interesse
z.B. den Regenbogen, die Bergnebel, Wasserblasen etc. Vf. zitiert, libersetzt und
kommentiert die betreffenden Passagen.

Vf. zitiert einen Passus des persischen Iranisten (Kamal) S. *Aini, dem-
zufolge die Natur und das Géttliche sich hier verbinden. Der Dichter habe sich
darin vom Sufismus entfernt und einer “Philosophie der lebendigen Welt”
angendhert. Vf. schreibt: “So wird also die Natur der Beschreibung Bedils

AS/EA LVIII+4+2005, S. 1317-1369



1330 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

sozusagen durchstrahlt von metaphysischen Wirklichkeiten, ohne aber zum
Symbol zu werden, sondern in Beibehaltung ihrer konkreten Realitét.”!!

12. Ein islamischer Einfluss in der literarischen Typologie des ,trickster? Zu
den ““ayyar” in indo-persischen und malaiischen Sagen.

In persischen, indoislamischen und malaiischen Volksbiichern (dastan) begegnet
die Figur des °ayyar, malaiisch pahlawan bzw. panakawan. Diese Personen
“begleiten und unterstiitzen den Hauptprotagonisten der Erzdhlung als Paladine
und Helfer, die an seiner Seite kampfen und ihm helfen, die wunderbarsten und
unglaublichsten Unternehmungen zu vollfiihren. Gleichzeitig haben diese Figu-
ren einen Charakter, den man, milde gesagt, als buffoartig (“da buffone”)
bezeichnen konnte. So entstehen Protagonisten, die nicht nur frivolen und unge-
biihrlichen Schabernack treiben, sondern direkt unmoralische und manchmal
geradezu verbrecherische Taten ausfithren” (201-202). Thr Aussehen ist oft
hdsslich; plump und abgezehrt gleichen sie boshaften Zwergen (“nanerottoli”),
haben aber oft auch magische Eigenschaften. Im indonesischen Bereich werden
sie manchmal mit Gottern identifiziert. Sie wurden kaum je soziologisch unter-
sucht. Es lohnt daher, das Problem erneut anzugehen, was hier aus einer
religionsgeschichlichen Perspektive heraus versucht werden soll; handelt es sich
doch um eine der zahlreichen Beispiele von Entmythologisierung bzw. Desakra-
lisierung vorislamischer Phdnomene im Islam. Hier schiebt Vf. einen etymolo-
gischen Exkurs ein. “ayyar komme wohl nicht aus dem Arabischen, wo die
Waurzel °-y-r “verwirren, betriigen” bedeute (nein, vielmehr bedeutet das Verbum
“wandern, schweifen”; ‘ayyar ist also der “Schweifende”) und plddiert mit
Widengren fiir eine Herleitung aus dem Mittelpersischen adhyar < ayar, neu-
persisch yar. Das Wort wiirde dann uspriinglich “Helfer” bedeuten, der spétere
Beiklang des “Betriigers” fehlt dem mittelpersischen Wort.

Das burleske, pikareske Element, das sich anfangs allenfalls in Ansétzen
bemerkbar macht, tritt laut Vf. erst nach der Moghul-Periode wirklich hervor
(damit ldsst Vf. also die Rolle des “ayyar in der persischen Lyrik vor der
Moghul-Periode vollig ausser Acht!).!? V£, sucht nun die Spuren weiter zuriick-
zuverfolgen. Er zitiert Widengren, der “Tollheit” und “Raserei” ausgemacht hat
schon in assyrischen Texten, wo diese Eigenschaft den “gottlichen” Helfern des

11 “Ecco come nella descrizione bediliana la natura diventa, per cosi dire, traslucida di realta
metafisiche pur senza simbolizzarsi, ma mantenendo la sua reale concretezza.” (S. 190)

12 “ayyar kommt u..a schon bei dem perischen Dichter Sana’1 (st. 1141) vor, neben dhnlichen
outcast-Bezeichnungen wie aubash , qallash, sowie natiirlich rind und galandar.

AS/EA LVIII+4+2005, S. 1317-1369



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1331

Konigs zugeschrieben werden (206). Der Text, in dem auch die Fahigkeit sich
zu verwandeln fungiert, beschreibt offensichtlich Ddmonen! Es erscheint daher
sehr willkiirlich, ihn ohne weiteres auf ‘ayyar zu beziehen und dann Parallelen
aufzuzihlen! Die Willkiir geht weiter, wenn nun Vf. Gurganis Epos Wis u
Ramin (um 1050) als Bindeglied nennt, wo das Wort yar (aber nicht ‘ayyar!) im
genannten (d.h. heisst wohl mittelpersischen) Sinn gebraucht werde. Auch bei
TabarT erscheinen die “ayyar, und zwar als nackt agierende Rebellen. Die pana-
kawan der malaiisch-indonesischen Literatur diirften auf eine alte vorhindui-
stische Mythologie zuriickgehen. “La corrispondenza di personaggi ‘alla
panakawan’ del ciclo giavanese di Amir Amzah con quelli dell’analogo ciclo
presente in Iran o in India ¢ fuor di dubbio!” (209-210). Um das Phénomen zu
erklédren, sieht Vf. drei Moglichkeiten:

a) Die javanesischen panakavan sind iranischen Ursprungs und auf die Adaptation von
Amir Hamza zuriickzufiihren.

b) Beide Typen, also “ayyar und panakavan, haben denselben Ursprung.

c) Es handelt sich um getrennte Entwicklungen verschiedenen Ursprungs, die zufillig
konvergieren im Typ des panakavan, wie er im Amir Amzah begegnet.

Nach der Diskussion eines Losungsvorschlags von Rassers pliadiert Vf. dafiir,
den gemeinsamen Ursprung in Indien zu suchen. Vf. denkt z.B. an die Marut,
die sich ménnerbundartig zusammenschliessen und als Briider oder Freunde
Indras gelten. Auch die Inkarnation Vishnus in einer “hdsslichen” Gestalt wie
Vamana fiihrt Vf. als moglichen Katalysator an. “Die islamische Kultur mit ihrer
starken Féhigkeit zur Entmythologisierung hitte so jene alten mythischen
Zyklen — urspriinglich Ausdruck von religiosen Ritualen — umgewandelt in
einfache Legenden, in einem Gebiet den “ayyar, im andern den panakawan der
Periode der Pasisir zum Leben verhelfend” (212).

Abschliessend betont Vf., dass die panakawan, deren Vorbild ("ayyar) aus
der Folklore stammt, in Malaysia wieder der klassischen Literatur angehoren,
mithin zu ihrem urspriinglichen Rang aufsteigen. So erscheinen panakavan und
ayyar als fernes Echo einer Gottesvorstellung, die auf dem Konzept Gott-Held
beruht, umgeben von Figuren mit trickster-Ziigen. In der letzten Fussnote stellt
Vf. noch einmal die Parallelen zwischen Trickster und ‘ayyar-panakawan
zusammen: “Wir erinnern u.a. an den Hang zum Betrug, den Zusammenhang mit
bestimmten Tieren, namentlich dem Wolf, die clown-artigen Verhaltensweisen,
die physische Deformiertheit, die manchmal initiatorischen, manchmal hexer-
haften Ziige in ihrem Handeln, die gelegentliche Selbstidentifikation mit dem
hochsten Helden, d.h. Gott etc.” Die Ausfithrungen zeigen im iibrigen, so betont

AS/EA LVIII*4+2005, S. 1317-1369



1332 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Vf., die Notwendigkeit der Zusammenarbeit zwischen Historikern und Phino-
menologen.

Fiir den Aussenstehenden wirken diese Ausfiihrungen zundchst eher wie
wilde Spekulationen. Warum sollte hinter den soziologisch erkldrbaren “ayyar
mythische und halbgdottliche Wesen stecken? Viel wahrscheinlicher ist es, dass
die von der Gesellschaft marginalisierten Aussenseiter sich selber verklirten,
und was einmal Schimpfname seitens der Etablierten war, zum akzeptierten
Epithet und schliesslich zum gruppeninternen Ehrennamen wurde. '

III. Poetische Anthologie

13. Sana’i ein Vorldufer Dantes? Beobachtungen zum (Epos) Sair ul-*ibad

Der Artikel bietet eine niitzliche Inhaltsangabe des Epos und anschliessend eine
erhellende Diskussion des Charakters des Werkes und seiner angeblichen Ver-
wandtschaft mit Dantes Commedia. Nicholson und nach ihm Rypka haben das
kurze opus ja bereits eine “Divina Commedia en miniature” genannt. Vf. zitiert
zustimmend den (unlédngst von Fanatikern ermordeten afghanischen Gelehrten)
Majriuh, den Herausgeber des Textes, der sehr zu recht feststellte: “Nicholson
kannte zweifellos die gottliche Commedia; aber hitte er dem Inhalt von Sair al-
‘ibad mehr Aufmerksamkeit gewidmet, hitte er dieses Urteil wohl nicht aus-
gesprochen, das uns iibereilt erscheint; denn zwischen den beiden Werken gibt
es weit mehr Unterschiede als Gemeinsamkeiten.” Den Hauptunterschied sieht
V{. darin, dass der Sair gnostisch und damit symbolisch sei, die Commedia da-
gegen orthodox-allegorisch.

14. Erwégungen zu ° Attars Tadhkiratu ’l-Auliya’

VT. libersetzt und kommentiert die 15 Griinde fiir die Abfassung dieses Werkes
in der von °Attar verfassten Einleitung — sehr niitzlich! Vf. glaubt, dass auch die
Zahl dieser Griinde symbolische Bedeutung habe: 7 “personliche” und sieben
“gemeinsame” Griinde, so wie am Schluss nochmals ein personlicher. Diese
Zdhlung stammt allerdings von Vf., man konnte durchaus auch anders zihlen!
Vorausgeht namlich eine “sub-introduzione”, in der auch schon Griinde genannt
werden, die Vf. aber nicht mitzihlt.

13 Vgl. mein “The Pious Rogue. A Study in the Meaning of galandar and rend in the Poetry of
Muhammad Igbal”, in: Edebiyat 4/1979, 43—64.

AS/EA LVIII*4+2005, S. 1317-1369



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1333

Der Hauptgrund ist ein frommes Anliegen: die Worte und Handlungen der
Heiligen sollen in einer Zeit, der das Heilige abhanden kam, dieses wie ein Via-
tikum verfligbar machen.

15. Tradition und Innovation im Stil der Lyrik Jalalu’d-Din Rimis

Vi1. will sich in diesen Beitrag darauf beschrinken, einige Feststellungen iiber
Form und Ausdruck zu machen, die ihm zufolge aus Riimi, auch abgesehen vom
spirituellen Gehalt, einen der originellsten Dichter der persischen Literatur
machen. In einem einleitenden Passus trifft Vf. die Feststellung, dass RimiI der
poetischen Empfindung und ihrem unmittelbaren Ausdruck alles tibrige unter-
ordnet.'* Er unterscheidet sodann zwei Typen von Ghaselen, die er “poesia
grido” (“Dichtung [als] Schrei”) und “poesia discorso” (“Dichtung [als] Dis-
kurs”) nennt (258). Neben der traditionellen Bildwelt verwendet Riimi zahlrei-
che originelle Bilder, z.B. fiir das Entstehen und das Vergehen des Kosmos (Vf.
gibt Beispiele).

Rimi “sagt immer mit souveridner Freiheit alles, was in seiner Phantasie
aufblitzt, die ebenso naiv wie oft auch verbliiffend kompliziert ist (be1 Mystikern
héufig), ohne allzu viel nachzudenken iiber die Ausschmiickung dieser Friichte
der Phantasie mit den Fesseln (“pastoie”) der traditionellen Rhetorik. (Die sehr
raffinierten funktionalen Wortspiele bei Rimi hat Vf. offenbar nicht wahrge-
nommen, s. Anm. 14.)

Dann bringt Vf. die kleine Elegie auf Sana’i, die eindeutig von einem
fritheren Dichter stammt und einem unbekannten Dichter gewidmet ist. Vf.
weiss zwar, dass die Echtheit dieses Ghasels umstritten ist, nennt aber nicht den
Dichter, den Sh. Safa in seiner persischen Literaturgeschichte ja eindeutig identi-
fiziert hat. Er ist viemehr der Ansicht, dass Rimi dies Gedicht iiberarbeitet und
damit zu seinem geistigen Eigentum gemacht hat.!’ Leider geht er auf den Inhalt
nicht néher ein, so dass offen bleibt, was er an diesem kurzen Gedicht “stupe-

14 Das sollte allerdings nicht die Augen dafiir verschliessen, dass Riimis Verse kunstvoll
gebaut und voller meisterhafter, sinnhaltiger Wortspiele sind, vgl. meine Beitrdge
“Lautsymbolik und funktionales Wortspiel bei Rumi”, in: In: Der Islam 51/1974, 261-281,
und ““Speech is a Ship and Meaning the Sea’: some formal aspects of the ghazal poetry of
Rumi”, in: A. Banani/ R. Hovanissian / G. Sabagh (ed.), Eleventh Levi Della Vida Biennial
Conference. Poetry and Mysticism in Islam. The Heritage of Rumi. Cambridge (England)
1994, 44-69.

15 “Ma il suo stile ¢ cosi inconfondibilmente gialaliano che vien da pensare che Gialalu’d-Din
abbia riadattato qualche verso precendete rifondendolo in un componimento che ¢ — a mio
parere — senz’altro suo.” (S. 260)

AS/EA LVIII=4°2005, S. 13171369



1334 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

facente” findet. Stattdessen fiihrt er gleich noch ein weiteres “Schrei-Ghasel” an,
um dann Beispiele fur das, was er “discorso” nennt, zu bringen. Er vergleicht
Riimi mit Jacopone da Todi, spricht aber Rimi mehr Feinheit zu (262). Er rdumt
— und vollig zu Recht! — ein, dass im “mare magnum” seiner Poesie nicht alles
gleichwertig ist. Héaufig, vielleicht sogar in der Mehrzahl, sind Ghaselen, in
denen, neben wahrhaft grossartigen Versen von unmittelbarer Gewalt, andere
banale, schlampige (und nicht nur fiir den orientalischen Rhetoriker) stehen, die
einem rein repetitiven uind nicht selten abstossenden Geschmack huldigen.

Kommt, kommt, denn der Garten ist erbliiht!
Kommt, kommt, denn der Geliebte ist gekommen.

Was es hier freilich zu sehen gilt, ist die Funktion der Wiederholung — die
tibrigens ja auch eine anerkannte rhetorische Figur darstellt — zum Aufbau einer
Michtigkeitsstruktur bzw. zur Erzielung von Ekstase. !¢

Vf. fithrt ein Gedicht mit onomatopoetischen, scheinbar sinnlosen Vogel-
rufen an, deren Bedeutung er teilweise aufschliisselt (266f.). Schliesslich betont
er, dass Rimi1 viel weniger Pantheist und viel stirker orthodox sei als seine
Freunde meinen (267f.). Seine Gedichte sind dialogisch, nicht das kalte neu-
platonische hen sondern der Freund, der Meister stehe im Mittelpunkt. Gleich-
zeitig nennt Vf. dieses Denken “islamisch vom reinsten Wasser” (“islamico della
piu bell’aqua”) (269), wihrend es doch mit Hinden zu greifen ist, dass die quasi-
Vergottlichung des Freundes mit dem orthodoxen Monotheismus unvereinbar
ist.

16. Nizami von Ganja und die “Vielheit der Welten”

Auch hier begeht Vf. methodische Fehler, wenn er aus einem Koranvers
schliesst, dass es dem Menschen moglich sei, den Kosmos zu durchdringen, oder
vor allem dann das Wort jikan mit Universum {ibersetzt, wihrend es doch nur
“Welt” bedeutet. Da wo die Rede von “zwei Welten” ist, sind also nicht zwei
Universen gemeint, sondern die dem mittelalterlichen Islam vertrauten “zwei
Welten”, d.h. die sichtbare und die unsichtbare.

16  Vgl. mein “Ecstasy and Order. Two Structural Principles in the Ghazal Poetry of Jalalo'd-
Din Rumi”, in: L. Lewisohn (ed.): The Legacy of Medieval Persian Sufism. London & New
York, 0. D., 61-74.

AS/EA LVIII+4+2005, S. 1317-1369



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1335

17. Philosophisch-ethische Aspekte im Werk Nizamis.

Hier weist Vf. zurecht darauf hin, dass Nizami im Alexanderbuch Mirakuloses
rational erkldrt, z.B. den Spiegel, aber auch den Besuch der Hohle, wo in grauer
Vorzeit Kai Khusrau verschwunden war und deren geheimnisvolles Licht bei
Nizami als ein noch brodelnder Schwefelvulkan erklirt wird (S. 304 — gegen die
alchimistische Auslegung bei Cl. Kappler u.a). Warum Vf. diesen Aspekt als
ulyssisch (“aspetti ulissidi, protoscientifici”’) bezeichnet, bleibt mir allerdings
dunkel. Von dem sehr klaren ethischen Engagement dieses Dichters, z.B. in
bezug auf Gewaltlosigkeit und die Wiirde der Frau, spricht Vf. allerdings nur
sehr allgemein: Bahram wandelt sich vom sakralen Konig zum ethischen Sou-
verdn des Islam, zerstort aber bei Nizami nicht die Feuertempel, (das tut viel-
mehr Alexander der Grosse zu Beginn seiner Laufbahn in Nizamis Roman),
sondern iibergibt die sieben Pavillons den Priestern. Schirin wird, wie Vf.
zurecht feststellt, Wis gegeniibergestellt, die allerdings — hier irrt Nizami, und
V{. korrigiert ihn nicht — ihrem Freund Ramin treu bleibt, und um seinetwillen
Schande auf sich nimmt, schliesslich aber ebenfalls durch die Heirat mit Ramin
rehabilitiert wird.!” In Schirins Warten auf die Ehe besteht in der Tat ein
“islamischer” Zug dieses Epos. Gleichzeitig ist sie in ithrer Wiirde und Unab-
héngigkeit aber durch und durch unislamisch, wie schon Bertels unterstrichen
hat, Vf. jedoch vollig unterschldgt. Auch auf die monogame Einstellung Nizamis
weist VT, hin (die allerdings gerade in den Erzéhlungen der sieben Prinzessinnen
wiederholt auf der Strecke bleibt).

Voll zustimmen kann man der abschliessenden Feststellung dieses Artikels:
“Nizami gelingt es auf bewundernswerte Weise, das Schone der glanzvollen vor-
islamischen (vormonotheistischen) Tradition mit dem Guten des islamischen
Ethos zu verschmelzen (und an anderer Stelle habe ich gezeigt wie vollkommen
diese Verschmelzung auch im dsthetischen Bereich gegliickt ist).” Abschliessend
schliagt Vf. vor, Nizami (und nicht, wie mehrfach geschehen, Firdaust!) als den
Dante Irans zu bezeichnen und bedauert, dass im heutigen Iran andere Dichter
wie Firdausi, Sa°di und “Umar Khayyam (er vergisst Hafis) eher als Nizamr als
nationale Aushdngeschilder verwendet werden.

17 Vgl mein “Die Liebesvorstellungen im persischen Epos Wis und Ramin”, in: Asiatische
Studien 33/1979, 65-98.

AS/EA LVIII+4-2005, S. 1317-1369



1336 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

18. Sinnliches und Ubersinnliches in der Dichtung des Hafis

In Anlehnung an Riickert und Schaeder sieht Vf. in Hafis den Meister einer
Verschriankung beider Ebenen. Er weist darauf hin, dass die Sicht Konsequenzen
hat fiir die Ubertragung und konfrontiert vier verschiedene Versionen des
beriihmten Ghasels vom “Schonen Tiirken” (“Triige der Schiraser Tiirke mein
Herz in seiner Hand davon™), ndmlich seine eigene, jene von William Jones, von
Italo Pizzi und von Gianroberto Scarcia, wobei er merkwiirdigerweise der letz-
teren den Vorzug gibt, weil sie dieser Verschmelzung am besten gerecht werde.
In meinen Augen ist sie dagegen viel zu ungenau und hiufig von willkiirlichen
Freiheiten durchsetzt, die den Sinn des Originals abschwichen oder gar ent-
stellen.

19. Bemerkungen iiber den Kreislauf des Seins bei Ibn ©Arabi (1165-1240)

V{. mochte hier einerseits die Zirkularitit des Seins im Denken Ibn °Arabis
herausarbeiten, andererseits seine These, dass Ibn ¢ Arabi kein Pantheist und auch
kein Vertreter der neuplatonischen Emanationslehre sei, untermauern. Zu diesem
Zweck liefert er eine kommentierte Ubersetzung einiger kurzer Passagen aus den
Futiihat (aus den Kapiteln 47 und 48). Vorweg aber zitiert er einen “unver-
offentlichten Gedanken” (wohl aus seinem Tagebuch) aus dem Jahr 1946, den er
immer noch fuir giiltig hélt; darin ist davon die Rede, dass der Mensch die
Zirkularitdt des Seins physisch empfinde, weil ja sein Denken im runden Kopf
stattfinde, sowie, dass der Korper, der ja ein “geschlossenes System” sei, uns
dazu verleite, in solchen Systemen zu denken. Der Gedanke diirfte aus der
Gestaltpsychologie stammen — man wiirde ihn dort wohl als ein Beispiel fiir
psychophysische Isomorphie sehen —, wird dadurch aber nicht {iberzeugender.

Im ersten Passus heisst es tatsdchlich “jede Sache und jedes Sein ist ein
Zirkel, der zuriickkehrt zu dem, was er anfangs war und Gott der Erhabene hat
fiir jedes Wesen eine Stufe in seinem Wissen festgesetzt.” Damit ist nun aber,
wie der folgende Text zeigt, ganz einfach der Kreislauf der seelischen Existenz
vom Ursprung hinunter in die Welt und zuriick zum Ursprung gemeint. Eine
Stimme 1m Menschen lockt, so Ibn “Arabi, stindig zu dieser Riickkehr, so wie
die Erinnerung an die Heimat die Sehnsucht nach ihr erschafft. Dann kommt die
Reue {iber seine bosen Taten, doch Gott verzeiht ihm und verwandelt sie in gute
etc., mit langem Koranzitat. Dieser Passus enthélt also nichts Spezielles.

Der néchste Passus, iiberschrieben “Gottliches Mysterium” betont, dass nur
Menschen und Dschinnen (ath-thagalan) keinen festen Standort (magam), son-
dern einen Weg und ein Ziel haben, Engel, Tiere, Pflanzen, Mineralien dagegen

AS/EA LVIII+42005, S. 1317-1369



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1337

nicht. Hier gebe es jedoch unauflgsbare Widerspriiche, die kein Verstand son-
dern nur ein prophetisch offenbartes Wissen 16sen konne. Die Engel haben aber
insofern eine Aufwirtsentwicklung (taraqqi) wie wir, freilich nur im Wissen, als
Adam sie “die Namen” gelehrt hat.

Die Seelen der Menschen, Dschinnen und Tiere haben zwei Fihigkeiten,
eine zu handeln und eine zu erkennen. Menschen und Dschinnen haben ausser-
dem noch die Fakultas des Denkens (mufakkira). Der Mensch hat kraft dieser
Fahigkeit quasi gottliche Kompetenzen, wie sie nicht einmal die Allvernunft und
die Universalseele besitzen. Er kann damit zum vollkommenen Menschen wer-
den. Alles das entwickelt Ibn “Arabi in stindiger Polemik gegen Unwissende,
Unbelehrbare etc.

Der nichste Passus ist wiederum “Gottliches Geheimnis™ iiberschrieben.
Darin betont Ibn °Arabi zunichst nochmals, dass nur “Herzbesitzer” (ashab al-
galb entspricht dem persischen ahl-i dil!) diese Dinge richtig erkennen. Alsdann
die Verdnderbarkeit und Vielgestalt des Gesetzes: Es wird entsprechend den
“Zustdnden” (afwal) variiert. Daher gibt es auch im Koran die Abrogation. Es
dndern sich also die Beziehungen (nisab) zwischen Mensch und Gott je nach
Situation. Die Situation dndert sich mit der sich dndernden Zeit (Beispiel: die
Jahreszeiten). Die Zeiten dndern sich gemiss den Bewegungen (Gottes beim
Erschaffen). Die Bewegungen dndern sich mit den Richtungen (tawajjuhat), z.B.
der Sonne, des Mondes; die Richtungen wechseln mit den Zwecken (magqasid).
Der Wechsel der Zwecke folgt dem Wechsel der Manifestationen (tajalliyat).
Gott manifestiert sich nie zweimal oder zwei Personen in gleicher Gestalt. Die
Manifestationen wechseln mit dem Wechsel der Gesetze. Einem Ash°ariten
erscheint Gott anders als seinem Gegner etc. Hier schliesst sich der Kreis, den
daher Vf. graphisch darstellt (so vielleicht auch im arabischen Text). Jeder Punkt
in diesem Kreis kann also Anfang, Mitte oder Ende sein. Ibn ° Arabi verweist auf
einen dhnlichen Beziehungsring, den er in at-Tadbirat al-ilahiva behandelt hat:
“Die Welt ist ein Garten, dessen Zaun der Staat ist. Der Staat ist die Autoritét
(sultan), beschiitzt von der Tradition (sunna). Die Tradition ist die gerechte
Herrschaft des Konigs. Der Konig ist ein Hirt, den ein Heer schiitzt. Das Heer
sind Helfer, von Geld unterstiitzt. Das Geld ist eine gottliche Vorsorge, welche
die Untertanen sammeln. Die Untertanen sind Knechte, die die Gerechtigkeit
zusammenhilt. Die Gerechtigkeit ist der Brauch, in welchem das Heil der Welt

AS/EA LVIII*4-2005, S. 1317-1369



1338 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

liegt, die Welt ist ein Garten etc.”!® Vf. erldutert diesen Text in 33 Anmerkungen
und schliesst dann mit einigen “conclusioni”:

Ibn “Arabi erscheint ihm als Mittler zwischen Theologie und Philosophie
(hinzuzufiigen wire: und Mystik, denn er verschmilzt alle drei) einerseits, zwi-
schen avicennischer und averroischer Philosophie anderseits. Dies gelingt ihm
mit einer mathematischen, auf die Begriffe von Kreis und Punkt gestiitzten
Sprache (aber die iibersetzten Texte machen davon ja kaum Gebrauch, das Bild
von Kreis und Punkt hat ja noch nichts mit mathematischem Denken zu tun!).
Dass Ibn °Arabi Averroes nahe steht, stiitzt Vf. wieder mit dessen — vermeint-
licher — Riickweisung der Emanationslehre, sowie mit der berithmten Begegnung
zwischen Averrroes und dem jugendlichen Ibn °Arabi, von der er selber, mit
schaudern machender Kilte und Arroganz, in den Futihat berichtet. Vf. hat
diesen kurzen Bericht dankenswerterweise ebenfalls tibersetzt und hier einge-
fiigt. Freilich, wenn Vf. gegen Ende feststellt, “der Kreis dreht sich weiter” sei
die Essenz der ganzen Philosophie von Ibn ©Arabi, so ist das eine arge Simpli-
fizierung, namentlich wenn man die glinzende Darstellung seiner Gedankenwelt
in Corbins “L’imagination créatrice dans le soufisme d’Ibn Arabi” vor Augen
hat. Abschliessend zitiert Vf. einen Passus aus der Einleitung einer vorkritischen
Schrift Kants “Versuch, den Begriff der negativen Grossen in die Weltweisheit
einzufiihren”, wo Kant dafiir pladiert, im Bereich der Metyphysik mathema-
tische Grossen und Begriffe zu verwenden. Genau das habe Ibn °Arabi getan. Zu
sehen ist davon aber im obigen Artikel so gut wie nichts.

In diesem letzten Kapitel des Bandes behauptet Vf. en passant, der un-
bekannte Erfinder des Diktums “les extrémes se touchent” sei ein Vorldufer der
modernsten philosophischen und wissenschaftlichen Theorien, denn dieses
Diktum setze als Umfeld und Gegenstand unseres gesamten Denkens einen
gekriimmten geistigen Raum voraus (354). Dieser Schluss ist typisch fiir Vf.
spekulationsfreudige, einfallsreiche, aber oft auch zu anfechtbaren Schliissen
gelangende Denkweise. Denn ganz sicher hat das Diktum nichts mit ein-
stein’scher Physik zu tun, wie diese ja auch wiederum nicht von einem “men-
talen”, sondern vom physikalischen Raum (des Weltalls) redet.

Die Zusammenfassungen machen die beeindruckende Weite des Horizonts von
Bausani deutlich. Dass ihm Fehler unterlaufen sind und diese hier genannt

18  Der Ursprung dieses Beziehungsrings, der hier aber durch storende Zusdtze verdorben
scheint, ist sehr wahrscheinlich antik, leider erinnere ich mich nicht, wo ich etwas Ahnliches
gelesen habe.

AS/EA LVIII+4+2005, S. 1317-1369



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1339

wurden, soll nicht die Niitzlichkeit dieses Bandes infrage stellen. Ein grosses
Verdienst kommt den Herausgebern zu, sowohl jenen der Reihe (M. Mancini, L.
Milone, F. Zambon), wie insbesondere dem Betreuer des vorliegenden Bandes,
M. Maurizio, alle an der Universitidt Bologna. Es geh6rt Mut und der Wille zum
Dienst an der Sache, Bereitschaft zum Einsatz von Zeit und Kraft dazu, um
solche Sammelbiande zu realisieren. Bausanis Grosse, aber auch seine
Schwichen werden durch diese Publikation deutlich. Wer ihn kannte, hort thn
reden, sieht ihn vor allem reden, mit imposanten Gesten, Alliiren, die manchmal
fast an einen Magier erinnerten, aber auch der Fihigkeit, sich selber zuriick-
zunechmen mit jener in ein selbstironisches Licheln gehiillten Bescheidenheit,
die sich am Schluss so vieler Beitrdge manifestiert.

Lehrreich und anregend sind alle Artikel. Bewundernswert ist der weite
Blick, die Zusammenschau und Kombinationsgabe, basierend auf weitge-
ficherter Quellenkenntnis in z.T. ganz abgelegenen Sprachen wie Chinesisch,
Bengali, Malaiisch, Indonesisch. Freilich, wenn Vf. den Leser in solche Fernen
entfithrt, wird es zwar immer spannender, gleichzeitig aber spiirt man, wie beim
Hohenflug der Boden unter den Fiissen entgleitet. Ist das persische Ghasel von
einer lyrischen Form der T’ang-Dichtung beeinflusst oder hat es seinerseits bei
dieser den Monoreim inspiriert?

Vf. hat hdufig Fachliteratur verarbeitet, zitiert sich aber auch gern selber.
Besonders niitzlich sind Inhaltsangaben und Ubersetzungen wie z.B. die Inhalts-
angaben zu einigen enzyklopadischen Werken der arabischen Literatur oder die
aus den “Mekkanischen Eroffnungen” (al-Futihat al-Makkiya) des Ibn ©Arabi
libersetzten Passagen, oder die Zusammenfassung von Sana’is kleinem
persischen Versepos “Reise der Gottesknechte an den Ort der Riickkehr” (Sair
al-“ibad ila I-ma*ad), Verse Bedils, des Meisters des indischen Stils, und das
berithmte Hafis-Ghasel vom schénen Tiirken. Dass jeder einzelne Artikel zu
neuem Fragen provoziert, erhoht den Reiz und den Wert dieser Aufsatz-
sammlung.

J. Christoph Biirgel

BEHUNIAK, James Jr.. Mencius on Becoming Human. Albany, NY: State
University of New York Press, 2005. xxviii, 186 pp. ISBN 0-7914-6229-3.

In Studien zum Buch Menzius, den kompilierten Ausspriichen und Gesprachen

des Meisters Meng # + (latinisiert Menzius), wird der zentrale Begriff ren-
xing APE oft mit “menschlicher Natur” iibersetzt. Dies geschehe zu oft und

AS/EA LVIII+4+2005, S. 1317-1369



1340 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

tiberdies ungerechtfertigt, meint James Behuniak Jr. (Sonoma State University)
in seiner Studie, welche das Resultat seiner iiberarbeiteten Dissertation (2002 am
Philosophiedepartement der Universitdit Hawai’i in Manoa unter Roger T. Ames)
darstellt. Darin wendet sich Behuniak gegen eine essentialistische und ahistori-
sche Auslegung von renxing. Wie der Titel der Studie prignant und zugleich
provokativ anzeigt, mochte er den Begriff im Sinne einer “Neigung”
(disposition) fassen.! So entsteht ein prozessuales und kontextuelles Verstindnis
des Menschen und, folgerichtig, auch dessen Kontextes. Behuniak folgt damit in
weiten Teilen der Lesart klassischer konfuzianischer und daoistischer Philoso-
phie, wie sie Ames lehrt, mit dem er kiirzlich in Beijing eine Aufsatzsammlung
zum Menzius herausgegeben hat.? Gleichwohl prisentiert Behuniak eine eigen-
standige Perspektive, welche in sinologischen wie philosophischen Kreisen auf
Interesse stossen sollte.

Behuniaks These wird in der Einfithrung dargelegt: xing {4 bezeichne im
Menzius keine von allen Menschen geteilte, generische “Natur” und kénne somit
nicht abstrahiert vom Prozess und vom Ort des Heranwachsens dieser Menschen
betrachtet werden. Vielmehr deute dieses Wort auf eine Neigung hin, welche in
einem Transaktionsprozess inmitten von lokalen Bedingungen entstehe. Dieser
Prozess wiederum bewirke etwas jeweilig “dsthetisch Besonderes” (S. xvi).
Diese Neigung ist also keinesfalls anfinglich festgesetzt. Sie unterliegt nicht nur
den konkreten Umstinden, sondern auch einer Art Spontaneitit, welche
Behuniak ausfiihrlich beschreibt (S. 5-14).

Die These stiitzt sich auf zwei Pfeiler. Zum einen finden im Menzius oft
botanische Metaphern Verwendung wie die bekannten “vier Sprosse” (siduan
PUii), aber auch die “Wurzel” (ben A), das “Durchbrechen des Erdbodens”
(da i), die “Nidhrung” (yang ), die “Lebensspanne” (sheng “E) und das
“zur Frucht Gelangen” (shi E). Auch vergleicht Meister Meng die Selbst-
kultivierung des Menschen mit dem Wachstum eines Baumes. Entsprechend
beginnt Behuniak, indem er seine eigene Reise nach Zouxian, des Meisters
Heimatstadt, und im Besonderen einen bestimmten Baum auf dem Tempel-

1 Die Ubersetzung des englischen Begriffes “disposition” ins Deutsche ist verfinglich. Ich
wiihle hier den Terminus “Neigung”, da Behuniak selbst an einigen Stellen von “proclivity”
spricht und da seine Ausfiihrungen am ehesten diese Bedeutung anzeigen, etwa wenn er
Frangois Jullien und dessen Ubersetzung von shi # als engl. “propensity” (im franz. Ori-
ginal “propension”) heranzieht (S. 4-5). Siehe: Frangois Jullien, La propension des choses:
Pour une histoire de l'efficacité en Chine. Paris: Editions du Seuil, 1992.

2 Roger T. Ames und James Behuniak Jr. (Hg.), Mengzi xinxing zhi xue T &2 R
Beijing: Shehui kexue wenxian chubanshe, 2005.

AS/EA LVIII=4+2005, S. 1317-1369



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1341

gelidnde in Erinnerung ruft. In Schriften wie dem Buch der Lieder (Shijing FF
7€) und dem Zhuangzi |+ findet Behuniak schliesslich weitere Argumente,
weshalb botanische Metaphern im klassischen China einer prozessualen und
kontextuellen Leseart bediirfen. Zum andern zieht Behuniak ein Textdokument
aus den Funden von 1993 in Guodian heran, welches seit 2002 zugreifbar ist. In
Behuniaks Ubersetzung lautet der Titel dieses Dokumentes: Dispositions Arise
From Conditions (xing zi ming chu 4 H 77 H}). Behuniak bezieht sich dabei auf
mehrere chinesische Gelehrte und folgt insbesondere Pang Pu f§E£E, der xing
metaphorisierend einer “Lokomotive ohne Geleise” gleichsetzt (S. xix). Auch
dieser Pfeiler ldsst laut Behuniak wenig Zweifel iibrig, xing als Prozessbegriff zu
fassen (S. 82).

Behuniak betont also die Wichtigkeit der Umsténde, in welchen der Men-
zius entstand. Dies veranlasst ihn, sich — nicht ohne Ironie — als konservativer
Interpret zu bezeichnen:

To those accustomed to a more generic reading of human development in the Mencius, the
argument ahead might be anticipated as radical. I feel, however, that what follows is the
more conservative reading. To read the notion of human development as end-driven in the
Mencius is to present Mencius as a truly revolutionary theorist of “human nature” in
classical China. I am not prepared or inclined to argue such a radical interpretation. The
following assessment is more modest. I maintain that Mencius is working within the
parameters of certain commonly held assumptions: assumptions about botanical growth,
transformation, development, and about the behavior of “configurative energy” (gi ). (S.
XX)

Behuniak spricht hier die Frage an, die sich bei jeder Beschiftigung mit einem
Text stellt: Wie ist der Menzius zu lesen? Sie kann verschieden gestellt werden
und driickt je nach dem verschiedene Vorverstindnisse aus. Diese Vorverstand-
nisse sind hermeneutisch unumgénglich und finden sich bei jeder Interaktion mit
einem Text, sind jedoch augenfilliger, wenn dieser Text durch sprachliche und
zeitliche Distanz markiert ist. Mit Blick auf Behuniaks Studie tiber den Menzius
lohnt es sich, die obige Frage anhand zweier Spannungsfelder zu differenzieren.
Dadurch sollen nicht nur Behuniaks Vorverstindnisse, sondern auch seine Ant-
wort auf die Frage, wie er den Menzius zu Beginn des 21. Jahrhunderts liest, auf
einer Art fiktivem Reissbrett verortet werden.

Das eine Spannungsfeld l4sst sich an der Intention, mit welcher man an den
Text herantritt, festmachen. So kann die Intention, also das Ziel der Beschif-
tigung mit dem Menzius, entweder in der Ergriindung und Beschreibung der
tatsdchlichen Absichten des Meisters Meng liegen, so wie er sie damals gemeint

AS/EA LVIII+4+2005, S. 1317-1369



1342 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

hat. Ein solches Herantreten an den Text ist jedoch hermeneutisch ein Ding der
Unmoglichkeit, weil man weder die seither vergangene Zeit zuriickdrehen noch
sprichwortlich in die Haut des Meisters schliipfen kann. Der Anspruch dieser
Intention artikuliert sich denn auch zumeist als anzundhernde Leitvorstellung.
Oder — dies ist der entgegenstehende Pol des Spannungsfeldes — man beschéftigt
sich mit dem Menzius mit dem Ziel, seine Bedeutung fiir die heutigen Umstédnde
und Anforderungen zu erschliessen. Man eignet sich, sozusagen hermeneutisch
“korrekt”, den Text an. Doch damit einher geht die Gefahr, dass bei einer unbe-
dachten oder iibertriebenen Aneignung am Ende nicht viel vom Meister und
seinem Text tibrig bleibt. Mit anderen Worten: Man instrumentalisiert den Text
und verharrt in der Explizierung eigener Uberlegungen.

Das zweite Spannungsfeld betrifft die Methode. So kann der Menzius an-
hand dessen eigenen Theorien und Begrifflichkeiten gelesen werden. Gerade bei
der Interpretation eines Textes in einer Fremdsprache fiihrt dies oft zur Schaf-
fung und Verwendung eines neuen oder ungewohnten Vokabulars. Aus Griinden
hermeneutischer Unmoglichkeit ist jedoch auch dieses Vorgehen nur als anzu-
ndhernde Leitvorstellung praktikabel; man kann seine eigenen Theorien und
Begriffe nicht einfach zur Seite legen, sich nicht aus ihnen hinausdenken. Sogar
die Betonung von “Theorien und Begriffen” miisste man problematisieren, gilte
es vielleicht doch bei der Beschiftigung mit dem Menzius auch eine solche
abzustreifen. Ein entgegenstehender, zweiter methodischer Ansatz legt zundchst
eine eigene Theorie und Begrifflichkeit fest, mittels derer in der Folge der Men-
zius gelesen wird. In der Praxis wird dabei oft Anlehnung bei ausformulierten
Philosophien gesucht, die man als eigen empfindet. Warum aber beispielsweise
Hegel oder Kant eigener sein sollen als Meister Meng, ist gemessen an der
Anzahl von Interpretationen zu diesen Denkern und an der zwingend ebenfalls
vorliegenden hermeneutischen Distanz zumindest nicht offensichtlich. Auch
wenn dabei in einem zweiten Schritt untersucht wird, inwiefern die gewéhlten
Theorien und Begriffe dem Untersuchungsgegenstand gerecht werden oder eben
nicht gerecht werden, lauft man Gefahr, dass Aspekte von vornherein verdeckt
bleiben. Das Eigene kann wiederum iiberhand nehmen. Im Extremfall entdeckt
man im vorliegenden Text nicht mehr als sich selber, oder gegebenenfalls Hegel
oder Kant.

Intention und Methode unterliegen demzufolge dhnlichen Spannungen. Bei
beiden muss sich die Interpretin oder der Interpret entscheiden zwischen einer
hermeneutischen Unmoglichkeit, welche auf das Fremde (das Anzueignende)
abzielt und das Eigene zu iibersehen neigt, und einer Instrumentalisierung des
Textes, welche das Eigene in den Vordergrund stellt und das Fremde zu ver-

AS/EA LVIII+4+2005, S. 1317-1369



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1343

dringen droht. Trotz dieser Gemeinsamkeit der zwei Spannungsfelder ist zwi-
schen Intention und Methode zu unterscheiden, findet man im wissenschaft-
lichen Diskurs doch jede der vier Kombinationsméglichkeiten. Wichtig ist es,
dass die Entscheidungen und damit auch die Vorverstindnisse bewusst thema-
tisiert werden. James Behuniak tut dies. Aber, wie verortet er sich selber auf dem
soeben erstellten Reissbrett?

Beztiglich Intention ldsst sich festhalten, dass es Behuniak nicht daran
gelegen ist herauszufinden, was Meister Meng wirklich gemeint hat. So bezeich-
net er seine Studie als eine Interpretation, die ein widerlegbares Argument pri-
sentiert (S. xxvii). Es geht ihm also nicht um die eine wahre Interpretation des
Menzius, sondern eher um eine Herausforderung an all jene, welche trotz der
archiologischen Funde aus Guodian einen essentialistischen, ahistorischen Be-
griff von xing nicht aufzugeben bereit sind. Behuniak arbeitet also hermeneu-
tisch sorgfiltig. Umso mehr befremdet jedoch sein teils starker Ton. So leitet er
seine Sitze oft ein mit: “fiir Mengzi”, “Mengzi meint”, “Mengzi versteht”, etc.
Behuniak kénnte einrdumen, dass er sein Argument lediglich mit Uberzeugung
vortrigt und deshalb zu solchen Formulierungen neigt. Ebenso moglich ist es
aber, dass sein hermeneutisches Bewusstsein ob des eigenen Argumentes teil-
weise in den Hintergrund tritt.

Auch wenn Behuniak demnach nicht génzlich in die Haut des Meisters
Meng zu schliipfen gedenkt, so doch zumindest in dessen historischen Kontext.
Insofern schldgt er beziiglich Intention einen Mittelweg ein. Genau darin liegt,
will man der Einschédtzung auf der Buchriickseite glauben, eine bedeutsame Lei-
stung der Studie, die ndmlich beides sein mochte: “sensitive to the details of
historical context and contemporary in its philosophical implications”. Dieser
Mittelweg scheint zweifelsohne plausibel. Doch inwiefern gelingt Behuniaks
Studie dies? Wie erwihnt fiigt Behuniak dem Menzius behutsam textlichen und
philosophischen Kontext hinzu, insbesondere im ersten Kapitel (The Cosmo-
logical Background). Dieser Aspekt der Studie iiberzeugt. Etwas kritischer fillt
das Urteil mit Blick auf die philosophischen Auswirkungen auf die heutigen
Umsténde und Anforderungen aus. Hier greift die Studie zu kurz, und es spricht
Binde, dass Behuniak die Frage, wie wir den Meister heute verstehen und wie
wir von ihm lernen kénnen, erst im Nachwort explizit aufwirft (S. 130). In der
Einleitung benennt er zwar Bedeutungsrdume, welche die Lektiire des Menzius
in der heutigen Welt fiillen kann:

AS/EA LVIII+4+2005, S. 1317-1369



1344 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

The wisdom of the Mencius, as I understand it, speaks quite audibly to the intelligent reader
who has an interest in ordinary human occupations such as raising a family, cultivating a
character, and improving the conditions under which people live. (S. xxviii)

Es sind denn auch diese Themen, die Behuniak in den weiteren Kapiteln vertieft:
Um die Bedeutung und Funktion von xin /[, das er konventionell mit “heart-
mind”, hdufiger jedoch weniger konventionell mit “feeling” iibersetzt, dreht sich
das zweite Kapitel (The Role of Feeling). xin (wie auch xing, mit dem es in
engem Bezug steht) werde im Verlauf der Charakterbildung zunehmend ange-
reichert, indem “Inneres” (nei [N) und “Ausseres” (wai #}) relativ zum jewei-
ligen Kontext “integriert” (cheng 3i%) werde (S. 45-46). Ein fiir den Menzius
besonders wichtiges Gefiihl ist die “familidre Zuneigung” (gin #i), welche
Behuniak im dritten Kapitel (Family and Moral Development) ins Zentrum
riickt. Zahlreiche Beziige zu biologischen Metaphern des Prozesses und der
Kontextualitét untermauern dabei wiederum Behuniaks Argumentation. All dies
bereitet die Leserin und den Leser auf das vierte Kapitel (The Human
Disposition) vor, wo Behuniak ausfiihrlich auf seine These eingeht, der zufolge
xing als Neigung verstanden im Menzius auf ein qualitatives Menschwerden
hindeute, dessen “Wert” (gui &) sich daran bemesse, dem eigenen Kontext
“moglichst viel abzugewinnen” (jin ) (S. 98-99). Ein bedeutender Teil dieses
Kontextes seien die Beziehungen, die man unterhalte, und insbesondere die
Familie, in die man hineingeboren werde. Im letzten Kapitel (Advancing the
Human Way) wirft Behuniak einen Blick auf die sozialen, politischen und
okonomischen Bedingungen, welche dem eigenen “Bestreben” (zhi i) Grenzen
setzen.

Behuniak bleibt aber stets auf einer grundlegend philosophischen Ebene
und wird, was die Auswirkungen auf die heutigen Umstinde und Anforderungen
angeht, nicht konkret. Der Titel seines Buches Mencius on Becoming Human
zeigt dieses Grundlegende an: Es geht um nicht weniger als ums Menschwerden.
Eine neuartige Perspektive auf die Frage, was es bedeutet Mensch zu sein (oder
eben Mensch zu werden), ist ohne Zweifel von Interesse fiir gegenwértige
philosophische Diskussionen. Dennoch wire es hilfreich gewesen, wenn Behu-
niak diese Perspektive anhand einem der angesprochenen Bedeutungsrdume
durchbuchstabiert hitte. So bleiben am Ende einige Fragen offen: Soll der Men-
zius heute als eine Art Familienethik gelesen werden? Oder liefert er gar Argu-
mente fiir einen auf der Familie basierenden politischen Konservativismus? Oder
spielt das Projekt der Selbstkultivierung etwa auf religiose Bediirfnisse an? Wo
genau entfaltet der Menzius seine argumentative Kraft heute? Behuniak bleibt

AS/EA LVIII*4+2005, S. 1317-1369



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1345

eine Antwort auf diese Fragen schuldig, und dies hingt vielleicht mit seiner
Position beziiglich des zweiten Spannungsfeldes auf dem Reissbrett — der Me-
thode — zusammen.

Denn Behuniak beschreitet, was die Methode betrifft, keinen Mittelweg,
sondern versucht, den Menzius mittels dessen eigener Begrifflichkeit zu lesen.
Dabei geht er aber keineswegs hermeneutisch naiv vor und formuliert zwei Kri-
terien, die sein Unterfangen leiten (S. xxii—xxiii): Das erste Kriterium misst den
Grad der Konsistenz zwischen den gewihlten Ubersetzungen und den Annah-
men der klassischen chinesischen Philosophie. Das zweite Kriterium priift die
Kohirenz und Konsistenz eines Textes, wenn dieser durch ein so gewonnenes
Vokabular betrachtet wird. Letzteres betreffend fiigt Behuniak selbst einen Vor-
behalt hinzu:

Of course, the hazard is that the coherence brought to this text will be more the coherence
between English words in my head and less the coherence between Chinese words in the
Mencius. 1 consider this danger to be unavoidable, no matter how careful one is. The risk of
reading oneself into the tradition is significantly lessened, however, if the first criterion for
adequacy in treatment is taken seriously. In what follows, I make every effort to read the
Mencius as a text in context. (p. xxvii)

Ob das Risiko durch das erste Kriterium tatséichlich reduziert wird, scheint aber
fraglich, da die Formulierung der Annahmen der klassischen chinesischen Philo-
sophie, gegeniiber welchen die gewihlten Ubersetzungen auf ihre Konsistenz
hin gepriift werden sollen, ebenso auf Ubersetzungsleistungen beruht.

Die von Behuniak bevorzugte Methode, den Menzius sozusagen “on its
own terms” zu lesen, spiegelt sich auch in den an einer Hand zéhlbaren Ver-
weisen auf Philosophen wie Dewey oder Whitehead. Dass Behuniak solche
Verweise unterldsst, kann indessen nur willentlich sein, ist er doch von Hause
aus Philosoph. Nun, auch wenn Verweise auf vermeintlich eigene Theorien und
Begrifflichkeiten wie oben erwihnt andere Gefahren bergen, so erlauben sie es,
Anhaltspunkte hin zu einer Horizontverschmelzung zwischen Autor und Leser-
schaft zu setzen. Hétte Behuniak vermehrt solche Anhaltspunkte offen gelegt,
dann fiele es eventuell auch einfacher, die philosophischen Implikationen seiner
Studie zum Menzius in der heutigen Welt zu verorten.

Diese Bemerkungen — einer Buchbesprechung entsprechend wohl eher
allzu kritisch ausgefallen — sollen jedoch nicht dariiber hinwegtiduschen, dass der
von Behuniak eingenommene Blickwinkel auf den Menzius fiir die Sinologie be-
deutsam und fiir die Philosophie {iberaus anregend ist. Da jede Buchbesprechung
nur e¢ine Teilbeleuchtung leisten kann, so standen hier bei gleichzeitiger Ver-

AS/EA LVIII+4+2005, S. 1317-1369



1346 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

nachldssigung zahlreicher inhaltlicher Aspekte lediglich die intentionalen und
methodischen Vorverstindnisse des Autoren im Vordergrund. Nichtsdestotrotz,
Behuniak legt eine stringent argumentierte und in virtuosem Englisch verfasste
Studie vor, deren Betonung auf Prozess und Kontextualitit in der Menzius-For-
schung Beachtung verdient und deren Bedeutung fiir die heutigen Umstinde und
Anforderungen noch weitere Aufmerksamkeit geschenkt werden sollte.

Ralph Weber

ESPOSITO, Anna Aurelia: Carudatta: Ein indisches Schauspiel. Wiesbaden: Har-
rassowitz Verlag, 2004 (Drama und Theater in Siidasien, 4, hg. v. Heidrun
BRUCKNER).

The present monograph is the first result in book form of the project involving
the preparation of critical editions of all the so-called Bhasa plays initiated by
Heidrun Briickner. The first editions of these plays by Ganapati SastrT date from
the twenties of the last century. Most of these editions are based on only one or
two manuscripts and are hardly critical. This situation is to be regretted
especially if one takes into account the role the Bhasa plays, rightly or wrongly,
play in the reconstruction of the early history of Sanskrit drama. As said, one of
the tasks of the Bhasa project was to collect all the available manuscripts and to
prepare critical editions of the plays. For the present edition four manuscripts
were available, one of which (TR2) is the same as ka used earlier by Ganapati
Sastri. The other manuscript used by Sastri, kha, has not been found again.
Among the four manuscripts it is possible to distinguish two groups (TP and
TR2 and Ma and TR1). Otherwise, however, the tradition represented by them is
fairly homogeneous and therefore possibly of recent origin. It cannot be
sufficiently stressed that the edition is as far as I know the first really critical
edition of a South Indian drama text which includes Prakrit. As such it allows us
for instance to see a type of textual variation we hitherto did not know existed,
namely the substitution within the South Indian tradition itself of so-called Old
Sauraseni forms (e.g. tuvam) by Classical Sauraseni forms (fumazm;, actually a
Maharastr1 form). The edition is followed by a careful discussion of some of the
more significant variant readings (157-240) and a fully annotated German
translation (241-294). On p. 295-316 spelling errors found in the manuscripts
are presented which had not been included in the already dense critical
apparatus.

AS/EA LVIII+4+2005, S. 1317-1369



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1347

The book contains an exhaustive treatment of the Prakrit not just of the
Carudatta but of all the plays concerned (31-83) with reference to the Prakrit
grammars by Pischel (1900) and Printz (1921).

Among the Bhasa plays (the author rightly prefers to use the label
“Trivandrum plays” given the uncertainty of Bhasa’s authorship of the plays) the
Carudatta takes in a special position because of its relationship to Stdraka’s
Mycchakatika. The book therefore opens with a synopsis of the past discussions
on that topic though the author, as she herself admits, has little new to contribute
to it. By its careful, judicious presentation and discussion of all the material
available the present book is a landmark in the history of the study of the
Trivandrum plays as well as of South Indian dramas in general.

Below follow a few critical remarks and queries concerning details of the trans-
lation and interpretation. padivassaa in 1.0.8 and 0.42 is translated as neighbour
(< prativasyaka; note the v.l. padivessaa in 0.42). Earlier, the word, or rather its
variant vadivassaa (< varivasyaka), was interpreted to mean servant (see p. 82).
In that connection it should be noted that while the context of 0.42 is not specific
enough, the one of 0.8 seems rather to require the meaning “servant”, that is to
say, it is not clear, at least to me, how neighbours would fit in here. The
vidiisaka observes that the padivaassajana are walking around as it were with a
purpose (that is, not, or no longer, aimlessly) (sunimittam via) and from that he
infers that dinner must be ready.

1.0.30 reads: aham candappavadalanduo via varandi pavvadado diiram
arovia padido hmi “Ich wurde wie ein wegen eines ungestiimen WindstoBes
emporwirbelndes Grasbiischel weit weg vom Berg getragen and [dann] fallen-
gelassen”. The word Jandua is otherwise unknown and its meaning is uncertain
(see p. 83). Apart from the fact that the translation “emporwirbelnd” is just a
guess, it is not clear how masc. Janduo is to be connected with fem. varandi. A
way out of the latter problem is to read a compound varandipavadado, in which
case it is °Janduo which becomes the object of the comparison. It might then be
possible to see in our text an expansion of that in the Mrcchakatika: jam danim
aham varandalambuo (°lumbuo) (varandulanduo) via diram ukkhivia padido
[ed. Godabole, Bombay 1896, p. 11]), “because just now you have thrown me
high up in the air only to drop me down again like a lamb(ndyua on a varanda”,
in a (desperate?) attempt to explain the latter: “You have thrown me high up in
the air only to drop me again like a Jandua (or like something which is ...) in (or
by) a strong wind, which is next made to fall down from a mountain or a
varandt, or wall”.

AS/EA LVIII+4+2005, S. 1317-1369



1348 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

It is not clear to me why the reading budhdhassa in 1.6.2, though apparently
found in all manuscripts, has not been corrected into buddhassa.

ambandhaantt (1.10%) is most probably to be corrected into ambandhiantt,
which is a present participle of the passive. Compare ahisalianti in the cor-
responding passage in the Mrcchakatika (verse 28); see also purisesu nasa
nikkhivianti na una gehesu (M. p. 69).

Should eso me abhiniveso abhijanena tuliadi (1.17.2), “Er vergleicht meine
Neigung mit meiner Herkunft”, not be translated as “this dedication of mine (to
my profession) is outweighed by my good upbringing (which detests violence)”?
Vasantasena is speaking to herself here, noting how the Sakara has scandalized
her by his violence (cp. the corresponding passage in the Mycchakatika, p. 39:
guno kkhu anuraassa karanam / na una balakkaro).

The translation of na me saddha in 1.21.6 (and 28.19) with “[I]ch habe kein
[rechtes] Zutrauen” seems to me too subtle and too much adapted to the context
for this expression (see Minoru Hara, “Sraddhd in the Sense of Desire”,
Asiatische Studien XLVI1/1 (1992), 180-194).

It is unlikely that avavuda in bho radanie, avavuda pakkhaduvaram
(I.21.18) can function as an imperative (“Auf, Radanika, 6ffne die Seitentiir”)
(see p. 254, n. 100). Rather, I think we have to accept that we are dealing with a
“corruption” of a half-remembered reading such as found in the Mycchakatika
(avavudam pakkhaduaraam karemi; p. 45). Another instance of this
phenomenon may be found in IV.0.16: idam duvaram pavittham pokkharam
uvavattidam pavahanam, “Der mit Lotosbliiten [geschmiickte] Wagen hat die
Tor[einfahrt] passiert and wurde gewendet”. The use of pokkhara as a
description of the chariot is not self-evident (see p. 286, n. 271). Probably the
word is just an echo of pakkha in gahidavagunthanam pakkhaduarae sajjam
pavahanam found in the Mrcchakatika, p. 166. Apart from that, whatever
pokkhara actually means (“pond”?) the passage in the Carudatta should prob-
ably be constructed as follows: “the chariot has entered [through] this door [and]
is made to stand at the side of the pokkhara™.

The verb vyakhyanayati means “to narrate, explain” rather than “to study”
as assumed in the translation of 1.28.29: “[d]ann werdet Thr [the vidisaka] vom
studierenden jungen Herrn freihaben”; See p. 261, n. 138: “Wortlich: ‘Es ist
dann Freizeit vom das Lehrwerk rezitierenden Sohn des Herrn’”. The boy, re-
ferred to by bhattiputta, would be Carudatta’s son Rohasena. However, 1 think
that the word bhattiputta does not refer to Rohasena here but in a joking way to
the vidiisaka himself (something like: “the honorable sir will be released from
teaching the sastra [as if he is ever teaching]”).

AS/EA LVIII+4+2005, S. 1317-1369



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1349

The Sanskrit word avutta “brother-in-law” (in manorahavutto in 11.0.24) is
otherwise unknown to me.

It is unclear what kind of formation ekapurisatta in hanje, ekapurisatta
pakkhapadida. savve guna nam honti is (11.0.168-169; chaya: ekapurusatva
[sic]. Note that the passage is found only in manuscripts M and kha). It is taken
as an ablative of the abstract noun, though it is normally formed with the suffix
-da (as in the word pakkhapadi-da) or -ttana (which is actually a Maharastri
form). Another problem in the passage is savve, that is, if it is indeed a locative
as the author suggests (chaya: sarvasmin). Probably we have to read
purisasattada (cp. dariddapurisasatta gania in 11.0.35): “friend, attachment to
one man, favouring one party in particular, (these) are all good qualities”. With
these words Vasantasena seems to be explaining her earlier reactions. Just
before, Karnapiira had arrived, telling Vasantasena how he had been rewarded
by a stranger for having rescued a monk from an attack by an elephant. The man,
who clearly had seen better days, had given him his only remaining possession,
a cloak. Vasantasena asks who this man might be, who by his liberality imitated
Carudatta. When her servant says she is also curious to know who he is,
Vasantasena tells her that he must be a good man. Her servant replies that that is
something they have to find out. In the passage under consideration Vasantasena
seems to say that in her singleminded preoccupation with just one man in
particular she might well have guessed correctly who the stranger is. The
supposed corruption of ekapurisattada into the nonsensical ekapurisatta might
well have been the reason why in most manuscripts this passage has been
deleted.

The passage 111.8.2-3 (ivam vastuvibhagakriva. sopasnehataya grhavisista
ivayam bhavanavinyasah) has been translated as follows: “Dieses ist die Hand-
lung, [die] ‘Einteilung des Gebdudes’ [genannt wird]. Wegen seiner Feuchtigkeit
ist diese Stelle des Hauses [fiir meine Zwecke] wohl die beste des Grundstiicks™.
The translation of visista in grhavisista is peculiar. Rather, the last part of 8.3
should be translated as: “The lay-out of the building here is typical of living
quarters”. The expression sopasnehataya should then alternatively be construed
with the preceding part: “This is the work of making a division of the plot on the
basis of the humidity”. Actually, the burglar is looking for a wet spot in the wall,
not in the ground, but the confusion between ground, or plot, and wall may go
back to the original. Note in this connection the word bhimi in the
corresponding passage in Mrcchakatika (p. 141): udakasecanena diisiteyam
bhiimih.

AS/EA LVIII*4+2005, S. 1317-1369



1350 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Finally, a comment on the #ithi scheme introduced in the Carudatta (see in
particular p. 273, note 202). As observed by Esposito and by others before her,
the tithi scheme has most likely been introduced secondarily, as becomes clear
from an inconsistency, which is the result of it. Thus, while the incidents in the
first act are explicitly situated on the sixth day (sasthi) of the half-month, the act
ends in the description of the rising of what is most likely a full moon. In the
third act, which is set two days later (asthhami), the moon is a slender digit and
is compared to an elephant tusk. The reference is here in particular to the eighth
day as a holiday (anadhyaya) for students and teachers (pace Manu 4.114). Only
on the eighth day would the vidiisaka, as a brahmin teacher, be able to guard
Vasantasena’s ornaments. As such this insertion of the tithi scheme in the
Carudatta seems to fit a pattern. As I have noted earlier (WZKS XLI (1997),
17-52), some of the Trivandrum plays deal with tasks specific to brahmins. The
insertion of the tithi scheme seems to have precisely the function to set the
incidents of the play somewhere in the brahmins’ routine. It might also be
possible that the “school holidays” were the very occasions at which the play
was performed.

Herman Tieken

MASILAMANI-MEYER, Eveline: Guardians of Tamilnadu: Folk Deities, Folk
Religion, Hindu Themes. Halle: Verlag der Franckeschen Stiftungen zu Halle,
2004. (Neue Hallesche Berichte, Quellen und Studien zur Geschichte und
Gegenwart Siidindiens, Band 5). 279 pp. ISBN 3-931479-61-7.

Hinduism is enigmatic. It is enigmatic because of the diversities in the mytho-
logy, iconography, worship and folk stories, which vary from language to
language, region to region, and cultural bund to cultural bund. Not only the
major gods like Siva and Visnu are associated with the localisation processes,
but also the local deities themselves. The diversities in Hinduism have attracted
the attention of many scholars, and one among them is the author of this
impressive book under review. The beginning of her research for this book is
closely related to the book edited by Alf Hiltebeitel (1990), which contains a
number of studies on the guardians of popular Hinduism. Masilamani-Meyer has
contributed an important article to this book on the guardian deity Kattavarayan
(pp. 69-104). During the one and half a decade since the conception of the
original idea to learn more about the guardian deities of Tamilnadu, the author
conducted an extensive field work, and visited about three hundred temples to

AS/EA LVIII+4+2005, S. 1317-1369



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1351

collect materials for this book; wrote several versions and published at the end
an impressive book. The book is impressive because of the wealth of
information it contains about the less known guardian deities and the insight it
provides in the complexities involved in such a study. While bringing out the
structural similarities within the worship of guardian deities, the author has
constantly related the folk Hinduism to the Brahmanic Hinduism, and thereby
emphasising the role of the local culture in the formation of the folk religion.
This is the continuation of the author’s two major earlier publications on the
South Indian village goddess Ankalaparamécuvari (1986) and the deified folk
hero Kattavarayan (2004).

There are studies about the great temples in places such as Kanchipuram,
Cidambaram, Tanjavur, Madurai and Sucindram. Many of them were rich royal
temples with architectural uniqueness. They are all temples belonging to the
agamic tradition, and devoted mainly to the two important gods of Hinduism,
namely, Siva and Visnu. K.K. Pillay (1953), for example, conducted an
extensive study of the Sucindram temple, dealing with subjects such as the
historical background, origin and development, legends, rituals, festivals and
society. Fred W. Clothey (1978) traced the history and meaning of the South
Indian god Murukan. Studies of Edgar Thurston (1906) and Henry Whitehead
(1976) open yet another less known side of the non-agamic deities of folk
Hinduism. The present study is an important addition to the available sources on
the village deities and their worshippers.

Tamilnadu is rich with village temples and deities. After a careful
definition of the word “guardian”, the author presents in the introductory chapter
“Introducing the Players” (chapter I) a good portrait of six popular village
deities. One of the important common iconographic features of some of the
village deities is the presence of consorts with contrasting colours, of which one
is that of Dravidian and the other is of Aryan. In the context of the history of
these deities and in the light of the process of Sanskrtisation, this is an important
symbolic feature to remember. The colour of the male deities is mostly black;
but the colours of their consorts are black and golden. The author’s description
of the folk deities is interwoven with the local mythological folktales about the
origin of these deities. The sharp opposition between the Saiva and Vaisnava
agamic temples vanishes in the non-agamic temples of the folk deities. Saivism
and Vaisnavism very often co-exist within the holy boundaries of a temple. One
of the important contributions of the author is the establishment of a number of
patterns common to the village deities, such as mythology, location, priest,
worship and ownership of the temple and deity.

AS/EA LVIII+4+2005, S. 1317-1369



1352 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

The second chapter “Wilderness and Ordered Space” deals with the space
of origin and domicile of the deities. The title suggests already that there are
wild as well as benign deities. The three-fold division of space in rnagara ‘city’,
grama ‘village’ and vana ‘forest’ has given way to the two fold opposition
“ordered against wild.” Wilderness is applicable to the place where the deity
lives as well as to the behaviour of the deity. It is a word which stands for the
physical and psychological aspects. The Tamil word kam ‘forest, uncultivated
area” makes a meaningful opposite pair with nasu ‘cultivated area, land’. Instead
the discussion is diverted to the word @r. The Tamil word nafu had once the
meaning ‘civilized area’ as against the word kafs ‘forest’. Dravidian languages
such as Tamil, Malayalam, Kota, Toda and Kannada have cognates
corresponding to naa ‘cultivated land’ (DED item 3638) in opposition to kafu
‘forest, jungle, wilderness’ (DED item 1438). The author does not refer to the
Dravidian Etymological Dictionary (DED) of Burrow and Emeneau, which
could have helped her to shape the opposition wilderness against ordered space
within the context of Dravidian. In Malayalam nattin puram ‘outside the city’ is
used to refer to a person belonging to a village or to an uncivilised person. The
word #@r ‘village, town’ is neutral. Another drawback of the twofold division
“wilderness against ordered space” is its self imposed limitation. The classical
classification of landscape in fivefold does not envisage wild deities for forest
and mountain and benign or agamic deities for the other three landscapes,
namely, agrarian, seacoast and desert. Wild and ordered spaces refer to areas
which are mutually interchangeable. For example, Krishna is the god of forest
and Murukan is the god of mountain. It may be interesting to confront the
author’s concept of opposition with the information derived from the classical
Tamil literature and grammar. The association with wilderness is, however, not
restricted to the village deities or guardian deities alone; many of the nagara or
city deities also have mythological links with forests. For example, the myths
about the Goddess Meenakshi of the great Madurai Meenakshi-Sundareswarar
temple relate her to forests.

The interpretation of features which are termed as exclusive to the village
deities, leads to contradictions. There are many features which are common to
the village and city deities. The phenomenon of swayambu or an idol, which
naturally came into being, is not restricted to the village deities alone. The
carved-out images do not always form an opposition with the natural images. A
termite hill by nature can not belong to a nagara. The hollow cavities of such a
hill easily become an uninvited home of snakes. As it is mostly found in the
wilderness, it has become a distinctive feature of it. It is disputable to interpret

AS/EA LVIII*42005, S. 1317-1369



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1353

the presence of a holy tree in a temple in the ordered space as a symbolic
remnant of wilderness because a holy viksa ‘tree’, tirtha ‘water’ and mirti ‘idol’
belong to the myth of almost all the temples (p. 51) irrespective of the area.
Therefore a holy tree in an urban temple may not be always linked to the birth of
a deity in the wilderness. To avoid human pollution a deity is born in the
wilderness which is associated with divine power.

In spite of her efforts to streamline the collected information to support the
discussions, the author often returns to the details of the deity neglecting the
subject of discussion. One such sub-section is “The centre” (p. 55). The author
gets herself drowned in the details of the deity rather than continuing the
discussion of the topic “centre in relation to a village deity.” The dual nature of
benign and fierce is not limited to the village deities alone. Many of the agamic
deities also exhibit these dualities: positive and negative. The efforts to trace the
patterns and structures prevailing among the deities are not always successful
because of the innumerable contradictions and confusions. A descriptive
approach 1s more effective than a structural approach. Contradictions and
confusions are also found in the classification of the symbols of the deities of
wilderness and ordered space (see p. 69) because the parameters such as
wilderness, ordered space and guardian are not mutually exclusive. The deities
who have their temples on the borders need not always be the guardians of a
village. There are a number of parameters which can be used in the description
of village deities; however, it is an uneasy exercise to generalize in terms of
patterns encompassing all the village deities. The city or village planning
reflecting the quarters of different castes engaged in professions with varying
degrees of purity, partially dictates the place of the deities in a city or village.
The author has a convincing example in the description of the deity Vétiyappar
to prove how complex are the descriptions of a deity, whose temples are found
in different locations around a city such as Tiruvannamalai (pp. 85-88). One
important missing detail in the discussion is the history of these temples, which
1s also difficult to trace. Whether there is an evolution from wild to benign in the
course of history is difficult to trace because the temples in different locations
have left behind very little written references. Oral histories vary from place to
place, and they tell very little about the evolution in the character of a deity.

Temple is a microcosmic world of gods on earth. The hierarchy noticed
outside the temple in the surrounding society is also found in the organisation of
power and hierarchy within the sacred walls or boundaries of a temple. Despite
this order it is not easy to formulate a rule to predict the interrelationship of the
many deities dwelling in a temple. The author has taken up a number of

AS/EA LVIII+4+2005, S. 1317-1369



1354 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

illustrative deities and temples to show the distribution of power and hierarchy
(chapter IIT) among the deities within a temple. The value of this chapter lies in
the description of the place of various deities within a temple premises.
Presentation of the empirical facts gathered from the village temples during an
extensive fieldwork is more important than a futile effort to construct universal
theories with innumerable exceptions. The author recognises this truth (p. 93),
and hence she takes her readers through the innumerable temples describing the
power and hierarchy of the deities, and especially the deities found near the
entrance of a temple. The three types of powers, namely spiritual, authoritative
and physical, may not always be exclusive as illustrated by the mythologies and
the oral versions of the deeds of a deity. Contrary to this, two or more of these
powers can be combined in one deity as seen in the case of Aiyanar.

Hinduism is interwoven; local mythologies try to incorporate pan-Hindu
mythologies; local deities are seen as parts of the gods of the Hindu pantheon or
they are elevated and given a place within the galaxy of Hindu gods or
goddesses. A divine family relationship (Chapter IV) is created as in the case of
Aiyanar with Siva as father and Visnu as mother. In this interesting chapter the
author analyses the mythologies of the local deities, and points out that there is
always a link between a local or regional deity and a pan-Hindu god or goddess.
Some of the local deities have kinship relationship with the pan-Hindu gods.
Though they represent a world of their own, they have hierarchical relationship
with the superior gods of the Hindu pantheon. The devotional stories collected
from the villagers emphasise the holy network of deities.

Two different idols of the same deity are often kept inside a temple. One of
them is fixed, and the other is mobile. The movable idol is carried during
religious processions and festivals. It is also interesting to read how a deity
chooses a place to “live” permanently. The aspects of domicile and sojourn are
reflected in the type of idols used in the temples. The author uses the terms
“stability and mobility”” (Chapter V) to describe these two aspects of the earthly
manifestation of deities. Interesting is the fixed idol in a dancing, striding or
riding posture, where mobility is imbibed into a stavara or immovable idol. One
of the important contributions of this chapter is the retelling of the local stories
regarding the arrival and establishment of the local deities. The concepts of
stability and mobility are illustrated on the basis of the festivals in the following
three temples: 1) Guardian deity Pantara Appiccai in the place Katayampatti in
Erode, 2) Guardian deity Karuppanacuvami in Maranatu and 3) Guardian deity
Aiyanar whose temples are found in all the parts of Tamilnadu. The festival for a
guardian deity is different from a festival for an agamic god or goddess. One of

AS/EA LVIII+4-2005, S. 1317-1369



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1355

the important differences between an agamic and a non-agamic temple festival
1s the consent of the deity to conduct a festival, which is expressed through the
godly words of an oracle or through a good omen.

One of the symbolic effects of a mobile deity or processional image is its
nearness to folks. A guardian deity visits its folks, instead of the folks visiting
the deity. This aspect is common to all the deities, gods and goddesses, and also
similar to the visit of a king as described in the Tamil literary genre Ula ‘the
journey’. Another ambivalent aspect of folk Hinduism is the combination of
agamic and non-agamic practices in one and the same temple. Inside the temple
the deity is vegetarian and once outside he drinks alcohol and consumes meat.
One may wonder why the sacredness of a deity inside His House is replaced by
impure activities outside His House. A synchronic answer to this question may
not explain this anomaly; but a diachronic explanation may elucidate the
changes which took place when a “great” tradition influenced the locals. This
interesting chapter takes the readers deep into the religious sociology of the
villagers of Tamilnadu.

In a recent article Leslie C. Orr (2005) discusses the dangers in interpreting
the features of deities. Synchronic interpretations often betray the diachronic
details of goddesses. Not only the goddesses often crossed the boundaries in
medieval South India; but also assumed the features attributed to other religions
such as Jainism. Semantics of words pose another problem. Disregarding the
differences in the synchronic and diachronic meaning of crucial words often
leads to misconceptions. One such word is pizari, which refers to a non-agamic
folk or village deity in Modern Tamil, while the same word refers to the agamic
Siva’s consort Umia in a eleventh century inscription (Orr 2005: 30). Con-
temporary researches on folk deities of South India may benefit by taking into
account how a process of “de-Sanskritisation” in the course of history can
transform a great goddess to a village deity (Orr 2005: 30) instead of emphasis-
ing the opposite. Acceptance or refusal of animal sacrifice by a village deity, for
example, may have a link with this process of transformation.

The meaning of enacting a mythology, which is part of the ritual of worship
(Chapter VI), differs from community to community. On the one hand the author
tries to elicit the meaning from the devotees, and on the other hand tries to find
an answer by analysing the mythologies and their enactments. The complexities
of how and why a Hindu god or a guardian deity is worshiped are presented by
using the words of the devotees themselves. For some devotees the enacting of a
myth takes them nearer to the deities. This is comparable to the enactment of the
stories of Krishna by the Vaisnavites. What is the meaning and effect of this

AS/EA LVIII*4+2005, S. 13171369



1356 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

enactment? Not only hearing but seeing is also conceived as a holy activity.
These aspects are common to Saivism and Vaisnavism. The worship of guardian
deities is mainly through darsan or seeing the idol. Seeing and hearing are the
results of enactment, and further, like an oracle, the actor becomes a temporary
embodiment of the deity itself.

It is interesting to note that in the Tamil folk religion a new idol gets power
when its eyes are opened through piercing. The rituals bring power into an idol
or the existing power is activated. The author sometimes deviates from the
subject of her discussion as in the case of “calling the power into the marti” (p.
179), and instead discusses about a deity such as Talaivetti Muniyappan (p. 181).
This book is a treasure house of information about the guardian deities of Tamil-
nadu. However, the presentation of this valuable material is not in harmony with
the importance of the subjects dealt with. The discussions about the deity’s
territory, for example, are futile because some of the deities have their powers"
spread over the entire community and territory, though the temple boundaries
may suggest otherwise. In the event of a death in a village, for instance, the
temple doors are shut till the body is cremated. The deity runs away from the
village till the cremation is completed. The temple walls will not stop a deity
from extending its powers.

One of the inseparable features of the worship of a guardian deity is the
role of the camiyati or oracle who is possessed by a deity and becomes a
medium of the deity. The spoken words of the oracle are taken as the words of
the deity, and through this channel the folk is allowed to communicate with the
deity. In the agamic temples this aspect is significantly absent. Only members of
a particular family are allowed to deliver a camiyati to specific village temples.
Though the phenomenon of possession is very common, and some of the
worshippers suddenly show signs of possession in the presence of a deity, they
are not considered as the oracles of the temples. However, spiritual powers are
attributed to such persons including the power to cure diseases and to predict the
future. The possessed plays an important role in the social and religious life of
the villagers.

Worship involves also sacrifices — sacrifices of vegetarian and non-
vegetarian commodities, such as fruit and milk, chicken and goat, and drugs and
alcohol. The village deities receive very often the so-called impure commodities
as sacrifice, which is also a reflection of the social divisions within a com-
munity. The manner in which the animals are sacrificed in different villages is an
example of the diversities in the local practices of sacrifice. There is no standard
rule for killing an animal. The rules of animal sacrifice within the dgamic and

AS/EA LVIII=4+2005, 8. 1317-1369



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1357

the non-agamic traditions of Hinduism deviate very much from one another. The
important contribution of the author is the descriptive presentation of variations
in the animal sacrifices. The symbolic interpretations differ from scholar to
scholar and seldom tally with the belief and interpretation of the folks.

The sacrifice to the guardian deities resembles very much the food offered
on the day of the sraddha, the death anniversary, to a deceased person. Though
the author does not connect these two, it may be of interest to mention here this
similarity. Appeasement of the deceased and the deity is the main purpose of the
offerings, and therefore the cherished food. The symbolic sacrifice of human
beings has lead to a number of interpretations of the sacrifice itself; but has
failed to answer the purpose of this interesting form of sacrifice.

Appendix I shows that the themes discussed in this book are also found in
the other states of India. Appendix II is a valuable addition because it contains
short portraits of important deities, and functions as a quick reference to the
elaborate discussions registered in the first six chapters. Appendix III furnishes a
list of temples. They are followed by the plates depicting the deities and the
temples, an elaborate bibliography and an Index. It is a complete book with all
the essentials on the guardian deities of Tamilnadu.

Guardians of Tamilnadu is an attempt to formulate general patterns of village
deities and their worship. Mythology, iconography, ritual and worship together
with the local oral history form the important aspects of this study. It provides, at
the same time, a wide range of empirical material on the basis of which
generalisation is attempted. However, the process of generalisation does not
flow smoothly because the broad ethno-religious diversities create innumerable
variations and exceptions. The poignant question remains: how to interpret these
variations and exceptions? I would like to close this review with the following
quote from Leslie C. Orr (2005: 34): “I believe that if we really attempt to regard
these goddesses with the eyes of those who worshipped them a millennium ago,
we will be forced to abandon several of the categorization schemes that we
commonly use to understand India’s pantheon of divinities and systems of
religious practice. The division into sectarian categories and the organization of
groups of deities into central and peripheral objects of worship appear “natural”
to us today — we who are scholars and teachers, or contemporary Hindus or Jains
— but these conceptual structures may be less useful than we would have thought
in making sense of India’s religions in early medieval Tamil Nadu.”

AS/EA LVIII+4+2005, 8. 1317-1369



1358 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS
Bibliography

BURROW, T and M.B. EMENEAU

1984> A4 Dravidian Etymological Dictionary, Oxford: Clarendon Press.

CLOTHEY, Fred W.

1978 The Many Faces of Murukan - The History and Meaning of a South
Indian God, The Hague: Mouton Publishers.

HILTEBEITEL, Alf. (ed.)

1990 Criminal Gods and Demon Devotees — Essays on the Guardians of
Popular Hinduism, New Delhi: Manohar.

MEYER, Eveline

1986 Ankalaparamécuvari. A Goddess of Tamilnadu. Her Myths and Cult.
Stuttgart: Franz Steiner Verlag Wiesbaden.

MASILAMANI-MEYER, Eveline

2004 Kattavarayan Katai. The Story of Kattavarayan. Beitrdge zur Kennt-
nis siidasiatischer Sprachen und Literaturen 9 (Dieter B. Kapp, ed.).
Wiesbaden: Harraassowitz-Verlag.

MENON, A.G.

2004 Review of Masilamani-Meyer, Eveline. 2004. Kattavarayan Katai.
The Story of Kattavarayan. Wiesbaden: Harrassowitz-Verlag. In:
Asiatische Studien / Etudes Asiatiques LVIIL 4. 2004. pp. 1128-1132.

ORR, Leslie C.

2005 “Identity and Divinity: Boundary-crossing Goddesses in Medieval
South India,” in: Journal of the American Academy of Religion, Vol.
73, No.l1. March 2005. pp. 9-43.

PILLAY, KK,
1953 The Sucindram Temple: A Monograph, Madras: Kalakshetra Publi-
cations.

THURSTON, Edgar

1906 Ethnographic Notes in Southern India, Madras: Government Press.
WHITEHEAD, Henry

1976 The Village Gods of South India. Delhi: Summit Publications.

A.G. Menon

AS/EA LVIII+4+2005, S. 1317-1369



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1359

OLDENBERG, Hermann: Prolegomena on Metre and Textual History of the
Rgveda. Translated into English by V.G. Paranjape and M.A. Mehendale. Moti-
lal Banarsidass (Delhi 2005). XTIV, 507 S. ISBN 81-208-0986-6.

Das deutsche Original dieses Werkes erschien unter dem Titel: Die Hymnen des
Rigveda. 1. Metrische und textgeschichtliche Prolegomena (Berlin 1888), X, 545
S.

Um sich eine Ubersicht {iber das gewaltige Lebenswerk Hermann Olden-
bergs (1854-1920) zu verschaffen, eignet sich am besten die Bibliographie in
der von Klaus L. Janert besorgten Ausgabe seiner Kleinen Schriften, die als
Band 1 in der Reihe der Glasenapp-Stiftung (Wiesbaden 1967) erschienen ist (p.
viii-xxxv). Vor nunmehr fast 40 Jahren eréffnete Rez. die Besprechung! dieser
Ausgabe mit dem Zitat eines von Alfred Ludwig (1832-1912) an Max Miiller
(1823-1900) gerichteten Wortes, das auch heute noch volle Giiltigkeit besitzt:

Das Verdienst derer, die zuerst Bahn gebrochen und Leuchten aufgestellt haben, welchen
die Forschung immer wieder und wieder sich zuwenden wird, l4sst eben das der Epigonen
(selbst der verdientesten) immer als unendlich untergeordneten Ranges erscheinen, und der
Pflicht der Dankbarkeit gegen jene wiirden sie selbst die hervorragendsten eigenen
Leistungen nicht entbinden kénnen.

Und Rez. schrieb damals weiter:

(Oldenberg war) eine Gelehrtenpersénlichkeit von hochstem Rang, ein Forscher, der in
vollendeter Ausgewogenheit Intuition und wissenschaftliche Akribie verband, und der sich
zugleich nicht nur durch einen staunenerregenden, nimmermiiden Fleiss auszeichnete,
sondern auch durch die Klarheit und Leuchtkraft seines Stils der Indologie viele Anhénger
zugefiihrt hat.

Hier moge nur ein Zitat angefiihrt werden, welches zeigt, wie weit Oldenberg in
der realistischen Beurteilung des Veda vielen anderen Indologen voraus war:

This (Rigvedic, K.M.) poetry does not rank in the service of beauty, as this religion does not
serve the aim of enlightening and uplifting the soul; but both rank in the service of class
interest, of personal interest, of fee.?

1 In: Mitteilungen des Instituts fiir Orientforschung der Deutschen Akademie der Wissen-
schaften zu Berlin, Band XIV, Heft 2 (Berlin 1968), S. 358.

2 Die Literatur des alten Indien, zitiert nach Winternitz, M.: 4 History of Indian Literature,
translated by S. Ketkar, vol. I, part 1 (Calcutta 1962), S. 100.

AS/EA LVIII+4+2005, S. 1317-1369



1360 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Léngst sind die beriihmten “Prolegomena” aus dem Blickfeld vieler Indologen
geraten und es ist deshalb in hochstem Masse erfreulich, wenn sie jetzt in
englischer Version wieder vorgelegt werden. Da V.G. Paranjape nach der Uber-
setzung des ersten Kapitels verstarb, iibernahm auf Initiative von V.P. Limaye
und mit Unterstiitzung von H.-P. Schmidt M.A. Mehendale die Weiterfithrung
der Arbeit, die er nach sieben Jahren erfolgreich abgeschlossen hat.

Ein Abriss dieses grossen Werkes kann hier nicht gegeben werden. Rez.
beabsichtigt lediglich, einige Thesen und Schlussfolgerungen Oldenbergs, die
von besonderem Interesse sind, kurz zu streifen. Im Vorwort stellt Oldenberg
fest, dass die vedische Textkritik mit der Erforschung der Grammatik und mit
der Exegese nicht Schritt gehalten hat. Er zeigt, welche Moglichkeiten fiir die
Vervollkommnung der Textkritik offenstehen. Leider hat er den damals ge-
dusserten Gedanken, einen kritisch rekonstruierten Text des RV zusammen mit
einem dementsprechenden Apparat zu publizieren, spiter wieder aufgegeben.

Das erste Kapitel ist ganz der Metrik gewidmet und befasst sich vor-
wiegend mit der gayatri, der anustubh und der parikti (pada von acht Silben),
der tristubh (pada von elf Silben) und der jagati (pada von 12 Silben). Im
zweiten Kapitel geht Oldenberg auf die einzelnen Mandalas ein und gliedert sie
in die Familienbiicher (II-VII), das Soma-Buch (IX), das VIII., I. und X. Buch.
Unter Bertiicksichtigung der Vorarbeiten von A. Bergaigne (S. 182) untersucht
Oldenberg die Struktur der Mandalas. Buch IX ist den Familienbiichern dhnlich,
aber spiter entstanden (S. 238). Die uns geldufige spétere Zeitstellung von Buch
X wird von Oldenberg aufgrund der Metrik, des Sandhi-Gebrauchs und vor
allem der Lexik nachgewiesen (S. 254). Eindrucksvoll ist die Aufzdhlung
obsoleter, veraltender und “neuer” Vokabeln. Gegeniiber Th. Benfey und A.
Ludwig unterstiitzte Oldenberg die Ansicht von Th. Aufrecht iiber das
Verhiltnis von Rg- und Samaveda, wonach in weitaus den meisten Fillen die
Lesart des RV vorzuziehen ist (S. 259 ff.). Dies gilt auch gegeniiber dem
Atharvaveda (S. 304). Ein eigener Exkurs ist dem Thema “Vowels treated as
equivalent to two syllables” gewidmet (S. 154 ff.).

Im dritten Kapitel wird die Wiedergabe des RV-Textes in den jiingeren
Sarmhitas und den Brahmanas erortert. Nach umfangreichen Untersuchungen
kommt Oldenberg zu dem Schluss, dass die Taittiriya- und Maitrayani-
Redaktionen der RV-Verse vielfach unzuverlissig sind (S. 293). Eine weitere
wichtige Feststellung besteht darin, dass der RV-Text, von unwesentlichen
Details abgesehen, zur Zeit der Fixierung des Samaveda, des Atharvaveda und
der dlteren Yajurveda-Texte bereits in der Form existierte, wie sie uns heute
vorliegt (S. 307-308). Bemerkenswert ist, dass Oldenberg nirgendwo Sicherheit

AS/EA LVIII=4+2005, S. 13171369



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1361

vortduscht, wo sie nicht vorhanden ist, dass er vielmehr Fragen aufwirft, die
auch heute noch nicht abschliessend diskutiert sind. Wie etwa steht es um das
Wesen der pratikas, die keine Entsprechung im RV haben? Hierzu werden
anhand von Beispielen mehrere Méglichkeiten erortert (S. 335 ff).

Kapitel 4 hat die orthoepische Diaskeuase zum Gegenstand. Hier wird
zunichst das chronologische Verhiltnis von Samhitapatha und Padapatha geklért
(S. 356). Dem abhinihita sandhi ist ein eigener Exkurs gewidmet (S. 361 ff.).
Die Fragen der Akzentuierung werden unter besonderer Beriicksichtigung der
Pratisakhyas behandelt; die geplante Ausgabe sollte sich auf die Wiedergabe des
udatta und des selbststiandigen svarita beschrinken.

Das fiinfte Kapitel hat das Verhiltnis der Sakala- und der Vaskala-Sakha
zum Gegenstand und Kapitel 6 befasst sich mit den Beziehungen zwischen dem
RV-Text und der Sutra-Literatur. Chronologisch gehort Yaska an den Beginn
der Siitra-Periode (S. 489). Saunaka ist ilter als Aévalayana, jedoch jiinger als
Sakalya (S. 473). Die rgvedischen Sakhas waren bereits vor dem Wirken der
sitrakaras Aévalayana und Sankhayana fixiert.

Oldenberg versteht es, komplizierte Sachverhalte durch tabellarische
Wiedergabe zu verdeutlichen. Seine Bemiihungen, statistische Methoden zu
philologischen Untersuchungen einzusetzen, sind in diesem Umfang erst von
Lars Martin Fosse iibertroffen worden.?

Die Ubersetzung wird dem bei aller Schwierigkeit der Materie luziden Stil
Oldenbergs vollauf gerecht. Sie stellt eine hervorragende Leistung dar, die nur
von Gelehrten erbracht werden konnte, die selbst einen hohen Rang in der
Vedaforschung einnehmen. Ubrigens begleitet die Seitennummerierung von
Oldenbergs Originaltext die gesamte Ubersetzung; jede Stelle des deutschen
Textes ist daher leicht aufzufinden. Der Druck ist sauber und fast fehlerfrei.# Es
fehlt jedoch ein vollstindiges Verzeichnis der Abkiirzungen. Die dem Original
anhaftende Unvollstdndigkeit der Indices der Sachen, Wérter und besonders der
Belegstellen hitte in dieser Ubersetzung allerdings beseitigt werden kénnen und
miissen.

Nach dieser erfolgreichen Edition kann der Vedaforscher nicht umhin, den
Wunsch auszusprechen, dass auch Oldenbergs textkritische und exegetische

3 Fosse, LM.: The Crux of Chronology in Sanskrit Literature. Statistics and Indology. A
Study of Method = Det Historisk-Filosofiske Fakultet, Universitetet i Oslo. Acta Humaniora
Nr. 21 (Oslo 1997).

4 Nur einige Bagatellen sollen hier angemerkt werden: es muss Lanman statt Laman heissen
(S. 175), ritual statt ritural (S. 334), Aitareya statt Aitrareya (ebenda), indirect statt indrect
(S. 349).

AS/EA LVIII+4+2005, S. 1317-1369



1362 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Noten zum RV> ins Englische iibersetzt werden mogen. Doch ist bereits die
Tatsache, dass nach langer Zeit Oldenbergs “Prolegomena” wieder verfiigbar
sind, {iberaus befriedigend. Dass das Werk durch eine englische Ausgabe der
internationalen Fachwelt nunmehr zuginglich gemacht wurde, ist ein grosses
Verdienst, fiir welches den beiden hochqualifizierten Ubersetzern wie auch dem
bekannten indischen Verlagshaus der Dank der Vedaforscher gewiss ist.

Klaus Mylius

SOFFEL, Christian: Ein Universalgelehrter verarbeitet das Ende seiner Dynastie:
Eine Analyse des Kunxue jiwen von Wang Yinglin. Wiesbaden: Harrassowitz
Verlag, 2004. — XXII, 332 Seiten — ISBN 3-447-04837-9.

Christian Soffels Studie ist dem Kunxue jiwen gewidmet, einer von Wang
Yinglin (1223-1296) verfassten Sammlung von Miszellen zum “konfuzianischen
Kanon, zu den Geschichtswerken sowie den wichtigsten traditionellen Lite-
ratursammlungen.” (S. IX) Eigentlicher Forschungsgegenstand sind jene darin
enthaltenen Subtexte, die mit Ch. Soffel als Ausdruck einer politischen und
sozialkritischen Haltung Wangs angesichts des Untergangs der Song und der
mongolischen Fremdherrschaft interpretiert werden konnen. Ch. Soffel bezieht
gegen die Rezeption des Kunxue jiwen als eine blosse “Sammlung textkritischer
Anmerkungen” Stellung, und stiitzt sich vor allem auf sein intertextuell abge-
sichertes close reading, wenn er abschliessend festhilt, dass das verbreitete Bild
Wangs als “trockenen Philologen, der ein wenig abseits von den Haupttraditio-
nen der Song-Dynastie steht,” zu revidieren sei. (S. 120)

Der Aufbau der Arbeit entspricht diesem Vorhaben konsequent und
ermoglicht dem Leser einen quellenbezogenen Zugang zu Leben und Wirken
Wang Yinglins, zum Kunxue jiwen und den traditionellen Figuren seiner Rezep-
tion. Im Fokus stehen vor allem Stellungnahmen zu historischen Ereignissen und
Entwicklungen, deren Bedeutung sich aus ihrem implikativen Verweischarakter
auf eine damals aktuelle Situation ergibt. (S. 74) Am Beispiel einer impliziten
Analogie zwischen der Gewaltherrschaft der Qin und der Fremdherrschaft der
Yuan zeigt Ch. Soffel schon in der Einleitung, wie “Wang Yinglin seine An-

5 Némlich Band I (Gottingen 1909), Band II (Géttingen 1912) = Abhandlungen der Konig-
lichen Gesellschaft der Wissenschaften zu Gottingen, Neue Folge, Band XI, Nr. 5 und Band
XIII, Nr. 3.

AS/EA LVIII*4+2005, S. 1317-1369



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1363

sichten zu lédngst vergangenen historischen Ereignissen kundtut und beim Leser
das Gefiihl hervorruft, er beziehe sich eigentlich auf die aktuelle Situation des
spédten 13. Jahrhunderts. [...] (Eintrag 2):

Menschen wie Shao Ping, Dong Gong, die ,,Vier Weisshaarigen™ und die beiden Leute aus
Lu zeigen uns, dass die Edelménner nicht durch die Qin niedrig geworden waren. Dank
Leuten wie Fu Sheng und Fuqiu Bo gingen die kanonischen Schriften nicht durch die Qin
verloren. In Familien wie der des Wandan Jun wurden die guten Sitten nicht durch die Qin
verdorben. Am Schluss des Hexagramms bo (Die Auflosung) heisst es: ,,Eine grosse Frucht
lisst sich nicht aufessen. Das yang ldsst sich nicht durch das yin aufldsen.

Zu diesem Eintrag aus dem Kunxue jiwen merkt Ch. Soffel an: “Prinzipiell
koénnte man die Meinung vertreten, Wang Yinglin wolle uns hier ohne weiteren
Hintergedanken nur ganz allgemein von den Gelehrten der Qin-Dynastie
erzdhlen. Jedoch dringt sich auch dem heutigen Leser unweigerlich die Ver-
mutung auf, dass Wang Yinglins eigentliche Sorge nicht so sehr dem Altertum
gilt, als vielmehr der Pflege der traditionellen Kultur unter dem Mongolen-
regime, dessen baldiges Ende er sicherlich erhoffte.” (S. XIII)

Das Ausgangsmaterial des Kunxue jiwen bringt es mit sich, dass vom
Politischen oder Sozialkritischen dann vor allem in historischen Zusammen-
hidngen die Rede ist. Fiir die spiteste Song-Zeit ist jedoch nicht ohne weiteres
ersichtlich, welche Motive oder Handlungsweisen in welchem Sinn als “poli-
tisch” oder “sozialkritisch” aufgefasst werden koénnen, zumal individuelle
Betroffenheit und Motive der historischen Urteilsbildung angesichts des
“politischen Tagesgeschehen[s]” (S. XIV) nicht zwingend ein politisches
Bewusstsein voraussetzen. Dass Wang Yinglin nicht einen an den ideologischen
Entwicklungen des 20. Jahrhunderts sensibilisierten, seiner politischen Identitét
bewussten Rezipienten im Sinn haben konnte, liegt auf der Hand, und so beriihrt
die Frage, inwiefern die “politisch aktuelle Botschaft” (S. XIV) auch eine
Mitteilung war, die ein politisches Verstindnis von institutioneller Macht und
Legitimitdt motivierte, und mit welchem “Assoziationsvermogen” (S. 73) eine
solche Mitteilung rezipiert wurde, grundsitzliche hermeneutische Schwierig-
keiten, die fiir diese Studie am Ende vielleicht nebensichlich sein mogen, hier
jedoch angedeutet werden sollen, insofern sie fiir eine prizisierende Darstellung
des Politischen im Kontext des vormodernen China von Interesse sein kdnnen.
Mit diesem betont spekulativen caveat soll jedoch weder der von Ch. Soffel
iberzeugend nachgewiesene Bezug Wangs zu seiner Gegenwart in Frage gestellt
noch eine theoretische Diskussion der hermeneutischen Grundlagen in Angriff
genommen werden; im Folgenden geht es mir vor allem um die ansatzweise

AS/EA LVIII+42005, S. 1317-1369



1364 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Problematisierung eines Grundzuges der hier besprochenen Arbeit, ndmlich der
beinahe paradigmatischen Gegeniiberstellung von philologisch und politisch
bestimmten Rezeptionsmustern.

Die im Titel erwédhnte “Verarbeitung” des Untergangs der Song-Dynastie
wird am Wortlaut von Wang Yinglins Klassikerexegese festgemacht. Ch. Soffel
nimmt Wang beim Wort und analysiert mit einem vornehmlich philologischen
Instrumentarium den “politischen” Subtext seiner Exegese. Dazu werden drei
Stufen von Deutlichkeit zwischen “direkten, expliziten Aussagen” und “klaren”
respektive “unklaren Anspielungen” (S. 71-77) unterschieden. Ch. Soffel hebt
fir den Fall der “Anspielungen” die damit verbundenen hermeneutischen
Schwierigkeiten hervor und weist darauf hin, dass “es natiirlich keine streng
objektiven Entscheidungskriterien dafiir gibt, ob eine bestimmte Stelle nun als
Reaktion auf die Zeitumstinde zu verstehen ist” (S. 75); nicht ohne Ironie
bemerkt er, dass “mit ein bisschen Zeitaufwand [...] es einem phantasiebegabten
Sinologen — nach Art der Chungiu-Kommentare — durchaus gelingen [mag],
auch noch in den trockensten der rein textkritischen Stellen, ausgehend von
deren inhaltlichen oder formalen Besonderheiten, einen Bezug zur spitsong-
zeitlichen Gegenwart [...] herzustellen.” (S. 76)

Die hermeneutischen Voraussetzungen liessen sich also zundchst — grob
vereinfacht — so skizzieren: Insofern Konjekturen Aufschluss iiber Intention und
Parteinahme geben und als “politische Anspielung” funktionieren sollen, d.h. als
implikative Hinweise, in denen das Subjekt vor allem zur kaiserlichen Gewalt
und ihren Institutionen wertend Stellung bezieht, verweist der “philologische”
Ausdruck auf einen gegebenen “politischen” Inhalt. Er funktioniert daher als
eine Art Code, dessen Effizienz darin bestiinde, (1.) die (politische?) Haltung
des Subjekts zu verbergen, (2.) seine Wertungen legitimistisch zu stiitzen, und
(3.) die darin implizit enthaltene Kritik als Verweis zu fassen, damit nur jene
Rezipienten, die iiber ein entsprechendes Wissen verfiigen, die Information
auswerten konnen. Mit anderen Worten: Die Kommunikation der “politischen”
Kritik erfolgt — aus Furcht vor ihrer Entdeckung — tiber eine Kodierung, die sich
des Argumentationshaushalts “philologischer” Exegese bedient.

Solche Kodierungen beruhen auf der damals gegebenen symbolischen
Ordnung, d.h. den Relationen von Gesetz, Institutionen und universaler
Ordnung, dem pragmatischen Bereich des Symbolischen, der sich u.a. in den
Riten, Konventionen, Verboten, Tabuisierungen bis hin zu den Mechanismen
der Zensur und Selbstzensur manifestiert. Allein hinsichtlich den institutionellen
Moglichkeiten von Zensur stellt sich eine Reihe von Fragen: Was sind die
Konsequenzen fiir eine Hermeneutik, die beansprucht, kritische, potentiell

AS/EA LVIII*4+2005, S. 13171369



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1365

subversive oder vor dem Zugriff der Zensur zu bewahrende Inhalte zu
unterscheiden? Impliziert Furcht vor Zensur bereits ein politisches Bewusstsein
und entsprechende Motive der Kodierung und Unterdriickung? Wurde Zensur
systematisch und nach bekannten Kriterien ausgeiibt (was die Moglichkeit bote,
sie bewusst zu unterlaufen)? Oder erfolgten zensorische Massnahmen vielmehr
unberechenbar oder nach Gutdiinken der Verantwortlichen?! Diente sie letztlich
vor allem als Legitimationsinstrument, um missliebige Personen eines ver-
meintlichen oder tatséchlichen Deliktes leichter iiberfiihren und ausschalten zu
kdénnen?

Wihrend solche Fragen die Zensur als institutionelles Problem betreffen,
zieht Ch. Soffel eher psychologische Aspekte als mégliche Ursache der “indi-
rekte(n) Form von Kritik an Staat und Gesellschaft” in Erwigung:

Am naheliegendsten ist die Angst vor Verfolgung oder Zensur durch die staatlichen
Behorden. Allerdings kommen durchaus auch rein psychologische Beweggriinde in
Betracht: Oftmals hinderten gesellschaftliche Konventionen einen Autor daran, seine
Meinung frei zu dussern; er empfand es als seiner sozialen Stellung nicht angemessen, sich
zum gegebenen Zeitpunkt aktiv politisch zu betitigen: Wir treffen nicht selten auf den Fall,
dass ein Beamter sich vom Hof — freiwillig oder unfreiwillig — zuriickgezogen hatte und
seiner Frustration iiber den dortigen Alltag Luft machen wollte; da seine direkten
Ausserungen und Eingaben wihrend der Dienstzeit keinen Erfolg gezeigt hatten, versuchte
er nachtriiglich, auf eine subtilere Art durch Anspielungen in seinen Schriften seine
Ansichten kundzutun. So konnte er sich selbst dann durchaus als Fortfithrer der Tradition
des von Konfuzius verfassten Chungiu sehen. (S. vii—viii)

Das subversive Gleiten des kodifizierten Ausdrucks, dessen sich das Subjekt
bedient, wird damit zum eigentlichen Gegenstand der Rezeption, dessen Vor-
handensein bereits als Politikum zu verstehen wiire; dieses wird nun nicht mehr
allein dem Symbolischen (d.h. der Ordnung des Gesetzes und der Institutionen),
wie zu erwarten wire, sondern auch dem Imaginéren zugehoren — beispielsweise
in der Vorstellung, an die Tradition des von Konfuzius verfassten Chungiu
anschliessen zu konnen. Es zeigt sich dabei, wihrend von politischer und
sozialer Kritik die Rede sein soll, wie unterschiedlich die Situation eines
Exegeten wie Wang Yinglin und einem Staatsmann wie etwa Wang Anshi zu

1 Bei einem voéllig unberechenbaren zensorischen Zugriff wire die Effizienz von Kodie-
rungen nahezu hinfillig; eine missliebige Person kénnte aufgrund einer ambigen Aussage
einer vermeintlich oder tatsichlich feindlichen Gesinnung beschuldigt werden, und umso
entschiedener sie sich dagegen verwahren wollte, desto rascher wiirde sie sich wohl in den
Anschuldigungszusammenhang der inquisitorischen Rhetorik verstricken.

AS/EA LVIII+4-2005, §. 1317-1369



1366 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

bewerten wire: Letzterer hatte die instrumentelle Bedeutung institutioneller
Macht und ihrer Mechanismen deutlich gesehen und zu nutzen verstanden,
weshalb in seinem Fall m.E. von einem politischen Bewusstsein zu sprechen
legitim 1ist; demgegeniiber ist im Fall der Eintrige Wang Yinglins noch
schwierig abzuschdtzen, in welchem Masse nun den Bezug zur Aktualitit
Unzufriedenheit mit den herrschenden sozialen Verhiltnissen allgemein, die
individuelle Situation des Subjekts darin, seine situative Parteinahme oder durch
Zugehorigkeit zu einer bestimmten Tradition konstituierte Identitét motivierte?

Welche Folgerungen wiren aus einer solchen Unterscheidung fiir eine
Hermeneutik politischer Motive zu ziehen? Die Lektiire der einzelnen Eintrige
erweckt den Eindruck, als appellierte Wang an die Nachgeborenen, an die
kiinftigen Bewahrer einer nunmehr als bedroht empfundenen Uberlieferung.2
Damit riickt das Problem des Politischen in den Kontext der Apologetik. Ch.
Soffel interpretiert dann auch Wangs Exegese als Reaktion auf eine Welt, die
sich offenbar schon vor der mongolischen Fremdherrschaft nicht mehr mit
dessen Moralauffassung vereinbaren liess, und charakterisiert ihn als vorsichti-
gen, gegeniiber der Mongolenherrschaft eher auf kooperierende Distanz denn
auf aktiven Widerstand bedachten Gelehrten: Die Kritik beziehe sich vornehm-
lich auf die Verfehlungen des untergegangenen Song-Hofes, nicht auf die
herrschenden Yuan (vgl. S. 118-119).

In ihrer Riickbesinnung auf einen verloren geglaubten “Idealzustand” (vgl.
S. 98-105), der imaginir im Altertum situiert und in der Pflege der Uber-
lieferung nach Moglichkeit aktualisiert wird (vgl. S. 116-118), kénnte m.E. ein
historisch-moralistischer Legitimismus als eigentliches Motiv der Exegese
Wangs angenommen werden, der ein beinahe heilsgeschichtliches Selbstver-
stindnis exegetischer Arbeit implizierte, und zwar ohne dass dazu ein politisches
oder sozialkritisches Bewusstsein vorauszusetzen wire. Die im Anhang iiber-
setzten Eintrdge (S. 171-292) erlauben es, Wangs Exegese durchaus als apolo-
getisches Unternechmen zu lesen, welches sich auf die Gewissheit einer
universalen Ordnung stiitzt, auf vorpolitische moralische Normen, wie sie in den
Klassikern als Ausdruck der Erkenntnis einer inhdrent moralisch verfassten Welt

2 Der Leser mag jedoch aus seiner Lektiire der ausgewihlten, im umfangreichen Anhang (S.
123-297) wiedergegebenen Eintrige (auf die im systematischen Teil verwiesen wird) seine
eigenen Schliisse zichen. Dieser Anhang ist im Wesentlichen eine Sammlung wichtiger
Materialien; er enthilt neben editionsgeschichtlichen Ausfithrungen die akribisch annotier-
ten Ubersetzungen mit synoptischer Darstellung der relevanten chinesischen Texte; neben
den ausgewihlten Eintrigen aus dem Kunxue jiwen (S. 171-292) etwa auch die Biographie
Wang Yinglins aus dem Song shi (S. 141-156).

AS/EA LVIII*4-2005, S. 1317-1369



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1367

gesetzt und von den Kommentartraditionen ausgelegt werden.> Wohl deshalb
steht die Moglichkeit einer politischen Wahl (zumindest in den hier erschlosse-
nen Texten) gerade nicht zur Debatte; Wangs Drama situiert sich letztlich in der
Hoffnungslosigkeit des Loyalisten, und die besteht auch darin, die Moglichkeit
von (politischen) Alternativen nicht anzuerkennen. Unter solchen Umstinden
wird aber die Apologetik der Tradition auch eine Bewiltigung historischer
Kontingenz leisten miissen und insofern indirekt den Bezug zur Aktualitit
herstellen.

Um nun die Apologetik vom Register des Politischen analytisch unter-
scheiden zu koénnen, sollte nach den Moglichkeiten der Kritik gefragt werden.
Die Frage nach den sozialkritischen Implikationen der textkritischen Anmer-
kungen Wangs meint genau dies: inwiefern die “Textkritik™ auch eine Kritik der
in den Exegesen formulierten Sophismen leistete, inwiefern sie sich auch gegen
die kanonischen Schriften der Tradition richten mochte? Anstatt zu fragen, ob es
sich beim Kunxue jiwen um ein von “politischen” Motiven geprigtes Werk
handelt, kénnte also ebenso gut untersucht werden, ob iiberhaupt von einer
“philologischen™ Exegese ausgegangen werden darf. Ein solches Unternehmen
wére zwar — wollte man es konsequent durchfithren — in Anbetracht der legitimi-
stischen Nachtréglichkeit konfuzianischer Schulbildungen und ihrer universi-
tiren Rezeption (dargestellt auf S. 31-43) mit einem enormen diskurs-
analytischen Aufwand verbunden, der den Rahmen der vorliegenden Arbeit
unweigerlich gesprengt hitte, doch schon im Ansatz bote es Gelegenheit, die in
Ch. Soffels Studie ausgewiesene Ambiguitit “Politik / Philologie” als Voran-
nahme zu problematisieren, und zwar nicht als Ausgangspunkt philologisch
abgesicherter Interpretation, sondern als Motiv ihrer diskursanalytischen in-
Frage-Stellung: Das Problem der “politischen” Motive philologischer Arbeit
stellt sich vielleicht erst insofern von einer universitiren Praxis ausgegangen
werden kann, in welcher Philologie eine institutionalisierte, wissenschaftliche
Tatigkeit ist, die in einer (angeblich) interesselosen Distanz zum politisch
Parteiischen steht. Die heutige universitire Praxis ist aber zwangslaufig immer
auch soziale Praxis, in welcher die Generierung von Wissen mehr oder weniger
durch bestimmte Interessen motiviert bzw. solchen unterworfen ist. Vertrite man
hingegen die Position, sie wire idealiter interesselos, dann folgte auch daraus

3 Demgegeniiber miisste sich ein kritisches politisches Bewusstsein nach Auffassung des
Rezensenten auch gegen solche institutionalisierten Voraussetzungen seines eigenen Den-
kens wenden und sich jene Bereiche erschliessen kénnen, die es bislang entweder sich selbst
entfremdet oder zum Effekt der Tradition reduziert haben.

AS/EA LVIII+4+2005, S. 1317-1369



1368 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

implizit eine politische Forderung, ndmlich die gegenwirtige Lebenswirklichkeit
so zu belassen wie sie ist, bzw. zumindest die historisch reflektierte als ideale
anzuerkennen. Dieses Verhiltnis von Institution und wissenschaftlichem Sub-
jekt, dessen Funktion (in der universitdren Praxis) auf den Zweifel reduziert ist,
bestimmt seine prekdre Lage, wenn es darum geht, Verantwortung fiir seine
Forschung gegeniiber der Gesellschaft zu tragen. Dass also mit Begriffen wie
“sozialkritisch”, “politisch” etc. die Situation Wang Yinglins nur unter Vor-
behalt sinnvoll beschrieben werden kann, ldsst sich schon an den Unwigbar-
keiten eines solchen Vergleiches ablesen.

Mit Blick auf die Frage, inwiefern individuelle Betroffenheit des Subjekts
und seine Reflexion traditioneller Gelehrsamkeit angesichts einer feindlichen
Aktualitit bereits Kategorien des politischen Denkens involviere, méchte der
Rezensent gegeniiber der von Ch. Soffel vertretenen Position also zu bedenken
geben, dass es sich beim Kunxue jiwen vielleicht weniger um ein kritisch
motiviertes Werk (ob nun philologisch oder politisch) denn um eine geschickte
Apologetik handelt, die ihre Uberzeugungskraft und Legitimitit aus dem
Argumentationshaushalt der damals anerkannten exegetischen Verfahren
bezieht, motivational jedoch auf das Subjekt verweist, dem unter den gegebenen
Umsténden Aktualitiat und Tradition unvereinbar scheinen. Wohl auch deshalb
kommt Ch. Soffel nicht umhin, das “aktive politische Denken Wang Yinglins in
seinen nach 1276 entstandenen Spitwerken wie dem Kunxue jiwen” (S. 120)
quasi psychologisch vor allem in jenen “von personlichen Gefiihlen durchsetzten
Passagen™ (S. 122) zu verorten. So markiert der Titel seiner Studie, “Ein
Universalgelehrter verarbeitet das Ende seiner Dynastie”, genau jenen
entscheidenden Punkt, dem das analytische Paradigma Politik / Philologie nur
eingeschriankt Rechnung tragen kann.

Die oben angedeuteten Schwierigkeiten stellen die wesentlichen Resultate
dieser Studie nicht in Frage: So belegt etwa das darin untersuchte Material, dass
das Kunxue jiwen nicht allein Ort einer spekulativen Auseinandersetzung mit der
Tradition war, sondern auch Subjektivitdt angesichts einer als bedriickend
empfundenen Lebenswirklichkeit zum Ausdruck brachte; Exegese diente als
bewusstes Mittel moralischen und historischen Urteilens. Am konkreten Beispiel
wird die Funktion von Exegemen und rhetorischen Figuren demonstriert, d.h.
wie eine durch Lebenswirklichkeit betroffene Subjektivitidt in den einzelnen
Konjekturen und im “textkritischen” Bezug zum iiberlieferten Wortlaut zum
Ausdruck gelangt. Sie weist nach, weshalb das Motivationale als wesentlicher
Aspekt der Exegese beriicksichtigt werden muss, und dies in zweierlei Hinsicht:
(1.) Ein als bedroht empfundenes Uberzeugungssystem und dessen Bezug auf

AS/EA LVIII+4+2005, S. 1317-1369



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1369

die damals aktuellen Entwicklungen motivierte eine komplexe Rhetorik und
Legitimierungsstrategien, deren Verfahrensweisen meines Erachtens nicht als
“textkritisch” sondern besser als konjektural zu charakterisieren wéren. (2.) Fiir
den Exegeten hiesse konjizieren auch, subjektiven Motiven beim Umgang mit
der Uberlieferung apologetisch entsprechen zu wollen, und zwar im Hinblick auf
jene Zeitumstidnde, die ihn betroffen machen.

Martin Lehnert

AS/EA LVIII+42005, S. 1317-1369






	Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

