
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 59 (2005)

Heft: 4

Artikel: Der Begriff xìng im Huái Nán Z

Autor: Suter, Rafael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147701

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147701
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER BEGRIFF XING IM HUAINANZI

Rafael Suter, Universität Zürich

Abstract

The notion of [4 xing plays a crucial role within the conceptual framework of the Huât Non Zi.

The established translation as 'human nature' proves infelicitous, and the present article investigates

the concept on the basis of an entirely new translation of all relevant passages. Combining

linguistic and philological evidence, it sheds light on its various shades of meaning. These amount

to a general idea of an intrinsic potential of things, which defines their behaviour and anticipates

their development. The term can adequately be translated as "behavioural" or "developmental

potential". External conditions set by the environment explain the failure of this potential to

unfold. The developmental potential of the subjects and the external conditions of rule mark the

limits of government. The sovereign's task confines itself to assigning his subjects adequate

duties. Enhancing the efficiency of state administration in this way requires a ruler's ability to

recognise both the subject's potentials as well as the opportunities to utilise them. This conception

turns leadership into an epistemological problem. The organic idea of human cognition and action

in the HNZ conceives of these as a complex system of material flows between bodily organs under

the control of the heart-organ, which marks the top of a strict hierarchy. This appears to be a

structural copy en miniature of the bureaucratic state. Psychic activity is described metaphorically

by technical terms borrowed from the art of statecraft. The ruler's competence is intrinsically
related to self-control. The world only allows for one correct interpretation which, at the same

time, manifests itself as an instruction (pp ming). The ruler is a simple official at the court of
Heaven. Alternative options for action are illusionary, and taking decisions without the sanction of
Heaven leads the world into chaos and necessarily deprives the ruler of his mandate to rule.

Gegenstand der vorliegenden Untersuchung ist der Begriff 'fï xing, der meist
als 'menschliche Natur' ins Deutsche übertragen wird. Im Buch Huai Nân Zi (im
folgenden HNZ) finden sich 225 Erwähnungen des Schriftzeichens 1É. Diese

Prominenz spiegelt die zentrale Bedeutung wieder, die das Werk dem Konzept
beimisst. Eine Übersetzung als 'menschliche Natur' trägt in ihrer Vagheit und

Allgemeinheit kaum zu einem differenzierten Verständnis der mit dem Begriff
verbundenen Vorstellungen bei, ja suggeriert eine Affinität zu Vorstellungen der

westlichen Philosophie, was seiner Klärung eher hinderlich denn dienlich ist.

1 Der vorliegende Artikel basiert auf einer Lizentiatsarbeit (Universität Zürich, 2004), deren

Erkenntnisse sie zusammenfasst und in einigen Punkten vertieft.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1267-1316



1268 Rafael SuTER

Der Mangel an soliden Übersetzungen von einer Präzision, die eine Begriffsarbeit

im engeren Sinne erlaubten, gab denn auch den Ausschlag für den

Entscheid, eine möglichst umfangreiche und genaue Neuübersetzung der für den

Begriff xing relevanten Textstellen an die Hand zu nehmen. Grundlage der

vorliegenden Untersuchung ist eine umfassende Übersetzung, die sämtliche
Vorkommen des Zeichens tt im HNZ berücksichtigt.2

Methodisch gründet das Vorgehen auf der detaillierten Erfassung und Analyse

der syntaktischen Strukturen, sowie der daraus hervorgehenden Erarbeitung
lexikographischer Daten zu den durch tt wiedergegebenen Wörtern und den

damit in Verbindung gebrachten Begriffen. Den Grundtext der Übersetzung
bildet die Ausgabe des daoistischen Kanons. Kollationiert wurde sie mit der in
Zhäng Shuängdis Kollationierte Erklärungen zum HNZ abgedruckten Version.

2 Die Schrift ïf=S -f Huäi Non ZI entstand im 2. vorchristlichen lahrhundert am Hofe Liü
Ans ïJ$ (179-122 v.Chr.), des Herrschers des kleinen Königreiches Huai Nân auf dem

Gebiet der heutigen Provinz Änhul. Liü An war ein Enkel des Gründers der Hàn-Dynastie
Liü Bang fiJÄ (256-195 v.Chr.). Biographische Quellen finden sich in Kapitel 118 des

ShlJi, Kapitel 44 des Hän Shü, sowie im Vorwort des Kommentators Gäo Yòu jfjl^.
Der überlieferte Text soll ursprünglich Teil einer Trilogie gewesen sein und deren erstem,
den 'inneren Schriften' \H # Nei Shü, entsprechen. Die beiden übrigen Teile, die

'mittleren Kapitel' 4'H Zhäng Piän und die 'äusseren Schriften' ^hfr Wài Shü, sind

nicht erhalten. Der textus receptus basiert auf zwei verschiedenen Ausgaben. Ein erstes

Exemplar der 'inneren Schriften' soll 139. v.Chr. von Liü An persönlich dem Wü-Kaiser 5£

übergeben, ein weiteres 122. v.Chr. nach dem Sturz Liü Ans aus dessen Privatbibliothek in

die kaiserliche Sammlung übernommen worden sein. Die Kollationierung und Neuarran-

gierung zu einem Werk wird Liü Xiàng f ij |n] (79-8 v.Chr.) zugeschrieben.
Der überlieferte Kommentar ist eine Zusammenfassung von ursprünglich zwei Kommentaren

aus der Hand Xü Shèns jrrfjt (-58—148 n.Chr.) beziehungsweise Gäo Yòus (-160-
-220 n.Chr.). Erst im 19. Jh. konnten die Kommentare zu acht Kapiteln (10-12, 14-15
sowie 20-21) Xü Shèn, jene zu den dreizehn restlichen Gäo Yòu zugeschrieben werden.

Inhaltlich macht der Text viele Anleihen bei daoistischen Klassikern: Es finden sich
Parallelstellen zum Dào Dé Jing, zum Buch Zhuang Zi und zum Lü Shi Chün Qiü, aber auch zum
vermeintlich viel jüngeren Liè Zi. Ausserdem enthält der Text Gedankengut aus dem

Bereich der Fünf Elemente-Lehre j&fr wü xing. Zugerechnet wird er der 'eklektischen
Schule' ffltW. zâjiä.
Das Werk integriert daoistische, legalistische und mohistische Vorstellungen in einen daoi-
stisch geprägten Gesamtrahmen und ist daher eher synkretistisch denn im eigentlichen
Sinne eklektisch zu nennen. Unterschiede im Stil und inhaltliche Diskrepanzen zwischen

verschiedenen Kapiteln, sowie der gewaltige Umfang der abgehandelten Themen sprechen

gegen eine singulare Urheberschaft. Wahrscheinlich handelt es sich um eine Sammlung von
Texten verschiedener Verfasser unter gemeinsamer Herausgeberschaft. Siehe auch Roth
1992.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1267-1316



Der Begriff xing imHuàiNàn ZI 1269

Die einführenden Bemerkungen über den Zusammenhang von chinesischer

Schrift und Sprache erörtern einige systematische Schwierigkeiten, mit denen

sich jede begriffliche Auseinandersetzung mit antikchinesischen Texten konfrontiert

sieht. Insbesondere leitet sich daraus die Notwendigkeit einer syntaktischen

Herangehensweise an die Texte ab.

Es schliesst sich eine graphologische und syntaktische Einordnung des

Zeichens tt an, die eine erste Ausdifferenzierung der dadurch wiedergegebenen
Wörter ermöglicht. Ein Überblick über die verschiedenen Strukturen, in denen

das Graphem im HNZ erscheint, leitet dann über in eine begriffliche Abgrenzung

zu anderen, oft im gleichen Kontext erwähnten Zeichen. Die dabei gewonnenen

Erkenntnisse ermöglichen schliesslich eine Kontextualisierung, die
Einblicke gewährt in die Art und Weise, wie der Begriff xing Eingang in die im
HNZ niedergelegten Vorstellungen herrschaftlichen Handelns findet. Trotz des

gewaltigen thematischen Umfangs der Schrift HNZ und ihrer zahlreichen
Anleihen aus den verschiedensten Denkschulen zeigt sich dabei ein recht einheitliches

Verständnis des Begriffes.

Schrift und Sprache im Antikchinesischen

Die eigentümliche Struktur der chinesischen Schrift stellt eine Annäherung an

die Begrifflichkeit des damit verschrifteten Denkens vor besondere Schwierigkeiten.

Die im folgenden angestrebte detaillierte begriffliche Erfassung der

Bedeutungen der mit dem Graphem tt verschrifteten Wörter macht daher einen

methodisch fundierten Zugang zu Schrift und Sprache unentbehrlich.
Die chinesische Schrift verschleiert die Sprache, die sie wiedergibt, in

mehrfacher Hinsicht.3 Dass sie eine vergleichsweise geringe Zahl piktographi-
scher und ideographischer Schriftzeichen4 enthält, hat dem Mythos Vorschub

geleistet, es handle sich dabei um eine ideographische Schrift.5 Bereits im Shuö

Wén Jie Zi stellen indessen über 80% der erfassten Schriftzeichen 'Phonogram-

3 Vgl. Harbsmeier 1998:35; Gassmann 1997:33; Gassmann 2005:233-239.
4 Ich beziehe mich auf die durch Xü Shèn im Shuö Wén Jié Zi differenzierten Graphemtypen

des 'Piktogramms' 'Ê&.MJC^- xìàng xing wèn zi, 'einfachen Ideogramms' Jlf^jt? zhi
shi wén zi und 'kombinierten Ideogramms' # M 3t hui yì wén zi, deren Abbildcharakter
in einer Mehrzahl der Fälle - unter der Voraussetzung, dass bekannt ist, auf welches Lexem
bzw. welche Lexeme sie Bezug nehmen - auch heute noch nachvollziehbar ist.

5 Vgl. Schlobinski 2001:128.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1267-1316



1270 Rafael SUTER

me' (xié shëng zi I^S^) dar6 - Schriftzeichen, die sich eines graphischen
Bestandteils bedienen, der die Aussprache anzeigt.7 Der Bezug zwischen
Graphem und Laut ist dabei selten eindeutig, denn das Phonetikum gibt die
Aussprache der Silbe, für die das Zeichen steht, meist nur unvollständig wieder.
Überdies fällt die Bildung der meisten Phonogramme in eine Zeit, für die bloss

rekonstruierte Aussprachen zur Verfügung stehen. Der Lautwandel hat das Seine

dazu beigetragen, die phonetische Ähnlichkeit verschiedener Zeichen mit
demselben Phonetikum noch weiter zu schmälern: Die Schrift macht sich also die
lautliche Struktur der Sprache zu Nutzen, ohne sie verlässlich wiederzugeben.
Dennoch dient die chinesische Schrift, gleich jeder anderen, einzig der Wiedergabe

von Wörtern einer gesprochenen Sprache, nicht der unmittelbaren Erfassung

von Ideen.8 Neben der blossen Aussprache kann ein Phonetikum auch auf
die tatsächliche derivationelle Zugehörigkeit des durch das Graphem
wiedergegebenen Wortes verweisen.9 Xiéshëng-Keihen - Gruppen von Zeichen mit
demselben phonetischen Bestandteil - können daher nicht eindeutig interpretiert
werden: Der graphischen Beziehung kann sowohl ein echter derivatorischer
Zusammenhang als auch eine zufällige phonetische Ähnlichkeit zugrunde liegen.

6 Von den dort aufgezeichneten 9353 Schriftzeichen sind 7697 oder 82% Phonogramme. S.

Harbsmeier 1998:37.

Dabei handelt es sich nicht um eine exakte Methode zur Erfassung der phonetischen
Eigenschaften der verschrifteten Wörter. Vielmehr zeigen diese phonetischen Bestandteile

die Übereinstimmung des Reimes - also von Nukleus und Koda der Silbe - mit demjenigen
des Wortes, das als phonetischer Bestandteil des Zeichens verwendet wird. Häufig stimmt
die Aussprache des Zeichens auch mit der ganzen durch das Phonogramm repräsentierten
Silbe überein, und die initialen Konsonanten teilen auch synchron oft grössere Merkmalsbündel,

einschliesslich der Artikulationsstelle.
8 Die piktographischen und ideographischen Zeichen nehmen zwar Bezug auf nichtsprach¬

liche Elemente. Eine exakte Bedeutung erlangen sie aber erst durch ihre Verwendung zur
Wiedergabe sprachlicher Bedeutungselemente (insbes. Wörter) und die dadurch erfolgende

Anbindung an das semantische System der Sprache. Die Piktogramme und Ideogramme
werden dann für homophone oder phonetisch ähnliche Wörter der Sprache, auch Funktionswörter

und Abstrakta, verwendet. Dieses Rebus-Prinzip charakterisiert die Entstehung aller
bekannten Schriftsysteme, nicht bloss des chinesischen. Auch die sekundäre Disambiguie-

rung der Grapheme mittels klassifikatorischer Zeichen ist keine Eigenheit des Chinesischen,

lediglich deren Erhaltung und Systematisierung bis zum heutigen Tage.
9 Zu diesen sog. etymonischen Phonogrammen vgl. Schlobinski 2001:128.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1267-1316



Der Begriff xìng imHuaiNanZI 1271

Auch die verbreitete Charakterisierung der chinesischen Schrift als

'logographisch' wird ihr nicht gerecht.10 Allenfalls lässt sich feststellen, dass die

Zeichen 'Archilexeme' verschriften, also eine ganze Gruppe derivatorisch
verwandter, doch keineswegs bedeutungsgleicher Lexeme zusammenfassen. u

Überlieferte Lesevarianten von Zeichen, die mit funktionalen Unterschieden der

zugrundeliegenden Wörter korrelieren, deuten daher auf echte Homographie12
hin. Man vergleiche ì/a chi 'ordnen' vs. zhi 'Ordnung' oder jj shi 'senden'

vs. shi 'Gesandter'. Die Schrift verfahrt dabei nicht konsequent, und in einigen
Fällen differenziert sie scheinbar in gleicher Weise derivatorisch verwandte

Wörter. Als Beispiel hierfür sei das Zeichenpaar À rén 'Rén/Mensch'13 vs. JA

rén 'sich rerc-konform verhalten'14 sowie 3jp däo 'führen' vs. iE dao 'Weg'
genannt.15 Die phonologische und semantische Ähnlichkeit der Zeichenpaare

legen einen derivatorischen Zusammenhang nahe. Als weiterer Hinweis darauf
kann ihre privative Verwendung in unterschiedlichen syntaktischen Kontexten

angeführt werden, die in anderen Fällen von Homographen besetzt sind.

Während bei den oben aufgeführten Zeichen mit etymonischem Phonetikum die

graphisch komplexeren Formen denominative Verben zu verschriften scheinen,
kann der derivationelle Zusammenhang zwischen den Homographen, obwohl

phonetisch recht homogen, nicht einheitlich beschrieben werden. In keinem
dieser Fälle ist es möglich, zweifelsfreie Evidenz für eine derivatorische

Zusammengehörigkeit auszumachen.

10 Harbsmeier 1998:34 nennt die chinesische Schrift in Anlehnung an Y.R. Chao (1940) logo¬

graphisch und hält fest, diese Ansicht sei die unter Spezialisten für chinesische Linguistik
gängige.

11 Vgl. Gassmann 1997:33.

12 D.h. ein Zeichen steht für zwei derivatorisch verwandte Wörter, die sich aber phonetisch

unterscheiden, und verschriftet somit zwei phonetisch, funktional und semantisch verschiedene

Lexeme.

13 Gassmann (2000) zeigt auf, dass die konventionelle Übersetzung des durch A wiederge¬

gebenen Wortes mit 'Mensch' sich anhand der Quellen so nicht aufrechterhalten lässt. Der

Begriff ist vielmehr zusammen mit seinem Antonym K min im Kontext des

antikchinesischen Clansystems anzusiedeln, wobei die rén jene Menschen sind, die dem Clan des

Herrschers angehören, während alle anderen Personen als min bezeichnet werden. Selbst

wenn in der Hàn-Zeit, als das Buch HNZ verfasst wurde, die Semantik des Wortpaares sich

schon viel weiter in Richtung der herkömmlichen Übersetzungen 'Mensch' bzw. 'Volk'
entwickelt haben dürfte, benutze ich im folgenden die Transkriptionen 'Rén' bzw. 'Min'.

14 Harbsmeier 1998:35 bestreitet einen derivatorischen Zusammenhang dieser beiden Lexeme.

15 Das Zeichen iE steht auch regelmässig anstelle von äft in der Bedeutung'führen'.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1267-1316



1272 Rafael SuTER

Die chinesische Schrift nimmt demzufolge zwar graphisch sowohl auf
phonetische als auch auf semantische Elemente Bezug, doch sind beide
Verfahren zu wenig systematisiert, als dass dadurch ein gesicherter Zugang zur
phonetischen Gestalt oder zur semantischen Struktur der chinesischen Sprache

gewonnen werden könnte.
Dieser Befund unterstreicht die Notwendigkeit eines methodischen

Zugangs zu den chinesischen Texten, der hinter die Schrift zu blicken vermag. Da
diese kaum systematische Einsichten in die phonetische und morphologische
Struktur des Antikchinesischen eröffnet, bietet sich ein davon unabhängiger
syntaktischer Zugang an. Gassmann (1997)16 liefert als erster ein Organon, das

die syntaktischen Regeln des Antikchinesischen in systematischer Weise erfasst.

Die Explizitheit dieser Regeln17 ermöglicht dem Übersetzenden einen analytischen

Zugang zu den Strukturen der Sprache, der ihm auch auf der inhaltlichen
Ebene eine grössere Übersetzungsgenauigkeit erlaubt. Anstatt aufgrund vager
phonetischer Hinweise eine morphologisch-derivationelle Verwandtschaft
verschiedener Wörter oder Zeichen zu postulieren, kann so durch die Generalisierung

syntaktischer Derivationsprozesse sowie eine hinreichende Kontextuali-
sierung eine systematische Übersicht über die Vielfalt der Bedeutungen eines

Zeichens erreicht werden.18 Eine solche Analyse kommt nicht umhin, rein
formale syntaktische Prozesse mit inhaltlichen Fragen zu verbinden und
abzugleichen: Hier kommt der Metaphorisierung eine grosse Bedeutung zu. Allerdings

bleibt das dabei unvermeidliche Spekulative an mehrfach belegte syntaktische

Muster und anerkannte derivatorische Ansätze gebunden und erhält so ein

wichtiges Regulativ. Die syntaktische Analyse kann gewiss die Beschäftigung
mit der Schrift, die Träger der behandelten Texte ist, nicht ersetzen, aber sie

unterscheidet Strukturen, welche die Schrift nivelliert, und ermöglicht so eine

weitere Differenzierung.

16 Gassmann, R.H. 1997 Grundstrukturen antikchinesischer Syntax.
17 Auf der Grundlage genauer syntaktischer Generierungsprozesse gewinnt Gassmann (1997)

Einsichten über Wortartenzugehörigkeit und allfallige Valenz einzelner Lexeme.
18 So zeigt R.H. Gassmann in einem unveröffentlichten Manuskript zu einem Vortrag im

Rahmen des sinologischen Kolloquiums an der Abteilung Sinologie des Ostasiatischen

Seminars der Universität Zürich mit dem Titel "Vom Versuch, dao Ü und de Ü wieder
auf die Füsse zu stellen - Derivationsmuster als Schlüssel zur Entschleierung der
Schriftzeichen", dass sich hinter dem Zeichen iE ganze neun derivatorisch systematisch miteinander

verbundene Wörter verbergen.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1267-1316



Der Begriff xìng imHuaiNânZI 1273

Eine Glosse zum Zeichen ft xìng

Das Graphem tt gehört in die Xiéshëng-Reihe des Phonetikums ^Ë shëng.
Trotz fehlender systematischer Evidenz werden die durch diese beiden Zeichen

repräsentierten Wörter meist als derivatorisch zusammengehörig betrachtet.19

Während indes die Zeichenpaare JA rén vs. À rén oder W- dao vs. M dào

jeweils einen kategorialen Kontrast zwischen Verb und Nomen ausdrücken,

greift eine solche Interpretation im Falle des Zeichenpaares ^fe vs. tt zu kurz.
Das Zeichen _ii ist hinsichtlich seiner Wortartenzugehörigkeit selber ambig: Es

steht sowohl für ein Nomen als auch für mehrere Verben.20 Eine Rekonstruktion
der antikchinesischen Lautverhältnisse legt nahe, dass shëng ^fe auf eine Form

*s-r-éng mit r-Infix zurückzuführen ist, während tt xing auf *sèng-s basiert,
wobei -s ein nominalisierendes Ableitungssuffix darstellt.21 Es ist allerdings
Vorsicht geboten, beruhen doch die angeführten phonetischen Ähnlichkeiten
bloss auf Rekonstruktionen, die wiederum selbst mittels moderner Lautungen
und alter Reimmuster via Schrift gewonnen wurden. Als Beweis für die deriva-
torische Verwandtschaft der durch die Zeichen wiedergegebenen Wörter taugen
sie daher nur bedingt.

Die graphologische und damit verbundene phonetische Analyse des

Zeichenpaares tt xing und ^É shêng liefern somit nur Indizien für eine derivato-
rische Verwandtschaft. Davon unabhängige Evidenz findet sich aber in Menzius
6A/3: iüftt shëng zhï wèi xìng. Dieser Ausdruck lässt zwei
Interpretationen zu: Im einen Fall ist von einem kopflosen Genitiv 'das angeborene
X' auszugehen, wobei allerdings eine für das Antikchinesische bisher nicht
beschriebene Konstruktion vorläge:22 "Etwas Angeborenes bezeichne ich als xing."
Im anderen Fall wird *Ë als aktives Verb verstanden, wobei mehrere mögliche

19 Vgl. z.B. Unger 2000:95; Shun 2003:798.
20 Es steht für das monovalente Verb 'leben', das bivalente 'gebären', das trivalente 'zeugen'

sowie für das Nomen 'Leben'. Vgl. Gassmann 1997:33.
21 Dieser Analyse zufolge geht auch das Zeichen Ä xing für 'Clan' auf dieselbe Form *sèng

-s zurück, wobei der Bedeutungsunterschied zwischen '14 xing und #É xìng erst in einer

späteren Phase der Schriftentwicklung graphisch und konzeptionell erfasst wurde, während
beide auf ein Wort mit der Bedeutung 'angeboren' zurückgehen. S. Boltz, 2000:226.

22 Während kopflose Relativsätze im modernen Chinesisch üblich sind (etwa SE ffy hang de

'die roten X'), steht im AC anstelle des mit modern ÉKj de hier funktional analogen
Kasusmarkierers (Genitivs) Lt. zhi häufiger das Pronomen ^f" zhè (als Ersatz für ein zugrunde

zu legendes Nomen: shêng zhi N). An zahlreichen Stellen ist aber auch das reduzierte

'Nomen + zhT belegbar. Vgl. auch Anmerkung 32.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1267-1316



1274 Rafael Suter

Bedeutungen in Frage kommen. Das Objektpronomen zhï in der vorliegenden
Konstruktion schränkt die Auswahl auf transitive Verben ein: 'hervorbringen',
'zeugen' oder 'gebären'.23 shëng kann in seiner Verwendungsweise als

Verbalattribut auch die Bedeutung 'lebendig' tragen, wozu ein kausativ-

putatives Verb 'etwas als lebendig betrachten' abgeleitet werden kann.

Ausgehend von einer transitiven aktiven Bedeutung von shëng als 'gebären' lässt

sich zudem eine putative Lesart gewinnen, also 'etwas für geboren halten', oder

auch 'etwas für angeboren halten'. Es ergibt sich eine lose Folge zweier
syntaktisch unabhängiger Hauptsätze: shëng zhï "[X] hält etwas für (an-)geboren"
und wèi xing "etwas wird xing genannt". Auf der semantischen Ebene führt dies

zu einer konditionalen Äusserung mit shëng zhi als Protasis und wèi xìng als

Apodosis, also: "Wenn [man] etwas für angeboren hält, dann wird es mit xing
bezeichnet."24

Meister Meng ordnet die beiden Zeichen hier einem gemeinsamen Wortfeld
zu. Die durch die Form des Graphems tt nahegelegte enge Beziehung zu shëng
éfe wird im weiteren Verlauf des Gesprächs unterstrichen: Meister Meng
übernimmt die von Meister Gao eingeführte Struktur und formuliert eine Gegenfrage:

M ÉI ^lf â Ä? Yóu bai zhï wèi bài yü? "Ist dies das gleiche, wie wenn
[man] etwas für weiss hält, und dies dann als die Weisse bezeichnet wird?". Hier
steht das Zeichen El im ersten Fall für das transitive Putatiwerb bài 'etwas für
weiss halten', im zweiten für ein abstraktes Nomen 'die Weisse'.25 bài und xing
können also hier als abstrakte Nomina zu den jeweiligen Verbwurzeln
interpretiert werden. Bedeutender ist die Tatsache, dass die Meister Meng und Gào

die beiden Wortpaare El bài und *É shëng beziehungsweise Él bài und tt
xing parallel verstehen. Dies kann durchaus als klarer Hinweis auf eine derivato-
rische Verwandtschaft von shëng und xing, analog zu bai und bài, gedeutet
werden. Im HNZ lässt sich ein solcher Zusammenhang nirgends in ähnlicher
Deutlichkeit gewinnen.

23 Für eine Herleitung dieser Bedeutungen s. Gassmann 1997:30-33.
24 Die beiden Analysen beruhen auf einer im Rahmen eines Übersetzungsseminars von Gass¬

mann vorgeschlagenen Lösung. Gassmann verwendet far xing dt. 'naturgegeben'.
25 Das zweite Vorkommen von E=| könnte auch für das statische monovalente Verb bài 'weiss

sein' stehen: "Ist dies das gleiche, wie wenn [man] etwas für weiss hält, und dieses dann als

weiss bezeichnet wird." Aufgrund der dt. Übersetzung mag diese Variante sogar einleuchtender

erscheinen. Allerdings ist bspw. im ganzen Buch HNZ keine Stelle belegt, an der tt
für ein Verb steht. Es tritt ausschliesslich nominal auf. Dabei gilt es allerdings zu bedenken,
dass zwischen der Abfassung des Menzius und jener des HNZ rund 200 Jahre

Sprachgeschichte liegen.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1267-1316



Der Begriff xìng imHuâiNânZï 1275

Syntax und Semantik von ft xìng im HNZ

Die wortartliche Zuordnung der durch tt xing verschrifteten Wörter erweist
sich als unproblematisch: Das Schriftzeichen steht in allen Kontexten für ein
Substantiv. Typischerweise kommt es in einer der folgenden Konstruktionen

vor:

(a) Als Prädikatsnomen im Nominalsatz mit der kopulären Postposition
ik yè: (N) xìng YÉ.26

(b) Als adverbiale Bestimmung zu einem Verb, oder einer Reihe von
Verben: Nx xing Vn Ny Nn-1.

Die Struktur des Nominalsatzes dient auf der semantischen Ebene häufig dem

Ausdruck einer Hyponymierelation: Die Subjektsnominalphrase gibt einen
spezifischeren Begriff wieder, während das Prädikatsnomen den diesen umfassenden

Oberbegriff vertritt. Daher lässt sich die Kenntnis der kategorialen
Eigenschaften der Subjektsnominalphrase definitorisch für die Bestimmung des durch
das Prädikatsnomen erfassten Begriffes nutzen.27 Prädikatsnominalphrasen dieses

Typs können als 'generische Relativsätze' bezeichnet werden.28

Struktur (a) kann aber auch als kausaler oder finaler Relativsatz gelesen
werden. Bei kausalen Nominalsätzen ist ein nicht overt markiertes fL $L zhï gii
zu ergänzen, das eigentlicher Kopf des Prädikatsnomens ist:

Bl ^TMt/[...]|3b^A0f#fêf'J»#,fBIik?[A]LUAtt^ftM,ïïu^^

Was ist der Grund dafür, dass die zehntausend Wesen allesamt wissen, was sie mögen, und

was sie hassen, was ihnen nützt, und was ihnen schadet? [Der Grund dafür ist], dass sie

mit Hilfe ihrer angeborenen Verhaltensweisen zu ihnen [den Dingen, die sie mögen,]
gelangen und sich nicht von ihnen entfernen. (HNZ 1.3129)30

26 Das Prädikatsnomen besitzt eine verminderte nominale Funktionalität, da es nicht Bestand¬

teil der Valenz eines Verbs und somit hinsichtlich der Kategorie Kasus unbestimmt ist. Die

NP, die die Position des Prädikatsnomen besetzt, generiert zusammen mit der Postposition
wiederum eine Verbalphrase.

27 Zur Hyponymierelation im Nominalsatz vgl. Gassmann 1997:91-91 und 195-161.

28 Zum Begriffs. Gassmann, ebd. S. 156.

29 Die Numerierung der Stellen folgt der Abschnittsgebung der ICS-Konkordanz zum HNZ
von Lau & Fong, 1992.

30 Die Stelle findet sich in HNZJS auf S. 124; in Le Blanc & Mathieu auf S. 42; in Lau &
Ames auf S. 130; in Larre et al. auf S. 71.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1267-1316



1276 RAFAEL SUTER

Wegen der formalen Übereinstimmung der realisierten Oberflächenstruktur
kausaler und finaler Nebensätze einerseits und generischer Relativsätze andererseits

ist bei der Übersetzung von Nominalsätzen der Rekurs auf den Kontext
unerlässlich.

Die Struktur (b) ist nicht ambig und birgt keine grösseren Schwierigkeiten:

B2 ttZ&W-MU%MMm&Z&MU,ik%lA&.
Etwas aus Bambus in seinem naturgegebenen Zustand schwimmt auf dem Wasser, wenn es

aber jemand verstümmelt, um daraus Schreibplättchen zu machen, diese zu einem Bündel

schnürt und ins Wasser wirft, dann versinkt es, weil der Bambus seinen Aufbau verloren
hat. (HNZ ILIO)31

B2 enthält eine im HNZ verbreitete, in dieser Form für das Antikchinesische in
der Fachliteratur nicht dokumentierte Struktur: Die Kette ft^tt zhü zhï xing
ist nicht als Genitivkonstruktion mit dem Kopfhomen xing und der adnominalen

Modifikation zhü zhï zu analysieren. Es handelt sich bei zhü zhï vielmehr um
einen 'kopflosen' Genitiv32: Das Kopfnomen des Ausdrucks wird an der
Oberfläche nicht explizit erwähnt. Im obigen Kontext bietet sich etwa \% wu an,
womit sich eine zugrundeliegende Struktur der Form zhü zhï wü 'Gegenstände
aus Bambus' ergäbe. Das Nomen xing füngiert dabei als Adverbiale zum folgenden

Verb: 'dem xing gemäss sinken'.
Schliesslich findet sich mehrmals der Ausdruck 3ltt zhï xìng, in

welchem das modifizierende Glied, meist das Nomen fK tiän, nicht Träger der

durch xing wiedergegebenen Eigenschaft ist, sondern die Quelle angibt, der
diese entstammt. B3 illustriert diese stark elliptische Oberflächenform:

tttì.
Jene mit Hörnern stossen damit zu; jene mit Reisszähnen beissen damit; jene mit Gift
stechen; jene mit Hufen schlagen aus. Wenn sie sich mögen, so necken sie einander, wenn sie

wütend sind, so schaden sie einander, das ist [ihre] vom Himmel gegebene Veranlagung.

(HNZ 15.1)33

31 Die Stelle findet sich in HNZJS auf S.l 132; bei Le Blanc & Mathieu auf S. 478. HNZZ,
Bd.7, S.172.11.

32 Die Analyse der Struktur und die Bezeichnung 'kopfloser Genitiv' hat Gassmann angeregt,
mit dem ich das Phänomen in zahlreichen Diskussionen besprochen habe. Vgl. auch

Anmerkung 22 oben.

33 S. HNZJS:1541; Le Blanc & Mathieu:707.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1267-1316



Der Begriff xìng imHuäi Nan Zi 1277

Den folgenden Erklärungen sei zusätzlich B4 aus HNZ 10.45 vorausgeschickt:

B4 tt##fg#^til.
Die angeborenen Anlagen sind etwas, das [ein Rén] vom Himmel bekommt. (HNZ 10.45)34

Als Ausgangskonstruktion dieses Relativsatzes kann folgender Satz angenommen

werden: S 5êttfô^ S shòu xingyü tiän 'S (=Subjekt) erhält die xing vom
Himmel.' Die in B3 aus HNZ 15.1 vorgefundene Kette ^^.tt tiän zhï xing ist

die elliptische Form des in B4 aus HNZ 10.45 angeführten Relativsatzes,
verwendet als Modifikation des Kopfnomens xing: Bf SM'^^.tt suo shòu yü
tiän zhï xing 'das xing, das (S) vom Himmel erhalten hat'.35

B5 wmu^^;^mm^±.^ws.,mmMmjM,mMMmyK^Mm
LljA,^Ìtòtt-tÈ.
Dass Wasserpflanzen ihre Wurzeln ins Wasser treiben, Bäume die ihren im Boden schlagen,

Vögel fliegen, indem sie [mit ihren Flügeln] die leere [Luft] schlagen, Vierbeiner rennen,
indem sie auf den festen [Boden] treten, behörnte und hornlose Drachen sich im Wasser

aufhalten, Tiger und Leoparden die Berge bewohnen, [all dies] ist wegen ihrer von Himmel

und Erde erhaltenen Veranlagung. (HNZ 1.9)36

Hier steht als Quelle des zu ergänzenden § shòu die asyndetisch koordinierte

Nominalphrase ^cJÉ tiän dì 'Himmel und Erde'.37

Das syntaktische Verhalten und die Distribution des Zeichens tt lässt sich

im übrigen aufgrund der kategorialen Zugehörigkeit des (der) dadurch wiedergegebenen

Wortes (Wörter) erklären.

34 S. HNZJS:1079; Le Blanc & Mathieu:447.
35 Diese Konstruktion findet sich auch in HNZ 1.5, leicht abgewandelt in HNZ 1.9 und even¬

tuell in HNZ 1.10.

36 S. HNZJS:47; Le Blanc & Mathieu:22; Lau & Ames:80; Larre et al.:50.

37 Hier dürften mit tiän und dì die abstrakten 'himmlischen' bzw. 'irdischen' Elemente yang
und yin gemeint sein. Die yin- und yóng-Bestandteile der Wesen werden etwa auch in HNZ
19.12 als Ursache für deren typische Fortbewegungsweisen bestimmt: Die Dominanz der

j-fn-Bestandteile führt zu einer Abwärtsbewegung, jene der _yó«g-Bestandteile zu einer

Aufwärtsbewegung. Vgl. Vankeerberghen 2001:102.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1267-1316



1278 Rafael SuTER

xìng ft als Eigenschaftskonzept: Abgrenzungen

Der Begriff xing erscheint im HNZ an vielen Stellen gemeinsam mit anderen

Wörtern, die sich auf Eigenschaften von Gegenständen beziehen. Dies eröffnet
die erste Möglichkeit einer Abgrenzung und Einordnung des Begriffes.

[f],Af*tì.
Dass kein noch so kunstfertiger Giesser Holz giessen kann, und kein noch so versierter
Schreiner Metall beschnitzen kann, gründet darin, dass deren Gestalt und naturgegebene

Anlagen so sind, wie sie sind. Dass weisse Jadestücke nicht zurechtgeklopft, und schöne

Perlen nicht verziert werden, gründet darin, dass ihre Beschaffenheit so geartet ist, dass sie

über einen Überfluss verfügen. (HNZ 17.225)38

Sowohl xing als auch M xing bezeichnen Eigenschaften der Rohstoffe Holz
respektive Metall. Die 'Ausprägung' ffî. ràn derselben wird als Grund für die

Nichtanwendbarkeit zweier Bearbeitungsmethoden angeführt, des 'Schmitzens'

im Falle von Metall und des 'Giessens' beim Holz, xing und M zhi bezeichnen
die äussere, manifeste Eigenschaft der Materialen. xing mit der Grundbedeutung

'Körper' bezieht sich auf deren räumliche Struktur, während das Zeichen M
die ursprüngliche Bedeutung 'Härte' verrät, hier aber eindeutig einen umfassenderen

Sinn erhält, der auch Eigenschaften wie Glanz und Farbe39 mitein-
schliesst40. xing nimmt dagegen Bezug auf das Verhalten der erwähnten
Materialien, wenn sie einer bestimmten Bearbeitung unterzogen werden, und drückt
somit keine manifeste Eigenschaft aus, sondern bezieht sich auf die spezifische

Art, in der ein bestimmter Stoff auf eine äussere Einwirkung reagiert.

38 S. HNZJS:1818; Le Blanc & Mathieu:835; HNZZ, Bd.7, S.162.3.

39 S. HNZ 11.10 MZW a,^iö.S,SyH. "Etwas aus Rohseide ist in seinem naturgege¬
benen Zustand weiss, aber wenn jemand es mit Alunit färbt, dann wird es schwarz." Hier
wird die Farbbezeichnung bài dem Oberbegriff zhi zugeordnet, zhi liesse sich vielleicht am
besten mit 'Beschaffenheit' wiedergeben. Es ergibt sich überdies ein interessanter Kontrast
zwischen zhi und xing mit Konsequenzen für die Übersetzung der ganzen Passage. Wenn

xing eher ein Verhalten denn eine manifeste Eigenschaft bezeichnet, so lässt sich vermuten,
dass huàng hier, parallel zu den Bewegungsverben fii 'schweben' und chén 'versinken' eine

dynamische Bedeutung erhält, und eher 'vergilben' als 'gelb sein' bedeutet.

40 Die Stelle erklärt also nicht nur, weshalb gewisse Stoffe bestimmte Bearbeitungsweisen
nicht zulassen, sondern zusätzlich, dass einige Rohstoffe dieser gar nicht bedürfen, da sie

bereits von Natur aus vollkommen sind.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1267-1316



Der Begriff xìng imHuai Nàn ZI 1279

B7 &Z&KMZÌ&ft±Mft,^fft3i&.
Etwas aus Metall in seinem naturgegebenen Zustand versinkt im Wasser, aber wenn jemand
es dem Deck eines Bootes anvertraut, dann schwimmt es, weil die Umstände etwas haben

entstehen lassen, welches es stützt. (HNZ ILIO)41

xing bezieht sich hier auf die Bewegungen, die die Stoffe Bambus und Metall im
Wasser ausführen, auf ihr Verhalten.

Ein Kauz fängt nachts Flöhe und Mücken, und er ortet das Ende eines Herbsthaares; am

Tage aber, wenn die Sonne über den Gipfeln heraustritt, ist er nicht einmal in der Lage,
einen Hügel oder Berg zu sehen. Das ist, weil sein Körper und seine angeborene Veranlagung

dafür ungeeignet sind. (HNZ 9.14)42

Während die physische Grösse der Augen des Kauzes dessen Jfc xing
zugerechnet werden, verweist xing auf sein aussergewöhnliches Sehvermögen bei

Nacht und seine Beinahe-Blindheit bei Tag. Unter 'Verhalten' lässt sich dieser

Bedeutungsaspekt kaum subsumieren. Hier steht xing eher für ein arttypisches

Vermögen, eine angeborene Fähigkeit. Auch diese Eigenschaft ist aber, wie das

Verhalten eines Stoffes, nicht manifest.

B9 mmmì^M^m^MmzBìm^.A±z,mm.m^fìLm,^vx^m

Tiefe Schluchten und überhängende Klippen, hochragende Bäume und verzweigte Äste sind

das, was Gibbons und Makaken erfreut; wenn aber ein Rén daran hochklettert, so gerät er in

Furcht. Diese [beiden] Körper sind verschieden, ihre angeborenen Anlagen unvereinbar, und

so ist das, wodurch [die einen] glücklich gemacht werden, wiederum das, wodurch den

anderen Traurigkeit verursacht wird, und das, wodurch den einen Sicherheit geschaffen

wird, wiederum das, wodurch den anderen Gefahr gebracht wird. (HNZ 11.6)43

Die Differenz zwischen Menschen und Makaken wird hier in die Begriffe xing
und xing gefasst: Während ihre Körper(form) sich unterscheidet ffi. shü, erweisen

sich ihre xing in vielen Situationen schlicht als unangemessen fa gui. Die
Unterschiede im Körperbau und die sich daraus ergebenden Anforderungen an

verschiedene Lebensräume sind offensichtlich. Die Bedeutung von xing nimmt
hier aber nicht nur auf ein arttypisches Verhalten oder Vermögen - etwa das

41 S. HNZJS: 1132; Le Blanc & Mathieu:478.
42 S. HNZJS:912; Le Blanc & Mathieu:377-378; Ames: 176.

43 S. HNZJST121; Le Blanc & Mathieu:474.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1267-1316



1280 Rafael SuTER

Klettern der Makaken - Bezug, sondern erklärt auch die unterschiedlichen
emotionalen Reaktionen auf eine passende oder eben unpassende Umwelt.44 Die

Angemessenheit der äusseren Umstände für die Entfaltung des xing wird im
HNZ mit dem Zeichen ]Ë yi ausgedrückt45, die Unvereinbarkeit mit oben

erwähntem fH gul.
Für xing lassen sich vorerst die folgenden Bedeutungsaspekte gewinnen:

xing erklärt die Reaktion von Stoffen auf Fremdeinwirkung, deren Verhalten in
bestimmten Kontexten; xing begründet das situationsgebundene Verhalten,
Vermögen und das Empfinden von Lebewesen. Es bezieht sich nicht auf eine

äussere, manifeste Eigenschaft, sondern bezeichnet vielmehr ein immanentes Potential,

das sich in einem dynamischen Prozess manifestiert. Da dies in einem
konkreten Wirkungszusammenhang gedacht wird, erscheint xing auch als relational
und interaktiv. Es handelt sich also in physikalischer und ethologischer Hinsicht

um ein Verhaltenspotential, in ontogenetischer um ein Entwicklungspotential.

Häufig ist von xing die Rede, wenn die Reaktion auf äussere Einflüsse für
ein prototypisches Mitglied einer Gruppe festgestellt wird, die dadurch von einer

anderen abgegrenzt werden soll. Dadurch dient xing sekundär der Kategori-
sierung der Dinge.

Die Entfaltung von xing: 'äussere Bedingungen' ^ shi

Das oben dargelegte Verständnis des jczVig-BegrifFs im Sinne eines Verhaltenspotentials

unterstreicht dessen dynamischen und interaktiven Charakter. Das

Verhalten eines Akteurs ist stets in einen Kontext gebettet, der es zugleich
ermöglicht, aber auch eingrenzt. Dazu sei noch einmal ein Ausschnitt aus HNZ
11.10 angeführt (s.B7):

Bio &ZfèKMZì&ft±M&,^fft5:til.
Etwas aus Metall in seinem naturgegebenen Zustand versinkt im Wasser, aber wenn jemand
es dem Deck eines Bootes anvertraut, dann schwimmt es, weil die Umstände etwas haben

entstehen lassen, welches es stützt. (HNZ 11.10)

44 Weitere Vorkommen des Begriffspaars M und tt finden sich in HNZ 1.10 und HNZ
7.17.

45 Vgl. dazu etwa HNZ 11.27.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1267-1316



Der Begriff xìng imHuaiNänZI 1281

Das dem Metall eigene Verhalten, im Wasser zu versinken, kann durch die

Veränderung der äusseren Gegebenheiten unterdrückt werden. Diese Beeinflussung
erfasst die Stelle mit dem Begriff Ü^ shi, der sich hier auf das bereitgestellte
Boot bezieht, welches das erwartete Verhalten des Metalls verhindert. Der
äussere Einfluss durch die shi kann das typische Verhalten einer Sache nicht nur
unterdrücken, sondern die Entfaltung von xing kann dadurch auch gefördert
werden:

bu MMffimmmz,M%fóìkmmzMnmmmf,mMmm,M^M
mmm,%mìf&.nmm&Mzm^m&.
Wenn man an den Stellen, wo [das Wasser] fliesst, gräbt und sie vertieft, wenn man mit
Stroh die Stellen, wo es durchbricht, abdeckt und sie erhöht, dann veranlasst man es zu

fliessen, indem es den günstigen Umständen folgt, und selbst wenn es Aas oder Leichen

gibt, die mitschwimmen oder eingelassen werden, so verhält es sich damit so, dass dieses

daran gehindert ist, es [= das Wasser] verschmutzen zu können. Seine Natur [= des

fliessenden vs. stillstehenden Wassers] ist nicht etwas Verschiedenes, sondern etwas, das

entweder durchdringt oder nicht durchdringt. (HNZ 20.20)46

Dem zitierten Ausschnitt geht die Feststellung voraus, das Wasser verliere seine

'naturgegebene' Klarheit, wenn es in langsam fliessenden Gewässern mit
Schmutz und Algen verunreinigt wird. Durch die im Text explizierten Vorkehrungen

ist es allerdings möglich, günstige äussere Bedingungen zu schaffen, die

dem Wasser erlauben, wieder zu seiner 'naturgegebenen' Klarheit zurückzufinden.

Die äusseren Bedingungen interagieren demnach mit den Verhaltenspotentialen

der Dinge, befördern oder behindern deren Entfaltung. Dadurch

eröffnet sich demjenigen, der sowohl Einsicht in die Verhaltenspotentiale der

Dinge hat, als auch die zu deren Umsetzung notwendigen äusseren Bedingungen
kennt die Möglichkeit, auf das Verhalten von Stoffen oder Lebewesen indirekt
Einfluss zu nehmen.

Die Verbindung von xing mit qing fît

Im HNZ tritt der Begriff xing oft gemeinsam mit dem Zeichen fjf qing auf,

meist in den Verbindungen tritt qing xing und tt^frÜJt xing ming zhï qing.
Der erste Ausdruck ist eine einfache Koordination, während im zweiten qing das

Kopfnomen des asyndetisch koordinierten Ausdrucks xing ming darstellt. Die

46 S. HNZJS:2074; Le Blanc & Mathieu:971. HNZZ, Bd.7:356.11.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1267-1316



1282 Rafael SuTER

Klärung der Beziehung zwischen den Begriffen qing und xing setzt zunächst

eine genauere Erfassung des Bedeutungsspektrums von qing voraus.

B12 Azm%i&^%&BZMm&&,aê.zn[m&&MÊZiftmm.
Äff—tu.
Was die Rén vom Himmel bekommen haben, ist die Reaktion von Ohren und Augen auf
Töne und Farben, jene von Mund und Nase auf Schmackhaftes und Gerüche sowie jene von
Haut und Muskeln auf Kaltes und Warmes. Ihre Wahrnehmungen sind etwas Einheitliches.

(HNZ 2.26)47

B13 RAzm&ümmm^&to&m,^&zmm&m%,ff\&m®i&
iE.
Was ausserdem die Wahrnehmungen der Rén angeht, so reagieren [ihre] Ohren und Augen
auf Reize und Regungen, [ihr] Herzorgan und [ihr] Wille erkennen Sorge und Freude, und

das Schmerzen und Jucken48 von Hand und Fuss vermeidet sowohl Kälte als auch Hitze;
das ist es, wodurch sie mit den Dingen in Kontakt treten. (HNZ 2.30)49

HNZ 2.26 ist zu entnehmen, dass der Begriff qing im Bereich der Wahrnehmung
anzusiedeln ist: Die äussere Wahrnehmung aller Menschen ist gemäss dieser

Stelle von einer einzigen Art. HNZ 2.30 weist auch die innere Wahrnehmung
der Domäne der qing zu. Wie die Organe Ohr, Auge und Tastsinn mit den

Aussendingen in Kontakt treten und auf diese Weise sinnliche 'Wahrnehmungen'
vermitteln, so reagiert das Herz - das hier im übrigen in einer Reihe mit den

Sinnesorganen erscheint - mit den Gefühlen der 'Sorge' beziehungsweise 'Freude'

auf die Umwelt, qing umfasst also sowohl Sinneswahrnehmungen als auch

Gefühlsregungen.

B\4fè%*Z1c&Az%!&Z&&M:mmAfëM%Zffl1cMC%WM
M>®M*m*,tt&&&,mi&zm.&.*:=*z&,&&Affi*R
te,mM$ifjm.
Die Riten sind nun das äussere Muster des Echten; rén-konformes Verhalten aber das

Angesicht (wörtl. 'Nachahmung/Mimesis') der Güte. Deswegen: Die Riten stützen sich auf
die Empfindungen der Rén und bringen für diese geordnete Ausdrucksformen hervor, und

wenn jemand auf réw-konforme Art Mitgefühl äussert, so zeigt er Haltung. Wenn die Riten
die echten [Gefühle] nicht übertreiben, wenn das rén-konforme Verhalten nicht über die

47 S. HNZJS:216; Le Blanc & Mathieu:75; Kraft:277.
48 HNZJS verwendet für 4¥ yäng 'jucken' ein Allograph, das unter dem Phonetikum ^f-

zwei nebeneinander stehende Radikale 142 JE, zeigt.
49 S. HNZJS:226; Le Blanc & Mathieu:78-79; Kraft:282.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1267-1316



Der Begriff xìng imHuaiNànZi 1283

[natürliche] Güte hinausschiesst, dann ist dies die Führungsweise eines geordneten
Zeitalters. (HNZ 11.16)50

Das 'ritenkonforme Verhalten' fê lï basiert auf den qing der Menschen. Der
Parallelismus der Stelle ordnet lï derselben Ebene zu wie iE rén Ve«-kon-
formes Verhalten', während JH en, das 'Wohlwollen' und Ä shi, das 'Echte /
Wirkliche' auf derselben Stufe wie die qing angesiedelt werden. Die
gesellschaftlichen Umgangsformen gründen demnach auf den als 'echt' verstandenen

qing, sind deren 'äussere Muster' JC wen oder mimetischen Einübungen ^
xiao. Die qing werden folglich als die 'wirklichen', authentischen, Gefühle
verstanden, was dem Begriff eine positive Konnotation verleiht.

Bi5m®M%?täftftM&mm^M%&M%%zm&M&i&mm,
mm%&%,m&.mzm—&,#?«&«#&&.
Wenn eine leibliche Mutter ihrem Sohn Pusteln und Schorf behandelt, und das Blut dabei

bis zu den Ohren fliesst, so denkt ein Betrachter, dies sei, weil ihre Liebe für ihn
vollkommen sei. Angenommen, es handelt sich um eine Stiefmutter, so denkt ein Passant, dass

es sei, weil sie ihn hasse. Die Wahrnehmung der Sachlage ist eine einzige, aber in dem, was

sie folgern, sind die Betrachter solche, die sich unterscheiden. (HNZ 11.25)51

Die obige Stelle ist aufschlussreich, indem sie zeigt, dass die qing keineswegs
als individuelle Gefühle im Sinne von durch die Persönlichkeit und
Lebenserfahrung des einzelnen Wahrnehmungssubjekts gefärbten, wertenden Reaktionen

verstanden werden können. Der Begriff referiert vielmehr auf einen Zustand

unmittelbarer Wahrnehmung der Sachlage, der eben gerade frei von jeglicher
subjektiver, die Wirklichkeit verzerrender Beurteilung ist. qing bezieht sich in
B15 lediglich auf die Beobachtungstatsache, dass eine Frau den blutenden Kopf
eines Säuglings behandelt. Beurteilung und Wertung dieser Handlung hängen

hingegen offenbar so sehr von den Annahmen und Vorurteilen der Beobachter

ab, dass sie zu guter Letzt gänzlich widersprüchlich ausfallen. Die Stelle markiert

eine Bedeutungsverschiebung des Begriffes qing weg vom subjektiv
geprägten 'Wahrnehmung' hin zu 'Tatsache', wobei das Wahrgenommene in
seiner Objektivität beleuchtet wird. Diese semantische Differenz erweist sich

aber bei genauerem Hinsehen nur als eine scheinbare: Da die Sinnesorgane und
das Herz gleichbehandelt werden, scheint es folgerichtig, auch die Reize, die

diese registrieren, nicht gemäss ihrer Quelle in "objektorientierte" Wahrneh-

50 S. HNZJS:1146; Le Blanc & Mathieu:485.
51 S. HNZJS:1174; Le Blanc & Mathieu:499.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1267-1316



1284 Rafael SuTER

mungen und "subjektorientierte" Gefühle zu differenzieren, sondern beide in
einem Begriff qing zusammenzufassen. Schon B14 aus HNZ 11.16 hat gezeigt,
dass die qing, wenn vom Herzorgan die Rede ist, dessen 'wirkliche' Gefühle
bezeichnen. Dies spricht für die Annahme, die qing der Sinnesorgane vermittelten

parallel dazu die 'wirklichen' Wahrnehmungstatsachen der Aussenwelt.

B16 ÀW**£1f!f,ïffiai#t&£të.
Die Rén haben ein angeborenes Bedürfnis nach Getreide und Kleidung, aber die Dinge
lassen nicht zu, dass sie diesem gerecht werden können. (HNZ 15.I)52

Eli AZwmm&i£.&i£zmmììmmM^z&T&R>&.
Menschliche Wesen können ihren Grundbedürfnissen nach nicht ohne Kleidung und

Getreidespeisen auskommen. Der Weg zu Kleidern und Getreidespeisen beginnt notwendigerweise

beim Pflügen und beim Nähen, das ist etwas, was die zehntausend Min klar sehen.

(HNZ 9.51)53

Sowohl in B16 aus HNZ 15.1 als auch in B17 aus HNZ 9.II erweist sich eine

Wiedergabe von qing mit 'Bedürfnis' als angebracht. Eine solche Übersetzung

trägt der semantischen Struktur emotiver Verben Rechnung, die zwei Aktanten
enkodieren: einen Auslöser der Emotion, sowie denjenigen, welchem dieselbe

widerfährt. Während eine Übersetzung 'Gefühl' oder 'Wahrnehmung' von der

Perspektive der erfahrenden Person ausgeht, setzt die Übertragung 'Bedürfnis'
auf der Seite der die Emotion auslösenden Ursachen an. Da bei der Selbstwahrnehmung

zwischen Gefühlen und Sinneseindrücken nicht unterschieden wird,
besteht kein Grund zur Annahme, dass sich dem Erkennenden in der umfassenden

sinnlichen Wahrnehmung seines Gegenübers nicht auch dessen emotionale
Verfasstheit eröffnen sollte. Die Gefühle der anderen äussern sich also dem
Betrachter als deren 'Bedürfnisse', woraus sich wiederum Anforderungen an sein

Handeln ergeben. Zur Beobachtungstatsache in B15 gehört also nicht bloss der

objektive Sachverhalt, sondern ebenso die Einsicht in die emotionalen Beweggründe

für das Verhalten der Frau und in ihre Bedürfnisse, sowie das angemessene

Urteil und die richtige Reaktion des Betrachters. Ein solch durchdringender
Blick auf die Dinge wird im HNZ zumindest für den 'Berufenen' UÀ shèng
rén in Anspruch genommen:

52 S. HNZJS:1541; Le Blanc & Mathieu:707.
53 S. HNZJST023; Le Blanc & Mathieu:412.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1267-1316



Der Begriff xìng imHuaiNan ZI 1285

bis w\zm&M\>xMMWï,mmm.
Wenn der berufene Rén auf die Wesen trifft, dann ist es, als würde er mit einem Spiegel

einen Körper betrachten, und so erfasst er in den Einzelheiten ihre Bedürfnisse. (HNZ
17.228)54

Wirklichkeitsgetreu wie ein Spiegel erfasst dessen Blick die Dinge in ihrer
tatsächlichen Verfassung, erkennt ihr "wahres Gesicht" und somit auch ihre
Bedürfnisse. Die Unterscheidung in emotionale und materiale Eigenschaften
scheint dem Begriff qing fremd, beides ist gleichermassen darin enthalten. Die in
B18 geäusserte Ausrichtung des Ordnung schaffenden Herrschers nach der

wirklichen Beschaffenheit der Dinge und deren sich daraus ergebenden Bedürfnissen

schlägt sich im HNZ nieder in den Formulierungen iâ'liflttâÉ shi qing
ci yü 'sich den wirklichen Bedürfnissen anpassen und Überflüssiges
zurückweisen'55 und Äfpf^^Ea shi qing bü qiü yü 'sich den wirklichen Bedürfnissen

anpassen und nicht nach Überflüssigem verlangen'56.

Das Verhältnis von qing zu xing

Sowohl die graphische Struktur der beiden Zeichen fjf und tt - beide gehören

zur Xiéshëng-Reihe Qi - als auch die phonetischen Bezüge zwischen ihnen

verweisen auf eine Verbindung der dadurch wiedergegebenen Begriffe.57 Oben

wurde aufgezeigt, dass die Bedeutung von qing sich in mancher Hinsicht mit
jener des deutschen 'Wahrnehmung' überschneidet, sich darin aber nicht
erschöpft. Es handelt sich vielmehr um eine Wahrnehmung, die die Wirklichkeit
des 'Wahrgenommenen' verbürgt - unabhängig davon, ob sie die eigenen
Gefühle oder die empfangenen Sinneseindrücke betrifft. Daraus ergibt sich sekundär

die Einsicht in die "objektiven" Grundbedürfnisse, sowohl die eigenen als

auch die fremden, xing bezieht sich dagegen auf das angeborene Verhaltens-

54 S. HNZJS:1821; Le Blanc & Mathieu:836.
55 S. HNZ 13.29.

56 S. HNZ 7.14.

57 Die graphologische Nähe der beiden Zeichen kann als Hinweis auf eine etymologische Ver¬

wandtschaft der beiden dadurch wiedergegebenen Wörter - und damit Begriffe - gedeutet
werden. Die Differenz in der modernen Aussprache ist weit grösser als jene im (freilich
rekonstruierten) Antikchinesischen. Dennoch stützen die phonetischen Indizien die durch

die Zeichenform nahegelegte Vermutung einer engen Beziehung zwischen den beiden
Zeichen. S. dazu Boltz 2000:226.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1267-1316



1286 Rafael SuTER

potential eines Wesens und offenbart sich erst in der konkreten Auseinandersetzung

mit der Umwelt, qing wiederum bezeichnet eine umfassende

Gegenwärtigkeit, wie sie durch die Sinnesorgane und das Herzorgan vermittelt wird:
Dem Begriff wohnt eine Aktualität inne, die im Kontrast zu der Potentialität
steht, die xing charakterisiert. Die Sinneseindrücke, welche durch die qing
vermittelt werden, müssen aufgrund dieser Aktualität nicht zwingend einen
zeitlichen Verlauf beinhalten, sondern gleichen Momentaufnahmen. Dagegen ist für
die Charakterisierung von xing, das eine Eigenschaft einer zeitstabilen Entität

definiert, die Feststellung von deren Verhalten im Lauf der Zeit unentbehrlich.
Erst die Aneinanderreihung mehrerer qing ermöglicht ein dynamisches Bild der

Interaktion einer Wesenheit mit ihrer Umwelt. Andererseits äussert sich das

immanente Verhaltenspotential xing einer Entität wiederum in den qing, die

somit als Manifestationen des xing dieses Wesens gelten können. Tatsächlich
finden sich im HNZ Stellen, in denen qing ausser den Gefühlsregungen und

sinnlichen Wahrnehmungen auch die Reaktion auf dieselben miteinschliesst und
das Verhalten eines Wesens beschreibt.

B19 is ^ M3%,m jKmzm mmrn,mf mm ZÊi—^m^,mm m,%m
MSJUÉ$m*.£1*~tfe.
Ob sie Zähne im Mund oder Hörner auf dem Kopf tragen, ob sie vorne Krallen oder hinten

Sporen haben, ob sie sich auf Flügeln aufschwingen, mit den Krallen zupacken oder sich

ganz ungeniert geben, ob es sich um Getier handelt, welches nach der Art von Spinnen geht
oder sich wie die Würmer windet - in der Freude verbinden sie sich miteinander, in der Wut

bekämpfen sie sich, im Anblick eines Vorteils kommen sie herbei, und zur Vermeidung von
Schaden entfernen sie sich. Ihre Bedürfnisse sind von ein und derselben Art. (HNZ 19.12)58

Hier werden mit qing durchaus Emotionen wie 'Freude' und 'Wut' sowie
äussere Wahrnehmungen wie das 'Sehen von Nützlichem' erfasst. Allerdings
zeigt die Stelle auf, dass diese Wahrnehmungen auch bestimmte Reaktionen
nach sich ziehen, die ebenfalls als Teil der qing verstanden werden: das

'Herbeikommen' bei der Aussicht auf Vorteilhaftes und das 'Vermeiden von Schädlichem',

qing nimmt also hier - in einem ähnlichen Sinne wie xing - auf
Verhalten bezug. Während xing aber als Eigenschaftsbezeichnung stets auf einen

Träger verweist, also intrinsisch Verhalten von etwas meint, stellt qing das

Verhalten als wahrnehmbare Tatsache in den Mittelpunkt. Das qing verschiedener

Wesen kann durchaus identisch sein, selbst dann, wenn es als Äusserung

von deren xing verstanden wird: Denn letzteres bezeichnet lediglich eine ange-

58 S. HNZJS:1981; Le Blanc & Mathieu:924-926. HNZZ, Bd.7, S.338.6.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1267-1316



Der Begriff xìng imHuàiNânZI 1287

borene oder inhärente Eigenschaft, auf eine bestimmte Situation zu reagieren.
Der Begriffxing dient nicht primär der Kategorisierung, sondern nur dann, wenn
sich zwei Wesen hinsichtlich ihrer Reaktion unterschiedlich verhalten.

xing und -nfr ming: Der Zusammenhang von 'Lebensauftrag' und

'angeborenen Anlagen'

Das Schriftzeichen tt xing findet sich häufig in Kollokation mit ^p ming. Die
Form dieses Graphems lässt einen Bezug zu -^ ling 'befehlen' vermuten,
anstelle dessen das Zeichen in den Texten auch tatsächlich häufig verwendet
wird.59 Die Bedeutung des dadurch wiedergegebenen Wortes ist im
Verwaltungsbereich anzusiedeln und lässt sich mit 'Auftrag' oder 'Befehl' recht

treffend wiedergeben.

B20 x^mtixt^-mmi m&mn [±]Mmmi#z,^ìE.;nz,&ifr.
Warum ist der Tài-Patriarch mächtig geworden, warum ist Bïgân für schuldig erklärt

worden? Beide richteten sich in ihrem Handeln60 nach ihren angeborenen Anlagen - der

eine erlitt Schaden, der andere zog Nutzen daraus. Wenn jemand nach etwas strebt, gibt es

dazu den korrekten Weg, aber ob er es erlangt, hängt vom Lebensauftrag ab. Also: Der

Jünzl ist fähig, sozial adäquates Verhalten an den Tag zu legen, aber er kann nicht

sicherstellen, dass er entsprechendes Glück erhält; er erträgt es nicht, Falsches zu tun, aber

er kann nie sicherstellen, dass er entsprechendes Unglück vermeidet. (HNZ 10.45)61

Die Stelle greift auf das Konzept ming zurück, um eine Erklärung dafür zu

finden, wie es möglich ist, dass den zwei Individuen, die in gleicher Weise

ihrem xing, ihren angeborenen Verhaltensweisen, folgen, ganz unterschiedliche
Schicksale widerfahren. Obwohl es korrekte Wege gibt, ein bestimmtes Ziel zu

verfolgen, hängt dessen Erreichen letztlich von ming ab und ist nicht vom

59 S. Karlgren 1957, Grommata Serica Recensa 823, 217-218. Es ist ausserdem plausibel, dass

im Zeichen fö das Phonetikum -§• enthalten ist. Während die Reime der beiden Wörter

übereinstimmen, scheinen ihre Anlaute gänzlich verschieden. Allerdings weisen auch

Elemente anderer Xiéshëng-Reihen die Anlautalternation /- vs. m- auf, vgl. z.B. das Phonetikum

W (Eigenaussprache liü) in f§ mìù gegenüber ï| und ft, beide liù, oder Sc lü.

60 Wörtlich: "[...] richteten sich nach ihrem xing und machten sich auf den Weg oder hielten

inne."
61 S. HNZJS:1079; Le Blanc & Mathieu:447. HNZZ, Bd.7, S.162.3.

AS/EA LIX-4-2005. S. 1267-1316



1288 RAFAEL SUTER

Einzelwesen beeinflussbar. Die mit ming erfasste Vorstellung fällt offenbar in
den Bereich anderer Begriffe aus dem Bereich der Bestimmung wie 'Glück'
oder 'Unglück'.

B21 mWiZ$,~a?fc,mMm.%±im%\mmik^fi%m&.
Als die Stadt Liyang innerhalb von vierundzwanzig Stunden zu einem See wurde, da erlitten

Mutige, Kräftige, Würdige und Weise dasselbe Schicksal wie Ängstliche, Schwächlinge und

Untaugliche. (HNZ 2.32)62

Die Bewohner der Stadt Liyang teilten trotz ihrer unterschiedlichen
Veranlagungen das gleiche ming. Dieses hängt also, wie auch aus B20 aus HNZ 10.45

hervorgeht, nicht von der durch xing festgelegten emotionalen, körperlichen,
intellektuellen oder moralischen Veranlagung des Menschen ab, sondern scheint

sich auf einen davon unabhängigen Parameter zu beziehen.

B22tt#BffS^^tì;^#^fA^B#tì.WA^,^iSA1tì:,^tó.
Die naturgegebenen Anlagen sind das, was ein Rén vom Himmel bekommt; der Lebensauftrag

ist das, was ein Rén aufgrund der Zeitumstände antrifft. Wenn er zwar die Talente

zu etwas besitzt, aber nicht auf die entsprechende Generation trifft, so ist dies wegen des

Himmels. (HNZ 10.45)

Obige Stelle steht unmittelbar vor dem in B20 zitierten Abschnitt aus HNZ
10.45. Sie stellt ming mit der Zeit verknüpft dar und betrachtet es als Bedingung
dafür, dass die den Menschen verliehenen Anlagen xing auf die richtigen
Bedingungen zu ihrer Entfaltung treffen. Während xing das Potential einer Person

bestimmt, legt ming demnach die Umstände fest, die bestimmen, ob dieses

Potential ausgenutzt wird oder nicht. Für ming bietet sich wegen seiner Herkunft
aus dem militärischen Bereich eine Übertragung mit dem deutschen 'Lebensauftrag'

an. Die in B22 genannten Begriffspaare B# shi 'Zeitumstände' und tä
shi 'Generation' beziehungsweise xing 'angeborene Anlagen' und ff cài
'Talent' oder 'Rohstoff sind zwar nicht synonym, scheinen sich aber genug
ähnlich, um im vorliegenden Argument gleichbehandelt zu werden: Wie 'äussere

Bedingungen' ^ shi und 'Habitat' Ür jü im Raum die Entfaltung von xing
entweder fördern oder hemmen, gilt dies für jene Umstände, die durch die Zeit
definiert sind. Hierbei ist das Verhältnis von shi zu s/z/unklar.63

62 S. HNZJS:234; Le Blanc & Mathieu:81; Kraft:285.
63 shi bezieht sich, wie in der deutschen Übersetzung 'Generation' angedeutet, eher auf

längere Zeitspannen, während shi für den richtigen 'Zeitpunkt' für eine bestimmte

Vorkehrung steht. Dies liegt nahe, da das Wort shi auch in der Bedeutung 'Jahreszeiten'

AS/EA LIX-4-2005, S. 1267-1316



Der Begriff xìng imHuaiNânZI 1289

xing als Organon herrschaftlicher Praxis

Eine Untersuchung wie die vorliegende, die sich der Klärung begrifflicher
Schwierigkeiten im HNZ annimmt, hat zu berücksichtigen, dass das ganze Werk
letztlich als Anleitung zur richtigen Staatsführung konzipiert ist. Sein holi-
stischer Ansatz, der keine Unterscheidung der Ebenen Staat, Gesellschaft und
Natur vornimmt, sondern alles "unter dem Himmel" zu einem Netz unzähliger
korrelativer Interdependenzen miteinander verknüpft, führt dazu, dass die Führung

dieses komplexen Ganzen ein beinahe enzyklopädisches Wissen um die
Verfasstheit der Welt erfordert. Wenn das Werk aber Führungskompetenz
vermitteln will, so müssen seine Handlungsanweisungen dem Anspruch genügen,
sich plausibel aus den erkennbaren Wirkungszusammenhängen des Kosmos
abzuleiten. Epistemologische Fragen sind folglich nur insofern von Interesse, als

sie der glaubwürdigen Vermittlung effizienter Herrschaftspraxis dienen.

Eine verbreitete rhetorische Strategie greift hierzu auf Parabeln zurück, die

vom Gang der Natur oder dem Ablauf der mythisierten Geschichte handeln.

Während Naturphänomene eine unmittelbare Evidenz reklamieren können, speisen

sich die Geschichtsmythen aus einer geteilten Erzähltradition. Beide liefern
also Vorlagen für Vorgänge, die jedermann bekannt oder einsichtig sind. Ein

Beispiel für ersteres bietet die bereits in Bl 1 ziterte Stelle aus HNZ 20.20:

B23n%ffimmmzM%ffiìkmMZMnmmmft,mMmm,m^M

Wenn man an den Stellen, wo [das Wasser] fliesst, gräbt und sie vertieft, wenn man mit
Stroh die Stellen, wo es durchbricht, abdeckt und sie erhöht, dann bringt man es dazu, dass

es fliesst, indem es den günstigen Umständen folgt, und auch wenn es Aas oder Leichen

gibt, die mitschwimmen oder eingelassen werden, so ist dieses etwas, das daran gehindert
ist, [das Wasser] verschmutzen zu können. Seine Natur [= fliessenden vs. stillstehenden

Wassers] ist nicht etwas Verschiedenes, sondern etwas, das entweder durchdringt oder nicht

durchdringt. (HNZ 20.20)

In B23 wird der Herrscher angehalten, die Min64, für welche die Metapher des

Wassers steht, so zu führen, dass sie sich ihrem angeborenen Verhaltenspotential,

ihrer "Natur", gemäss entwickeln können. Seine Aufgabe hierbei

vorkommt. Dieses Phänomen ist im HNZ von zentraler Bedeutung. So ist etwa das ganze
fünfte Buch des HNZ der Abstimmung der Tätigkeiten des Herrschers auf die Jahreszeiten

gewidmet.
64 Vgl. Anm. 11.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1267-1316



1290 RAFAEL SUTER

besteht darin, für die Schaffung günstiger 'äusserer Bedingungen' (shi) besorgt
zu sein. Ein sehr greifbares Beispiel dafür, wie ein Herrscher dabei vorgehen
kann, findet sich in HNZ 11.27:

B24 i^pzm±fhikMM^iizmm,^ü^nzn±M^itzmM
Bm,mw;^&,mm-Mm,mn.
Was Yï Yïns Verdienst bei der Urbarmachung des Landes angeht, so liess er jene mit einem

langen Schienbein die Spaten stechen, jene mit starker Wirbelsäule die Erde tragen, jene mit
scharfem Blick die Ebenheit des Geländes beurteilen, jene mit krummem Rücken das

Erdreich verteilen, und so liess er jedem eine angemessene [Beschäftigung] entstehen, und

die verschiedenen angeborenen Anlagen der Rén waren bereits ausgerichtet. Die Hü-
Barbaren passen sich an Pferde an, die Yuè an Schiffe, ihre verschiedenen Körper
unterscheiden sich nach Gruppen. Wenn man ihre Aufgaben vertauscht, so entarten sie; wenn sie

ihre Position verlieren, so werden sie wertlos; wenn sie in die richtige Stellung gelangen,
dann werden sie wertvoll. (HNZ 11.27)65

Das xing eines jeden Rén befähigt diesen zu einer bestimmten Tätigkeit. Der
weise Herrscher ist in der Lage, seine Untertanen in Abstimmung auf diese

angeborenen Fähigkeiten einzusetzen. Gebraucht er sie unter den falschen
'äusseren Bedingungen' (shi, in B24 Text als 'richtige Stellung' wiedergegeben), so

verlieren sie für ihn jeglichen Wert, da sie den an sie gestellten Anforderungen

gar nicht genügen können. In HNZ 9.20 und 20.9 werden die zivilisatorischen -
oder vielleicht besser "ordnungsschaffenden" - Leistungen Yâos und Fürst
Hirses als Beispiele angeführt, wie 'äussere Bedingungen' dem Handeln selbst

der kompetentesten Herrscher Grenzen setzen. Weder konnte Yâo das Wasser
dazu veranlassen, nach Westen zu fliessen, noch vermochte Fürst Hirse, die
Getreide im Winter spriessen zu lassen. Der ideale Herrscher muss also die für
die Entfaltung des Entwicklungspotentials (xing) der Dinge - unter den Begriff
4ÉJ wü fallen sowohl unbelebte Gegenstände als auch Lebewesen und Menschen

- angemessenene (3Ë yi) Bedingungen garantieren. Weil er die äusseren

Bedingungen seines Handelns nicht beeinflussen kann, beschränkt sich sein

Handlungsspielraum darauf, die Dinge am richtigen Ort einzusetzen. Die Stelle

zeigt zudem, dass der Begriff xing sich auf das Entwicklungspotential einzelner
Individuen beziehen kann. Wohl mag es überdies Eigenschaften geben, die für
alle Menschen gleichermassen gelten, aber im Begriff xing schwingt keineswegs
eine allgemeine Vorstellung über die "menschliche Natur" mit.

65 S. HNZJST181; Le Blanc & Mathieu:500.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1267-1316



Der Begriff xìng imHuäiNàn ZI 1291

B25 mmzKitMit,mmRMm^MmMWX,mn,nm^^ ë,m

Wenn ein Orangenbaum [in ein Gebiet] nördlich des Langen Flusses gebracht wird, so
verändert er sich und bringt [noch] Bitterorangen hervor; die Graudrossel überquert den Jî-

Fluss nicht, und wenn der Dachs den Wen-Fluss überschreitet, so geht er zugrunde. [Diese

Wesen] sind von der Art, dass sie, was [ihre] Gestalt und Veranlagung anbetrifft, nicht

erlauben, dass diese ausgetauscht werden, und dass sie, was Umgebung und Habitat angeht,
nicht erlauben, dass diese verschoben werden. (HNZ LIO)66

Die Stelle fasst, wiederum mittels eines Gleichnisses aus der Natur, jene
Faktoren zusammen, die der direkten Modifikation durch den Herrscher entzogen
sind: 'Körper' (xing) und 'Verhaltens- oder Entwicklungspotential' (xing) seiner

Untertanen, sowie die 'äusseren Bedingungen' (shi) und die 'Umwelt' (jü), derer
sie bedürfen. Diese Eigenschaften der Dinge lassen sich weder 'austauschen' (U
yi) noch erlauben sie, dieselben in eine beliebige Umgebung zu 'verschieben'
ifê> yi), ohne dass dadurch ihr Entwicklungspotential stark eingeschränkt würde.
Die Kunst des Ordnens besteht darin, die Eigenschaften der Dinge auf die
Gegebenheiten der Umwelt abzustimmen, oder technisch im Sinne des HNZ, 'Ent-
wicklungspotential' und 'äussere Bedingungen' aufeinander abzustimmen.

Daher zeichnet sich ein fähiger Herrscher durch die Fähigkeit des 'Sich
Abstützens' @ yïn aus. Weil er die oben genannten Gegebenheiten in keiner
Weise beeinflussen kann, muss sein Handwerk darin bestehen, diese zu erkennen

und geschickt für seine Zwecke auszunutzen.67 Wer Gefolgschaft erreichen will,
der muss sich etwa auf das Verhaltenspotential (xing) der Min stützen.

B26 H£tt,M'J^TII^;#Ätt,J^M™.
Wenn ein Herrscher sich auf ihre angeborenen Verhaltensweisen stützt, dann ist das Reich

gehorsam und folgsam; wenn er aber ihre angeborenen Verhaltenweisen beiseite wischt,
dann werden die Gesetze ausser Kraft gesetzt und nicht angewandt. (HNZ 20.10)68

In HNZ 20.9 heisst es daher über den kompetenten Herrscher:

B2iwAZtëATmë&&&.wm&ïft^mmmz.&:mmA,ikwm

Das Ordnen des Reiches durch den berufenen Rén ist nicht ein Auswechseln der

naturgegebenen Verhaltensweisen der Min. Wenn er lenkt, so passt er sich dem an, was in ihnen,

66 S. HNZJS:48; Le Blanc & Mathieu:25.
67 Vergleichbare Stellen finden sich in HNZ 1.5, 1.8. und 9.20

68 S. HNZJS:2053; Le Blanc & Mathieu:959; HNZZ, Bd.7:350.10.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1267-1316



1292 Rafael Suter

den Min, vorhanden ist, reinigt und wäscht es ab. Also: Das 'Sich Stützen' - das hält er für

wichtig; das Verwandeln - das hält er für unbedeutend. (HNZ 20.9)69

Die bereits diskutierten Begriffe qing und ming verbinden sich mit xing zu
einem für das herrschaftliche Handeln zentralen Ausdruck: ttfà^fjt xìng
ming zhï qing.

B2%m&z\ii%^m&zmmÀMMfàzm%^&fàZd\mi£n.
Wer die Anforderungen versteht, die sich aus dem Verhaltenspotential [der Dinge] ergeben,

vertraut [diesen] nichts an, zu dessen Verwirklichung [ihnen] das Verhaltenspotential fehlt;

wer die Anforderungen versteht, die sich aus der Bestimmung ergeben, kümmert sich nicht

um das, wozu die Bestimmung hinsichtlich einer beliebigen Sache fehlt. (HNZ 14.6)70

Ein Herrscher, der die qing durchdringt, der der Authentizität seiner Wahrnehmungen

unbedingt vertrauen kann, ist imstande, aus der aktuellen Situation die

Anforderungen an sein Handeln abzulesen. Er durchschaut sowohl das

Entwicklungspotential der Dinge als auch die Bestimmung - die "Erfordernisse" seiner

Zeit -, woraus sich Handlungsanweisungen ableiten: Weder begeht er den

Fehler, Dinge für Dienste einzusetzen, zu deren Durchführung diese ihrem xing
nach nicht geeignet sind, noch geht er etwas an, zu dessen Umsetzung der

richtige Zeitpunkt, der durch den Befehl des Himmels bestimmt ist, noch nicht

gekommen ist.71

Das Fördern der Entwicklungspotentiale: #'|4 yangxing

Der Ausdruck #tt yangxing, das 'Fördern / Nähren' der Verhaltens- und

Entwicklungspotentiale, stellt ein zentrales Topos des HNZ dar. Die folgende
Darstellung zeigt die Kontexte auf, in denen er erscheint, und nutzt die dabei

gewonnenen Einsichten für ein weitergehendes Verständnis. B29 aus HNZ 1.10

folgt unmittelbar auf die bereits in B25 zitierte Stelle über das Unvermögen des

69 S. HNZJS:2052; Le Blanc & Mathieu:957. HNZZ, Bd.7, S.162.3.

70 S. HNZJS:1474; Le Blanc & Mathieu:667. HNZZ, Bd.7, S.162.3.

71 Eine Stelle mit identischem Wortlaut findet sich in HNZ 20.29.

Der Ausdruck xing ming zhi qing findet sich als direktes Objekt verschiedener transitiver
Verben: S yin 'verschmutzen', iE. pò 'unterdrücken' und % ming 'verschleiern' (HNZ
8.2) sowie Ü dà 'erreichen' (HNZ 2.27).

AS/EA LIX-4-2005. S. 1267-1316



Der Begriff xîngimHuâiNânZî 1293

Herrschers, die Anforderungen seiner Untertanen an ihre Umgebung zu
beeinflussen.

B29^^:mnm^&mmn;%^^^,mMmMM^m^Mmmn,m

Aus diesem Grund: Derjenige, der Führungsfähigkeit erlangt hat, holt sich Klarheit und

Untätigkeit zurück; derjenige, der tief in das Verhalten von Dinghaftem72 eingedrungen ist,

gelangt schliesslich zum Verschwindenlassen von dessen [selbständigem] Handeln. Mit
Gleichgültigkeit fördert er [dessen] angeborenes Entwicklungspotential, mit Stummheit hortet

er den Geist, und dann tritt er ein in die Pforte des Himmels. (HNZ 1.10)

Die Stelle wird eingeleitet durch eine leicht modifizierte Variante des bereits

erwähnten Ausdruckes MJ^'ttnp^'IW da yü xing ming zhï qing. Das

Verhältnis von 'ttup^'J^ xing ming zhï qing za. jü dào, der 'Führungsfähig-

keif, wird in B30 aus HNZ 11.1 verdeutlicht:

B3om&m7mzm,m%A&mzm.nK,mfëniEMA,mènm.
Wenn [einer] [Regierungsgeschäfte] ausführt und dabei dem angeborenen Verhalten [seiner

Min] folgt, so nennt man dies 'Führungsfähigkeit', wenn er ihre vom Himmel verliehenen

angeborenen Verhaltensweisen in die Pflicht nimmt, so nennt man dies "Verpflichtungs-

fâhigkeit'. Erst wenn [ihre] angeborenen Verhaltensweisen verloren gehen, hält [er]
renkonformes Verhalten für wertvoll. Erst wenn [ihre] Führung verloren geht, hält er

standgemäss-korrektes Verhalten für wertvoll.73 (HNZ 1 l.l)74

Wer bei der Regierungsführung dem angeborenen Verhalten der Min folgen
will, muss sich auf seine unvoreingenommene Wahrnehmung (qing) verlassen

können. Nur auf diese Weise kann ein Herrscher das Entwicklungspotential
seiner Untergebenen erfassen und die erforderlichen Rahmenbedingungen für
dessen Verwirklichung schaffen. Die dabei zu berücksichtigenden 'Bedürfnisse'

72 Die Übersetzung von #3 wu mit 'Verhalten von Dinghaftem' geht auf ein vom Nomen #/
abgeleitetes Denominatiwerb zurück. Der Begriff kann sich sowohl auf unbelebte als auch

auf belebte Dinge beziehen und auch Menschen bezeichnen. M.E. ist an der zitierten Stelle

eine Interpretation in letzterem Sinne zu favorisieren.
73 Meine Interpretation der zitierten Passage aus HNZ 11.1 ist unüblich. In der Regel wird als

Träger des im Text erwähnten xing der Führende selber verstanden. Die obige Übersetzung

geht hingegen davon aus, dass sich xing hier auf das angeborene Verhalten der Min bezieht.

Die Verpflichtungs- und Führungsfähigkeit eines Herrschers werden beide in Abhängigkeit
von dessen Einsicht in das angeborene Verhalten der Min betrachtet.

74 S. HNZJS: 1109; Le Blanc & Mathieu:469. Dieselbe Definition von dào mittels xing findet
sich auch im Zhäng Yang und im Liji. Vgl. HNZJS: 1110, Anm. 2.

AS/EA LIX-4-2005. S. 1267-1316



1294 Rafael SuTER

der Untertanen bestimmen die 'Anforderungen' an seine Führungskunst. Die
Einsicht in das xing seiner Subjekte ist somit eine conditio sine qua non für
erfolgreiches Führen, womit der Bogen vom 'Erreichen der Anforderungen (an
den Herrscher) von 'Entwicklungspotentiaf und 'Lebensauftrag' (der Untertanen)

zum 'Erreichen der Führungsfähigkeif iÊfôiË dà yü dào geschlagen
wäre. So erkennt der Herrscher etwa den Wunsch seiner Untertanen nach

'Unbesorgtheit' 'IS tiän und gibt dafür einen Rahmen vor. Er fördert die Entwicklung

ihres angeborenen Verhaltens durch die Befriedigung ihrer Bedürfnisse.

B31 m%ft,^m\\;%%&M%%,^mìem.[...]AZftftcmzm,
imAMZte&mm^zMTfnsimif.
Wären sie ohne die entsprechenden angeborenen Anlagen, dann würden sie nicht zulassen,

belehrt und instruiert zu werden; verfugten sie über entsprechende angeborene Anlagen,
aber wären ohne deren Förderung, so wären sie ausserstande, der Führung [des Herrschers]

zu folgen [...] Rén-artige Wesen haben von Geburt an die Ausstattung für ren-konforme
und standgemäss-korrekte Verhaltensweisen, aber wenn die weisen Rén für sie keine

Gesetze und Normen geschaffen und sie mit diesen belehrt und geführt hätten, dann liessen

sie nicht zu, veranlasst zu werden, sich an korrekten Verfahren zu orientieren. (HNZ 20.10)

Mit 'Förderung' ist gemeint, Vorkehrungen mit dem Ziel zu treffen, das Ent-

wicklungs- und Verhaltenspotential der Rén der Führung durch den Herrscher

zugänglich zu machen. So förderten die mythischen Herrscher - die
prototypischen Vertreter musterhafter Regierungsführung - die Rén in ihrem Sinne,
indem sie deren angeborene Verhaltensweisen mit Gesetzen und Normen stützten

und sie so zum Befolgen ihrer Anweisungen befähigten. Wie dies
vorzustellen ist, zeigt B32 aus HNZ 20.9:

B32&:ttZfflì&%®RZBT]ti-M&ZWX%&.m%tt&,mi'

ä«s, mm?M]&z&mM%ttmm%&ffi%M&z&
'BM^^^ifM,m^mmMmnm,[mm^MMm^ij],m[m
mmmM%%&&,A^fr}f,imAfà.fcWAZhn%n&,mMA
2JfEJÄtfe.
Also: Als die früheren Könige die Gesetze festlegten, waren sie solche, die auf das

abstellten, was die Min mochten, aber dafür Mass und Muster machten. Sie stellten auf deren

Vorliebe für die Geschlechterliebe ab, legten aber die Riten für Heirat und Verschwägerung
fest, und darum entstanden die verschiedenen Funktionen von Mann und Frau; sie stellten

auf deren Freude an Melodien ab, gaben aber die Klänge der Yä- und Song-Lieder als Norm

vor, und darum verkamen Sitten und Gebräuche nicht; sie stellten auf deren Bevorzugung

von Familienverbänden und Familien und auf deren Vergnügen an Gattinnen und Kindern

AS/EA LIX-4-2005, S. 1267-1316



Der Begriff xìng imHuai NânZI 1295

ab, unterrichteten sie aber in Folgsamkeit, und darum entstand zwischen Vater und Sohn

verwandtschaftliche Nähe; sie stellten auf deren Freude an älteren und jüngeren Freunden

ab, lehrten aber Respekt gegenüber älteren Brüdern, und darum entstand die korrekte

Rangfolge zwischen Älteren und Jüngeren. Als sie das getan hatten, setzten sie die Hof- und

Höflichkeitsbesuche instand und machten auf diese Weise das Hohe und das Niedrige
sichtbar, setzten das Ausrichten von Trinkzeremonien und das Üben im Bogenschiessen

instand und machten auf diese Weise Ältere und Jüngere sichtbar, setzten die zeitgerechte

Durchführung der saisonalen Jagden und das Aufstellen von Truppen instand, weil sie auf
diese Weise den Einsatz der Waffen übten, setzten den Eintritt ins Lernen sowie in die

xiàng- bzw. rà-Schulen instand, und pflegten auf diese Weise die korrekten Beziehungen

zwischen den Rén. Alle diese Errungenschaften sind solche, welche die Rén aus ihren

Anlagen hervorbringen, aber welche die weisen Rén in der Art des Zimmermanns

vollenden. (HNZ 20.9)

Die Herrscher nahmen das angeborene Verhalten der Rén zur Grundlage, wobei
sie für alle spontanen Verhaltensweisen entsprechende verfeinerte Gesetze und

Normen bereitstellten und auf diese Weise das Verhalten der Rén in ihrem Sinne

kanalisierten (man beachte den Ursprung des Wortes Sc fä aus dem Kontext
der Bewässerungstechnik).

Einen etwas anderen Aspekt des Ausdrucks yäng xing beleuchtet folgende
Stelle aus HNZ 7.11:

B33AZffi&%%A£%M%£#nZ'&MM%fàZ&&.4-:MmM
m,AZffin&,mnmm^m,nm^ffl.®%n^,AZffim&M%
MmzmMMZM.xMm&,Azmf&,mm^&mmMWim.
m^zß,^iüm,mmzmimzi.
Der Grund dafür, warum die Rén sich freuen, Herrscher über die [anderen] Rén zu sein, ist,

weil sie dadurch, dass sie die Wünsche von Auge und Ohr vollständig erfüllen, der Bequemlichkeit

ihres Körpers und ihrer Glieder gerecht werden. Nun: Hohe Türme und vielge-

schossige Pavillons, das ist, woran die Rén sich ergötzen; Yâo aber beliess die Querbalken

[seines Hauses] im Rohzustand und brachte keine Schnitzereien daran an, die Stützbalken

beliess er schlicht und brachte keine Kapitelle an. Kostbare Kuriositäten und erlesene

Geschmäcke, das ist, was die Rén für schön halten; Yâo aber versetzte den Reis aus edlen

Körnern mit grobem Korn, und die Eintöpfe aus Bohnenkraut vermengte er mit weissem

Gänsefüss. Stickereien in aufwendigen Mustern und das Weiss von Fuchspelzen, das ist,

was die Rén lieben; Yâos Stoffkleider aber bedeckten [bloss] die [Nacktheit seines]

Körper[s], und sein Mantel aus Hirschfell wehrte die Kälte ab. Bei den Vorkehrungen zur

Förderung seiner angeborenen Anlagen fügte er nichts an Dicke zu; aber er vermehrte sie

um die Sorge einer schweren Belastung. (HNZ 7.11)75

75 S. HNZJS:762; Le Blanc & Mathieu:310.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1267-1316



1296 Rafael SuTER

Das Verhalten des mythischen Kaisers Yâo wird demjenigen der gemeinen Rén

gegenübergestellt. Während diese die Herrscherposition wegen der damit
verbundenen Annehmlichkeiten anstreben, hielt sich jener auch als Herrscher an das

Notwendige. Er hat den Vorkehrungen zur 'Förderung seines xing' nichts an
Dicke hinzugefügt - womit aufgrund des Grundtenors der Passage zweifelsohne
die materielle Grosszügigkeit, der Luxus am Hof, gemeint ist. Hier bezieht sich

xing somit nicht auf die Verhaltensweisen der Rén, sondern auf ihre (materiellen)

Bedürfnisse und Wünsche.

B34^^,A±##,Ä^#^;^S,A±#^,Ä^iES.#yf^¥,W0
t*#tt^*tì;IEUlA,^JlJl,AifS#4^*m.
Beim Ordnen der Person nährt der Beste den Geist, der zweitbeste nährt die Gestalt; beim
Ordnen eines Fürstentums nährt der Beste das Verändern, der zweitbeste stellt die Gesetze

richtig. Ist der Geist klar, und sind die Absichten im Gleichgewicht, sind die Hundert
Gelenke alle ruhig, so ist dies das Wesentliche beim Nähren der naturgegebenen Anlagen.
Macht man Muskeln und Haut fett, füllt man Darm und Bauch, erfüllt man Gelüste und

Begierden, so sind das Nebensächlichkeiten beim Nähren des Lebens. (HNZ 20.19)76

In B34 verwendet der Text für dasselbe Wort einmal das Zeichen tt, ein
andermal das Schriftzeichen £. Das Auftreten des Ausdruckes in der
rhetorischen Form X ZA X zhïbén vs. X Z3f. X zhïmò ist ein deutlicher Hinweis
darauf, dass von zwei Aspekten ein und derselben Sache die Rede ist. Auch
andernorts77 steht anstelle der Schreibung tt die Variante ohne Herzradikal.
Die Dinge, welche die Stelle als 'Nebensächlichkeiten' für die Nährung der

angeborenen Anlagen (xing) ausweist, deuten auf ein "organisches" Verständnis
des Ausdrucks: Es handelt sich, wie bereits in B33, um die Erfüllung körperlicher

Grundbedürfnisse, und das Verb yäng wird in einem Sinne verwendet, der
seiner ursprünglichen Bedeutung 'Ernähren' sehr nahe kommt.

'ùM&mm.fcm%KTzm^%&&-M,WAwl&.
Die fünf Farben verwirren das Auge, sie veranlassen es, nicht mehr klar zu sehen; die fünf
Töne betäuben das Ohr, sie veranlassen es, nicht mehr deutlich zu hören; die fünf
Geschmacksrichtungen verwirren den Mund, sie veranlassen ihn, schnell zu verwunden.

Initiieren und Abbrechen [von Handeln] verschmutzen das Herzorgan, sie veranlassen die

angeborenen Anlagen wegzufliegen und sich zu entfernen. Diese vier, sie sind das, womit

76 S. HNZJS:2074; Le Blanc & Mathieu:970-971; HNZZ, Bd.7, S.162.3.

77 HNZ 11.34.

AS/EA LIX-4-2005. S. 1267-1316



Der Begriff xìng imHuai Nan Zi 1297

das Reich die angeborenen Anlagen versorgt; und da sie sich so verhalten, sind sie alle von
der Art, dass die Rén [durch sie] erschöpft werden. (HNZ 7.5)78

B35 erscheint auf den ersten Blick widersprüchlich, ist doch die Rede davon,
dass 'Initiieren und Abbrechen [von Handlungen] das Herzorgan verschmutzen'

und so die angeborenen Anlagen veranlassen, 'wegzufliegen und sich zu
entfernen', während gleich im Anschluss daran festgehalten wird, dass die drei

genannten Sinneseindrücke und die Entscheidungen des Herzorgans dasjenige

sind, womit die Welt 'die angeborenen Anlagen versorgt'. Dieser vermeintliche

Widerspruch löst sich auf vor dem Hintergrund der in den B33 und 34

auftretenden Verwendung von xing in der Bedeutung als Bedürfnisse des Körpers:
Die Sinnesorgane ermöglichen erst, in Kontakt mit der Aussenwelt zu treten und

dort die für das Gedeihen des Organismus notwendige 'Nahrung' zu finden, xing
kann also ausser dem Entwicklungspotential eines Wesens auch dessen

Entwicklung als solche bedeuten, konkrete körperlich-organische Prozesse

miteingeschlossen. Das erste Vorkommen von tt in HNZ 7.5 lässt sich allerdings
kaum auf diese Bedeutungsfacette beziehen: Es scheint vielmehr auf ein inneres

Wachstumspotential bezogen, das keiner Nährung von aussen bedarf.79 Die

inkonsequente Verwendung der Schriftzeichen tt und *Ë in B34 aus HNZ
20.19 ist wohl auf eine spätere Emendation zurückzuführen, die die in B35 zum
Ausdruck kommende Divergenz der Bedeutungen von xing widerspiegelt und

wohl dem Bedürfnis entsprach, das Zeichen tt nur in einer eingeschränkteren

Bedeutung zu verwenden. Die grammatikalische Struktur des Satzes selber weist

aber darauf hin, dass dieser Unterschied in den Text hineingelesen wurde und

kaum genuin ist.

Die beim ersten Vorkommen von xing in B35 anzusetzende Bedeutung
'inneres Wachstumspotential' trifft auch für das folgende Beispiel aus HNZ 18.1

zu:

78 S. HNZJS:732; Le Blanc & Mathieu:303.
79 Ein solches Verständnis von xing entspricht den Lehren des Yang Zhü, dessen Ansichten in

verschiedenen hàn- und vorqinzeitlichen Quellen festgehalten sind (v.a. in den äusseren

Kapiteln des Zhuang Zi, im Lu Shi Chün Qiü, im HNZ, im ebenfalls hanzeitlichen Infftf
Lùn Héng, sowie im Buch Liè Zi). Demnach bezeichnet xing die Gesamtheit dessen, womit
ein Mensch zur Welt kommt. Er wird mit einem bestimmten Vorrat an Körperenergie

geboren, die er im Verlaufe seines Lebens sukzessive an die Aussenwelt verliert. Aus der

darin offenbar werdenden Endlichkeit dieser Ressourcen leitet sich die Forderung nach

einem haushälterischen Umgang mit den angeborenen Anlagen ab. Vgl. Shen 2000:841.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1267-1316



1298 Rafael Suter

B35m®fêWi,AZft&m%Mfè,mzm&MAz&,M&%^®-Mm
ZM,nmm^m.
Lauter und rein sein, unbesorgt und zufrieden sein, das sind naturgegebene Verhaltensweisen

der Rén; zeremonielles Benehmen und Zeichensetzen, Zirkel und Winkelmass

einsetzen, das sind Bestimmungen der (dienstlichen) Angelegenheiten. Erkennt einer das

angeborene Lebenspotential der Rén, so wird deren Entwicklung aus sich selbst heraus nicht
abbrechen; weiss er um die Bestimmungen der dienstlichen Angelegenheiten, wird deren

Befördern und Freisetzen nicht verwirrt sein. (HNZ 18.1)80

Die Förderung des xing kann demnach in der Praxis zwei einander oft entgegengesetzte

Bedeutungen umfassen: Mancherorts bezieht sich der Ausdruck yäng
xing auf die Erfüllung körperlicher Grundbedürfnisse und entbehrt damit jeder
Normativität. An anderen Stellen aber wird xing als ein dem Rén mitgegebenes

Entfaltungspotential verstanden, das es nach Möglichkeit vor der Beeinträchtigung

durch äussere Einflüsse zu bewahren gilt. Daraus ergeben sich für die

Beurteilung der Funktion der Sinnesorgane im HNZ zwei entgegengesetzte
Positionen: Das erste Verständnis ermöglicht, dieselben im Dienste einer Nährung
des xing zu sehen81, während das zweite sie als dessen Entfaltung abträglich
einschätzt.

Der an Stellen wie B24 aus HNZ 20.19 aufbrechende Gegensatz zwischen
zwei Vorstellungen über das Fördern des xing erscheint aber vor dem Hintergrund

der oben gewonnen Einsichten in die Bedeutung des Begriffes selber eher

graduell denn prinzipiell: Die Förderung erwünschter Verhaltensweisen, Fähigkeiten

und die Herbeiführung von Zufriedenheit, allesamt innerhalb des von xing
erfassten Bedeutungsspektrums anzusiedeln, bedingen in jedem Fall auch die

Erfüllung fundamentaler 'materieller' Bedürfnisse. Eine solche Förderung
erscheint dann als Grundlage für die Verwirklichung des im Begriff xing ebenfalls
enthaltenen sozialen und emotionalen Entwicklungspotentials. Ein Konflikt
zwischen beiden Auffassungen ergibt sich erst, wenn bei der Erfüllung der

materiellen Bedürfnisse das Augenmass verloren geht. Bezeichnenderweise tritt
diese negativ konnotierte Bedeutung von yäng xing stets in Kontexten auf, in
welchen vom xing der eigenen Person die Rede ist. Offenbar verliert der Mensch
leicht die Verhältnismässigkeit, wenn es um die Einschätzung seiner eigenen
Bedürfnisse geht. Und so mahnt denn die Handlungsanweisung in B36 aus HNZ
14.31 zur Ordnung der Person und Nährung der angeborenen Anlagen auch eine

massvolle Befriedigung angeborener Bedürfnisse an:

80 S. HNZJS:1831; Le Blanc & Mathieu:851; HNZZ, Bd.7:162.3.
81 Vgl. HNZ 7.5, 7.11, sowie 20.19 (B34).

AS/EA LIX-4-2005, S. 1267-1316



Der Begriff xìng imHuai NànZI 1299

B36)i^Mm^,w^&M^^,m^^Mmm,it^tB^n,mmMimm

Beim Ordnen der Person und beim Pflegen der naturgegebenen Anlagen soll man generell

Mass halten im Privaten wie im Amt, Trinken und Essen anpassen, Freude und Zorn
harmonisieren, Bewegen und Ruhen günstig gestalten, erreichen, dass das, was von einem selbst

abhängt, gelingt, und gestützt darauf entstehen verderbte Kräfte nicht. (HNZ 14.31)82

Die Beschädigung des xing: die Funktion der 'Begehren' '$. yü

Dem Ausdruck yäng xing steht im HNZ ilFtt hai xìng gegenüber, die

'Schädigung des Entwicklungspotentials'.83 Diese erscheint häufig in Kollokationen
mit dem Nomen 'éfc yü 'Begehren' oder dem Binom "fßfc shi yü 'Gelüste und

Begehren':

B37 @tft£fi,P«i*,M£i|,4^$§l,W#Ätt. B^IMïïoïÉ

Das Auge findet Gefallen an den Fünf Farben, der Mund kaut an immer schmackhafteren

Speisen, das Ohr berauscht sich an den Fünf Tönen - kurz: die Sieben Körperöffnungen
rivalisieren miteinander und schaden in dieser Weise den angeborenen Anlagen. Täglich
nehmen sie verderbte Begehren in sich auf und überfluten ihre Person. (HNZ 20.31)84

Die unkontrollierten Sinnesgenüsse treten in Konflikt miteinander und ziehen

immer neue Begehren an, die den Wahrnehmenden überfluten. Diese Begehren
werden denn auch als Ursachen für die Beschädigung des Entwicklungspotentials

genannt:85

B3s^iï%m,m^w&m&ffî^mffi,wm&%a&.
Wenn er nicht begierig ist nach Dingen, die keinen Nutzen haben, dann fügt er durch die

Begehren seiner naturgegebenen Entwicklung (xing) keinen Schaden zu; wenn sein

Begehren nicht das rechte Mass überschreitet, dann nährt er seine angeborenen Anlagen und

erkennt, wann etwas genug ist. (HNZ 14.31)

82 S. HNZJST497; Le Blanc & Mathieu:680. HNZZ, Bd.7:162.3.

83 Anstelle des Zeichens ïï kann auch i§ £«f stehen. Vgl. HNZ 7.14, 14.12.

84 S. HNZJS:2089; Le Blanc & Mathieu:981. HNZZ, Bd.7:360.15.
85 Was also in HNZ 7.5 (B35), 7.11 (B33) und 20.19 (B34) als Äusserung des 14 dargestellt

wird, gilt hier eindeutig als Grund für dessen Schädigung.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1267-1316



1300 Rafael SuTER

Die folgende Stelle aus HNZ 11.10 hält fest, dass die angeborenen Anlagen des

Rén auf ^F ping 'Ausgeglichenheif angelegt sind. Indem sie unterschiedliche

Organe affektieren und zu unkoordinierter Aktivität provozieren, rufen die
Begehren im Körper Konflikte hervor (vgl. auch B37 aus HNZ 20.31). Diese werden

als f* zhëng 'Kämpfe' bezeichnet.

B39 UBmMM9MZ;N&®:m,®fimZ;A&'&¥m^Z.mWA

Sonne wie Mond sind zwar auf Hellsein angelegt, aber vorbeiziehende Wolken schirmen es

ab; die Wasser des Gelben Flusses sind zwar auf Klarsein angelegt, aber Sand und Geröll
lassen es verschwinden; die Rén sind in ihrem angeborenen Zustand auf Ausgeglichensein

angelegt, aber Gelüste und Begierden fügen diesem Schaden zu. Nur die berufenen Rén sind

fähig, sich den Dingen zu entziehen und ihr Selbst zurückzuholen. (HNZ 11.10)

B40 aus HNZ 1.5 liefert eine Begründung dafür, warum die Ausgeglichenheit
als angeborene Anlage der Rén betrachtet wird.

B40A£,mmKZ&&MMfäm&zm&M^,mnm&zm&M$k

Dass ein Rén inaktiv ist, wenn er auf die Welt kommt, liegt an seiner vom Himmel

gegebenen Veranlagung. Dass er sich regt, wenn er eine Reizung empfängt, ist wegen der

Beschädigung seiner angeborenen Anlagen. Dass der Geist reagiert, wenn Dinge an ihn

heran gelangen, ist wegen der Regung des Bewusstseins. Wenn das Bewusstsein mit den

Dingen in Verbindung tritt, so entstehen in ihm dabei Vorlieben und Abneigungen. Wenn

Vorlieben und Abneigungen Gestalt annehmen, dann wird das Bewusstsein von der

Aussenwelt beeinflusst und ist nicht mehr in der Lage, sich seinem Selbst zuzuwenden,

wobei die vom Himmel vorgegebene Äderung (des Selbst) bereits ausgelöscht ist. (HNZ
1.5)86

Die Tnaktivitäf oder 'Untätigkeit' ff jing eines Säuglings bei Geburt ist der

Ausgangspunkt für die Ansicht, es handle sich bei dieser affektlosen Ruhe um
eine angeborene Verhaltensweise (xing) der Menschen. Jede Regung, die durch
einen Reiz von aussen hervorgerufen wird, gilt als Schädigung dieses
angeborenen Zustands. Ohne den Begriff yü 'Begehren' wörtlich zu erwähnen, gibt
die Stelle Aufschluss darüber, wie deren Entstehung vorzustellen ist: Erst durch
den Kontakt mit den Dingen entstehen ttf- hào 'Vorlieben' und 'Ht zëng
'Abneigungen'. Der Weg zu seiner ursprünglichen, bei Geburt erhaltenen
Grundverfassung ist dadurch dem Menschen verwehrt. Diese als 'Zurückwendung zu

86 S. HNZJS:34; Le Blanc & Mathieu:19; Lau & Ames:72/73; Larre et al.:46.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1267-1316



DerBegriffxìng imHuaiNanZI 1301

seinem Selbst' Jx. B fânjï bezeichnete Bewegung ist durch seinen Kontakt mit
den Aussendingen verunmöglicht. Letztere verwischen nämlich im Menschen

die mit den 'angeborenen Anlagen' vom Himmel verliehene, ursprüngliche
innere Beschaffenheit des Selbst, die mit dem Begriff S lï erfasst wird, der

sich in der Gesteinskunde auf die einem Gestein eigene Äderung bezieht. Während

diese Vorstellung davon auszugehen scheint, dass die Vernichtung des lï,
der 'Äderung' des Menschen endgültig und unwiederbringlich ist, erscheint die

'Zurückwendung zum Selbst' in B39 aus HNZ 11.10 immer noch möglich -
allerdings unter der Bedingung, dass man sich dem Einfluss der Dinge entzieht.

Die Art und Weise, wie sich diese des xing bemächtigen, wird mit
unterschiedlichen Verben mit der Bedeutung 'herausziehen' beschrieben: fjl zhuó

und W. bâS7, aber auch mit JÜ fan 'stören'88. Diese Verben weisen auf eine

Innen-Aussen Relation, wobei xing auf etwas Bezug zu nehmen scheint, das sich

im Inneren des Körpers befindet und stellenweise, wohl durch kleine Öffnungen,

herausgezogen werden kann. Die Aussendinge binden die Rén durch die

Erzeugung von 'Begehren' an sich:

B41 \%'&mìft®,mwmmb,m&&&%&¦
Da knüpften Gelüste und Begehren an den Dingen an, Hellhörigkeit und Scharfsicht wurden

vom Aussen vereinnahmt, und ihre angeborenen Anlagen und ihr Lebensauftrag verloren

ihren Zugriff [auf sie die Dinge]. (HNZ 2.23)89

Indem Gelüste und Begehren sich an Aussendinge 'knüpfen' Ü lian, gerät die

gesamte Wahrnehmung des Rén in deren Dienst. Damit einher geht die

Vorstellung, die Rén würden dadurch gehindert, jene Dinge für sich nutzbar zu

machen, auf deren Zugriff sie angelegt sind. Durch die "passive", über die

Begehren erfolgende, Anbindung des Rén an die Dinge entscheiden letztere über
dessen Interaktion mit der Aussenwelt und nicht mehr die durch seine
angeborenen Anlagen festgelegten "Grundbedürfnisse". Diese aber sind es, die den

Rén zu einer unverfälschten Wahrnehmung der Welt und Kontaktaufnahme mit
den Dingen befähigen. Einem solchen Kontakt liegen die vom Himmel verliehenen

Grundmuster lï zugrunde. Er kann daher als vom Himmel selbst autorisiert

oder beglaubigt vorgestellt werden.

87 Beide HNZ 2.30.

88 S. HNZ 2.7.

89 S. HNZJS: 198; Le Blanc & Mathieu:73; Kraft:274.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1267-1316



1302 Rafael SUTER

B42 wn<&ii,Am^m^ikMm%%,'\m^mM&.
Wer durch seine [vom Himmel verliehenen] angeborenen Anlagen zur Einsicht geführt
wird, den können Himmel und Erde nicht irritieren; wer durch seine [vom Himmel verliehenen]

/w-Beglaubigungsstücke zu Entscheiden geführt wird, den können aussergewöhnliche

Dinge nicht verwirren. (HNZ 8.2)90

Die Durchleuchtung der Aussenwelt mittels der 'angeborenen Anlagen' ermöglicht

dem Rén gemäss B42 aus HNZ 8.2 in einer vom Himmel sanktionierten
Weise in Interaktion mit den Dingen zu treten. Dadurch wird die oben beschriebene

"Usurpation" des Rén durch die Dinge vereitelt.
Lässt er sich aber erst von den Aussendingen vereinnahmen, so verliert er

sein xing. Da er damit auch die Muster lï für eine vom Himmel gutgeheissene
Interaktion mit den Dingen einbüsst, ist ihm schon kognitiv die Möglichkeit
genommen, zu den dadurch definierten angeborenen (sozialen) Verhaltensweisen

zurückzufinden:

B43 ,«^,MAtt,iÖ*#IEife.
Indem jemand den Begierden freien Lauf lässt, geht er seiner angeborenen sozialen Anlagen

verlustig, und seine Unternehmungen sind solche, die niemals je korrekt sein werden. (HNZ
11.10)

Doch auch die 'Begehren' sind für den Herrscher nicht nur ein Gefahrenpotential,

durch das ihm ständig der Verlust der Kontrolle über seine

Auseinandersetzung mit der Aussenwelt droht, sondern er kann sie sich auch für sein

Ordnungswerk nutzbar machen:

B44Mfàz*&m%^;%RZ*&ìfr&m;&mz*&n%mm;%m
mZ*&ì&%m;%mZ*&nW&;WW:Z*&1ftR&;&fèZ*
sniffi.£MM^!ä,m^.¥%mzmiiL;EL%m.zi!iiä.
Die Grundlage für das Herstellen von Ordnung beruht auf dem Zufriedenstellen der Min;
die Grundlage für das Zufriedenstellen der Min beruht auf dem Ausreichendmachen von

Bedarfsgütern; die Grundlage für das Ausreichendmachen von Bedarfsgütern beruht auf
dem Verbot, die richtigen Zeiten zu rauben; die Grundlage für das Verbot, den Min die

richtigen Zeiten zu rauben, beruht auf der Verminderung der Diensteinsätze; die Grundlage
für die Verminderung der Diensteinsätze beruht auf dem Massigen der Begehren; die

Grundlage für das Massigen der Begehren beruht auf dem Umkehren zu den naturgegebenen

Verhaltensweisen; die Grundlage für das Umkehren zu den naturgegebenen Verhaltensweisen

beruht auf dem Beseitigen des Aufzeichnens der Wünsche. Wenn man das

Aufzeichnen der Wünsche beseitigt, dann wird man leer; wenn man leer ist, dann kommt man

90 S. HNZJS:8l9; Le Blanc & Mathieu:335.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1267-1316



Der Begriff xìng imHuâiNânZI 1303

ins Gleichgewicht. Der Zustand des im Gleichgewicht Seins ist der Originalzustand des

Führens; der Zustand des Leerseins ist das Quartier des Führens. (HNZ 14.11)91

Die 'Mässigung' W jié der Begehren wird als Bedingung für eine Umkehr zu
den angeborenen Verhaltensweisen genannt92. Die bewusste Beschränkung der

Begehren führt dazu, dass das eigene Handeln nicht von aussen, sondern von
den im Inneren verankerten angeborenen Anlagen bestimmt wird. Der Ausdruck
ÜC zài 'aufzeichnen' findet sich auch in B45 aus HNZ 1.22:

B45 »fWMÜl-tE
Werden Gelüste und Wünsche nicht mehr registriert, so ist dies das Erreichen von Leerheit.

(HNZ 1.22)93

Ziel des Herrschers muss sein, Begehren gar nicht erst wahrzunehmen. Dies gilt
für die eigenen Begehren, die ihm ja nur scheinbar eigen sind, genauso wie für
die fremden, die an ihn herangetragen werden. Letzteres illustriert B46 aus HNZ
2.11:

B46mmAmMm^n,ii^.^m%tMMm^m,M^M%m,^^m

Wenn sie erlauben, dass ein vollkommener Rén ihnen den Platz zuweist, dann veranlasst er

die Sippen, die Armut zu vergessen, er veranlasst die Könige und Herzöge, ihre Reichtümer

und Schätze zu verknappen, die Übermütigen, ihre Energie zu verringern, die Gierigen, ihre

Wünsche zu reduzieren. (HNZ 2.11)94

Der Herrscher hat stets korrigierend in das Verhalten seiner Subjekte
einzugreifen. Wie bei der Pflege seines Innenlebens, zielt sein Handeln auch hier auf
die 'Ausgeglichenheit' ping.

91 S. HNZJS: 1476; Le Blanc & Mathieu:668. HNZZ, Bd.7:162.3.
92 Eine Parallelstelle findet sich in HNZ 11.09.

93 S. HNZJS:94; Le Blanc & Mathieu:34-35. Lau & Arnes: 112-113; Larre et al.:63. Yang
Shùdâ vermutet als Prätext dieser Stelle das Kè Yi-Kapitel des Zhuang Zi. Vgl. HNZJS:96,
Anm. 9.

94 S. HNZJS: 162; Le Blanc & Mathieu:63; Kraft:261-262.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1267-1316



1304 Rafael SuTER

'Das Herzorgan zum Ursprung machen' J$,'ù yuan xin:
Devise des berufenen Herrschers

Die 'Begehren' yü sind nicht a priori schädlich. Doch sie verfügen über keine

Möglichkeit, zwischen Nützlichem und Schädlichem zu unterscheiden.

B47 g#&,«5£,P#i*.®Wgft:t,^f.J#,^M.
Das Auge liebt Farben, das Ohr liebt Stimmen, der Mund liebt Schmackhaftes. Tritt man
mit diesen in Kontakt und findet Freude an ihnen, erkennt aber deren Nützlichkeit oder

Schädlichkeit nicht, so handelt es sich um Gelüste und Begehren. (HNZ 14.31)95

Verliesse sich ein Kranker lediglich auf seine Begehren, Hesse er sich niemals

einer schmerzhaften Behandlung unterziehen, obwohl dies seiner Gesundheit

langfristig dienlicher wäre. Begehren sind stets unmittelbare Reaktionen auf
Sinneseindrücke, die keine umfassende Lagebeurteilung erlauben. Ausserdem
konkurrieren die Begehren verschiedener Sinnesorgane miteinander, ohne dass

sie eine Setzung von Prioritäten ermöglichten.
Nur das Herzorgan kann Ordnung in die Sinneseindrücke bringen. Es ist

sowohl zur Unterscheidung von Nutzen und Schaden, als auch zu langfristigem
Planen unentbehrlich. Deshalb gilt es, sich in seinen Entscheiden auf das 'Herzorgan

zu verlassen' und keineswegs auf die 'Begehren':

B4smmmttm&MmMittïïfc.mMMz%mnM&Mm$k&

n*toïï&%,'ùMZM&n%ffi.&&mzMZ*nm,w&.
Das Ausschneiden von Schwären oder Geschwüren ist nicht etwas, das nicht schmerzt; das

Trinken von Gift oder Medizin ist nicht etwas, das nicht bitter ist. Dem ist zwar so, aber der

Grund, weshalb man es dennoch manchmal tut, liegt darin, dass diese der Person im
Endeffekt Annehmlichkeit bereiten. Wasser zu trinken, weil man durstig ist, ist nicht etwas,
das nicht befriedigend ist; ein umfangreiches Abendessen zu sich zu nehmen, weil man

hungrig ist, ist nicht etwas, das nicht stärkt. Dem ist zwar so, aber der Grund, weshalb man

sich dennoch manchmal weigert, es zu tun, ist, dass dies den naturgegebenen Anlagen
schadet. In diesen Fällen, wenn Ohr, Auge, Nase und Mund nicht wissen, was wählen oder

wovon sich distanzieren, da schafft das Herzorgan für sie Ordnung, und jeder erhält seinen

Platz. Betrachtet man es aus dieser Sicht, so ist offenkundig, dass die Begehren nichts sind,

auf das man sich verlassen darf. (HNZ 14.31)

95 S. HNZJS:1497; Le Blanc & Mathieu:680. HNZZ, Bd.7:162.3.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1267-1316



Der Begriff xìng imHuaiNânZI 1305

Im folgenden zeigt die zitierte Stelle aus HNZ 14.31 anhand eingängiger
Beispiele die zentrale Rolle des Herzorgans für die kompetente Entscheidungsfindung

auf. Das Herzorgan bildet vor diesem Hintergrund den einzig zuverlässigen

Ausgangspunkt jedes Entscheides. Die Devise für herrschaftliches Handeln lautet

daher yuan xïn, 'das Herzorgan zum Ursprung [=Ausgangspunkt] (seines

Handelns) machen'. Eine der Hauptaufgaben des Herzens besteht in der oben

genannten Zügelung der Begehren:

B49RAZ&mtëMfêfâMfcMfê%.>ù%mm^mtë&;mi%mmns

Im allgemeinen freuen sich solche, die sich wie normale Rén verhalten, von Natur aus über

Unbesorgtheit, hassen jedoch Betrübnis, freuen sich über Freizeit, hassen aber Plackerei.

Lassen ihre Herzorgane auf Dauer Begehren verschwinden, so kann man das schon

'unbesorgt' nennen; lässt man am Körper auf Dauer dienstliche Verpflichtungen verschwinden,

so kann man das schon 'befreien' nennen. (HNZ 14.48)96

Das Verschwindenlassen von Begehren ist nicht nur die Voraussetzung für eine

kompetente Beurteilung und Einschätzung der Sinnesdaten und deren Einfluss
auf die Entscheidungen des Herrschers. Sie ist zugleich die Grundlage für die

Zufriedenstellung der Rén. Da sich diese nämlich über die 'Sorglosigkeit'
freuen, muss der Herrscher diese zu garantieren suchen. Die 'Sorglosigkeit'
wurde bereits oben in der Auseinandersetzung mit dem Ausdruck yäng xing als

eine der Anlagen der Rén erwähnt. Auf ihre Herbeiführung muss kompetentes
Herrscherhandeln also ausgerichtet sein: Da dieser erkennt, dass die Menschen

von Natur aus gerne unbekümmert und untätig durchs Leben gehen, müssen jene
Faktoren, die sie dazu veranlassen, von diesem angeborenen Zustand abzukommen,

unterbunden werden. Ein Hauptfaktor dabei sind die durch die Sinnesorgane

ohne Unterlass an die Rén herangetragenen Begehren, die die Menschen

verwirren und aus ihrer sorglosen Ruhe in eine Rastlosigkeit reissen. Das auf
den ersten Blick and die stoische Ataraxie gemahnende "Ideal" der

'Sorglosigkeit' gründet letztlich auf einem wenig schmeichelhaften, nüchternen

empirischen Befund über das Wesen der Menschen.

Auch die oben in B35 aus HNZ 7.5 thematisierte, vermeintlich
widersprüchliche Verwendung des Ausdrucks yäng xing löst sich vor dem Hintergrund

der gewonnenen Erkenntnisse über die 'Begehren' und das 'Herzorgan'
auf: Es liegt nichts Widersprüchliches darin, dass die vier Sinneswahrnehmungen

yü zugleich für die Ernährung als auch für die Vernichtung der ange-

96 S. HNZJS:1527; Le Blanc & Mathieu:689-690. HNZZ, Bd.7:162.3.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1267-1316



1306 Rafael Suter

borenen Anlagen verantwortlich gemacht werden: Die Sinnesorgane sind

Voraussetzung dafür, dass überhaupt ein Kontakt zur Aussenwelt bestehen kann.

Entfallt allerdings die Kontrolle des Herzorgans, das die empfangenen
Sinnesdaten ordnet und die Reaktion auf diese koordiniert, so zerfällt die Einheit
des Handelnden in ein Chaos unzähliger sich widerstrebender Reflexe der

Sinnesorgane auf die Aussendinge.
Der genannte Zusammenhang von 'Begehren' und 'Herzorgan' lässt sich

nun für eine weitere begriffliche Klärung fruchtbar machen: Die yü umfassen

nur spontane Reaktionen der Sinnesorgane auf Aussendinge. Sie erscheinen wie
automatisierte Reize. In B39 aus HNZ 11.10 wird yu gar als Prädikat mit
unbelebten Subjekten wie 'Sonne', 'Mond' und 'Wasser' verwendet. Es kann
dort nicht, wie üblich, mit 'wollen' wiedergegeben werden, sondern lässt sich
eher mit einem auch auf unbelebte Entitäten anwendbaren Wort wie etwa
'Tendenz' erfassen. Niemals aber werden die Gefühlsregungen des Herzorgans als yü
bezeichnet, sondern das Herzorgan ist den anderen Organen entgegengesetzt
gerade dadurch, dass es selber keine yü anzieht, yü sind also unbewusste
Reaktionen auf die Aussendinge. Demgegenüber umfassen die qing auch die

Gefühlsregungen des Herzens. Da das Herzorgan aber nicht nur das emotionale,
sondern, wie aus dem Ausdruck yuan xïn ersichtlich, auch das intellektuelle
Zentrum des Menschen ist, umfassen die qing neben dessen rein sensorischen
auch die intellektuellen Aktivitäten. Sie sind folglich auf der Ebene der
bewussten Interaktion mit der Aussenwelt anzusiedeln.97

Angeborenes Verhalten und Lernen:^« xìng B^'I^È

Die Devisela« xìng nimmt im HNZ ebenfalls einen wichtigen Stellenwert ein9

Einen entscheidenden Hinweis für ihr Verständnis liefert B50 aus HNZ 1.25:

97 Vankeerberghen 1995:530 ortet eine kritische Haltung des HNZ den 'Emotionen' gegen¬

über, die sie darin begründet sieht, dass diese die Wahrnehmungsfähigkeiten des Menschen

verzerrten. Im HNZ findet sich jedoch kein Begriff, der dem deutschen 'Emotionen'
entspricht. Die qing umfassen sowohl Wahrnehmungen als auch Gefühle; die yù stehen für
Sinneseindrücke genauso wie fur die unmittelbare Reaktion des Körpers darauf. Keine
Dichotomie setzt dem 'emotionalen' Zugang zur Welt einen davon grundsätzlich
verschiedenen 'intellektuellen' entgegen. Die Trennung verläuft vielmehr zwischen vom
Herzorgan ungefilterten (yu) bzw. gefilterten (qing) inneren und äusseren Wahrnehmungen.

98 Der Ausdruck findet sich ausser an den im Text erwähnten Stellen auch in HNZ 1.25, 2.23,

10.77, 11.26 und 21.8.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1267-1316



Der Begriff xìng imHuaiNanZI 1307

B50 mm nm&M&%toWLZMmfèftft,m* 8%toMZMZ%%,
mmz^ m\mz%%Mftz%%.mm%M&wfà&ì£'&&-
A:\H^mM^,m^^m^^A^^,m^mn'ù.
Vernimmt er einen kompetenten Ratschlag oder eine angemessene Anleitung, weiss selbst

ein Dummkopf diesen widerzugeben. Lobt einer jemandes vollkommene Verpflichtungsfähigkeit

und hochkarätiges Vorbildverhalten, so weiss selbst ein Untauglicher dies zu
bewundern. Jene, die etwas erklären, sind zahlreich, aber jene, die es auch benutzen, sind

selten; jene, die etwas bewundern, sind viele, aber jene, die es auch auf vorbildliche Weise

ausführen, sind wenige. Was ist der Grund dafür, dass es sich damit so verhält? Dies ist so,

weil [die meisten] nicht in der Lage sind, dies in ihr angeborenes Verhalten rückwirken zu
lassen. Also: Das, was gefragt und erlernt wird, wenn [jemandes] Inneres nicht zur Mitte hin

geöffnet ist, dringt nicht in dessen Ohr und bleibt nicht in dessen Herzorgan hängen. (HNZ
1.25)"

Die Fähigkeit, die der Text als 'etwas in sein angeborenes Verhalten rückwirken
lassen' bezeichnet, scheint für erfolgreiches Lernen als konstitutiv betrachtet zu
werden. Solange Lernen mechanisches Nachahmen bleibt, kann es nicht
nachhaltig sein und in das Verhalten des Lernenden Eingang finden. Dafür steht das

Bild des Tauben, der einen Sänger imitiert, obwohl ihm hierfür schon die Grundlage

fehlt: Das Wesentliche der Tätigkeit, die er einzuüben gedenkt, die Musik,
wird ihm nie zugänglich sein. Das Vermögen, Musik, oder Akustisches
überhaupt, wahrzunehmen, muss ein Gesangsschüler mitbringen.

Erfolgreiches Lernen ist aber kein Ding der Unmöglichkeit, nur muss dazu

das 'Innere zur Mitte hin geöffnet' sein: Das Schriftzeichen 41 zhöng 'Mitte'
erscheint in B51 aus HNZ 10.27 im Zusammenhang mit dem Begriff qing. Wie
gezeigt wurde, bezieht sich qing im Gegensatz zu yü nur auf die 'bewusste'

Wahrnehmung, jene also, die unter der Kontrolle oder zumindest dem Einbezug
des Herzorgans zustande kommt. B40 aus HNZ 1.5 hielt fest, dass nach der

Einvernahme der eigenen Person durch die Aussendinge die Rückkehr zum
'angeborenen Verhalten' verunmöglicht wird, weil die vom Himmel verliehenen

'Äderungen' lï im Selbst ausgelöscht wurden. Das Zeichen äl lï findet sich
auch in HNZ 10.27. Es tritt dort in Opposition zum Graphem 3t wen. Die
ursprüngliche Bedeutung des dadurch wiedergegebenen Wortes lautet 'Tätowierung'

oder 'Zeichnung (eines Fells / Federkleides)'. Es bezieht sich also auf ein

Muster, das auf eine Oberfläche angebracht wird: wen werden von aussen auf
ein Objekt aufgetragen und haben mit dessen Innerem nicht zwingend etwas

gemein:

99 S. HNZJS: 103; Le Blanc & Mathieu:38; Lau & Arnes: 122-123; Larre et al.:67.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1267-1316



1308 Rafael SuTER

B5ix^,^^mm^.mm^^,mw:mrm^MicmmM^^Mmm
LXM^x.^cmmmMmmm^.^mmzmmik.
Die wé«-Muster sind es, vermittels derer [ein Rén] mit den Dingen Kontakt aufnimmt. Die

qing-Wahrnehmungen sind in [seinem] Inneren festgebunden, aber die yw-Wahrnehmungen
sind solche, die [Eindrücke] des Äusseren hervorrufen. Wenn dabei die wé«-Muster die

qing-Wahrnehmungen verwischen, dann verfehlen sie (die yu-Wahrnehmungen) die qtng-

Wahrnehmungen. Wenn dabei die qing-Wahrnehmungen die wén-Muster verwischen, dann

verfehlen sie (die yu-Wahrnehmungen) die wén-Muster. Wenn die wén-Muster und die

qing-Muster in ihren inneren Mustern übereinstimmen (identisch sind), dann sind Rén vom
Format von Phönixen und Lin-Einhörnern bereits am Gipfel angelangt. Die Ratschläge sind

so, dass [ihre] Verpflichtungsfahigkeit selbst die entferntesten Dinge umfasst. (HNZ
10.27) 10°

Es kommt folglich vor, dass die dem Rén von Geburt an über sein

Entwicklungspotential (xing) mitgegebenen kognitiven Muster 3 lï sich mit jenen
Formen (wen) decken, welche die Aussendinge an ihn herantragen. Dabei

vermittelt die authentische Wahrnehmung (qing) zwischen dem Innen und dem

Aussen. Das als einziges Organ im Innern verortete Herzorgan markiert die

Stelle, an der die Erkenntnismuster (lï) eingeschrieben sind. Im Zustand der
authentischen Wahrnehmung kann dieses die durch die Affekte (yü) vermittelten
Strukturen der Aussenwelt (wen) auf ihre Korrektheit hin überprüfen. Die
Erkenntnismuster erscheinen wie eine Karte, auf der die gangbaren Wege in der

Welt bereits verzeichnet sind. Das mit den Erkenntnismustern kompatible
Verhalten wird dann unmittelbar zugleich als korrekt erkannt und internalisiert.
Dies zeigt die Rede vom Lernenden als 'zur Mitte hin geöffnetem'. Die durch
die li erfassten kognitiven Muster sind normativ: Weil sie die Identifikation
richtiger - vom Himmel autorisierter - Verhaltensweisen ermöglichen, sind sie

die Grundlage des mimetischen Vollzugs der ordnungsstiftenden Praxis. Die

Fähigkeit zu solch umfassender Einsicht scheint individuell festgelegt. Und

wenn jene, die dazu imstande sind, als Rén vom Format von Phönixen oder Lin-
Einhörnern bezeichnet werden, dann muss von sehr seltenen und ausserge-
wöhnlichen Erscheinungen die Rede sein. Es ist anzunehmen, dass es sich bei
den entsprechend Begabten um die raren Vertreter des Typus 'berufener
Herrscher' handelt.

100 S. HNZJS: 1063; Le Blanc & Mathieu:441-442.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1267-1316



Der Begriff xìng imHuaiNänZI 1309

Das Verhältnis von 'Herzorgan' >ù xin und 'Geist' # shén

Die bisherige Diskussion musste offen lassen, wie die Dinge die Rén durch die

Begehren an sich binden. Für eine Klärung scheint B52 aus HNZ 14.31 einen

guten Ausgangspunkt darzustellen:

B52g^tfiEA/hAtf^A.rt{gfôtt,^^fô«,fIfflMtt,^^fôtI#

I^Uttfflï.^filSirS-i.tilÀi^Iftt.
Der Jünzi setzt gerichtetes Qi in Gang, der unbedeutende Rén setzt abgelenktes Qi in Gang.

Dass man sich im Innern wohlfühlt mit den naturgegebenen Verhaltensweisen, sich im

Aussen im Einklang befindet mit standgemäss-korrektem Verhalten, dass man agiert, indem

man der Äderung der Dinge folgt, und dass man nicht an die Dinge und Wesenheiten

angebunden ist, das ist wegen des Ausrichtens des Qi. Dass man getrieben wird durch

zunehmend Schmackhafteres, dass man liederlich ist wegen Stimmen und Farben, dass man

ausfällig wird wegen Hass und Zorn, dass man späteres Ungemach nicht im Voraus

bedenkt, das ist wegen des Ablenkens des Qi. Verkommensein und Korrektsein verletzen

sich gegenseitig; Begehren und naturgegebenes Verhalten schaden sich gegenseitig. Sie

lassen nicht zu, dass sie zugleich eingerichtet werden, denn ist das eine eingepflanzt, so

wird das andere verworfen. Darum vermindert der weise Rén die Begehren und folgt
naturgegebenen Verhaltensweisen. (HNZ 14.31

Die Stelle charakterisiert die Interaktion zwischen den Dingen als Austausch von
Feinstoff Ä qi. Sie unterscheidet IE zhèng 'ausgerichteten' und M xié
'abgelenkten' Feinstoff. Die beiden Arten von Feinstoff unterscheiden sich darin,
dass der ausgerichtete den vom Himmel verliehenen Mustern (lï) folgt, während

der abgelenkte sich an die Dinge bindet und von den Sinneseindrücken leiten
lässt. Die Stelle ist vor dem Hintergrund der Devise 'das Herzorgan zum
Ausgangspunkt [seines Handelns] machen' (yuan xïn) zu lesen: Der Begriff zhèng
nimmt auf die ordnende Funktion des Herzorgans Bezug. Dieses löst
Handlungen aus, indem es sich an den authentischen Mustern (lï) ausrichtet. Dadurch,
dass es von Geburt an diese Muster in sich trägt, ist es, wie B51 aus HNZ 10.27

gezeigt hat, fähig, diese in der Aussenwelt wiederzuerkennen. Entfällt diese

Kontrollfunktion des Herzorgans, und rufen die von den Sinneseindrücken

erzeugten 'Begehren' yu unmittelbar Handeln hervor, so verläuft dieses abseits

der durch die authentischen Muster vorgezeichneten Bahnen. Dies ermöglicht
den Dingen, den Feinstoff aus den dafür vorgesehenen Bahnen 'abzulenken'.
Der Feinstoff, der bei jeder Interaktion zwischen Dingen fliesst, ist also selber

'ausgerichtet' oder 'abgelenkt'. Weil die Fähigkeit zur Erkenntnis der durch die

AS/EA LIX-4-2005, S. 1267-1316



1310 Rafael Suter

kognitiven Muster (lì) vorgegebenen Wege als angeboren vorgestellt wird, kann

die 'Ausrichtung' des Handelns durch das Herzorgan mit dem Ausdruck 'dem

xing folgen' - oder eben 'den angeborenen Verhaltensweisen folgen' iftttt
cóng xìng bezeichnet werden.

B53 if$:# itAzimutmmi$.Az>ùm,%,m£m&m s ft.
Gelüste und Begehren, sie veranlassen das Qi der Rén, [aus dem Körper] auszutreten, und

Vorlieben und Abneigungen veranlassen die Herzorgane der Rén zu ermüden; veranlasst

man nicht, sie mit Wucht auszureissen, dann nehmen Willensimpuls und Qi täglich ab.

(HNZ 7.5)im

Gemäss B53 aus HNZ 7.5 veranlassen 'Gelüste und Begehren' den Feinstoff des

Körpers zum Austreten. Gelingt es nicht, sie unter Kontrolle zu halten, führt dies

zu einem fortlaufenden Verlust von Feinstoff. Die Aussendinge zapfen diesen

an, lenken ihn zu sich um, und erschöpfen so allmählich den Körper. 'Willensimpuls'

LU zhi und Feinstoff werden unmittelbar vor der zitierten Stelle als

'Wächter' beziehungsweise 'Gesandte' des Körpers bezeichnet. Ein weiterer
Bericht über die Funktion von Feinstoff und Willensimpuls findet sich in HNZ
1.31:

B54 AZpjTimmznMmmm m,mmmm,m^w^mwMm^&
mMnm,mMMmm,w&m%, fà&mMZ%,mw%,zii&.
MMÄM?^Ai^#w#f4,m#w#T» %.%ft&,&mm
mMfàfë*M*Sto&.ftZM^i&M>&-,wz,m*mm&.%-n

Was ist denn die Ursache dafür, dass die Rén imstande sind, mit tiefem Blick zu sehen, mit

gespitzten Ohren zu hören, dass ihr Rumpf und ihre Glieder widerstandsfähig sind, und dass

die hundert Gelenke zulassen, gebeugt und gestreckt zu werden, dass ihr Forschen schwarz

und weiss zu unterscheiden, schön und hässlich zu sehen in der Lage ist, und ihr Wissen

imstande, gleich und verschieden zu trennen, und richtig und falsch aufzuklären? Das ist,

weil Qi für [diese Aktivitäten] die Füllung, und der Geist der Auslöser ist. Wie kann man

darum wissen, dass es sich so verhält? Allgemein gilt, wenn der Wille eines Rén einen Ort

hat, an dem er sich festsetzt, und der Geist einen Ort besitzt, an den er sich festbindet, dass

falls dieser [Rén] nun geht, er dann in die Grube eines Wurzelstocks103 stolpert, sein Kopf

101 S. HNZJS:732; Le Blanc & Mathieu:303-304.
102 Im textus receptus steht anstelle des Zeichens ^ die alternative Schreibung bestehend aus

den drei Elementen tt " @

103 Im textus receptus steht ü chü, das nur als Personenname überliefert ist. Allerdings ist es

hier als Allograph von tt zhü 'Wurzelstock' zu lesen. Dies wird gestützt durch die

Parallelstelle in Lié Zi 8, wo S durch tt ersetzt ist. Vgl. HNZJS: 129, Anm. 12.

AS/EA LIX-4-2005. S. 1267-1316



Der Begriff xìng imHuai Nân ZI 1311

gegen einen aufrechtstehenden Baum stösst, ohne dass er dies [vorher] erkennen würde,
dass wenn man ihm zuwinkt, er ausserstande ist, [dies] zu sehen, wenn man ihm zuruft, er
ausserstande ist, [dies] zu hören. Wenn nun Auge und Ohr [ja] solche sind, die ihn nicht
verlassen haben, wie kommt es dann unter diesen Umständen dazu, dass er nicht imstande

ist, zu reagieren? Der Grund [dafür] ist, dass der Geist [die Fähigkeit] verliert, dies zu
beachten. (HNZ 1.31)104

Der Feinstoff ist die 'Füllung' oder der 'Stoff der verschiedenen Tätigkeiten der

Rén, der 'Geist' shén wird als ihr 'Auslöser' bezeichnet. Wenn der 'Willensimpuls',

dessen Verhältnis zu Feinstoff und Geist nicht weiter erläutert wird, auf
einen Gegenstand fällt, so bleibt der Geist daran haften. Da er darauf fixiert
bleibt, kommt ihm, wie in der Folge geschildert, die Fähigkeit abhanden, auf
andere Eindrücke zu reagieren. Weil der Geist sich an einen einzelnen Gegenstand

bindet, entgehen ihm die verschiedenen Impulse, die von anderen Objekten

ausgehen. Trotz der physischen Gegenwart der Sinnesorgane finden deren

Daten keine Berücksichtigung durch den Geist mehr. Dieser verliert deshalb die

Fähigkeit, die Gesamtheit der Sinnesfunktionen zu kontrollieren. Es fällt auf,
dass in B53 aus HNZ 7.5 der Feinstoff als 'Gesandter' bezeichnet wird, während
in B54 aus HNZ 1.31 dasselbe Zeichen auf den 'Geist' shén Bezug nimmt. In
HNZ 7.5 werden 'Geist' und 'Essenz' ff jïng gemeinsam als Fenster und Tore
des Körpers bezeichnet. Das Zeichen 1$ ist in B54 wohl als shi 'Auslöser' zu
lesen, repräsentiert also nicht das Nomen shi 'Gesandter', sondern ist eine

Ellipse des nominalisierten shïzhë 'der / das Auslösende'. Der Geist bestimmt

zwar über Handlungen - löst sie aus - entsendet aber zu deren Ausführung als

'Gesandten' den Feinstoff. Die Metapher des Wächters für den 'Willensimpuls'
lässt sich gut nachvollziehen, ist er doch verantwortlich dafür, das Ziel einer

(Abwehr?)-Handlung auszumachen und dadurch den Körper zu beschützen.

Dennoch ist er gleich einem Wächter nach oben Rechenschaft schuldig. Denn
die Handlung ordnet der Geist an.

An den zitierten Stellen fallt überdies auf, dass jene Funktionen, die

beispielsweise in HNZ 14.31 dem Herzorgan zugeschrieben werden, vom 'Geist'
aufgeführt werden. Während xïn eindeutig ein Organ bezeichnet, ist der Status

von shén schwieriger zu bestimmen. Aufgrund seines Vorkommens mit
verschiedenen Verben der Bewegung muss der 'Geist', wie der Feststoff, etwas

Mobiles bezeichnen: Er kann 'verortef, 'aufbewahrt' und 'verschoben' werden.

Ausserdem scheint er Eigenschaften einer Flüssigkeit aufzuweisen, kann sowohl

104 S. HNZJS:124-125; Le Blanc & Mathieu:42^13; Lau & Ames:132-133; Larre et al.:71-72.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1267-1316



1312 RAFAEL SUTER

'getrübt' als auch 'klar' auftreten.105 Schliesslich kann der 'aufbewahrte' Vorrat
an shén 'erschöpft' M (jin) werden, xïn bezieht sich offenbar auf den

Aufbewahrungsort des shén. Diesen Zusammenhang zwischen xïn und shén legt auch

die folgende, nicht ohne weiteres verständliche Stelle nahe:

B55 >i>W#f£M#f$££.
Das Herzorgan hat einen Ort, an dem es am tiefsten ist, und der Geist soll diesen tief
einatmend einnehmen. (HNZ 2.26)106

In HNZ 2.20 findet sich schliesslich die Kette ?f*>L>$lj# huâ xïn zhuó shén

'das Herzorgan abschleifen und den Geist trüben'. Sie stützt die Vermutung,
dass es sich bei xïn um den 'Ort' des Denkens handelt, während shén auf das

Bezug nimmt, was diesen Ort besetzt. Das Lexem 'abschleifen' kann nur auf die

Oberfläche eines festen Gegenstandes, etwa eines Gefasses angewandt werden,
während ein Wort wie 'trüben' auf etwas Flüssiges referieren muss.

Selbstkultivierung und Schaffung von Ordnung als zwei Aspekte
des Gleichen

Eine Schwierigkeit, die sich bei jeder Übertragung einer bestimmten Stelle des

HNZ ins Deutsche ergibt, ist der Umstand, dass oft nicht klar ist, ob der Begriff
xing auf das Subjekt des Herrschers referiert und eher im Kontext einer meditativen

Praxis der Selbstkultivierung gesehen werden muss, oder ob er auf die

angeborenen Verhaltensweisen der Untertanen Bezug nimmt, und somit mehr im
Zusammenhang herrschaftlicher Führungsvorstellungen betrachtet werden soll.
Beide Aspekte sind nachweisbar, und von den Verfassern des HNZ wurden sie

offenbar auch nicht als gegensätzlich empfunden:

105 So heisst es etwa in HNZ 2.20 tt@#,ÄW¥ 'für denjenigen, dessen Geist die Grenzen

[des Körpers] überschreitet, gilt, dass seine Worte blumig werden'. Laut HNZ 8.4 schafft es

der vollkommene Rén MA zhi rén, sein 'Herzorgan mit dem Geist zu verorten' >l>|S|tt
|S xin yü shén chü. Der Geist lässt sich gemäss HNZ 1.2 'auf der Spitze eines

Herbstfellhaares unterbringen' #f6fôA4i^ shén tuo yü qiü häo zhi mò. In HNZ 2.20 steht

tt als Subjekt zu den intransitiven Verben Ür jü 'verharren in', beziehungsweise dessen

Gegenteil È qu 'verlassen'. In HNZ 8.8 ist das Wort direktes Objekt des transitiven Verbs

M càng 'aufbewahren'. Es tritt ausserdem als Subjekt der intransitiven Verben M zhuó

'sich trüben'und W qing 'sich klären' auf (HNZ 2.30).
106 S. HNZJS:216; Le Blanc & Mathieu:76; Kraft:278.

AS/EA LIX-4-2005. S. 1267-1316



Der Begriff xìng imHuàiNanZi 1313

B56 *w#aw&À#tii,*W£sm?#À#tì.
Es ist etwas noch nie Dagewesenes, dass jemand sich selbst in den Griff bekommen, aber

die Rén aus der Hand verloren hat; es ist etwas noch nie Dagewesenes, dass jemand sich

selbst aus der Hand verloren, aber die Rén in den Griff bekommen hat. (HNZ 20.29)107

Die Fähigkeit zur Herrschaft über die Rén ist nämlich intrinsisch mit derjenigen
der Selbstbeherrschung verknüpft. Ein geordnetes Innenleben ermöglicht erst die

Schaffung von Ordnung nach aussen. Für die Verfasser stehen also Selbstkultivierung

und das Beherrschen des Reiches nicht im Widerspruch zueinander,
sondern bedingen sich vielmehr gegenseitig.

Der menschliche Körper als bürokratisches Gebilde

An dieser Stelle sei ein letztes Wort über eine Eigentümlichkeit des HNZ
erlaubt: Wenn von kognitiven Prozessen die Rede ist, wird häufig auf eine

Metaphorik zurückgegriffen, die dem Bereich der Staatsbürokratie entlehnt ist. Selbst

einige technische Termini werden mit Wörtern dieses einschlägigen Ursprungs
erfasst: Das Innenleben des erkennenden und handelnden Subjekts erscheint wie
eine Miniaturausgabe der institutionalisierten Herrschaftsordnung, in der dieses

eingebettet ist: Das Herzorgan wird oft als 'Haupt' EL zhü der Organe bezeichnet,

genauso wie der Herrscher als Haupt der Rén betitelt wird. Im Herzorgan
haust der 'Geist', der aufgrund der Rapporte des 'Willensimpulses'108, der mit
einem Wächter verglichen wird, den Feinstoff als Gesandten aussendet. In dieser

Metaphorik erscheint der Geist als Herrscher und das Herzorgan als dessen

Palast. Die Dinge beziehungsweise Untertanen - bezeichnenderweise wird dies

nicht unterschieden - treten an das Herzorgan mit ihren Begehren heran, welches

diese dann 'registriert'. Das Herzorgan fällt korrekte Entscheide, indem es sich

an autoritativen Mustern S li orientiert, die es über sein angeborenes

Verhaltenspotential (xing) vom Himmel A tiän erhalten hat und in sich trägt. Das

Herzorgan ist imstande, in den durch die Sinnesorgane an es herangetragenen

107 S. HNZJS:2089; Le Blanc & Mathieu:980. HNZZ, Bd.7:360.15.
108 Vgl. hierzu die graphische Struktur des Zeichens ;g zhi. Es setzt sich aus dem Phonetikum

dr shi und dem semantischen Klassifikator <L> zusammen. Obwohl das Element dr
ursprünglich bloss als Phonogramm benutzt worden sein dürfte, ist doch bemerkenswert, dass

das dadurch wiedergegebene Wort, shi die Vertreter der niedrigsten Stufe im Verwaltungsapparat

bezeichnete. Wie diese im Dienste des Herrschers stehen, stehen die 'Willensimpulse'

im Dienste des 'Herzorgans'.

AS/EA LIX-4-2005. S. 1267-1316



1314 Rafael SuTER

Mustern der Welt (wen) jene autoritativen Muster //' wiedererkennen. Die li-
Muster in seinem Inneren passen dann auf die /f-Muster in der Aussenwelt,
gerade so wie zwei ff /«-Beglaubigungsstücke ineinander passen. Wie ein

Beglaubigungsstück einen Gesandten zugleich stets an seine Verpflichtung
gegenüber dem Auftraggeber erinnert und ihm den Weg seines Handelns weist,
so trägt der Mensch die /f-Muster in sich, die ihn zu einer kompetenten
Interaktion mit der Aussenwelt befähigen. Sein Herzorgan ist dadurch imstande, die

richtigen 'Bahnen' für sein Handeln zu erkennen, entlang derer es den Feinstoff
entsendet. Die korrekt verstandene Aussenwelt lässt also bloss eine

Interpretation zu, und diese ist zugleich stets Handlungsanweisung. Auf diese Weise
äussert sie sich dem Handelnden als 'Auftrag' oder 'Befehl' fà ming. Der
Herrscher ist also lediglich ein Beamter im Hofstaat des Himmels, und alle

Handlungen, die er ohne dessen explizite Sanktionierung vornimmt, schwächen
seine Herrschaftsposition. Die kognitiven Fähigkeiten des Herrschers, die ihn
befähigen, den Auftrag des Himmels richtig wahrzunehmen, sind es, die ihn für
seinen Posten qualifizieren. Inkompetente Herrscher, solche, die sich nicht an
die vom Himmel vorgegebenen 'Amts'-Wege halten, werden - gewissermassen
automatisch - durch die Eigendynamik des Weltmechanismus, aus ihrem Amt
gezerrt.

Eine weitere Thematisierung dieser Verschränkung der Vorstellungen von
Staat und Individuum im HNZ, und der daraus resultierenden Durchdringung
seiner Anthropologie durch eine explizit staatsbürokratische Metaphorik, kann
im Rahmen der vorliegenden Studie nicht erfolgen. Zu umfangreich ist das

Textmaterial, zu unklar sind die meisten Begriffe. Dennoch geht aus dem Gesagten in
aller Deutlichkeit hervor, dass in der Gedankenwelt des HNZ die Beherrschung
des eigenen Körpers - schon aufgrund von dessen weitgehender struktureller
Identität mit der Aussenwelt - die Vorbedingung für die Ausübung von
Herrschaft nach aussen sein muss.

Literaturverzeichnis

Textausgaben

[HNZZ] GÄO, Yòu MM
1996 Huâinân Zï Zhu "MW'f'ìì. (Huainan Zï: Kommentare), in: Zhü Zï Jr

Chéng lai rF Ä i$ (Vollständige Sammlung sämtlicher Meister), Bd.
7. Shanghai: Xïnhuâ Shudian.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1267-1316



Der Begriff xìng imHuaiNân ZI 1315

[ICS] Lau, D.C/ Chen, Fong Ching.
1992 Mì^TM^M^Ì A Concordance to the Huainanzi.. The ICS An¬

cient Chinese Text Concordance Series. Hong Kong: The Commercial
Press.

[HNZJS] ZHÄNG Shuängdi 3SMf$
1997 tlSf^Hl Huâinân Zï Jiào Shi (Huâinân Zï: Kollationierte Erklä¬

rungen), Beijing: Beijing Dàxué Chubanshe.

Übersetzungen

AMES, Roger T.

1983 The Art ofRulership - A Study in Ancient Chinese Political Thought

(Mit Übersetzung von Kapitel 9). Honolulu: University of Hawaii
Press,

Gassmann, Robert H.
1982 Altchinesische Texte zum Thema Natur des Menschen'. Unver¬

öffentlichtes Arbeitspapier.

Larre, Claude und Isabelle ROBINET, Elisabeth Rochat de la Vallée
1993 Les grands traités du Huainan zi. Paris: Les Editions du Cerf. (Über¬

setzungen der Kapitel 1,7,11,13 und 18).

LAU, D.C. und Roger T. Ames
1998 Yuan Dao. Tracing Dao to Its Source. New York: Ballantine Publish¬

ing Group. (Übersetzung von Kapitel 1).

Le Blanc, Charles und Rémi Mathieu (éds.)
2003 Huainan Zi. (Philosophes taoïstes, 2). Paris: Gallimard.

Kraft, Eva
1957 "Zum Huai-nan-tzu Einführung, Übersetzung (Kapitel I und II) und

Interpretation." In: Monumenta Serica 16:191-286.
1958 "Zum Huai-nan-tzu Einführung, Übersetzung (Kapitel I und II) und

Interpretation." In: Monumenta Serica 17:128-207.

Literatur

BOLTZ, William G.

2000 "Logic, language, and grammar in early China". In: JAOS 120.2

(2000). 218-229.
Cua, Antonio S. (ed.)
2002 Encyclopedia ofChinese Philosophy. London: Routledge.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1267-1316



1316 Rafael Suter

Gassmann, Robert H.
1997 Antikchinesische Syntax. Bern: Peter Lang.
2000 "Auf der Suche nach der antikchinesischen Gesellschaft". In: minima

sinica 1:15^40.
2003 Vom Versuch, dao iE und de H wieder auf die Füsse zu stellen.

Derivationsmuster als Schlüssel zur Entschleierung der Schriftzeichen.

Unveröffentlichtes Skript im Rahmen des sinologischen
Kolloquiums an der Abteilung Sinologie, OAS der Universität Zürich.

2005 "Preliminary thoughts on the relationship between lexicon and writing
in the Guodian texts". In: Asiatisches Studien, LIX» 1*2005. 233-260.

GRAHAM, Angus Charles

1989 Disputers of the Tao: philosophical argument in ancient China. La
Salle: Open Court.

HARBSMEIER, Christoph
1998 Language and Logic in Traditional China. (Joseph Needham: Science

and Civilisation in Ancient China, vol. 7,1). Cambridge: CUP.

Karlgren, Bernhard
1957 Grommata Serica Recensa. Stockholm: The Museum of Far Eastern

Antiquities.
1992 The Textual History ofthe Huai-nan tzu. Ann Arbor: The Association

for Asian Studies, Michigan University Press,.

SCHLOBINSKI, Peter

2001 "Zum Prinzip des Relativismus von Schriftsystemen - die chinesische

Schrift und ihre Mythen". In: Zeitschrift für Sprachwissenschaft
20.1:117-146.

SHEN, Vincent
2002 "Yang Zhu (Yang Chu)". In: Cua, A.S. (ed.): Encyclopedia ofChinese

Philosophy. London: Routledge. 840-842.

Unger, Ulrich
2000 Grundbegriffe der altchinesischen Philosophie - Ein Wörterbuch für

die klassische Periode. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

VANKEERBERGHEN, Griet
1995 "Emotions and the Actions of the Sage: Recommendations for an

orderly Heart in the Huainanzi". In: Philosophy East & West 45.4:

527-544.
2001 The Huainanzi and Liu An's Claim to Moral Authority. Albany: State

University of New York Press.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1267-1316


	Der Begriff xìng im Huái Nán Zĭ

