
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 59 (2005)

Heft: 4

Artikel: Historiographie als Selbstdarstellung : Trh-i Nusratang - ein indo-
persisches Geschichtswerk um 1800

Autor: Hayoz, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147698

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147698
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HISTORIOGRAPHIE ALS SELBSTDARSTELLUNG
Tärih-i Nusratgangï- ein indo-persisches Geschichtswerk um 1800

Thomas Hayoz, Universität Bern

Abstract

Around 1800, Nawwäb Nusrat Gang, the Nä'ib-Näzim of Dhaka, wrote a short history of Bengal.

His chronicle belonged to the historiographie tradition of Bengal and Bihar in the second half of
the 18lh and the beginning ofthe 19th centuries. However, whereas other Perso-Bengali historians

who wrote for a British audience criticized the government of the East India Company, Nawwäb

Nusrat Gang legitimized the status quo. His main focus was on the representation of his dynasty's
claim to power in Dhaka towards the East India Company.

Einleitung1

Nawwäb Nusrat Gang (reg. 1785/86-1822), einheimischer Marionettenherrscher

von Britannias Gnaden in Dhaka, verfasste um 1800 für die herrschende East

India Company (E.I.C.) einen kurzen Abriss der Geschichte Bengalens in

persischer Sprache, Tärih-i Nusratgangï (TN) genannt. Obwohl das Tärih-i

Nusratgangï bereits Anfang des 20. Jahrhunderts in den Memoirs ofthe Asiatic

Society of Bengal ediert wurde und gut greifbar ist, ist es von der historischen

Forschung nur wenig beachtet oder dann als unbrauchbar beurteilt worden.

Bereits H. Blochmann kanzelte Nusrat Gangs Chronik im 19. Jahrhundert als

wert- und nutzlos ab: "This book is good for nothing [...] most facts are wrong
and nothing is new."2 Diese Einschätzung hat sich seither nur bedingt geändert.

So kommt auch noch A. KARIM im Jahre 2003 zu einem ähnlichen Schluss:

"The book is a poor specimen ofthe tradition of historical literature produced by

Der vorliegende Artikel basiert auf meiner Lizentiatsarbeit, die ich im Januar 2004 bei Prof.

Dr. Anke von Kügelgen (Universität Bern) eingereicht habe (Hayoz 2004), und einem

Referat, gehalten am Deutschen Orientalistentag 2004 in Halle. Eine deutsche Obersetzung

des TN findet sich in Hayoz 2004:94-130. Carmen Brandt (Universität Halle) danke ich für
die Übersetzung von Siddiqi 2003 aus dem Bengalischen.

Ashraf Ali 1895:31, Nr. D 170.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1039-1076



1040 Thomas Hayoz

the Muslims of India. [...] His [Nusrat Gang's] discussion on different subjects is

short, chronology is faulty and most of the dates mentioned are wrong."3 Das

Tärih-i Nusratgangï wird allerdings als Lieferant einzelner neuer Fakten gewürdigt.

In diesem Zusammenhang wird vor allem dem Teil über die Bauwerke
Dhakas am Ende der Schrift eine gewisse Bedeutung zugemessen.4 Rehabilitiert
wurde das Tärih-i Nusratgangï in neuester Zeit jedoch nicht wegen seines

Inhalts, sondern wegen seines Verfassungsdatums. Es gilt in Bangladesch als

erste Lokalgeschichte, die in Bengalen geschrieben wurde. Seine Bedeutung aus

bengalischer Sicht liegt nun darin, dass dieses Werk vor der ersten

Lokalgeschichte aus britischer Feder, die bis anhin als erstes lokales Geschichtswerk

angesehen wurde, verfasst worden ist, und zwar von einem Einheimischen.5

Die negative inhaltliche Beurteilung des Tärih-i Nusratgangï mag
zutreffen, wenn man vormoderne Chroniken als reine Sammelsurien und
Lieferantinnen ereignisgeschichtlicher "Fakten" ansieht. Zur Gewinnung neuer "harter

Sachverhalte" bietet sich das Tärih-i Nusratgangï dann in der Tat nicht an,
basiert es doch auf dem Ereignisgerüst älterer bekannter Chroniken. Mit einer
anderen Fragestellung jedoch, die das Werk als Ganzes, seine Verwurzelung im
historischen Kontext seiner Abfassungszeit und die ihm zugrunde liegende

historiographische Praxis und Tradition im Blick hat, lässt sich Nusrat Gangs
Schrift sehr wohl für die historische Forschung nutzbar machen. Die Auswertung

des Tärih-i Nusratgangï als historiographisches Artefakt, das in erster Linie
etwas über die Gedankenwelt seines Verfassers aussagt, soll denn auch das Ziel
dieses Aufsatzes sein.

Ich versuche, anhand des Tärih-i Nusratgangï Nusrat Gangs Welt- und
Selbstverständnis herauszuarbeiten. Von Interesse ist dabei insbesondere, wie er
die jüngere und zeitgenössische Geschichte deutet und welche historiographi-
schen Strategien er dabei verfolgt. Die Chronik soll des weiteren mit anderen

zeitgleichen historiographischen Werken aus Bengalen und Bihar in Bezug

gesetzt werden. Dabei dienen mir Kumkum CHATTERJEES Forschungsergebnisse
als Rahmen. In ihrem Aufsatz History as Self-Representation6 untersucht sie

systematisch (allerdings nicht umfassend) die persophone historiographische
Tradition Ostindiens aus dieser Zeit, für die ich den Begriff "No(ta)belnhistorio-
graphie" einführen möchte. Sie bearbeitet Werke, die von Historikern nobler

3 Karim 2003b:56.
4 Karim 1962:299, Anm. 1; Karim 2003b:57; Siddiqi 2003:234f.
5 Siddiqi 2003:236; Karim 2003b:57.
6 Chatterjee 1998.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1039-1076



HISTORIOGRAPHIE ALS SELBSTDARSTELLUNG 1041

Abstammung aus Bengalen und Bihar gegen Ende des 18. Jahrhunderts verfasst

wurden und für die Augen der neuen Herren Bengalens, die Vertreter der

britischen East India Company, bestimmt waren. Nusrat Gangs Geschichtsabriss

passt nun genau in den von CHATTERJEE untersuchten Textkorpus. CHATTERJEE

führt das Tärih-i Nusratgangï denn auch in der Auflistung solcher einschlägiger
Werke auf,7 ohne es jedoch in ihrer Analyse zu berücksichtigen. Bevor ich nun
näher auf diese historiographische Tradition im allgemeinen und das Tärih-i

Nusratgangï im speziellen eingehe, folgt zuerst ein kurzer Überblick über die

politische Geschichte Bengalens und Dhakas.

Bengalen und Dhaka: Moghuln, Nawwabs und die E.I.C.

Nach ersten Eroberungen unter Akbar (reg. 1556-1605) wurde Bengalen in der

Herrschaftszeit des Kaisers Gahângïr (reg. 1605-1627) endgültig ins Moghul-
reich eingegliedert. Bengalen wurde nach dem im Moghulreich üblichen Muster

regiert. Der Kaiser bestimmte einen Gouverneur, der als sein Stellvertreter in der

Provinz (süba) regierte. Bekannt war er unter den Bezeichnungen "Sübadär",
"Näzim" und "Nawwäb". Seine Herrschaft wurde "Sübadän" oder "Nizämat"

genannt. Zu Beginn des 18. Jahrhunderts erlangte Bengalen zusammen mit Bihar
und Orissa im Rahmen der Schwächung des Moghuireiches seine faktische

Unabhängigkeit. Die Sübadän von Bengalen wurde erblich, der Moghulkaiser
bestätigte fortan den amtierenden Nawwäb nur noch pro forma. Die Zeit der

unabhängigen Nawwäbs von Bengalen wird gemeinhin als Nawwäbf-Zeit
bezeichnet. In der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts stieg die britische East India

Company, die bereits seit längerer Zeit im Indienhandel tätig war, allmählich zur
Machthaberin in Bengalen auf.8

Im 17. Jahrhundert war das unter Gahângïr in Gahängünagar umbenannte

Dhaka Hauptstadt der Provinz Bengalen und Residenzstadt des Sübadären. Mit
der Verlagerung der Hauptstadt nach Mursidäbäd Anfang des 18. Jahrhunderts

wurde Dhaka zum Sitz eines Vizegouverneurs, der als Stellvertreter des Mur-
sidäbäder Nawwäbs in Ostbengalen regierte. Die offizielle Bezeichnung seiner

Funktion lautete "NäDib-Näzim". Betitelt wurde er allerdings gemeinhin als

Nawwäb wie der in Mursidäbäd residierende Näzim von Bengalen. Das Amt

7 Chatterjee 1998:947.

8 Karim 1964; Karim 1992a; Karim 1992b; Marshall 1987; Marshall 1998b; Metcalf
2002; Sarkar 1948.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1039-1076



1042 Thomas Hayoz

selbst hiess "Niyäbat". Es wurde vom Herrscher Bengalens stets wieder neu
besetzt. Im Gegensatz zum Nizämat von Bengalen war das Niyäbat von Dhaka in
der Nawwâbï-Zeit nicht erblich. Obwohl Gahangïrnagar etwas an Status ein-
büsste, blieb die Stadt ein wichtiges administratives Zentrum, das für ein Gebiet
in der halben Grösse des heutigen Bangladesch zuständig war. Das Niyäbat von
Dhaka war nach dem Nizämat die höchste Machtposition in Bengalen.9

Einer dieser Vizegouverneure war Gasärat Hän, der von cAlï Wardï Hän

(reg. 1740-1756), dem letzten grossen Henscher Bengalens, im Jahre 1755 in
dieses Amt eingesetzt worden war. Auch unter den nachfolgenden Herrschern
übte er diese Funktion bis 1762/63 aus. Nach einem kurzen Unterbruch wurde er
im Jahre 1765, diesmal auf Weisung der E.I.C, der neuen Macht im Hintergrund,

vom damaligen Nawwäb von Bengalen, Nagm ad-Dawla (reg. 1765—

1766), wieder als Nä'ib-Näzim von Gahangïrnagar eingesetzt. Dies war eine

britische Gegenleistung dafür, dass Gasärat Hän in seiner ersten Amtszeit im
Streit zwischen dem bengalischen Nawwäb Siräg ad-Dawla (reg. 1756-1757)
und der E.I.C. die britischen Agenten in Dhaka verschont hatte. Es war Nawwäb
Gasärat Hän, der den Grundstein für die Begründung der Nawwäb-Dynastie von
Dhaka legte, indem es ihm im Jahre 1778 gelang, die E.I.C. zu überzeugen, das

bisher nicht erbliche Amt des NäDib-Näzims von Gahangïrnagar seinem ältesten

Enkel Muhammad Hän, allgemein bekannt als Hasamat Gang, zu übertragen.
Nach dessen Ableben trat sein Bruder Nusrat Gang im Jahre 1785/86 die

Nachfolge an. Nusrat Gang war ein äusserst engagierter und auf die Erweiterung
seines Prestiges bedachter Nawwäb. So steigerte er etwa das Ansehen der

Dynastie, indem es ihm gelang, seinen jüngeren Bruder Sams ad-Dawla mit
einer Tochter des Nawwäbs von Mursidäbäd, des nominellen Herrschers
Bengalens, zu verheiraten. Er wehrte sich - zwar letztlich vergeblich - auch gegen
die Beschneidung der verbliebenen Macht der muslimischen Notabein. Als
Nawwäb Nusrat Gang im Jahre 1822 verstarb, hielt es der Council der E.I.C. in
Kalkutta nicht mehr für nötig, das Amt des Nä3ib-Näzims von Dhaka (Niyäbat)
aufrechtzuerhalten, und schaffte es ab. Nusrat Gangs Nachfolger durften zwar
den Titel eines Nawwäbs behalten, verloren aber die damit verbundenen und
noch verbliebenen Funktionen und Privilegien. Die Nawwäb-Dynastie von
Dhaka erlosch endgültig, nachdem Nawwäb Gazï ad-Dïn im Jahre 1843

kinderlos verstorben war.10

9 Karim 1964:9-26 u. 57-68; Banerjee 1940:17.

10 Für die Geschichte der Nawwäb-Dynastie von Dhaka siehe Hayoz 2004:10-26. Banerjee
1940 gibt ebenfalls einen guten Überblick über diese Dynastie. In diesem Aufsatz finden

AS/EA LIX-4-2005, S. 1039-1076



Historiographie als Selbstdarstellung 1043

"No(ta)belnhistoriographie" Ende des 18. Jahrhunderts in Bengalen
und Bihar

Nusrat Gangs Chronik steht in der historiographischen Tradition Bengalens und

Bihars Ende des 18. und Anfang des 19. Jahrhunderts, die ich als "No(ta)beln-
historiographie" bezeichnen möchte. Die Historikerin Kumkum CHATTERJEE hat

die gemeinsamen Merkmale dieses Textkorpus' im Artikel History as Self-

Representation herausgearbeitet.11 Zu den wichtigsten und bekanntesten

Vertretern dieses Genres zählen Guläm Husayn Hans Siyar al-Mutä'ahhirin
(SM/SMÜ), Guläm Husayn Salïms Riyäz as-Saläßn (RS/RSÜ) und Munsï
Salïmallahs Tärih-i Bangäla (TB/TBÜ).

Den meisten dieser Chroniken ist gemeinsam, dass sie als Auftragsarbeiten
der East India Company nach 1772 entstanden sind, zu einer Zeit also, in der die

E.I.C. die Macht in Bengalen und Bihar bereits vollständig an sich gerissen
hatte. Die Verfasser der in dieser Tradition stehenden Geschichtswerke stammten

aus noblen Geschlechtern, die vor der Machtergreifung der Briten und auch

noch einige Zeit danach als Notabein mit administrativen Aufgaben betraut

gewesen, inzwischen aber von den neuen Machthabern aus Amt und Würden

gedrängt worden waren. Diese Notabein verbanden gemeinsame Werte und

Normen und eine gemeinsame Selbst- und Weltsicht. Die No(ta)belnhistoriker
nutzten nun diese Auftragswerke dazu, ihren britischen Lesern in einem Akt der

Selbstdarstellung bewusst ihre eigene Sicht der Welt im allgemeinen und von
legitimer Herrschaftsausübung im besonderen darzulegen, in der Absicht, ihnen

diese näherzubringen. Dabei bewegten sie sich im Rahmen der politischen Tra-

sich lange, den Akten der E.I.C. entnommene Quellenzitate. Daneben sei hier eine kleine

Auswahl weiterer wichtiger Texte genannt: TN 121-153; Heber 1844; Karim 1964; KM
Karim 2003.

11 Für die Charakterisierung dieser Tradition stütze ich mich im folgenden auf Chatterjee
1998. Der Begriff "No(ta)belnhistoriographie" hingegen ist eine Konstruktion meinerseits.

Er kennzeichnet sowohl die noble Herkunft der Verfasser dieser Schriften als auch ihre

Funktion als Notabein. Gleichzeitig spielt diese Bezeichnung auf den inhaltlichen Fokus

dieser Werke, nämlich Wirken und Stellung der Notabein im Gemeinwesen, an. Neben

Chatterjee haben auch andere Forscher einzelne dieser "No(ta)belnhistoriker" untersucht

(Askari 1941; Rahim 1963) oder in ihre Untersuchungen miteinbezogen (Lehmann 1967;

Malik 1998; Khan 1998), jedoch mit anderer inhaltlicher Ausrichtung. Ihre Beobachtungen
decken sich grösstenteils mit Chatterjees Ergebnissen.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1039-1076



1044 Thomas Hayoz

ditionen des Moghuireiches und der Nawwabï-Herrschaft in Bengalen, die sie

neu formulierten und ihren eigenen Bedürfnissen anpassten.12

Für diese Historiker bildete das Moghulreich den Bezugspunkt für ihr
politisches Denken und historiographisches Arbeiten. Seine politische und kulturelle

Ordnung und die Prinzipien, die damit in Verbindung gebracht wurden, galten
ihnen als der legitime Rahmen von Herrschaft und Herrschaftsausübung. Das

faktisch unabhängige Gebiet von Bengalen und Bihar unter der Führung des

Nawwäbs von Mursidäbäd bildete dabei den Subkontext, der aber untrennbar

mit dem grösseren Kontext des Moghuireiches verbunden blieb. Ihre Vorstellungen

über das Funktionieren des politischen Systems, etwa die Funktion des

Moghuikaisers und sein Verhältnis zu den politischen Eliten, unterschieden sich

jedoch massgeblich von den Konzeptionen, wie sie in der "klassischen" Moghul-
zeit unter Akbar und Gahângïr formuliert worden waren. In der Zwischenzeit
hatte sich innerhalb der Notabeln-Eliten in Ostindien, begünstigt durch ihre
personelle und familiäre Kontinuität, eine Art "Notabelnbewusstsein"13 entwickelt.
Ihrer Sichtweise gemäss waren nicht die Moghulkaiser die eigentlichen
Repräsentanten dieser Ordnung, sondern die No(ta)beln, die in deren Namen Herr-
schaftsftinktionen ausübten. In ihrem Selbstverständnis waren sie diejenigen, die
das Funktionieren des Gemeinwesens garantierten.14

Der zu Beginn des 18. Jahrhunderts nach langer politischer Stabilität
einsetzende Niedergang des Moghuireiches (als handlungsfähiges Staatsgebilde)
wurde von den Historikern der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts mit dem

Begriff inqiläb ("Umwälzung")15 charakterisiert. Im Falle von Bengalen und

Bihar lag die Sache anders. Die ostindischen Historiker sahen in der dortigen
Nawwâbï-Herrschaft eine Insel der Stabilität und Prosperität, die von fähigen
Henschern nach den richtigen Prinzipien regiert wurde. Insbesondere cAlï Wardï
Hän wurde als guter und gerechter Henscher dargestellt. Der Niedergang der

12 Chatterjee 1998:913-923 u. 342f.
13 Dies ist meine freie Übersetzung von Chatterjees Begriff bureaucratie consciousness. Zur

Entstehung einer regional orientierten und verwurzelten Führungsschicht in Bengalen in der

ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts siehe Calkins 1970. Zur politischen Theorie der "klassischen"

Moghulzeit siehe Richards 1978b.

14 Chatterjee 1998:923f. u. 927-934.
15 Die damalige Verwendung von inqiläb ist allerdings nicht dem Begriff "Revolution" in

seiner heutigen Bedeutung gleichzusetzen. Er wurde nahe an seiner primären Bedeutung,
einer Umdrehung im physikalisch-beobachtbaren Sinne, wie etwa der Umdrehung der

Planeten, verwendet und bezeichnete als solcher Wandel oder Umdrehung der bestehenden

Verhältnisse. (Lehmann 1967:18f.)

AS/EA LIX-4-2005. S. 1039-1076



Historiographie als Selbstdarstellung 1045

Nawwâbï-Henschaft in Bengalen war aus ihrer Sicht kein schleichender, stetiger
Prozess wie derjenige des Moghuireiches, sondern ein abrupter Umbruch,
herbeigeführt durch einen einzigen unfähigen Henscher, nämlich Siräg ad-Dawla.16

Die Bedeutung dieser Umwälzung (inqiläb) lag für die No(ta)belnhistoriker
darin, dass mit ihr die East India Company an die Macht gelangte, die den in
ihren Augen althergebrachten und anerkannten Grundsätzen von guter und

angemessener Herrschaftsausübung, nach denen (ihrer Perzeption gemäss) Bengalen

und Bihar in der Moghul- und NawwäbT-Zeit regiert und verwaltet worden

waren, nicht folgte. Die Chronisten bemängelten, dass die neuen Machthaber
nicht das Wohlergehen des Landes und seiner Bewohner verfolgten, dieses
stattdessen eigennützig plünderten. Der wichtigste Grund für den Niedergang
Bengalens bestand nach Ansicht der No(ta)belnchronisten jedoch darin, dass die
Briten die Notabein der alten Eliten, die bereits unter den Nawwäbs gedient
hatten und die aufgrund ihrer vornehmen Abstammung und Kompetenz eine

tugendhafte und funktionierende Henschaftsausübung gewährleisteten, nicht
mehr mit der Verwaltung Bengalens und Bihars betrauten.17

Die in den Chroniken vom Ende des 18. Jahrhunderts formulierte, an die

E.I.C. gerichtete Kritik ist allerdings nur eine Facette dieser Werke. Denn sie

enthalten gleichzeitig Passagen, die die Briten positiv darstellen und gar loben.

In der gleichen Schrift finden sich demnach oft Aussagen, die sich inhaltlich
diametral gegenüberstehen.18 In diesem Zusammenhang darf man nicht
vergessen, dass die meisten dieser Chronisten in der neuen E.I.C.-Administration
keinen Platz mehr gefunden hatten und arbeitslos geworden waren. Der damit

einhergehende Macht- und Prestigeverlust, ebenso wie materielle Nöte, verursacht

durch den Verlust der Gagïr-Landereien, die sie vom bengalischen
Nawwäb erhalten hatten und die nun von den neuen Henen Bengalens eingezogen

wurden, waren ein schwerer Schlag für diese Leute. Vor diesem Hintergrund

sind auch die Kritik der aktuellen Situation und die Darlegung ihrer Ursachen

zu verstehen: Die Verfasser dieser Auftragswerke erhofften sich dadurch,
dass sie sich und ihre Gruppe der Notabein als für eine funktionierende und

gerechte Herrschaft unverzichtbar darstellten, eine Anstellung in der neuen Ver-

16 Chatterjee 1998:924-926 u. 934-936.
17 Chatterjee 1998:925f. u. 939-942.
18 Chatterjee 1998:939f. u. 940, Anm. 66. Deshalb erstaunt es wenig, dass auf der einen

Seite Chatterjee den Historiker Guläm Husayn Hän als den ersten Inder ansieht, der die

britische Herrschaft als kolonial charakterisiert habe (Chatterjee 1998:942), während auf
der anderen Seite Rahim dieselbe Person als pro-britischen Opportunisten bezeichnet

(Rahim 1963:125-129).

AS/EA LIX-4-2005. S. 1039-1076



1046 Thomas Hayoz

waltung und die Patronage der E.I.C. zu sichern. Diese Bestrebungen waren
allerdings in der Regel nicht von Erfolg gekrönt. Die besagten Werke trugen
nicht zur Wiedereingliederung ihrer Verfasser in die Administration bei.19

CHATTERJEE legt in ihrem Aufsatz besonderen Wert auf die Kritik der

Historiker an der kolonialen Herrschaft. M.E. gilt es allerdings nicht dies zu
betonen, sondern die Selbstbezogenheit ihrer Kritik an der Henschaft der E.I.C.

Tarih-i Nusratgangï

Entstehungsgeschichte

Sayyid cAlï Husayn Qazwînî, allgemein bekannt als Nawwäb Nusrat Gang und
NäDib-Näzim von Dhaka (1785/86—1822),20 verfasste ein kurzes persischsprachiges

Geschichtswerk, das Harinath De Anfang des 20. Jahrhunderts unter dem

Titel Tärih-i Nusratgangï herausgab.21 Harinath Des Edition beinhaltet ebenfalls
die Fortsetzung dieser Schrift, verfasst von einem ehemaligen Angehörigen des

Hofes von Dhaka namens Hamïd Mïr, nachdem die Nawwäb-Dynastie 1843

untergegangen war. Es existieren verschiedene Fassungen und Handschriften des

Tärih-i Nusratgangï, die unter unterschiedlichen Titeln bekannt sind.22 Eine in
diesem Zusammenhang wichtige Frage betrifft das Verhältnis von Hamïd Mïrs
Schrift zu Nusrat Gangs Werk. Es herrscht Unklarheit bzw. Uneinigkeit darüber,
ob beide Werke als eine Einheit aufzufassen sind und der Titel Tärih-i Nusrat-

19 Chatterjee 1998:942f.

20 Sein offizieller Name mit allen Titeln lautet Intizäm ad-Dawla Nasïr al-Mulk Sayyid eAlï

Hän Bahädur Nusrat Gang.
21 TN 121-153; Storey 1970:723, Nr. 972.

22 Harinath De nennt in seinem Vorwort drei noch erhaltene Handschriften (TN [i]) und

bezeichnet die Schrift im englischen Teil seines Vorwortes als Târïh-i Nusratgangï (TN [i])
im persischen Teil als Târïh-i oahângïrnagar D 'häka mawsûm ba Târïh-i Nusratgangï (TN
[iii]). Die Handschrift, die sich im Besitze der Asiatic Society ofBengal befindet, wird im

Katalog für persische Handschriften mit Risala dar Ahwäl-i Gahangïrnagar benannt

(Ashraf Ali 1895:31, Nr. D 170). Der Titel Tärih-i Nusratgangï hat sich dank Harinath De

und Storey durchgesetzt. In einigen Büchern wird dieses Werk fälschlicherweise zwei- bis

dreimal jeweils unter einem anderen Titel aufgeführt (Subhan 1997:406; Rizvi 1969:352-

354). Darüber hinaus existierten bereits zu Nusrat Gangs Zeiten mindestens zwei Fassungen
des TN, da Nusrat Gang seine erste Version bereits nach kurzer Zeit überarbeitet hatte

(Karim 1962:249f).

AS/EA LIX-4-2005, S. 1039-1076



HISTORIOGRAPHIE ALS SELBSTDARSTELLUNG 1047

gangï auf beide zu beziehen ist oder nicht.23 Aus Hamïd Mïrs Text und Harinath
Des Vorwort geht jedoch eindeutig hervor, dass Hamïd Mïr sein Geschichtswerk
als Fortsetzung und Teil von Nawwäb Nusrat Gangs Chronik verstand.24

Demgemäss macht es Sinn, den Titel Târïh-i Nusratgangï sowohl auf Nusrat

Gangs Werk als auch auf Hamid Mïrs Fortsetzung zu beziehen. Im folgenden
beschränke ich mich jedoch auf die Analyse von Nusrat Gangs Schrift.25

Lange Zeit waren die Umstände und der Zeitpunkt der Entstehung von
Nusrat Gangs Chronik unklar. Harinath De konnte aufgrund des Textes selbst

und einer Notiz auf einem der Manuskripte einzig feststellen, dass sie während
Nusrat Gangs Amtszeit vor 1817 verfasst worden sein musste (TN [i]). Zum

Hintergrund ihrer Entstehung stand nur die Bemerkung des Verfassers zur
Verfügung, diesen Abriss im Auftrage einiger Engländer geschrieben zu haben (TN
121). Dank Abdul Karims Entdeckung eines Berichtes und der dazugehörigen

Konespondenz von John Taylor, Commercial Resident in Dhaka, aus der Zeit

um 1800 in den Akten des India Office in London26 und seiner anschliessenden

Veröffentlichung in einem Artikel,27 wissen wir über den genauen Zeitpunkt, die

Auftraggeber und den Zweck der Verfassung des Tärih-i Nusratgangï Bescheid.

Die Entstehungsgeschichte soll im folgenden dargelegt werden:

Der Commercial Resident der East India Company in Dhaka John Taylor
wurde vom Board of Trade der E.I.C. in einem Brief, datiert vom 6. Februar

1798, angewiesen, für den Court of Directors der E.I.C. diverse Informationen
über Dhaka zu liefern. Der im 115. Paragraphen eines Schreibens des Court of
Directors, datiert vom 9. Mai 1797, schriftlich fixierte Auftrag beinhaltete die

Sammlung von Informationen zu Themen aller Art wie etwa Geographie, Politik
und Handel. J. Taylor bat für diesen Auftrag den amtierenden Nawwäb von
Dhaka Nusrat Gang um Unterstützung. Nusrat Gang verfasste darauf das Tärih-i
Nusratgangï und drei weitere, kürzere Berichte, die er dem Commercial Resident

übergab. Eines dieser drei Papiere enthielt die der Chronik beigefügte Be-

23 Siddiqi 2003:229f.
24 TN [i], 135, 152f.

25 Hamid Mir beschreibt in seiner Fortsetzung (TN 135-153) die "Amtszeiten" der Nawwäbs

von Dhaka, angefangen mit Nusrat Gang bis zum letzten Nawwäb dieser Linie, Gazï ad-Dïn

Muhammad. Sein Schwerpunkt liegt auf der Schilderung der Zustände am Hofe seines

Patrons Nawwäb Gazï ad-Dïn Muhammad, die er als Augenzeuge miterlebte. Für die

Auswertung von Hamïd Mïrs Fortsetzung siehe die einschlägigen Kapitel und Passagen in

Hayoz 2004.

26 India Office Records, Home Miscelleneous Series, Volume No. 456 F.

27 Karim 1962.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1039-1076



1048 Thomas Hayoz

Schreibung der Bauwerke Dhakas, das zweite eine Liste von Mursid Qulï Hans

Abgaben an den Moghulkaiser und das letzte einen Bericht über die Faktoreien
der europäischen Handelskompanien in Dhaka. Taylor übersetzte die Chronik
und die Kurzberichte und sandte die Übersetzungen - mit Ausnahme derjenigen
des Tärih-i Nusratgangï (dazu später mehr) - zusammen mit anderen Beilagen
und einem Begleitbrief, datiert vom 30. November 1800, an Peter Speke, den

Präsidenten des Board of Trade. Aus diesem Sachverhalt lässt sich also schliessen,

dass das Tärih-i Nusratgangï zwischen dem 6. Februar 1798 und dem 30.

November 1800 verfasst worden ist.28

Es gilt nun noch die Frage der Urheberschaft zu klären: J. Taylor schreibt,
dass Nusrat Gangs Chronik von dessen Bediensteten zusammengestellt worden
sei.29 Er liefert keine weiteren Informationen oder Erklärungen dazu. Dass
Bedienstete dem Nawwäb bei der Sammlung und Sichtung des Materials zur Hand

gingen, darf angenommen werden. Aus der edierten Version des Tärih-i Nusratgangï

selbst geht jedoch eindeutig hervor, dass Nawwäb Nusrat Gang diesen

Abriss selbst verfasst hat: Sowohl der Nawwäb als auch Hamïd Mïr halten dies

im Text so fest.30 Mit Nusrat Gang verwandte Personen werden als solche

charakterisiert und mit dem besitzanzeigenden Attribut mu'allifexgäxxzt31 Wenn
Nusrat Gang über sich selbst schreibt, benutzt er dem Usus entsprechend Formen
der Unterordnung wie etwa cäsf.32 Der Erzählerwechsel von Nusrat Gangs

Chronik zu Hamïd Mïrs Fortsetzung macht den Sachverhalt noch deutlicher:
Hamïd Mïr verwendet zur Bezeichnung Nusrat Gangs alle möglichen
Ehrenformen,33 so wie es sich damals geziemte. Hätten Nusrat Gangs Schreiber den

ersten Teil des Werkes verfasst, wären zwingend solche Ehrenformen und nicht

Wendungen der Unterordnung anzutreffen.

Bemerkenswert ist, dass Nusrat Gang überhaupt eine Chronik verfasste,
hatte ihn doch J. Taylor lediglich gebeten, Informationen aller Art zu sammeln

und nicht ein Geschichtswerk zu schreiben.34 Obwohl J. Taylor ausdrücklich v.a.

28 Karim 1962:289-298. Karim gibt auf den Seiten 292-298 das gesamte Begleitschreiben

vom 30. Nov. 1800, das all diese Informationen enthält, wieder. Die Übersetzungen von
Nusrat Gangs Berichten (jedoch nicht der Chronik) sind auf den darauffolgenden Seiten

abgedruckt.

29 Karim 1962:293.

30 TN 121 u. 135.

31 TN 135.

32 TN 121 u. 135.

33 TN 135f.

34 Karim 1962:293 u. 295.

AS/EA LIX-4-2005. S. 1039-1076



Historiographie als Selbstdarstellung 1049

Informationen zu Handel und Handelsprodukten erbeten hatte,35 legte der

Nawwäb mit dem Verfassen und dem Inhalt seiner Chronik den Schwerpunkt
eindeutig auf die politischen Verhältnisse Bengalens (siehe unten). Dies könnte
einerseits daran liegen, dass Nusrat Gang unbewusst - seinem Wertesystem
entsprechend36 - Informationen über die politischen Verhältnisse höher und als

wichtiger einstufte als solche über Handelsangelegenheiten und diese in der im
Indien des 18. Jahrhunderts üblichen, d.h. historiographischen Form festhielt. Er
könnte allerdings auch ganz bewusst die Leitung des Staatswesens und den

Anteil seines Geschlechtes daran als einen Akt der Selbstdarstellung in
Chatterjees Sinne in den Vordergrund gerückt haben. Dafür spricht, dass

Nusrat Gang sich des dialogischen Charakters seiner Schrift vollkommen
bewusst war: Seine Auftraggeber direkt ansprechend, begründet er die Kürze der

Ausführungen zu Gasärat Hän im zeitgenössischen Teil seiner Chronik (TN
134f.) damit, dass die englischen Herren über diese Ereignisse selbst besser

Bescheid wussten (TN 135).
Ironie des Schicksals ist nun, dass J. Taylor das Târïh-i Nusratgangï als

unbrauchbar einstufte und seine Übersetzung mit folgender Begründung nicht an
die höheren Gremien der E.I.C. weiterleitete:37

But as the events recorded in this book are already before the public; as the book contains

no information whatever 'on the Geography, Government, Laws, the progressive stages of
the useful Arts, Manufactures, Sciences, and the fine Arts, and particularly on the former
and present state of internal and foreign trade', and, as, respecting the remaining subjects,

'chronology, and Political Revolutions', on which information is desired by the Hon'ble
Court of Directors, whatever is contained in the book on those points is probably not

entirely to be depended on; I forbear to trouble the Hon'ble Court with a work, from the

perusal of which no satisfactory information could be obtained.38

Inhaltliche Ausrichtung und Genre

Nusrat Gangs Geschichtsabriss ist äusserst kurz und umfasst in Harinath Des
Edition 15 Seiten (TN 121-135). Zeitlich beginnt die Chronik mit der Eroberung

35 Karim 1962:293 u. 295.

36 In den Augen der Noblen und Notabein war Handel keine angesehene Tätigkeit. Kaufleute

gehörten ihrem Selbstverständnis gemäss einer tieferen sozialen Gruppe an. (Khan
1969:3f.)

37 Dies ist auch der Grund, weshalb sich in den Akten des India Office zwar die Überset¬

zungen der kürzeren Berichte Nusrat Gangs, nicht aber diejenige seiner Chronik finden.
38 Zitiert aus J. Taylors Brief, datiert vom 30. Nov. 1800, an die Mitglieder des Board of Trade

der E.I.C. (Karim 1962:295).

AS/EA LIX-4-2005. S. 1039-1076



1050 THOMAS HAYOZ

Bengalens in der Zeit des Moghuikaisers Akbar in der zweiten Hälfte des 16.

Jahrhunderts und endet mit Nusrat Gangs Amtszeit als Nawwäb (ab 1785/86). In
einem kurzen, bereits im Vorwort angekündigten Kapitel (TN 121), das Hamïd

Mïr später ergänzt und am Ende seiner Fortsetzung angefügt hat, beschreibt
Nusrat Gang wichtige Bauwerke Gahangïrnagars (TN 152f).

Nusrat Gang berichtet in seiner Schrift über die verschiedenen Gouverneure
und Henscher, die in Bengalen wirkten. Es geht um Machtkämpfe, Kriege und

Intrigen - um die grossen Männer und die hohe Politik jener Zeit. Er steht damit

ganz in der Tradition der indo-persischen Geschichtsschreibung des 18.

Jahrhunderts.39 Die erste Hälfte des Tärih-i Nusratgangï ist auf Bengalen
ausgerichtet und gehört zur historiographischen Gattung der Regionalgeschichte.
Der letzte, kurze Abschnitt, der zeitlich das letzte Drittel des 18. Jahrhunderts

abdeckt (TN 134f), fällt allerdings etwas von den 14 vorangehenden Seiten ab

und weist eigenständige Züge auf. Nusrat Gang berichtet darin nicht mehr über

Gesamtbengalen, sondern nur noch über Dhaka und beschränkt sich auf die

Schilderung der Entstehung seiner eigenen Nawwäb-Dynastie. Die letzten Kapitel

tragen deshalb die Züge einer lokalen Dynastiegeschichte. Dass für Nusrat

Gang dieser letzte Abschnitt in sein Gesamtkonzept passte und (für ihn) keine

Inkonsistenz darstellte, soll weiter unten bei der Besprechung von Nusrat Gangs

Wahrnehmung der Bedeutung der Stadt Dhaka gezeigt werden.40 Nusrat Gangs
Werk lässt sich ebenfalls dem von K. CHATTERJEE beschriebenen und von mir
als "No(ta)belngeschichte" bezeichneten Genre zuordnen, da sein Verfasser
sowohl dieser sozialen Gruppe angehört als auch fast ausschliesslich über diese

berichtet: Das Amt und die Funktion des bengalischen Sübadären und seiner

Stellvertreter und die Abfolge der einzelnen Gouverneure und "Gouverneursdynastien"

bilden seinen inhaltlichen Fokus.

Quellen und ihre Verwendung

Nawwäb Nusrat Gang stützte sich für den überwältigenden Teil seiner Chronik
auf historiographische Schriften. Er nennt jedoch lediglich zwei der Geschichtswerke,

die er verwendet hat, zum einen das Târïh-i Gahângïrï (mawsüm ba

Iqbälnäma), zum anderen das "Älamgirnäma.^ Taylor kommt in seinem
Begleitbriefebenfalls auf die Quellen des Târïh-i Nusratgangï zu sprechen: Als Quellen
zu Nusrat Gangs erster Version nennt er "the histories ofJehangeer, Alumgeer,

39 Malik 1982:153.

40 Siehe dazu das Kapitel Gahangïrnagar - alte Hauptstadt und Sitz des Näzims.
41 TN 121.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1039-1076



Historiographie als Selbstdarstellung 1051

cèca"42, zur zweiten, überarbeiteten Version "the histories ofAkbar, andJehan-

geer, the history ofBengal [Tärih-i Bangäla; TH], and [...] the Syre-al-Motake-
reen"42. Von den oben aufgeführten Werken lassen sich in Harinath Des Ausgabe

des Tärih-i Nusratgangï die folgenden drei Chroniken als von Nusrat Gang
verwendete Quellen identifizieren:44

Munsï Salïmallahs Tärih-i Bangäla (TB/TBÜ)45,
Muhammad Käzims '¦Älamgirnäma (AN)46 und
Guläm Husayn Hans Siyar al-Mutä'ahhirin (SM/SMÜ)47.

Die einzelnen Abschnitte des Tärih-i Nusratgangï können dabei eindeutig als

Textblöcke den einzelnen Vorlagen zugeordnet werden: Nusrat Gang übernimmt
einzelne Passagen fast wörtlich aus seinen Quellen, andere kürzt oder ergänzt er.

Längere Abschnitte wiederum fasst er knapp zusammen. Auch wenn sich in
mehr als einer seiner Quellen Material zum gleichen Ereigniskomplex findet,

42 Karim 1962:293.

43 Karim 1962:294.

44 Siddiqi (2003:232-235) und Karim (2003b:56f.) beachten nur Nusrat Gangs eigene Quel¬

lenangaben im TN und ziehen die Angaben in Taylors Begleitbrief nicht in ihre

Überlegungen mit ein. Stattdessen stellen sie Mutmassungen an, was für zusätzliche Werke
Nusrat Gang als Quellen verwendet haben könnte und kommen auf diese Weise zu falschen

Ergebnissen. Siddiqi und Karim gehen davon aus, dass Nusrat Gang bei der Darstellung
von cAlï Wardï Hans Herrschaft Yüsuf cAlï Hans Târïh-i Bangâla-yi Mahâbatgangï
(TM/TMÜ), auch bekannt als Ahwäl-i Mahäbatgang, verwendet habe. Vergleicht man aber

einschlägige Textstellen miteinander, wird ersichtlich, dass sich Nusrat Gang - genau wie

Taylor angibt - auf Guläm Husayn Hans Siyar al-Mutä'ahhirin (SM) abstützt. Teile des SM
wiederum basieren auf dem TM (Karim 2003a). Das TN enthält zwar Informationen, die

ursprünglich aus dem TM stammen, Nusrat Gang hat diese aber via SM übernommen. Hier sei

ein Beispiel genannt: Der siegreiche Einzug cAlï Wardï Hans in Mursidäbäd, der in allen
drei Chroniken beschrieben wird (TN 129 ~ SM 494/SMÜ I 340 ~ TM 20/TMÜ 17), findet

gemäss TN und SM im Jahre 1153 statt, während im TM das Jahr 1152 angegeben wird.
Sowohl im TN als auch im SM ist davon die Rede, dass der Einzug "nach zwei Tagen" stattgefunden

habe, eine Bemerkung, die im TM fehlt. Im TN und SM sind ganze Satzteile gleich
formuliert, die im TM zwar ähnlich, aber doch anders verfasst sind: "mahäbat gang dar
awäsit-i sahr-i safar-i sana-yi 1153 [...] dähil-i sahr-i mursidäbäd suda [...]" (TN) /
"mahäbat gang [...] dar awäsit-i sahr-i safar-i sana-yi 1153 dähil-i sahr-i mursidäbäd

gardïd" (SM) / "an "alï-martaba [...] dar awäsit-i sahr-i safar-i säl-i 1152 [...] wärid-i
balda-yi mursidäbäd suda [...]" (TM).

45 TN 122-126, 128.

46 TN 127.

47 TN 128-134.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1039-1076



1052 Thomas Hayoz

verwendet er zu dessen Schilderung im Tärih-i Nusratgangï ausschliesslich eine

einzige Quelle, ohne sie durch andere zu ergänzen. Dass Nusrat Gang seine

Schrift inhaltlich fast ausschliesslich auf frühere Geschichtswerke aufbaut,
bedeutet jedoch nicht, dass er dabei die Sichtweise der Verfasser seiner Vorlagen
unverändert übernimmt. Bereits die Auswahl der Ereignisse und deren

inhaltliche Kürzungen, die er für die Abfassung seines Abrisses zwingend
vornehmen musste, verändern die inhaltliche Ausrichtung des Tärih-i Nusratgangï

im Vergleich zu seinen Quellen. Es lässt sich des weiteren nachweisen,
dass er allfällige Kürzungen nicht konzeptlos und willkürlich vornimmt und den

Inhalt der Quellen teilweise erheblich verändert und dabei seinen eigenen

Vorstellungen anpasst.48 Das Tärih-i Nusratgangï ist deshalb nicht bloss als ein

Plagiat oder eine Zusammenfassung früherer Quellen, sondern als

eigenständiges Werk zu betrachten, das von seinem Autor bewusst nach den eigenen

Vorstellungen geformt wurde.

Welt- und Selbstverständnis Nawwäb Nusrat Gangs

Das Moghulreich, die Sübadären und die Briten

Wie für die Verfasser der von K. CHATTERJEE untersuchten Chroniken49 bildete
auch für Nusrat Gang um 1800 das Moghulreich den geistigen Hintergrund
seines politischen Denkens und gleichzeitig auch seiner historiographischen
Tätigkeit. So legt er in seinem Vorwort grossen Wert darauf, den Moghulkaiser
als Ursprung seiner Ehrentitel ausdrücklich zu nennen (TN 121). Bezeichnend
ist auch, dass er sein Geschichtswerk mit der Eingliederung Bengalens ins

Moghulreich (qalamraw-i säht) beginnt (TN 121).50 Diese markiert Bengalens
Eintritt in das politische System, das nach den Vorstellungen der Nawwabï-
Eliten und ihrer (anfangs) unter den Briten dienenden Nachkommen den
legitimsten Rahmen von Herrschaftsausübung darstellte.51 Dass Nusrat Gang die

48 Einzelne Beispiel dazu werden im folgenden aufgeführt und analysiert.
49 Chatterjee 1998:923f.

50 Er wählt damit einen anderen historischen point de départ als andere Chronisten aus der

zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts: Guläm Husayn Hän (SM) und Guläm Husayn Salïm

(RS/RSÜ) beginnen die historische Erzählung ihrer Werke mit der vorislamischen Zeit bzw.

der muslimischen Eroberung Indiens, Munsï Salïmallah (TB/TBÜ) die seinige mit Kaiser

Awrangzêb.
51 Chatterjee 1998:923.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1039-1076



Historiographie als Selbstdarstellung 1053

muslimisch-afghanischen Herrscher, die vor den Moghuln Bengalen regierten,
als nicht-legitim, die Eroberung Bengalens durch die Moghuln dagegen als legitim

betrachtete, zeigt seine Wortwahl: Den Ausdruck tasallut ("uneingeschränkte

Herrschauftsausübung"), mit dem er die afghanische Herrschaft bezeichnet

(TN 121), verwendet er in einem negativen Sinne.52 Die königliche Gefolgschaft
(awliyä-yi bädsähi) befreit seiner Darstellung gemäss Bengalen aus den Klauen

(cang) der Bande der Afghanen (firqa-yi afagina).53
Der im Vorwort gegebene Bezug auf das Moghulreich zieht sich in der

Folge im Tärih-i Nusratgangï weiter: Ein wichtiges Thema in Nusrat Gangs

Chronik ist der Kampf der Sübadären als Repräsentanten des Moghuireiches in

Bengalen gegen Rebellen, die in seinen Augen die legitime Moghul-Ordnung zu

untergraben suchen. Rahïm Hän, Söbhä Singh und Himmat Hän gehören zur
Kategorie dieser Aufrührer (TN 122-124). Nusrat Gang verwendet etwa für
Rahïm Hans Aufstand scharfe Worte, die die Illegitimität seines Handelns
demonstrieren sollen (söris, bagï, *inäd, fitna, zulm, biadai). Eine weitere solche

Unbotmässigkeit (bagï) begeht Awrangzêbs Bruder Sah Sugäc (TN 126f). In

gleicher Weise lehnen sich auch die Assamesen (söris, fasäd etc.) und Pïm

Narä'in, Zamïndar von Küc Bihär (sarkasï etc.), auf (TN 126f). Auch den

Marathen-Einfall in Bengalen (TN 130-132) in der Zeit cAlï Wardï Hans in den

1740er Jahren sieht Nusrat Gang immer noch im Rahmen des Moghulreichs (TN
130). Er begreift also - ganz in der Tradition der Nawwâbï-Henscher selbst -
auch die Nawwabï-Herochaft als Teil der Moghuiherrschaft. Sowohl Mursid

Qulï Hän als auch cAlï Wardï Hän stehen trotz ihrer faktischen Unabhängigkeit
im Dienste des Moghuikaisers. So arbeitet Mursid Qulï Hän gewissenhaft zu
Gunsten des Kaisers (TN 125f). cAlï Wardï Hän erlangt im Tärih-i Nusratgangï
seine Macht mit ausdrücklicher Unterstützung durch den Moghulkaiser (TN
128f), und Nusrat Gang zählt ihn zu den königlichen Emiren (TN 130: umarä-yi
säht).

Der Moghulkaiser selbst tritt in der ersten Hälfte des Tärih-i Nusratgangï
(TN 121-135) als Verleiher von Amt und Würden auf. Nusrat Gang kennzeichnet

dessen herausragende Position und Erhabenheit durch die Verwendung der

üblichen Ehrenbezeichnungen {huzür-i mtfallä, huzür-i wälä etc.). Daneben

stellt er den Bezug zum Moghulherrscher mit seiner häufigen Verwendung des

Adjektivs "königlich" (sâhï, bâdsahï) her. Das Reich und der Moghulherrscher

52 Nusrat Gang charakterisiert im Gegensatz dazu die Herrschaft der Moghulkaiser (etwa
Akbars und Gahângïrs {TN 121 u. 122}) als saltanat.

53 TN 121.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1039-1076



1054 Thomas Hayoz

bilden dabei allerdings nur einen übergeordneten, fernen Rahmen. Das heisst,
Nusrat Gang blendet im Gegensatz zu seinen Quellen und anderen Chroniken

aus seiner Region die Reichsgeschichte gänzlich aus. Kaiser, Reich sowie Hen-
scher aus anderen Provinzen finden nur Erwähnung, sofern sie mit Personen und

Ereignissen in Bengalen, Bihar und Orissa in direktem Zusammenhang stehen.

Über wichtige Ereignisse wie Herrscherwechsel in Delhi oder Nadir Sähs und

Ahmad Sähs Einmärsche in Nordindien verliert er kein Wort.54 Auch den politischen

Niedergang des Moghuireiches, den andere Historiker thematisieren und

dafür gar den Begriff inqiläb verwenden,55 interessiert ihn nicht. Er spricht den

Machtzerfall der Zentralmacht lediglich an einer einzigen Stelle, nämlich im
Zusammenhang mit den Marathen-Einfallen in Bengalen, an.56

Das Moghulreich ist für Nusrat Gang in erster Linie eine politisch-kulturelle

Ordnung und keine imperiale Territorialmacht. Selbst wenn er die frühere

Moghulzeit (in Bezug auf Bengalen) beschreibt (TN 121 f.), bleibt der Kaiser
eine ferne Figur. Im Zentrum seines Interesses stehen allein die Gouverneure,
die als "Hüter" der Moghul-Ordnung in dessen Namen regieren. Dass Nusrat

Gang absichtlich den Moghulkaiser in den Hintergrund und die Angehörigen der

Nobilität in den Vordergrund rückt, zeigt der Vergleich einer Textstelle des

Tärih-i Nusratgangï mit der ihr zugrunde liegenden Vorlage, deren Inhalt Nusrat

Gang in modifizierter Form übernimmt: In seiner Quelle, dem Tärih-i Bangäla,
gelingt es Kaiser Awrangzëb, eine sichere Niederlage gegen den aufständischen
Sah Sugäc im letzten Augenblick abzuwenden, indem er einen General aus dem

gegnerischen Lager auf seine Seite bringt.57 Nusrat Gang übernimmt die

gesamte Anekdote, bringt aber eine Änderung an. Im Tärih-i Nusratgangï ist es

nicht Awrangzëb, der auf geschickte Weise eine Niederlage in einen Sieg
umzuwandeln vermag, es sind vielmehr die königlichen Emire (umarä-yi bädsähi).5*

54 Der beschränkte Umfang seiner Schrift mag bei der Nicht-Berücksichtigung der Reichs¬

geschichte eine Rolle gespielt haben. Anders formuliert lässt sich aber auch sagen, dass

Ereignisse auf Reichsebene aus Nusrat Gangs Perspektive zu wenig wichtig waren, um in

seinem Abriss miteingeschlossen zu werden. Selbst kleine, rein zeitliche Referenzen wie

"zur Zeit als Nadir Sah in Delhi weilte, [...]" (TB 123/TBÜ 152) etc. finden sich bei ihm

keine. In anderen persischen Geschichtswerken aus Bengalen und Bihar sind Bezugnahmen

zu Geschehnissen im Reich, auch ausführliche, durchaus üblich, selbst wenn sich das Werk

ausdrücklich nur auf Bengalen bezieht.

55 Chatterjee 1998:924-926.

56 "Cün qawäyim-i qasr-i saltanat zctfê tamäm räh yäfta [...]"(TN 130).

57 TB 43/TBÜ 49f.
58 TN 126.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1039-1076



Historiographie als Selbstdarstellung 1055

Auffällig ist auch, dass sich die am Anfang des Kapitels genannten
Rebellen in Nusrat Gangs Sprachregelung nicht gegen den Kaiser selbst auflehnen,
sondern gegen die königlichen Gouverneure und Emire. So missachten sowohl
der Afghane Himmat Hän (TN 122) als auch die Marathen (TN 130) die Autorität

der königlichen Repräsentanten. Im letztgenannten Fall geschieht dies, weil
das Reich kränkelt. Ein Bezug zum Moghulkaiser bleibt jedoch gänzlich aus.

Nach derselben Logik gelangt Bengalen durch seine Eroberung durch die

Moghuln nicht in die Hände Akbars, sondern in diejenigen der königlichen
Gefolgschaft (TN 121). Im Tärih-i Nusratgangï verkörpern also die Gouverneure

und Noblen das Moghulreich.
Für die Zeit nach cAlï Wardï Hans Tod (1756) finden sich im Tärih-i

Nusratgangï keine direkten Bezüge zum Moghulreich mehr. Auf den letzten

Seiten der Schrift Nusrat Gangs ist die East India Company der neue Referenzrahmen.

Die Rolle der Briten in Bengalen wird indes nur angedeutet. Nusrat

Gang schildert etwa ihre Beteiligung am Sturz Siräg ad-Dawlas oder ihren Streit

mit Mïr Muhammad Qäsim Hän, der diesen seine Macht kostet.59 Die
Schlachten von Plassey 1757 und Baksar 1764 mit britischer Beteiligung oder

die Verleihung der Dïwânï, d.h. der Steuereinziehungsrechte, an die E.I.C. durch

den Moghulkaiser Sah cÄlam II. im Jahre 1765 erwähnt er mit keinem Wort. Er

spricht auch nirgends von einer Machtergreifung der Briten in Bengalen. Dass

diese die neuen Henen Bengalens sind, geht jedoch aus der Darstellung des

Tärih-i Nusratgangï klar hervor. Sie sind es, die Gasärat Hän und seine Nachfolger

als Nä'ib-Näzims von Gahangïrnagar einsetzen (TN 135). Nusrat Gang
versucht gar nicht erst die Fiktion aufrechtzuerhalten, dass die Mursidäbäder
Nawwäbs noch die Herrscher Bengalens seien. Mïr Muhammad Qäsim ist in
seiner Darstellung der letzte der Nawwäbs von Mursidäbäd, der für Dhaka einen

Nä°ib-Näzim bestimmt (TN 134). Die später noch praktizierte formale

Einsetzung des Nä'ib-Näzims durch den Nawwäb von Mursidäbäd60 lässt er

gänzlich unberücksichtigt. Einen indirekten Bezug zur Moghul-Tradition lässt er

hingegen noch anklingen, indem er den Generalgouverneur Warren Hastings mit
dessen Moghultitel benennt (TN 135).

Die textliche Grundlage des Tärih-i Nusratgangï ist nicht ausreichend, um
Nusrat Gangs genaue Vorstellungen über die Rolle der E.I.C. im indischen

politischen System herauszuarbeiten. Festhalten lässt sich immerhin, dass er die

Herrschaft der Briten in Bengalen nicht als Bruch in der bengalischen Ge-

59 TN 134.

60 Banerjee 1940:19f.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1039-1076



1056 Thomas Hayoz

schichte darstellt und auch in keiner Weise Kritik am Regime der E.I.C. übt, wie
dies andere Chronisten des 18. Jahrhunderts aus Bengalen und Bihar in ihren
Werken tun.61 Ganz im Gegenteil, Nusrat Gang verwendet für die East India

Company und ihre Vertreter ausschliesslich lobende Worte und hohe

Ehrenbezeichnungen (TN 134f.).
Sowohl die Briten als auch der Moghulkaiser bleiben bei Nusrat Gangs

historischem Abriss blasse Figuren im Hintergrund, die zwar Ämter verteilen
und Macht delegieren, aber nicht als agierende Herrscher auftreten; der eigentlichen

Henschaftspraxis widmen sich die Gouverneure und Vizegouverneure.
Dies steht in der Tradition der No(ta)belnhistoriker vom Ende des 18. Jahrhunderts,

die in ihren Werken jeweils die tragende Rolle ihrer eigenen sozialen

Gruppe im Staatswesen betonen.62 Für Nusrat Gang als NäDib-Nazim lag es

nahe, in seinem Werk die Wichtigkeit der Gouverneure und ihrer Stellvertreter
herauszustreichen. Dass Nusrat Gang im Tärih-i Nusratgangï keine Kritik an der

Herrschaft der E.I.C. übt, aber auch nicht das Bild eines sich wegen der Briten
im Niedergang befindlichen Bengalen zeichnet, ist nicht weiter erstaunlich. Er
hatte keinen Anlass, die Briten zu kritisieren. Während die meisten anderen

bengalischen Chronisten aus dieser Zeit gerade wegen der Briten ohne Amt und
Würden waren,63 war er der amtierende Dhakaer Nä3ib-Näzim von britischen
Gnaden. Der eigentliche Grund des Tadels der anderen No(ta)belnhistoriker am
britischen Regime, dass sie als die eigentlichen Hüter des Staatswesens von der

britischen Administration ausgeschlossen blieben, fiel bei Nusrat Gang weg.

Gahangïrnagar - alte Hauptstadt und Sitz des Näzims

Die East India Company wollte kurz vor 1800 ihre Kenntnisse über Dhaka
erweitern. Mit dieser Vorgabe war auch Nawwäb Nusrat Gang vertraut.64 Es ist
deshalb nicht erstaunlich, dass die Chronik, die der Nawwäb in der Folge J.

Taylor lieferte, ebenfalls unter dem Moghul-Namen der Stadt, Gahangïrnagar,
bekannt ist.65 Betrachtet man allerdings den Inhalt von Nusrat Gangs Schrift,
stellt man auf den ersten Blick fest, dass das Tärih-i Nusratgangï ein Abriss

gesamtbengalischer Geschichte und nicht eine Stadtgeschichte Dhakas ist.

Einzig der letzte Abschnitt (TN 134f.) ist in seinem Fokus auf Gahangïrnagar

61 Chatterjee 1998:939-942 u. 943.

62 Chatterjee 1998:928-939 u. 943.

63 Chatterjee 1998:942.

64 Karim 1962:289-298, bes. 293.

65 Siehe Anm. 22 dieses Aufsatzes.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1039-1076



Historiographie als Selbstdarstellung 1057

beschränkt, ohne auf die Ereignisse im übrigen Bengalen Bezug zu nehmen.

Bereits Blochmann fiel dies auf, wie aus seiner Notiz auf der Handschrift im
Besitze der Asiatic Society of Bengal hervorgeht: "The history of Dacca is

written in the last two leaves. The other leaves contain the history of Bengal."66
Man könnte gar daraus schliessen, dass dem Autoren aus Nachlässigkeit ein

konzeptioneller Fehler unterlaufen sei und das Werk keinen roten Faden habe.

Ein zweiter Blick in Nusrat Gangs Geschichtswerk lässt allerdings Zweifel
an beiden obgenannten Einwänden aufkommen, betont der Nawwäb doch in
seinem Vorwort, dass Bengalen und insbesondere Gahangïrnagar Thema seiner

Schrift seien (TN 121). Nusrat Gang beschreibt die Geschichte Gahângïrnagars
denn auch nicht nur im letzten Abschnitt, sondern in seinem gesamten Werk.
Aus Nawwäb Nusrat Gangs Perspektive macht die Konzeption seines
historischen Abrisses sehr wohl Sinn. Es ist durchaus ein roter Faden erkennbar. Die

anfangs unverständliche Ausrichtung des Werkes lässt Rückschlüsse auf Nusrat
Gangs Wahrnehmung von Dhaka und dessen Bedeutung in Geschichte (und
Gegenwart) zu. Es ist eine Art "Hauptstadt-Bewusstsein" zu spüren. Gahangïrnagar

war für etwa 100 Jahre die Hauptstadt Bengalens und somit das Zentrum
des politischen Lebens Gesamtbengalens gewesen. Zu Nusrat Gangs Zeit stand

die Stadt Dhaka seit knapp hundert Jahren hinter der neuen Hauptstadt Mursidäbäd

an zweiter Stelle. Sie war nur noch die "alte Hauptstadt". Der Umstand

allerdings, dass Gahangïrnagar einmal Hauptstadt war, ist für Nusrat Gangs

Wahrnehmung von Dhaka von Belang. Einen passenden Vergleich dazu bietet
die Stadt Isfahan. Isfahan war lange Zeit die Hauptstadt der iranischen Dynastien,

bis die Hauptstadt nach Teheran verlegt wurde und Isfahan dadurch an

Bedeutung verlor. Noch heute sind viele Isfahaner auf die frühere gloneiche
Geschichte Isfahans als Hauptstadt stolz und gleichzeitig wehmütig, dass Teheran

ihrer Stadt den Rang abgelaufen hat.

Nusrat Gang lässt bereits mit seinen Segenswünschen im Vorwort (TN 121)

erkennen, dass ihm Gahangïrnagar am Herzen liegt. Er bezeichnet dabei seine

Stadt gar als Paradies (dar as-surür61). Ebenfalls noch im Vorwort (TN 121f.)
schildert er, wie Bengalen zum Moghulreich gekommen und Dhaka zu
Bengalens Hauptstadt geworden war. Ihm gemäss ist Bengalen erst seit Islam Hans

Sieg über cUsmän Hän fester Bestandteil des Moghuireiches. Isläm Hän ist es

66 Ashraf Ali 1895:31, Nr. D 170.

67 Wörtlich "Haus der Freude". Damit ist gemeinhin das Paradies gemeint. Dass Nusrat Gang
diese Wendung ebenfalls in diesem Sinne benutzt, lässt sich aus einer anderen Stelle in
seinem Abriss (TN 135) schliessen, in der er dar as-surür eindeutig in der Bedeutung
"Paradies" verwendet.

AS/EA LIX-4-2005. S. 1039-1076



1058 Thomas Hayoz

auch, der Dhaka zum neuen Sitz der Verwaltung machte. Isläm Hän ist dem-

gemäss sowohl der Baumeister des moghulschen Bengalen als auch von dessen

"erster" Hauptstadt. Die früheren Hauptstädte des moghulschen Bengalen, wie
etwa Rägmahall, tauchen im Tärih-i Nusratgangï erst gar nicht auf. In Nusrat

Gangs Darstellung sind die Eroberung Bengalens durch die Moghuln und die

Einrichtung von Gahangïrnagar als Hauptstadt der neuen Provinz untrennbar
miteinander verbunden.

Dadurch, dass Dhaka zu dieser Zeit Bengalens Hauptstadt war, berichtet
Nusrat Gang, wenn er auf den folgenden Seiten68 über die Gouverneure Gahän-

gïrnagars des 17. Jahrhunderts schreibt, zugleich über die Gouverneure Bengalens.

Widmet er sich der Geschichte Bengalens, steht Dhaka als Sitz des Gouverneurs

unweigerlich im Zentrum der Aufmerksamkeit. Dhaka ist Dreh- und

Angelpunkt der Geschichte Bengalens unter den Moghuln. Die Geschichte

Bengalens unter den Moghuln ist wiederum Teil von Dhakas Geschichte. Sie

gehört deshalb aus Nusrat Gangs Perspektive auch in eine Chronik über

Gahangïrnagar.

Nusrat Gang streicht bei jeder sich bietenden Gelegenheit die "besondere

Beziehung" der Sübadären zu ihrer Residenz Gahangïrnagar heraus. So betont er
Isläm Hans Verdienst um die Förderung der Stadt Gahangïrnagar (TN 122). Er

legt Wert auf die Feststellung, dass Ibrahîm Hän als Sübadär ständig in Dhaka

residierte (TN 122) und Prinz cAzïm as-Sän sich nach seinem Aufenthalt in
Burdwän schliesslich doch in Gahangïrnagar niederliess (TN 124), als wolle er
die Tatsache, dass Dhaka Residenzstadt war, besonders hervorheben. An zwei
Stellen gibt er die (umfangreichen) Gebiete wieder, die zu Gahangïrnagar
gehören. Einmal übernimmt er sie aus seiner Quelle,69 das andere Mal zählt er sie

aus eigenem Antrieb auf.70 Die Verlagerung der Dïwanï durch Mursid Qulï Hän
nach Mursidäbäd (als erster Schritt zur Verlagerung aller Regierungsgeschäfte

dorthin) ist denn auch ein wichtiges historisches Ereignis, das in der Schilderung
des Nawwäbs nicht fehlen darf (TN 125). Es ist sicher auch kein Zufall, dass er
dabei die Bemerkung, wonach dies ohne Erlaubnis des damaligen bengalischen
Näzims, Prinz cAzïm as-Sän, geschehen sei, aus seiner Quelle übernimmt (TB
38/TBÜ 38).71

68 TN 122-125, 126-128.

69 TN 129-SM495/SMÜI344.
70 TN 125.

71 Hier sei noch beigefügt, dass diese Aussage der beiden Historiker an und für sich un¬

historisch ist, da sie Verantwortlichkeiten impliziert, die damals so nicht bestanden: Die

Meinung des Gouverneurs von Bengalen zu dieser Frage war irrelevant, weil Mursid Qulï

AS/EA LIX-4-2005, S. 1039-1076



Historiographie als Selbstdarstellung 1059

Mit dem Verlust der Residenz des Näzims tritt Dhaka auch in Nusrat Gangs

Schilderung der bengalischen Geschichte der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts72

hinter die neue Hauptstadt Mursidäbäd zurück. Es ist jedoch augenfällig,
dass er - wo immer möglich - bemüht ist, wenigstens die Namen der Nä'ib-
Näzims von Gahangïrnagar zu nennen.73 An zwei solchen Stellen ergänzt er
dabei sogar seine Quellen. Das eine Mal findet sich in seiner Vorlage nur die

Ernennung des Nä'ib-Näzims von Orissa (TB 40), der er in seiner Chronik die

Angabe des Nä°ib-Näzims von Gahangïrnagar hinzugesellt (TN 125). Das

andere Mal ergänzt und schmückt er einschlägige Informationen aus einer

Textpassage des Siyar al-Muta°ahhirïn aus, in der der Nä'ib-Näzim von Dhaka und
dessen Stellvertreter erwähnt werden.74 Sobald sich ihm die Gelegenheit bietet,
d.h. sich in seinen Quellen eine wichtige Begebenheit findet, die sich in Dhaka

ereignet hat, nimmt er diese in seinen Geschichtsabriss auf. So geschehen mit
der Auseinandersetzung zwischen Siräg ad-Dawla einerseits und Husayn Qulï
Hän und Husayn ad-Dïn Hän andererseits,75 durch die Dhaka wieder in den

Brennpunkt "gesamtbengalischer" Geschichte gerät.
Mit der Darstellung der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts rückt der

Nawwäb wieder Dhaka in den Mittelpunkt seiner historischen Betrachtung. Er
berichtet vom Aufstieg seines Geschlechts in dieser Stadt (TN 134f.), wobei er
den Mursidäbäder Hintergrund langsam ausblendet.76 Betrachtet man nun
Beginn und Ende seiner historischen Erzählung, so schliesst sich hier der Kreis.

Gahangïrnagar steht sowohl an deren Anfang als auch an deren Ende. Dadurch

wird eine Kontinuität suggeriert: Das Dhaka der Gasärater Linie steht in der

Tradition der alten Moghul-Hauptstadt. Nusrat Gangs Dynastie ist also Gebieterin

über eine wichtige geschichts- und prestigeträchtige Stadt, wodurch ein

Stück des Glanzes der "alten Hauptstadt" auch auf das herrschende Geschlecht

selbst abfärbt.

Hän als Dïwân direkt dem Moghulkaiser, aber nicht dem Gouverneur Rechenschaft schuldig

war. Die Aussage ist vor dem Hintergrund der (wenig) späteren Nawwâbï-Zeit zu sehen, mit
der beide Historiker besser vertraut waren, in der der Sübadär Bengalens gleichzeitig
Gouverneur und Dïwân war und alle Ämter in eigener Regie besetzte und die Amtsträger in der

Tat dem bengalischen Nawwäb und nicht mehr dem Moghulkaiser Rechenschaft schuldig

waren. Siehe dazu Karim 1992b.

72 TN 125f, 128-135.

73 TN 125, 128, 129.

74 TN 129 ~ SM 494-496/SMÜ I 344-346.
75 TN 132f. ~ SM 595f./SMÜ II 122-125.

76 Mïr öa'far (reg. 1757-1760 u. 1763-1765) ist der letzte Nawwäb von Mursidäbäd, der im

Tärih-i NusratgangïErwähnung findet (TN 135).

AS/EA LIX-4-2005, S. 1039-1076



1060 Thomas Hayoz

Die These, dass Nusrat Gang die Bedeutung Dhakas und dadurch diejenige
seiner Herrscher und somit seiner eigenen Dynastie herauszustreichen bemüht

ist, lässt sich gar noch schärfer formulieren: Nusrat Gang verwendet - zwar nicht

durchwegs, aber zumeist - unpräzise bzw. unangebrachte Bezeichnungen für die

Machthaber in Gahangïrnagar respektive für das dazugehörige Amt.77 Die
korrekte Bezeichnung des Amtes Nusrat Gangs und seiner Vorgänger, d.h.

diejenige, die die politische Funktion und die hierarchische Ebene desselben

wiedergab, war nachweislich "NäDib-Näzim".78 Er gebraucht für dieses Amt und

dessen Inhaber jedoch Begriffe, die nur den "gesamtbengalischen" Herrschern

mit Residenz in Mursidäbäd gebührten, wie sübadärV9, sübadärm oder

näzim(än)S[, seinen Grossvater, seinen Bruder und sich selbst mit ein-
schliessend. Auch wenn diese nicht mehr die in Dhaka residierenden Herrscher

Gesamtbengalens waren, bezeichnet er sie immer noch so, als ob sie die Herrscher

der Hauptstadt Bengalens und nicht bloss deren Stellvertreter wären. Dass

auch zu Nusrat Gangs Zeiten, als Mursidäbäd bereits seine Macht an das neue

politische Zentrum Bengalens, Kalkutta, verloren hatte, Gahangïrnagar und das

dort regierende Geschlecht in Bezug auf Bedeutung und Prestige immer noch

hinter Mursidäbäd rangierte, zeigt alleine die Tatsache, dass die Verheiratung

von Nusrat Gangs Bruder mit einer Prinzessin aus Mursidäbäd das Prestige
seines Geschlechts erhöhte (TN 138), und dieser danach nicht am Hofe seines

Bruders in Dhaka, sondern an demjenigen seines Schwagers in Mursidäbäd
weilte.82

Es lässt sich also festhalten, dass Nusrat Gang durch seine gezielt
irreführende Terminologie den Nä'ib-Näzims von Gahangïrnagar eine politische
und hierarchische Position zuschreibt, die sie so nicht besessen haben, und dass

er dadurch sein Amt und sich selbst als wichtiger und prestigeträchtiger darstellt,
als sie es in Wirklichkeit waren.

77 Der Titel "Nawwäb" gehört zwar nicht zu diesen Amtsbezeichnungen, da dieser gemeinhin
als Ehrenbezeichnung für den Nä'ib-Näzim verwendet wurde und nicht die politische Funktion

und das Amt selbst bezeichnete. Allein dieser Ehrentitel rückte die (Vize-)Gouverneure
Dhakas allerdings bereits in die Nähe der bengalischen Näzims von Mursidäbäd, einer
höheren Hierarchiestufe.

78 Dies geht beispielsweise deutlich aus J. Taylors Brief vom 30. Nov. 1800 hervor (Karim
1962:293f). Siehe auch Karim 1964:9-26 u. 49-68.

79 TN 125, 127, 133, 135.

80 TN 132, 134.

81 TN 134.

82 Ray 1985-86:95.

AS/EA LIX-4-2005. S 1039-1076



Historiographie als Selbstdarstellung 1061

Liest man Nusrat Gangs Passagen zu den Henschern von Gahangïrnagar

zur Zeit des Niyäbats, fällt auf, dass er auch die Stellvertreter der Nä°ib-Näzims,

entgegen der Wortwahl seiner Quellen und den historischen Tatsachen, als

Gouverneure (und nicht als Stellvertreter des Nä'ib-Näzims, oder seiner gewählten

Terminologie entsprechend, als Stellvertreter der "Sübadären") bezeichnet. Dies

hängt m.E. jedoch nicht mit einer bewussten Abänderung der korrekten
historischen und politischen Terminologie - wie bei obgenannten Beispielen -
zusammen. Er war ganz einfach nicht mit den Begebenheiten und Gepflogenheiten
der Mitte des 18. Jahrhunderts vertraut, wonach der Nä°ib-Näzim von Dhaka

häufig in Mursidäbäd blieb und einen Stellvertreter einsetzte, der an seiner Statt

in Gahangïrnagar residierte.83

(Unter anderem) aus diesem Grunde ändert er eine von ihm verwendete

Textpassage aus dem Siyar al-Mutä'ahhirin inhaltlich dahingehend ab, dass er

aus Husayn ad-Dïn Hän, der gemäss dem Verfasser seiner Vorlage als

Stellvertreter von Husayn Qulï Hän in Dhaka amtete, den eigentlichen Herrscher

Dhakas (sübadär/sübadärt) macht, der vollkommen unabhängig sei [regiere]!84

Husayn Qulï Hän war seinerseit bereits der Stellvertreter des eigentlichen Nä°ib-

Näzims von Gahangïrnagar, Nawäzis Muhammad Hän Sahämat Gang.85 Eine

Person, die in Dhaka residierte und die Regierungsgeschäfte führte, musste

Nusrat Gangs Vorstellung und (zeitgenössischer) Erfahrung gemäss schlicht der

Regent von Dhaka sein. Diese Argumentation lässt sich mit einem weiteren

Beispiel untermauern. Laut dem "Alamgïrnâma lässt der bengalische Gouverneur

Mucazzam Hän, bevor er einen Feldzug antritt, Ihtisäm Hän zum Schutze

Gahangïrnagars (muhäfazat-i gahangïrnagar) zurück. Nusrat Gang verändert

diese Passage, indem er schreibt, Ihtisäm Hän sei mit dem Amt des Sübadären

(sübadärt) betraut worden.86

Zusammenfassend lässt sich also folgendes sagen: Einerseits kommt im
Tärih-i Nusratgangï Nusrat Gangs Wahrnehmung seiner Stadt als "Hauptstadt"
Bengalens zur Geltung, andererseits auch sein Versuch, mit der gewählten

83 Karim 1964:21-26; Banerjee 1940:17. Die Gepflogenheit, dass der Nä'ib-Näzim nicht

selbst in Dhaka residierte, wurde in den Jahren 1734 bis 1755 praktiziert.
84 TN 132f. ~ SM 595/SMÜ II 122f.

85 Nusrat Gang hat diese und eine weitere Stelle im Siyar al-Mutä'ahhirin insgesamt falsch

verstanden. Zum Verhältnis von Husayn Qulï Hän und Sahämat Gang nach Nusrat Gangs

Lesart siehe e) im Kapitel Dynastisches Bewusstsein - die Nawwäbs von Dhaka und ihr

Anspruch auf Herrschaft. Eine übersichtliche Liste der Nä'ib-Näzims und ihrer Stellvertreter

findet sich in Karim 1964:26.

86 TN 127-AN 683.

AS/EA LIX-4-2005. S. 1039-1076



1062 Thomas Hayoz

Konstruktion seiner historischen Narrative und der bewusst gewählten Terminologie

für das Amt des Nä°ib-Näzims von Dhaka der Henschaft seines

Geschlechts grösseres Prestige zu verleihen und so zu ihrer Legitimierung
beizutragen.

Dynastisches Bewusstsein - die Nawwäbs von Dhaka und ihr Anspruch auf
Herrschaft

Nusrat Gangs Chronik ist selbstrepräsentativ in CHATTERJEES Sinne. Der
Nawwäb ist sich seines Leserkreises bewusst87 und versucht gezielt seine Weltsicht

und Wertvorstellungen zu propagieren, was bereits in den beiden
vorangehenden Unterkapiteln ansatzweise zum Ausdruck kam. Am deutlichsten sichtbar

ist der selbstrepräsentative Charakter des Tärih-i Nusratgangï jedoch an

Nusrat Gangs Darstellung seines eigenen Geschlechts und dessen Herrschaft. Im
Vergleich zu den Werken, die K. CHATTERJEE untersucht hat, steht das Tärih-i
Nusratgangï unter anderen Vorzeichen. Während die von CHATTERJEE

bearbeiteten Historiker keine Posten in der E.I.C.-Verwaltung innehatten und sich

mit Hilfe ihrer Chroniken wieder Arbeit und Anerkennung zu verschaffen
suchten,88 nahm Nusrat Gang eine (wenigstens nominell) sehr hohe Position in
der Administration ein.

Am augenfälligsten und aussagekräftigsten ist eine Gegenüberstellung von
Nusrat Gang mit Kalyän Singh, der von 1773-1781 Nä'ib-Näzim von Bihar, der

"Schwesterprovinz" Bengalens, war.89 Kalyän Singh ist deshalb von Interesse,
weil seine Biographie einige wichtige Parallelen zu derjenigen Nusrat Gangs
aufweist. Nusrat Gang und Kalyän Singh übten nicht nur dasselbe Amt aus, sie

waren beide jeweils auch die letzten, die das Niyäbat in ihrem Gebiet innehatten.
Wie Nusrat Gang war auch Kalyän Singh Autor einer historiographischen
Schrift für ein britisches Publikum: Er verfasste die Chronik Huläsat at-Tawärih
im Auftrag eines britischen Richters in Patna 1811-1812.90 Zudem starben beide

Nä'ib-Nazims im Jahre 1822. Trotz dieser Gemeinsamkeiten weisen aber die

Biographien dieser beiden Nä'ib-Näzims gewichtige Unterschiede auf. Kalyän
Singh erlebte die Abschaffung des Niyäbats von Bihar 1781 durch die Briten am
eigenen Leibe, war danach noch für zwei Jahre in der Steueradministration tätig,

87 Siehe S. 1049 dieses Artikels.
88 Chatterjee 1998:939 u. 942f.

89 Zu Kalyän Singhs Leben und Werk siehe Askari 1941; Lehmann 1967:119-137;
Chatterjee 1996:109f. u. 216-218.

90 Lehmann 1967:125 u. 130.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1039-1076



HISTORIOGRAPHIE ALS SELBSTDARSTELLUNG 1063

bis er 1783 von der E.I.C. entlassen wurde. Er verbrachte den Rest seines Lebens

als gedemütigter Pensionär der E.I.C.91 Im Gegensatz dazu war Nusrat Gang,

wenngleich mit eingeschränkten Kompetenzen, zeit seines Lebens in Amt und

Würden geblieben. Das Niyäbat von Dhaka wurde erst nach seinem Tod
abgeschafft.92 Als Kalyän Singh seine Chronik Huläsat at-Tawärih verfasste, war
er also arbeitslos. Es gab sein früheres Amt, das Niyäbat von Bihar, bereits nicht
mehr. Nusrat Gang hingegen übte dieselbe Funktion in Gahangïrnagar immer
noch aus. Er verfasste sein Tärih-i Nusratgangï als amtierender Nä°ib-Näzim.
Während Kalyän Singh mittels seiner Chronik seine frühere Machtposition
wiedererlangen wollte,93 versuchte Nawwäb Nusrat Gang die seinige mit dem

Tärih-i Nusratgangï zu sichern, wie im folgenden gezeigt werden soll.
Gasärat Hän, Nawwäb Nusrat Gangs Grossvater, war es gelungen, das

bisher nicht erbliche Amt des Nä'ib-Näzims von Gahangïrnagar einem seiner

Enkel übertragen zu lassen. Als Nusrat Gang als dritter Vertreter seines

Geschlechts diesen Posten übernahm, war das Amt de facto erblich.94 Spätestens

bei Nawwäb Nusrat Gang ist eine Art dynastisches Bewusstsein mit dem

entsprechenden Anspruch auf "Herrschaftsausübung" feststellbar, wie ich anhand

des Tärih-i Nusratgangï in diesem Kapitel darlegen werde. Bestrebungen,

politische Ämter innerhalb des eigenen Geschlechts weiterzureichen, waren
nicht neu in Bengalen. Bereits Mursid Qulï Hän und danach cAlï Wardï Hän
hatten das Amt des Sübadären von Bengalen ihren Nachkommen vermacht.95

Diese beiden Versuche von Dynastiegründungen waren auch Nusrat Gang nicht

verborgen geblieben. Er spricht im Tärih-i Nusratgangï vom "Gouvernement der

Nachkommen (awläd) GaTar Hän Nasïris [Mursid Qulï Hans]" (TN 128). Dass

sein Ausdruck "Nachkommen" dabei dynastische Konnotationen aufweist, zeigt
ein Vergleich mit seiner Bezeichnung für die Herrschaft cAlï Wardï Hans und

91 Lehmann 1967:124f.; Askari 1941:340; Chatterjee 1996:109f. u. 216-218
92 Banerjee 1940:20-25.
93 Askari kommt bei seiner inhaltlichen Analyse der Chronik zu folgendem Schluss: "[...]

when critically examined with reference to some of the important original historical sources

of the same period, Khulusat-ut-Tawartkh appears to contain many inaccuracies and certain

exaggerations, particularly relating to those affairs in which the author had a direct share.

By an irony of fate the author had, in course of time, lost his power, position, influence and

property, which he probably thought could be restored, at least partly, if not all, if he

revealed to the English, the de facto master of Bengal and Bihar, in as bright colours as

possible, his personal and his father's services in their behalf." (Askari 1941:341)
94 Es war die E.I.C, die mit der Gewährung der entsprechenden Privilegien an die Nach¬

kommen Gasärat Hans die Bildung einer de facto erblichen Nawwäb-Dynastie ermöglichte.
95 Zur Herrschaft beider Geschlechter siehe Sarkar 1948:397^37 u. 436-497.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1039-1076



1064 Thomas Hayoz

seiner Nachkommen: Er verwendet dazu die beiden Ausdrücke awläd und
hänadän ("Haus", "Dynastie" etc.) als Synonyme (TN 134).

Nusrat Gang gebraucht obige Wendungen, wenn er beschreibt, wie mit dem

Tode Siräg ad-Dawlas auch die Henschaft des Geschlechts cAlï Wardï Hans zu
Ende ging. Mit seiner negativen Darstellung von Siräg ad-Dawlas Machtausübung

steht er dabei in der Tradition der No(ta)belnhistoriographie vom Ende

des 18. Jahrhunderts. Im Gegensatz zu der in diesen Werken üblichen
Interpretation, dass mit Siräg ad-Dawlas Herrschaft, seiner späteren Entmachtung und
der faktischen Übernahme der Herrschaft durch die East India Company eine

Wendung zum Schlechten stattgefunden habe, für die Siräg ad-Dawla
verantwortlich gemacht wird,96 stellt Nusrat Gang Siräg ad-Dawlas Tod und seine

Folgen als eine Wendung zum Guten dar. In seiner Darstellung "ist die Macht in
diesen Landen den Nachkommen Mahäbat Gangs [cAlï Wardïs] entglitten und in
die Hände solch gerechter Noblen übergegangen, die gerecht und legitim regieren

und selbst ihr Leben nicht schonen" (TN 134).

Wen er mit den "gerechten Noblen" (hukkäm-i "ädil) meint, schreibt er
nicht ausdrücklich. Die Nawwäbs von Bengalen, die nach 1757 unter den Briten
herrschten, können nicht gemeint sein. Die wenigen Mursidäbäder Nawwäbs,
die Nusrat Gang in seiner Chronik noch berücksichtigt, sind keine positiven
Figuren: Mïr Muhammad GaTar Hän und sein Sohn Mïran sind unfähig zu herc-

schen bzw. unterdrücken ihre Untertanen (TN 134). Mir Muhammad Qäsim Hän
besitzt keine Widerstandskraft und kein Durchsetzungsvermögen und muss
deshalb fliehen und den Thron aufgeben (TN 134f). Es ist möglich, dass er mit
dieser Passage die Briten anspricht und sie unter anderem eine Laudatio auf die
Herrschaft der E.I.C. darstellt. Anders formuliert, seine Auftraggeber durften
sich auf jeden Fall angesprochen fühlen. Der Aufbau und Inhalt des letzten
Abschnitts seiner Chronik lassen aber m.E. einen weiteren Schluss zu: Er bezieht
diese Aussage in erster Linie auf sich selbst und sein in Dhaka henschendes
Geschlecht. Die einzigen Figuren, die am Ende des Tärih-i Nusratgangï noch

96 Chatterjee 1998:923-926. Hier sei exemplarisch eine Stelle aus Guläm Husayn Hans

Siyar al-Mutä'ahhirin zitiert: "Matters [die guten Zustände] lasted on that footing, until
Aaly-verdy-qhan came to depart this life, after his three nephews had already departed

theirs; and then there came upon the stage of the world such a man as Seradj-ed-döwla, a

Prince equally proud and ignorant, whose fate we have seen, and a Mir-djaafer-qhan, a man
destitute both of wisdom and common sense, as well void of all religion, whose

administration we have felt; and it was these two men, with their successors, that gave a

total overthrow to all those institutes and maximes of justice and Government, which had

rendered these countries so very flourishing" (SMÜ III 181/SM 833).

AS/EA LIX-4-2005, S. 1039-1076



Historiographie als Selbstdarstellung 1065

Herrschaft ausüben (bzw. als solche erwähnt werden) sind Nawwäb Gasärat Hän
und seine Nachkommen. Die Briten sind zwar die "Überväter", die die Macht
delegieren und bestätigen,97 auf dem Thron allerdings sitzen die Mitglieder der
Gasärater Linie. Nusrat Gang lässt das Tärih-i Nusratgangï bewusst in der

Gegenwart mit seiner Henschaft enden. Er erweckt damit den Eindruck, dass die

Geschichte Bengalens bzw. Gahangïrnagars als dessen alte Hauptstadt in die

Herrschaft seiner Dynastie mündet.

Mit den "gerechten Noblen" dürften also Gasärat Hän und sein Haus
gemeint sein. Diese Passage soll demnach die Herrschaft dieses Geschlechts als

positiv darstellen und ihr auf diese Weise Legitimität verschaffen und gleichzeitig

die Machtausübung dieser Dynastie gegen die unmittelbar vorhergehenden

bengalischen Machthaber abgrenzen. Das heisst, Nusrat Gang unterscheidet sich

nicht nur in seiner Interpretation der Zustände nach Siräg ad-Dawlas Tod von
seiner Quelle Siyar al-Muta'ahhirin,9S sondern auch in der Darstellung der
Herrschaft von cAlï Wardï Hans Geschlecht. Nusrat Gang betont Siräg ad-Dawlas

Zugehörigkeit zum Hause cAlï Wardï Hans, wenn er schreibt, dass mit Siräg ad-

Dawlas Tod die Herrschaft von cAlï Wardï Hans Geschlecht zu Ende gegangen
sei.99 Siräg ad-Dawlas ruchlose Taten geschahen dieser Darstellung nach

ausdrücklich im Rahmen von cAlï Wardïs Dynastie. Im Gegensatz dazu stellt
Guläm Husayn Hän im Siyar al-Mutä'ahhirin die Herrschaft von cAlï Wardï Hän
als mustergültig dar und vermeidet es an dieser äusserst wichtigen Stelle des

Werkes, in der er die Geschichte Bengalens deutet, den vorhandenen familiären

Bezug zwischen Siräg ad-Dawla und cAlï Wardï Hän herzustellen. 10°

Dass diese Darstellung von Nawwäb Nusrat Gang bewusst so konstruiert
worden ist, zeigt die Betrachtung seiner Stellen zu cAlï Wardï Hän. Im Tärih-i
Nusratgangï ist cAlï Wardï Hän keine musterhafte Person (zwar auch keine
betont negative), wie in der Tradition der No(ta)belnhistoriographie sonst
üblich.101 Am besten zur Geltung kommt dies bei einem direkten Vergleich mit
seiner Quelle, dem Siyar al-Mutä'ahhirin:

a) Bei der Schilderung von Sarfaräz Hans Sturz durch cAlï Wardï Hän (TN
128f.) übernimmt Nawwäb Nusrat Gang grundsätzlich Guläm Husayn Hans

97 Siehe dazu das Kapitel Das Moghulreich, die Sübadären und die Briten.
98 Siehe Anm. 96 dieses Artikels.
99 TN 134 (an zwei Stellen).
100 SM 833/SMÜ III179-181.
101 Chatterjee 1998:934-936.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1039-1076



1066 Thomas Hayoz

Darstellung,102 setzt aber durch Weglassungen und Umformulierungen andere

Schwerpunkte. Guläm Husayn stellt Sarfaräz Hän als unfähigen Herrscher

dar,103 was seinen Sturz durch seinen Gefolgsmann cAlï Wardï Hän als notwendig

erscheinen lässt. An derselben Stelle beschreibt er Sarfaräz Hans schlechte

Behandlung von Hâggï Ahmad, cAlï Wardï Hans Bruder, aber auch von cAlï

Wardï Hän selbst.104 Nusrat Gang hingegen lässt die Beschreibung der in Guläm

Husayns Augen schlechten Herrschereigenschaften Sarfaräz Hans vollständig

weg, ebenso wie die Aufzählung von dessen ungerechtfertigtem Betragen gegenüber

Häggi Ahmad. Er nennt stattdessen Eifersucht (hasad) als Grund für cAlï

Wardï Hans Handlungsweise. Ein weiterer kleiner Unterschied betrifft die

Einschätzung der zwischen Sarfaräz Hans und cAlï Wardïs Truppen entbrannten

Schlacht. Im Siyar al-Muta'ahhirin ist der Ausgang der Schlacht lange Zeit
ungewiss,105 während im Tärih-i Nusratgangï Sarfaräz Hans Truppen bereits zu

Beginn der Kampfhandlungen keine ausreichenden Mittel zur Verfügung haben,

aber trotzdem heldenhaft kämpfen (TN 129).

b) Nusrat Gang verändert bei einem weiteren Ereigniskomplex, dem Konflikt
°Alï Wardï Hans mit den in seinen Diensten stehenden Afghanen (TN 131-133),
Guläm Husayn Hans Darstellung106 wesentlich. cAlï Wardï Hans General

Mustafa Hän, der sich um seinen Patron verdient gemacht hatte, wandte sich

wegen eines nicht erfüllten Versprechens von diesem ab. cAlï Wardï Hän hatte

ihm die Regentschaft über Bihar zugesichert, diese schliesslich aber seinem

Neffen und Schwiegersohn Haybat Gang übertragen. Nusrat Gang sieht cAlï

Wardïs Versprechen als gültig und Mustafa Hans Forderungen als berechtigt an

(TN 131). Guläm Husayn Hän hingegen relativiert cAlï Wardïs Verheissung und
sieht Mustafa Hans Anspruch als unberechtigt an. Er stellt Mustafa Hän als

barbarischen Afghanen dar, der aus Selbstsucht gegen seinen Patron rebelliert.107

Während im Siyar al-Mutä'ahhirin Mustafa Hans Tod ganz trocken geschildert
wird,108 schreibt der Nawwäb den Tod des Afghanen als ein negatives Ereignis
der Vorsehung zu (TN 131). Nusrat Gang verzichtet allerdings nicht darauf,

102 SM 487^94/SMU I 325-340.
103 SM 489/SMÜ I 326-328.
104 SM 489^191/SMÜI 326-328 u. 331f.

105 SM 493/SMÜ I 338.

106 SM 531-545/SMÜ I 437^168; SM 547-570/SMÜ II 7-61
107 SM 531-545, bes. 531f./SMÜ I 437^168, bes. 437-439.
108 SM 544/SMÜI 467.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1039-1076



Historiographie als Selbstdarstellung 1067

Guläm Husayn Hans schlechte Charakterisierung der Afghanen109 in das Tärih-i
Nusratgangï einzufügen. Er tut dies allerdings nicht im Zusammenhang mit
Mustafa Hän, wie dies in seiner Quelle der Fall ist, sondern anlässlich der
Schilderung der Erhebung Sämser Hans (TN 131).

c) Beim Bericht über cAlï Wardï Hans Vertragsabschluss mit den Marathen und

seiner Zustimmung zu Tributzahlungen ist im Tärih-i Nusratgangï (TM 132) im
Gegensatz zum Siyar al-Mutä"ahhirinxw ein kritischer Unterton hörbar. Nusrat

Gang gibt zwar dieselben Beweggründe zu cAlï Wardï Hans Handeln wie Guläm

Husayn Hän wieder und vermerkt ebenso die für Bengalen positiven Folgen des

Friedens. Er lässt jedoch seinen Unmut erkennen, indem er impliziert, dass cAlï
Wardï gar nicht hätte nachzugeben brauchen, da er ja immer siegreich gewesen
sei. Wenn er schildert, dass auch Siräg ad-Dawla gegenüber den Marathen nicht
standhaft gewesen sei, ist dies m.E. als direkte Kritik an cAlï Wardï aufzufassen.
Dies umso mehr, als in Guläm Husayn Hans Version cAlï Wardï Hän nach dem

Vertragsabschluss energisch zum Wiederaufbau des durch die Marathen
verwüsteten Bengalen schreitet, wohingegen Nusrat Gang schreibt, dass cAlï Wardï
Hän das Ende seiner Amtszeit seinen eigenen Wünschen entsprechend in Luxus
in seiner Hauptstadt verbracht habe, (und dadurch impliziert, dass er sich nicht
um seine Regierungsgeschäfte gekümmert habe).111

d) Nusrat Gang kritisiert, dass cAlï Wardï Hän wider besseres Wissen seinen

Enkel Siräg ad-Dawla zu seinem Nachfolger bestimmt habe (TN 132). Auch im
Siyar al-Mutä'ahhirin weiss cAlï Wardï Hän um Siräg ad-Dawlas mangelnde
Fähigkeiten und schlechte Eigenschaften. Guläm Husayn Hän gemäss kennt er

gar das Ergebnis von Siräg ad-Dawlas Herrschaft bereits im voraus, d.h. er weiss

um die spätere Machtübernahme durch die Briten in Indien. Guläm Husayn Hän
nimmt dies jedoch nicht zum Anlass, cAlï Wardï Hän zu tadeln, sondern
vielmehr seinen Weitblick zu rühmen.112

109 SM531/SMÜI437f.
110 SM590f./SMÜIIlll-113.
111 Ein Vergleich mit einer anderen Stelle des Tärih-i Nusratgangï erhärtet die These, dass

Nusrat öang cAlï Wardï Hän Untätigkeit unterstellt: Nusrat Gang berichtet dort, dass eAzïm

as-Sän nach seinem Sieg über Rahïm Hän das durch die Kämpfe verwüstete Land wieder

zum Blühen gebracht habe (TN 124). Nusrat Gang erwähnt dies, obwohl er cAzïm as-Sän in

anderen Passagen des Tärih-i Nusratgangïeher negativ darstellt (TN 124f).
112 SM 608 u. 610f./SMÜII 156 u. 163.

AS/EA LIX-4-2005. S. 1039-1076



1068 Thomas Hayoz

e) Ebenfalls unterschiedliche Deutungen finden sich bei der Schilderung der

Ermordung Husayn ad-Dïns und Husayn Qulï Hans durch Siräg ad-Dawla, die
mit Billigung cAlï Wardï Hans und Sahämat Gangs geschahen,113 was selbst
Guläm Husayn Hän eingesteht. Er macht für diesen schwarzen Fleck auf der
weissen Weste cAlï Wardï Hans jedoch nicht diesen selbst, sondern ein
"unavoidable fate" (qazä) verantwortlich.114 Nusrat Gang hingegen lässt hier für
einmal höhere Kräfte aus dem Spiel115 und wundert sich einfach, wie es zu
diesen Morden kommen konnte, ohne cAlï Wardï Hän von seiner Schuld
freizusprechen (TN 133f). In dieser Sache kommt der obgenannte Nawäzis Muhammad

Hän Sahämat Gang, Neffe und Schwiegersohn cAlï Wardïs, im Siyar al-
Muta'ahhirin116 und dem Tärih-i Nusratgangï (TN 133) etwa gleich schlecht

weg. Nusrat Gang ergänzt an einer anderen Stelle die Informationen seiner Vorlage

in einer für Sahämat Gang unvorteilhaften Weise. Guläm Husayn
beschreibt, wie cAlï Wardï Hän nach seiner Machtübernahme in Mursidäbäd seinen

Schwiegersohn, der bereits NäDib-Näzim von Gahangïrnagar sei,117 mit dem Amt
des Dïwans (d.h. "Steueradministrators") von Bengalen auszeichnet,118 und
kommt etwas später auf dessen Stellvertreter Husayn Qulï Hän119 zu sprechen.
Nusrat Gang bezieht die Bezeichnung "Stellvertreter" nicht auf Sahämat Gangs
Amt als Nä3ib-Näzim in Dhaka, wie dies von Guläm Husayn gemeint war,120

sondern auf das Amt des Dïwans. Er nimmt an, dass Sahämat Gang zur Über-

113 TN 133-SM 595f./SMÜ II 122-126.
114 SM 595/SMÜ II 123.

115 Höhere Kräfte, die an einigen anderen Stellen den Gang der Geschichte in Nusrat Gangs
Chronik beeinflussen, sind Gott, die göttliche Vorsehung und das Schicksal (TN 122, 131—

134).

116 SM595f./SMÜII124.
117 Dass Nawäzis Hän zu diesem Zeitpunkt bereits Herrscher über Gahangïrnagar gewesen sein

soll, wie aus dem Siyar al-Muta'ahhirin hervorgeht, ist falsch und vom Inhalt her auch nicht

logisch. cAlï Wardï Hän musste zuerst an die Macht gelangen, bevor er überhaupt einen

Vizegouverneur in Dhaka einsetzen konnte. cAlï Wardï Hän übergab seinem Schwiegersohn
die Dïwanï und die Gewalt über Dhaka gleichzeitig. Dies bestätigen zwei persische Chroniken

(TB 141/TBÜ 176; RS 326/RSÜ 323). Die inhaltlich falsche Auffassung bzw.

Formulierung ist jedoch der Hintergrund, vor welchem Nusrat Gang seine eigenen

Ergänzungen dieser Textstelle vornimmt.
118 SM 495/SMÜ I 344f.
119 "Hussëin-cooly-qhan, Nàib or Deputy to Nevazish-mahmed-qhan" (SMÜ I 346) / "husayn

qulï hän, nä'lb-i sahämat gang " (SM 495).
120 Nusrat Gang war mit der Praxis von Mitte des 18. Jahrhunderts nicht vertraut, wonach der

Nä'ib-Näzim von Gahangïrnagar einen Stellvertreter nach Dhaka schickte und selbst in
Mursidäbäd blieb, wie dies auch Sahämat Gang tat. Siehe dazu Anm. 83 dieses Artikels.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1039-1076



Historiographie als Selbstdarstellung 1069

nähme der Dïwanï aus Gahangïrnagar zurückberufen worden und dass Husayn

Qulï Hän dessen stellvertretender Dïwân gewesen sei. Diese von ihm
missverstandene Information baut er phantasievoll in einer für Sahämat Gang unvorteilhaften

Weise aus: Der überaus fähige Husayn Qulï Hän sei aus Gahangïrnagar
zurückberufen worden, um Sahämat Gang, der seiner Aufgabe als Dïwân nicht

gewachsen gewesen sei, als Stellvertreter unter die Arme zu greifen (TN 129).

Auch hier stellt Nusrat Gang einen Vertreter von cAlï Wardï Hans Geschlecht

negativer dar als seine Quelle.

cAlï Wardï Hän ist in Nusrat Gangs Darstellung bestimmt kein negatives Exem-

pel für einen Henscher, wie dies Siräg ad-Dawla ganz eindeutig ist. cAlï Wardï
Hän kämpft als königlicher Emir gegen die Marathen, die die althergebrachte

Ordnung nicht anerkennen wollen (TN 130ff). Nusrat Gang gesteht ihm
desgleichen einen hohen Status (buzurg) zu (TN 133). Er ist allerdings unzweifelhaft

bestrebt, cAlï Wardï Hän und sein ganzes Geschlecht zu entidealisieren.

Dies ist als Rechtfertigung der eigenen Henschaft (oder auch des Ist-Zustandes)

gegenüber der einheimischen Tradition zu verstehen. Im Târïh-i Nusratgangï ist

nicht wie in anderen Chroniken die Henschaft cAlï Wardïs die gerechte
Henschaft par excellence, der ein Niedergang folgt. Im Gegenteil, die gerechte
Henschaft folgt auf den Untergang von cAlï Wardï Hans Dynastie.

Die Dynastie, die in Nusrat Gangs Darstellung auf diejenige cAlï Wardïs

folgt, ist seine eigene. Er sieht seine eigene Thronbesteigung in der Tradition
seines Geschlechts: Er erhält sein Amt wegen der "früheren Gewogenheit dieses

[seines] Geschlechtes (hänadän) gegenüber der Company" (TN 135). Er scheint

davon auszugehen, dass das Niyäbat erblich sei und seinem Geschlecht zustehe.

Nusrat Gangs Bezugspunkt ist dabei der "Stammvater" der Dynastie, Nawwäb
Gasärat Hän, dem er als einzigem der jüngeren Geschichte grösseren Raum in
seiner Chronik einräumt (TN 134f). Bei Nawwäb Nusrat Gangs Selbstverständnis,

das sich im Tärih-i Nusratgangï äussert, kann m.E. von einem dynastischen
Bewusstsein gesprochen werden. Dies zeigt der Vergleich seiner Schilderung

von Gasärat Hans Amtsübergabe an Hasamat Gang im Tärih-i Nusratgangï (TN
135) mit dem Inhalt des Briefes, in dem Nawwäb Gasärat Hän das Niyäbat für
seinen Enkel erbittet. Gasärat Hän argumentiert darin in keiner Art und Weise

mit der Erblichkeit des Amtes bzw. einem althergebrachten Anspruch seines

Geschlechtes darauf. Er stellt vielmehr in seiner Bittschrift die administrativen

Fähigkeiten seines Enkels und dessen Loyalität der E.I.C. gegenüber ins

AS/EA LIX-4-2005, S. 1039-1076



1070 Thomas Hayoz

Zentrum seiner Argumentation.121 Nusrat Gang hingegen spricht u.a. davon,
dass dies im Hinblick auf althergebrachte Privilegien/Rechte (qadämat-i huqüq)
geschehen sei (TN 135), was eine eindeutige posthume Konstruktion darstellt.

Althergebrachtheit ist denn auch eines der beiden Argumentationsmuster,
mit dem Nusrat Gang sein Anrecht und dasjenige seines Geschlechts auf das

Amt des Nä'ib-Näzims von Gahangïrnagar gegenüber seinen Auftraggebern, den

henschenden Briten, hervorhebt. Nusrat Gang erwähnt im Târïh-i Nusratgangï
Gasärat Hans Dienst als Nä'ib-Näzim unter den verschiedenen Mursidäbäder

Nawwäbs, bevor dieser schliesslich auch von den Briten eingesetzt wurde (TN
134f). So wurde er "gemäss cAlï Wardï Hans und Siräg ad-Dawlas Ordnung (ba
dastür-i mahäbat gang wa siräg ad-dawlä) " von Mïr Qäsim zum Regenten über

Gahangïrnagar bestimmt (TN 134). Gasärat Hans Ernennung zum Nä'ib-Näzim
durch AIT Wardï Hän wird die Jahrzahl beigefügt (TN 134f). In Nusrat Gangs

Darstellung kommt klar zur Geltung, dass Gasärat Hän (als Vertreter seines

Geschlechts) bereits vor der Machtübernahme durch die Briten in seinem Amt
gewesen war. In diesem Sinne ist auch Nusrat Gangs Angabe der Amtsjahre
Gasärat Hans zu verstehen. Sein Grossvater soll 27 Jahre regiert haben (TN
135), was selbst dann nicht möglich gewesen wäre, wenn Gasärat Hän von
seiner Ernennung durch cAlï Wardï im Jahre 1755 an bis zu seinem Rücktritt
1778 ununterbrochen regiert hätte.

Das andere Legitimationsmuster, dessen sich Nusrat Gang im Hinblick auf
die Briten im Tärih-i Nusratgangï bedient, ist die Loyalität seiner Dynastie der
East India Company gegenüber. Nusrat Gangs Betonung der loyalen Amtsausübung

seines Geschlechtes (TN 135) bildet zusammen mit der oben geschilderten

Konstruierung einer Henschaftstradition den Versuch, sich und seinem

Geschlecht weiterhin die Patronage der E.I.C. zu sichern. Nawwäb Nusrat Gang
konnten die von den Briten in Bengalen in Gang gesetzten Veränderungen, von
denen er bisher verschont geblieben war, nicht entgangen sein. Dass sein Amt
nicht ungefährdet war, zeigt das Beispiel Kalyän Singhs. Sein Wissen um die

Unsicherheit seiner Position mag denn auch Nawwäb Nusrat Gangs Eifer122 bei
der Erfüllung seines Auftrages, der Lieferung von Informationen, erklären. Trotz
ihrer unterschiedlichen Ausgangslage bei der Niederschrift ihrer Chronik waren
Nusrat Gangs und Kalyän Singhs Ziel und die zu seiner Eneichung verwendete

Strategie dieselben: Die Hervorhebung der eigenen Verdienste bzw. derjenigen

121 Revenue Department Proceedings, 16 June 1778, No. 2. Zitiert in Banerjee 1940:19.

122 Nusrat Gang reagierte auf Taylors Kritik an seiner Arbeit dadurch, dass er unverzüglich und

freiwillig Verbesserungen oder Ergänzungen vornahm (Karim 1962:294f.).

AS/EA LIX-4-2005, S. 1039-1076



Historiographie als Selbstdarstellung 1071

des eigenen Geschlechts sollte das Wohlwollen der Briten sichern. Beide hatten

damit aber nur bedingten Erfolg. Kalyän Singh blieb weiterhin ohne Arbeit,
Nusrat Gangs Chronik eneichte, dadurch, dass Taylor sie erst gar nicht
weiterreichte, ihr anvisiertes Zielpublikum nie. Nawwäb Nusrat Gang blieb allerdings
trotzdem bis zu seinem Ableben im Amt. Die Abschaffung des Niyäbats sollte

erst bei seinem Tod erfolgen.

Schlusswort

Nawwäb Nusrat Gangs Tärih-i Nusratgangï steht in der historiographischen
Tradition Bengalens und Bihars Ende des 18. Jahrhunderts, die ich als

No(ta)belnhistoriographie bezeichnen möchte. Die Verfasser der in dieser Tradition

stehenden Geschichtswerke stammten aus noblen Geschlechtern, die in der

Nawwabï-Zeit und in der Periode der britischen Machtübernahme in Bengalen
mit administrativen Aufgaben betraut gewesen waren. Es verband sie die Weltsicht,

dass ihre Beteiligung an der Leitung des Gemeinwesens für dessen

richtiges Funktionieren unerlässlich sei. Dem Weltbild dieser No(ta)belnhisto-
riker entsprechend, bildete auch für Nawwäb Nusrat Gang die politische und

kulturelle Ordnung des Moghuireiches den Bezugsrahmen für sein politisches
Denken und sein historiographisches Arbeiten. Dieser Tradition gemäss waren

allerdings nicht die Moghulkaiser die eigentlichen Repräsentanten dieser

Ordnung, sondern die No(ta)beln, die in deren Namen Henschaftsfiinktionen
ausübten, eine Sichtweise, die im Tärih-i Nusratgangï besonders zur Geltung
kommt. Eine weitere Gemeinsamkeit, die Nusrat Gangs Werk mit dieser Art von
Geschichtsschreibung verbindet, ist der Leserkreis, für den es verfasst wurde.

Wie auch die anderen Chroniken Ende des 18. Jahrhunderts war das Tärih-i

Nusratgangï für die Augen der britischen Kolonialhenen bestimmt. Die perso-
bengalischen Historiker nutzten diese Werke dazu, ihren britischen Lesern in
einem Akt der Selbstdarstellung bewusst ihre eigene Sicht der Welt darzulegen,

so auch Nusrat Gang.
Obwohl das Tärih-i Nusratgangï grundsätzlich obenerwähntem

historiographischen Genre zuzurechnen ist, weist es im Vergleich zu typischen
Vertretern dieser Tradition doch beträchtliche Unterschiede auf. Diese liegen in der

persönlichen Situation Nawwäb Nusrat Gangs begründet, die trotz der gemeinsamen

noblen Herkunft massgeblich von derjenigen anderer Chronisten seiner

Zeit abwich. Waren Leute wie Kalyän Singh, ehemaliger Nä'ib-Näzim von

AS/EA LIX-4-2005, S. 1039-1076



1072 Thomas Hayoz

Bihar und Geschichtsschreiber, durch die Kolonialhenen ihrer früheren Stellung
und Funktion im Gemeinwesen beraubt, als sie ihre Chroniken verfassten,
verfügte Nusrat Gang noch über Amt und Würden, als er die seine niederschrieb.
Während die abgesetzten Notabein mittels ihrer Werke die Henschaft der
britischen East India Company tadelten und gar von einer Umkehrung der gerechten

Ordnung sprachen, was in ihren Augen in erster Linie damit zusammenhing,
dass sie nicht mehr an der Leitung des Staatswesens beteiligt waren, hatte Nusrat

Gang keinen Anlass, die Briten zu kritisieren.
Nawwäb Nusrat Gangs Interpretation der jüngeren Geschichte Bengalens

unterscheidet sich aus diesem Grunde von derjenigen seiner ebenfalls zum Genre

der No(ta)belnhistoriographie gehörenden Quellen, die er für die Abfassung seines

eigenen Werkes beizog. Ein Vergleich mit einer seiner wichtigsten Vorlagen,

dem Siyar al-Mutä'ahhirin von Guläm Husayn Hän, einem der grössten
Kritiker der Henschaft der E.I.C, zeigt, dass er zwar dessen Faktengerüst
übernahm, wichtige inhaltliche Aussagen jedoch gezielt seinen eigenen Vorstellungen

anpasste. So sah er den Untergang der Henschaft von cAlï Wardï Hans

Geschlecht nicht als Beginn eines allgemeinen Niedergangs, wie dies Guläm

Husayn Hän und andere Chronisten taten. Ihm gemäss war es der Beginn einer

Machtausübung gerechter Noblen, zu denen er implizit sein eigenes Geschlecht

zählte, und dessen Henschaft er dadurch in Abgrenzung von derjenigen der

unmittelbar vorangehenden Geschlechter zu legitimieren suchte. Seinem Amt
verlieh er in seiner Chronik mehr Macht und Prestige, als es in Wirklichkeit
beinhaltete, indem er die Henschaft seiner Dynastie in die Tradition der

Gouverneure stellte, die in der Moghulzeit Bengalen von Dhaka aus regierten, das zu

jener Zeit noch Hauptstadt Bengalens war.
Sein Hauptaugenmerk richtete er allerdings auf die Darstellung des Hen-

schaftsanspruches seines Geschlechtes in Dhaka der East India Company
gegenüber. Er verfolgte dabei zwei unterschiedliche Strategien. Einerseits wollte
er den Leser glauben machen (oder er glaubte selbst), dass der gerechtfertigte
Anspruch seines Geschlechtes auf das Niyäbat bereits vor der Henschaft der

Briten in Bengalen bestanden habe, andererseits betonte er die Loyalität seiner

Dynastie der E.I.C. gegenüber. Er wollte sich mit dieser Argumentationsweise
weiterhin die Patronage der Company ihm und seinem Geschlecht gegenüber
sichern. Darin liegt eine Gemeinsamkeit mit den Werken anderer No(ta)beln-
historiker. Trotz der Kritik, die diese an der Henschaftspraxis der E.I.C. übten,

waren sie doch in erster Linie um eine Wiedereingliederung in die Administration

bemüht. Beide hatten also ein ähnliches Ziel, nämlich die Gewinnung
bzw. Sicherung der Patronage der E.I.C. Die jeweils andersartige persönliche

AS/EA LIX-4-2005, S. 1039-1076



Historiographie als Selbstdarstellung 1073

Ausgangslage erforderte jedoch eine andere Strategie: Da Nawwäb Nusrat Gang
noch über ein Amt verfügte, betonte er die Legitimität seines Anspruches und

stellte den Status quo als positiv dar. Abgesetzte Notabein hingegen strichen ihre

Bedeutung für das Gemeinwesen heraus und argumentierten, dass die Henschaft
sich verschlechtert habe, weil sie nicht mehr an ihrer Ausübung beteiligt seien.

Bibliographie

Ahmad, Nazir / Siddiqui, I. H. (Hg.)
1998 Islamic Heritage in South Asian Subcontinent (Vol. T). Jaipur.
AN
1865-68 Muhammad Käzim. ^Alamgïrnâma. Calcutta. (Bibliotheca Indica; 55).

(Nachdruck Osnabrück 1983).
ASHRAF ALI, Maulavi Mirza
1895 Catalogue ofthe Persian Books and Manuscripts in the Library ofthe

Asiatic Society ofBengal. Calcutta.

Askari, S. H.
1941 A Critical Study of Kalyan Singh's Khulusat-ut-Tawarikh. In: Indian

Historical Quarterly 17:340-358.

Banerjee, S. C.

1940 Naib Nazims of Dacca during the Company's Administration. In:

Bengal Past and Present 59:17-29.

Calkins, Philip B.

1970 The Formation of a Regionally Oriented Ruling Group in Bengal,
1700-1740. In: Journal ofAsian Studies 29:799-806.

Chatterjee, Kumkum
1996 Merchants, Politics and Society in Early Modern India. Bihar: 1733-

1820. Leiden (u.a.). (Brill's Indological Library; 10).
1998 History as Self-Representation: The Recasting of a Political Tradition

in Late Eighteenth-Century Eastern India. In: Modern Asian Studies

32:913-948.
HASAN, Mohibbul (Hg.)
1982 Historians ofMedieval India. Meerut/New Delhi.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1039-1076



1074 Thomas Hayoz

HAYOZ, Thomas

2004 Das "Tärih-i Nusratgangï". Ein zweiteiliges persisches Geschichts¬

werk aus Bengalen von Ende 18./Mitte 19. Jahrhundert. Lizentiatsarbeit.

Bern.

Heber, Reginald
1844 Narrative of a Journey through the Upper Provinces of India, from

Calcutta to Bombay, 1824-1825. 2 Bde. London.

Husain, Shamsul (Hg.)
2003 Abdul Karim Sambardhana Grantha. Chittagong.
Islam, Sirajul (Hg.)
1992 History ofBangladesh 1704-1971. Bd. 1 : Political History. Dhaka.

1997 History ofBangladesh 1704-19 71. Bd. 3 : Social and Cultural History.
Dhaka. (2. Auflage).

2003 Banglapedia. National Encyclopedia of Bangladesh. 10 Bde. (I-X).
Dhaka.

Karim, Abdul
1962 An Account ofthe District of Dacca, Dated 1800. In: Journal ofthe

Asiatic Society ofPakistan 7:289-341.
1964 Dacca the Mughal Capital. Dacca.

1992a Political Conditions under the Nawabs. In: ISLAM 1992:67-92.
1992b Suba Bangla. A Study of Government under the Mughal Imperial

System. In: ISLAM 1992:32-66.
2003a Tarikh-i-Bangalah-i-Mahabat Jangi. In: ISLAM 2003:X:52f.
2003b Tarikh-i-Nusrat Jangi. In: ISLAM 2003:X:56f
Khan, Abdul Maj ed

1969 The Transition in Bengal, 1756-1775. A Study of Saiyid Muhammad
Reza Khan. Cambridge (u.a.). (Cambridge South Asian Studies; 7).

Khan, Gulfishan
1998 Indian Muslim Perceptions ofthe West during the Eighteenth Century.

Karachi (u.a.).
KM Karim
2003 Jasarat Khan. In: ISLAM 2003:V:381.
LEHMANN, Frederick Louis
1967 The Eighteenth Century Transition in India: Responses ofSome Bihar

Intellectuals. Dissertation. Wisconsin.

MALIK, Zahiruddin
1982 Persian Historiography in India during the 18th Century. In: Hasan

1982:149-163.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1039-1076



Historiographie als Selbstdarstellung 1075

1998 Social Origins of the Late 18th Century Indo-Persian Historiogra¬
phers: Perspectives and Responses. In: AHMAD 1998:197-221.

Marshall, P. J.

1987 Bengal: The British Bridgehead. Eastern India, 1740-1828. Cam¬

bridge (u.a.). (The New Cambridge History of India; 2/2).
1998a (Hg.): The Oxford History of the British Empire. Bd. 2: The

Eighteenth Century. Oxford (u.a).
1998b The British in Asia: Trade to Dominion, 1700-1765. In: MARSHALL

1998a:487-507.

METCALF, Barbara D. / Metcalf, Thomas R.

2002 A Concise History ofIndia. Cambridge (u.a.).

Rahim, M. A.
1963 Historian Ghuläm Husain Tabätabäi. In: Journal ofthe Asiatic Society

ofPakistan 8:117-129.
RAY, Raj at Kanta
1985-86 Colonial Penetration and the Initial Resistance: The Mughal Ruling

Class, the English East India Company and the Struggle for Bengal
1756-1800. In: The Indian Historical Review 12:1-105.

Richards, John F.

1978a (Hg.): Kingship and Authority in South Asia. Madison.
1978b The Formulation of Imperial Authority under Akbar and Jahangir. In:

Richards 1978a:252-285.

RIZVI, S. N. H. (Hg.)
1969 East Pakistan District Gazetteers: Dacca. Dacca.

RS

1890-98 Guläm Husayn Salïm. Riyäz as-Saläfin. Hrsg. von cAbd al-Haqq
cÄbid. Calcutta. (Bibliotheca Indica; 129).

RSÜ

1902-04 Ghuläm Husain Salïm. Riyâzu-s-Salatïn. A History of Bengal. Ins

Englische übersetzt von Maulavi Abdus Salam. Calcutta. (Bibliotheca
Indica; 154).

Sarkar, Jadu-Nath
1948 The History ofBengal. Volume II: Muslim Period, 1200-1757. Dacca.

Siddiqi, Muhammad Muhibullah
2003 Naba Mullayane Tarikh-i-Nusratjangi. In: HUSAIN 2003:230-240.
SM
1866 Guläm Husayn Hän Tabätabä"! Siyar al-Mutä'ahhirïn. Lucknow.
SMÜ

AS/EA LIX-4-2005, S. 1039-1076



1076 Thomas Hayoz

1789 Seid Gholam Hossein Khan. A Translation ofthe Sëir Mutaqherin or
View ofModern Times. Being a History ofIndiafrom the Year 1118 to
the Year 1194 of the Hedjrah. Ins Englische übersetzt von Nota-
Manus. 4 Bde. Calcutta. (Nachdruck Lahore 1975).

Storey, C. A.
1970 Persian Literature. A Bio-Bibliographical Survey. Bd. 1. Teil 1.

London. (Nachdruck der Ausgabe von 1927).

SUBHAN, Abdus,
1997 Arabic, Persian and Urdu Literature. In: ISLAM 1997:393—417.

TN
1907-11 Tarïkh-i-Nusratjangï. Hrsg. von Harinath De. In: Memoirs ofthe

Asiatic Society ofBengal 2:121-153.
TB
1979 Munsï Salïmallah. Tärih-i Bangäla. Hrsg. von S. M. Imamuddin.

Dacca.

TBÜ
1788 Gladwin, Francis. A Narrative ofthe Transactions in Bengal, during

the Soobahdaries of Azeem us Shan, Jaffer Khan, Shuja Khan,

Sirafraz Khan, and Alyvirdy Khan. Calcutta. (Englische Übersetzung

von Munsï Salïmallahs Tärih-i Bangäla).
TM
1969 Yüsuf cAlï Hän. Târïh-i Bangâla-yi Mahâbatgangï. Hrsg. von Abdus

Subhan. Calcutta. (Bibliotheca Indica; 291).
TMÜ
1982 Yüsuf "Ali Khan. The Tà'rïkh-i-Bangâla-i-Mahdbatjangi. An Eye¬

witness Account ofNawab Alivardi Khan ofBengal and his Times. Ins

Englische übersetzt von Abdus Subhan. Calcutta. (Bibliotheca Indica;
310).

AS/EA LIX-4-2005, S. 1039-1076


	Historiographie als Selbstdarstellung : Tārīh-i Nusratğangī - ein indo-persisches Geschichtswerk um 1800

