
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 59 (2005)

Heft: 4

Artikel: Hattori Unokichi et Uno Tetsuto : les derniers kangaku-sha

Autor: Guex, Samuel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147697

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147697
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HATTORI UNOKICHI ET UNO TETSUTO:
LES DERNIERS KANGAKU-SHA

Samuel Guex, Université de Genève

Abstract

At the end of 19th century Japan, Kangaku, the classical Chinese studies which had been the

stronghold of Confucian values and the center of the curriculum of most Japanese for centuries,

underwent tremendous changes. In this paper I intend to show how, during that modernization of
Japanese sinology, Chinese thinking was used to justify the Japanese imperial system and Japan's
invasion of China. I will focus my attention on two leading figures of 20th century Japanese

sinology, Hattori Unokichi (1865-1939) and Uno Tetsuto (1875-1974), who played an important role

in that process. Though they had the opportunity to study abroad for many years, in Europe as well

as in China, and did greatly contribute to the modernization of Japanese sinology, their purpose

was not limited to applying Western concepts to Chinese thinking. Their main objective was

political: to promote values that were supposed to consolidate a national citizenry responsive to the

goals of the central regime. In that respect, their conception of Chinese studies was closer to

traditional Kangaku than to Western Sinology: they were not necessarily interested in China for
itself, but rather preoccupied by the political application of moral principles contained in
Confucian classics in order to save China from its moral decay. Thus, Hattori and Uno became fervent

supporters of Japan's military expansionism in Asia, convinced that it was their country's mission

to propagate Confucian values to its neighbors. As such, they shared the paternalism that can be

found among other Japanese Sinologists of that period, who assumed that their knowledge of
China's culture and history allowed them to decide what the future of China should be.

1. Introduction

Le propos du présent article est de mettre en évidence un aspect relativement peu
connu des relations sino-japonaises modernes. Il s'agit d'examiner la façon dont

au cours du processus de modernisation des études chinoises au Japon, certains

éléments de la pensée chinoise furent récupérés au service d'un discours

nationaliste, visant à démontrer la supériorité du système impérial japonais, qui
servit à justifier la politique expansionniste du Japon en Chine et dans le reste de

l'Asie. Pour ce faire, nous avons choisi de nous concentrer sur deux autorités

reconnues de la pensée chinoise au Japon durant la première moitié du 20eme

AS/EA LIX-4-2005, S. 1021-1038



1022 Samuel Guex

siècle, Hattori Unokichi lnB?^p (1865-1939) et Uno Tetsuto ^if^A
(1875-1974), qui jouèrent un rôle central dans l'élaboration de ce discours.

Pour le Japonais d'aujourd'hui, non-spécialiste mais qui s'intéresse un peu
à la Chine, le nom d'Uno Tetsuto n'est peut-être pas totalement inconnu, car
deux de ces ouvrages les plus importants publiés au début des années 1910, qui
concernent l'histoire de la pensée chinoise et qui sont devenus des classiques du

genre, sont aujourd'hui encore disponibles en format de poche. Ce n'est pas le

cas de Hattori Unokichi, dont les écrits n'ont pas été rééditées après la guerre et

dont le nom est pratiquement inconnu du grand public.
De leur vivant, ces deux piliers du Département de philosophie chinoise de

l'Université impériale de Tôkyô jouirent cependant d'une reconnaissance qui
dépassait largement le cercle étroit des spécialistes. Tous deux furent décorés de

l'Ordre du Trésor sacré (Zuihô-shô îQje-Ï)1 et tous deux furent chargés de

l'enseignement des classiques chinois au palais impérial. Hattori fut le

professeur de l'empereur Shôwa (Hirohito); Uno, celui de l'actuel prince héritier
Naruhito2.

L'intérêt principal présenté par ces deux personnalités réside dans leur

parfaite incarnation du rapport ambivalent entretenu par la majorité des

sinologues japonais de cette époque avec la Chine et sa culture. A la fois
héritiers - et souvent ardents défenseurs - de la longue tradition du kangaku3,
mais également pionniers dans la formation d'une sinologie moderne, largement
inspirée du modèle occidental, Hattori et Uno déploraient le manque d'intérêt
des jeunes générations pour la Chine et sa culture, alors qu'ils partageaient

pourtant avec eux le même mépris pour la Chine et les Chinois de leur temps. La
différence résidait dans les raisons de ce sentiment. Alors que la majorité des

1 Décoration instaurée en 1888, récompensant des personnes émérites pour leur accomplisse¬

ment professionnel. Hattori Unokichi fut décoré en 1926; Uno Tetsuto reçu cette distinction
à deux reprises, en 1933 et en 1973. Parmi les personnalités qui ont obtenu cette récompense,

on trouve surtout des hommes politiques (plusieurs premiers ministres comme Saionji
Kinmochi ou Katsura Tarò), des militaires (le général Nogi Maresuke, l'amiral Yamamoto

Isoroku), ainsi que quelques intellectuels comme Nishi Amane.
2 Pour l'anecdote, ajoutons que le nom de Naruhito a été choisi par Uno Tetsuto et Morohashi

Tetsuji, le célèbre auteur du grand dictionnaire Kanwa daijiten.
3 Nous utilisons ici kangaku dans son acception la plus courante, à savoir les études chinoises

au Japon jusqu'au début du 20eme siècle, centrées sur l'étude des classiques confucéens, qui

connurent leur apogée pendant les époques de Nara (710-784), Heian (784-1185), et surtout
Edo (1603-1867). Pendant cette dernière période, le kangaku constitua un des trois piliers
du savoir avec le kokugaku H^ (les études nationales) et le yôgaku î¥^ (les études

occidentales).

AS/EA LIX-4-2005, S. 1021-1038



Hattori Unokichi et Uno Tetsuto: les derniers kangaku-sha 1023

Japonais se détournaient de la Chine parce qu'ils considéraient que l'Occident et

ses techniques lui était largement supérieur, Hattori et Uno, eux, étaient ulcérés

par cette Chine décadente, qui semblait vouloir donner raison à ses nombreux
détracteurs. Or cette situation était due selon eux à l'abandon des éléments qui
faisaient la grandeur et la force de la civilisation chinoise, en particuliers les

valeurs confucéennes. Passionnés avant tout par la Chine ancienne, ils constataient

avec amertume que les éléments de cette culture classique qu'ils affectionnaient

tant étaient en train de disparaître au gré des bouleversements qui
suivirent la chute de la dynastie Qing. Persuadés que le Japon était désormais le

dernier rempart à la domination totale des idéologies occidentales en Asie,
Hattori et Uno se sentirent alors investis du devoir de préserver et promouvoir
les valeurs confucéennes.

Cette appropriation de la culture chinoise n'était certes pas un phénomène
entièrement nouveau. Déjà au I7eme siècle, Yamaga Sokô [JjfÉ^fT (1622-
1685) avait affirmé que l'essence de la culture chinoise avait disparu du
continent et qu'elle ne survivait plus qu'au Japon4. Mais Hattori et Uno - et d'autres

spécialistes des études chinoises - n'hésitèrent pas à franchir une étape
supplémentaire, en soutenant activement la politique expansionniste du Japon sur le

continent.

2. Le renouveau confucéen de Meiji

L'ouverture du pays et l'influence occidentale affectant tous les domaines de la
société japonaise qui caractérisent l'ère Meiji (1868-1912), ainsi que le

renversement des rapports de force avec la Chine, scellé par la victoire de 1895,

ont contribué à donner du Japon de cette époque l'image d'un pays moderniste,
avide d'assimiler les savoirs de l'Occident, et rejetant aux oubliettes une culture
chinoise associée à un empire Qing en totale déliquessence. En réalité, s'il est

vrai qu'après la première guerre sino-japonaise, le mépris des Japonais pour les

Chinois se généralisa, ce sentiment n'affecta pas toujours directement le rapport
qu'ils entretenaient avec la culture chinoise. La raison principale de ce

phénomène paradoxal se trouve dans l'immense dette culturelle contractée par le

4 Yamaga Sokô soutenait que les rites {rei ^L) et la voie des sages (seijin no michi I?A^iË)
étaient bien mieux entretenus au Japon qu'en Chine. Cf. Suzuki Sadami, Nihon no bungaku

gainen B^^^^fPIâ (Le concept de littérature au Japon), Tôkyô, Sakuhin-sha fpppli,
1998, p. 112.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1021-1038



1024 Samuel Guex

Japon à l'égard de la Chine. En d'autres termes, si les Japonais pouvaient
s'ennorgueillir du rapide développement de leur pays et afficher sans complexe
leur dédain pour leurs contemporains chinois, il leur était difficile de rejeter en

bloc la culture chinoise sans renier une partie importante de leur propre culture,
notamment le confucianisme.

C'est ce dont les dirigeants se rendirent compte assez rapidement, lorsqu'ils
se proposèrent de réformer le système éducatif durant les premières années de

Meiji. La disparition de l'école du bakufu (Shôhei-kô H^Jt), des écoles de

fiefs et des écoles privées, la mise en place d'un système d'étude occidentalisé

(Gakusei ^ffjlj) puis la création du ministère de l'Education et d'un système

permettant l'accès à l'école de tout un chacun semblaient annoncer une
domination sans partage du savoir et des techniques de l'Occident, et la

disparition rapide du représentant du savoir chinois, le kangaku, devenu un

symbole du passé n'ayant pas sa place dans le Japon moderne qui se construisait.
Dans les faits, le changement fut moins rapide et moins radical que ne

l'avaient souhaité les nouveaux dirigeants. La construction des écoles primaires
qui devaient remplacer les écoles privées et les écoles de temples (terakoya ^f^p

M) constituaient une lourde charge pour les villages, et les enseignants capables

d'utiliser les nouveaux manuels n'étaient pas nombreux. L'adaptation à ces

nouvelles idées n'était pas évidente pour beaucoup de Japonais, qui ne voyaient

pas toujours d'un très bon oeil les réformes menées par le gouvernement.
D'ailleurs, l'élite politique à l'origine de ces réformes était elle-même imprégnée
de notions et de valeurs confucéennes, car elle avait été formée dans les écoles

de fiels qui avaient joué un rôle fondamental pour assurer la pérennité de la

tradition du kangaku. Il n'était pas rare que certains esprits, tel Nishimura

Shigeki H^Bottf (1828-1902), favorables dans un premier temps à l'ouverture
et l'assimilation massive du savoir occidental, s'inquiètent par la suite de ce

qu'ils percevaient comme une perte des valeurs morales due à une
occidentalisation excessive de la société japonaise.

Mais le bémol le plus important qui fut mis à cette occidentalisation du

système éducatif japonais provint de la réhabilitation soudaine du confucianisme

par le gouvernement dès la fin des années 1870. Craignant de voir les troubles
suscités par le mouvement pour la liberté et les droits du peuple (jiyû minken

undô § EÖS^SMÄJ) provoquer une instabilité sociale pouvant porter préjudice
à la modernisation du pays, et sous l'influence de conseillers comme Motoda

Nagazane (ou Eifu) XlEB^C^ (1818-1891), les valeurs confucéennes furent à

AS/EA LIX-4-2005, S. 1021-1038



Hattori Unokichi et Uno Tetsuto: les derniers kangaku-sha 1025

nouveau intégrées dans une idéologie d'Etat dont l'un des résultats manifestes

est le Rescrit impérial sur l'éducation (Kyôiku chokugo WCWffljfm)5 de 1890.

Parallèlement à ce virage idéologique, les études chinoises furent l'objet
d'un regain d'intérêt, à tel point que Fukuzawa Yukichi s'en inquiéta, persuadé

d'assister à une renaissance des "études japonaises et chinoises"6.

Si le regain de faveur du kangaku illustre parfaitement la complexité de

cette période de modernisation du Japon, qui vit certes l'absorption massive des

techniques et des connaissances occidentales, mais également le maintien de

valeurs traditionnelles, le kangaku, comme bien d'autres domaines du savoir, ne

pouvait échapper à l'influence des nouvelles idées venues d'Occident. Les

dernières décennies du 19eme siècle virent émerger une nouvelle conception de

l'étude de la Chine qui s'inspirait des méthodes scientifiques d'une sinologie
occidentale dont les résultats ne pouvaient plus être ignorés des savants du

kangaku.

3. La sinologie japonaise moderne et le confucianisme

Le symbole de ce changement, c'est la disparition en 1904 du département du

kangaku de l'Université impériale de Tôkyô. Et c'est justement Hattori Unokichi
et Uno Tetsuto qui vont être nommés à la tête du département de philosophie
chinoise créé pour remplacer le département de kangaku. Contrairement aux
derniers professeurs de kangaku comme Hoshino Hisashi MSPIM (1839-1917)
ou Shimada Chôrei H EH Mit, (1838-1898), qui ne s'intéressaient pratiquement

pas à la Chine contemporaine, ne parlaient pas le chinois vernaculaire, et

5 Rédigé par Motoda Nagazane et par l'homme d'Etat Inoue Kowashi (1843-1895), il fut

promulgué en 1890 par l'empereur Meiji. Ce texte avait pour objectif de promouvoir des

notions telles que la piété filiale, le dévouement à l'empereur ou l'"essence de la nation"

japonaise (kokutai H#), au détriment des valeurs éthiques occidentales qui privilégiaient
notamment la liberté individuelle et qui risquaient de causer des troubles sociaux. La

promulgation du rescrit fut accompagnée de mesures qui contribuèrent à sacraliser le rescrit

et son contenu, comme l'obligation pour les directeurs d'écoles primaires de réciter le rescrit

dans son intégralité lors des jours de fête, de saluer les portraits de l'empereur et de

l'impératrice ou de chanter l'hymne national (Kimi ga yo WHHX).
6 Suzuki Sadami, op. cit., p. 170.

7 Comme son prédécesseur Shigeno Yasutsugu, Hoshino était avant tout spécialiste de

l'histoire japonaise. Il a participé entre autres à la rédaction de Dai Nihon hennen-shi A H

^Ui^iË (Grandes annales historiques du Japon).

AS/EA LIX-4-2005, S. 1021-1038



1026 Samuel Guex

n'avaient jamais étudié en Chine, Hattori et Uno avaient eu l'occasion de

séjourner aussi bien en Chine qu'en Europe et étaient de parfaits polyglottes.
Diplômé du Département de philosophie en 1890, Hattori était déjà

professeur adjoint de l'Université impériale de Tôkyô lorsqu'en 1899, le ministère
de l'Education l'envoya en Chine. Malheureusement, une année après son arrivée,

la Révolte des Boxers8 l'oblige à raccourcir son séjour. Il rentre au Japon en

septembre pour repartir trois mois plus tard en Allemagne. C'est là qu'en 1902,

on lui propose le poste de "doyen" (sôkyôshû $Sffcff) de l'Ecole normale de

l'Université Jingshi (Jingshi daxuetang shifanguan JfC $$ fz ^^ Êffi $§ ffj[ à

Pékin. Il participe activement aux réformes du système éducatif chinois qui
suivent la suppression des examens impériaux (keju ^4^P)9 avant de rentrer au

Japon en 1909. Après son retour, il publie plusieurs ouvrages présentant le

système politique de la Chine des Qing, mais c'est surtout l'éthique orientale qui
l'attire. En dépit de ses études de philosophie occidentale, c'est à la philosophie
chinoise ancienne et à l'éthique confucéenne qu'il consacrera ses cours pendant
les dix-huit années qu'il enseignera à l'Université impériale de Tôkyô, jusqu'à
sa retraite en 1928.

Uno Tetsuto était lui aussi déjà un enseignant de l'Université impériale de

Tôkyô lorsqu'il fut envoyé d'abord en Chine de 1905 à 1907, puis en

Allemagne, jusqu'en 1910. Nommé professeur en 1919, il enseigne à la tête de la

première chaire de philosophie chinoise jusqu'à sa retraite en 193710. Plus

encore que Hattori Unokichi, Uno a contribué à l'étude scientifique de la

philosophie chinoise, en ne se contentant pas de commenter les canons du confu-

8 Pour le récit des semaines passées dans le Pékin assiégé, cf. Hattori Unokichi, Pékin ryûjô
nikki zltsCg'ijSBfB, Tôkyô, Heibon-sha Zp/Utt, 1965.

9 Le système des examens impériaux mis en place sous l'empereur Sui Wendi (541-604) à la

fin du 6eme siècle, pour engager les fonctionnaires selon les capacités et non selon la

naissance, perdura jusqu'au début du 20cmc siècle. Ce système constitua un élément de

stabilité politique en permettant à l'empereur de renforcer son contrôle sur les fonctionnaires

et il contribua à la diffusion de la culture chinoise traditionnelle dans toutes les couches

sociales. Cependant, la primauté accordée aux classiques dans le programme des examens

ne contribua guère à l'introduction de nouvelles idées. Le système des examens impériaux
fut abandonné définitivement en 1904, peu avant la chute de la dynastie Qing.

10 Sa carrière ne s'arrêta pas là puisqu'il devint professeur honoraire de l'Université impériale
de Tôkyô, professeur honoraire de l'Université de Pékin (1939), directeur de l'Institut pour
la culture orientale (Tôhô bunka gakuin MfjïCik^-rTu, 1945), recteur de l'Université de

jeunes filles Jissen (Jissen joshi daigaku Mi%iQ~F-fi^ß, 1949), professeur de l'Université
de jeunes filles du Sacré Coeur (Seishin joshi daigaku S'ùAi^^C^) où il enseignera

pendant plus de cinquante ans.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1021-1038



Hattori Unokichi et Uno Tetsuto: les derniers kangaku-sha 1027

cianisme, mais en replaçant les penseurs chinois dans l'histoire. En témoigne ses

principaux travaux: Shina tetsugaku-shi kôwa ^ 2$ 1§^ SAISIS (Propos sur
l'histoire de la philosophie chinoise, 1914)", Shina tetsugaku no kenkyû ~$CM¥S

^¦<OWt% (Etudes sur la philosophie chinoise, 1920), Jukyôshi fHfJtSEi (Histoire
du confucianisme, 1924), Shina tetsugaku gairon ^lMIS^-WLÌÈ (Notions de

philosophie chinoise, 1926)12, Shina tetsugaku-shi 'J&MIS'^^L (Histoire de la

philosophie chinoise, 1954).
Avec ces années passées en Europe et leur expérience directe de la Chine,

Hattori et Uno possédaient la formation idéale pour renouveler les études

chinoises et bâtir une sinologie japonaise moderne, capable de rivaliser avec la

sinologie européenne. Grâce à eux, les réformes de la Faculté des lettres de

l'Université impériale de Tôkyô de 1904 allaient s'accompagner d'une nouvelle

conception de l'étude de la Chine qui devait permettre de reléguer au passé des

siècles de tradition de kangaku. Pourtant, contre toute attente, ces deux piliers de

l'enseignement de la philosophie chinoise à Tôkyô vont faire partir des acteurs

principaux du mouvement visant à redonner une place centrale au valeurs
confucéennes dans la société japonaise.

En effet, l'objectif de Hattori et Uno ne se limitait pas à hisser la pensée

chinoise au même niveau que la philosophie occidentale. Certes, ils empruntèrent

à cette dernière certains concepts ou méthodes d'analyse, mais leur intérêt
n'était pas purement académique. Imprégnés des classiques chinois qu'ils
avaient étudiés depuis leur enfance - Uno avoua qu'il était entré dans le Département

du Kangaku de l'Université impériale de Tôkyô, par réaction envers les

discours anti-confucianistes de Fukuzawa Yukichil3 - leur intérêt et leur

approche n'était pas purement académique. En modernisant les méthodes

d'étude de la pensée chinoise, leur objectif était avant tout pédagogique, voire

politique: contribuer à la propagation de valeurs qui devaient, selon eux, servir
de ciment à la société japonaise. Dans cette optique, la pensée chinoise, en

particulier les valeurs confucéennes, n'était pas conçue comme un simple objet
d'étude en soi, mais comme une source de principes éthiques qu'il fallait
appliquer dans la vie réelle. En cela, ils étaient plus proches des kangaku-sha de

l'époque d'Edo, que des sinologues occidentaux de la même génération.

11 Réédité en 1980 sous le titre de Chûgoku shisô tfHSï® (La pensée chinoise), Kôdan-sha

lÄicfrt
12 Réédité en 1992 sous le titre de Chûgoku tetsugaku ^HHf^ (La philosophie chinoise),

Kôdan-sha ftUcfrt.
13 Egami Namio (éd.), Tôyôgaku no keifu H MW^Èd)J&uÊ II (Généalogie des études

orientales), Tôkyô, Taishûkan ~K%fà, 1994, p. 73.

AS/EA LIX-4-2005. S. 1021-1038



1028 Samuel Guex

Avec une telle conception des études, il était difficile pour Hattori et Uno
de rester insensible aux transformations qui affectèrent la Chine au début du
20eme siècle. La révolution de 1911 ainsi que le Mouvement du 4 mai n'eurent

pas que des conséquences politiques. Le rejet des moeurs traditionnelles, des arts

de l'ancienne classe des lettrés, ainsi que la diffusion des idées occidentales par
la jeunesse chinoise et les étudiants revenus de l'étranger, qui voyaient dans le

confucianisme un symbole de l'ancienne Chine, responsable de l'état de

déchéance dans lequel était tombé leur pays, inquiétèrent une grande partie des

sinologues japonais. Face aux bouleversements qui secouaient une Chine qu'ils
ne reconnaissaient plus, ces sinologues, qui défendaient les valeurs confucéennes

comme soutien théorique au régime impérial, créèrent en 1922 le Shibun-kai Sff

>Ce M et la revue Shibun. Dans le premier numéro de la revue Shibun, la

nécessité de ne pas oublier les valeurs morales traditionnelles était mis en

exergue:

Avec l'ouverture des relations entre l'Est et l'Ouest, nombreux sont les pays asiatiques qui,

sous la poussée des Européens, doivent lutter pour conserver leur indépendance et l'intégrité
de leur territoire. Seul notre empire japonais se dresse fièrement, fidèle à la maison

impériale dont la lignée est ininterrompue depuis des temps immémoriaux. Nous n'avons

pas simplement conservé intact notre kokutai15; notre expansion ne montre aucun signe de

faiblesse. C'est parce que depuis la Restauration de Meiji, le gouvernement basé sur notre

kokutai, a cherché le savoir dans le monde entier pour corriger les anciens maux. [...] Si

notre peuple a fait d'énormes progrès dans les connaissances techniques et si les entreprises

qui contribuent à notre bien-être matériel croissent sans cesse, nous constatons un déclin

dans la croyance aux valeurs morales traditionnelles. Comment ne pas s'alarmer en

entendant ceux qui cherchent à déstabiliser les sphères intellectuelles par leurs discours

encensant les nouveautés et méprisant les choses anciennes16?

Quant à la nature des valeurs morales prônées par l'Association, elle était
précisée dans le premier article des statuts:

14 Shibun est une expression tirée des Entretiens de Confucius, et qui peut-être traduite par
"cette étude". Le mot étude ou voie, désigne ici plus particulièrement le confucianisme.

15 Littéralement le "corps de la nation". Il correspond parfois au mot "nation", tel qu'il est

employé en français mais fait souvent référence à l'idée du sacré de la nation japonaise. Il
pourrait être traduit ici par "identité nationale".

16 "Shibun-kai shui-sho" HJf jVCèfllAilr (Objectifs du Shibun-kai), Shibun ffîi~$i (février
1919).

AS/EA LIX-4-2005, S. 1021-1038



Hattori Unokichi et Uno Tetsuto: les derniers kangaku-sha 1029

Le but de cette Association est de faire connaître le savoir de l'Asie orientale, en particulier
le confucianisme, et, en contribuant à l'application du Rescrit impérial sur l'éducation de

l'empereur Meiji, mettre en valeur la beauté de notre kokutai'7.

La Chine n'était pas la seule à connaître de grands changements. Le Japon de

l'ère Taisho (1912-1926) fut une période de grands mouvements démocratiques
et de rapides développements industriels. Le Shibun-kai attira ainsi les

personnalités et les intellectuels japonais préoccupés par le déclin des valeurs

traditionnelles au profit de valeurs occidentales qu'ils percevaient comme
essentiellement matérielles. Ce mouvement "néo-confucianiste" dépassait le

cadre des études chinoises et celui du strict cadre académique. Parmi les

membres du conseil administratif, se trouvaient aussi bien des représentants du

monde politique que de l'économie. Mais le comité de rédaction était lui
composé des principaux enseignants ou anciens étudiants du Département du

Kangaku de l'Université impériale de Tôkyô: Hayashi Taisuke /f?fc 3ff $jf,
Koyanagi Shigeta /MPPWJf^, Ichimura Sanjirô TfJfcî^l^SP, Inoue Tetsujirô

#±tf#J?B, Nakamura Kyûshirô 4>fà^0g|5, Okada Masayuki fSJHIE^ et,

bien sûr, Hattori Unokichi et Uno Tetsuto.
Mais ce mouvement "néo-confucianiste" était confronté à un problème de

fond. En effet, l'importance accordée à une pensée étrangère dans une démarche

de type nationaliste n'était pas dénuée de contradiction, même en tenant compte
du fait que le confucianisme avait été assimilé depuis des siècles au Japon et

qu'au travers du kangaku, il constituait une partie importante de l'éducation des

Japonais. Cette question était d'autant plus délicate que la pensée étrangère en

question était originaire d'un pays, la Chine, qui était au centre des projets
expansionnistes des militaires japonais.

4. Hattori Unokichi

Spécialistes de la pensée chinoise et fervents défenseurs du système impérial
japonais, Hattori Unokichi et Uno Tetsuto ne pouvaient pas ignorer ce problème.
Hattori se montra particulièrement empressé à résoudre cette contradiction, qu'il
aborda dans plusieurs de ses ouvrages. Le fondement de son argumentation
résidait en fait sur la distinction entre les termes de "jukyô" fffifc (qui désigne la

17 "Shibun-kai kaisoku shôroku" $f ~$£ êê 1(1 fp il (Extraits des statuts du Shibun-kai),
Shibun #f3t (février 1919).

AS/EA LIX-4-2005, S. 1021-1038



1030 Samuel Guex

pensée telle qu'elle s'est développée après la mort de Confucius et que l'on
traduira faute de mieux par "confucianisme") et "Kôshi-kyô" JL^Pf£ (enseignement

de Confucius). L'emploi de "jukyô" (en chinois "rujiao") ne signifie pas

que Hattori considérait le confucianisme comme une religion. En japonais, les

termes dejugaku fff^ (en chinois ruxue) et jukyô sont utilisés indifféremment,
aussi bien par ceux qui affirment que le confucianisme est une pensée, que par
ceux qui considèrent qu'il s'agit d'une religion. Par ailleurs, "Kôshi-kyô" ne doit

pas être confondu avec le terme "Kongzijiao" - qui s'écrit avec les mêmes

caractères JL^Pf£ - tel qu'il est utilisé par Kang Youwei M^Hfk ou Chen

Huanzhang ßjt^jjl:, qui l'assimilent à une religion dont Confucius serait le

fondateur18. Hattori considérait en fait que "l'enseignement de Confucius"
n'était ni une religion ni une philosophie, mais une éthique.

Pour Hattori, il était nécessaire de faire la distinction entre le "confucianisme

primitif (genshi jukyô W-.taWiWL), l'enseignement de Confucius (basé en

partie sur le "confucianisme primitif), et les écoles confucéennes qui s'étaient

développées après la mort de Confucius. Et selon lui, la doctrine qui s'était
diffusée au Japon était celle de Confucius et non pas celle des écoles
confucéennes:

Le "confucianisme" s'est développé en Chine en étant fortement marqué par les

caractéristiques ethniques de ce pays. Il est donc impossible qu'il se répande chez des

peuples dont l'histoire, les us et coutumes sont différents. Le "confucianisme" fait partie
d'une culture nationale et n'est pas une doctrine universelle. En rassemblant les doctrines

des sages du passé, Confucius a transformé une doctrine liée aux moeurs d'une ethnie, en

une doctrine mondiale. L'enseignement qui s'est diffusé en Asie et qui se répand actuellement

en Occident est celui de Confucius et non pas celui du "confucianisme". Après
Confucius, le "confucianisme" a connu plusieurs changements et les doctrines apparues après la

dynastie des Song comme fècole du principe" [c. lixue B|^) ou de la "nature humaine et

du principe" [c. xinglixue |3îS^] ne reflètent pas forcément son enseignement. [...] Ce que

nous appelons "confucianisme" au Japon n'est pas le confucianisme au sens large du terme
mais désigne l'enseignement de Confucius. [...] Le fait que ce soit avec les Entretiens de

Confucius que le soi-disant confucianisme ait été introduit au Japon prouve bien que notre

"confucianisme" est en réalité fenseignement de Confucius". Les Chinois vouent peut-être
à Confucius un culte plus profond que les Japonais, mais dans la pratique de l'enseignement
de Confucius, ils sont loin d'atteindre le niveau du Japon. C'est pourquoi j'ose affirmer qu'il

18 A propos de cette différence, cf. Hattori Unokichi, "Kôshi-kyô no tokuchô" ïL^Fi^W#f
(Les caractéristiques du Kôshi-kyô), Shibun fiffX (juin 1922).

AS/EA LIX-4-2005, S. 1021-1038



Hattori Unokichi et Uno Tetsuto: les derniers kangaku-sha 1031

existe en Chine un "confucianisme" mais pas d'enseignement de Confiicius, alors qu'au
Japon nous trouvons l'enseignement de Confiicius mais pas de "confucianisme"19.

En opérant cette distinction entre "confucianisme" et "enseignement de

Confucius", l'objectif de Hattori était de démontrer que les Japonais étaient les seuls

à avoir réellement mis en pratique l'enseignement de Confucius, et que par
conséquent, le Japon était l'unique dépositaire de la pensée de ce grand sage.
Pour étayer sa thèse, Hattori s'appuyait principalement sur l'idée de kakumei (c.

geming -Eppp) ou "changement de mandat céleste", c'est-à-dire l'idée que le

pouvoir n'était pas l'apanage d'un seul lignage, par simple transfert héréditaire,
mais que le Ciel pouvait confier ce mandat à un autre lignage, censé plus digne
de gouverner. Cette idée, les Zhou avaient été les premiers à s'en réclamer, pour
justifier leur renversement de la dynastie précédente et, par la suite, des penseurs
confucianistes tels que Mencius ou Xunzi l'avaient soutenue. Or, selon Hattori,
Confucius y était opposé, et il en voulait pour preuve deux passages des Entretiens.

Voici son interprétation du premier passage20:

De nos jours, les Chinois prétendent que Confucius avait des idées révolutionnaires [kakumei

shugi-sha]. Mais dans les Entretiens, on ne trouve aucun passage étayant cette thèse. Au

contraire, il est dit clairement qu'il était opposé à l'idée de "changement de mandat céleste"

[kakumei]. Seulement, étant donné qu'il vécut durant la période des Zhou, il n'osa pas

critiquer ouvertement le "changement de mandat céleste" du roi Wu, le fondateur de la

dynastie des Zhou21, et se contenta d'exprimer son désaccord de façon indirecte. [...] Ainsi,
s'il n'approuvait pas le renversement de Zhouxin [dernier roi des Shang] par le fondateur de

la dynastie des Zhou, il se garda de le condamner, tout comme il évita de critiquer ouvertement

l'idée de "changement de mandat céleste". Ceci étant dit, on ne trouve aucune trace de

justification du "changement de mandat céleste" [dans les Entretiens]. Si, à propos de la

musique Shao du roi Shun et de la musique guerrière du roi Wu, Confucius dit que la

19 Hattori Unokichi, Tôyô rinri kôyô Tôyô rinri kôyô ÏU^ fra 3Sic (Principes essentiels

d'éthique orientale), Tôkyô, Keibun-sha M^tli, 1925, p. 132.

Le nationalisme n'était pas uniquement présent chez les confucianistes. Dans le bouddhisme,

on peut observer le même phénomène. Le philosophe de l'Ecole de Kyoto Kôyama
Iwao, en considérant les doctrines du Tendai de l'antiquité moyenne comme l'acmé du

bouddhisme du Grand véhicule, soulignait la supériorité du bouddhisme japonais.
20 "Le maître dit: La musique guerrière du roi Wu, bien que fort belle, n'atteint pas la per¬

fection; tandis que celle du roi Shun - ah, la musique Shao - est à la fois beauté achevée et

sagesse suprême", trad, par Anne Cheng, Les Entretiens de Confucius, Paris, Seuil, 1981, p.
43.

21 II s'agit du renversement des Shang vers l'an 1000 avant l'ère chrétienne par le roi Wu, pour
établir la dynastie des Zhou, qui subsistera jusqu'à l'établissement de l'empire par Qin au
3eme siècle av. J.-C.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1021-1038



1032 Samuel Guex

musique Shao est beauté achevée et sagesse suprême, alors que celle du roi Wu n'atteint pas

encore la perfection, c'est sans doute parce que Confucius désirait exprimer ses réserves

quant aux qualités morales du roi Wu22.

N'osant pas critiquer directement le fondateur de la dynastie des Zhou,
Confucius aurait donc choisi de suggérer son désaccord avec la conduite du roi Wu,

en préférant à sa musique guerrière, la musique Shao du roi Shun. Et c'est

également à l'aide du même procédé que Confiicius aurait réitéré ses critiques à

rencontre du roi Wu, dans un autre passage des Entretiens^:

[Confiicius] considérait le roi Wen [le père du roi Wu] comme un homme de très haute

vertu, car, alors qu'il détenait déjà les deux tiers du royaume, il resta malgré tout au service

des Yin. Si l'on compare cette appréciation avec ce qui est dit du roi Wu, il est clair que
Confiicius n'appréciait pas le "changement de mandat céleste"24.

Hattori voit donc dans cette éloge pour le roi Wen, le père du roi Wu, une

critique à l'égard de ce dernier. En d'autres termes, Confucius, défenseur de la

loyauté absolue des sujets envers l'empereur, aurait préféré le roi Wen à son fils,
en raison de la loyauté absolue dont il avait fait preuve envers les Shang, alors

qu'il aurait très bien pu les renverser et fonder une nouvelle dynastie. Pour

Hattori, qui était attaché au système impérial japonais et sa lignée ininterrompue,
l'idée de "changement de mandat céleste" défendue par Mencius ou Xunzi était

inacceptable, puisqu'elle suggérait que la famille impériale japonaise pouvait
être renversée à tout moment, si le Ciel lui retirait son mandat. C'était donc

impensable au Japon, mais il était également persuadé que cette idée avait eu des

conséquences néfastes en Chine même. En effet, cette possibilité de retirer le

mandat céleste à l'empereur avait selon lui une conséquence perverse, car elle

obligeait l'empereur à devenir calculateur. Même si sa politique était favorable

aux intérêts du peuple, Hattori prétendait que l'empereur ne se préoccupait de

22 Hattori Unokichi, Kôshi-kyô taigi JL~PÏ£;^ÏI (Principe général de l'enseignement de

Confiicius), Tôkyô, Fuzanbô S1J4JÌ, 1939, p. 26.

23 Hattori fait référence au passage suivant: "Shun n'avait que cing ministres, mais la paix

régnait sous le Ciel. Le roi Wu des Zhou, à ce qu'il disait, n'avait que dix ministres.
Confiicius dit: Oui, 'les vrais talents sont rares'. Alors que l'époque de Yao et Shun était réputée

fertile en talents, [Shun ne put trouver que cing ministres]. Quant au roi Wu, il ne disposait

en fait que de neuf hommes, puisque parmi les dix, il y avait une femme. Mais la vertu des

Zhou n'en atteignit pas moins son apogée: le roi Wen détenait déjà les deux tiers du

royaume, et il resta pourtant au service des Yin!", trad, par Anne Cheng, op. cit., p. 73.

24 Hattori Unokichi, Kôshi-kyô taigi, op. cit., p. 27.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1021-1038



Hattori Unokichi et Uno Tetsuto : les derniers kangaku-sha 1033

ses sujets que dans le seul but de conserver son trône, et qu'en réalité, il ne

pensait qu'à préserver ses propres intérêts, c'est-à-dire son mandat céleste.

C'était là une différence fondamentale avec l'empereur du Japon, qui se

préoccupait réellement de ses sujets, sans aucune arrière-pensée, puisqu'il n'avait

pas à se soucier de son mandat céleste25.

Hattori pouvait ainsi démontrer que le système impérial japonais était plus
en accord avec la pensée de Confucius que ne l'était le système impérial chinois,
qui lui, admettait le principe du "changement de mandat céleste".

Toutefois, la supériorité du système impérial japonais sur le système
chinois ne signifiait pas que Hattori était opposé à la dynastie Qing. En fait, il était

au contraire très critique envers Sun Yat-sen et les révolutionnaires chinois. Ces

derniers accusaient Confiicius de tous les maux et s'imaginaient que le salut de

la Chine se trouvait dans l'application d'idées occidentales telles que la démocratie.

Pour Hattori, c'était une preuve tangible de la décadence morale en Chine

et de la supériorité spirituelle du Japon, le véritable dépositaire de l'enseignement

de Confucius.

5. Uno Tetsuto

Les idées de Hattori se retrouvent en grande partie chez Uno Tetsuto. Comme

son collègue, Uno était profondément attaché à la famille impériale japonaise. Il
était convaincu que les bouleversements de la Chine étaient dûs à l'idée de

"changement de mandat céleste" et se félicitait de la réussite du Japon, qu'il
attribuait entre autres à la pérennité du système impérial japonais:

Au vu des différences qui existent entre nos deux pays, il apparaît que certains éléments

dans le discours politique du confucianisme ne conviennent pas au Japon. [...] Aujourd'hui,
notre pays a absolument besoin de respecter le taigi meibun26. Je crois d'ailleurs que
personne ne le conteste puisque actuellement il est pratiqué sans faute. Selon l'idée du "changement

de mandat céleste" telle que la prônent les confucianistes [en Chine], le souverain est

soumis aux décrets du Ciel, ce dernier occupant une position centrale. Le souverain est

chargé par le Ciel d'éduquer le peuple. Tant que ses qualités morales sont en accord avec la

volonté du Ciel, le souverain conserve son pouvoir. Mais lorsque ses actions ne cor-

25 Hattori Unokichi, "Jukyô to demokurashï" %$$. fc T ^ 9 y Ì/— (Confucianisme et démo¬

cratie), Shibun JtffX (août 1919), p. 21.

26 Taigi meibun (c. dayi mingfen ^li^iö"). Un père doit se comporter comme un père, un fils
comme un fils, un ministre comme un ministre, etc.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1021-1038



1034 Samuel Guex

respondent plus à cette volonté, il est puni par le ciel et un nouveau sage est choisi pour le

remplacer [...]. Par chance, la caractéristique immuable de notre pays est constituée par le

gouvernement d'un empereur issu d'une lignée ininterrompue depuis d'innombrables

générations. Nous n'avons pas connu les désagréments de la Chine et à ma connaissance,

rares sont ceux qui, pendant l'époque d'Edo notamment, ont approuvé la théorie du

"changement de mandat céleste". [...] Il existe malgré tout certains confucianistes qui

prétendent que [cette théorie] est légitime, ce à quoi nous devons absolument nous opposer.

[...] Sur ce point, [le Japon] n'est pas vraiment en accord avec le confucianisme mais bien

plutôt avec l'enseignement de Confucius27.

Cette pérennité était due à la sagesse des Japonais qui avaient rejeté l'idée de

"changement de mandat céleste", ce qui avait permis au "confucianisme japonais"

de développer ce que Uno considérait être l'essence même de la pensée de

Confucius le taigi meibun. Cette idée, qu'il interprète comme étant synonyme
de "devoir des sujets envers le souverain", n'a malheureusement pas pu être

développée en Chine, à cause justement de l'influence néfaste de la théorie du

"changement du mandat céleste":

Le confucianisme est né en Chine, mais au cours de son introduction au Japon, il a absorbé

des éléments purement japonais, et dans un certain sens, le confucianisme japonais est celui

qui a le mieux saisi l'essence de Confiicius. En d'autres termes, l'idée de taigi meibun au

centre de la pensée de Confiicius, n'a pu se développer en Chine à cause de la notion de

"changement de mandat céleste", et c'est seulement au Japon que ce taigi meibun a pu se

développer.

Si le confucianisme est né en Chine, il a perdu depuis longtemps l'essence
véritable de l'enseignement de Confiicius, le taigi meibun, qui n'a été conservé

qu'au Japon. Pour démontrer la supériorité du système impérial japonais, Uno va
même jusqu'à critiquer, pas directement il est vrai, l'attitude des sages-rois de

l'Antiquité, Yao et Shun, figures idéales du souverain pour les confucianistes
aussi bien chinois que japonais. Ces personnages mythiques, mais considérés

comme personnages historiques par la plupart des confucianistes japonais de

Meiji, sont loués notamment pour leur transmission du pouvoir selon les mérites

et non selon le sang: zenjô WnB. (c chanrang). Mais contre toute attente, Uno

reprend à son compte une critique de Han Fei, qui accuse Yao et Shun d'avoir
semé les graines du désordre28. En effet, pour le représentant des légistes, un

27 Uno Tetsuto, "Jukyô no gendaiteki igi" fB^^ïSfÇâtJAÏÏ (La signification moderne du

confucianisme), Shibun HJf^t (juin 1937), p. 9.

28 Uno fait référence au passage suivant: "Il n'est personne dans l'empire qui n'adhère aux

vertus de piété filiale, de soumission aux aînés, de loyauté et d'obéissance; nul pourtant ne

AS/EA LIX-4-2005, S. 1021-1038



Hattori Unokichi et Uno Tetsuto : les derniers kangaku-sha 1035

ministre prenant la place de son souverain, même sur la sollicitation de ce

dernier, ne pouvait qu'être une incitation à l'usurpation de pouvoir. Uno affirme

que si l'attitude de ces sages-rois est noble et moralement juste, il est obligé de

constater que Han Fei a raison, et que ce mode de transmission du pouvoir, allié
avec celui de hôbatsu (c. fangfa Wl{%), c'est-à-dire le droit de chasser un
souverain ne faisant pas preuve de vertu suffisante, a été la cause de nombreux
désordres en Chine:

A la réflexion, s'il est vrai que la transmission du pouvoir selon les mérites [zenjô] de Yao et

Shun était motivée par une intention noble et juste, et qu'elle ne peut faire l'objet de

critique, il faut bien admettre que Han Fei a raison, lorsqu'il affirme que [cette pratique] eut

pour conséquence de provoquer de nombreux désordres.

Dans le système impérial japonais, reposant sur la lignée ininterrompue de la

famille impériale, le comportement de Yao et Shun, pour vertueux qu'il fut,
n'était pas pensable. Parmi les troubles auxquels faisait allusion Uno, se trouvait
évidemment la Révolution de 1911 et l'avènement de la République de Chine,

qu'il considérait comme une catastrophe. Ce d'autant plus qu'il était persuadé

qu'il ne fallait pas abolir les classes sociales, puisqu'il considérait que les

hommes ne naissaient pas égaux, ni mentalement ni physiquement29.
D'où ses critiques virulentes contre Mencius, en particulier contre son idée

de minpon (c. minben Jx;$), qu'il considérait être un facteur de troubles

sociaux, en accordant la priorité aux intérêts du peuple sur ceux du souverains30.

Il se montrait également très critique envers le kaozhengxue ^füE^J; des Qing.

s'interroge sur ces valeurs auxquelles chacun cherche à se conformer de son mieux. C'est

pourquoi le monde est en proie au désordre. Tous approuvent les agissement de Yao et de

Chouen [Shun] et les prennent pour modèle, en sorte que l'on voit fleurir régicides et

parricides. En effet, Yao et Chouen, T'ang et Wou en renversant les rapports entre princes et

sujets ont enseigné la sédition aux générations ultérieures. Prince, Yao fit de son vassal son

prince; sujet, Chouen ravala son prince au rang de sujet; T'ang et Wou qui avaient rang de

vassaux, tuèrent leurs suzerains, allant jusqu'à profaner leur dépouille, et l'empire tout entier

loua leur conduite. Après eux le monde n'a jamais connu la paix." Han Fei-tse ou le Tao du

Prince, présenté et traduit par Jean Lévi, Paris, Seuil, 1999, p. 538.

29 Uno Tetsuto, Jugaku-shi fff^}È (Histoire des études confucéennes), Tôkyô, Hôbun-kan gfe

5;|g,1924, p. 136.

30 Uno Tetsuto, Chûgoku shisô cf HSï® (La pensée chinoise), Tôkyô, Kôdan-sha §8§fciRfc,

1980, p. 104.

31 L'"Ecole des vérifications et des preuves" née en Chine dans la deuxième moitié du \laae

siècle prônait un retour à la lettre des Classiques les plus anciens. Leur méthodologie,
similaire à l'étude philologique des classiques telle qu'elle était pratiquée en Europe, con-

AS/EA LIX-4-2005, S. 1021-1038



1036 Samuel Guex

En oubliant l'étude de la "voie" (dô xÉt), c'est-à-dire du contenu des classiques
chinois et leur application politique, au profit des problèmes méthodologiques, le

kaozhengxue était en partie responsable, selon lui, de la chute des Qing.

6. Conclusion

A bien des égards, Hattori Unokichi et Uno Tetsuto sont des symboles de la

modernisation manquée du kangaku. Alors que ce dernier aurait pu s'ériger en

une discipline moderne dédiée à l'étude de la pensée chinoise, il changea

simplement d'enveloppe et devint, sous son nouveau nom de "philosophie
chinoise", un support idéologique du système impérial japonais. L'accent fut mis

sur des notions telles que la pitété filiale, réinterprétée comme synonyme de

loyauté envers l'empereur, considéré comme le père de la grande famille
japonaise32, et des notions jugées dangereuses comme celle de "changement de

mandat céleste" furent rejetées.

Il y eut certes des chercheurs qui tentèrent de se distancer de cette approche

idéologique, et qui défendaient une étude de la pensée chinoise plus rationnelle,
plus objective. Mais ces efforts restèrent marginaux, par rapport au courant

principal représenté par les "néo-kangaku-sha" de l'Université impériale de

Tôkyô. Les sinologues de l'Université impériale de Kyoto, comme Kano Naoki

^ÏJuIlIÏ, souvent opposés à leurs homologues de Tôkyô, se distinguaient
certes par une approche critique rigoureuse des classiques inspirée du

kaozhengxue. Mais ils partageaient souvent avec Hattori Unokichi et Uno Tetsuto, le
même regard négatif sur la Chine républicaine, et la même conviction
concernant l'application politique des valeurs confucéennes33.

Ces sinologues n'étaient pas forcément opposés à la démocratie en tant que
telle. Ce qu'ils réprouvaient, c'était l'atmosphère prévalant dans la Chine

républicaine, consistant à vouloir faire table rase du passé, en se débarrassant

sistait à rester le plus près du texte, en s'appuyant sur des exemples trouvés dans d'autres

textes pour déterminer le sens et l'évolution de chaque caractère.

32 Inoue Tetsujirô expliqua cette interprétation dans son ouvrage consacré à la morale du

peuple, Kokumin dôtoku gairon HSxlfêffiïIro (1912). Selon lui, les familles japonaises

sont incluses dans la grande famille impériale, ce qui explique que la piété filiale exprimée à

l'intérieur de chaque famille ne soit pas en contradiction avec la loyauté exprimée à

l'intérieur de la grande famille nationale.
33 Kano Naoki, Shina tetsugaku-shi UÇÇ^sfe (Histoire de la philosophie chinoise), Tôkyô,

Iwanami shoten ë^HJË, 1953, p. 655-658.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1021-1038



Hattori Unokichi et Uno Tetsuto: les derniers kangaku-sha 1037

notamment de ce que la Chine avait produit de meilleur: l'enseignement de

Confucius. La tentation était donc grande pour ces spécialistes reconnus de la Chine,
de vouloir prodiguer des conseils amicaux à des voisins qui n'avaient pas

toujours le recul et la lucidité nécessaires pour faire les bons choix. Ainsi Naitô
Konan [*]!§ïrSÎÎ}f (1866-1934), se proposait-il dans la préface à son célèbre

Shina-ron ~^Mtm, de "réfléchir pour la Chine, à la place des Chinois" aux
nombreux problèmes qui se posaient au gouvernement républicain34. Et lorsque
les Chinois ne daignaient pas prêter une oreille suffisamment attentive à ces

recommendations bienveillantes, il était d'usage d'attribuer ce manque de

discernement au chauvinisme invétéré des Chinois. Ainsi, la guerre sino-

japonaise était-elle perçue comme un refus obstiné des Chinois au projet de

prospérité que leur "proposait" le Japon, ce que ne pouvait manquer de regretter
Uno Tetsuto:

Depuis le début de l'"incident chinois"35, six ans se sont écoulés. Si, actuellement, nous

pouvons continuer à vivre sans connaître de privations, c'est uniquement grâce à la magnanimité

de notre empereur. [...] Mais ce n'est pas forcément le cas de tous les habitants de la

sphère de co-prospérité. [...] Penser avant toute chose aux moyens de garantir une vie stable

à leur peuple devrait être une évidence pour les politiciens. Pourtant, le gouvernement de

Chongqing36 préfère continuer sa lutte armée. L'"incident chinois" n'est nullement réglé.
C'est un grand problème que nous ne pouvons négliger. Or, nous autres Japonais avons
tendance à oublier l'essentiel et à tourner nos regards vers le Sud37, à cause de nos victoires
et des richesses de cette région. [...] Des endroits comme la péninsule malaise, les

Philippines ou les Indes orientales ont des cultures hybrides qui ne sont pas encore unifiées

en une culture homogène. Par conséquent, il sera relativement facile de les guider avec la

culture japonaise. [...] Mais contrairement au Sud, la Chine possède une culture vieille de

plusieurs milliers d'années, du moins c'est ce que croient les habitants de la République de

Chine, persuadés que leur culture est supérieure à toutes les autres. Si nous ne réussissons

pas à les assujettir à la "voie impériale" [kôdô SUE], je pense que toute solution définitive à

cet "incident [chinois]" sera impossible38.

34 Naitô Konan, Shina-ron fifflm (Essais sur la Chine), dans Naitô Konan zenshû F^ISSIS
îtM 5, Tôkyô, Chikuma shobô WmtB, 1972, p. 294.

35 La seconde guerre sino-japonaise (1937-1945).
36 Gouvernement nationaliste de Chiang Kai-shek.
37 Sud-Est asiatique.
38 Uno Tetsuto, "Jikyoku ni tai suru Shibun-kai no shimei" Bflj IL $fT 5 frXè^ffipp (La

mission de la société Shibun-kai dans les circonstances actuelles), Shibun WiSi Quin 1942),

p. 11-12.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1021-1038



1038 Samuel Guex

Face à des Chinois prétentieux, persuadés de la supériorité intrinsèque de leur
culture, il était du devoir moral des Japonais de leur montrer la supériorité
culturelle du Japon afin qu'ils puissent jouir des bienfaits procurés par
l'empereur. Pour Hattori, ce devoir était même assimilé à l'idée de tenmei (c.

tianming ^np), c'est-à-dire le mandat du Ciel que le Japon aurait reçu pour
remettre la Chine sur le "droit chemin" et lui apporter la stabilité39.

Comme Naitô Konan et d'autres spécialistes de la Chine, il est triste de

constater que Hattori et Uno n'échappèrent pas au piège du paternalisme. Alors

que leur connaissance encyclopédique de la culture chinoise aurait dû leur

permettre de mieux comprendre les aspirations des Chinois de leur époque, ils
crurent au contraire que cela leur permettait de savoir, mieux que les Chinois, ce

que devait être l'avenir de leur pays.

39 Yan Shaodang, Riben zhongguoxue shi B^^EB^ife (Histoire de la sinologie japonaise),

Nanchang, Jiangxi renmin chubanshe ffiSAKdjJtfifct, 1993, p. 448.

AS/EA LIX-4-2005, S. 1021-1038


	Hattori Unokichi et Uno Tetsuto : les derniers kangaku-sha

