
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 59 (2005)

Heft: 3

Artikel: Eine Wundergeschichte über die Entstehung der Maus

Autor: Würsch, Renate

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147694

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147694
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EINE WUNDERGESCHICHTE ÜBER DIE
ENTSTEHUNG DER MAUS1

Renate Würsch

Abstract

In a panegyric poem the Persian poet Kamaluddïn Ismâ'ïl (d. 635/1237) refers to a story relating
how the mouse was miraculously created by the pig's sneezing. Kamaluddïn alludes to it within
the framework of an invective against a rival who is, among other things, compared with a mouse

(and, of course, also with a pig). The legend in question is already mentioned in a similar line by
the earlier poet Khäkäni. and Kamaluddïn may have alluded to it as a hommage to his predecessor.

However the story of the mouse's origin is not restricted to Persian poetry, it is found in

Muhammad-i Tusïs early cosmological work 'Adjä'ib ul-makhlükät as well as in Moroccan popular
traditions ofthe 20th century. The scene of this miraculous event is Noah's ark, where, apart from

the creation of the mouse out of the pig's snout, the cat is similarly created out of the lion's
nostrils. This latter part ofthe legend is well-known in Arabic and Persian literature and is already

told by al-Djähiz. who indicates that the story was very popular with the preachers and storytellers

(kussâs) of his time - which may suggest that it was invented by them. After al-Djähiz we find a

remarkable preference for this Wundergeschichte in Arab historiographers, due probably to the

contemporary world view according to which miracles had their assigned place in God's creation.

The mouse seems to have been connected with the pig because of their shared predilection for

dirty and muddy places. In the case of the cat external similarity may explain its claimed origin
from the lion. Finally the creation of the mouse out of the pig was not the only concept of an

extraordinary origin of the mouse - Arabic sources also relate some theories close to the classical

concept ofgeneratlo spontanea. In the mediaeval Islamic world the mouse was hated in particular
because of its destructiveness and gluttony. To compare a rival with a mouse, as Kamaluddïn

does, therefore has to be seen as a most effective insult.

Nicht nur Berge können, zumindest bildlich, eine Maus gebären,2 auch aus dem

Schwein ist nach dem Zeugnis arabischer und persischer Quellen einst eine

solche hervorgegangen. Auf eine derartige Entstehungslegende spielt der

persische Dichter Kamaluddïn Ismâ'ïl (gest. 635/1237) in einer Qaside an, die er

1 Eine mündliche Version dieses Artikels wurde am XXVI. Deutschen Orientalistentag,

September 1995, in Leipzig vorgetragen. Ich danke Hilary Kilpatrick für die Durchsicht der

englischen Zusammenfassung.
2 Horaz, "1969:279 (De arte poetica, Vers 139).

AS/EA LIX-3-2005, S. 925-941



926 Renate Würsch

an Sihâbuddïn-i Sâwagï, Gouverneur von Isfahan, richtete. Kamaluddïn setzt
den Belobigten gemäss den Gesetzen der persischen Panegyrik in Beziehung zu
kosmischen Kräften, lässt diese ihm untergeordnet erscheinen und kommt dann

auf sich selbst zu sprechen. Im Lauf seiner Ausführungen beschwört er seinen

Gönner:

ba-hudä-'I ki ü zi-'atsa-i hük/ müs-rä kard dar gahän didär

Bei Gott, der aus dem Niesen des Schweins die Maus auf der Welt in Erscheinung treten
Hess.3

Mit der "Maus", über die sich Kamaluddïn in diesem Gedicht noch mancherorts
auslässt, ist ein konkreter Gegner gemeint, der ihm offenbar bei seinem Gönner

geschadet hatte. Der Vers enthält zwei wirkungsvolle Schmähungen: Der Ver-
hasste wird mit einem Tier gleichgesetzt, das nach prophetischer Überlieferung4
seiner Schädlichkeit wegen gar im Weihezustand (ihräm) getötet werden sollte.
Ausserdem schreibt Kamaluddïn seinem Gegner eine genealogische Verbindung
mit dem Schwein zu, das nach Satzung der sarra neben dem Hund explizit als

rituell unrein gilt.5 Die Qaside schliesst mit Ermahnungen und Segenswünschen
an den Gouverneur: Er sei zu Recht der Stellvertreter Salomos (des Richters auf
Erden), also solle er auch das Recht eines jeden dort lassen, wo es hingehöre.
Die Sache der Mäuse habe er "zum Himmel empor getragen" (über Gebühr

gefördert), die Seite der "Nachtigallen" (der Dichter und dadurch natürlich

Kamaluddïns) aber dürfe er nicht vernachlässigen. Bis zum Verschwinden des

Sphärenkreisens, also bis ans Ende der Zeiten, möge sich seine reine Essenz an

der Herrschaft freuen.

Da der Vers, in dem Maus und Schwein zueinander in Beziehung gesetzt
werden, geradezu ideal den Zwecken Kamaluddïns dient, könnte man denken, er
sei von ihm für diese Gelegenheit geprägt worden. Dies ist jedoch nicht der Fall.

Wir finden die Aussage, fast identisch, bereits in einem Gedicht Haqânïs (gest.

595/1199):

ba-hudä'i kl harn zi-'atsa-i hük/ müs-rä dar gahän kunad didär

3 Kamàl-i Ismâ'ïl, 1307:188. Der Vers ist übersetzt bei Glünz, 1993:56.

4 Vgl. zum Beispiel Muslim, 1374-1375: Bd. 2:856-859, Nr. 66ff. (im Kitäb al-Hagg).
5 Vgl. Juynboll, 1910:172.

AS/EA LIX-3-2005, S. 925-941



Eine Wundergeschichte über die Entstehung der Maus 927

Bei Gott, der gar aus dem Niesen des Schweins die Maus auf der Welt in Erscheinung treten
lässt.6

Adressaten von Hâqânïs Gedicht sind ein Muftì aus Höy, ein Religionsgelehrter
('älim) aus Ray und eine weitere Person, die ihrer Herkunftsbezeichnung nach

ebenfalls ursprünglich aus Ray stammte.7 Schlüsselwort in diesem Vers ist nicht
die Maus, sondern das Niesen, mit dem anschliessend die Grossherzigkeit

(karam) des Belobigten verglichen wird, da dieser wie dem Niesen notwendigerweise

das "Lob" (al-hamd, d.h. al-hamdu Ulläh) folgen müsse. Hinter dieser

Gepflogenheit beim Niesen steckt eine prophetische Überlieferung: Nach einem

von Abu Hurayra überlieferten hadît soll jemand, der niest, "Preis sei Gott"

sagen. Wer zugegen ist, hat ihm darauf mit "Gott erbarme sich deiner" (yarha-
muka Iläh) zu antworten.8

Die Ähnlichkeit der Verse Hâqânïs und Kamaluddïns sowie die Wahl
desselben Versmasses - hafif- lassen vermuten, dass Kamaluddïn Hâqânïs Vers

gekannt hat, ihn möglicherweise gar zitiert. Obwohl Kamaluddïn den älteren

Dichter nicht ausdrücklich unter seinen literarischen Vorbildern nennt, war er

bestimmt mit dessen Werk vertraut. Ausserdem lässt sich durch Quellen belegen,
dass Kamaluddïns Vater Gamïl, selbst ein geschätzter Dichter, einmal persönlich
mit Häqäm zu tun hatte.9

Dass schon zu Hâqânïs Zeit eine Wundergeschichte über die Entstehung
der Maus aus dem Schwein in Umlauf war, belegt die älteste erhaltene, in der

zweiten Hälfte des 6./12. Jahrhunderts verfasste10 persische Kosmographie,
Muhammad-i Tusïs 'Agä'ib ul-mahlüqät. Die sonderbare Entstehung der Maus

wird dort in den Rahmen der Sintfluterzählung gestellt:

Als Noahs Flut war, brachte er die Tiere in die Arche. Er rieb das Ohr des Schweins; Blut

tropfte. Daraus schuf er die Maus. Er rieb das Ohr des Löwen; Blut tropfte. Daraus schuf er

die Katze. Die Maus durchlöcherte die Arche. Die Katze packte sie. Darum ist der Löwe

begierig, Schweine, die Katze begierig, Mäuse zu fressen. ' '

6 HÀQÀNÎ, 1316:207; 1336:187. In der Ausgabe SaggâDÏs ist der Vers in den textkritischen

Apparat verbannt.

7 Taguddïn-i Râzî b. Amïnuddîn.
8 Vgl. etwa al-BuhârÏ, o.J.:Teil 4, 85 (im Kitäb al-adab).
9 Glünz, 1993:19-20.
10 Radtke, 1987:280.

11 Muhammad-i Tûsï, 1345/1966:596.

AS/EA LIX-3-2005, S. 925-941



928 Renate Würsch

Das verwandtschaftliche Verhältnis zwischen Schwein und Maus bzw.

Löwe und Katze soll nach Tûsï offenkundig den Appetit der letzteren beiden auf
die ersteren erklären; es handelt sich also um eine ätiologische Legende. In der

Aussage, die Maus habe Löcher in die Arche genagt, spiegeln sich reale

Erfahrungen die in der Seefahrt zur Zeit des Mittelalters nur zu oft gemacht wurden:
Die Beschädigung von Schiffen durch Mäusefrass war nicht nur eine Plage,
sondern für Besatzung und Reisende oft lebensgefährlich. Aus diesem Grund
setzte man zur Bekämpfung der Mäuse Katzen auf Schiffen ein, wie ein späterer
und berühmterer Namensvetter des Kosmographen, der Gelehrte Nasïruddïn-i
Tûsï (gest. 672/1274) berichtet.12 Ebenso gab wohl die Nützlichkeit der Katze
als Mäusefänger den Ausschlag, dass sie auch in Europa auf Schiffen geduldet
wurde.13

Die Wundergeschichte von der Entstehung der Maus aus dem Schwein ist
über die Jahrhunderte lebendig geblieben. Dies zeigt ein Beleg vom anderen
Ende der islamischen Welt im 20. Jahrhundert. Als die französische Forscherin

Françoise Legey in den zwanziger Jahren in Marokko Material zur dortigen
Volkskunde sammelte, bekam sie folgende Geschichte zu hören:

Die Katze und die Maus haben einen merkwürdigen Ursprung. Unter den Tieren, die Noah

in der Arche mit sich führte, war ein Schweinepaar. Noah wies die Tiere an, unbeweglich zu

bleiben, damit die Arche nicht kentere. Der Eber aber besprang sein Weibchen. Noah schlug
ihn mit seinem Stock. Da fing er an zu grunzen und grunzend warf er die Maus aus. Im
selben Augenblick nieste der Löwe. Aus seiner Nase sprang die Katze und rannte hinter der

Maus her. Als das Kamel dieses Schauspiel sah, brach es in Lachen aus, wobei sich seine

Oberlippe spaltete.14

Wohl mit dieser Geschichte verwandt ist der Schluss einer berberischen

Sage: Löwe und Eber waren beide in der Arche Noah. Der Eber nieste, aus

seinem Niesen entsprang eine Ratte. Der Löwe nieste, aus seinem Niesen

entsprang die Katze. Darum frisst die Katze die Ratte. Im ersten Teil der Sage wird
die Feindschaft zwischen Katze und Ratte als Erbteil der Feindschaft zwischen

Eber und Löwe erklärt.15 In dieser Fassung wird die Entstehung der Ratte

tatsächlich durch das Niesen des Ebers erklärt, während bei Tûsï und in der

marokkanischen Version Noah durch Reiben bzw. Schlagen den Schöpfungsakt

12 Nasïruddïn-i TOSI, 1348:111.

13 Delort, 2002:1079.

14 Legey, 1926:53, deutsche Übersetzung R.W.
15 Basset: Contes berbères No. 12; zitiert in: Dähnhardt (ed.), 1907: Bd. 1:272.

AS/EA LIX-3-2005, S. 925-941



Eine Wundergeschichte über die Entstehung der Maus 929

auslöst. Eine Neuerung in der marokkanischen Version ist die ätiologische

Erklärung für die gespaltene Oberlippe des Kamels.

Die Entstehung der Maus aus dem Schwein ist der eine Teil dieser mit den

Vorgängen auf der Arche Noah verknüpften Wundergeschichte; weitaus

bekannter und verbreiteter ist ihr zweiter Teil: die Entstehung der Katze aus den

Nasenlöchern des Löwen. Ihr ältester arabischer Beleg findet sich im Tierbuch

von al-öähiz (gest. 255/868), der an zwei Stellen dieses Werks darauf zu

sprechen kommt.16 Nach Meinung einiger Koranausleger und Kenner von
Berichten, sagt al-öähiz, sei in der Arche Noah die Mäuseplage so schlimm

geworden, dass Noah Gott um Hilfe angerufen habe. Gott gebot Noah, er solle

dem Löwen befehlen zu niesen. Der tat es, und seinen Nasenlöchern entsprang
ein Katzenpaar, das sich sofort über die Mäuse hermachte. Da weiter der

Gestank des in der Arche anwachsenden Unrats unerträglich wurde, befahl Noah

auf Anweisung Gottes dem Elefanten, Kot zu lassen (salaha). Als Kot setzte er

ein Schweinepaar in die Welt, das sogleich mit dem Unrat aufräumte. Aus

diesem Grund sei die Katze am ähnlichsten dem Löwen und das Schwein am

ähnlichsten dem Elefanten. Ein Mann namens Kaysän, so al-öähiz, soll

daraufhin gefragt haben: "Dann müssen also jener Kater der Adam und jene
Katze die Eva der Katzen gewesen sein?" Der Philologe Abu 'Ubayda (gest.

207/822 oder 213/828)17 antwortete: "Weisst du denn nicht, dass jede Gattung
der Lebewesen einen Adam und eine Eva hat?" und lachte, worauf auch die

Leute lachten. Im Anschluss an die Geschichte fügt al-öähiz noch hinzu, sie

komme gut an beim breiten Volk ('awämm) und bei manchen Volkspredigern
(qussäs).

Auffällig ist bei dieser Fassung von al-öähiz, dass sowohl die Maus, als

auch das Schwein vorkommen, allerdings nicht in genealogischer Verknüpfung.
Die Geschichte liefert eine Begründung für die Ähnlichkeit der Katze mit dem

Löwen und der vermutlich durch die Gemeinsamkeit des Rüssels begründeten
Ähnlichkeit des Schweins mit dem Elefanten. Woher aber hat al-öähiz diese

sonderbare Tierlegende? Antiker Ursprung scheidet schon aufgrund der mit der

Erzählung verknüpften Rahmenhandlung - Noah und die Arche - aus. Mit
grösster Wahrscheinlichkeit ist auch rabbinische Herkunft auszuschliessen,18

16 AL-ÖÄHIZ, 1938-1945: Bd. 1:146-147; 5:347-348.
17 Sezgin, 1984:65-66.
18 Die Universal Jewish Encyclopedia (St. "animals") führt als "Arabic Jewish legend" an, dass

die Katze nachträglich zur Bekämpfung der Mäuseplage erschaffen worden sei. Leider wird
keine Quelle genannt; Landman (ed.), 21948: Bd. 1:327. Keinen Hinweis darauf gibt

Ginzberg, 1913:145-181 (Noah).

AS/EA LIX-3-2005, S. 925-941



930 Renate Würsch

obwohl die islamische Tradition gerade in der Geschichte von der Arche Noah
auch jüdische Überlieferungen übernommen hat, so etwa den Bericht, dass Gott
ein Fieber auf den Löwen fallen liess, damit er friedlich blieb oder dass der
Riese (Og) die Sintflut überlebte.19

Einen indirekten Hinweis auf eine mögliche innerarabische Herkunft seiner

Geschichte über die Entstehung von Katze und Schwein gibt al-öähiz selbst

durch die Erwähnung der qussäs, der Volksprediger. Diese waren zu seiner Zeit
eine seit längerem etablierte Institution. Bereits der Umayyadenkalif 'Abdalmalik

(reg. 65-86/685-705) hatte sie offiziell in den Moscheen angestellt.20 Die
oft theologisch nicht ausgebildeten qussäs verlegten sich gern auf biblische
Geschichten und nahmen es häufig mit der Wahrheit nicht so genau, um einem
staunenden Publikum Unterhaltung zu bieten. Diesbezüglich unübertroffen -
wenn authentisch - ist das Beispiel jenes qäss, der behauptete, den Namen des

Wolfes zu kennen, der Josef gefressen bzw. nicht gefressen habe.21 Aufgrund
ihrer bisweilen ungezügelten Fabulierlust genossen die Volksprediger, jene
"Kurpfuscher der Theologie"22 nicht immer den besten Ruf. Dass ihre
Scharlatanerie auch zur sozialen Abwertung ihres Berufsstandes führte, geht aus

der Erwähnung der qussäs in Spezialgeräte über das fahrende Volk hervor.23

Nicht nur die Volksprediger aber, sondern auch manche Koranerklärer waren
nicht davor gefeit, die Lücken in der Überlieferung mit allen Mitteln
auszufüllen.24 Einer ihrer Kritiker, der strenge Ibn al-öawzi (gest. 597/1200) rügt "die
unmöglichen Geschichten und verworfenen Ideen" (al-ahädlt al-muhäla wal-
ma'ânï al-fäsida), die sich vielfach in tafsïr-Werken fänden. Eine Geschichte,
die zu einer besseren Kenntnis der eher spärlich bekannten Vorgänge in der

Arche Noah beitrug, war bestimmt willkommen in diesen Kreisen, in denen ein
lebhaftes Interesse an biblischen Stoffen gegeben war.

Auch wenn diese Erzählung von der Entstehung der Katze und des

Schweins vermutlich im Umfeld der Volksprediger und Koranerklärer
entstanden ist, wurde sie durchaus nicht nur von ihnen weitergegeben. Auch die

Historiographen fugten sie gern in ihre Berichte über Noah ein, so bereits

19 Vgl. Ibn al-AtIr, 1965-1967: Bd. 1:71-72, für die rabbinische Vorlage Ginzberg,
1913:160-161.

20 Van Ess, 1991-1997: Bd. 1:12.

21 Goldziher, 1961: Bd. 2:167. Als Motiv verzeichnet bei Marzolph, 1992: Bd. 2:Nr. 112.

22 Meier, 2002:133.

23 Bosworth, 1976:26-29.
24 Vgl. Goldziher, 1970:57-61.

AS/EA LIX-3-2005, S. 925-941



Eine Wundergeschichte über die Entstehung der Maus 931

Muhammad b. öarir at-Tabari (gest. 310/923).25 Bei ihm erweckt Jesus auf
Wunsch der Apostel, die wissen wollen, wie es auf der Arche zugegangen sei,

Noahs Sohn Harn zum Leben. Dieser erzählt ihnen unter anderem, dass das

Schwein zur Bekämpfung des Unrats aus dem Schwanz des Elefanten entstanden

sei, die Katze aber aus der Stirn des Löwen, damit man der Mäuseplage - auch

hier wird das Benagen der Arche erwähnt - Herr wurde. Nach dieser Belehrung
wird Ham von Jesus in Staub zurückverwandelt. Diese Fassung der Geschichte,
in der die Reihenfolge der beiden Vorgänge gegenüber al-öähiz vertauscht ist,
hat at-Ta'labï (gest. 427/1035) in seine Qisas al-anbiyä' aufgenommen.26 Ibn
Katïr (gest. 774/1373) weist in seinem gleichnamigen Werk über die Propheten
dieselbe Version aus wie at-Tabari, ebenso im Korankommentar (zu Sure 11,36-
39).27 In seinen Ausführungen zu Sure 11,40 fügt Ibn Katïr aus anderer

Überlieferung noch folgenden Zusatz hinzu: Gott gab dem Löwen ein zu niesen; vor
der ihm entspringenden Katze versteckten sich (tahabba'at) die Mäuse. Diese

beiden Fassungen finden sich auch in ad-Damïrïs Hayät al-hayawän al-kubrä,
s.v. al-fa'r.2S

Der früheste persische Beleg für die Geschichte von der Entstehung des

Schweins aus dem Elefanten bzw. der Katze aus dem Löwen scheint die im Jahr

352/963 abgeschlossene Adaptation von at-Tabaris Geschichtswerk durch den

samanidischen Minister Muhammad-i Bal'amï zu sein, dort ohne die sich um
Jesus rankende Rahmenerzählung.29 Weitergegeben wurde die Erzählung von
den Tieren in der Arche Noah auch von Kosmographen, wie Muhammad-i Tûsïs
bereits erwähnte Schrift 'Agä'ib ul-mahlüqät bezeugt. Die Entstehung der Katze

aus dem Löwen, allerdings nicht diejenige der Maus aus dem Schwein, wird
auch in der bekanntesten arabischen Kosmographie des Mittelalters, Zakariyyä'
b. Muhammad al-Qazwïnïs (gest. (681/1283) 'Agä'ib al-mahlüqät, berichtet.30

Ein wichtiger Grund, weshalb auch Geschichtsschreiber und
Kosmographen Wundergeschichten dieser Art in ihre Werke aufnahmen, war bestimmt,
dass ihnen nicht nur an Belehrung und Wissensvermittlung, sondern auch an der

25 At-Tabarï, 1879-1901: Bd. 1:187-188, der Gewährsmann ist Ibn 'Abbäs. Die Geschichte

erscheint auch in at-Tabaris Korankommentar (zu Sure 11, 38/39).
26 At-Ta'labï, 1991:60. In der Fassung at-Ta'labls ist Sem der Erzähler.

27 Ibn KatIR, 1985:71; 1400/1980:2, 444-445, der Erzähler ist Ka'b, der Sohn Hams. Nach

Ibn Katïr dann bei Hammer, 1813:34.

28 Die längere Fassung ist ohne die Rahmenerzählung von Jesus und den Aposteln
wiedergegeben. Die kürzere soll von Zayd b. Aslam stammen.

29 Bal'amï, 1353:140-141.

30 Al-Qazwïnî,5 1398/1978:260.

AS/EA LIX-3-2005, S. 925-941



932 RENATE WÜRSCH

Unterhaltung ihres Publikums gelegen war. Daneben muss man sich vor Augen
halten, dass im Weltbild der vormodernen Zeit nicht nur das historische Ereignis
und das durch eigene Beobachtung und Prüfung als wirklich Beweisbare,
sondern auch das Wunder seinen Platz hatte. Das Wunder gehörte zu Gottes

Schöpfungsplan und war Zeichen seiner Allmacht.31 Es wäre daher vollkommen

verfehlt, diese Art der Geschichtsbetrachtung an einem objektivistischen
Wirklichkeitsverständnis aus heutiger Sicht zu messen. Der Sache gerechter dürfte
eine grundsätzliche Unterscheidung zwischen "funktionalen" und "intentio-
nalen" Daten historischer Quellen sein, wie sie der Mediävist Helmut Beumann

vorgeschlagen hat - die "intentionalen" Daten würden dabei all das umschlie-

ssen, was die handelnden und betrachtenden Zeitgenossen sich vorstellten und

beabsichtigten.32

Aufzeichnung von Geschichte orientierte sich in islamischen Quellen der

vormodernen Zeit ganz wesentlich an heilsgeschichtlichen Kriterien.33 Gerade

wenn es um eine Persönlichkeit mit prophetischer Autorität wie Noah ging, war
jede Einzelheit, die man über sie in Erfahrung bringen konnte, von Bedeutung
und überlieferungswürdig. Al-Mas'üdi zum Beispiel weiss zu berichten, dass der

Einstieg in die Arche an einem Freitag, dem 19. Ädär (März) stattfand.34 Der

Polyhistor und Enzyklopädist an-Nuwayri (gest. 732/1332) erwähnt, Noah habe

den Esel, unter dessen Schweif sich der Satan versteckt hatte, "in nabatäischer

Sprache" aufgefordert, die Arche zu besteigen: 'LY SYT'N, was, so an-

Nuwayris Erklärung, dem arabischen udhul yä saytän entspreche. Mit dem

"Satan" habe Noah zwar den Esel gemeint, aber sein Versehen ermöglichte es

dem Teufel, in die Arche zu kommen. Auf die Frage Noahs, wer ihn

hereingelassen habe, antwortete er: "Du selbst, als du sagtest: 'LY SYT'N."35 -
Was an-Nuwayri oder überhaupt ein Autor des 14. Jahrhunderts unter
"Nabatäisch" verstanden Haben mag, lässt sich aus heutiger Sicht natürlich nicht
beantworten. Dass die Araber mythische Vorstellungen mit der Sprache der

Nabatäer verbanden, legt bereits Ibn Wahsiyyas rätselhafte "Nabatäische Land-

31 Die Auffassung vom Wunder als Zeichen von Gottes Allmacht galt auch im christlichen

Weltbild. Wegweisend waren dort die Lehren des Augustinus; vgl. Lorraine Daston/
Katharine Park, 2002:46-49.

32 Hinweis auf die These Beumanns bei Christoph Kleine, 1999:142-143 mit weiteren

Ausführungen zur betreffenden Fragestellung.
33 Grundsätzliches bei Stephan Conermann, 1998:141-157.
34 Al-Mas'OdI, 1859-1876: Bd. 1:74.

35 An-Nuwayri, 1938: Bd. 13:47.

AS/EA LIX-3-2005, S. 925-941



Eine Wundergeschichte über die Entstehung der Maus 933

Wirtschaft" nahe.36 An-Nuwayris "nabatäischer" Satz kann aber ohne Schwierigkeiten

aramäisch gedeutet werden: Das Verbum 'al bezeichnet üblicherweise
"eintreten", sätänä ist im Aramäischen "Teufel", wobei, sprachgeschichtlich von
Interesse, das im Hebräischen sätän bewahrte protosemitische s in der Tat im
Arabischen zu s und im Aramäischen zu s wird, letzteres in einem längeren
Prozess, der ungefähr zu Beginn der christlichen Zeitrechnung abgeschlossen
ist.37 Auch aus historischer Sicht ist die Verbindung zum Aramäischen richtig,
da nur die gesprochene Sprache der Nabatäer ein nordarabischer Dialekt war,
während sie in ihren Texten die aramäische Schrift und Sprache verwendeten.38

Die Fluterzählung ist schliesslich auch ein gutes Beispiel dafür, wie aus

verschiedenen Überlieferungssträngen stammende Nachrichten nebeneinander

gestellt und wenn möglich, miteinander harmonisiert wurden. So fiel etwa auf,
dass in der Urgeschichte der Perser die Flut unbekannt war. Diese Unstimmigkeit

mit der biblischen Überlieferung suchte man dadurch zu klären, dass man
annahm, die Flut habe nur Mesopotamien betroffen und östlicher gelegene
Gebiete verschont.39

Die eingangs zitierten Verse von Kamaluddïn Ismâ'ïl und Hâqanï betreffen
die Entstehung der Maus aus dem Schwein. Auch Anspielungen auf die

gleichartige Beziehung zwischen Katze und Löwe finden sich in der persischen

Dichtung. Hâqanï erwähnt sie an zwei Stellen seines Dïwans. In einem Gedicht

sagt er über seine Gegner:

zäda-i tab'-i man and inän ki hasmän-i man and /
äri ärigurba hast az 'atsa-i sir-i ziyän //

Geboren aus meinem Talent sind jene, die meine Gegner sind,

jawohl, die Katze existiert ja dank dem Niesen des wilden Löwen.40

36 Mit diesem problematischen Werk hat sich in jüngster Zeit Jaakko Hämeen-Anttila in

mehreren Artikeln auseinandergesetzt. So vergleiche man zur Authentizität der "Naba-
täischen Landwirtschaft" Hämeen-Anttila, 2002/03:249-280, zur Frage altmeso-

potamischen Kulturguts Id., 2002:53-79 (mit Übersetzung und Analyse von Ibn Wahsiyyas

Vorwort) und zu Ibn Wahsiyyas Verhältnis zur Magie Id., 1999:39-48.
37 Moscati (ed.), 21969:34-36.

38 Walter W. Müller, 1982:31. Neu umfassend über die Nabatäer orientiert das Sammelwerk

von Ursula HACKL/Hanna JENNI/Christoph Schmid, 2003.

39 Vgl. zum Beispiel at-Tabarï, 1879-1901: Bd. 1:199; Bal'amï, 1353:142; Ibn al-Atîr,
1965-1967: Bd. 1:73; Ibn Haldün, 1981: Bd. 3:10.

40 HÀQÂNÏ, 1316:334,9; 1336:296,5; 31368:328,2.

AS/EA LIX-3-2005, S. 925-941



934 Renate Würsch

In dieser Aussage dient der Verweis auf die Legende der Betonung dichterischer

Selbstbehauptung. Durch sie soll ausgedrückt werden: Hâqânïs Gegner sind,
verglichen mit ihm, wie Katzen gegenüber dem Löwen. Seinem Talent verdanken
sie ihre Existenz, so wie die dem Löwen zwar ähnliche, aber nie ihm ebenbürtige
Katze ihre Existenz dem Löwen verdankt.

Auf die Entstehung der Katze aus dem Löwen spielt Häqäni ferner in einer

Lobesrede auf den Sarwänsäh Manücihr III. an:

carh ba-har sän kl hast zäda-l samsir-i üst /
gurba ba-har häl hast 'atsa-i sir-i 'arin //

Das Himmelsrad ist auf jede erdenkliche Weise aus seinem Schwert geboren,
die Katze ist in jedem Fall das Niesen des reissenden Löwen.41

Die Übertragung von der bekannten Legende auf den Belobigten funktioniert in

Hâqânïs Feststellung in der Art eines Analogieschlusses: So wie die Katze aus

dem Niesen des Löwen geboren wurde, so wurde das Himmelsrad, dem in
Wirklichkeit alles unterworfen ist, nach dem Willen des Dichters aus dem Schwert
des Belobigten geboren, verdankt also seine Existenz einzig und allein den

kriegerischen Tugenden Manücihrs. Häqäm vermischt in diesem Vers
Mikrokosmos und Makrokosmos, ein dichterisches Verfahren, das für den
hyperbolischen Charakter der persischen Lobdichtung bezeichnend ist.

Anspielungen auf die Entstehung der Katze aus dem Löwen finden sich

ferner bei Sanai (gest. 525/1131)42 und 'Attär (gest. 617/1220),43 die Beispiele
dürften sich bei genauerer Durchsicht von Gedichtsammlungen bestimmt
vermehren lassen. Die Geschichte ist auch in mehreren europäischen Fassungen
bekannt und in Stith Thompsons MotifIndex ofthe Folk Literature verzeichnet.44

Maus aus Schwein und Katze aus Löwe - ein Tier entsteht durch

Einwirkung eines Menschen aus einem anderen, aus diesem Schöpfungsakt
resultieren also zwei Tiere, wobei das erste seine ursprüngliche Gestalt
beibehält. Obwohl eine solche Legende der Vorstellung eines alles erschaffenden
Gottes widersprach, scheint sie theologisch unbedenklich gewesen zu sein, wenn

41 HäqänI, 1316:342,2; 1336:303,1; 31368:335,4. Beide Stellen sind bei Dihhudä, 1363/1984:

Bd. 2:1104-1105 sowie Dihhudä, 1993-1994: s.v. 'atsa verzeichnet.

42 SanäI, 1329:498, 17.

43 'ATTÂR, 1349:2,8.
44 Thompson, 1955-1958: A 1811.2. Für die europäischen Belege vgl. Dähnhardt (ed.),

1907: Bd. 1:271 ff. Als älteste arabische Quelle wäre dort die Fassung bei öähiz

nachzutragen.

AS/EA LIX-3-2005, S. 925-941



Eine Wundergeschichte über die Entstehung der Maus 935

man davon ausging, dass ein solcher Schöpfungsakt nur mit der Erlaubnis Gottes

geschehen konnte. Bei Bal'amï heisst es sogar: "Gott der Erhabene schuf sie (das
Schwein und die Katze) auf der Arche", obwohl auch dort zunächst Noahs

Handlung die Entstehung des einen Tieres aus dem anderen bewirkt. Ein anderes

mit dem Vorgang des Erschaffens in Beziehung stehendes Phänomen,
theologisch bedeutsamer, war die Verwandlung (mask). Da im Koran (Sure 5, 60)
berichtet wird, dass Gott Menschen zu Affen und Schweinen gemacht habe,

waren auch Juristen und Theologen gehalten, sich mit diesem Problem
auseinanderzusetzen.45 Stellung nehmen musste man auch zu den ginn, denen bekanntlich

die Gabe der Verwandlungsfähigkeit verliehen ist. Ad-Damïri (gest.

808/1405), der ihnen einen eigenen Abschnitt in seinem Tierbuch widmet,
bezeichnet dies jedoch nicht als mash. Er definiert die ginn als "Körper aus Luft,
fähig zur Verwandlung in verschiedene Formen" (agsäm hawä'iyya qädira 'alä
t-tasakkul bi-askäl muhtalifa). Von mash spricht ad-Damïri in diesem Abschnitt
nur in Zusammenhang mit der Verwandlung, die der ursprünglich unter den

Engeln lebende Satan von Gott erfahren musste. Der Unterschied scheint darin

zu liegen, dass das Ergebnis von mash endgültig und unumkehrbar ist, während
sich die ginn beliebig (d.h. wofern es Gott gestattet) rück- oder
weiterverwandeln können.46 Auch der Theologe Ibn Taymiyya (gest. 728/1328), der

sich besonders mit den "menschlichen" Erscheinungsformen der ginn befasste,

gebraucht für deren Verwandlungsfähigkeit nie den Begriff mash.41 Wieder in
ein anderes Gebiet gehören die verbreiteten und teilweise aus der Antike
ererbten Vorstellungen über Bastarde und Hybriden, so etwa die Meinung, dass

die Giraffe aus einer Verbindung verschiedener Tiere miteinander hervorgehe.48

Auf den Gedanken, eine genealogische Verbindung zwischen Maus und
Schwein herzustellen, dürfte man gekommen sein, weil beide mit Schmutz und
Unsauberkeit in Verbindung gebracht wurden. Das Schwein war an und für sich

vor dem Gesetz schon unrein, bei den Mäusen mögen Beobachtungen von
Verhalten und Lebensweise den Ausschlag gegeben haben. Im Fall der Katze

dagegen war wahrscheinlich die äussere Ähnlichkeit mit dem Löwen leitend,
obwohl die unterschiedliche Grösse und Stärke der beiden Tiere natürlich auf
der Hand lag und auch zu entsprechenden Vergleichen herausgefordert hat. So

45 Vgl. Pellat, 1991:737.

46 Ad-Damïrï, 51398/1978: s.v. al-ginn. Edward BADEEN/Birgit Krawietz, 2002:41.
47 IbnTaymiyya, 1405/1985:414: yatamattalu l-glnnifisürat al-insi; ähnlich 432.

48 Ullmann, 1972:58-59. Im "Streit zwischen Mensch und Tier" der Rasä'il Ihwän as-safä'
wird eine Theorie referiert, nach der die Giraffe aus Esel (htmär) und Kamel (gamal)

zusammengesetzt sei; Ihwän as-Safä', 1405: Bd. 2:218.

AS/EA LIX-3-2005, S. 925-941



936 Renate Würsch

rügte beispielsweise der Dichter Ibn Rasïq (gest. 456/1063-64 oder 463/1070-

71) die militärisch schwachen Taifa-Könige von Spanien, die klingende
Kalifentitel angenommen hatten, durch den Vergleich mit einer Katze, die sich

aufbläst, um einen Löwen nachzuahmen.49

Was die Maus betrifft, so ist ihre angebliche Entstehung aus dem Schwein
nicht die einzige geläufige Anschauung, dass sie einen aussergewöhnlichen
Ursprung habe. Der antike Volksglaube, dass die Maus aus Erde entstehe und
dass man nach der Nilschwelle beim Zurückgehen des Wassers Mäuse, musculi,
wie sie Plinius nennt,50 beobachten könne, die teilweise lebendig seien, teilweise
noch aus Erde bestünden, war auch in der islamischen Welt bekannt. Al-öähiz
spielt darauf in seinem Tierbuch an.51 Als weitere Beispiele von Tieren, die

einen derartigen Ursprung haben, erwähnt er Fische, Frösche und Skorpione,
was darauf hindeutet, dass diese Anschauung den Vorstellungen von der

Urzeugung (generatio spontanea) nahesteht.52

Als einen in ihren Augen kuriosen Glauben der Zoroastrier betrachteten

Muslime die Vorstellung, dass die Maus von Gott, die Katze vom Teufel

geschaffen sei.53 Wieder ist es al-öähiz, der sich ausführlich dazu äussert. Eine

Aufzählung der teilweise dramatischen Schäden, die Mäuse anrichten, lässt er in
der Frage gipfeln: Warum sollte Gott das Schädigende, Zerstörende erschaffen
und der Teufel das, was die Schädigung abwehrt? Zoroaster wird daraufhin die

Antwort in den Mund gelegt: Weil die Katze, wenn sie ins Meer urinierte,
zehntausend Fischen den Garaus machen würde.54 Al-öähiz lässt keinen Zweifel
daran, dass diese Aussage für ihn einen Quell der Erheiterung darstellt. Was die

Fische betrifft, sagt er, so würden sie doch, wenn Zoroaster seinen Tadel, sie zu

töten, überdachte, es eher verdienen, Werk des Teufels zu sein. Sie fressen

einander, das Männchen folgt dem Weibchen, wenn es die Eier ablegen will und

verschlingt sie, sobald es sie ausstösst, und wenn ein Mensch oder ein

49 Zitiert von Al-Azmeh, 1992:265.

50 Plinius, 1979:IX 179; 128/129. Zu den antiken Quellen vgl. Steier, 1930:2405-2406.
51 Al-Öähiz, 1938-1945: Bd. 3:372; Bd. 5:348-349. Die Vorstellung findet sich auch im

Judentum; vgl. Lewysohn, 1858, 345-347 (§ 494).
52 Dazu Ullmann, 1972:54-56.

53 Vgl. van Ess, 1991-1997: Bd. 2:53 mit Hinweis auf al-Gähiz. Dass die Katze als Geschöpf
Ahrimans gilt, lässt sich aus zoroastrischen Texten belegen; vgl. Omidsalar, 1992:74.

Gegen einen göttlichen Ursprung der Maus im Zoroastrismus spricht die Tatsache, dass sie

nach dem jüngeren Avesta und den mittelpersischen Quellen zum hrafstra, dem

"Ungeziefer", gehört wie die Insekten und Kriechtiere, Skorpione, Schlangen und Frösche;

Haussig (ed.), 1986:367.

54 Al-Gähiz, 1938-1945: Bd. 4:300; Bd. 5:321.

AS/EA LIX-3-2005, S. 925-941



Eine Wundergeschichte über die Entstehung der Maus 937

Vierfüssler im Wasser, sei es im Meer oder einem wadï, untergehe, seien die

Fische begieriger darauf ihn zu fressen als Hyänen und Geier begierig seien auf
Aas.

Obwohl es für die muslimische Theologie durchaus ein Problem darstellte,
dass Gott nicht nur das Gute und Nützliche, sondern auch das Böse und Schädliche

erschafft, war letztlich die Vorstellung von Gottes Allmacht bestimmend -
in diesem Zusammenhang konnte dem Teufel keine Schöpfungsfahigkeit
zugesprochen werden, da eine solche Gottes Allmacht begrenzt hätte. Im christlichen

Volksglauben findet sich die Vorstellung, dass die Maus durch Luzifer
erschaffen sei, die Katze dagegen durch Michael, um die Maus zu bekämpfen;
die Maus steht auf der teuflischen, die Katze auf der göttlichen Seite, doch ist im
Fall der Katze die Erschaffung an eine untere Instanz delegiert.55

Die Schädlichkeit der Maus war bei den Muslimen unbestritten. Dies zeigt
die lange diesbezügliche Aufzählung bei al-öähiz, dies belegen auch die

Aussagen in späteren tierkundlichen Quellen und den Kosmographien bis hin

zur Traumdeutung. Einen Menschen mit einer Maus zu vergleichen, war eine

Schmähung, mit der ein Gegner aus verschiedenen Gründen wirkungsvoll zu

treffen war - womit wir wieder beim eingangs erwähnten persischen

Panegyriker Kamaluddïn Ismâ'ïl angelangt wären.

Literatur

AL-AZMEH, Aziz
1992 "Northerners in Andalusi eyes", in: The Legacy ofMuslim Spain. Ed.

Salma Khadra Jayyusi. Leiden/New York/Köln:259-272.
'Attàr
1349 Musïbatnama. Ed. N. Wisäl. Teheran.

Badeen, Edward und Birgit KRAWIETZ
2002 "Eheschliessung mit Dschinnen nach Badr al-Dïn al-Siblï", in: WZKM

92:33-51.
Bal'amï
1353 Ta'rïh-i Bal'amï. Ed. M. T. Bahär und M. P. Gunabâdï. Teheran.

55 Vgl. Thompson, 1955-1958: A 1751.1.

AS/EA LIX-3-2005, S. 925-941



938 Renate Würsch

BOSWORTH, Clifford Edmund
1976 The mediaeval Islamic underworld. The Banü Säsän in Arabic society

and literature. 2 Bde. Leiden.
AL-BUHÀRÏ
o.J. as-Sahïh. Bi-häsiyat as-Sindï. 4 Tie. in 2 Bdn. Kairo.
CONERMANN, Stephan
1998 "Einige allgemeine Überlegungen zum vormodernen ,Historischen

Denken' der Araber", in: OLZ 93:141-157.

Dähnhardt, Oskar (ed.)
1907 Natursagen. Eine Sammlung naturdeutender Sagen, Märchen, Fabeln

und Legenden. Bd. 1: Sagen zum Alten Testament. Leipzig/Berlin.
AD-DAMÏRÏ

1398/1978 Hayät al-hayawän al-kubrä. 2 Bde. Misr.

Daston, Lorraine und Katharine PARK

2002 Wunder und die Ordnung der Natur 1150-1750. Frankfurt.
DELORT, R.

2002 "Katze", in: Lexikon des Mittelalters. Bd. 5. München 2002:1078-
1079.

Dihhudä, 'Ali Akbar
1363/1984 Amtäl u hikam. 4 Bde. Teheran.

1993-1994 Lugatnäma. 14 Bde. Teheran.

ESS, Josef van
1991-1997 Theologie und Gesellschaft im 2. und 3. Jahrhundert Hidschra. Eine

Geschichte des religiösen Denkens im frühen Islam. 6 Bde. Berlin.
AL-ÖÄHIZ

1938-1945 Kitäb al-hayawän. Ed. 'A. M. Härün. 7 Bde. Kairo.
GlNZBERG, Louis
1913 The legends ofthe Jews. Philadelphia.
Glünz, Michael
1993 Die panegyrische qasïda bei Kamäl ud-Dïn Ismâ'ïl aus Isfahan. Beirut.

Goldziher, Ignaz
1970 Die Richtungen der islamischen Koranauslegung. Leiden [Nachdruck

der Ausg. Leiden 1920].
1961 Muhammedanische Studien. 2 Teile [Nachdruck der Ausg. Halle

1888-1890].
Hackl, Ursula, Hanna Jenni und Christoph Schneider
2003 Quellen zur Geschichte der Nabatäer. Textsammlung mit Übersetzung

und Kommentar. Freiburg.

AS/EA LIX-3-2005, S. 925-941



Eine Wundergeschichte über die Entstehung der Maus 939

Hämeen-Anttila, Jaakko
2002/03 "The Nabatean Agriculture: Authenticity, textual history and

analysis", in: Zeitschrift fur Geschichte der arabisch-islamischen
Wissenschaften 15:249-280.

2002 "Mesopotamian national identity in early Arabic sources", in: WZKM
92:53-79.

1999 "Ibn Wahshiyya and magic", in: Anaquel de estudios arabes 10:39-48.

HAMMER, Joseph von
1813 Rosenöl. Erstes Fläschchen oder Sagen und Kunden des Morgenlandes

aus arabischen, persischen und türkischen Quellen gesammelt.
Stuttgart/Tübingen.

HÄQÄNi: Dïwân
1336 Ed. M. 'Abbasï. Teheran.
1316 Ed. 'A. 'Abdurrasûlï. Teheran.
31368 Ed. D. SaggädL Teheran.

HAUSSIG, Hans Wilhelm (ed.)
1986 Götter und Mythen der kaukasischen und iranischen Völker. Unter

Mitarbeit von C. Colpe, G. Dumézil, J. Elfenbein, K. Ishkol-

Kerovpian. Stuttgart.
HORAZ

1969 Opera omnia. Frauenfeld.

Ibn al-Atïr
1965-1967 al-Kämilfi t-ta'rïh. 12 Bde. Beirut.
IBN AL-ÖAWZi

1986 Kitäb al-qussäs wal-mudakkirïn. Ed. Merlin S. Swartz. Beirut.
Ibn Haldün
1981 Ta'rih al-'alläma Ibn Haldün. Kitäb al-'lbar. 14 Bde. Beirut.
Ibn Katïr
1985 Qisas al-anbiyä'. Amman.
1400/1980 Tafsïr al-Qur'än al-'azïm. 4 Bde. Aleppo.
Ibn Taymiyya
1405/1985 Kitäb an-nubuwwät. Beirut.
IHWÄN AS-SAFÀ'

1405 Rasä'il. 4 Bde. Qum.

Juynboll, Th. W.
1910 Handbuch des islamischen Gesetzes. Nach der Lehre der

schäfi'itischen Schule. Leiden/Leipzig.

AS/EA LIX-3-2005, S. 925-941



940 Renate Würsch

Kamäl-i IsmäIl
1307 Dïwân. Bombay.

Kleine, Christoph
1999 "Die Wissenschaft und das Wunder. Überlegungen zum Umgang der

Religionswissenschaft mit dem ,Paranormalen'", in: Zeitschrift für
Religionswissenschaft 7:121-144

Landman, Isaac (ed.)
1948 The Universal Jewish Encyclopedia in 10 volumes. 10 Bde. und Index¬

band. New York.
LEGEY, Françoise
1926 Essai defolklore marocain. Paris.

Lewysohn, L.
1858 Die Zoologie des Talmuds. Eine umfassende Darstellung der rabbini-

schen Zoologie, unter steter Vergleichung der Forschungen älterer
und neuerer Schriftsteller. Frankfurt.

Marzolph, Ulrich
1992 Arabia ridens. Die humoristische Kurzprosa derfrühen adab-Literatur

im internationalen Traditionsgeflecht. 2 Bde, Frankfurt.
AL-MAS'ÜDI

1859-1876 Les prairies d'or. Texte et traduction par C. Barbier de Meynard et

Pavet de Courteille. 9 Bde. Paris.

Meier, Fritz
2002 Bemerkungen zur Mohammedverehrung. Teil 1 : Die Segenssprechung

über Mohammed. Hrsg. von B. Radtke und G. Schubert (Fritz Meier.

Nachgelassene Schriften, Bd. 1). Leiden/Boston/Köln.
MOSCATI, Sabatino (ed.)
21969 An Introduction to the comparative grammar ofthe Semitic languages.

Phonology and morphology. Wiesbaden.

MÜLLER, Walter W.
1982 "Das Altarabische der Inschriften aus vorislamischer Zeit", in:

Grundriss der arabischen Philologie. Bd. 1 : Sprachwissenschaft. Hrsg.

von Wolfdietrich Fischer. Wiesbaden:30-36.
MUSLIM

1374-1375 as-Sahïh. Ed. M. Fu'äd 'AbdalbäqL 5 Bde. Kairo.
AN-NUWAYRÏ

1938 Nihäyat al-arab fifunün al-adab. Bd. 13. Kairo.

Omidsalar, Mahmoud
1992 "Cat", in: Elr Bd. 5:74-77.

AS/EA LIX-3-2005, S. 925-941



Eine Wundergeschichte über die Entstehung der Maus 941

Pellat, Ch.

1991 "Maskh", in: EI2 Vol. 6:737.

Plinius
1979 Naturkunde. Lateinisch - deutsch. Buch IX. Hrsg. und übers, von

Roderich König; in Zusammenarbeit mit Gerhard Winkler. München.

al-QazwInî
51398/1978 'Agä'ib al-mahlüqät [als Anhang zu AD-DAMÎRÏ: Hayät al-hayawän

al-kubrä. 2 Bde. Misr].
Radtke, Bernd
1987 "Die älteste islamische Kosmographie: Muhammad-i Tûsïs 'Agä'ib ul-

mahlüqät", in: Der Islam 64:278-288.
SANÀ'Ï

1329 Hadïqat ul-haqïqa. Ed. M. Radawï. Teheran.

Sezgin, Fuat
1984 Geschichte des arabischen Schrifttums. Bd. 9: Grammatik. Leiden.

Steier, August
1930 "Maus", in: Paulys Real-Encyclopädie der classischen Altertums¬

wissenschaft 14:2396-2408.
AT-TABARÏ

1879-1901 Annales auctore Abu Djafar Mohammad ibn Djarir at-Tabari. 14

Bde. Leiden.
1957-1971 Garni'al-bayân 'an ta'wïl al-Qur'än. Ed. M.M. Säkir, A.M. Säkir. 16

Bde. Kairo.

AT-TA'LABÏ, Abu Ishäq
1991 Qisas al-anbiyä'. Casablanca.

Thompson, Stith
1955-1958 Motif-Index ofFolk-Literature. 6 Bde. Kopenhagen.
TÛSÏ, Muhammad
1345/1966 'Agä'ib ul-mahlüqät. Ed. M. Sutüda. Teheran.

TÜSi, Nasïruddïn
1348 Tansühnäma-i ïlhdnî. Ed. M. Radawï. Teheran.

Ullmann, Manfred
1972 Die Natur- und Geheimwissenschaften im Islam. Leiden.

AS/EA LIX-3-2005, S. 925-941




	Eine Wundergeschichte über die Entstehung der Maus

