
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 59 (2005)

Heft: 3

Artikel: Allgemeiner Wortlaut und eingeschränkter Sinn : die Fundierung der
juristischen Hermeneutik (usl al-fiqh) in der Risla des Šfi'

Autor: Tillschneider, Hans-Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147693

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147693
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ALLGEMEINER WORTLAUT UND
EINGESCHRÄNKTER SINN

Die Fundierung der juristischen Hermeneutik
(usül al-fiqh) in der Risala des Säfici

Hans-Thomas Tillschneider / Freiburg i. Br.

Abstract

"Was al-Shâficî the Master Architect of Islamic Jurisprudence?" Wael Hallaq poses this question

in the title of a very sceptical essay answering it immediately with a clear "not at all". In the

following he directs a devastating criticism against the widespread notion of Safi'îs fundamental

impact on legal hermeneutics (usui al-fiqh).
One of the few certainties which pass Hallaq's criticism is the fact that Shâfi'ï establishes

the Sunna as a second and additionally to the Qur'än single source of law. Wael Hallaq also

admits that the Sunna is legitimated as a prophetical commentary to the word of God.

However, Wael Hallaq does not clarify by which hermeneutical argument Shâfi'ï
introduces the Sunna to the qur'anic text. Looking at the Risala, we see that it is more than a mere

insisting on the authority ofthe prophet. The crucial grounds are laid by the 'ämm I khäss exegesis.

During ShäfiTs lifetime these technical terms already have a long history in the realm of
theology. There are the Muctazilites, who are teaching that a general term (lafz 'ämm) leads to

certain knowledge film) whereas the Murgi'ites obey the rule that every general term is indistinct

(mujmal) by itself and therefore needs explanation.
Shâfi'ï is the first one to introduce this exegetical tool into a juridical treatise and to discuss

it extensively in the realm of law. As the theological concepts don't fit juridical needs Shâfi'ï

creates a new 'ämm I khäss exegesis making 'ämm I khäss suitable for a specifically juridical
exegesis. This includes a characteristic epistemology of language.

If we consider now the central role played by 'ämm I khäss in the later treatises on usui al-

fiqh and consider in addition that not only the later Shäfi'ites orientate towards ShäfiTs epistemological

synthesis it is more than doubtful whether Shâfi'ï has so little in common with usui al-fiqh
as Wael Hallaq believes to show.

Mit der Figur Muhammad b. Idris as-Sâfi'ï (gest. 204/820) verbinden die islamischen

Quellen zweierlei: Zum einen wird Sâfi'ï nachgesagt, er habe die Sunna

als juristische Autorität neben dem Koran etabliert und verdiene deshalb den

AS/EA LIX-3-2005, S. 907-924



908 Hans-Thomas Tillschneider

Ehrentitel näsir as-sunna.] Zum anderen gilt Sâfi'ï als Begründer der usül al-
yig/z-Wissenschaft.2

Das Verhältnis beider Titel gibt ein Rätsel auf. Sollten sich der Traditionalismus

der ahi as-sunna und die rationalistische Systematik der usül al-fiqh auch

nicht unbedingt ausschliessen, so geht doch keinesfalls das eine problemlos aus

dem anderen hervor. Zur Frage, wie diese beiden Seiten des âafi'ï-Bildes
zusammenhängen, haben sich in der westlichen Islamwissenschaft zwei Auffassungen

gebildet:

SCHACHTS Position

Joseph Schacht und die an ihn anschliessende Forschung erklärt den

Zusammenhang beider Seiten so, dass Safi'ïs Festhalten an der juristischen Autorität
der Sunna auf einem systematischen Kompromiss zwischen den Lehren der ahi

ar-ra'y und der ahi al-hadït beruht.3

Während die ahi ar-ra'y nur ein recht subjektives Vernunfturteil als

Komplement des Korans gelten lassen, sind die ahi al-hadït dafür bekannt, neben

dem Koran auch Traditionsmaterial heranzuziehen, das nicht auf den Propheten

zurückgeht.4 Sâfi'ïs Forderung, sich bei der Rechtsfindung in aller Strenge einzig
und allein an die Texte des Korans und die Sunna des Propheten zu halten, stellt

demgegenüber eine erste Systematisierung dar.5 Mit der klaren Definition des

1 Siehe das Vorwort zur Äwä/a-Edition von Muhammad Säkir, S. 6. Vgl. auch Goldziher,
Zähiriten, S. 23.

2 Siehe Ibn Haldün, Muqaddima, S. 455: "Säfi'i war der erste, der darüber über die usül al-

fiqh) schrieb" (wa-käna awwala man kataba fihi s-Säfi'i). Eine Zusammenstellung ähnlich

lautender Zuschreibungen findet sich im Vorwort zur /taä/a-Edition von Muhammad Säkir,

S. 12ff.
3 Diese Position hält sich eng an die islamischen Quellen und ist schon bei Brockelmann for¬

muliert. Vgl. GAL I, S. 190: "Sein Safi'ïs) Madhab suchte zwischen der Überlieferungstreue

Mäliks und dem Ra'yprinzip a. Hanïfas zu vermitteln."
4 Vgl. Coulson, History, S. 56f.
5 Siehe Schacht, Origins, S. 318: "Shâfi'ï shows himself tradition-bound and systematic at

the same time, and we may consider this new synthesis typical of his legal thought." Vgl.
auch Coulson, History, S. 61. Ferner wird daraufhingewiesen, dass Säfi'i anders als die ahi
al-hadït den Analogieschluss als Mittel der Rechtsfindung akzeptiert, ihn aber strenger handhabt

als bei den ahi ar-ra'y üblich.

AS/EA LIX-3-2005, S. 907-924



Die Fundierung der juristischen Hermeneutik 909

massgeblichen Textbestandes ist eine neuartige Interpretationsmethode6 verbunden,

was als Gesamtleistung den usül al-fiqh eine erste Grundlage gibt.
Diese Erklärung klingt einleuchtend und wurde oft kritiklos übernommen,

sie hat jedoch eine Schwäche. SCHACHT wird nicht müde, eine systematische

Herangehensweise festzustellen, kann aber nicht genau sagen, worin sie besteht.

Die Analyse reicht über vage Vorstellungen einer erstmals bei Sâfi'ï anzutreffenden

Systematik nicht hinaus. Hier setzt Wael HallaQs Kritik an.

Wael Hallaqs Position

Ohne in Frage zu stellen, dass Sâfi'ï die Sunna des Propheten zum zweiten,
rechtsverbindlichen Bestand erhebt, bezweifelt Wael HALLAQ, dass es sich bei

Safi'ï darüber hinaus auch noch um den Begründer der usül alfiqh-Wissenschait
handeln soll.7 Die Forderung, nur Koran und Sunna für die Rechtsfindung in

Frage kommen zu lassen, diese schlichte Losung, kann - so Wael HALLAQ -
kaum die Grundlage der von Theologie und Philosophie schwangeren usül al-

/z^/z-Wissenschaft abgegeben.
Wael Hallaq untermauert seine Kritik mit globalen Feststellungen zur

Risala. Sie zeige kaum Gemeinsamkeiten mit den anderen erst aus dem 5. und 6.

Jahrhundert überlieferten usül al-fiqh-Werken* Im Grunde sei die Risala nicht
mehr als ein recht archaischer Traktat über die Sunna des Propheten.9

Unterstützt wird dieser Befund von Sherman A. JACKSON. JACKSON gibt zu

bedenken, dass die Ableitung des Rechts in der Risala noch keinem für die usül

al-fiqh charakteristischen Formalismus folgt.10
JACKSONS Einwand ist nicht von der Hand zu weisen. Wie auch ABU ZAYD

bemerkt, enthält die Risala in der Tat keine usül al-fiqh-typische Auslegungstechnik.11

Sâfi'ï denkt den juristischen Gehalt von Koran und Sunna noch nicht

6 Siehe Schacht, Origins, S. 56: "Shâfi'ï employed a consistent method of interpretation
which he applied both to Koran and traditions and which he opposed explicitly to that used

by his predecessors."
7 Der konkrete Anlass für Wael Hallaqs Kritik ist N.J. Coulsons History of Islamic Law.

Coulson bezeichnet Safi'î als "master architect" des islamischen Rechts und widmet ihm ein

zentrales Kapitel. Siehe Coulson, History, S. 53-61.
8 Siehe Hallaq, Master Architect, S. 592f.
9 Siehe Hallaq, Master Architect, S. 591 f.

10 Siehe Jackson, Functional Analysis, S. 188.

11 Siehe Abu Zaid, Sâfi'ï, S. 26f.

AS/EA LIX-3-2005, S. 907-924



910 Hans-Thomas Tillschneider

als eine aus Wortbedeutung und Syntax zu errechnende Grösse und überlässt die

Interpretation der Texte weitestgehend dem Sprachgefühl des Juristen.12 Die
Risala scheint nur das autoritative Textmaterial festzuschreiben. Darüber, wie es

exegetisch zu behandeln ist, erfahren wir wenig Definitives.
Gerade der Apparat griffig formulierter Auslegungsregeln, die rational

begründet sind und mechanisch gehandhabt werden wollen, gehört nun aber zum
Wesentlichen der usül al-fiqh. Die usül al-fiqh sind schliesslich eine Fachhermeneutik,

die verspricht, Regeln und Prinzipien einer spezifisch juristischen Exegese

an die Hand zu geben.

Da dieses System in der Risala noch nicht entwickelt ist, kann es sich bei
Sâfi'ï nicht um den Begründer der usül al-fiqh handeln, zumindest nicht in dem

Sinn, wie man von Halïl sagt, er sei Begründer der Metrik. Sâfi'ï hebt keine
fertige Wissenschaft aus der Taufe, bei der sich die folgenden Generationen aufs

blosse Tradieren beschränken.

Wäre Wael HALLAQs These so zu verstehen, müssten wir ihm vorbehaltlos
Recht geben, dann wäre sie aber auch erschreckend trivial. Selbstverständlich
fehlen in der Risala noch Begriffe und Konzepte, die zweihundert Jahre später

zum unveräusserlichen Bestand der usül al-fiqh gehören. Daraus folgt jedoch
nicht, dass Sâfi'ï in keiner Weise als Begründer der usül al-fiqh gelten kann.

Genau das aber suggeriert Wael HALLAQ.
Wissenschaften werden in den seltensten Fällen über Nacht erfunden. An

ihrer Entstehung sind meist mehrere Generationen beteiligt. Die Gründerfiguren
zeichnet eine gewisse Einfachheit und Dichte des Gedankens aus, die deshalb als

fundierend gilt, weil sie von der nachfolgenden Entwicklung nicht mehr eingeholt,

sondern nur noch ausgestaltet wird. Falls Safi'ï als Begründer der usül al-

fiqh gelten kann, dann nur auf diese Weise.

In eben dieser Weise behaupten das auch die islamischen Quellen. Ar-Râzïs
bekannter Vergleich zwischen Sâfi'ï und Aristoteles wird von Wael HALLAQ

verzerrt wiedergegeben.13 Ar-Râzï behauptet, dass SäfH nur für die Wissenschaft

vom Recht Cilm as-sar'), nicht für die usül al-fiqh das darstellt, was
Aristoteles für die Logik ist.14 In Bezug auf die usül al-fiqh spricht ar-Râzï lediglich
davon, dass §âficï ein universales Prinzip (qänün kullï) geschaffen hat. Worin
dieses Prinzip besteht, sagt ar-Râzï leider nicht.

12 Dies ist gegen die Nichtmuttersprachler, insbesondere die Perser gerichtet und steht im Zei¬

chen su'übitischer Auseinandersetzungen. Vgl. Abu Zaid, Safi'ï, S. 7.

13 Hallaq, Master Architect, S. 589: "The medieval dictum that Shafi'i is to usül al-fiqh what

Aristotle was to logic ...".
14 Siehe Vorwort zur Ä«ä/a-Edition von Muhammad Säkir, S. 13.

AS/EA LIX-3-2005, S. 907-924



Die Fundierung der juristischen Hermeneutik 911

Auf der Suche nach diesem Prinzip will ich den Zusammenhang zwischen
den beiden Seiten des Saficï-Bildes neu bedenken. Da als gesichert gelten kann,
dass Sâfi'ï wesentlichen Anteil an der Kanonisierung der Sunna hat, nehme ich
dabei meinen Ausgang.

Was heisst das, die Sunna als zweiten Textkorpus neben den Koran stellen?

Sagt die Forderung, nur die Texte des Korans und die Sunna des Propheten für
die Rechtsfindung in Frage kommen zu lassen vielleicht mehr aus, als man ihr
auf den ersten Blick ansieht?

1. Die hermeneutische Rechtfertigung der Sunna

Wer im Inhaltsverzeichnis von Muhammad Säkirs Edition der Risala die Stelle

sucht, an der Sâfi'ï die juristische Autorität der Sunna begründet, wird auf vier

Kapitel gegen Ende des ersten Drittels aufmerksam. Safi'ï argumentiert dort mit
der Pflicht, dem Propheten Gehorsam zu leisten. Diese Pflicht ist in zahlreichen

Koranversen belegt,15 ist untrennbar mit dem Gehorsam gegenüber Gott selbst

verbunden und schliesst juristische Befolgungstreue ein.16

Das Argument scheint hinreichend, begründet genau genommen jedoch

nur, dass der ausserkoranische Traditionsstrom auf die Traditionen des Propheten

einzuschränken ist. Darüber, wie die Sunna als Text mit dem Koran zu

vereinbaren ist, sagt das Argument nichts.

Wenn Sure 24, Vers 2 die Strafe für Unzucht auf 100 Peitschenhiebe festlegt

und daneben vom Propheten überliefert wird, dass er Unzuchttäter, die

schon einmal verheiratet waren, steinigen liess, bietet die Gehorsamspflicht keine

Lösung des Widerspruchs. Die schon einmal verheirateten Unzuchttäter sind

auf Grundlage der Prophetenüberlieferung zu steinigen, auf Grundlage des Ko-

15 Säfi'I argumentiert unter anderem mit den folgenden Versen:

"Ihr Gläubigen! Gehorchet Gott und dem Gesandten und denen unter euch, die zu befehlen

haben! Und wenn ihr über eine Sache streitet, dann bringt sie vor Gott und den Gesandten,

wenn ihr an Gott und den jüngsten Tag glaubt." Sure 4, Vers 59.

"Diejenigen, die Gott und dem Gesandten gehorchen, sind (dereinst im Paradies) zusammen

mit dem Propheten, den Wahrhaftigen, den Zeugen und den Rechtschaffenen, denen (allen)
Gott (höchste) Gnade erwiesen hat." Sure 4, Vers 69.

"Wenn einer dem Gesandten gehorcht, gehorcht er (damit) Gott." Sure 4, Vers 80.

16 Deshalb hält Sàfi'ï die gesamte Sunna für inspiriert. Sie geht auf eine Form von wahy zurück,

ist eine Art Offenbarung und kein prophetischer Kommentar des Gotteswortes. Vgl. hierzu

Abu Zaid, Safi'ï, S. 39f.

AS/EA LIX-3-2005, S. 907-924



912 Hans-Thomas Tillschneider

ranverses auszupeitschen. Dem Propheten gehorchen hiesse gegen den Koran
Verstössen.

Mit der Frage, wie in solchen Fällen zu verfahren ist, setzt SäfH sich in

Kapiteln auseinander, denen man ihr Argumentationsziel nicht ansieht. Sie

gehen den Ausführungen zur Gehorsamspflicht unmittelbar voran und handeln von
der exegetischen Problematik des mengenfähigen Allgemeinbegriffs.

Die Allgemeinbegriffe des Korans und insbesondere die für das Recht
bedeutsamen Personenplurale müssen, so Sâfi'ï, nicht in jedem Fall alles bedeuten,

was sie nach Massgabe ihres Wortsinns bedeuten können. Spricht Gott von den

Menschen, müssen nicht alle Menschen gemeint sein, spricht Gott von den

Muslimen, nicht alle Muslime. Dem äusseren Wortsinn nach allgemein zu sprechen,
aber nur einen Teil der vollen Allgemeinheit zu intendieren, ist durchaus möglich,

ohne dass die Rede falsch wird.
Um die Referenz des Allgemeinbegriffs auf die Elemente seiner Begriffsmenge

zu beschreiben, verwendet SäfH die üblichen Fachtermini 'ämm I häss

bzw. 'umüm / husüs, jedoch ohne die spätere, formalistische Differenzierung
zwischen Wortform (siga) und Sinn/Bedeutung (ma'nä). An ihrer Stelle steht

eine archaische Differenzierung zwischen tatsächlicher Intention (muräd) und
rein sprachlich begründetem Anschein (zähir). Wird ein Allgemeinbegriff in
seinem vollen Sinn verwendet, spricht Safi'ï von 'ämm az-zähir yuräd bihï al-
'ämm. Ist mit einem Allgemeinbegriff weniger als seine volle Menge intendiert,

spricht Sâfi'ï von 'ämm az-zähir yuräd bihï al-häss.17

Diesem 'ämm az-zähir yuräd bihï al-häss, der Abweichung vom allgemeinen

Sinn, gilt Sâfi'ïs Hauptinteresse. Als Standardbeispiel dient eine kurze

Passage aus Sure 3, Vers 173. Sie lautet: qäla lahumü n-näsu: inna n-näsa qad ga-
ma'ü lakum "(Eben) zu ihnen sagten die Leute: ,Die Leute haben eine
Streitmacht gegen euch aufgeboten'".

Aufgrund des Kontextes ist klar, dass diejenigen, die informieren, andere

sind, als diejenigen, die eine Streitmacht aufbieten. Da es sich um zwei
verschiedene Gruppe handelt, können nicht in beiden Fällen alle Menschen gemeint
sein. Der determinierte Personenplural an-näs "die Leute" hat also entgegen
seiner Formulierung keinen 'ämm-, sondern einen hässS'mn, meint nur einige,
nicht alle Menschen. Je nach Kontext (siyäq) sind solche Abweichungen prinzipiell

immer möglich.
Ein weiteres Beispiel ist Sure 4, Vers 75. Mekkanische Muslime bezeichnen

Mekka als al-qarya az-zälim ahluhä "die Stadt, deren Einwohner frevelhaft

17 Säfi'I, Risala, § 173.

AS/EA LIX-3-2005, S. 907-924



Die Fundierung der juristischen Hermeneutik 913

sind". Weil sie, die aufrechten Muslime, sich selbst in Mekka aufhalten, können
nicht alle Bewohner gemeint sein. Der äussere Wortsinn des Begriffs ahluhä ist

allgemein Cämm). Die Intention aber realisiert nur einen Teil der vollen
Allgemeinheit: 'ämm az-zähir yuräd bihï al-häss.18

Insgesamt umfasst die Darstellung der 'ämm I häss-Exegese fünf Kapitel.
Die ersten vier Kapitel behandeln einzelne Koranverse, die aufgrund ihres
Kontextes vom allgemeinen Wortsinn abweichen. Im fünften Kapitel kommt dann

die Sunna als exegetischer Faktor hinzu.
Dieses Kapitel, das genau zwischen dem koranexegetischen Teil und den

Ausführungen zur legislativen Autorität des Propheten eingeschaltet ist, trägt die
Überschrift: bäbu mä nazala 'ämman dallati s-sunnatu hässatan 'alä annahü

yurädu bihï l-hässu - "Das Kapitel derjenigen Koranstellen, die allgemein
offenbart wurden, wobei speziell die Sunna zeigt, dass ein häss-Sinn gemeint ist."

Es handelt sich um eine zentrale Gelenkstelle im Aufbau der Risala.19 Sie

verbindet das Thema "Koranexegese" mit dem Thema "juristische Autorität der
Sunna". Die Sunna zeigt, dass ein Koranvers nicht in seinem vollen allgemeinen
Sinn zu verstehen ist, und nimmt damit genau jene Rolle ein, die in den ersten

vier Kapiteln der 'ämm I /zäss-Diskussion dem koranischen Kontext zukommt.
Die Sunna erscheint als ein weiteres partikularisierendes Moment, ein weiterer
"Kontext" der Offenbarung.

Im Beispiel: Sure 5, Vers 38 verfügt, dass Diebstahl mit Handabtrennen zu
bestrafen ist. wa-s-säriqu wa-s-säriqatu fa-qta'ü aidiyahumä gazä'an bi-mä ka-

sabä. Daneben existiert eine Sunna, wonach unter einem viertel Dinar Diebesgut
die Hand nicht abgetrennt wird.20 Die juristische Beurteilung stützt sich auf beide

Texte und besagt, dass nur noch denjenigen Dieben die Hand abzutrennen ist,
die Gut im Gegenwert von über einem viertel Dinar gestohlen haben.

In derartigen Fällen hat die Sunna deutlich exegetischen Charakter. Sie enthält

keine eigene Beurteilung, kein eigenes hukm, sondern formuliert eine

Ausschlussregel, die eine Hauptregel voraussetzt. Das Verhältnis Sunna / Koran
nimmt diese Form sehr häufig an, es handelt sich dabei jedoch keine Voraussetzung

dafür, dass die Sunna den allgemeinen koranischen Wortlaut auslegt.
Die Sunna greift auch und gerade dann in den koranischen Wortlaut ein,

wenn kein direkter exegetischer Bezug vorliegt und vielmehr der Anschein eines

Widerspruchs besteht. Im Fall der Unzuchtstrafe bietet die Sunna, wonach schon

18 Siehe Sâfi'ï, Risala, § 186.

19 Siehe Sâfi'ï, Risala, § 214-257.
20 Siehe Sâfi'ï, Risala, § 224.

AS/EA LIX-3-2005, S. 907-924



914 Hans-Thomas Tillschneider

einmal verheiratete Unzuchttäter zu steinigen sind, eine vollwertige juristische
Beurteilung (hukm). Dank der Unsicherheit im Allgemeinbegriff wird dadurch

der Nachweis erbracht, dass die 100 Peitschenhiebe aus Sure 4, Vers 25 entgegen

dem Anschein des Wortlauts in Wahrheit nur für jungfräuliche Unzuchttäter

gelten. Das Verhältnis der beiden Texte, das auf den ersten Blick wie ein Widerspruch

aussieht, wird zu einer Form von bayän.
Die Sunna als Gattung wandelt sich so von einem problematischen Subtext

zu einem notwendigen Kommentar. Will man ermitteln, wie weit die koranischen

Allgemeinbegriffe ausgreifen, ist man auf die Sunna angewiesen. Wer
sich nur an den Koran hält, kennt nur die halbe Wahrheit.

Das Entscheidende daran ist, dass die Sunna dieser Wandlung bedarf, um
als zweite, juristisch massgebliche Textgattung neben dem Koran gelten zu können.

Viel von ihr präzisiert koranische Regelungen oder schränkt ihren

Anwendungsbereich ein wie im Fall der Überlieferung zum sariqa-Vers. Viel von ihr
trifft eigenständige Beurteilungen wie im Fall der Steinigungsstrafe. Könnte der

allgemeine Wortlaut des Korans nicht von seiner vollen Allgemeinheit abweichen,

wäre in beiden Fällen ein Widerspruch gegeben. Da sich in solchen

Widersprüchen der Koran gegenüber der Sunna durchsetzen dürfte, wäre die Sunna

als zweiter autoritativer Textbestand marginalisiert wenn nicht gefährdet.
Die Möglichkeit, einen Allgemeinbegriff zu verwenden und nur einen Teil

der vollen Begriffsmenge zu intendieren, ist somit zugleich die Bedingung der

Möglichkeit dafür, die Sunna als zweiten rechtsrelevanten Textbestand einzuführen.

Das Argument der Gehorsamspflicht gegenüber dem Propheten macht erst

danach Sinn und schliesst den Begründungszusammenhang ab.

Die eigentliche Begründungsleistung liegt in der sprachepistemologischen

Einstellung der Koranexegese. Ihr Prinzip, wonach ein koranischer Allgemeinbegriff

nicht mit Notwendigkeit auf seine volle Begriffsmenge verweist, ist dabei

keinesfalls so selbstverständlich wie es die Gedankenführung der Risala
nahe legt. Sâfi'ï muss gegenüber konkurrierenden Modellen Stellung beziehen.

2. Die epistemologischen Voraussetzungen

Die Diskussion darüber, wie die Allgemeinbegriffe des Korans exegetisch zu
behandeln sind, hat zu Sâfi'ïs Zeit schon eine beinah hundertjährige, allerdings
rein theologische Vorgeschichte. Bereits von Wasïl b. 'Atä' (gest. 131/748-9)

AS/EA LIX-3-2005, S. 907-924



Die Fundierung der juristischen Hermeneutik 915

wird überliefert, er habe sich zum epistemologischen Rang koranischer
Allgemeinbegriffe geäussert.21

Ausgangspunkt ist der Streit um die Interpretation der koranischen Drohverse

(mas'alat al-wa'd wa-1-wa'ïd). Gott droht in diesen Versen schweren Sündern

die Höllenstrafe an und es fragt sich, ob damit auch Muslime gemeint sind.

Die für ihren ethischen Rigorismus bekannte Mu'tazila vertritt die Auffassung,

dass die angekündigte Strafe ausnahmslos jeden schweren Sünder (sähib

al-kabïra) trifft. Die Murgi'a stellt das Urteil über die Muslime unter den schweren

Sünder Gott anheim. Der schwere Sünder kann auf die göttliche Gnade hoffen,

so lange er sich zum Islam bekennt.

Um die spezifisch theologischen Standpunkte zu verteidigen, wird mit Wesen

und Verhalten der Sprache argumentiert. Die jeweils eigene Position soll im

Einklang mit der Sprache überhaupt stehen und dadurch bestmöglich begründet
sein. Die theologische Differenz verfestigt sich so in zwei sprachepistemologi-
schen Grundauffassungen.

Gemäss ihrem Dogma nimmt die Mu'tazila an, dass ein Allgemeinbegriff
völlig sicheres Wissen film) ergibt. Spricht Gott von den Unzuchttätern, den

Polytheisten oder den Dieben, weiss man, dass alle Unzuchttäter, Polytheisten
oder Diebe gemeint sind. Dieses Wissen ist so sicher, als hätte Gott jedes Individuum

der Menge bei seinem Eigennamen genannt: ka-annahü dakara kulla far-
din min afrädi l-'umümi bi-smihï l-häss.22 Das ist das sog. qaul bi-l-'umüm, die

These, dass ein allgemein formulierter Wortlaut auch allgemeinen Sinn hat.

Die Murgi'a vertritt die Gegenthese, das sog. qaul bi-l-waqfP Wenn Gott

droht, die schweren Sünder zu bestrafen, weiss man nicht, ob auch alle schweren

Sünder bestraft werden. Ein Allgemeinbegriff ist als solcher immer schon
unbestimmt (mugmal).

Mit diesen beiden Grundthesen, dem qaul bi-l-'umüm der Mu'tazila und
dem qaul bi-l-waqf der Murgi'a, sind weitreichende Konsequenzen für das sog.
tahsïs verbunden, diejenige exegetische Operation, die aufzeigt, dass ein

Allgemeinbegriff von seinem allgemeinen Sinn abweicht.
Da der Allgemeinbegriff nach Massgabe des qaul bi-l-'umüm prinzipiell

klar ist, erlaubt er keine weitere Klärung. Tahsïs muss deshalb immer erst

gerechtfertigt werden beispielsweise durch die Beschränkung auf die Struktur der

21 Vgl. T. & G. II, S. 278 und T. & G. V, S. 162f.

22 Abu l-Mu'ïn an-Nasafï, Tabsirat al-Adilla I, S. 769.

23 Siehe AS'arï, Maqälät, S. 144-147.

AS/EA LIX-3-2005, S. 907-924



916 Hans-Thomas Tillschneider

Ausnahme.24 Die Ausnahme zeigt, was nicht gemeint ist, nicht, was gemeint ist.

Sie setzt voraus, dass die Begriffsmenge, von der ausgenommen wird, klar
bestimmt ist und dass der Begriff nach der Ausnahme weiterhin für die Restmenge
steht. Beides entspricht dem hohen epistemologischen Rang des Allgemeinbegriffs.

Innerhalb der murgi'itischen Hermeneutik würde eine solche Einschränkung

keinen Sinn ergeben. Da der Allgemeinbegriff nach Massgabe des qaul bi-

l-waqfunbestimmt ist, ist tahsïs immer schon gefordert und zeigt, was gemeint
ist, nicht, was ausnahmsweise nicht gemeint ist.

Von diesen beiden Grundeinstellungen, der Sprachskepsis der Murgi'a und

dem Sprachvertrauen der Mu'tazila, erhält die murgi'itische, nicht aber die mu'-
tazilitische Position Rückendeckung durch die Philosophie. Dies ist darauf
zurückzuführen, dass der Allgemeinbegriff in der aristotelischen Logik als

unbestimmt in Relation zu einem jeweils spezielleren Begriff gedacht wird. Die im
islamischen Kulturkreis schon sehr früh rezipierte Einleitungsschrift des Porphyrios25

ordnet Allgemeinbegriffe bekanntlich in einer Hierarchie von Gattung und

Art. Allgemeinbegriffe fassen speziellere Begriffe zusammen und werden ihrerseits

von allgemeineren Begriffen zusammengefasst. Versteht man die

Allgemeinbegriffe als Antwortmöglichkeit auf die Frage "Was ist das?", dann ist die

Antwort je unbestimmter, desto allgemeiner ihr Prädikatsbegriff ist.

al-Färäbi bringt das sehr anschaulich durch die folgende Modellsituation

zum Ausdruck: Sehen wir etwas von weit auf uns zukommen und fragt jemand
"Was ist das?", so antworten wir zunächst: "Ein Sinnenwesen." Kommt es dann

näher und erkennen wir es besser, antworten wir: "Ein Mensch." Kommt uns die

Person noch näher und erkennen wir sie wieder, antworten wir mit ihrem
Eigennamen.26 Die letzte Antwort ist die genauste, die erste die unschärfste. Je

allgemeiner ein Begriff ist, desfo erkenntnisärmer ist er auch.

Zwar steht der Allgemeinbegriff hier in logischer Prädikatsstellung und

wird von einem Einzelding ausgesagt, man überträgt diese Unscharfe jedoch
auch auf den Allgemeinbegriff in logischer Subjektsstellung und macht so aus

der Unscharfe eines Prädikatsbegriffs die Unscharfe eines Begriffs in logischer
Subjektsposition.

24 Siehe al-GassäS, Fusül I, S. 65. Eine weitere Einschränkung ist die Forderung nach Gleich¬

zeitigkeit von Partikularisierendem und Partikularisiertem. Vgl. al-Gassäs, Fusül I, S. 443.

25 Schon Ibn al-Muqaffa' (gest. 139/756) soll sie ins Arabische übersetzt haben. Vgl. EI II,
S. 948 und EI IV, S.92.

26 Siehe al-Fârâbï, at-Tauti'afi l-mantiq.

AS/EA LIX-3-2005, S. 907-924



Die Fundierung der juristischen Hermeneutik 917

Dass sich die Frage, wie ein Einzelding möglichst genau bezeichnet werden

kann, von der Frage, ob mit einem Allgemeinbegriff alle seine Elemente gemeint
sind, unterscheidet, hat man allem Anschein nach zu keinem Zeitpunkt als
Hindernis empfunden. Spuren einer Hierarchie der Allgemeinbegriffe im exegetischen

Kontext sind schon bei Muqätil b. Sulaiman (gest. 150/767) nachweisbar.27

Muqätil b. Sulaiman gilt bezeichnenderweise als Murgi'it.
Unabhängig vom sachlichen Recht einer solchen Übertragung erhält eine

Exegese, die auf der grundsätzlichen Unbestimmtheit des Allgemeinbegriffs
gründet, eben dadurch ihr bestmögliches theoretisches Fundament. Tahsïs hat

dann nicht die Struktur der Ausnahme wie bei den Mu'taziliten, sondern die

Struktur der Spezifikation. Die Spezifikation steigt auf der Hierarchie von
Gattung und Art eine Stufe herab und ersetzt so den Allgemeinbegriff durch einen

spezifischeren Unterbegriff, beispielsweise den Begriff "die Sklaven" durch den

Begriff "die gläubigen Sklaven" oder den Begriff "die Ungläubigen" (musrikün)
durch den Begriff "die Götzenanbeter" ('abadat al-autän).

Während die Mu'tazila den Allgemeinbegriff so stark wie möglich macht

und Exegese so weit wie möglich reduziert, zeigt die Murgi'a ein philosophisch
begründetes Misstrauen gegenüber dem Allgemeinbegriff. Die Murgi'a besteht

auf der Priorität eines exegetisch erarbeiteten Verständnisses. Exegese ist als

Spezifikation immer gefordert. Die Mu'tazila beruft sich auf das Prinzip Wortsinn.

Exegese muss immer erst legitimiert werden und kann nur als Ausnahme

legitimiert werden. Es fragt sich nun, wie Sâfi'ï zu diesen Vorgaben Stellung
bezieht.

3. Säffis spezifisch juristische Hermeneutik

Untersucht man die Risala daraufhin, ob den Fallbeispielen der /zö«-Exegese
eine Ausnahme zu Grunde liegt wie bei den Mu'taziliten oder eher eine Spezifikation

wie bei den Murgi'iten, ergibt sich ein höchst uneinheitliches Bild.
Im Fall von Sure 24, Vers 2 hat der exegetische Eingriff durch die Sunna

die Struktur einer Ausnahme. Die Prophetenüberlieferung nimmt die schon
verheirateten Unzuchttäter von der koranischen Regelung aus und zeigt also, was

mit dem Koranvers nicht gemeint ist.

27 Vgl. Versteegh, Arabic Grammar, S. 104.

AS/EA LIX-3-2005, S. 907-924



918 Hans-Thomas Tillschneider

An anderen Stellen ist die /zä&s-Abweichung ganz klar eine Spezifikation,
etwa im Fall eines vom Propheten überlieferten Verbots, während der Zeit des

Sonnenauf- und Sonnenuntergangs zu beten. Der Begriff "Gebet" (salât) kann,
so Sâfi'ï, alle Gebete bezeichnen oder nur Pflichtgebete oder nur freiwillige
Gebete. Mit Hilfe einer weiteren Überlieferung zeigt Sâfi'ï, dass nur die freiwilligen

Gebete gemeint sind.28 Der Begriff Gebet wird auf einen Unterbegriff
festgelegt. Die Exegese ermittelt, was eigentlich mit dem Begriff "Gebet" (salât)
gemeint ist. Darüber hinaus bezeichnet Sâfi'ï die Möglichkeit, alle Gebete seien

gemeint, als die allgemeinere (a'amm)29, was deutlich auf eine Rezeption der

Hierarchie von Gattung und Art hinweist. Andernfalls würde der Komparativ
keinen Sinn ergeben.

Die spezifizierende Festlegung auf einen Unterbegriff steht jedoch völlig
gleichberechtigt neben /zäss-Auslegungen mit dem Sinn einer Ausnahme. Sâfi'ï

gewährt keiner der beiden Formen eine wie auch immer geartete Priorität. Der

Allgemeinbegriff ist so unbestimmt, dass er eine Spezifikation zulässt und doch
auch so bestimmt, dass es mit einer Ausnahme sein Bewenden haben kann. Die

Epistemologie des Allgemeinbegriffs liegt irgendwo im Mittelfeld zwischen
dem qaul bi-l-waqf'und dem qaul bi-l-'umüm.

Sâfi'ï bezieht eine eigentümlich unentschiedene Position und das nicht nur
bei der Struktur des exegetischen Eingriffs, sondern auch bei der Frage nach

seiner Berechtigung. Die Murgi'a hält Exegese bei Allgemeinbegriffen für
immer schon gefordert, nach Ansicht der Mu'tazila muss ein exegetischer Eingriff
in den Wortsinn erst aufwendig legitimiert werden. Sâfi'ï verstösst gegen beide

Grundprinzipien.
Oft genug stützt er juristische Beurteilungen auf einzelne Koranstellen oder

Prophetenüberlieferungen in ihrem exegetisch unbehandelten allgemeinen Wortsinn.

Explizit sagt Sâfi'ï, dass allgemein formulierte Koranverse der Ergänzung
durch die Sunna nicht bedürfen. Gäbe es die Prophetenüberlieferung zum sari-
ga-Vers nicht, würde man jeder Person, auf die der Begriff Dieb angewendet
werden muss, die Hand abtrennen, wa-law lä l-istidlälu bi-s-sunnati qata'nä
man lazimahü ismu sariqatin.30

Ein charakteristisches wa-law lä as-sunna tritt noch an manch anderer Stelle

auf31 und bringt immer zum Ausdruck, dass der jeweilige Korantext keiner

28 Siehe Sâfi'ï, Risàia, § 872-§ 885.

29 Sâfi'ï, Risala, § 875.

30 Sâfi'ï, Risala, § 235.

31 Siehe Sâfi'ï, Risala, § 534.

AS/EA LIX-3-2005, S. 907-924



Die Fundierung der juristischen Hermeneutik 919

exegetischen Behandlung bedarf, um einen für die juristische Praxis hinreichenden

Sinn zu ergeben. Der Allgemeinbegriff ist also keinesfalls unbestimmt (mu-

gmal) wie nach Massgabe der murgi'irischen Hermeneutik.
Andererseits aber muss eine vom allgemeinen Wortsinn abweichende

Auslegung auch nicht erst legitimiert werden, was sich unter anderem daran zeigt,
dass Sâfi'ï singulare Überlieferungen (ahbär al-ähäd) zur häss-Exegese heranzieht.

Die Mu'taziliten lehnen das wegen der fragwürdigen Authentizität der

singulären Überlieferungen vehement ab.32

Der allgemein formulierte koranische Wortlaut ergibt sicheres Wissen

Cilm), die singulare Überlieferung dagegen nur ein praxisrelevantes Wissen
Carnal). Als eine niederrangige Quelle kann sie nur unter besonderen Umständen in
den koranischen Wortlaut eingreifen.33

Für Sâfi'ï scheinen derartige Bedenken gegenstandslos. Exegese bedarf
weder besonderer Legitimation wie bei den Mu'taziliten noch ist sie prinzipiell
gefordert wie bei den Murgi'iten. Wir erkennen das Bedürfnis des Juristen,
möglichst viel auf den Propheten zurückgehendes Traditionsmaterial einzuarbeiten,
aber auch ad hoc juristisch praktikable Beurteilungen zu erhalten. Musste bei

jedem Allgemeinbegriff erst aufgewiesen werden, dass er auch in der Tat
allgemeinen Sinn hat, wäre die Arbeit des Juristen bedeutend erschwert und die
Einheitlichkeit des Rechts gefährdet. Musste umgekehrt die exegetische Interaktion
der Texte immer erst legitimiert werden, wäre die Sunna als zweiter kanonischer
Textbestand gefährdet.

Sâfi'ï, der Vollblutjurist, befreit sich folgerichtig von den Vorgaben der

theologischen Hermeneutik und setzt aus ihren Bausteinen eine neue, spezifisch
juristische Hermeneutik zusammen. Sie schlägt in ihrer Sprachepistemologie

ganz offensichtlich einen Mittelweg ein. Um herauszufinden, welches Prinzip
ihn fundiert, müssen wir kurz auf die Epistemologie der Risala eingehen.

Sâfi'ï kennt zwei Wissensklassen, die er am Beispiel der Gebetsrichtung
veranschaulicht. Mit dem Wissen der einen Klasse verhält es sich wie mit dem Wissen

um die Gebetsrichtung, wenn einem die Ka'ba vor Augen liegt, mit dem Wissen

der anderen Klasse wie mit dem Wissen um die Gebetsrichtung, wenn einem die

Ka'ba verborgen ist.

32 Hier muss bedacht werden, dass es sich bei den allermeisten Überlieferungen um singulare
Überlieferungen handelt. Die sog. mwfawäftV-Überlieferungen sind sehr selten. Die
juristische Brauchbarkeit der Sunna steht und fällt mit den ahbär al-ähäd.

33 Vgl. al-Gassäs, Fusül I, S. 74-110.

AS/EA LIX-3-2005, S. 907-924



920 Hans-Thomas Tillschneider

Beide Situationen analysiert Sâfi'ï mit Hilfe der Begriffe zähir und batin.

zähir ist der äussere Anschein, bätin der im Verborgenen gegebene Befund.
Wenn einem die Ka'ba vor Augen liegt, können die verborgenen Verhältnisse
nicht vom äusseren Anschein abweichen. Zähir und bätin sind eins (ihäta fi z-
zähir wa-l-bätin).34 In diesem Fall ist das Wissen um die Gebetsrichtung völlig
sicher. Erkenntnissicherheit wird als ausgeschlossene Differenz zwischen zähir
und bätin gedacht.

Wenn einem die Ka'ba nicht vor Augen liegt, versucht man, die

Gebetsrichtung mit Hilfe natürlicher Zeichen ausfindig zu machen. Das Ergebnis

mag einem offensichtlich scheinen, es lässt sich aber nicht an den verborgenen
Verhältnissen überprüfen. Der Wahrheitsanspruch gründet nur im Offensichtlichen,

ist, wie Sâfi'ï sagt, haqq fi zähir.35 Die Möglichkeit, dass man falsch liegt,
bleibt immer bestehen.

Übertragen auf die 'ämm I häss-Exegese entspricht zähir dem äusseren

Wortsinn und bätin der tatsächlichen Intention. Da ein Allgemeinbegriff nach
Sâfi'ï jederzeit auch weniger als seinen vollen, allgemeinen Sinn annehmen

kann, lässt sich eine Differenz zwischen dem äusseren Wortsinn und der tatsächlichen

Intention nie ausschliessen. Der exegetisch unbehandelte Allgemeinbegriff

liefert damit kein völlig sicheres Wissen.36

Zeigt die Exegese nun, dass mit einem Allgemeinbegriff nicht der volle
allgemeine Sinn gemeint ist, wird ebenfalls kein sicheres Wissen erreicht. Wenn
die Intention vom allgemeinen Wortsinn abweicht, wird die auszuschliessende

Differenz gerade erst manifest. Ausserdem könnten noch weitere Spezifikationen

oder Ausnahmen im Gesamtkontext von Koran und Sunna verborgen sein.

Ebenso wie derjenige, der die Gebetsrichtung mit Hilfe natürlicher Zeichen
ausfindig zu machen sucht, weiss man nie, ob man richtig liegt.

Sowohl der exegetisch unbehandelte Begriff als auch die Interpretation führen

zu keinem sicheren Wissen. Eine jede aus den Offenbarungstexten
abgeleitetejuristische Beurteilung fällt damit in die Klasse des haqqfi zähir.

Dieses Wissen hat die Doppeleigenschaft, einerseits für Korrekturen offen

zu stehen, andererseits aber ebenso handlungsrelevant zu sein wie das völlig
sichere Wissen. Richtung Mekka muss immer gebetet werden, ob einem nun die

Ka'ba vor Augen steht oder nicht.

34 Sàfi'I, Risala, § 1328.

35 Säfi'I, Äwö/a, § 1328.

36 Vgl. Abu Zaid, Sâfi'ï, S. 30.

AS/EA LIX-3-2005, S. 907-924



Die Fundierung der juristischen Hermeneutik 921

Ebenso sind wir verpflichtet, einen Mann aufgrund dessen zu behandeln,

"was uns von seinem Glauben nach aussen hin sichtbar wird" (mä yazharu lanä
min islämihl).31 Scheint er ein aufrichtiger Muslim zu sein, müssen wir ihm bis

zum Beweis des Gegenteils alle damit verbundenen Rechte, etwa zu heiraten

oder ein Erbe anzutreten, einräumen.
Gerade der Richter, der die wenigsten Vorgänge, die er beurteilt, selbst

beobachtet haben dürfte, ist auf diese Priorität des Scheins angewiesen. Er fällt
sein Urteil auf Grundlage von Indizien, die falsch interpretiert werden können

und auf Grundlage von Zeugen, die lügen können. Ein prinzipiell immer

begründbares Misstrauen darf, wenn es sich nicht tatsächlich begründen lässt, hier

nicht ins Gewicht fallen.
Das zähir-Wissen behält diese Priorität bei, wenn es von der juristischen

Praxis auf die Exegese übertragen wird. Solange zu einem Allgemeinbegriff kein

anderer, spezifizierender Text vorliegt, gilt er in seinem allgemeinen Sinn.

Taucht ein spezifizierender Text auf, wird er völlig problemlos zur Exegese

herangezogen wie ein neuer Zeuge zur Wahrheitsfindung. In dieser Engführung

von Gerichts- und Auslegungssituation liegt ein Prinzip echt juristischer Hermeneutik,

das Sâfi'ï den beiden theologischen Hermeneutiken entgegensetzt. Dieses

Prinzip ermöglicht nicht nur die problemlose Kanonisierung der Sunna, sondern

fundiert auch die 'ämm I häss - Exegese, deren Bedeutung für die usül al-fiqh
bisher noch nicht erkannt wurde.

Die Kernaufgabe der usül al-fiqh als einer juristischen Fachhermeneutik

besteht darin, Texte, die an sich keine Rechtstexte sind, zu Recht zu machen.

Um juristisch in Kraft treten zu können aber, muss eine jede Beurteilung des

Korans oder der Sunna quantifiziert sein. Juristische Beurteilungen gelten nicht
einfach nur, sie gelten entweder allgemein Cämm) oder eingeschränkt (häss). Die

juristische Geltung ist nicht von der Qualifikation zu trennen. Erst durch die

'ämm I häss - Exegese wird aus den Texten des Korans und der Sunna Recht.

Da die Hierarchie der Rechtsquellen fordert, dass die Analogie erst dann

angewendet wird, wenn ein bestimmter Fall nicht unter eine Regelung aufgrund

von Koran oder Sunna subsumiert werden kann, entscheidet die 'ämm I häss -
Exegese auch darüber, ob eine Analogie überhaupt berechtigt ist. Die

'ämm I häss - Exegese legt den Umfang der primär gewonnenen juristischen
Beurteilungen fest und bestimmt auf diese Weise, was noch mit Hilfe der Texte

und was schon mit Hilfe der Analogie zu begründen ist. Erst dadurch wird die

37 Risala, § 1350.

AS/EA LIX-3-2005, S. 907-924



922 Hans-Thomas Tillschneider

Grenze zwischen dem Rechtsbestand gezogen, der aus den Primärquellen und
dem Rechtsbestand, der aus den Sekundärquellen abzuleiten ist.

Innerhalb der juristischen Hermeneutik erfüllt 'ämm I häss damit eine doppelt

fundierende Funktion, 'ämm I häss ist die erste Form, in der die
Rechtsverbindlichkeit der Texte des Korans und der Sunna Gestalt gewinnt. Zugleich ordnet

'ämm I häss das Verhältnis von Primär- und Sekundärquellen.
Diese für die usül al-fiqh in systematischer Hinsicht fundierende Exegesetechnik

wird nun historisch gesehen von Sâfi'ï begründet. Die späteren Säfi'iten

von Abu Ishäq as-Sïrazï (gest. 476/1083) über Saif ad-Dïn al-Àmidï (gest.

631/1213) bis in die Gegenwart hinein orientieren sich allesamt an Sâfi'ïs spezifisch

juristischer Sprachepistemologie.
Der berühmte Bagdader Säfi'it Abu 1-Muzzafar as-Sam'anï (gest. 489/1096)

beispielsweise lehrt, dass ein Allgemeinbegriff weder unbestimmt ist noch zu
sicherem Wissen führt, sondern Wahrscheinlichkeitswissen (gälib az-zann)
ergibt.38 Sâfi'ï hat den Begriff gälib az-zann noch nicht gekannt, der Sache nach

aber beschreibt gälib az-zann nichts anderes als das zähir - Wissen der Risala.
Dieses zähir - Wissen dient über die Grenzen des säfi'itischen madhab hinaus

als Grundlage der juristischen 'ämm I häss - Exegese. Der Mälikit al-Bâgï
(gest. 474/1081-82),39 der Hanbalit Ibn 'Aqïl (gest. 513/1119),40 ja sogar der
bekannte Zähirit Ibn Hazm al-Andalusï41 orientieren sich allesamt an Sâfi'ïs

spezifisch juristischer Sprachepistemologie. Alle drei Figuren können dabei

repräsentativ für ihre Schule stehen. Mir ist bei meinen Forschungen kein Mälikit,

kein Hanbalit und kein Zähirit begegnet, der nicht auf Sâfi'ïs Sprachepistemologie

aufgebaut hätte.

Das strenge qaul bi-l-'umüm bleibt innerhalb des juristischen Diskurses auf
die Hanafiten al-Öassäs (gest. 370/980),42 ad-Dabbusï (gest. 430/1038-39) und
as-Sarahsï (gest. 483/1090) beschränkt, das qaul bi-l-waqfvertritt innerhalb des

juristischen Diskurses, so weit ich sehe, niemand. Dass Hanbaliten und Mäliki-
ten, nicht aber die in mu'tazilitischer Tradition stehenden Hanafiten Sâfi'ï als

den Begründer der usül al-fiqh gelten lassen, scheint damit zusammenzuhängen.43

38 Siehe as-Sam'ânï, Qawäti'I, S. 187.

39 Siehe al-Bâgï, Ihkäm I, S. 237f.

40 Siehe Ibn 'Aqïl, al-Wädihfi Usül al-fiqh, Bd. I., S. 49f.
41 Siehe Ibn Hazm, ./Mâm/, S. 361.

42 Siehe al-Gassäs, Fusül I, S. 40-62.
43 Vgl. Makdisi, The Juridical Theology, S. 6.

AS/EA LIX-3-2005, S. 907-924



Die Fundierung der juristischen Hermeneutik 923

Die direkte Ableitung juristischer Beurteilungen aus dem Textkorpus von
Koran und Sunna, die primäre Rechtsfindung, beruht in vier von fünf
Rechtsschulen auf einer erstmals von Sâfi'ï vertretenen, den Bedürfhissen einer juristischen

Fachhermeneutik perfekt angepassten Sprachepistemologie.
Sie ist die Voraussetzung für die Kanonisierung der Sunna, ist zugleich die

erste theoretische Grundlage der usül al-fiqh und damit das Verbindende
zwischen Sâfi'ï, dem "Vindex des Traditionalismus" (näsir as-sunna), und Sâfi'ï,
dem ersten usulï. Höchstwahrscheinlich meint ar-Râzï genau diesen Zusammenhang,

wenn er von Sâfi'ïs "universalem Prinzip" (qänün kullï) spricht.

Literaturverzeichnis (zitierte Literatur und Auswahl zum Thema)

ABU L-Mu'iN AN-NasafI, Maimün b. Muhammad: Tabsirat al-adilla, Bd. I u.

II, hrsg. von Claude Salame, IFEAD, Damaskus 1413/1993.

ABU ZAID, Nasr Hamid: al-imäm as-Safi'ï wa-ta'sïs al-ïdyulugïya al-wasatïya,
Kairo 1992.

al-AS'ARl, Abu 1-Hasan: Maqälät al-islämiyin wa-ihtiläf al-musallïn, hrsg. von
Helmut Ritter, Wiesbaden, Franz Steiner, 1963.

al-BÀGÏ, Abu 1-Walïd: Ihkäm al-fusülfiahkam al-usül, hrsg. von 'Abd al-Ma'gïd
Turkï, Beirut, Dar al-Garb al-islamï, 1415/1995.

CALDER, Norman: Ikhtiläfand Ijmä' in Shâfi'ï's Risala, S. 55-83 in Studia Isla¬

mica Nr. 58, 1983.

COULSON, N. J.: A History of Islamic Law, Edinburgh, Edinburgh University
Press, 1964.

ESS, Josef van: Theologie und Gesellschaft im 2. und 3. Jahrhundert, Bd. I-VI,
Berlin, Walter de Gruyter, 1991-97.

al-FÀRÀBÎ, Abu Nasr: at-Tauti'afi l-mantiq, enthalten in al-Mantiqiyät li-Färä-
bï, Bd. I, hrsg. von Muhammad Taqï Dänis Pazüh, Gom 1410/1989.

: Kitäb Isägüga ai al-Madhal, enthalten in al-Mantiqiyät li-Farâbï, Bd.

I, hrsg. von Muhammad Taqï Dänis Pazüh, Gom 1410/1989.

al-ÖASSÄS, Abu Bakr Ahmad b. 'AIï ar-Râzï: al-Fusül fi-l-usül, Bd. I-II, hrsg.

von Muhammad Muhammad Tämir, Beirut, Dar al-Kutub al-'Ilmïya,
2000.

HALLAQ, Wael B.: A History of Islamic Legal Theories. An Introduction to

Sunnï Usui al-Fiqh, Cambridge, Cambridge University Press, 1997.

AS/EA LIX-3-2005, S. 907-924



924 Hans-Thomas Tillschneider

Was al-Shafi'i the Master Architect of Islamic Jurisprudence? S. 587—

605 in International Journal ofMiddle East Studies Nr. 25, 1993.

IBN A.QÏL, Abu 1-Wafâ' 'AIï: al-Wädih fi Usül al-fiqh, Bd. I, hrsg. von George
Makdisi, Beirut, Franz Steiner Verlag, 1996.

IBN HALDÜN, 'Abd ar-Rahmän: Muqaddima, hrsg. von Hälid al-'Attär, Beirut,
Dar al-Fikr, 1419/1998.

IBN HAZM, 'AIï b. Ahmad: al-Ihkäm fi usül al-ahkäm, Dar al-Kutub al-'Ilmïya,
Beirut 1415/1995.

JACKSON, Sherman A.: Fiction and Formalism: Toward a Functional Analysis

of Usui al-fiqh, S. 177-204 in: Studies in Islamic Legal Theory, hrsg.

von Bernard G. Weiss, Leiden 2002.

Lowry, Joseph: Does Shâfi'ï have a Theory ofFour Sources ofLaw? S. 51-74
in Studies in Islamic Legal Theory, hrsg. von Bernard G. Weiss, Leiden

2002.
: The Legal Hermeneutics ofal-Shâfï'ï and Ibn Qutaiba: A Reconsideration,

S. 1-41 in Islamic Law and SocietyNr. 1/2004.

MAKDISI, George: The Juridical Theology ofShâfi'ï - Origins and Significance

of Usui al-fiqh, S. 5-47 in Studia Islamica Nr. 59, 1984.

as-SÀFI'î, Muhammad b. Idris: Risala, hrsg. von Ahmad Muhammad Säkir, Ä-

gypten, Matba'at Mustafa al-Bäbä, 1358/1940.

as-SAM'ÀNÎ, Abu 1-Muzaffar: Qawäti' al-adilla, Bd. I-II, hrsg. von Muhammad
Hasan Ismâ'ïl as-Sâfi'ï, Beirut, 1418/1997.

SCHACHT, Joseph: The Origins of Muhammadan Jurisprudence, Oxford, Clar¬

endon, 1950.

AS/EA LIX-3-2005, S. 907-924


	Allgemeiner Wortlaut und eingeschränkter Sinn : die Fundierung der juristischen Hermeneutik (usūl al-fiqh) in der Risāla des Šāfi'ī

