Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 59 (2005)

Heft: 3

Artikel: Allgemeiner Wortlaut und eingeschrankter Sinn : die Fundierung der
juristischen Hermeneutik (usl al-figh) in der Risla des Sfi'

Autor: Tillschneider, Hans-Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147693

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147693
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ALLGEMEINER WORTLAUT UND
EINGESCHRANKTER SINN
Die Fundierung der juristischen Hermeneutik

(usiil al-figh) in der Risala des Safi‘i

Hans-Thomas Tillschneider / Freiburg i. Br.

Abstract

“Was al-Shafi‘l the Master Architect of Islamic Jurisprudence?” Wael HALLAQ poses this question
in the title of a very sceptical essay answering it immediately with a clear “not at all”. In the fol-
lowing he directs a devastating criticism against the widespread notion of Safiis fundamental
impact on legal hermeneutics (usil al-figh).

One of the few certainties which pass HALLAQ’s criticism is the fact that Shafi‘T establishes
the Sunna as a second and additionally to the Qur’an single source of law. Wael HALLAQ also
admits that the Sunna is legitimated as a prophetical commentary to the word of God.

However, Wael HALLAQ does not clarify by which hermeneutical argument Shafi‘T intro-
duces the Sunna to the qur’anic text. Looking at the Risala, we see that it is more than a mere
insisting on the authority of the prophet. The crucial grounds are laid by the ‘@mm / khass exegesis.

During Shafi?’s lifetime these technical terms already have a long history in the realm of
theology. There are the Mu‘tazilites, who are teaching that a general term (lafz ‘Gmm) leads to
certain knowledge (‘i/m) whereas the Murgi’ites obey the rule that every general term is indistinct
(mujmal) by itself and therefore needs explanation.

Shafi is the first one to introduce this exegetical tool into a juridical treatise and to discuss
it extensively in the realm of law. As the theological concepts don’t fit juridical needs Shafi‘i
creates a new ‘amm / khass exegesis making ‘amm / khass suitable for a specifically juridical exe-
gesis. This includes a characteristic epistemology of language.

If we consider now the central role played by ‘Gmm / khass in the later treatises on usi! al-
figh and consider in addition that not only the later Shafi‘ites orientate towards Shafi‘T’s epistemo-
logical synthesis it is more than doubtful whether Shafii has so little in common with usal al-figh
as Wael HALLAQ believes to show.

Mit der Figur Muhammad b. Idris a$-Safi‘i (gest. 204/820) verbinden die islami-
schen Quellen zweierlei: Zum einen wird SafiT nachgesagt, er habe die Sunna
als juristische Autoritdt neben dem Koran etabliert und verdiene deshalb den

AS/EA LIX*3+2005, S. 907-924



908 HANS-THOMAS TILLSCHNEIDER

Ehrentitel ndsir as-sunna.! Zum anderen gilt Safi‘i als Begriinder der usil al-
figh-Wissenschaft.2

Das Verhiltnis beider Titel gibt ein Rétsel auf. Sollten sich der Traditiona-
lismus der ahl as-sunna und die rationalistische Systematik der usul al-figh auch
nicht unbedingt ausschliessen, so geht doch keinesfalls das eine problemlos aus
dem anderen hervor. Zur Frage, wie diese beiden Seiten des Safi‘-Bildes zu-
sammenhdngen, haben sich in der westlichen Islamwissenschaft zwei Auffas-
sungen gebildet:

SCHACHTSs Position

Joseph SCHACHT und die an ihn anschliessende Forschung erkliart den Zusam-
menhang beider Seiten so, dass Safi‘is Festhalten an der juristischen Autoritit
der Sunna auf einem systematischen Kompromiss zwischen den Lehren der ahl/
ar-ra’y und der ahl al-hadit beruht.?

Wihrend die ahl ar-ra’y nur ein recht subjektives Vernunfturteil als Kom-
plement des Korans gelten lassen, sind die ahl al-hadit dafir bekannt, neben
dem Koran auch Traditionsmaterial heranzuziehen, das nicht auf den Propheten
zuriickgeht.# Safiis Forderung, sich bei der Rechtsfindung in aller Strenge einzig
und allein an die Texte des Korans und die Sunna des Propheten zu halten, stellt
demgegeniiber eine erste Systematisierung dar.® Mit der klaren Definition des

1 Siehe das Vorwort zur Risala-Edition von Muhammad Sakir, S. 6. Vgl. auch GOLDZIHER,
Zahiriten, S. 23.

2 Siehe IBN HALDUN, Muqaddima, S. 455: “Safi‘i war der erste, der dariiber (= iiber die usit/ al-
figh) schrieb” (wa-kana awwala man kataba fihi $-Safii). Eine Zusammenstellung dhnlich
lautender Zuschreibungen findet sich im Vorwort zur Risala-Edition von Muhammad Sakir,
S. 12ff.

3 Diese Position hilt sich eng an die islamischen Quellen und ist schon bei Brockelmann for-
muliert. Vgl. GAL I, S. 190: “Sein (= Safi‘is) Madhab suchte zwischen der Uberlieferungs-
treue Maliks und dem Ra’yprinzip a. Hanifas zu vermitteln.”

4  Vgl. COULSON, History, S. 56f.

5  Siehe SCHACHT, Origins, S. 318: “Shafi7 shows himself tradition-bound and systematic at
the same time, and we may consider this new synthesis typical of his legal thought.” Vgl.
auch COULSON, History, S. 61. Ferner wird darauf hingewiesen, dass Safi<i anders als die ahl
al-hadit den Analogieschluss als Mittel der Rechtsfindung akzeptiert, ihn aber strenger hand-
habt als bei den ah! ar-ra’y tiblich.

AS/EA LIX+3°2005, S. 907-924



DIE FUNDIERUNG DER JURISTISCHEN HERMENEUTIK 909

massgeblichen Textbestandes ist eine neuartige Interpretationsmethode® verbun-
den, was als Gesamtleistung den usul/ al-figh eine erste Grundlage gibt.

Diese Erklarung klingt einleuchtend und wurde oft kritiklos ibernommen,
sie hat jedoch eine Schwiche. SCHACHT wird nicht miide, eine systematische
Herangehensweise festzustellen, kann aber nicht genau sagen, worin sie besteht.
Die Analyse reicht iiber vage Vorstellungen einer erstmals bei SafiT anzutref-
fenden Systematik nicht hinaus. Hier setzt Wael HALLAQs Kritik an.

Wael HALLAQs Position

Ohne in Frage zu stellen, dass Safii die Sunna des Propheten zum zweiten,
rechtsverbindlichen Bestand erhebt, bezweifelt Wael HALLAQ, dass es sich bei
Safi dariiber hinaus auch noch um den Begriinder der usil al-figh-Wissenschaft
handeln soll.” Die Forderung, nur Koran und Sunna fiir die Rechtsfindung in
Frage kommen zu lassen, diese schlichte Losung, kann — so Wael HALLAQ —
kaum die Grundlage der von Theologie und Philosophie schwangeren usil al-
figh-Wissenschaft abgegeben.

Wael HALLAQ untermauert seine Kritik mit globalen Feststellungen zur Ri-
sala. Sie zeige kaum Gemeinsamkeiten mit den anderen erst aus dem 5. und 6.
Jahrhundert iiberlieferten usul al-figh-Werken.® Im Grunde sei die Risala nicht
mehr als ein recht archaischer Traktat {iber die Sunna des Propheten.’

Unterstiitzt wird dieser Befund von Sherman A. JACKSON. JACKSON gibt zu
bedenken, dass die Ableitung des Rechts in der Risala noch keinem fiir die usu/
al-figh charakteristischen Formalismus folgt.!?

JACKSONs Einwand ist nicht von der Hand zu weisen. Wie auch ABU ZAYD
bemerkt, enthélt die Risdla in der Tat keine usul al-figh-typische Auslegungs-
technik.!! Safi7 denkt den juristischen Gehalt von Koran und Sunna noch nicht

6  Siehe SCHACHT, Origins, S.56: “ShafiT employed a consistent method of interpretation
which he applied both to Koran and traditions and which he opposed explicitly to that used
by his predecessors.”

7  Der konkrete Anlass fliir Wael HALLAQs Kritik ist N.J. COULSONs History of Islamic Law.
COULSON bezeichnet Safi als “master architect” des islamischen Rechts und widmet ihm ein
zentrales Kapitel. Sieche CoOULSON, History, S. 53-61.

8 Siehe HALLAQ, Master Architect, S. 592f.

9 Siehe HALLAQ, Master Architect, S. 591f.

10  Siehe JACKSON, Functional Analysis, S. 188.

11  Siehe ABU ZAID, Safi, S. 26f.

AS/EA LIX+3+2005, §. 907-924



910 HANS-THOMAS TILLSCHNEIDER

als eine aus Wortbedeutung und Syntax zu errechnende Grésse und iiberldsst die
Interpretation der Texte weitestgehend dem Sprachgefiihl des Juristen.!? Die
Risala scheint nur das autoritative Textmaterial festzuschreiben. Dariiber, wie es
exegetisch zu behandeln ist, erfahren wir wenig Definitives.

Gerade der Apparat griffig formulierter Auslegungsregeln, die rational be-
griindet sind und mechanisch gehandhabt werden wollen, gehort nun aber zum
Wesentlichen der usul al-figh. Die usil al-figh sind schliesslich eine Fachherme-
neutik, die verspricht, Regeln und Prinzipien einer spezifisch juristischen Exege-
se an die Hand zu geben.

Da dieses System in der Risala noch nicht entwickelt ist, kann es sich bei
Safii nicht um den Begriinder der usiil al-figh handeln, zumindest nicht in dem
Sinn, wie man von Halil sagt, er sei Begriinder der Metrik. Safi7 hebt keine fer-
tige Wissenschaft aus der Taufe, bei der sich die folgenden Generationen aufs
blosse Tradieren beschrinken.

Wire Wael HALLAQs These so zu verstehen, miissten wir ihm vorbehaltlos
Recht geben, dann wire sie aber auch erschreckend trivial. Selbstverstiandlich
fehlen in der Risala noch Begriffe und Konzepte, die zweihundert Jahre spiter
zum unverdusserlichen Bestand der usul/ al-figh gehoren. Daraus folgt jedoch
nicht, dass Safi7 in keiner Weise als Begriinder der usii/ al-figh gelten kann.
Genau das aber suggeriert Wael HALLAQ.

Wissenschaften werden in den seltensten Fallen {iber Nacht erfunden. An
ihrer Entstehung sind meist mehrere Generationen beteiligt. Die Griinderfiguren
zeichnet eine gewisse Einfachheit und Dichte des Gedankens aus, die deshalb als
fundierend gilt, weil sie von der nachfolgenden Entwicklung nicht mehr einge-
holt, sondern nur noch ausgestaltet wird. Falls Safi‘i als Begriinder der usi/ al-
figh gelten kann, dann nur auf diese Weise.

In eben dieser Weise behaupten das auch die islamischen Quellen. Ar-Razis
bekannter Vergleich zwischen SafiT und Aristoteles wird von Wael HALLAQ
verzerrt wiedergegeben.!3 Ar-Rizi behauptet, dass Safi7 nur fiir die Wissen-
schaft vom Recht (ilm as-sar‘), nicht fiir die usial al-figh das darstellt, was Aris-
toteles fiir die Logik ist.!* In Bezug auf die usul al-figh spricht ar-Razi lediglich
davon, dass Safi ein universales Prinzip (gdniin kulli) geschaffen hat. Worin
dieses Prinzip besteht, sagt ar-Razi leider nicht.

12 Dies ist gegen die Nichtmuttersprachler, insbesondere die Perser gerichtet und steht im Zei-
chen Su‘ibitischer Auseinandersetzungen. Vgl. ABO ZAID, Safi, S. 7.

13 HALLAQ, Master Architect, S. 589: “The medieval dictum that Shafi‘i is to usul/ al-figh what
Aristotle was to logic ...”.

14  Siehe Vorwort zur Risala-Edition von Muhammad Sakir, S. 13.

AS/EA LIX+32005, S. 907-924



DIE FUNDIERUNG DER JURISTISCHEN HERMENEUTIK 911

Auf der Suche nach diesem Prinzip will ich den Zusammenhang zwischen
den beiden Seiten des Safi‘i-Bildes neu bedenken. Da als gesichert gelten kann,
dass SafiT wesentlichen Anteil an der Kanonisierung der Sunna hat, nehme ich
dabei meinen Ausgang.

Was heisst das, die Sunna als zweiten Textkorpus neben den Koran stellen?
Sagt die Forderung, nur die Texte des Korans und die Sunna des Propheten fiir
die Rechtsfindung in Frage kommen zu lassen vielleicht mehr aus, als man ihr
auf den ersten Blick ansieht?

1. Die hermeneutische Rechtfertigung der Sunna

Wer im Inhaltsverzeichnis von Muhammad Sakirs Edition der Risala die Stelle
sucht, an der Safii die juristische Autoritit der Sunna begriindet, wird auf vier
Kapitel gegen Ende des ersten Drittels aufmerksam. Safi‘i argumentiert dort mit
der Pflicht, dem Propheten Gehorsam zu leisten. Diese Pflicht ist in zahlreichen
Koranversen belegt,!s ist untrennbar mit dem Gehorsam gegeniiber Gott selbst
verbunden und schliesst juristische Befolgungstreue ein.!¢

Das Argument scheint hinreichend, begriindet genau genommen jedoch
nur, dass der ausserkoranische Traditionsstrom auf die Traditionen des Prophe-
ten einzuschrianken ist. Dariiber, wie die Sunna als Text mit dem Koran zu
vereinbaren ist, sagt das Argument nichts.

Wenn Sure 24, Vers 2 die Strafe fiir Unzucht auf 100 Peitschenhiebe fest-
legt und daneben vom Propheten tberliefert wird, dass er Unzuchttiter, die
schon einmal verheiratet waren, steinigen liess, bietet die Gehorsamspflicht kei-
ne Losung des Widerspruchs. Die schon einmal verheirateten Unzuchttiter sind
auf Grundlage der Propheteniiberlieferung zu steinigen, auf Grundlage des Ko-

15  Safi7 argumentiert unter anderem mit den folgenden Versen:
“Ihr Gldaubigen! Gehorchet Gott und dem Gesandten und denen unter euch, die zu befehlen
haben! Und wenn ihr iiber eine Sache streitet, dann bringt sie vor Gott und den Gesandten,
wenn ihr an Gott und den jiingsten Tag glaubt.” Sure 4, Vers 59.
“Diejenigen, die Gott und dem Gesandten gehorchen, sind (dereinst im Paradies) zusammen
mit dem Propheten, den Wahrhaftigen, den Zeugen und den Rechtschaffenen, denen (allen)
Gott (héchste) Gnade erwiesen hat.” Sure 4, Vers 69.
“Wenn einer dem Gesandten gehorcht, gehorcht er (damit) Gott.” Sure 4, Vers 80.

16  Deshalb hilt Safi die gesamte Sunna fiir inspiriert. Sie geht auf eine Form von wahy zuriick,
ist eine Art Offenbarung und kein prophetischer Kommentar des Gotteswortes. Vgl. hierzu
ABU ZAID, $afi7, S. 39f.

AS/EA LIX*342005, S. 907-924



912 HANS-THOMAS TILLSCHNEIDER

ranverses auszupeitschen. Dem Propheten gehorchen hiesse gegen den Koran
verstossen.

Mit der Frage, wie in solchen Fillen zu verfahren ist, setzt Safiv sich in
Kapiteln auseinander, denen man ihr Argumentationsziel nicht ansieht. Sie ge-
hen den Ausfiihrungen zur Gehorsamspflicht unmittelbar voran und handeln von
der exegetischen Problematik des mengenfdhigen Allgemeinbegriffs.

Die Allgemeinbegriffe des Korans und insbesondere die flir das Recht be-
deutsamen Personenplurale miissen, so Safi‘i, nicht in jedem Fall alles bedeuten,
was sie nach Massgabe ihres Wortsinns bedeuten kénnen. Spricht Gott von den
Menschen, miissen nicht alle Menschen gemeint sein, spricht Gott von den Mus-
limen, nicht alle Muslime. Dem &dusseren Wortsinn nach allgemein zu sprechen,
aber nur einen Teil der vollen Allgemeinheit zu intendieren, ist durchaus mog-
lich, ohne dass die Rede falsch wird.

Um die Referenz des Allgemeinbegriffs auf die Elemente seiner Begriffs-
menge zu beschreiben, verwendet Safii die iiblichen Fachtermini ‘Gmm / hdss
bzw. ‘umum / husus, jedoch ohne die spitere, formalistische Differenzierung
zwischen Wortform (siga) und Sinn/Bedeutung (ma‘na). An ihrer Stelle steht
eine archaische Differenzierung zwischen tatsichlicher Intention (murad) und
rein sprachlich begriindetem Anschein (zahir). Wird ein Allgemeinbegriff in
seinem vollen Sinn verwendet, spricht SafiT von ‘@mm az-zahir yurad bihi al-
‘amm. Ist mit einem Allgemeinbegriff weniger als seine volle Menge intendiert,
spricht SafiT von ‘@mm az-zahir yurdd bihi al-hass."?

Diesem ‘@mm az-zahir yurad bihi al-hass, der Abweichung vom allgemei-
nen Sinn, gilt Safi‘is Hauptinteresse. Als Standardbeispiel dient eine kurze Pas-
sage aus Sure 3, Vers 173. Sie lautet: gala lahumi n-nasu: inna n-nasa qad ga-
ma‘u lakum “(Eben) zu ihnen sagten die Leute: ,Die Leute haben eine Streit-
macht gegen euch aufgeboten*”,

Aufgrund des Kontextes ist klar, dass diejenigen, die informieren, andere
sind, als diejenigen, die eine Streitmacht aufbieten. Da es sich um zwei ver-
schiedene Gruppe handelt, konnen nicht in beiden Féllen alle Menschen gemeint
sein. Der determinierte Personenplural an-nas “die Leute” hat also entgegen
seiner Formulierung keinen ‘@Gmm-, sondern einen Adss-Sinn, meint nur einige,
nicht alle Menschen. Je nach Kontext (siydq) sind solche Abweichungen prinzi-
piell immer méglich.

Ein weiteres Beispiel ist Sure 4, Vers 75. Mekkanische Muslime bezeich-
nen Mekka als a/-qarya az-zalim ahluha “die Stadt, deren Einwohner frevelhaft

17 SAFI, Risala, § 173.

AS/EA LIX*3+2005, S. 907-924



DIE FUNDIERUNG DER JURISTISCHEN HERMENEUTIK 913

sind”. Weil sie, die aufrechten Muslime, sich selbst in Mekka aufhalten, kénnen
nicht alle Bewohner gemeint sein. Der dussere Wortsinn des Begriffs ahluha ist
allgemein (‘@mm). Die Intention aber realisiert nur einen Teil der vollen Allge-
meinheit: ‘amm az-zahir yurad bihi al-hass.'®

Insgesamt umfasst die Darstellung der ‘@mm / hdss-Exegese flinf Kapitel.
Die ersten vier Kapitel behandeln einzelne Koranverse, die aufgrund ihres Kon-
textes vom allgemeinen Wortsinn abweichen. Im fiinften Kapitel kommt dann
die Sunna als exegetischer Faktor hinzu.

Dieses Kapitel, das genau zwischen dem koranexegetischen Teil und den
Ausfiihrungen zur legislativen Autoritdt des Propheten eingeschaltet ist, trigt die
Uberschrift: babu ma nazala ‘Gmman dallati s-sunnatu hdssatan ‘ald annahi
yuradu bihi l-hassu — “Das Kapitel derjenigen Koranstellen, die allgemein of-
fenbart wurden, wobei speziell die Sunna zeigt, dass ein hdss-Sinn gemeint ist.”

Es handelt sich um eine zentrale Gelenkstelle im Aufbau der Risala.'® Sie
verbindet das Thema “Koranexegese” mit dem Thema “juristische Autoritit der
Sunna”. Die Sunna zeigt, dass ein Koranvers nicht in seinem vollen allgemeinen
Sinn zu verstehen ist, und nimmt damit genau jene Rolle ein, die in den ersten
vier Kapiteln der ‘@mm / hass-Diskussion dem koranischen Kontext zukommt.
Die Sunna erscheint als ein weiteres partikularisierendes Moment, ein weiterer
“Kontext” der Offenbarung.

Im Beispiel: Sure 5, Vers 38 verfligt, dass Diebstahl mit Handabtrennen zu
bestrafen ist. wa-s-sariqu wa-s-sarigatu fa-qtaa aidiyahuma gaza’an bi-ma ka-
saba. Daneben existiert eine Sunna, wonach unter einem viertel Dinar Diebesgut
die Hand nicht abgetrennt wird.2? Die juristische Beurteilung stiitzt sich auf bei-
de Texte und besagt, dass nur noch denjenigen Dieben die Hand abzutrennen ist,
die Gut im Gegenwert von iiber einem viertel Dinar gestohlen haben.

In derartigen Féllen hat die Sunna deutlich exegetischen Charakter. Sie ent-
hdlt keine eigene Beurteilung, kein eigenes hukm, sondern formuliert eine Aus-
schlussregel, die eine Hauptregel voraussetzt. Das Verhiltnis Sunna/Koran
nimmt diese Form sehr héufig an, es handelt sich dabei jedoch keine Vorausset-
zung dafiir, dass die Sunna den allgemeinen koranischen Wortlaut auslegt.

Die Sunna greift auch und gerade dann in den koranischen Wortlaut ein,
wenn kein direkter exegetischer Bezug vorliegt und vielmehr der Anschein eines
Widerspruchs besteht. Im Fall der Unzuchtstrafe bietet die Sunna, wonach schon

18  Siehe SAFIY, Risdla, § 186.
19  Siehe SAFIY, Risala, § 214-257.
20 Siehe SAFIY, Risdla, § 224.

AS/EA LIX*3+2005, S. 907-924



914 HANS-THOMAS TILLSCHNEIDER

einmal verheiratete Unzuchttiter zu steinigen sind, eine vollwertige juristische
Beurteilung (hukm). Dank der Unsicherheit im Allgemeinbegriff wird dadurch
der Nachweis erbracht, dass die 100 Peitschenhiebe aus Sure 4, Vers 25 entge-
gen dem Anschein des Wortlauts in Wahrheit nur fiir jungfrauliche Unzuchttiter
gelten. Das Verhiltnis der beiden Texte, das auf den ersten Blick wie ein Wider-
spruch aussieht, wird zu einer Form von bayan.

Die Sunna als Gattung wandelt sich so von einem problematischen Subtext
zu einem notwendigen Kommentar. Will man ermitteln, wie weit die korani-
schen Allgemeinbegriffe ausgreifen, ist man auf die Sunna angewiesen. Wer
sich nur an den Koran hilt, kennt nur die halbe Wahrheit.

Das Entscheidende daran ist, dass die Sunna dieser Wandlung bedarf, um
als zweite, juristisch massgebliche Textgattung neben dem Koran gelten zu kon-
nen. Viel von ihr prézisiert koranische Regelungen oder schrénkt ihren Anwen-
dungsbereich ein wie im Fall der Uberlieferung zum sariga-Vers. Viel von ihr
trifft eigenstindige Beurteilungen wie im Fall der Steinigungsstrafe. Konnte der
allgemeine Wortlaut des Korans nicht von seiner vollen Allgemeinheit abwei-
chen, wire in beiden Fillen ein Widerspruch gegeben. Da sich in solchen Wi-
derspriichen der Koran gegeniiber der Sunna durchsetzen diirfte, wire die Sunna
als zweiter autoritativer Textbestand marginalisiert wenn nicht geféhrdet.

Die Moglichkeit, einen Allgemeinbegriff zu verwenden und nur einen Teil
der vollen Begriffsmenge zu intendieren, ist somit zugleich die Bedingung der
Moglichkeit dafiir, die Sunna als zweiten rechtsrelevanten Textbestand einzufiih-
ren. Das Argument der Gehorsamspflicht gegeniiber dem Propheten macht erst
danach Sinn und schliesst den Begriindungszusammenhang ab.

Die eigentliche Begriindungsleistung liegt in der sprachepistemologischen
Einstellung der Koranexegese. Ihr Prinzip, wonach ein koranischer Allgemein-
begriff nicht mit Notwendigkeit auf seine volle Begriffsmenge verweist, ist da-
bei keinesfalls so selbstverstindlich wie es die Gedankenfiihrung der Risdla
nahe legt. Safi‘l muss gegeniiber konkurrierenden Modellen Stellung beziehen.

2. Die epistemologischen Voraussetzungen

Die Diskussion dariiber, wie die Allgemeinbegriffe des Korans exegetisch zu
behandeln sind, hat zu Safiis Zeit schon eine beinah hundertjihrige, allerdings
rein theologische Vorgeschichte. Bereits von Wasil b. ‘Ata’ (gest. 131/748-9)

AS/EA LIX*3°2005, S. 907-924



DIE FUNDIERUNG DER JURISTISCHEN HERMENEUTIK 915

wird iiberliefert, er habe sich zum epistemologischen Rang koranischer Allge-
meinbegriffe gedussert.?!

Ausgangspunkt ist der Streit um die Interpretation der koranischen Droh-
verse (mas’alat al-wa‘d wa-I-wa‘id). Gott droht in diesen Versen schweren Siin-
dern die Hollenstrafe an und es fragt sich, ob damit auch Muslime gemeint sind.

Die fiir ihren ethischen Rigorismus bekannte Mu‘tazila vertritt die Auffas-
sung, dass die angekiindigte Strafe ausnahmslos jeden schweren Siinder (sahib
al-kabira) trifft. Die Murgi’a stellt das Urteil iiber die Muslime unter den schwe-
ren Siinder Gott anheim. Der schwere Siinder kann auf die gottliche Gnade hof-
fen, so lange er sich zum Islam bekennt.

Um die spezifisch theologischen Standpunkte zu verteidigen, wird mit We-
sen und Verhalten der Sprache argumentiert. Die jeweils eigene Position soll im
Einklang mit der Sprache iiberhaupt stehen und dadurch bestmdglich begriindet
sein. Die theologische Differenz verfestigt sich so in zwei sprachepistemologi-
schen Grundauffassungen.

Gemass ihrem Dogma nimmt die Mu‘tazila an, dass ein Allgemeinbegriff
vollig sicheres Wissen (ilm) ergibt. Spricht Gott von den Unzuchttitern, den
Polytheisten oder den Dieben, weiss man, dass alle Unzuchttiter, Polytheisten
oder Diebe gemeint sind. Dieses Wissen ist so sicher, als hitte Gott jedes Indivi-
duum der Menge bei seinem Eigennamen genannt: ka-annahii dakara kulla far-
din min afradi I-‘umumi bi-smihi [-hdss.?? Das ist das sog. qaul bi-I-‘umum, die
These, dass ein allgemein formulierter Wortlaut auch allgemeinen Sinn hat.

Die Murgi’a vertritt die Gegenthese, das sog. gaul bi-I-waqf** Wenn Gott
droht, die schweren Siinder zu bestrafen, weiss man nicht, ob auch alle schweren
Siinder bestraft werden. Ein Allgemeinbegriff ist als solcher immer schon unbe-
stimmt (mugmal).

Mit diesen beiden Grundthesen, dem gaul bi-I-umum der Mu‘tazila und
dem gaul bi-lI-waqf der Murgi’a, sind weitreichende Konsequenzen fiir das sog.
tahsis verbunden, diejenige exegetische Operation, die aufzeigt, dass ein Allge-
meinbegriff von seinem allgemeinen Sinn abweicht.

Da der Allgemeinbegriff nach Massgabe des gaul bi-I-umim prinzipiell
klar ist, erlaubt er keine weitere Kldarung. Tahsis muss deshalb immer erst ge-
rechtfertigt werden beispielsweise durch die Beschrinkung auf die Struktur der

21 Vgl T. &G I1,S.278und T. & G. V, S. 162f.
22 ABUL-MU‘IN AN-NASAFI, Tabsirat al-Adilla 1, S. 769.
23 Siche AS‘ARI, Magalat, S. 144-147.

AS/EA LIX*32005, S. 907-924



916 HANS-THOMAS TILLSCHNEIDER

Ausnahme.?* Die Ausnahme zeigt, was nicht gemeint ist, nicht, was gemeint ist.
Sie setzt voraus, dass die Begriffsmenge, von der ausgenommen wird, klar be-
stimmt ist und dass der Begriff nach der Ausnahme weiterhin fiir die Restmenge
steht. Beides entspricht dem hohen epistemologischen Rang des Allgemeinbeg-
riffs.

Innerhalb der murgr’itischen Hermeneutik wiirde eine solche Einschrin-
kung keinen Sinn ergeben. Da der Allgemeinbegriff nach Massgabe des gaul bi-
[-wagqf unbestimmt ist, ist tahsis immer schon gefordert und zeigt, was gemeint
ist, nicht, was ausnahmsweise nicht gemeint ist.

Von diesen beiden Grundeinstellungen, der Sprachskepsis der Murgi’a und
dem Sprachvertrauen der Mu‘tazila, erhélt die murgi’itische, nicht aber die mu‘-
tazilitische Position Riickendeckung durch die Philosophie. Dies ist darauf zu-
riickzufiihren, dass der Allgemeinbegriff in der aristotelischen Logik als unbe-
stimmt in Relation zu einem jeweils spezielleren Begriff gedacht wird. Die im
islamischen Kulturkreis schon sehr friih rezipierte Einleitungsschrift des Porphy-
rios?* ordnet Allgemeinbegriffe bekanntlich in einer Hierarchie von Gattung und
Art. Allgemeinbegriffe fassen speziellere Begriffe zusammen und werden ihrer-
seits von allgemeineren Begriffen zusammengefasst. Versteht man die Allge-
meinbegriffe als Antwortméglichkeit auf die Frage “Was ist das?”, dann ist die
Antwort je unbestimmter, desto allgemeiner ihr Pradikatsbegriff ist.

al-Farabi bringt das sehr anschaulich durch die folgende Modellsituation
zum Ausdruck: Sehen wir etwas von weit auf uns zukommen und fragt jemand
“Was ist das?”, so antworten wir zunichst: “Ein Sinnenwesen.” Kommt es dann
niher und erkennen wir es besser, antworten wir: “Ein Mensch.” Kommt uns die
Person noch niher und erkennen wir sie wieder, antworten wir mit ihrem Eigen-
namen.?¢ Die letzte Antwort ist die genauste, die erste die unschérfste. Je allge-
meiner ein Begriff ist, desto erkenntnisdrmer ist er auch.

Zwar steht der Allgemeinbegriff hier in logischer Préddikatsstellung und
wird von einem Einzelding ausgesagt, man iibertrdgt diese Unschirfe jedoch
auch auf den Allgemeinbegriff in logischer Subjektsstellung und macht so aus
der Unschirfe eines Pradikatsbegriffs die Unschirfe eines Begriffs in logischer
Subjektsposition.

24  Siche AL-GASSAS, Fusul 1, S. 65. Eine weitere Einschriinkung ist die Forderung nach Gleich-
zeitigkeit von Partikularisierendem und Partikularisiertem. Vgl. AL-GASSAS, Fusil I, S. 443.

25 Schon Ibn al-Mugaffa® (gest. 139/756) soll sie ins Arabische iibersetzt haben. Vgl. ET 11,
S.948 und EI IV, S. 92.

26 Siehe AL-FARABI, at-Tauti’a fi I-mantiq.

AS/EA LIX342005, S. 907-924



DIE FUNDIERUNG DER JURISTISCHEN HERMENEUTIK 917

Dass sich die Frage, wie ein Einzelding moglichst genau bezeichnet werden
kann, von der Frage, ob mit einem Allgemeinbegriff alle seine Elemente gemeint
sind, unterscheidet, hat man allem Anschein nach zu keinem Zeitpunkt als Hin-
dernis empfunden. Spuren einer Hierarchie der Allgemeinbegriffe im exegeti-
schen Kontext sind schon bei Mugatil b. Sulaimén (gest. 150/767) nachweis-
bar.2” Mugatil b. Sulaiman gilt bezeichnenderweise als Murgi’it.

Unabhiingig vom sachlichen Recht einer solchen Ubertragung erhilt eine
Exegese, die auf der grundsitzlichen Unbestimmtheit des Allgemeinbegrifts
griindet, eben dadurch ihr bestmogliches theoretisches Fundament. Tahsis hat
dann nicht die Struktur der Ausnahme wie bei den Mu‘taziliten, sondern die
Struktur der Spezifikation. Die Spezifikation steigt auf der Hierarchie von Gat-
tung und Art eine Stufe herab und ersetzt so den Allgemeinbegriff durch einen
spezifischeren Unterbegriff, beispielsweise den Begriff “die Sklaven” durch den
Begriff “die gldubigen Sklaven” oder den Begriff “die Ungldubigen” (musrikiin)
durch den Begriff “die Gotzenanbeter” (‘abadat al-autan).

Wihrend die Mu‘tazila den Allgemeinbegriff so stark wie moglich macht
und Exegese so weit wie moglich reduziert, zeigt die Murgi’a ein philosophisch
begriindetes Misstrauen gegeniiber dem Allgemeinbegriff. Die Murgi’a besteht
auf der Prioritit eines exegetisch erarbeiteten Verstindnisses. Exegese ist als
Spezifikation immer gefordert. Die Mu‘tazila beruft sich auf das Prinzip Wort-
sinn. Exegese muss immer erst legitimiert werden und kann nur als Ausnahme
legitimiert werden. Es fragt sich nun, wie Safi‘l zu diesen Vorgaben Stellung
bezieht.

3. Safi'is spezifisch juristische Hermeneutik

Untersucht man die Risala daraufhin, ob den Fallbeispielen der hass-Exegese
eine Ausnahme zu Grunde liegt wie bei den Mu‘taziliten oder eher eine Spezifi-
kation wie bei den Murgi’iten, ergibt sich ein hochst uneinheitliches Bild.

Im Fall von Sure 24, Vers 2 hat der exegetische Eingriff durch die Sunna
die Struktur einer Ausnahme. Die Propheteniiberlieferung nimmt die schon ver-
heirateten Unzuchttiter von der koranischen Regelung aus und zeigt also, was
mit dem Koranvers nicht gemeint ist.

27  Vgl. VERSTEEGH, Arabic Grammar, S. 104.

AS/EA LIX+3+2005, S. 907-924



918 HANS-THOMAS TILLSCHNEIDER

An anderen Stellen ist die hass-Abweichung ganz klar eine Spezifikation,
etwa im Fall eines vom Propheten iiberlieferten Verbots, wihrend der Zeit des
Sonnenauf- und Sonnenuntergangs zu beten. Der Begriff “Gebet” (salat) kann,
so Safi‘, alle Gebete bezeichnen oder nur Pflichtgebete oder nur freiwillige Ge-
bete. Mit Hilfe einer weiteren Uberlieferung zeigt Safi, dass nur die freiwilli-
gen Gebete gemeint sind.?® Der Begriff Gebet wird auf einen Unterbegriff fest-
gelegt. Die Exegese ermittelt, was eigentlich mit dem Begriff “Gebet” (salat)
gemeint ist. Dariiber hinaus bezeichnet Safi‘i die Moglichkeit, alle Gebete seien
gemeint, als die allgemeinere (a‘amm)?®, was deutlich auf eine Rezeption der
Hierarchie von Gattung und Art hinweist. Andernfalls wiirde der Komparativ
keinen Sinn ergeben.

Die spezifizierende Festlegung auf einen Unterbegriff steht jedoch vollig
gleichberechtigt neben /dss-Auslegungen mit dem Sinn einer Ausnahme. Safi‘i
gewihrt keiner der beiden Formen eine wie auch immer geartete Prioritdt. Der
Allgemeinbegriff ist so unbestimmt, dass er eine Spezifikation zuldsst und doch
auch so bestimmt, dass es mit einer Ausnahme sein Bewenden haben kann. Die
Epistemologie des Allgemeinbegriffs liegt irgendwo im Mittelfeld zwischen
dem qaul bi-l-waqfund dem gaul bi-I-‘umim.

Safii bezieht eine eigentiimlich unentschiedene Position und das nicht nur
bei der Struktur des exegetischen Eingriffs, sondern auch bei der Frage nach
seiner Berechtigung. Die Murgi’a hilt Exegese bei Allgemeinbegriffen fiir im-
mer schon gefordert, nach Ansicht der Mu‘tazila muss ein exegetischer Eingriff
in den Wortsinn erst aufwendig legitimiert werden. Safi‘i verstdsst gegen beide
Grundprinzipien.

Oft genug stiitzt er juristische Beurteilungen auf einzelne Koranstellen oder
Propheteniiberlieferungen in ihrem exegetisch unbehandelten allgemeinen Wort-
sinn. Explizit sagt SafiT, dass allgemein formulierte Koranverse der Erginzung
durch die Sunna nicht bediirfen. Gidbe es die Propheteniiberlieferung zum sari-
ga-Vers nicht, wiirde man jeder Person, auf die der Begriff Dieb angewendet
werden muss, die Hand abtrennen. wa-law la [-istidlalu bi-s-sunnati ... qata’na
man lazimahu ismu sarigatin.’®

Ein charakteristisches wa-law la as-sunna tritt noch an manch anderer Stel-
le auf’! und bringt immer zum Ausdruck, dass der jeweilige Korantext keiner

28  Siehe SAFIT, Risala, § 872§ 885.
29  SAFI, Risdla, § 875.

30  SAFI, Risala, § 235.

31 Siehe SAFI, Risdla, § 534.

AS/EA LIX*3+2005, S. 907-924



DIE FUNDIERUNG DER JURISTISCHEN HERMENEUTIK 919

exegetischen Behandlung bedarf, um einen fiir die juristische Praxis hinreichen-
den Sinn zu ergeben. Der Allgemeinbegriff ist also keinesfalls unbestimmt (mu-
gmal) wie nach Massgabe der murgi’itischen Hermeneutik.

Andererseits aber muss eine vom allgemeinen Wortsinn abweichende Aus-
legung auch nicht erst legitimiert werden, was sich unter anderem daran zeigt,
dass Safii singulire Uberlieferungen (ahbdr al-ghad) zur hdss-Exegese heran-
zieht. Die Mu‘taziliten lehnen das wegen der fragwiirdigen Authentizitdt der
singuldren Uberlieferungen vehement ab.32

Der allgemein formulierte koranische Wortlaut ergibt sicheres Wissen
(‘ilm), die singuldre Uberlieferung dagegen nur ein praxisrelevantes Wissen (‘a-
mal). Als eine niederrangige Quelle kann sie nur unter besonderen Umsténden in
den koranischen Wortlaut eingreifen.33

Fiir Safi7 scheinen derartige Bedenken gegenstandslos. Exegese bedarf
weder besonderer Legitimation wie bei den Mu‘taziliten noch ist sie prinzipiell
gefordert wie bei den Murgi’iten. Wir erkennen das Bediirfnis des Juristen, mog-
lichst viel auf den Propheten zuriickgehendes Traditionsmaterial einzuarbeiten,
aber auch ad hoc juristisch praktikable Beurteilungen zu erhalten. Miisste bei
jedem Allgemeinbegriff erst aufgewiesen werden, dass er auch in der Tat allge-
meinen Sinn hat, wéire die Arbeit des Juristen bedeutend erschwert und die Ein-
heitlichkeit des Rechts gefahrdet. Miisste umgekehrt die exegetische Interaktion
der Texte immer erst legitimiert werden, wire die Sunna als zweiter kanonischer
Textbestand gefihrdet.

Safiq, der Vollblutjurist, befreit sich folgerichtig von den Vorgaben der
theologischen Hermeneutik und setzt aus ihren Bausteinen eine neue, spezifisch
juristische Hermeneutik zusammen. Sie schldgt in ihrer Sprachepistemologie
ganz offensichtlich einen Mittelweg ein. Um herauszufinden, welches Prinzip
ihn fundiert, miissen wir kurz auf die Epistemologie der Risala eingehen.

Safii kennt zwei Wissensklassen, die er am Beispiel der Gebetsrichtung veran-
schaulicht. Mit dem Wissen der einen Klasse verhalt es sich wie mit dem Wissen
um die Gebetsrichtung, wenn einem die Ka‘ba vor Augen liegt, mit dem Wissen
der anderen Klasse wie mit dem Wissen um die Gebetsrichtung, wenn einem die
Ka‘ba verborgen ist.

32 Hier muss bedacht werden, dass es sich bei den allermeisten Uberlieferungen um singulire
Uberlieferungen handelt. Die sog. mutawatir-Uberlieferungen sind sehr selten. Die ju-
ristische Brauchbarkeit der Sunna steht und fdllt mit den ahbar al-ahad.

33 Vgl. AL-GASSAS, Fusil 1, S. 74-110.

AS/EA LIX+3-2005, S. 907-924



920 HANS-THOMAS TILLSCHNEIDER

Beide Situationen analysiert Safi'T mit Hilfe der Begriffe zahir und batin.
zahir ist der dussere Anschein, batin der im Verborgenen gegebene Befund.
Wenn einem die Ka‘ba vor Augen liegt, konnen die verborgenen Verhiltnisse
nicht vom dusseren Anschein abweichen. Zahir und batin sind eins (ihata fi z-
zahir wa-I-batin).** In diesem Fall ist das Wissen um die Gebetsrichtung vollig
sicher. Erkenntnissicherheit wird als ausgeschlossene Differenz zwischen zahir
und batin gedacht.

Wenn einem die Ka‘ba nicht vor Augen liegt, versucht man, die
Gebetsrichtung mit Hilfe natiirlicher Zeichen ausfindig zu machen. Das Ergebnis
mag einem offensichtlich scheinen, es ldsst sich aber nicht an den verborgenen
Verhiltnissen tiberpriifen. Der Wahrheitsanspruch griindet nur im Offensichtli-
chen, ist, wie Safi4 sagt, haqq fi zahir.3s Die Moglichkeit, dass man falsch liegt,
bleibt immer bestehen.

Ubertragen auf die ‘Gmm / hass-Exegese entspricht zdhir dem #usseren
Wortsinn und batin der tatsdchlichen Intention. Da ein Allgemeinbegriff nach
Safi7 jederzeit auch weniger als seinen vollen, allgemeinen Sinn annehmen
kann, lisst sich eine Differenz zwischen dem dusseren Wortsinn und der tatsidch-
lichen Intention nie ausschliessen. Der exegetisch unbehandelte Allgemeinbeg-
riff liefert damit kein vollig sicheres Wissen.3¢

Zeigt die Exegese nun, dass mit einem Allgemeinbegriff nicht der volle all-
gemeine Sinn gemeint ist, wird ebenfalls kein sicheres Wissen erreicht. Wenn
die Intention vom allgemeinen Wortsinn abweicht, wird die auszuschliessende
Differenz gerade erst manifest. Ausserdem konnten noch weitere Spezifikatio-
nen oder Ausnahmen im Gesamtkontext von Koran und Sunna verborgen sein.
Ebenso wie derjenige, der die Gebetsrichtung mit Hilfe natiirlicher Zeichen aus-
findig zu machen sucht, weiss man nie, ob man richtig liegt.

Sowohl der exegetisch unbehandelte Begriff als auch die Interpretation fiih-
ren zu keinem sicheren Wissen. Eine jede aus den Offenbarungstexten abgeleite-
te juristische Beurteilung fillt damit in die Klasse des haqq fi zahir.

Dieses Wissen hat die Doppeleigenschaft, einerseits flir Korrekturen offen
zu stehen, andererseits aber ebenso handlungsrelevant zu sein wie das vollig
sichere Wissen. Richtung Mekka muss immer gebetet werden, ob einem nun die
Ka‘ba vor Augen steht oder nicht.

34  SAFI, Risala, § 1328.
35  SAFI, Risala, § 1328.
36 Vgl. ABU ZAID, $afig, S. 30.

AS/EA LIX*3°2005, S. 907-924



DIE FUNDIERUNG DER JURISTISCHEN HERMENEUTIK 921

Ebenso sind wir verpflichtet, einen Mann aufgrund dessen zu behandeln,
“was uns von seinem Glauben nach aussen hin sichtbar wird” (ma yazharu lana
min islamihi).” Scheint er ein aufrichtiger Muslim zu sein, miissen wir ihm bis
zum Beweis des Gegenteils alle damit verbundenen Rechte, etwa zu heiraten
oder ein Erbe anzutreten, einrdumen.

Gerade der Richter, der die wenigsten Vorgénge, die er beurteilt, selbst be-
obachtet haben diirfte, ist auf diese Prioritdt des Scheins angewiesen. Er fillt
sein Urteil auf Grundlage von Indizien, die falsch interpretiert werden kénnen
und auf Grundlage von Zeugen, die liigen konnen. Ein prinzipiell immer be-
griindbares Misstrauen darf, wenn es sich nicht tatsdchlich begriinden ldsst, hier
nicht ins Gewicht fallen.

Das zahir-Wissen behilt diese Prioritit bei, wenn es von der juristischen
Praxis auf die Exegese libertragen wird. Solange zu einem Allgemeinbegriff kein
anderer, spezifizierender Text vorliegt, gilt er in seinem allgemeinen Sinn.
Taucht ein spezifizierender Text auf, wird er vollig problemlos zur Exegese
herangezogen wie ein neuer Zeuge zur Wahrheitsfindung. In dieser Engfithrung
von Gerichts- und Auslegungssituation liegt ein Prinzip echt juristischer Herme-
neutik, das Safi7 den beiden theologischen Hermeneutiken entgegensetzt. Dieses
Prinzip ermoglicht nicht nur die problemlose Kanonisierung der Sunna, sondern
fundiert auch die ‘amm / hass — Exegese, deren Bedeutung flir die usul al-figh
bisher noch nicht erkannt wurde.

Die Kernaufgabe der usul al-figh als einer juristischen Fachhermeneutik
besteht darin, Texte, die an sich keine Rechtstexte sind, zu Recht zu machen.
Um juristisch in Kraft treten zu kénnen aber, muss eine jede Beurteilung des
Korans oder der Sunna quantifiziert sein. Juristische Beurteilungen gelten nicht
einfach nur, sie gelten entweder allgemein (‘@mm) oder eingeschrinkt (hass). Die
juristische Geltung ist nicht von der Quantifikation zu trennen. Erst durch die
‘amm / hass — Exegese wird aus den Texten des Korans und der Sunna Recht.

Da die Hierarchie der Rechtsquellen fordert, dass die Analogie erst dann
angewendet wird, wenn ein bestimmter Fall nicht unter eine Regelung aufgrund
von Koran oder Sunna subsumiert werden kann, entscheidet die ‘amm / hass —
Exegese auch dariiber, ob eine Analogie iiberhaupt berechtigt ist. Die
‘amm / hass — Exegese legt den Umfang der primdr gewonnenen juristischen
Beurteilungen fest und bestimmt auf diese Weise, was noch mit Hilfe der Texte
und was schon mit Hilfe der Analogie zu begriinden ist. Erst dadurch wird die

37  Risala, § 1350.

AS/EA LIX*3+2005, S. 907-924



922 HANS-THOMAS TILLSCHNEIDER

Grenze zwischen dem Rechtsbestand gezogen, der aus den Primdrquellen und
dem Rechtsbestand, der aus den Sekundirquellen abzuleiten ist.

Innerhalb der juristischen Hermeneutik erfiillt ‘@mm / hass damit eine dop-
pelt fundierende Funktion. ‘@mm / hass ist die erste Form, in der die Rechtsver-
bindlichkeit der Texte des Korans und der Sunna Gestalt gewinnt. Zugleich ord-
net ‘amm / hass das Verhiltnis von Primér- und Sekundirquellen.

Diese fiir die usul al-figh in systematischer Hinsicht fundierende Exegese-
technik wird nun historisch gesehen von Safi‘ begriindet. Die spiteren Sifi‘iten
von Abil Ishiq a$-Sirazi (gest. 476/1083) iiber Saif ad-Din al-Amidi (gest.
631/1213) bis in die Gegenwart hinein orientieren sich allesamt an Safi‘is spezi-
fisch juristischer Sprachepistemologie.

Der beriihmte Bagdader Safi‘it Abii I-Muzzafar as-Sam‘ani (gest. 489/1096)
beispielsweise lehrt, dass ein Allgemeinbegriff weder unbestimmt ist noch zu
sicherem Wissen flihrt, sondern Wahrscheinlichkeitswissen (galib az-zann) er-
gibt.3® Safi7 hat den Begriff galib az-zann noch nicht gekannt, der Sache nach
aber beschreibt galib az-zann nichts anderes als das zahir — Wissen der Risala.

Dieses zahir — Wissen dient iiber die Grenzen des $afi‘itischen madhab hin-
aus als Grundlage der juristischen ‘Gmm / hass — Exegese. Der Malikit al-Bagi
(gest. 474/1081-82),3° der Hanbalit Ibn ‘Aqil (gest. 513/1119),% ja sogar der
bekannte Zahirit Ibn Hazm al-Andalusi*! orientieren sich allesamt an Safi‘is
spezifisch juristischer Sprachepistemologie. Alle drei Figuren konnen dabei
reprasentativ fiir thre Schule stehen. Mir ist bei meinen Forschungen kein Mali-
kit, kein Hanbalit und kein Zahirit begegnet, der nicht auf Safi‘is Sprachepiste-
mologie aufgebaut hitte.

Das strenge gaul bi-I-‘umim bleibt innerhalb des juristischen Diskurses auf
die Hanafiten al-Gassis (gest. 370/980),%2 ad-Dabbisi (gest. 430/1038-39) und
as-Sarahsi (gest. 483/1090) beschrénkt, das gau! bi-I-wagqf vertritt innerhalb des
juristischen Diskurses, so weit ich sehe, niemand. Dass Hanbaliten und Maliki-
ten, nicht aber die in mu‘tazilitischer Tradition stehenden Hanafiten Safi als
den Begriinder der usul al-figh gelten lassen, scheint damit zusammenzuhéin-
gen.®

38 Siehe AS-SAM‘ANI, Qawati‘ I, S. 187.

39 Siehe AL-BAGI, Thkam I, S. 237f.

40  Siehe IBN ‘AQIL, al-Wadih fi Usul al-figh, Bd. L., S. 49f.
41 Siehe IBNHAzM, Thkam I, S. 361.

42  Siehe AL-GASSAS, Fusiil I, S. 40-62.

43 Vgl. MAKDISI, The Juridical Theology, S. 6.

AS/EA LIX*32005, S. 907-924



DIE FUNDIERUNG DER JURISTISCHEN HERMENEUTIK 923

Die direkte Ableitung juristischer Beurteilungen aus dem Textkorpus von
Koran und Sunna, die primdre Rechtsfindung, beruht in vier von fiinf Rechts-
schulen auf einer erstmals von Safii vertretenen, den Bediirfnissen einer juristi-
schen Fachhermeneutik perfekt angepassten Sprachepistemologie.

Sie ist die Voraussetzung fiir die Kanonisierung der Sunna, ist zugleich die
erste theoretische Grundlage der usul al-figh und damit das Verbindende zwi-
schen Safi‘i, dem “Vindex des Traditionalismus” (ndsir as-sunna), und Safi,
dem ersten usuli. Hochstwahrscheinlich meint ar-Razi genau diesen Zusammen-
hang, wenn er von Safiis “universalem Prinzip” (ganin kulli) spricht.

Literaturverzeichnis (zitierte Literatur und Auswahl zum Thema)

ABU L-MU‘IN AN-NASAFI, Maimiin b. Muhammad: Tabsirat al-adilla, Bd. I u.
II, hrsg. von Claude Salamé, IFEAD, Damaskus 1413/1993.

ABU ZAID, Nasr Hamid: al-Imam a§-SafiT wa-ta’sis al-idyaligiya al-wasatiya,
Kairo 1992.

al-AS‘ARI, Abu 1-Hasan: Magqalat al-islamiyin wa-ihtilaf al-musallin, hrsg. von
Helmut Ritter, Wiesbaden, Franz Steiner, 1963.

al-BAGI, Abi 1-Walid: Ihkam al-fusul fi ahkam al-usil, hrsg. von ‘Abd al-Ma‘gid
Turki, Beirut, Dar al-Garb al-Islami, 1415/1995.

CALDER, Norman: Ikhtilaf and [jma‘ in Shafii’s Risala, S. 55-83 in Studia Isla-
mica Nr. 58, 1983,

COULSON, N. J.: 4 History of Islamic Law, Edinburgh, Edinburgh University
Press, 1964.

EsS, Josef van: Theologie und Gesellschaft im 2. und 3. Jahrhundert, Bd. 1-VI,
Berlin, Walter de Gruyter, 1991-97.

al-FARABI, Abu Nasr: at-Tauti’a fi I-mantiq, enthalten in al-Mantigiyat li-Fara-

bi, Bd. I, hrsg. von Muhammad Taqi Dani§ Pazih, Gom 1410/1989.
. Kitab Isagiga ai al-Madhal, enthalten in al-Mantigiyat li-Farabi, Bd.
[, hrsg. von Muhammad Taqi Dani§ Pazih, Gom 1410/1989.

al-GASSAS, Abil Bakr Ahmad b. ‘Ali ar-Rézi: al-Fusil fi-l-usil, Bd. I-11, hrsg.
von Muhammad Muhammad Tamir, Beirut, Dar al-Kutub al-‘Ilmiya,
2000.

HALLAQ, Wael B.: 4 History of Islamic Legal Theories. An Introduction to
Sunni Usul al-Figh, Cambridge, Cambridge University Press, 1997.

AS/EA LIX*3-2005, S. 907-924



924 HANS-THOMAS TILLSCHNEIDER

——— Was al-Shafii the Master Architect of Islamic Jurisprudence? S. 587—
605 in International Journal of Middle East Studies Nr. 25, 1993.

IBN ‘AQIL, Abu 1-Wafa’ ‘Ali: al-Wadih fi Usul al-figh, Bd. 1, hrsg. von George
Makdisi, Beirut, Franz Steiner Verlag, 1996.

IBN HALDUN, ‘Abd ar-Rahmén: Mugaddima, hrsg. von Halid al-‘Attar, Beirut,
Dar al-Fikr, 1419/1998.

IBN HAzM, ‘Ali b. Ahmad: al-Thkam fi usul al-ahkam, Dar al-Kutub al-‘Ilmiya,
Beirut 1415/1995.

JACKSON, Sherman A.: Fiction and Formalism: Toward a Functional Analysis
of Usul al-figh, S. 177-204 in: Studies in Islamic Legal Theory, hrsg.
von Bernard G. Weiss, Leiden 2002.
LOWRY, Joseph: Does Shdfii have a Theory of Four Sources of Law? S. 51-74
in Studies in Islamic Legal Theory, hrsg. von Bernard G. Weiss, Lei-
den 2002.
: The Legal Hermeneutics of al-Shafii and Ibn Qutaiba: A Reconsidera-
tion, S. 1-41 in Islamic Law and Society Nr. 1/2004.
MAKDISI, George: The Juridical Theology of Shafii — Origins and Significance
of Usul al-figh, S. 547 in Studia Islamica Nr. 59, 1984.

a§-SAFIT, Muhammad b. Idris: Risdla, hrsg. von Ahmad Muhammad Sakir, A-
gypten, Matba‘at Mustafa al-Baba, 1358/1940.

as-SAM‘ANI, Abu 1-Muzaffar: Qawati® al-adilla, Bd. I-1I, hrsg. von Muhammad
Hasan Isma‘l as-Safii, Beirut, 1418/1997.

SCHACHT, Joseph: The Origins of Muhammadan Jurisprudence, Oxford, Clar-
endon, 1950.

AS/EA LIX*32005, S. 907-924



	Allgemeiner Wortlaut und eingeschränkter Sinn : die Fundierung der juristischen Hermeneutik (usūl al-fiqh) in der Risāla des Šāfi'ī

