Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 59 (2005)

Heft: 3

Artikel: Die iranische Revolution von 1979 : eine makrosoziologische Analyse
Autor: Sheikhzadegan, Amir

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147691

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147691
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE IRANISCHE REVOLUTION VON 1979: EINE
MAKROSOZIOLOGISCHE ANALYSE

Amir Sheikhzadegan, Universitdt Ziirich

Abstract

The present paper gives a summary of the findings of my case study about the Iranian Revo-
lution of 1979. The analysis shows, from a historical perspective, how exogenous as well as
endogenous factors interacted to give rise to an Islamic mass movement against the Western
oriented monarchic regime of Iran.

As exogenous factors the study examines, among others, the dynamics of the Cold War, the
influence of radical anti-systemic or anti-Western movements in the world system, the human
rights policy of US president Jimmy Carter, the dramatic rise of the oil price in the 1970s, and
the role of global mass media.

On the part of the endogenous factors the paper discusses the internal tensions and contradic-
tions of the Iranian dependant rentier economy leading to social disorganization through
mass migration of the peasants to the cities, supply crises, class tensions, elite conflicts,
alienation of the classe politique from the masses, and repressive policies of the regime. I
will also show how the social disorganization of Iranian society was accelerated by misman-
aged, rapid modernisation projects.

After having discussed the social origins of the Iranian Revolution, the study goes further to
deliver a short analysis of the domination of the radical Shiite clergy over the anti-Shah
movement and the development of the new regime into a theocratic state.

Einleitung

Ein addquates Verstindnis der iranischen Revolution von 1979 aus makro-
soziologischer Sicht ist ohne eine Analyse der Dialektik zwischen der Tradi-
tion und Moderne in Iran kaum moglich.

Eine Offnung fiir die Moderne in Iran setzte zu Beginn des 19. Jh. ein.
Traumatisiert durch die stindigen Invasionen durch russische und osmani-
sche Truppen sahen sich die Qagaren-Konige in Iran in jener Zeit gezwun-
gen, die iranische Armee zu modernisieren. Dariiber hinaus wurden
Studenten nach Europa entsandt und die Ubersetzung wissenschaftlicher
Werke aus europiischen Sprachen angeordnet. Diese Offnung hatte aber
auch ihre Schattenseiten: Einerseits begaben sich die Qagaren-Konige immer

AS/EA LIX+32005, S. 857-878



858 AMIR SHEIKHZADEGAN

wieder auf kostspielige Europa-Reisen und belasteten dadurch die Staats-
kasse. Andererseits nutzten die Kolonialmichte diese Situation, um durch
Kreditvergabe an die Qagaren stirkere Kontrolle iiber die iranischen Staats-
finanzen auszuiiben.

Die konstitutionelle Revolution (1906-1911)

Mit Ausnahme der von Stabilitidt gekennzeichneten, jedoch kurzen Amtszei-
ten der beiden visiondren Premierminister Qa’em Maqam Farahani
(1834-35) und Mirza Taqi Han Amir Kabir (1848-51) stand der Iran im 19.
Jahrhundert, insbesondere in dessen zweiter Hilfte, im Zeichen eines politi-
schen wie auch oOkonomischen Zerfalls. Die vergeblichen Versuche der
Qagaren-Konige, die desolaten Staatsfinanzen durch Erhéhung der Steuern
und Vergabe der Handelskonzessionen an ausldndische Firmen zu sanieren,
16sten unter der Bevolkerung Emporung aus und fiihrten gegen Ende des
19. Jahrhunderts zu Protestaktionen. Auch ein Teil des Klerus, irritiert durch
die zunehmende Penetration der Kolonialméchte, schloss sich der Bewegung
an. Der Tabak-Aufstand im Jahre 1891, gefiihrt vom hochrangigen Kleriker
Seih Hasan Sirazi', markierte den Beginn einer wachsenden Protestbewe-
gung, die 1906 in der biirgerlichen Masriite-Revolution miindete. Der Pro-
zess der Revolution spaltete die Kleriker in zwei verfeindete Gruppen:
Wihrend die reformorientierten Kleriker darum bemiiht waren, durch Ein-
fiilhrung einer konstitutionellen Verfassung der Willkiirherrschaft der
Qagaren ein Ende zu setzen, standen die konservativen Kleriker entweder
abseits oder stellten sich auf die Seite des Monarchen.

Die Entstehung der modernistischen Pahlavi-Dynastie
(1925-1979)

Entgegen den Erwartungen der Revolutiondre waren die ersten Jahre nach
der Revolution von Wirrwarr, Hungersnot und Misere gekennzeichnet. Mi-
litirische Ubergriffe und politische Intrigen der Russen und Briten ver-

1 Es war der iranische Panislamist Saiyid Gamal-od-Din Asadabadi, bekannt als Al-
Afgani, der Seih Hasan zu diesem Schritt angeregt hatte.

AS/EA LIX+32005, S. 857-878



DIE IRANISCHE REVOLUTION VON 1979 859

schlechterten die Lage zusitzlich. Somit war die Zeit in jenen Jahren fiir
einen starken Mann an der Spitze des Staates mehr als reif.

In dieser Situation riss Reza Han (1878-1944), ein Offizier der Kosa-
kenarmee, im Jahre 1921 mit Hilfe der Briten die Macht an sich und begann,
mit eiserner Hand seine Herrschaft im gesamten Land zu konsolidieren. Reza
Han, der in seiner historischen Rolle oft mit Atatiirk verglichen wird, liess im
Oktober 1925 die Qagaren-Dynastie durch das iranische Scheinparlament
stiirzen. Im April 1926 kronte dasselbe Parlament ihn zum neuen Konig und
Griinder der Pahlavi-Dynastie. Reza Sih hat sich um grosse Leistungen in
Bezug auf die territoriale Integritdt und Modernisierung Irans verdient ge-
macht. Sie l6sten bei der Bevolkerung eine von Ehrfurcht geprégte Faszina-
tion aus. Im Modernisierungseifer Reza Sahs manifestierte sich jener
Zeitgeist, der durch den Spruch des renommierten Intellektuellen Taqizade
treffend charakterisiert wurde: “Iran muss dusserlich wie innerlich, korper-
lich wie seelisch, westlich werden. Basta!’”2

So gross die Errungenschaften Reza Sihs bei der Modernisierung Irans
waren, seine Popularitit litt unter seinem diktatorischen Regime sowie seiner
antireligidsen Politik. Die grossten Leidtragenden seiner “eisernen Hand”
waren folglich die Kleriker und regimekritischen Intellektuellen. Als Reza
Sah 1941 — erzwungen durch die Besetzung Irans durch die Alliierten’ —
zugunsten seines sanftmiitigen, in Europa ausgebildeten Sohnes Mohammad
Reza abdanken musste, wurde dieser Schritt von jenen beiden Gruppen be-
grisst.

Verstaatlichung der Olindustrie

Mit der politischen Offnung, die mit der Machtiibernahme des jungen
Pahlavi einher ging, entwickelte sich alsbald eine lebendige politische Kultur,
in der sich zwei Stromungen als besonders erfolgreich erwiesen. Wihrend
die sowjetfreundliche, kommunistische Partei Hezb-e Tude (“Die Volks-

2 Kave, Jahrgang 1920, Nr. 1, S. 2. Hierzu siehe auch JAHANBEGLOO, 2000:35.

3 Reza Sah, der bei seiner Machtiibernahme auf die Hilfe der Briten angewiesen war, ent-
wickelte sich bald zu einem glithenden Patrioten und kehrte seinen einstigen britischen
Verbiindeten den Riicken. Da er aber bei seinen ehrgeizigen Modernisierungsprojekten
auf westliche Technologie angewiesen war, niherte er sich Deutschland an — ein Biind-
nis, das ihm wihrend des Zweiten Weltkriegs zum Verhidngnis wurde.

AS/EA LIX+32005, S. 857-878



860 AMIR SHEIKHZADEGAN

partei”) bei sozialradikalen Kriften eine hohe Popularitit genoss, vermochte
der charismatische Jurist und Staatsmann Mohammad Mosaddeq die liberal-
nationalen Gruppierungen unter der Flagge von Gebhe-ye Melli (“Nationale
Front”) zu mobilisieren.

Die dynamische politische Kultur der 1940er-Jahre fand anfédnglich
kaum Anklang in der islamischen Offentlichkeit. Es war die Sympathie der
Geistlichen fiir den jungen Monarchen, die sie vom politischen Diskurs der
Opposition fernhielt. Nach zwei Jahrzehnten Demiitigung unter der Herr-
schaft von Reza Sah wussten die Kleriker die wesentlich grossere Freiheit
unter seinem Sohn zu schitzen. Die gemeinsame Aktion gegen die abtriinni-
gen, kommunistischen Volksrepubliken in Aserbaidschan und Kurdistan
Mitte der 1940er-Jahre vertiefte noch die neu gewonnene Freundschaft zwi-
schen dem Regime und dem Klerus. Selbst Ayatollah Abu [-Qasem Kasani
(1884-1961), ein Veteran der antibritischen Bewegung im Irak, der sich der
Bewegung Mosaddeqs fiir die Verstaatlichung der iranischen Erdélindustrie
anschloss, konnte nur eine kleine Minderheit der Kleriker fiir die nationalisti-
sche Sache mobilisieren. Die Mehrheit des Klerus, einschliesslich des Ayat-
ollah Homeini, blieb der quietistischen, zuweilen sogar royalistischen Linie
Ayatollah Boraigerdis, des Oberhauptes des theologischen Seminars in Qom,
treu.

Mosaddeqs Bemiihungen fiihrten schliesslich 1951 zur Verstaatlichung
der von den Briten kontrollierten iranischen Olindustrie. Aufgrund dieses
grossen Erfolges sah sich der Schah gezwungen, Mosaddeq mit der Bildung
einer neuen Regierung zu beauftragen. Noch im April 1951 trat Mosaddeq
das Amt des Premiers an.

Die Briten, die eine Ausweitung des “Mosaddeqismus” auf andere in
threm Einflussbereich liegenden Linder befiirchteten, versuchten, durch eine
Seeblockade den selbstindigen Verkauf des Erdols durch die Iraner zu ver-
hindern und sie auf diese Weise wirtschaftlich in die Knie zu zwingen. Doch
Mosaddeq erwuchs bald auch innenpolitische Gegnerschaft. Der Schah etwa
sah seine Macht durch das Dringen seines Premiers auf strenge Einhaltung
der Verfassung ernsthaft bedroht und versuchte ihn durch Intrigen zu
schwichen. Selbst in den eigenen Reihen musste Mosaddeq ernsthafte Riick-
schldige hinnehmen: Sein Widerstand gegen die Einmischungsversuche
Kasanis in die Regierungsgeschifte fithrte 1952 zum Bruch zwischen den
beiden Miénnern. Da der Premier sich auch gegen die Einflussnahme der
Sowjets wehrte, musste er zudem scharfe Attacken der Tude-Partei hinneh-

AS/EA LIX+3+2005, S. 857-878



DIE IRANISCHE REVOLUTION VON 1979 861

men. Schliesslich gelang es dem Kd&nig 1953 mit Hilfe der USA und Gross-
britanniens, den Premier in einem Militdrputsch zu stiirzen.*

Der Putsch von 1953 war der Auftakt zu einer neuen Ara in der neue-
ren Geschichte Irans. Der Schah, der im Wirrwarr des Putsches ins Ausland
gefliichtet war, kehrte nunmehr als Diktator, aber auch als Modernisierer in
den Iran zuriick. Mit massiver Unterstiitzung der USA betrieb er den Ausbau
der Armee und des Unterdriickungsapparates und versuchte damit seine
Machtstellung zu konsolidieren. Dariiber hinaus aber setzte er sich fiir die
Modernisierung Irans ein. Da er seine Modernisierungsprogramme lieber auf
Erddleinnahmen stiitzen wollte als auf eine politisch integrierte Zivilgesell-
schaft, entstand in Iran bald ein auf Rentenwirtschaft sich stiitzendes Staats-
system, das der neo-imperialistischen Politik des Westens eher verpflichtet
war als den Bediirfnissen der eigenen Bevdlkerung.

Land- und Sozialreformen

Hatte die Diktatur Mohammad Rezas zu Beginn der 1950er-Jahre die volle
Unterstiitzung der USA genossen, so musste er sich seit Beginn der 1960er-
Jahre auf das neue politische Klima bei seinem Hauptverbiindeten einstellen.
Auf den Druck John F. Kennedys hin fiihrte er am 26. Januar 1963 einige
gesellschaftliche Reformen ein, die u.a. in der Einfilhrung eines Wahlrechts
fiir Frauen, vor allem aber in Landreformen bestanden, die, unter dem Ziel
der Zerschlagung der alten feudalen Strukturen, auch Enteignungen von
Grossgrundbesitzern beinhalteten. Sie riefen den Unmut der Kleriker hervor.

Nachdem der Schah hierauf mit Hérte reagierte’, radikalisierte sich der
Protest, der sich nun vorwiegend gegen die Willkiirherrschaft des Monar-
chen richtete. Mit der Eskalation des Konfliktes gewann Ayatollah Homeini
mit flammenden Reden gegen das Regime beachtliche Popularitat. Hier kriti-
sierte er Mohammad Reza unter anderem fiir seine Ndhe zu den USA und
zum Staat Israel, der, so Homeini, den Islam mit allen Mitteln bekdmpfe.

4 Die USA, die zu Beginn der 1950er-Jahre vom antikommunistischen Fieber erfasst
worden waren, liessen sich von den Briten davon iberzeugen, dass die eigentlichen
Gewinner der politischen Freiheiten unter Mosaddeq die Kommunisten waren, und dass
nur eine Diktatur imstande wire, die “kommunistische Gefahr” in Iran einzuddmmen.

5 In einem Angriff der Schldgertrupps auf die theologische Schule Feiziyye in Qom im
Mirz 1963 wurden einige Theologieschiiler getotet oder verletzt.

AS/EA LIX*32005, S. 857-878



862 AMIR SHEIKHZADEGAN

Nachdem das Regime den radikalen Ayatollah am 4. Juni 1963 zum zweiten
Mal binnen weniger Monate verhaftet hatte, kam es am gleichen Tag bei den
Prozessionen von “Asiira® zu einem Volksaufstand. Das Regime reagierte mit
blutiger Unterdriickung der Demonstrationen und der Festnahme von Hun-
derten von Aktivisten. Homeini wurde in die Tiirkei verbannt; spater fand er
im Irak politisches Asyl.

Neue intellektuelle Stromungen

Zwar dimpfte die Diktatur des Schah den Enthusiasmus fiir die Moderne,
insbesondere unter den Geistlichen. Der Fortschrittsglaube dominierte jedoch
noch in den 1950er-Jahren. Die Herausforderung der Moderne regte in je-
nen Jahren einige hochrangige Kleriker dazu an, dem “riickstindigen”
Image des Islam entgegenzuwirken. °Allame Mohammad Hosain Tabataba’l
etwa lieferte philosophische Antworten auf die marxistische Herausforde-
rung.” Grossayatollah Saiyid Kazem Sari°atmadari betrieb die Vermittlung
schiitischer Inhalte durch moderne Medien und Institutionen.® Prediger wie
Rased unternahmen den Versuch, eine moderne Interpretation des Islam un-
ter das Volk zu bringen. Das moderne Verstdndnis des Islam war auch auf
politischer Biihne — etwa bei der religids-liberalen Nehzat-e Azadi (“Befrei-
ungsbewegung”), gefiihrt von Mehdi Bazargan und Ayatollah Saiyid

6 °Asira, der zehnte Tag des Monats Moharram im islamischen Kalender, ist fiir die Schi-
iten von grosser Bedeutung, denn an diesem Tag ist der Uberlieferung nach Imam
Hosain, das Enkelkind des Propheten Mohammad und der dritte Imam der Schiiten,
samt seiner Familie, Verwandten und ndchsten Anhidnger auf Befehl des zweiten
Omayyaden-Kalifen Yazid auf brutalste Weise ermordet worden. Seither gilt der Tag als
die grosste aller schiitischen Trauerfeiern.

7 In diesem Zusammenhang ist vor allem €Allames Buch Osil-e Falsafe va Raves-e
Re’alism (“Die Prinzipien der Philosophie und die Methode des Realismus™) zu nennen,
das durch die detaillierten Kommentare von Morteza MotahharT zu einem grossen 5-
bandigen Werk heranwuchs.

8 Sari‘atmadari griindete in Qom das mit modernster Technik ausgestattete islamische
Zentrum Dadr-ot-Tablig-e Eslami, in welcher Studenten aus allen Ecken der Welt in ver-
schiedenen Sprachen unterrichtet wurden. Zu den Aktivititen dieses islamischen Zen-
trums gehorte auch die Herausgabe islamischer Biicher und Zeitschriften. Auf
Sari‘atmadarfs Initiative wurde auch in Teheran ein modernes islamisches Zentrum na-
mens Hosainiyye-ye Eriad gegriindet, mit dem Ziel, die vom Islam entfremdete Jugend
in der Hauptstadt mit dem Islam zu versdhnen.

AS/EA LIX+3+2005, S. 857-878



DIE IRANISCHE REVOLUTION VON 1979 863

Mahmid Taleqant — vertreten. Von Bedeutung waren ferner die Biicher von
Ayatollah Morteza Motahhari, der die Ideen seines Meisters °Allame
Tabataba’i in einfacher Sprache einer Offentlichkeit vermitteln wollte. Die-
sen Bemiihungen war ein Gedanke gemeinsam: Die Moderne sei zwar erstre-
benswert, sie konne aber viel eher durch eine zeitgemisse Interpretation des
Islam realisiert werden als durch blinde Imitation des Westens.

Wie modernistisch auch immer diese Gruppe der Kleriker sein mochte,
es gelang ihnen kaum, die {iberwiegend areligidsen iranischen Intellektuellen
mit dem islamischen Erbe zu versdohnen. Es war der renommierte Schrift-
steller Galal Al-e Ahmad (1923-1969), der die politische Offentlichkeit in
Iran nachhaltig fiir die Gefahren einer Entfremdung von den eigenen kultu-
rellen Wurzeln — einschliesslich der islamischen — sensibilisieren sollte. Sein
Essay Garb-zadegi (“Verwestlichung”)® von 1962 kann zweifellos als der
Beginn einer intellektuellen Bewegung der Riickbesinnung zur eigenen kul-
turellen Identitdt betrachtet werden.

Dieser Essay erschien in einer Zeit, in der die politische Offentlichkeit
unter einem intellektuellen Vakuum litt: Wéahrend das Image des westlichen
Gesellschaftsmodells durch die Diktatur des Schah beschiddigt wurde, war
auch die herkdmmliche marxistisch-leninistische Ideologie aufgrund der
imperialistischen Aussenpolitik der Sowjetunion einerseits und der bedin-
gungslosen Befolgung der sowjetischen Linie durch die Tude-Partei anderer-
seits weitgehend diskreditiert. Die Ansichten Al-e Ahmads entsprachen auch
dem Zeitgeist: Zum einen war die Moderne einschliesslich ihres impliziten

9 Garb-zadegi (wortlich iibersetzt: “mit Westen geschlagen sein”) wird gelegentlich auch
als “Okzidentose” iibersetzt (vgl. etwa SITZLER, 2003). Tatsachlich deutet das Adjektiv
zade (“geschlagen, erschlagen”), aus welchem das Nomen zadegi gebildet wird, oft auf
die negative Auswirkung des iibermissigen Aufiretens eines Zustandes hin, so etwa in
garma-zade (“von Hitze erschlagen”), matam-zade (“in tiefster Trauer”), oder dfat-zade
(“von Parasiten befallen”). In allen Féllen bricht tiber den Betroffenen ein negativer Zu-
stand herein, ohne dass er sich dessen erwehren konnte. Da der negative Zustand, wor-
auf zadegi in der Regel hindeutet, jedoch nicht notwendigerweise eine Krankheit sein
muss, wiirde dessen Ubersetzung als -ose eine Verarmung dieses Begriffs bedeuten. Ein
weiteres Merkmal von Suffix -zadegi ist, dass es im Unterschied zu -ose, ein in der
Umgangssprache sehr geldufiges Konstrukt ist. Hinzu kommt, dass in Farsi Gharb-
zadegr seit dessen Einfiihrung durch Al-e Ahmad wie kein anderer Begriff zur Beschrei-
bung eines Zustandes der Entfremdung von einheimischer Kultur aufgrund der
libermissigen Orientierung nach westlichen kulturellen Mustern verwendet wird. Aus
diesen Uberlegungen heraus bevorzuge ich, wenn auch mit gemischten Gefiihlen, die
Ubersetzung Verwestlichung.

AS/EA LIX*32005, S. 857-878



864 AMIR SHEIKHZADEGAN

Eurozentrismus zunehmender Kritik der westlichen Intellektuellen ausge-
setzt. Zum anderen bewiesen Bewegungen wie der algerische Unabhéngig-
keitskrieg, dass eine Riickbesinnung auf eigene kulturelle Identitit geradezu
revolutiondr sein kann.

In diesem geistigen Klima wandte sich der in Europa ausgebildeter So-
ziologe °All Sari®ati (1933-1977) Mitte der 1960er-Jahre an die politische
Offentlichkeit. Aus dem modernen islamischen Zentrum Hosainiyye-ye
Ersad in Teheran heraus betrieb Saritati in seinen Vorlesungen eine Neu-
deutung!® des schiitischen Islam, die sich in vieler Hinsicht an den revolutio-
ndren Ideologien der Moderne orientierte und deshalb durchaus Ziige einer
Art Befreiungstheologie in sich trug. Selbst die Wahl der Vermittlungsform —
Vorlesung statt Predigt — war revolutiondr: sie verliech dem Hosainiyye den
Charakter einer progressiven Akademie. Somit wurden islamische Inhalte,
die in den Augen der modernen urbanen Mittelschichten vorwiegend als Teil
eines veralteten traditionellen Erbes galten, in einer modernititstauglichen,
emanzipatorischen Form wiedergegeben. Sari‘atis charismatische Ausstrah-
lung und sein unermiidliches Engagement trugen erheblich zur Islamisierung
der politischen Offentlichkeit in Iran bei.

Seit dem Ende der 1960er-Jahre erlebte der Iran eine Radikalisierung
der politischen Offentlichkeit. Die blutige Unterdriickung des Aufstandes
von 1963 war fiir viele Oppositionelle ein endgiiltiger Beweis dafiir, dass
friedliche Mittel gegen den hochgeriisteten Unterdriickungsapparat des Re-
gimes nichts taugten. Andererseits fiihlte sich die jlingere Generation, deren
Anteil zur Gesamtbevolkerung kontinuierlich anstieg!!, von revolutiondren
Ideologien und Denkrichtungen stirker angezogen als von den reformisti-
schen Ansichten der dlteren Generation. Hierflir waren auch radikale Impulse
aus anderen Weltregionen forderlich. Die Begeisterung fiir sozialradikale

10 Eines der Hauptthemen der Vorlesungen Saricatis war die Kritik am traditionellen Islam,
der seiner Ansicht nach eine Zweckentfremdung des “wahren” Islam darstellte. Aus
dieser Perspektive heraus behandelte er die Geschichte des Schiismus besonders aus-
fihrlich (Siehe etwa SARI‘ATI, 1979 [1973]).

11 Die Verjlingung der iranischen Gesellschaft — ein Nebeneffekt der Verbesserung der
allgemeinen hygienischen und medizinischen Versorgung infolge der Modernisierung
— wies auch in den 1960er- und 1970er-Jahren keine Trendwende auf. So verzeichnete
der Anteil der Bevolkerung unter 25 Jahren zur Gesamtbevolkerung einen Anstieg von
58% im Jahre 1956 auf 61% im Jahre 1966 und 63% im Jahre 1976. In absoluten Zahlen
bedeutete das eine Verdoppelung dieses Bevolkerungsanteils von knapp 11 Millionen
in 1956 auf rund 21,5 Millionen in 1976 (Quelle: Volkszdhlungsergebnisse).

AS/EA LIX+3+2005, S. 857-878



DIE IRANISCHE REVOLUTION VON 1979 865

Bewegungen wuchs; antiimperialistische Kriege — wie etwa auf Kuba, in Al-
gerien oder Vietnam — wurden von der iranischen Jugend mit ebenso gro-
ssem Interesse verfolgt wie der Kampf von Guerillaorganisationen wie der
PLO, RAF oder der Roten Brigaden. Ausserdem animierten intellektuelle
Stromungen wie der Existentialismus, die 68er-Bewegung und nicht zuletzt
auch die Hippiebewegung zu einem radikalen Umbau der Gesellschaft. Dar-
liber hinaus war, wie bereits erwihnt, die politische Offentlichkeit in Iran
vom Wirken Sariatis nachhaltig geprigt.

Als Folge dieser politischen Radikalisierung entstanden Ende der
1960er-Jahre in Iran einige Guerilla-Untergrundorganisationen, von denen
zwei in der politischen Offentlichkeit einen grésseren Anklang fanden: die
marxistisch-leninistische Organisation Sazeman-e Cerik-hd-ye Fada’i-ye
Halg-e Iran und die sozialradikale, islamische Volksmogahedin (Sazeman-e
Mogahedin-e Halg-e Iran).

Soziale Desorganisation

In den 1970er-Jahren war die iranische Gesellschaft sowohl auf dem Lande
wie auch — und dies in einem noch héheren Ausmass — in den grossen stadti-
schen Zentren aus folgenden Griinden von einer zunehmenden sozialen
Desorganisation gekennzeichnet:

- Die grobe Fehlplanung der Landreformen ldutete einen allméhlichen Niedergang des
Agrarsektors ein.

- Das rasche Wachstum des Industrie- und Dienstleistungssektors fiihrte, in Verbindung
mit dem gleichzeitigen Niedergang des Agrarsektors, zu einer verstirkten Landflucht.”

-  Die stddtische Infrastruktur (Elektrizitdt, Trinkwasser, der 6ffentliche Verkehr, Schulen,
Spitéler, Hochschulen etc.) war dieser Entwicklung nicht gewachsen. Dies flihrte zu chao-
tischen Zustidnden in den Grossstiddten.

- Da das Leben auf dem Lande von der Modernisierung weit weniger erfasst worden war als
in den Grossstidten, waren die Zuwanderer vom Lande kaum auf einen modernen, urba-
nen Lebensstil vorbereitet. Zudem wurden sie von den Stddtern gerade wegen ihrer lidnd-
lichen Herkunft sowie aufgrund der allgemeinen Geringschidtzung der manuellen Arbeit
verachtet. Somit war ein Konflikt zwischen den beiden Gruppen unausweichlich.

12 In der Periode von 1956-76 stieg der Anteil der Stadtbewohner zur Gesamtbevolkerung
in Iran von 30% auf 53% an (Quelle: Volkszahlungsergebnisse).

AS/EA LIX+3+2005, S. 857-878



866 AMIR SHEIKHZADEGAN

- Der scharfe Kontrast zwischen urbanem und ldndlichem Lebensstil fiihrte angesichts
einer rapiden Landflucht zu einer Ruralisierung der urbanen Zentren und verschirfte da-
mit die chaotischen Zustinde in den Grossstidten.

- Rasches Bevélkerungswachstum”, Urbanisierung und die Diffusion neuer konsumori-
entierter Lebensstile aus dem Westen verursachten in den Stddten einen rapiden Anstieg
der Nachfrage nach Giitern und Dienstleistungen.

- Das Angebot an einheimischen Produkten war der zunehmenden Versorgungskrise in
den urbanen Zentren kaum gewachsen.

Dass die einheimischen Produkte bei weitem nicht die wachsende Nachfrage
decken konnten, war durch eine Vielzahl von Faktoren verursacht: Zum ei-
nen fiihrte der Niedergang des Agrarsektors unweigerlich zu einem akuten
Mangel an landwirtschaftlichen Produkten. Zum anderen erschwerten fol-
gende Defizite die einheimische Industrie: Akuter Mangel an Humankapi-
tal'4 in den mittleren Stufen (qualifizierte Arbeiter, Handwerker, Techniker),
schwerfillige Biirokratie, hdufige Stromausfille!’, zunehmende Spannungen
zwischen Arbeitern und Arbeitgebern, grosser Mangel an landwirtschaftli-
chen Produkten, die als Rohstoff fiir die verarbeitende Industrie dienten, und
nicht zuletzt grosse Defizite in der Schwerindustrie, insbesondere bei der
Stahlproduktion. Zudem fiihrte ein falsch konzipierter Protektionismus in
Bezug auf einheimische Produkte zu einem kontinuierlichen Anstieg der
Preise sowie zu einer Verschlechterung der Qualitdt dieser Produkte.

Der Staat, der seit 1973 dank der erhohten Erdéleinnahmen iiber we-
sentlich grossere finanzielle Ressourcen verfligte, versuchte den akuten

13 Zwischen 1956 und 1976 stieg die Bevélkerung Irans von 18.954.704 auf 33.708.744
Seelen an, was ein Wachstum von 77,8% fiir die genannte zwanzigjihrige Periode be-
deutete (Quelle: Volkszihlungsergebnisse).

14 Der akute Mangel an Fachkriften deutete auf grosse Defizite in Erziehungswesen hin.
Selbst die Alphabetisierungsprogramme hinkten weit hinter den ehrgeizigen Plinen
des Staates nach: Obwohl gemiss Volkszdhlungen der Anteil der Alphabetisierten an
der Gesamtbevdlkerung in der Periode zwischen 1966 und 1976 von 29.4% auf 47.5%
anstieg, war am Vorabend der Revolution immer noch die Hilfte der iiber 6-jdhrigen
Bevélkerung nicht alphabetisiert. Dabei machten die Manner in der Stadt mit 39% An-
alphabetismus und die Frauen auf dem Lande mit 81,1% die beiden Extremwerte in der
Mann-Frau/Stadt-Land Kreuztabelle aus (vgl. STATISTISCHES BUNDESAMT, 1992:40).

15 Zu den wichtigsten technischen Problemen der iranischen Gesellschaft in jenen Jahren
gehorte die defizitdre Stromversorgung: 1975 lag Iran mit 460 KW Stromversorgung
pro Kopf weit unter dem Weltdurchschnitt von 1,140 KW (vgl. LOONEY, 1982:160).

AS/EA LIX*3+2005, S. 857-878



DIE IRANISCHE REVOLUTION VON 1979 867

Mangel an Giitern durch die Importe zu beheben.!'¢ Aber auch hier tauchten
bald eine Reihe von Unzulidnglichkeiten auf: schwerfdllige Zollabfertigung,
Mangel an Transportmitteln und Kiihlanlagen und ein unterentwickeltes Di-
stributionssystem.

Mohammad Rezas “Grosse Zivilisation” und das Ende seines
Regimes

Ungeachtet der zunehmenden sozialen Desorganisation versuchte der Schah
in den 1970er-Jahren, seine Vision eines hochmodernen Iran energischer
denn je zu verwirklichen. Dank der drastischen Erhohung der Erddleinnah-
men schienen auch die finanziellen Mittel zur Realisierung seiner “grossen
Zivilisation” gesichert zu sein. Der unkontrollierte Zufluss der erhéhten Erd-
oleinnahmen in die Wirtschaft fiihrte jedoch zu deren Uberhitzung. Das von
Schwierigkeiten gezeichnete 6konomische System war somit auch von einem
unauthaltsamen Anstieg der Verbraucherpreise geplagt.

Der Schah machte die Handler und Ladenbesitzer fiir die libermissige
Inflation verantwortlich und lancierte 1974 eine aggressive Preisiiberwa-
chungspolitik. Die Bilanz der hierfiir eingefiihrten Instanz Otag-e Asnaf
(“Zinftekammer”) war erniichternd: Tausende Ladenbesitzer und Héndler
wanderten ins Gefangnis oder wurden aus ihren Heimatstddten verbannt, und
Abertausende Kleinunternehmer erhielten Bussstrafen.!” Die willkiirlichen
und oft unverhdltnisméassigen Massnahmen der Ziinftekammer fiihrten zu
einer breiten Unzufriedenheit innerhalb der Bevolkerung. Zu den Leidtra-
genden dieser Verfolgungsjagd gehorten in erster Linie die Bazaris, die dem
Mohammad Reza schon immer ein Dorn im Auge gewesen waren.'8

Die Politik der Hérte galt aber nicht nur den Landbesitzern und Bazaris.
Auch die Strassenhéndler — {iberwiegend Zuwanderer vom Lande — wurden

16  Die zunehmende Abhingigkeit der iranischen Wirtschaft von Importen wurde von der
Bevolkerung als Beweis fiir die Unfahigkeit des Regimes bewertet. Diese Abhdngigkeit
stach insbesondere bei den Produkten aus dem Agrarsektor ins Auge. Die Lebensmit-
telimporte etwa stiegen in der Periode 1973-1978 von 32 Millionen US$ auf 1,5 Mil-
liarden USS$ (Bank Markazi Iran, Annual Report, 1979, S. 15 (zitiert in LOONEY, 1982:4).

17  Vgl. ABRAHAMIAN, 1989:28ff.

18  ABRAHAMIAN, 1989:29, zufolge war bereits 1976 kaum eine Bazari-Familie von den
Strafen der Ziinftekammer verschont geblieben.

AS/EA LIX*3-2005, S. 857-878



868 AMIR SHEIKHZADEGAN

fiir die Verteuerung mitverantwortlich gemacht und aus dem Strassenbild
entfernt. Das Regime liess ausserdem die illegalen Bauten in den Slums, die
hauptsdchlich von Landfliichtigen bewohnt wurden, zerstoren. Ferner lan-
cierte der Schah eine Kampagne gegen Korruption und liess Hunderte von
einflussreichen Personlichkeiten in der Privatwirtschaft oder Staatsverwal-
tung verhaften.

Weit entfernt von den Realititen der iranischen Gesellschaft und trotz
der wachsenden allgemeinen Unzufriedenheit fiihrte der Schah 1975 das
Einparteiensystem ein, mit der Illusion, die gesamte iranische Bevdlkerung
unter dem Banner seiner neu gegriindeten Partei Rastahiz (“Auferstehung”)
mobilisieren zu konnen. Mit der Aufldsung der regimetreuen Parteien einer-
seits und der Antikorruptionskampagne andererseits kehrte der Schah nun
selbst seinen Freunden und Verbiindeten den Riicken. Der in den 1950er-
Jahren begonnene Prozess der Spaltung der Elite erreichte somit einen neuen
Hohepunkt.

Dem zunehmenden Missmut der regimetreuen Elite zum Trotz setzte
Mohammad Reza ungehindert seine realititsfremden'® Reformen fort. Um
die nationale Identitdt seiner Untertanen zu stirken und seine Herrschaft mit
der glorreichen Vergangenheit der Perser zu verkniipfen, fithrte er 1976 eine
neue Zeitrechnung ein, die auf die Griindung der Perser-Dynastie um 550 v.
Chr. zuriickging. Diese sollte die fiir die Muslime geltende islamische Zeit-
rechnung ersetzen. Zumal vor dem Hintergrund einer wachsenden Unzufrie-
denheit in der Bevolkerung erwies sich diese Entscheidung jedoch als nackte
Provokation. Vor allem in der islamischen Offentlichkeit rief die Einfiihrung
der neuen Zeitrechnung, die eine Schwichung der religiosen Identitdt vor-
sah, grosse Emporung hervor. Den sich auf eine finanzstarke Rentenwirt-
schaft stiitzenden Monarchen schien aber auch der Zorn der Geistlichkeit
keineswegs zu beunruhigen.

19 Zu den realititsfremden Massnahmen Mohammad Rezas gehdrten auch die pompdsen
Feierlichkeiten 1971 aus Anlass des 2500sten Jahrestages der Griindung des Persi-
schen Reiches sowie die luxuriosen Kunstfestivals, bei denen die europdische Avant-
garde im Mittelpunkt stand.

AS/EA LIX*32005, S. 857-878



DIE IRANISCHE REVOLUTION VON 1979 869

Die Revolution von 1979

Mitte der 1970er-Jahre erreichte die Legitimation des Regimes einen histori-
schen Tiefpunkt: Die allgemeine Unzufriedenheit war nicht nur durch zu-
nehmende Unzuldnglichkeiten im alltdglichen Leben bedingt. Aufgrund der
raschen sozialen Umwiélzungen wiesen praktisch alle sozialen Schichten -
mit Ausnahme eines Teils der Herrschaftseliten — einen erheblichen Grad an
Statusinkonsistenz auf, so dass man auf dem ganzen Land, insbesondere aber
bei den Stddtern, von einem akuten anomischen Zustand sprechen konnte:
Bei den mehrheitlich lohnabhingigen Angehorigen der modernen Mittel-
schicht lag das Einkommen weit unter ihrem Prestige. Die Bazaris waren mit
einer wachsenden, verwestlichten Schicht der Grosshidndler konfrontiert, die
dank ihrer Verbindungen zu den Eliten den Handel zu dominieren drohte.
Die tiberhebliche und schwerfillige Biirokratie, und nicht zuletzt die Willkiir
der Ziinftekammer, vertieften noch ihre Gefiihle der Ohnmacht. Die meisten
Zuwanderer konnten zwar mit der Inflation durch selbstindige Erwerbstatig-
keit, vor allem im Strassenhandel, mithalten. Sie litten jedoch aufgrund ihrer
lindlichen Herkunft wie auch der allgemeinen Niedrigschdtzung manueller
Arbeit unter akutem Prestigedefizit. Und die westlich orientierten Techno-
kraten warteten vergeblich auf westliche Lebensstandards.

So war in Iran nunmehr ein Zustand erreicht, mit dem sich praktisch
niemand mehr identifizieren konnte: Die fortschrittsgldubigen Intellektuellen
fanden sich ebenso wie der konservative Klerus in einer Gesellschaft vor, die
von ihren Idealen weit entfernt war: Die Linke beklagte die soziale Riick-
stindigkeit, der Klerus den Riickgang der Religiositdt in der Bevolkerung;
und die Islamisten trdumten von einer islamischen Utopie. Aufgrund der
repressiven Politik des Schah konnte die allgemeine Unzufriedenheit jedoch
kaum offentlich artikuliert werden.

Mit der Wahl Jimmy Carters zum Prisidenten der USA im November
1976 und dem damit verbundenen politischen Klimawandel erhielten die
Regimekritiker erheblichen Auftrieb.2° Thre Proteste blieben nicht ohne Er-

20  KEDDIE, 2003, verweist zurecht auf zwei weiteren Umstinde, welche die politische
Offnung in Iran in jener Zeit begiinstigt haben: Zum einen veranlasste die Krebserkran-
kung des Schah ihn zur Vorbereitung seiner Nachfolge. Der Thronfolger hitte das Land
nicht mehr mit der gleichen Harte regieren konnen. Zum anderen konnte Mohammad
Reza den wachsenden Druck der internationalen Menschenrechtsorganisationen wie
Amnesty International nicht ldnger ignorieren (KEDDIE, 2003:215).

AS/EA LIX+3°2005, S. 857-878



870 AMIR SHEIKHZADEGAN

folg: Am 4. August 1977 ersetzte der Schah seinen langjdhrigen Premier
Hoveida durch den Okonomen Gams$id Amiizegar und signalisierte damit
einen politischen Wandel in Richtung grosserer Freiheiten und dkonomischer
Sanierung.

Abgesehen von den Unruhen an den Hochschulen, die von sozialradi-
kalen Gruppierungen gefiihrt wurden, beschrankte sich die neu erwachte
regimekritische Bewegung vorerst auf vereinzelte, friedliche Protestaktionen
gegen die Verletzung der Menschenrechte. Erst nachdem Anfang 1978 ein
gegen Ayatollah Homeini gerichteter “Leserbrief”2! in der Tageszeitung
Ettela®at veroffentlicht wurde, kam die Lawine des Volksaufstandes ins Rol-
len. Als Protest gegen die 6ffentliche Beleidigung eines hochrangigen Kleri-
kers schloss sich der gesamte Klerus unter der Leitung des so genannten
“Dreiecks der Fithrung” — bestehend aus den Grossayatolldhs Sari®atmadari,
Golpayegani und Mar“asi-ye Nagafi — der Reformbewegung an und lancierte
Protestaktionen. Das brutale Vorgehen der Sicherheitskrifte gegen die De-
monstranten provozierte weitere Proteste, die sich regelméssig alle 40 Tage
(bedingt durch die Trauerfeiern fiir die gefallenen Demonstranten jeweils 40
Tage nach deren Tod) wiederholten. Diese fast zyklischen Kundgebungen
zogen aufgrund der zunehmenden Gewaltanwendung durch die Sicherheits-
krifte immer mehr Menschen in ihren Bann, so dass im Sommer 1978 die
Protestbewegung in einem landesweiten Aufstand miindete.

Nachdem Premier Amiizegar die Volksbewegung nicht hatte stoppen
konnen, wurde im August 1978 eine Regierung der ‘“nationalen Versoh-
nung” unter dem Vorsitz des mit religidsen Fragen vertrauten Senators
Gac°far Sarif-Emami gebildet. Ungeachtet dieses Zugestindnisses des Regimes
an die Opposition trat die Volksbewegung im gleichen Monat in eine neue
Phase der Massendemonstrationen. Nun setzte die Regierung am 7. Septem-
ber in zahlreichen Stiddten Militdrverwaltung ein, welche als erstes den Aus-
nahmezustand ausrief und Ausgangssperre verhdngte. Ein Tag darauf — am
8. September 1978 — kam es in Teheran bei einer Demonstration politischer
Aktivisten, die der Ausgangssperre trotzen wollten, zu einem Blutbad. Dieser
Tag, der von den Islamisten zu einem Mythos hochstilisiert werden sollte,
war der Auftakt der Radikalisierung des Volksaufstandes.

Da die Demonstrationen durch die Ausgangssperre erschwert worden
waren, ging die Bewegung in eine neue Phase der Streiks iiber, die sich fiir

21  Dieser Brief soll AHRAR,1979, zufolge von Schah selbst unter dem Pseudonym Ahmad
Rasidr Motlag verfasst worden sein.

AS/EA LIX*3+2005, S. 857-878



DIE IRANISCHE REVOLUTION VON 1979 871

das Uberleben der Monarchie als weitaus gefahrlicher erwiesen als die
Kundgebungen. Insbesondere die Streiks in der Erdolindustrie hatten ver-
nichtende Auswirkung auf die Stabilitdt des Regimes.

Mit der Ausweisung Homeinis aus dem Irak und seiner Ankunft in Paris
am 6. Oktober 1978 kam es zur entscheidenden Wende innerhalb der Bewe-
gung. Denn mit diesem Schritt hatte der Ayatollah Zugang zu globalen Mas-
senmedien und stieg nun zum unbestrittenen Fithrer der Bewegung auf.
Auch seine radikalen Parolen hatten angesichts der Eskalation der Gewalt
mehr Anziehungskraft als die moderaten Stellungnahmen seiner Mitstreiter
in Iran.

Am 6. November 1978 entliess der Schah die Regierung Sarif-Emamis
und beauftragte General Golam-Reza Azhari mit der Bildung einer Militérre-
gierung. Aber auch dieser Schritt brachte keine Losung, denn je harter man
gegen die Aufstindischen vorging, desto radikaler wurde die Bewegung.
Insbesondere die ladhmenden Streiks dehnten sich aus. Bei der Presse etwa
kam es zu einem Generalstreik, der die gesamte Amtszeit Azharis andauerte.
Die alarmierenden Auswirkungen der Militdrregierung zwangen den Schah
nach weniger als zwei Monaten zum Einlenken: Am 29. Dezember 1978
entliess er Azharis Regierung, wandte sich der Opposition zu, und beauf-
tragte Sipﬁr Bahtiyar, einen fritheren Mitstreiter Mosaddeqs, mit der Regie-
rungsbildung. Bahtiyar nahm das Angebot an und kiindigte sogleich radikale
Reformen an.

Ayatollah Homeini blieb unnachgiebig und lehnte auch Bahtiyars Re-
gierung ab. Kurz nach seiner Riickkehr in den Iran am 1. Februar 1979 be-
auftragte Homein1 Mehdi Bazargan aus der liberal-islamischen Organisation
Befreiungsbewegung mit der Bildung einer provisorischen Regierung. Mit
diesem Schritt verlor die Regierung Bahtiyars praktisch an Wirksamkeit. We-
nige Tage spéter, am 11. Februar 1979, kam es nach heftigen Strassenkdmp-
fen zum Sturz des Schah.

Erfolgsgriinde der Islamisten

Die iranische Revolution von 1979 beruhte keineswegs auf einer homoge-
nen, auf die Revitalisierung des Islam?? ausgerichteten Bewegung. Vielmehr

22 Dass die Beschwerden der iranischen Bevolkerung sich kaum um religiose Fragen dreh-
ten, wird unter anderen aus zahlreichen Zeitungsberichten der damaligen Zeit ersicht-

AS/EA LIX<32005, S. 857-878



872 AMIR SHEIKHZADEGAN

war sie durch eine Allianz von Individuen, Gruppierungen und Organisatio-
nen mit unterschiedlichen Ideologien zustande gekommen. Dennoch gelang
es den Islamisten, die gesamte Bevolkerung unter ihrer Fithrung zu vereinen
und somit den Sturz des alten Regimes herbeizufiihren. Auch nach dem Sieg
der Revolution vermochten die Islamisten, trotz zunehmender Proteststim-
men (Frauenbewegung, Widerstand der Linken und Liberalen, ethnische
Konflikte etc.) ihre Vision eines islamistischen Regimes zu verwirklichen. Im
Folgenden werde ich versuchen, die Griinde fiir den Erfolg der Islamisten in
Iran zusammenfassend zu diskutieren.

1. Die Islamisten-Fiihrer verdankten ihre landesweite Popularitit zu ei-
nem erheblichen Teil ihren populistischen Parolen. Dies galt insbesondere
fir Ayatollah Homeini. Hatte er sich in seinen Interviews mit den globalen
Medien wihrend seines Pariser Aufenthalts fiir ein progressives Verstindnis
des Islam stark gemacht, so versuchte er sich in seinen postrevolutionédren
Reden in Iran als Fiirsprecher der Mostaz “afin (“Entrechteten, Unterdriick-
ten”) gegen Mostakberin (“Unterdriicker”) zu profilieren und somit alle
Menschen, die sich als Opfer der Gewaltherrschaft der Pahlavis ansahen, fiir
seine Sache zu gewinnen. Homeini faszinierte dabei vor allem die Zuwande-
rer vom Lande, die unter einem erheblichen Macht- und Prestigedefizit lit-
ten. Sie wurden zur wichtigsten Triebfeder der Revolution.

2. Die Zuwanderer wurden folglich nach der Revolution belohnt, indem
ihnen die Ausiibung ihrer fritheren Titigkeiten — etwa im Strassenhandel
oder beim Bau in den illegalen Zonen — wieder gewéhrt wurde. Zudem wur-
den sie fiir den Aufbau der neuen Staatsmacht eingesetzt. Vor allem in den
neu gegriindeten Instanzen wie Komitees (organisatorische Einheiten der

lich. Hierzu das folgende Beispiel: In einem beachtenswerten Bericht von Ettela‘at vom

7. September 1978 wurden die Ergebnisse einer Tagung der “Beratungskommissionen

von Ettela“at in den Provinzstidten” vorgelegt. Wihrend dieser Tagung berichteten die

Ettela“at-Korrespondenten aus allen moglichen Provinzstidten iiber die Probleme, die

ihnen unterschiedliche gesellschaftliche Gruppen iiber Jahre hinweg anvertraut hatten.

Die Beschwerden drehten sich hauptsidchlich um folgende Themen:

- Medizinische Versorgung

- Willkiir der Ziinftekammer

- Allgemeine Wirtschaftslage

-  Arrogantes Benehmen der Neureichen

-~ Fehlende oder mangelhafte Infrastruktur wie Strassen, fliessendes Wasser und
Strom auf dem Land

-~ Willkiirliche administrative Einteilung des Landes

- Mangel an Ausbildungszentren, insbesondere auf dem Land

- Mangel an Freizeiteinrichtungen fiir die Jugend.

AS/EA LIX+3+2005, S. 857-878



DIE IRANISCHE REVOLUTION VON 1979 873

neuen Milizpolizei), Basig (“Milizarmee”) und Pasdaran (“Revolutionire
Garde”) waren sie stark vertreten.

3. Als Prestige- und Machtdefizitire waren auch die unteren Range des
Klerus von den radikalen Parolen der Islamisten fasziniert. Statt den langen
Ausbildungsweg des theologischen Seminars zu beschreiten, erhofften sie
sich durch Teilnahme an der neuen Macht einen viel kiirzeren Weg des
sozialen Aufstiegs. Thre Rechnung ging auf: Bald durfte eine grosse Anzahl
der Kleriker unteren Ranges die hochsten Amter des Landes bekleiden und
selbst iiber das Schicksal der regimekritischen Grossayatollahs bestimmen.
Die Islamisten vermochten ihrerseits dank des landesweiten Netzes an Kleri-
kern die autonome Offentlichkeit zu dominieren.

4. Die Konzentration der westlichen Medien auf die Person Homeinis,
insbesondere wihrend seines viermonatigen Pariser Exils, trug wesentlich zur
Dominanz der Islamisten in der iranischen Politik bei. Der zweimonatige
Generalstreik iranischer Presse in jener Zeit begiinstigte noch den Aufstieg
Ayatollah Homeinis zu einem Superstar, denn somit blieben seine in Iran
lebenden Rivalen von der Offentlichkeit weitgehend fern.

5. Die gut organisierten, hoch motivierten Islamisten bedienten sich der
Methoden der Gruppendynamik, mit dem Zweck, einerseits die Volksmassen
in ithrem Durchhaltewillen zu stirken, und andererseits die Indifferenten oder
Gegner zur Konformitit zu zwingen. Zu diesen Praktiken gehorten bei-
spielsweise die kollektiven nichtlichen Allah-o-Akbar-Aufrufe?® auf den Da-
chern. Dank des chronischen Opportunismus bzw. der Passivitit der
modernen Mittelschichten vermochten die Islamisten, auch diese soziale
Schichten grosstenteils fiir ihre Sache zu gewinnen.

6. Wihrend der Anti-Regime-Bewegung war es den Islamisten gelun-
gen, durch nachdriicklichen Aufruf zur Einigkeit (Vahdat-e Kalame = “Ein-
stimmigkeit™) die Fithrung der Bewegung an sich zu reissen. Nach dem Sieg
der Revolution erwiesen sich der Machterhalt und die Errichtung eines isla-
mistischen Regimes jedoch als ein wesentlich schwierigeres Unterfangen. Um
die Liberalen einzubinden, hatte Homeini einen Teil von Vertretern der libe-
ralen Bewegungen zunichst in die provisorische Regierung aufgenommen.
Um das erstrebte totalitire Regime zu verwirklichen, mussten die Islamisten
jedoch bald die Ausschaltung ihrer Mitstreiter — bestehend hauptsidchlich aus
Liberalen und Linken — betreiben.

23 Allah-o-Akbar bedeutet auf Arabisch: “Allah ist der Grosste”.

AS/EA LIX*3°2005, S. 857-878



874 AMIR SHEIKHZADEGAN

Das schwierigste Manover galt dabei der Kaltstellung des einflussrei-
chen, liberal gesinnten Grossayatollah Sari°atmadari. Er hatte sich bereits
beim ersten Referendum zur Bestimmung der Staatsform gegen die von den
Islamisten geplante Formulierung ausgesprochen, wonach die Biirger ledig-
lich dariiber abstimmen konnen sollten, ob sie den Wechsel von der konsti-
tutionellen Monarchie zur islamischen Republik wollten oder nicht.24 Er
forderte vielmehr, dass die Biirger zwischen sdmtlichen Staatsformen wihlen
konnen sollten.25 Der weitaus signifikantere Einwand Sari‘atmadaris betraf
jedoch die neue Verfassung. Seine Minimalforderung war, dass die Artikel
betreffend der Velayat-e Fagih (“Vormundschaft des Gelehrten”) aus der
Verfassung gestrichen wiirden.2¢ Diese Forderungen ignorierten die Islami-
stenfiihrer. Sie zogen die scheindemokratische Volksabstimmung durch und
gingen mit aller Harte gegen die Demonstrationen der Anhénger
Sari®atmadaris vor. Nach diesen Ereignissen zog sich Sari‘atmadari aus der
Politik zuriick.?’

Nach der Ausschaltung dieses wichtigen Gegners konzentrierten sich die
Islamisten auf die Unterdriickung der iibrigen oppositionellen Bewegungen,
darunter sogar jene, die an der Anti-Sari‘atmadari-Kampagne teilgenommen

24 Von einigen wenigen Stimmen abgesehen, bejahte eine iliberwiltigende Mehrheit der
Kleriker, Politiker und Organisationen die von den Islamisten geplante Formulierung
der Abstimmungsfrage. Selbst ein Grossteil der Liberalen — einschliesslich der beiden
an der Regierung beteiligten Parteien Nationale Front und Befreiungsbewegung — und
einige marxistische Organisationen — etwa Hezb-e Tude (vgl. Ettelaat von 15. Mairz
1979 [24. Esfand 1357]) — befiirwortete diese Formulierung!

25 Vgl Ettela“at von 12. Midrz 1979 [21. Esfand 1357].

26 Der doktrindre Konflikt zwischen HomeinT und Sari‘atmadari stellte eine paradoxe
Situation dar: Auf der einen Seite leitete Sari®atmadarT seine liberalen Ansichten direkt
aus der schiitischen Theologie ab. Auf der anderen Seite war Homeini zum Zwecke der
Durchsetzung seiner Art der Theokratie auf eine doktrindre Erneuerung, nidmlich
Velayat-e Faqih, angewiesen; denn auf der Basis der herkdmmlichen schiitischen Theo-
logie hitte er kaum die von thm gewiinschten uneingeschrinkten Machtbefugnisse fiir
sich beanspruchen konnen. Gerade aus diesem Grund stellte Sari®atmadari eine ernste
Gefahr fiir das islamistische Regime dar. Denn er argumentierte theologisch und konnte
sich dabei stirker als Homeini auf die schiitische Tradition stiitzen (vgl.
SHEIKHZADEGAN, 2003:210ff.).

27  Die endgiiltige Ausschaltung Sari®atmadaris wurde 1982 vollzogen: Unter dem Vor-
wurf, er habe an der Planung eines Staatsstreichs teilgenommen, setzte das islamisti-
sche Regime seine ganze Propaganda-Maschinerie dafiir ein, den greisen Ayatollah zu
diffamieren. Schliesslich wurde Sari®atmadari unter Hausarrest gestellt, wo er 1986 un-
ter strengem Ausschluss der Offentlichkeit starb.

AS/EA LIX*3°2005, S. 857-878



DIE IRANISCHE REVOLUTION VON 1979 875

hatten. Auch hier gingen die neuen Machthaber schrittweise vor, so dass die
ithnen am freundlichsten gesonnene linke Organisation, nidmlich die Tude-
Partei, erst zum Schluss zum Schweigen gebracht wurde. Geschickt nutzten
die Islamisten wihrend des iranisch-irakischen Krieges (1980—-88) den Effekt
des Ralley-round-the-flag aus, um jede kritische Bemerkung als “Landesver-
rat” zu diffamieren und zu unterdriicken.

7. Die Angst der westlichen Strategen vor der “roten Gefahr” in Iran
machte sie fiir eine islamische Losung in diesem Land empfianglich. Dass die
islamischen Krifte auf die Unterstiitzung des Westens zdhlen konnten, war
bereits im Falle Saudi-Arabiens erprobt worden. Diese Tendenz wurde spiter
in einigen anderen Kontexten — etwa im antisowjetischen Guerilla-Krieg der
Mogahedin in Afghanistan oder beim Putsch der islamisch orientierten Mili-
tars in Pakistan gegen Zi 1-Faqar °Ali Bhutto — bestatigt.

8. Wie alle totalitiren Herrschaftssysteme versuchten die Islamisten,
durch systematische Umschreibung der Geschichte das Gedichtnis der Be-
volkerung zu “sdubern”. So reduzierten sie in ihrer Geschichtsdarstellung
alle revolutiondren Bewegungen auf Aufstinde der Gldubigen gegen Heiden
und Heuchler — kurzum: auf den dualistischen Kampf der Guten gegen die
Bosen.

Zusammenfassung

Die Begegnung mit der Moderne in Iran war von Beginn an traumatisch.
Denn die Modernisierung des Landes war stets von den Interessen der
Grossmichte mitgestaltet worden. Dies war auch wihrend des Kalten Krieges
nicht anders. Die Modernisierung mit diktatorischen Mitteln und ohne Inte-
gration der Zivilgesellschaft schadete dem Image der Moderne. Repression
und fehlende politische Kultur machten die Iraner fiir populistische Ideolo-
gien sowie radikale Impulse von aussen anfillig. Die vom Erdol abhéngige
Rentenwirtschaft liess den iranischen Staat sich verselbstindigen und somit
vom Volk entfremden. Ohne soziale Basis konnte das Regime mit — um
ABRAHAMIAN (1989:27-28) zu zitieren — “zwei leichten Schldgen”, nimlich
durch eine Erhohung des Erddlpreises um ein Vielfaches und die Menschen-
rechtspolitik Jimmy Carters, aus dem Gleichgewicht gebracht werden.

In ihrer Sensationsgier konzentrierten sich die globalen Medien auf
Homeini, der die Schwarz-Weiss-Malerei besser beherrschte als andere. So

AS/EA LIX*32005, S. 857-878



876 AMIR SHEIKHZADEGAN

wurde ein reaktiondrer Kleriker zum Superstar stilisiert, der die gemaissigten
Kleriker iiberschattete. Statt ein Programm anzubieten, konzentrierte sich
Homein1 auf Dédmonisierung des Schah. Und dies war fiir ihn ein leichtes
Spiel, denn zu sehr stachen Mohammad Rezas fehlgeschlagenen Modernisie-
rungsprogramme, sein diktatorisches Regime und vor allem seine Nihe zu
Israel ins Auge.

Eine vom Schah-Regime verachtete und macht-defizitire religiose Elite
wurde von der Aussicht auf eine Machtiibernahme verblendet und folgte den
neuen “Imam”. Dank seines landesweiten Netzwerks dominierte der Klerus
die autonome Offentlichkeit und konnte vor allem die schlecht integrierten
Zuwanderer vom Lande fiir seine Sache gewinnen. Die Naivitdt und der Op-
portunismus der Linken und der Liberalen wurden ihnen zum Verhéngnis:
Sie wurden von Islamisten zuerst gegen das Monarchie-Regime, spiter aber
gegeneinander ausgespielt und schliesslich ausgeschaltet. Da die westlichen
Michte eine islamische Losung fiir den Iran als akzeptabel erachteten — und
dies aus der Logik des Kalten Krieges heraus —, stiessen die Islamisten auch
international auf keinen nennenswerten Widerstand.

Literatur

ABRAHAMIAN, Ervand

1982  Iran Between Two Revolutions. Princeton, N.J.: Princeton Univer-
sity Press.

AHRAR, Ahmad

1979  “Ahmad-e Raiidi-ye Motlaq $ahs-e Sah bud” (“Ahmad Rasidi
Motlaq war der Schah selbst”) in Eftela‘at, 29. Bahman 1357

[18.2.1979]
JAHANBEGLOO, Ramin
2000  “Iranian va andiSe-ye nasionalism: Goft-o-gii ba Nader-e Entehabi”

(“Die Iraner und das nationalistische Gedankengut: Interview mit
Nader Entehab1”) in Jahanbegloo, Ramin: Goftegii-ha-ye Ramin-e
Jahanbegloo: Iran va Modernite (“Die von Ramin Jahanbegloo ge-
fiihrten Gespriache: Iran und die Moderne”) Teheran: Nasr-e
Goftar:27-38

AS/EA LIX*3+2005, S. 857-878



DIE IRANISCHE REVOLUTION VON 1979 877

LOONEY, Robert E.

1982  Economic Origins of the Iranian Revolution. New York: Praeger
Publishers.

KEDDIE, Nikki R.

2003 Modern Iran: Roots and Results of Revolution, New Haven: Yale
University Press.

SARTATI, Al

1979(1973) TaSayyo‘e °Alavi, Tasayyo‘e Safavi [Alawitischer Schiismus,
Safawidischer Schiismus], Teheran: Studentische Bibliothek der Fa-
kultét fiir Literatur und Geisteswissenschaften der Universitdt Tehe-
ran (Reproduktion).

SHEIKHZADEGAN, Amir

2003  Der Griff des politischen Islam zur Macht: Iran und Algerien im
Vergleich. Bern [etc.] Peter Lang Verlag: Reihe Europdische Hoch-
schulschriften.

SITZLER, Kim

2003 “Iran, quo vadis? Eine Riick- und Vorschau” in Politorbis Nr. 33
(2/2003) — Iran: Wirklichkeiten in Bewegung, Bern: Eidgendossi-
sches Departement fiir auswirtige Angelegenheiten.

STATISTISCHES BUNDESAMT (Hg.)

1992 Iran: (Im Rahmen der Serie “Lénderbericht), Stuttgart: Metz-
ler/Poeschel.

Weiterfiihrende Literatur

ABRAHAMIAN, Ervand

1989 The Iranian Mojahedin, New Haven & London: Yale University
Press.

ASHRAF, Ahmad

1991 “State and Agrarian Relations Before and After the Iranian Revolu-
tion, 1960-1990” in Kazemi, Farhad & John Waterbury (eds.):
Peasants and Politics in the Modern Middle East, Miami: Florida
International University Press:277-311.

CASTELLS, Manuel

1997 The Power of Identity. (The Information Age: Economy, Society
and Culture, Vol. 2), Malden (Massachusetts): Blackwell Publishers.

AS/EA LIX+3+2005, S. 857-878



878 AMIR SHEIKHZADEGAN

DABASHI, Hamid

1989  “By What Authority? The Formation of Khomeini’s Revolutionary
Discourse” in Social Compass, vol. 36, no. 4:511-538.

FISCHER, Michael M.J.

1983  “Imam Khomeini: Four levels of Understanding” in Esposito, John
L. (ed.): Voices of Resurgent Islam. New York/Oxford: Oxford
University Press:150-74.

FORAN, John

1993  “A Theory of Third World Social Revolutions: Iran, Nicaragua, and
El Salvador compared” in Critical Sociology, Vol. 19. Nr. 2:3-28.

GERAMI, Shahin

1989  “Religious Fundamentalism as a Response to Foreign Dependency:
the Case of the Iranian Revolution” in Social Compass, vol. 36, no.
4:451-468.

HOURCADE, Bernard

1983  “Migrations intérieures et changement social en Iran” in Méditer-
ranée:63—69.

1993 “The Land Question and Islamic Revolution in Iran” in South Asia
Bulletin. Vol. XIII Nos. 1&2:134-147 (trans.: Afshin Matin-
Asghari).

MILANI, Abbas

2001 The Persian Sphinx: Amir Abbas Hoveyda and the Riddle of the

Iranian Revolution, Washington, DC: Mage Publishers.
MOGHADAM, Valentine M.
1989  “The Revolution and the Regime: Populism, Islam and the State in
Iran” in Social Compass, vol. 36, no. 4:415-450.

MOTTAHEDEH, Roy

1985  The Mantle of the Prophet: Religion and Politics in Iran. New
York: Simon and Schuster.

AS/EA LIX+3+2005, S. 857-878



	Die iranische Revolution von 1979 : eine makrosoziologische Analyse

