
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 59 (2005)

Heft: 3

Artikel: Die iranische Revolution von 1979 : eine makrosoziologische Analyse

Autor: Sheikhzadegan, Amir

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147691

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147691
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE IRANISCHE REVOLUTION VON 1979: EINE
MAKROSOZIOLOGISCHE ANALYSE

Amir Sheikhzadegan, Universität Zürich

Abstract

The present paper gives a summary of the findings of my case study about the Iranian Revolution

of 1979. The analysis shows, from a historical perspective, how exogenous as well as

endogenous factors interacted to give rise to an Islamic mass movement against the Western

oriented monarchic regime of Iran.

As exogenous factors the study examines, among others, the dynamics of the Cold War, the

influence of radical anti-systemic or anti-Western movements in the world system, the human

rights policy of US president Jimmy Carter, the dramatic rise ofthe oil price in the 1970s, and

the role of global mass media.

On the part of the endogenous factors the paper discusses the internal tensions and contradictions

of the Iranian dependant rentier economy leading to social disorganization through
mass migration of the peasants to the cities, supply crises, class tensions, elite conflicts,
alienation of the classe politique from the masses, and repressive policies of the regime. I

will also show how the social disorganization of Iranian society was accelerated by mismanaged,

rapid modernisation projects.
After having discussed the social origins of the Iranian Revolution, the study goes further to
deliver a short analysis of the domination of the radical Shiite clergy over the anti-Shah

movement and the development of the new regime into a theocratic state.

Einleitung

Ein adäquates Verständnis der iranischen Revolution von 1979 aus

makrosoziologischer Sicht ist ohne eine Analyse der Dialektik zwischen der Tradition

und Moderne in Iran kaum möglich.
Eine Öffnung für die Moderne in Iran setzte zu Beginn des 19. Jh. ein.

Traumatisiert durch die ständigen Invasionen durch russische und osmanische

Truppen sahen sich die Qägären-Könige in Iran in jener Zeit gezwungen,

die iranische Armee zu modernisieren. Darüber hinaus wurden
Studenten nach Europa entsandt und die Übersetzung wissenschaftlicher
Werke aus europäischen Sprachen angeordnet. Diese Öffnung hatte aber
auch ihre Schattenseiten: Einerseits begaben sich die Qägären-Könige immer

AS/EA LIX-3-2005, S. 857-878



858 Amir Sheikhzadegan

wieder auf kostspielige Europa-Reisen und belasteten dadurch die Staatskasse.

Andererseits nutzten die Kolonialmächte diese Situation, um durch
Kreditvergabe an die Qägären stärkere Kontrolle über die iranischen
Staatsfinanzen auszuüben.

Die konstitutionelle Revolution (1906-1911)

Mit Ausnahme der von Stabilität gekennzeichneten, jedoch kurzen Amtszeiten

der beiden visionären Premierminister Qä°em Maqäm Farahânï

(1834-35) und Mirzä Taqï Hän Amïr Kabîr (1848-51) stand der Iran im 19.

Jahrhundert, insbesondere in dessen zweiter Hälfte, im Zeichen eines politischen

wie auch ökonomischen Zerfalls. Die vergeblichen Versuche der

Qägären-Könige, die desolaten Staatsfinanzen durch Erhöhung der Steuern
und Vergabe der Handelskonzessionen an ausländische Firmen zu sanieren,
lösten unter der Bevölkerung Empörung aus und führten gegen Ende des

19. Jahrhunderts zu Protestaktionen. Auch ein Teil des Klerus, irritiert durch
die zunehmende Penetration der Kolonialmächte, schloss sich der Bewegung
an. Der Tabak-Aufstand im Jahre 1891, geführt vom hochrangigen Kleriker
Seih Hasan Sïrazï1, markierte den Beginn einer wachsenden Protestbewegung,

die 1906 in der bürgerlichen Masrüte-Revolution mündete. Der Prozess

der Revolution spaltete die Kleriker in zwei verfeindete Gruppen:
Während die reformorientierten Kleriker darum bemüht waren, durch
Einführung einer konstitutionellen Verfassung der Willkürherrschaft der

Qägären ein Ende zu setzen, standen die konservativen Kleriker entweder
abseits oder stellten sich auf die Seite des Monarchen.

Die Entstehung der modernistischen Pahlavï-Dynastie
(1925-1979)

Entgegen den Erwartungen der Revolutionäre waren die ersten Jahre nach
der Revolution von Wirrwarr, Hungersnot und Misere gekennzeichnet.
Militärische Übergriffe und politische Intrigen der Russen und Briten ver-

1 Es war der iranische Panislamist Saiyid Gamäl-od-DIn Asadäbädl, bekannt als Al-
Afgäni, der Seih Hasan zu diesem Schritt angeregt hatte.

AS/EA LIX-3-2005, S. 857-878



Die iranische Revolution von 1979 859

schlechterten die Lage zusätzlich. Somit war die Zeit in jenen Jahren für
einen starken Mann an der Spitze des Staates mehr als reif.

In dieser Situation riss Rezä IJän (1878-1944), ein Offizier der
Kosakenarmee, im Jahre 1921 mit Hilfe der Briten die Macht an sich und begann,
mit eiserner Hand seine Herrschaft im gesamten Land zu konsolidieren. Rezä

Hän, der in seiner historischen Rolle oft mit Atatürk verglichen wird, liess im
Oktober 1925 die Qägären-Dynastie durch das iranische Scheinparlament
stürzen. Im April 1926 krönte dasselbe Parlament ihn zum neuen König und
Gründer der Pahlavi-Dynastie. Rezä Sah hat sich um grosse Leistungen in

Bezug auf die territoriale Integrität und Modernisierung Irans verdient
gemacht. Sie lösten bei der Bevölkerung eine von Ehrfurcht geprägte Faszination

aus. Im Modernisierungseifer Rezä Sähs manifestierte sich jener
Zeitgeist, der durch den Spruch des renommierten Intellektuellen Taqïzâde
treffend charakterisiert wurde: "Iran muss äusserlich wie innerlich, körperlich

wie seelisch, westlich werden. Basta!"2
So gross die Errungenschaften Rezä Sähs bei der Modernisierung Irans

waren, seine Popularität litt unter seinem diktatorischen Regime sowie seiner

antireligiösen Politik. Die grössten Leidtragenden seiner "eisernen Hand"
waren folglich die Kleriker und regimekritischen Intellektuellen. Als Rezä
Sah 1941 - erzwungen durch die Besetzung Irans durch die Alliierten3 -
zugunsten seines sanftmütigen, in Europa ausgebildeten Sohnes Mohammad
Rezä abdanken musste, wurde dieser Schritt von jenen beiden Gruppen be-

grüsst.

Verstaatlichung der Ölindustrie

Mit der politischen Öffnung, die mit der Machtübernahme des jungen
Pahlavi einher ging, entwickelte sich alsbald eine lebendige politische Kultur,
in der sich zwei Strömungen als besonders erfolgreich erwiesen. Während
die sowjetfreundliche, kommunistische Partei Hezb-e Tüde ("Die Volks-

2 Käve, Jahrgang 1920, Nr. 1, S. 2. Hierzu siehe auch Jahanbegloo, 2000:35.
3 Rezä Sah, der bei seiner Machtübernahme auf die Hilfe der Briten angewiesen war, ent¬

wickelte sich bald zu einem glühenden Patrioten und kehrte seinen einstigen britischen
Verbündeten den Rücken. Da er aber bei seinen ehrgeizigen Modernisierungsprojekten
auf westliche Technologie angewiesen war, näherte er sich Deutschland an - ein Bündnis,

das ihm während des Zweiten Weltkriegs zum Verhängnis wurde.

AS/EA LIX-3-2005, S. 857-878



860 Amir Shekhzadegan

partei") bei sozialradikalen Kräften eine hohe Popularität genoss, vermochte
der charismatische Jurist und Staatsmann Mohammad Mosaddeq die
liberalnationalen Gruppierungen unter der Flagge von öebhe-ye Mellï ("Nationale
Front") zu mobilisieren.

Die dynamische politische Kultur der 1940er-Jahre fand anfänglich
kaum Anklang in der islamischen Öffentlichkeit. Es war die Sympathie der
Geistlichen für den jungen Monarchen, die sie vom politischen Diskurs der

Opposition fernhielt. Nach zwei Jahrzehnten Demütigung unter der
Herrschaft von Rezä Sah wussten die Kleriker die wesentlich grössere Freiheit
unter seinem Sohn zu schätzen. Die gemeinsame Aktion gegen die abtrünnigen,

kommunistischen Volksrepubliken in Aserbaidschan und Kurdistan
Mitte der 1940er-Jahre vertiefte noch die neu gewonnene Freundschaft
zwischen dem Regime und dem Klerus. Selbst Ayatollah Abu 1-Qäsem Käsänl

(1884-1961), ein Veteran der antibritischen Bewegung im Irak, der sich der

Bewegung Mosaddeqs für die Verstaatlichung der iranischen Erdölindustrie
anschloss, konnte nur eine kleine Minderheit der Kleriker für die nationalistische

Sache mobilisieren. Die Mehrheit des Klerus, einschliesslich des Ayatollah

Homeinï, blieb der quietistischen, zuweilen sogar royalistischen Linie
Ayatollah Borügerdis, des Oberhauptes des theologischen Seminars in Qom,
treu.

Mosaddeqs Bemühungen führten schliesslich 1951 zur Verstaatlichung
der von den Briten kontrollierten iranischen Ölindustrie. Aufgrund dieses

grossen Erfolges sah sich der Schah gezwungen, Mosaddeq mit der Bildung
einer neuen Regierung zu beauftragen. Noch im April 1951 trat Mosaddeq
das Amt des Premiers an.

Die Briten, die eine Ausweitung des "Mosaddeqismus" auf andere in
ihrem Einflussbereich liegenden Länder befürchteten, versuchten, durch eine

Seeblockade den selbständigen Verkauf des Erdöls durch die Iraner zu
verhindern und sie auf diese Weise wirtschaftlich in die Knie zu zwingen. Doch

Mosaddeq erwuchs bald auch innenpolitische Gegnerschaft. Der Schah etwa
sah seine Macht durch das Drängen seines Premiers auf strenge Einhaltung
der Verfassung ernsthaft bedroht und versuchte ihn durch Intrigen zu
schwächen. Selbst in den eigenen Reihen musste Mosaddeq ernsthafte
Rückschläge hinnehmen: Sein Widerstand gegen die Einmischungsversuche
Kasanïs in die Regierungsgeschäfte führte 1952 zum Bruch zwischen den

beiden Männern. Da der Premier sich auch gegen die Einflussnahme der

Sowjets wehrte, musste er zudem scharfe Attacken der Tüde-Partei hinneh-

AS/EA LIX-3-2005, S. 857-878



Die iranische Revolution von 1979 861

men. Schliesslich gelang es dem König 1953 mit Hilfe der USA und
Grossbritanniens, den Premier in einem Militärputsch zu stürzen.4

Der Putsch von 1953 war der Auftakt zu einer neuen Ära in der neueren

Geschichte Irans. Der Schah, der im Wirrwarr des Putsches ins Ausland
geflüchtet war, kehrte nunmehr als Diktator, aber auch als Modernisierer in
den Iran zurück. Mit massiver Unterstützung der USA betrieb er den Ausbau
der Armee und des Unterdrückungsapparates und versuchte damit seine

Machtstellung zu konsolidieren. Darüber hinaus aber setzte er sich für die

Modernisierung Irans ein. Da er seine Modernisierungsprogramme lieber auf
Erdöleinnahmen stützen wollte als auf eine politisch integrierte Zivilgesellschaft,

entstand in Iran bald ein auf Rentenwirtschaft sich stützendes

Staatssystem, das der neo-imperialistischen Politik des Westens eher verpflichtet
war als den Bedürfnissen der eigenen Bevölkerung.

Land- und Sozialreformen

Hatte die Diktatur Mohammad Rezäs zu Beginn der 1950er-Jahre die volle
Unterstützung der USA genossen, so musste er sich seit Beginn der 1960er-
Jahre auf das neue politische Klima bei seinem Hauptverbündeten einstellen.

Auf den Druck John F. Kennedys hin führte er am 26. Januar 1963 einige
gesellschaftliche Reformen ein, die u.a. in der Einführung eines Wahlrechts
für Frauen, vor allem aber in Landreformen bestanden, die, unter dem Ziel
der Zerschlagung der alten feudalen Strukturen, auch Enteignungen von
Grossgrundbesitzern beinhalteten. Sie riefen den Unmut der Kleriker hervor.

Nachdem der Schah hierauf mit Härte reagierte5, radikalisierte sich der

Protest, der sich nun vorwiegend gegen die Willkürherrschaft des Monarchen

richtete. Mit der Eskalation des Konfliktes gewann Ayatollah Homeinï
mit flammenden Reden gegen das Regime beachtliche Popularität. Hier
kritisierte er Mohammad Rezä unter anderem für seine Nähe zu den USA und
zum Staat Israel, der, so Homeinï, den Islam mit allen Mitteln bekämpfe.

Die USA, die zu Beginn der 1950er-Jahre vom antikommunistischen Fieber erfasst
worden waren, Hessen sich von den Briten davon überzeugen, dass die eigentlichen
Gewinner der politischen Freiheiten unter Mosaddeq die Kommunisten waren, und dass

nur eine Diktatur imstande wäre, die "kommunistische Gefahr" in Iran einzudämmen.
In einem Angriff der Schlägertrupps auf die theologische Schule Feizîyye in Qom im
März 1963 wurden einige Theologieschüler getötet oder verletzt.

AS/EA LIX-3-2005, S. 857-878



862 Amir Sheikhzadegan

Nachdem das Regime den radikalen Ayatollah am 4. Juni 1963 zum zweiten
Mal binnen weniger Monate verhaftet hatte, kam es am gleichen Tag bei den

Prozessionen von cÄsürä6 zu einem Volksaufstand. Das Regime reagierte mit
blutiger Unterdrückung der Demonstrationen und der Festnahme von
Hunderten von Aktivisten. Homeinï wurde in die Türkei verbannt; später fand er
im Irak politisches Asyl.

Neue intellektuelle Strömungen

Zwar dämpfte die Diktatur des Schah den Enthusiasmus für die Moderne,
insbesondere unter den Geistlichen. Der Fortschrittsglaube dominierte jedoch
noch in den 1950er-Jahren. Die Herausforderung der Moderne regte in
jenen Jahren einige hochrangige Kleriker dazu an, dem "rückständigen"
Image des Islam entgegenzuwirken. cAlläme Mohammad Hosain TabätabäDi

etwa lieferte philosophische Antworten auf die marxistische Herausforderung.7

Grossäyatolläh Saiyid Käzem Saricatmadäri betrieb die Vermittlung
schiitischer Inhalte durch moderne Medien und Institutionen.8 Prediger wie
Räsed unternahmen den Versuch, eine moderne Interpretation des Islam unter

das Volk zu bringen. Das moderne Verständnis des Islam war auch auf
politischer Bühne - etwa bei der religiös-liberalen Nehzat-e Äzädi

("Befreiungsbewegung"), geführt von Mehdï Bäzargän und Ayatollah Saiyid

6 cÄsürä, der zehnte Tag des Monats Moharram im islamischen Kalender, ist fur die Schi¬

iten von grosser Bedeutung, denn an diesem Tag ist der Überlieferung nach Imäm

Hosain, das Enkelkind des Propheten Mohammad und der dritte Imam der Schiiten,
samt seiner Familie, Verwandten und nächsten Anhänger auf Befehl des zweiten

Omayyaden-Kalifen Yazïd auf brutalste Weise ermordet worden. Seither gilt der Tag als

die grösste aller schiitischen Trauerfeiern.
7 In diesem Zusammenhang ist vor allem 'Allâmes Buch Osül-e Falsafe va Raves-e

Re 'alïsm ("Die Prinzipien der Philosophie und die Methode des Realismus") zu nennen,
das durch die detaillierten Kommentare von Mortezä Motahharl zu einem grossen 5-

bändigen Werk heranwuchs.
8 §arlcatmadän gründete in Qom das mit modernster Technik ausgestattete islamische

Zentrum Dar-ot-Tablïg-e Eslamï, in welcher Studenten aus allen Ecken der Welt in
verschiedenen Sprachen unterrichtet wurden. Zu den Aktivitäten dieses islamischen
Zentrums gehörte auch die Herausgabe islamischer Bücher und Zeitschriften. Auf
§arlcatmadärls Initiative wurde auch in Teheran ein modernes islamisches Zentrum

namens Hosainiyye-ye Ersäd gegründet, mit dem Ziel, die vom Islam entfremdete Jugend
in der Hauptstadt mit dem Islam zu versöhnen.

AS/EA LIX-3-2005, S. 857-878



Die iranische Revolution von 1979 863

Mahmûd Tâleqanï - vertreten. Von Bedeutung waren ferner die Bücher von
Ayatollah Mortezä Motahhari, der die Ideen seines Meisters cAlläme

Tabâtabâ'ï in einfacher Sprache einer Öffentlichkeit vermitteln wollte. Diesen

Bemühungen war ein Gedanke gemeinsam: Die Moderne sei zwar
erstrebenswert, sie könne aber viel eher durch eine zeitgemässe Interpretation des

Islam realisiert werden als durch blinde Imitation des Westens.

Wie modernistisch auch immer diese Gruppe der Kleriker sein mochte,
es gelang ihnen kaum, die überwiegend areligiösen iranischen Intellektuellen
mit dem islamischen Erbe zu versöhnen. Es war der renommierte Schriftsteller

Öaläl Äl-e Ahmad (1923-1969), der die politische Öffentlichkeit in
Iran nachhaltig für die Gefahren einer Entfremdung von den eigenen kulturellen

Wurzeln - einschliesslich der islamischen - sensibilisieren sollte. Sein

Essay Garb-zadegï ("Verwestlichung")9 von 1962 kann zweifellos als der

Beginn einer intellektuellen Bewegung der Rückbesinnung zur eigenen
kulturellen Identität betrachtet werden.

Dieser Essay erschien in einer Zeit, in der die politische Öffentlichkeit
unter einem intellektuellen Vakuum litt: Während das Image des westlichen
Gesellschaftsmodells durch die Diktatur des Schah beschädigt wurde, war
auch die herkömmliche marxistisch-leninistische Ideologie aufgrund der

imperialistischen Aussenpolitik der Sowjetunion einerseits und der

bedingungslosen Befolgung der sowjetischen Linie durch die Tüde-Partei andererseits

weitgehend diskreditiert. Die Ansichten Äl-e Ahmads entsprachen auch

dem Zeitgeist: Zum einen war die Moderne einschliesslich ihres impliziten

Garb-zadegï (wörtlich übersetzt: "mit Westen geschlagen sein") wird gelegentlich auch

als "Okzidentose" übersetzt (vgl. etwa SiTZLER, 2003). Tatsächlich deutet das Adjektiv
zade ("geschlagen, erschlagen"), aus welchem das Nomen zadegï gebildet wird, oft auf
die negative Auswirkung des übermässigen Auftretens eines Zustandes hin, so etwa in

garmä-zade ("von Hitze erschlagen"), mätam-zade ("in tiefster Trauer"), oder äfat-zade
("von Parasiten befallen"). In allen Fällen bricht über den Betroffenen ein negativer
Zustand herein, ohne dass er sich dessen erwehren könnte. Da der negative Zustand, worauf

zadegï in der Regel hindeutet, jedoch nicht notwendigerweise eine Krankheit sein

muss, würde dessen Übersetzung als -ose eine Verarmung dieses Begriffs bedeuten. Ein
weiteres Merkmal von Suffix -zadegï ist, dass es im Unterschied zu -ose, ein in der

Umgangssprache sehr geläufiges Konstrukt ist. Hinzu kommt, dass in Farsi Gharb-

zadegï seit dessen Einführung durch Äl-e Ahmad wie kein anderer Begriff zur Beschreibung

eines Zustandes der Entfremdung von einheimischer Kultur aufgrund der

übermässigen Orientierung nach westlichen kulturellen Mustern verwendet wird. Aus
diesen Überlegungen heraus bevorzuge ich, wenn auch mit gemischten Gefühlen, die
Übersetzung Verwestlichung.

AS/EA LIX-3-2005, S. 857-878



864 Amir Sheikhzadegan

Eurozentrismus zunehmender Kritik der westlichen Intellektuellen ausgesetzt.

Zum anderen bewiesen Bewegungen wie der algerische Unabhängigkeitskrieg,

dass eine Rückbesinnung auf eigene kulturelle Identität geradezu
revolutionär sein kann.

In diesem geistigen Klima wandte sich der in Europa ausgebildeter
Soziologe cAlï Sarfatï (1933-1977) Mitte der 1960er-Jahre an die politische
Öffentlichkeit. Aus dem modernen islamischen Zentrum Hosainiyye-ye
Ersäd in Teheran heraus betrieb Sarfatï in seinen Vorlesungen eine

Neudeutung10 des schiitischen Islam, die sich in vieler Hinsicht an den revolutionären

Ideologien der Moderne orientierte und deshalb durchaus Züge einer
Art Befreiungstheologie in sich trug. Selbst die Wahl der Vermittlungsform -
Vorlesung statt Predigt - war revolutionär: sie verlieh dem Hosainiyye den
Charakter einer progressiven Akademie. Somit wurden islamische Inhalte,
die in den Augen der modernen urbanen Mittelschichten vorwiegend als Teil
eines veralteten traditionellen Erbes galten, in einer modernitätstauglichen,
emanzipatorischen Form wiedergegeben. Sarîcatïs charismatische Ausstrahlung

und sein unermüdliches Engagement trugen erheblich zur Islamisierung
der politischen Öffentlichkeit in Iran bei.

Seit dem Ende der 1960er-Jahre erlebte der Iran eine Radikalisierung
der politischen Öffentlichkeit. Die blutige Unterdrückung des Aufstandes

von 1963 war für viele Oppositionelle ein endgültiger Beweis dafür, dass

friedliche Mittel gegen den hochgerüsteten Unterdrückungsapparat des

Regimes nichts taugten. Andererseits fühlte sich die jüngere Generation, deren

Anteil zur Gesamtbevölkerung kontinuierlich anstieg", von revolutionären
Ideologien und Denkrichtungen stärker angezogen als von den reformistischen

Ansichten der älteren Generation. Hierfür waren auch radikale Impulse
aus anderen Weltregionen förderlich. Die Begeisterung für sozialradikale

10 Eines der Hauptthemen der Vorlesungen §arïcatïs war die Kritik am traditionellen Islam,
der seiner Ansicht nach eine Zweckentfremdung des "wahren" Islam darstellte. Aus
dieser Perspektive heraus behandelte er die Geschichte des Schiismus besonders
ausführlich (Siehe etwa SarPatI, 1979 [1973]).

11 Die Verjüngung der iranischen Gesellschaft - ein Nebeneffekt der Verbesserung der

allgemeinen hygienischen und medizinischen Versorgung infolge der Modernisierung

- wies auch in den 1960er- und 1970er-Jahren keine Trendwende auf. So verzeichnete
der Anteil der Bevölkerung unter 25 Jahren zur Gesamtbevölkerung einen Anstieg von
58% im Jahre 1956 auf 61% im Jahre 1966 und 63% im Jahre 1976. In absoluten Zahlen
bedeutete das eine Verdoppelung dieses Bevölkerungsanteils von knapp 11 Millionen
in 1956 auf rund 21,5 Millionen in 1976 (Quelle: Volkszählungsergebnisse).

AS/EA LIX-3-2005, S. 857-878



Die iranische Revolution von 1979 865

Bewegungen wuchs; antiimperialistische Kriege - wie etwa auf Kuba, in
Algerien oder Vietnam - wurden von der iranischen Jugend mit ebenso

grossem Interesse verfolgt wie der Kampf von Guerillaorganisationen wie der

PLO, RAF oder der Roten Brigaden. Ausserdem animierten intellektuelle
Strömungen wie der Existentialismus, die 68er-Bewegung und nicht zuletzt
auch die Hippiebewegung zu einem radikalen Umbau der Gesellschaft.
Darüber hinaus war, wie bereits erwähnt, die politische Öffentlichkeit in Iran

vom Wirken Saricatïs nachhaltig geprägt.
Als Folge dieser politischen Radikalisierung entstanden Ende der

1960er-Jahre in Iran einige Guerilla-Untergrundorganisationen, von denen
zwei in der politischen Öffentlichkeit einen grösseren Anklang fanden: die

marxistisch-leninistische Organisation Säzemän-e Cerik-hä-ye Fada°ï-ye
Halq-e Iran und die sozialradikale, islamische Volksmogähedm (Säzemän-e

Mogâhedïn-e Halq-e Iran).

Soziale Desorganisation

In den 1970er-Jahren war die iranische Gesellschaft sowohl auf dem Lande
wie auch - und dies in einem noch höheren Ausmass - in den grossen städtischen

Zentren aus folgenden Gründen von einer zunehmenden sozialen

Desorganisation gekennzeichnet:

Die grobe Fehlplanung der Landreformen läutete einen allmählichen Niedergang des

Agrarsektors ein.

Das rasche Wachstum des Industrie- und Dienstleistungssektors führte, in Verbindung
mit dem gleichzeitigen Niedergang des Agrarsektors, zu einer verstärkten Landflucht.
Die städtische Infrastruktur (Elektrizität, Trinkwasser, der öffentliche Verkehr, Schulen,

Spitäler, Hochschulen etc.) war dieser Entwicklung nicht gewachsen. Dies führte zu
chaotischen Zuständen in den Grossstädten.

Da das Leben auf dem Lande von der Modernisierung weit weniger erfasst worden war als
in den Grossstädten, waren die Zuwanderer vom Lande kaum auf einen modernen, urbanen

Lebensstil vorbereitet. Zudem wurden sie von den Städtern gerade wegen ihrer
ländlichen Herkunft sowie aufgrund der allgemeinen Geringschätzung der manuellen Arbeit
verachtet. Somit war ein Konflikt zwischen den beiden Gruppen unausweichlich.

12 In der Periode von 1956-76 stieg der Anteil der Stadtbewohner zur Gesamtbevölkerung
in Iran von 30% auf 53% an (Quelle: Volkszählungsergebnisse).

AS/EA LIX-3-2005, S. 857-878



866 Amir Shekhzadegan

Der scharfe Kontrast zwischen urbanem und ländlichem Lebensstil führte angesichts
einer rapiden Landflucht zu einer Realisierung der urbanen Zentren und verschärfte
damit die chaotischen Zustände in den Grossstädten.

Rasches Bevölkerungswachstum Urbanisierung und die Diffusion neuer konsumorientierter

Lebensstile aus dem Westen verursachten in den Städten einen rapiden Anstieg
der Nachfrage nach Gütern und Dienstleistungen.
Das Angebot an einheimischen Produkten war der zunehmenden Versorgungskrise in
den urbanen Zentren kaum gewachsen.

Dass die einheimischen Produkte bei weitem nicht die wachsende Nachfrage
decken konnten, war durch eine Vielzahl von Faktoren verursacht: Zum
einen führte der Niedergang des Agrarsektors unweigerlich zu einem akuten
Mangel an landwirtschaftlichen Produkten. Zum anderen erschwerten
folgende Defizite die einheimische Industrie: Akuter Mangel an Humankapital14

in den mittleren Stufen (qualifizierte Arbeiter, Handwerker, Techniker),
schwerfällige Bürokratie, häufige Stromausfälle15, zunehmende Spannungen
zwischen Arbeitern und Arbeitgebern, grosser Mangel an landwirtschaftlichen

Produkten, die als Rohstoff für die verarbeitende Industrie dienten, und
nicht zuletzt grosse Defizite in der Schwerindustrie, insbesondere bei der

Stahlproduktion. Zudem führte ein falsch konzipierter Protektionismus in
Bezug auf einheimische Produkte zu einem kontinuierlichen Anstieg der
Preise sowie zu einer Verschlechterung der Qualität dieser Produkte.

Der Staat, der seit 1973 dank der erhöhten Erdöleinnahmen über
wesentlich grössere finanzielle Ressourcen verfügte, versuchte den akuten

13 Zwischen 1956 und 1976 stieg die Bevölkerung Irans von 18.954.704 auf 33.708.744
Seelen an, was ein Wachstum von 77,8% für die genannte zwanzigjährige Periode
bedeutete (Quelle: Volkszählungsergebnisse).

14 Der akute Mangel an Fachkräften deutete auf grosse Defizite in Erziehungswesen hin.
Selbst die Alphabetisierungsprogramme hinkten weit hinter den ehrgeizigen Plänen
des Staates nach: Obwohl gemäss Volkszählungen der Anteil der Alphabetisierten an
der Gesamtbevölkerung in der Periode zwischen 1966 und 1976 von 29.4% auf 47.5%
anstieg, war am Vorabend der Revolution immer noch die Hälfte der über 6-jährigen
Bevölkerung nicht alphabetisiert. Dabei machten die Männer in der Stadt mit 39%

Analphabetismus und die Frauen auf dem Lande mit 81,1% die beiden Extremwerte in der
Mann-Frau/Stadt-Land Kreuztabelle aus (vgl. Statistisches Bundesamt, 1992:40).

15 Zu den wichtigsten technischen Problemen der iranischen Gesellschaft in jenen Jahren

gehörte die defizitäre Stromversorgung: 1975 lag Iran mit 460 KW Stromversorgung
pro Kopf weit unter dem Weltdurchschnitt von 1,140 KW (vgl. Looney, 1982:160).

AS/EA LIX-3-2005, S. 857-878



Die iranische Revolution von 1979 867

Mangel an Gütern durch die Importe zu beheben.16 Aber auch hier tauchten
bald eine Reihe von Unzulänglichkeiten auf: schwerfällige Zollabfertigung,
Mangel an Transportmitteln und Kühlanlagen und ein unterentwickeltes

Distributionssystem.

Mohammad Rezas "Grosse Zivilisation" und das Ende seines

Regimes

Ungeachtet der zunehmenden sozialen Desorganisation versuchte der Schah

in den 1970er-Jahren, seine Vision eines hochmodernen Iran energischer
denn je zu verwirklichen. Dank der drastischen Erhöhung der Erdöleinnahmen

schienen auch die finanziellen Mittel zur Realisierung seiner "grossen
Zivilisation" gesichert zu sein. Der unkontrollierte Zufluss der erhöhten
Erdöleinnahmen in die Wirtschaft führte jedoch zu deren Überhitzung. Das von
Schwierigkeiten gezeichnete ökonomische System war somit auch von einem

unaufhaltsamen Anstieg der Verbraucherpreise geplagt.
Der Schah machte die Händler und Ladenbesitzer für die übermässige

Inflation verantwortlich und lancierte 1974 eine aggressive
Preisüberwachungspolitik. Die Bilanz der hierfür eingeführten Instanz Otäq-e Asnäf
("Zünftekammer") war ernüchternd: Tausende Ladenbesitzer und Händler
wanderten ins Gefängnis oder wurden aus ihren Heimatstädten verbannt, und
Abertausende Kleinunternehmer erhielten Bussstrafen.17 Die willkürlichen
und oft unverhältnismässigen Massnahmen der Zünftekammer führten zu
einer breiten Unzufriedenheit innerhalb der Bevölkerung. Zu den Leidtragenden

dieser Verfolgungsjagd gehörten in erster Linie die Bäzäris, die dem

Mohammad Rezä schon immer ein Dorn im Auge gewesen waren.18

Die Politik der Härte galt aber nicht nur den Landbesitzern und Bäzäris.

Auch die Strassenhändler - überwiegend Zuwanderer vom Lande - wurden

16 Die zunehmende Abhängigkeit der iranischen Wirtschaft von Importen wurde von der

Bevölkerung als Beweis für die Unfähigkeit des Regimes bewertet. Diese Abhängigkeit
stach insbesondere bei den Produkten aus dem Agrarsektor ins Auge. Die Lebensmittelimporte

etwa stiegen in der Periode 1973-1978 von 32 Millionen US$ auf 1,5

Milliarden US$ (Bank Markazi Iran, Annual Report, 1979, S. 15 (zitiert in Looney, 1982:4).
17 Vgl. Abrahamian, 1989:28ff.
18 Abrahamian, 1989:29, zufolge war bereits 1976 kaum eine Bäzäri-Familie von den

Strafen der Zünftekammer verschont geblieben.

AS/EA LIX-3-2005, S. 857-878



868 Amir Sheikhzadegan

für die Verteuerung mitverantwortlich gemacht und aus dem Strassenbild
entfernt. Das Regime liess ausserdem die illegalen Bauten in den Slums, die

hauptsächlich von Landflüchtigen bewohnt wurden, zerstören. Ferner
lancierte der Schah eine Kampagne gegen Korruption und liess Hunderte von
einflussreichen Persönlichkeiten in der Privatwirtschaft oder Staatsverwaltung

verhaften.
Weit entfernt von den Realitäten der iranischen Gesellschaft und trotz

der wachsenden allgemeinen Unzufriedenheit führte der Schah 1975 das

Einparteiensystem ein, mit der Illusion, die gesamte iranische Bevölkerung
unter dem Banner seiner neu gegründeten Partei Rastâhïz ("Auferstehung")
mobilisieren zu können. Mit der Auflösung der regimetreuen Parteien einerseits

und der Antikorruptionskampagne andererseits kehrte der Schah nun
selbst seinen Freunden und Verbündeten den Rücken. Der in den 1950er-
Jahren begonnene Prozess der Spaltung der Elite erreichte somit einen neuen
Höhepunkt.

Dem zunehmenden Missmut der regimetreuen Elite zum Trotz setzte

Mohammad Rezä ungehindert seine realitätsfremden19 Reformen fort. Um
die nationale Identität seiner Untertanen zu stärken und seine Herrschaft mit
der glorreichen Vergangenheit der Perser zu verknüpfen, führte er 1976 eine

neue Zeitrechnung ein, die auf die Gründung der Perser-Dynastie um 550 v.
Chr. zurückging. Diese sollte die für die Muslime geltende islamische
Zeitrechnung ersetzen. Zumal vor dem Hintergrund einer wachsenden Unzufriedenheit

in der Bevölkerung erwies sich diese Entscheidung jedoch als nackte
Provokation. Vor allem in der islamischen Öffentlichkeit rief die Einführung
der neuen Zeitrechnung, die eine Schwächung der religiösen Identität vorsah,

grosse Empörung hervor. Den sich auf eine finanzstarke Rentenwirtschaft

stützenden Monarchen schien aber auch der Zorn der Geistlichkeit
keineswegs zu beunruhigen.

19 Zu den realitätsfremden Massnahmen Mohammad Rezäs gehörten auch die pompösen
Feierlichkeiten 1971 aus Anlass des 2500sten Jahrestages der Gründung des Persischen

Reiches sowie die luxuriösen Kunstfestivals, bei denen die europäische Avantgarde

im Mittelpunkt stand.

AS/EA LIX-3-2005, S. 857-878



Die iranische Revolution von 1979 869

Die Revolution von 1979

Mitte der 1970er-Jahre erreichte die Legitimation des Regimes einen historischen

Tiefpunkt: Die allgemeine Unzufriedenheit war nicht nur durch
zunehmende Unzulänglichkeiten im alltäglichen Leben bedingt. Aufgrund der
raschen sozialen Umwälzungen wiesen praktisch alle sozialen Schichten -
mit Ausnahme eines Teils der Herrschaftseliten - einen erheblichen Grad an

Statusinkonsistenz auf, so dass man auf dem ganzen Land, insbesondere aber

bei den Städtern, von einem akuten anomischen Zustand sprechen konnte:
Bei den mehrheitlich lohnabhängigen Angehörigen der modernen
Mittelschicht lag das Einkommen weit unter ihrem Prestige. Die Bäzäris waren mit
einer wachsenden, verwestlichten Schicht der Grosshändler konfrontiert, die
dank ihrer Verbindungen zu den Eliten den Handel zu dominieren drohte.
Die überhebliche und schwerfällige Bürokratie, und nicht zuletzt die Willkür
der Zünftekammer, vertieften noch ihre Gefühle der Ohnmacht. Die meisten

Zuwanderer konnten zwar mit der Inflation durch selbständige Erwerbstätigkeit,

vor allem im Strassenhandel, mithalten. Sie litten jedoch aufgrund ihrer
ländlichen Herkunft wie auch der allgemeinen Niedrigschätzung manueller
Arbeit unter akutem Prestigedefizit. Und die westlich orientierten Technokraten

warteten vergeblich auf westliche Lebensstandards.
So war in Iran nunmehr ein Zustand erreicht, mit dem sich praktisch

niemand mehr identifizieren konnte: Die fortschrittsgläubigen Intellektuellen
fanden sich ebenso wie der konservative Klerus in einer Gesellschaft vor, die

von ihren Idealen weit entfernt war: Die Linke beklagte die soziale

Rückständigkeit, der Klerus den Rückgang der Religiosität in der Bevölkerung;
und die Islamisten träumten von einer islamischen Utopie. Aufgrund der

repressiven Politik des Schah konnte die allgemeine Unzufriedenheit jedoch
kaum öffentlich artikuliert werden.

Mit der Wahl Jimmy Carters zum Präsidenten der USA im November
1976 und dem damit verbundenen politischen Klimawandel erhielten die

Regimekritiker erheblichen Auftrieb.20 Ihre Proteste blieben nicht ohne Er-

20 Keddie, 2003, verweist zurecht auf zwei weiteren Umstände, welche die politische
Öffnung in Iran in jener Zeit begünstigt haben: Zum einen veranlasste die Krebserkrankung

des Schah ihn zur Vorbereitung seiner Nachfolge. Der Thronfolger hätte das Land

nicht mehr mit der gleichen Härte regieren können. Zum anderen konnte Mohammad
Rezä den wachsenden Druck der internationalen Menschenrechtsorganisationen wie

Amnesty International nicht länger ignorieren (Keddie, 2003:215).

AS/EA LIX-3-2005, S. 857-878



870 Amir Shekhzadegan

folg: Am 4. August 1977 ersetzte der Schah seinen langjährigen Premier
Hoveidä durch den Ökonomen öamsid Ämüzegär und signalisierte damit
einen politischen Wandel in Richtung grösserer Freiheiten und ökonomischer
Sanierung.

Abgesehen von den Unruhen an den Hochschulen, die von sozialradikalen

Gruppierungen geführt wurden, beschränkte sich die neu erwachte

regimekritische Bewegung vorerst auf vereinzelte, friedliche Protestaktionen

gegen die Verletzung der Menschenrechte. Erst nachdem Anfang 1978 ein

gegen Ayatollah Homeinï gerichteter "Leserbrief21 in der Tageszeitung
Etteläcät veröffentlicht wurde, kam die Lawine des Volksaufstandes ins Rollen.

Als Protest gegen die öffentliche Beleidigung eines hochrangigen Klerikers

schloss sich der gesamte Klerus unter der Leitung des so genannten
"Dreiecks der Führung" - bestehend aus den Grossäyatollähs Saricatmadäri,

Golpäyegäm" und Marcasï-ye Nagafi - der Reformbewegung an und lancierte
Protestaktionen. Das brutale Vorgehen der Sicherheitskräfte gegen die

Demonstranten provozierte weitere Proteste, die sich regelmässig alle 40 Tage
(bedingt durch die Trauerfeiern für die gefallenen Demonstranten jeweils 40

Tage nach deren Tod) wiederholten. Diese fast zyklischen Kundgebungen

zogen aufgrund der zunehmenden Gewaltanwendung durch die Sicherheitskräfte

immer mehr Menschen in ihren Bann, so dass im Sommer 1978 die

Protestbewegung in einem landesweiten Aufstand mündete.

Nachdem Premier Ämüzegär die Volksbewegung nicht hatte stoppen
können, wurde im August 1978 eine Regierung der "nationalen Versöhnung"

unter dem Vorsitz des mit religiösen Fragen vertrauten Senators
öacfar Sarif-Emamï gebildet. Ungeachtet dieses Zugeständnisses des Regimes
an die Opposition trat die Volksbewegung im gleichen Monat in eine neue
Phase der Massendemonstrationen. Nun setzte die Regierung am 7. September

in zahlreichen Städten Militärverwaltung ein, welche als erstes den
Ausnahmezustand ausrief und Ausgangssperre verhängte. Ein Tag darauf - am
8. September 1978 - kam es in Teheran bei einer Demonstration politischer
Aktivisten, die der Ausgangssperre trotzen wollten, zu einem Blutbad. Dieser

Tag, der von den Islamisten zu einem Mythos hochstilisiert werden sollte,
war der Auftakt der Radikalisierung des Volksaufstandes.

Da die Demonstrationen durch die Ausgangssperre erschwert worden

waren, ging die Bewegung in eine neue Phase der Streiks über, die sich für

21 Dieser Brief soll AhräR, 1979, zufolge von Schah selbst unter dem Pseudonym Ahmad

Rasïdï Motlaq verfasst worden sein.

AS/EA LIX-3-2005, S. 857-878



Die iranische Revolution von 1979 8 71

das Überleben der Monarchie als weitaus gefährlicher erwiesen als die

Kundgebungen. Insbesondere die Streiks in der Erdölindustrie hatten
vernichtende Auswirkung auf die Stabilität des Regimes.

Mit der Ausweisung Homeinïs aus dem Irak und seiner Ankunft in Paris

am 6. Oktober 1978 kam es zur entscheidenden Wende innerhalb der Bewegung.

Denn mit diesem Schritt hatte der Ayatollah Zugang zu globalen
Massenmedien und stieg nun zum unbestrittenen Führer der Bewegung auf.
Auch seine radikalen Parolen hatten angesichts der Eskalation der Gewalt
mehr Anziehungskraft als die moderaten Stellungnahmen seiner Mitstreiter
in Iran.

Am 6. November 1978 entliess der Schah die Regierung Sarif-Emamïs

und beauftragte General Goläm-Rezä Azhäri mit der Bildung einer Militärregierung.

Aber auch dieser Schritt brachte keine Lösung, denn je härter man

gegen die Aufständischen vorging, desto radikaler wurde die Bewegung.
Insbesondere die lähmenden Streiks dehnten sich aus. Bei der Presse etwa
kam es zu einem Generalstreik, der die gesamte Amtszeit Azhäris andauerte.
Die alarmierenden Auswirkungen der Militärregierung zwangen den Schah

nach weniger als zwei Monaten zum Einlenken: Am 29. Dezember 1978
entliess er Azhäris Regierung, wandte sich der Opposition zu, und beauftragte

Säpür Bahtiyär, einen früheren Mitstreiter Mosaddeqs, mit der

Regierungsbildung. Bahtiyär nahm das Angebot an und kündigte sogleich radikale
Reformen an.

Ayatollah Homeinï blieb unnachgiebig und lehnte auch Bahtiyärs
Regierung ab. Kurz nach seiner Rückkehr in den Iran am 1. Februar 1979

beauftragte Homeinï Mehdï Bäzargän aus der liberal-islamischen Organisation
Befreiungsbewegung mit der Bildung einer provisorischen Regierung. Mit
diesem Schritt verlor die Regierung Bahtiyärs praktisch an Wirksamkeit.
Wenige Tage später, am 11. Februar 1979, kam es nach heftigen Strassenkämp-
fen zum Sturz des Schah.

Erfolgsgründe der Islamisten

Die iranische Revolution von 1979 beruhte keineswegs auf einer homogenen,

auf die Revitalisierung des Islam22 ausgerichteten Bewegung. Vielmehr

22 Dass die Beschwerden der iranischen Bevölkerung sich kaum um religiöse Fragen dreh¬

ten, wird unter anderen aus zahlreichen Zeitungsberichten der damaligen Zeit ersicht-

AS/EA LIX-3-2005, S. 857-878



872 Amir Sheikhzadegan

war sie durch eine Allianz von Individuen, Gruppierungen und Organisationen

mit unterschiedlichen Ideologien zustande gekommen. Dennoch gelang
es den Islamisten, die gesamte Bevölkerung unter ihrer Führung zu vereinen
und somit den Sturz des alten Regimes herbeizuführen. Auch nach dem Sieg
der Revolution vermochten die Islamisten, trotz zunehmender Proteststimmen

(Frauenbewegung, Widerstand der Linken und Liberalen, ethnische

Konflikte etc.) ihre Vision eines islamistischen Regimes zu verwirklichen. Im
Folgenden werde ich versuchen, die Gründe für den Erfolg der Islamisten in
Iran zusammenfassend zu diskutieren.

1. Die Islamisten-Führer verdankten ihre landesweite Popularität zu
einem erheblichen Teil ihren populistischen Parolen. Dies galt insbesondere

für Ayatollah Homeinï. Hatte er sich in seinen Interviews mit den globalen
Medien während seines Pariser Aufenthalts für ein progressives Verständnis
des Islam stark gemacht, so versuchte er sich in seinen postrevolutionären
Reden in Iran als Fürsprecher der Mostazcafin ("Entrechteten, Unterdrückten")

gegen Mostakberïn ("Unterdrücker") zu profilieren und somit alle

Menschen, die sich als Opfer der Gewaltherrschaft der Pahlavïs ansahen, für
seine Sache zu gewinnen. Homeinï faszinierte dabei vor allem die Zuwanderer

vom Lande, die unter einem erheblichen Macht- und Prestigedefizit
litten. Sie wurden zur wichtigsten Triebfeder der Revolution.

2. Die Zuwanderer wurden folglich nach der Revolution belohnt, indem
ihnen die Ausübung ihrer früheren Tätigkeiten - etwa im Strassenhandel

oder beim Bau in den illegalen Zonen - wieder gewährt wurde. Zudem wurden

sie für den Aufbau der neuen Staatsmacht eingesetzt. Vor allem in den

neu gegründeten Instanzen wie Komitees (organisatorische Einheiten der

lieh. Hierzu das folgende Beispiel: In einem beachtenswerten Bericht von Etteläcät vom
7. September 1978 wurden die Ergebnisse einer Tagung der "Beratungskommissionen
von Etteläcät in den Provinzstädten" vorgelegt. Während dieser Tagung berichteten die

Etteläcät-Korrespondenten aus allen möglichen Provinzstädten über die Probleme, die
ihnen unterschiedliche gesellschaftliche Gruppen über Jahre hinweg anvertraut hatten.

Die Beschwerden drehten sich hauptsächlich um folgende Themen:
Medizinische Versorgung
Willkür der Zünftekammer

Allgemeine Wirtschaftslage
Arrogantes Benehmen der Neureichen
Fehlende oder mangelhafte Infrastruktur wie Strassen, fliessendes Wasser und
Strom auf dem Land
Willkürliche administrative Einteilung des Landes

Mangel an Ausbildungszentren, insbesondere auf dem Land

Mangel an Freizeiteinrichtungen für die Jugend.

AS/EA LIX-3-2005, S. 857-878



Die iranische Revolution von 1979 873

neuen Milizpolizei), Basïg ("Milizarmee") und Päsdärän ("Revolutionäre
Garde") waren sie stark vertreten.

3. Als Prestige- und Machtdefizitäre waren auch die unteren Ränge des

Klerus von den radikalen Parolen der Islamisten fasziniert. Statt den langen

Ausbildungsweg des theologischen Seminars zu beschreiten, erhofften sie

sich durch Teilnahme an der neuen Macht einen viel kürzeren Weg des

sozialen Aufstiegs. Ihre Rechnung ging auf: Bald durfte eine grosse Anzahl
der Kleriker unteren Ranges die höchsten Ämter des Landes bekleiden und
selbst über das Schicksal der regimekritischen Grossäyatollähs bestimmen.

Die Islamisten vermochten ihrerseits dank des landesweiten Netzes an Klerikern

die autonome Öffentlichkeit zu dominieren.
4. Die Konzentration der westlichen Medien auf die Person Homeinïs,

insbesondere während seines viermonatigen Pariser Exils, trug wesentlich zur
Dominanz der Islamisten in der iranischen Politik bei. Der zweimonatige
Generalstreik iranischer Presse in jener Zeit begünstigte noch den Aufstieg
Ayatollah Homeinïs zu einem Superstar, denn somit blieben seine in Iran
lebenden Rivalen von der Öffentlichkeit weitgehend fern.

5. Die gut organisierten, hoch motivierten Islamisten bedienten sich der

Methoden der Gruppendynamik, mit dem Zweck, einerseits die Volksmassen

in ihrem Durchhaltewillen zu stärken, und andererseits die Indifferenten oder

Gegner zur Konformität zu zwingen. Zu diesen Praktiken gehörten
beispielsweise die kollektiven nächtlichen Alläh-o-Akbar-Aufrufe23 auf den

Dächern. Dank des chronischen Opportunismus bzw. der Passivität der

modernen Mittelschichten vermochten die Islamisten, auch diese soziale

Schichten grösstenteils für ihre Sache zu gewinnen.
6. Während der Anti-Regime-Bewegung war es den Islamisten gelungen,

durch nachdrücklichen Aufruf zur Einigkeit Vahdat-e Kalame

"Einstimmigkeit") die Führung der Bewegung an sich zu reissen. Nach dem Sieg

der Revolution erwiesen sich der Machterhalt und die Errichtung eines

islamistischen Regimes jedoch als ein wesentlich schwierigeres Unterfangen. Um
die Liberalen einzubinden, hatte Homeinï einen Teil von Vertretern der
liberalen Bewegungen zunächst in die provisorische Regierung aufgenommen.
Um das erstrebte totalitäre Regime zu verwirklichen, müssten die Islamisten

jedoch bald die Ausschaltung ihrer Mitstreiter - bestehend hauptsächlich aus

Liberalen und Linken - betreiben.

23 Allah-o-Akbar bedeutet auf Arabisch: "Allah ist der Grösste".

AS/EA LIX-3-2005, S. 857-878



874 Amir Sheikhzadegan

Das schwierigste Manöver galt dabei der Kaltstellung des einflussreichen,

liberal gesinnten Grossäyatolläh Saricatmadäri. Er hatte sich bereits

beim ersten Referendum zur Bestimmung der Staatsform gegen die von den
Islamisten geplante Formulierung ausgesprochen, wonach die Bürger lediglich

darüber abstimmen können sollten, ob sie den Wechsel von der
konstitutionellen Monarchie zur islamischen Republik wollten oder nicht.24 Er
forderte vielmehr, dass die Bürger zwischen sämtlichen Staatsformen wählen
können sollten.25 Der weitaus signifikantere Einwand Saricatmadäris betraf
jedoch die neue Verfassung. Seine Minimalforderung war, dass die Artikel
betreffend der Veläyat-e Faqîh ("Vormundschaft des Gelehrten") aus der

Verfassung gestrichen würden.26 Diese Forderungen ignorierten die
Islamistenführer. Sie zogen die scheindemokratische Volksabstimmung durch und
gingen mit aller Härte gegen die Demonstrationen der Anhänger
Saricatmadäris vor. Nach diesen Ereignissen zog sich Saricatmadäri aus der
Politik zurück.27

Nach der Ausschaltung dieses wichtigen Gegners konzentrierten sich die
Islamisten auf die Unterdrückung der übrigen oppositionellen Bewegungen,
darunter sogar jene, die an der Anti-Saricatmadäri-Kampagne teilgenommen

24 Von einigen wenigen Stimmen abgesehen, bejahte eine überwältigende Mehrheit der

Kleriker, Politiker und Organisationen die von den Islamisten geplante Formulierung
der Abstimmungsfrage. Selbst ein Grossteil der Liberalen - einschliesslich der beiden

an der Regierung beteiligten Parteien Nationale Front und Befreiungsbewegung - und
einige marxistische Organisationen - etwa Hezb-e Tüde (vgl. Ettelä'ät von 15. März
1979 [24. Esfand 1357]) - befürwortete diese Formulierung!

25 Vgl. Ettelä'ät von 12. März 1979 [21. Esfand 1357].

26 Der doktrinäre Konflikt zwischen Homeinï und Saricatmadärl stellte eine paradoxe
Situation dar: Auf der einen Seite leitete SarTatmadärl seine liberalen Ansichten direkt
aus der schiitischen Theologie ab. Auf der anderen Seite war Homeinï zum Zwecke der

Durchsetzung seiner Art der Theokratie auf eine doktrinäre Erneuerung, nämlich

Velâyat-e Faqîh, angewiesen; denn auf der Basis der herkömmlichen schiitischen Theologie

hätte er kaum die von ihm gewünschten uneingeschränkten Machtbefugnisse für
sich beanspruchen können. Gerade aus diesem Grund stellte SarTatmadän eine ernste

Gefahr für das islamistische Regime dar. Denn er argumentierte theologisch und konnte
sich dabei stärker als Homeinï auf die schiitische Tradition stützen (vgl.
Sheikhzadegan, 2003:210ff).

27 Die endgültige Ausschaltung Sarlcatmadärls wurde 1982 vollzogen: Unter dem Vor¬

wurf, er habe an der Planung eines Staatsstreichs teilgenommen, setzte das islamistische

Regime seine ganze Propaganda-Maschinerie dafür ein, den greisen Ayatollah zu
diffamieren. Schliesslich wurde §ancatmadärl unter Hausarrest gestellt, wo er 1986 unter

strengem Ausschluss der Öffentlichkeit starb.

AS/EA LIX-3-2005, S. 857-878



Die iranische Revolution von 1979 875

hatten. Auch hier gingen die neuen Machthaber schrittweise vor, so dass die
ihnen am freundlichsten gesonnene linke Organisation, nämlich die Tüde-
Partei, erst zum Schluss zum Schweigen gebracht wurde. Geschickt nutzten
die Islamisten während des iranisch-irakischen Krieges (1980-88) den Effekt
des Ralley-round-the-flag aus, um jede kritische Bemerkung als "Landesverrat"

zu diffamieren und zu unterdrücken.
7. Die Angst der westlichen Strategen vor der "roten Gefahr" in Iran

machte sie für eine islamische Lösung in diesem Land empfänglich. Dass die
islamischen Kräfte auf die Unterstützung des Westens zählen konnten, war
bereits im Falle Saudi-Arabiens erprobt worden. Diese Tendenz wurde später
in einigen anderen Kontexten - etwa im antisowjetischen Guerilla-Krieg der

MogähedTn in Afghanistan oder beim Putsch der islamisch orientierten Militärs

in Pakistan gegen Zu 1-Faqär cAlï Bhutto - bestätigt.
8. Wie alle totalitären Herrschaftssysteme versuchten die Islamisten,

durch systematische Umschreibung der Geschichte das Gedächtnis der

Bevölkerung zu "säubern". So reduzierten sie in ihrer Geschichtsdarstellung
alle revolutionären Bewegungen auf Aufstände der Gläubigen gegen Heiden
und Heuchler - kurzum: auf den dualistischen Kampf der Guten gegen die
Bösen.

Zusammenfassung

Die Begegnung mit der Moderne in Iran war von Beginn an traumatisch.
Denn die Modernisierung des Landes war stets von den Interessen der
Grossmächte mitgestaltet worden. Dies war auch während des Kalten Krieges
nicht anders. Die Modernisierung mit diktatorischen Mitteln und ohne

Integration der Zivilgesellschaft schadete dem Image der Moderne. Repression
und fehlende politische Kultur machten die Iraner für populistische Ideologien

sowie radikale Impulse von aussen anfällig. Die vom Erdöl abhängige
Rentenwirtschaft liess den iranischen Staat sich verselbständigen und somit

vom Volk entfremden. Ohne soziale Basis konnte das Regime mit - um
ABRAHAMIAN (1989:27-28) zu zitieren - "zwei leichten Schlägen", nämlich
durch eine Erhöhung des Erdölpreises um ein Vielfaches und die
Menschenrechtspolitik Jimmy Carters, aus dem Gleichgewicht gebracht werden.

In ihrer Sensationsgier konzentrierten sich die globalen Medien auf
Homeinï, der die Schwarz-Weiss-Malerei besser beherrschte als andere. So

AS/EA LIX-3-2005, S. 857-878



876 Amir Sheikhzadegan

wurde ein reaktionärer Kleriker zum Superstar stilisiert, der die gemässigten
Kleriker überschattete. Statt ein Programm anzubieten, konzentrierte sich

Homeinï auf Dämonisierung des Schah. Und dies war für ihn ein leichtes

Spiel, denn zu sehr stachen Mohammad Rezäs fehlgeschlagenen
Modernisierungsprogramme, sein diktatorisches Regime und vor allem seine Nähe zu
Israel ins Auge.

Eine vom Schah-Regime verachtete und macht-defizitäre religiöse Elite
wurde von der Aussicht auf eine Machtübernahme verblendet und folgte den

neuen "Imam". Dank seines landesweiten Netzwerks dominierte der Klerus
die autonome Öffentlichkeit und konnte vor allem die schlecht integrierten
Zuwanderer vom Lande für seine Sache gewinnen. Die Naivität und der

Opportunismus der Linken und der Liberalen wurden ihnen zum Verhängnis:
Sie wurden von Islamisten zuerst gegen das Monarchie-Regime, später aber

gegeneinander ausgespielt und schliesslich ausgeschaltet. Da die westlichen
Mächte eine islamische Lösung für den Iran als akzeptabel erachteten - und
dies aus der Logik des Kalten Krieges heraus -, stiessen die Islamisten auch

international auf keinen nennenswerten Widerstand.

Literatur

Abrahamian, Ervand
1982 Iran Between Two Revolutions. Princeton, N.J.: Princeton Univer¬

sity Press.

AHRÄR, Ahmad
1979 "Ahmad-e Rasïdï-ye Motlaq sahs-e Sah büd" ("Ahmad Rasïdï

Motlaq war der Schah selbst") in Etteläcät, 29. Bahman 1357

[18.2.1979]
JAHANBEGLOO, Ramin

2000 "Iranian va andïse-ye nâsïonalïsm: Goft-o-gü bä Näder-e Entehabï"

("Die Iraner und das nationalistische Gedankengut: Interview mit
Näder Entehabï") in Jahanbegloo, Ramin: Goftegü-hä-ye Ramin-e

Jahanbegloo: Iran va Modernité ("Die von Ramin Jahanbegloo
geführten Gespräche: Iran und die Moderne") Teheran: Nasr-e
Goftär:27-38

AS/EA LIX-3-2005, S. 857-878



Die iranische Revolution von 1979 877

LOONEY, Robert E.

1982 Economic Origins of the Iranian Revolution. New York: Praeger
Publishers.

Keddie, Nikki R.

2003 Modern Iran: Roots and Results of Revolution, New Haven: Yale

University Press.

SARPATÎ, Ali
1979(1973) Tasayyoce "Alavï, Tasayyoce Safavï [Alawitischer Schiismus,

Safawidischer Schiismus], Teheran: Studentische Bibliothek der
Fakultät für Literatur und Geisteswissenschaften der Universität Teheran

(Reproduktion).
Shekhzadegan, Amir
2003 Der Griff des politischen Islam zur Macht: Iran und Algerien im

Vergleich. Bern [etc.] Peter Lang Verlag: Reihe Europäische
Hochschulschriften.

Sitzler, Kim
2003 "Iran, quo vadis? Eine Rück- und Vorschau" in Politorbis Nr. 33

(2/2003) - Iran: Wirklichkeiten in Bewegung, Bern: Eidgenössisches

Departement für auswärtige Angelegenheiten.
Statistisches Bundesamt (Hg.)
1992 Iran: (Im Rahmen der Serie "Länderbericht"), Stuttgart: Metz-

ler/Poeschel.

Weiterführende Literatur

Abrahamian, Ervand
1989 The Iranian Mojahedin, New Haven & London: Yale University

Press.

Ashraf, Ahmad
1991 "State and Agrarian Relations Before and After the Iranian Revolu¬

tion, 1960-1990" in Kazemi, Farhad & John Waterbury (eds.):
Peasants and Politics in the Modern Middle East, Miami: Florida
International University Press:277-311.

Castells, Manuel
1997 The Power of Identity. (The Information Age: Economy, Society

and Culture, Vol. 2), Maiden (Massachusetts): Blackwell Publishers.

AS/EA LIX-3-2005, S. 857-878



878 Amir Sheikhzadegan

Dabashi, Hamid
1989 "By What Authority? The Formation of Khomeini's Revolutionary

Discourse" in Social Compass, vol. 36, no. 4:511-538.
Fischer, Michael M.J.
1983 "Imam Khomeini: Four levels of Understanding" in Esposito, John

L. (ed.): Voices of Resurgent Islam. New York/Oxford: Oxford
University Press: 150-74.

FORAN, John

1993 "A Theory of Third World Social Revolutions: Iran, Nicaragua, and
El Salvador compared" in Critical Sociology, Vol. 19. Nr. 2:3-28.

GERAMI, Shahin

1989 "Religious Fundamentalism as a Response to Foreign Dependency:
the Case ofthe Iranian Revolution" in Social Compass, vol. 36, no.
4:451-468.

HOURCADE, Bernard
1983 "Migrations intérieures et changement social en Iran" in Méditer-

ranée:63-69.
1993 "The Land Question and Islamic Revolution in Iran" in South Asia

Bulletin. Vol. XIII Nos. 1&2:134-147 (trans.: Afshin Matin-
Asghari).

Milani, Abbas

2001 The Persian Sphinx: Amir Abbas Hoveyda and the Riddle ofthe
Iranian Revolution, Washington, DC: Mage Publishers.

MOGHADAM, Valentine M.
1989 "The Revolution and the Regime: Populism, Islam and the State in

Iran" in Social Compass, vol. 36, no. 4:415-450.
MOTTAHEDEH, Roy
1985 The Mantle of the Prophet: Religion and Politics in Iran. New

York: Simon and Schuster.

AS/EA LIX-3-2005, S. 857-878


	Die iranische Revolution von 1979 : eine makrosoziologische Analyse

