Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 59 (2005)

Heft: 3

Artikel: Noch einmal zur altesten neupersischen Strophendichtung
Autor: Schoeler, Gregor

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147690

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147690
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

NOCH EINMAL ZUR ALTESTEN NEUPERSISCHEN
STROPHENDICHTUNG

Gregor Schoeler, Basel

Abstract

In reaction to a position taken by Professor Benedikt REINERT (in: F. Meier: Nachgelassene
Schriften. Vol. 2: Die schone Mahsati. ed. G. SCHUBERT und R. WURSCH. Leiden 2005, p. 519, fn.
19), this paper will promote anew the theory that the musammat attributed to the Persian poet
Rudaki (died 940-1, or later) is in all probability a replica of a musammat of the Arab poet Abi
Nuwas, with which it shares a common rhyme-scheme, metre and theme.

It will also be argued that the musammat form arose from gasidas in which the rhetorical
figure of tarsi (also called tasmit [!]) is frequently and regularly employed. Verses by the Old
Arabic Poetess al-Hansa’ will be presented as proof of this.

It will be pointed out that a poet before Ridaki, Sahid-i Balhi (died 927), had already
composed a single verse with tarsi® (or tasmit) (in the hazag metre) in Persian, perhaps as a part of
a musammat.

In opposition to a hypothesis advocated by Professor REINERT that the metre of the
musammats of Abli Nuwias and Riidaki (as well as the metre of the musammat-qasida of the
Persian poet ‘Utman-i Muhtari) is a further development of a Middle Persian tune, proof will be
given that this metre is already found in Old Arabic poetry, in al-Halil b. Ahmad’s K. al-‘4rud (as
an example of a specific type of basit) and even with Abl Nuwas in other (non-stanzaic) poems,
and is therefore a continuation af an established Arabic tradition.

In Band 51 (1997), S. 601-625, dieser Zeitschrift veréffentlichte ich einen Auf-
satz mit dem Titel “Alteste neupersische Strophendichtung: Ridaki’s musam-
mat, sein arabisches Vorbild und seine persischen Nachfolger”. Auf dieses
Thema mochte ich im folgenden noch einmal zuriickkommen. Zum einen sollen
hier einige Korrekturen und Ergédnzungen zu dem dort Gesagten gemacht wer-
den; zum anderen werde ich Stellung nehmen zu der Kritik, die Herr Kollege
Benedikt REINERT in einer ldngeren Fussnote seines jlingst erschienen Aufsatzes

AS/EA LIX*3°2005, S. 845-856



846

GREGOR SCHOELER

“Stammbaum des persischen Vierzeilers”' gegen meine Herleitung der
strophischen Form des Rudaki’schen musammats vorgebracht hat.?

Es handelt sich um folgendes Gedicht® von Rudaki (st. 940-1, oder spiter):

gul-i bahar-é but-i tatar-é * nabid daré cira na-yare?
nabid-i roSan ¢u abr-i bakman * ba-nazd-i gulsan cird na-baré?*

In deutscher Ubersetzung:®

Du bist Frithlingsrose, bist Tatarenidol! Du hast Wein, warum bringst du ihn nicht?
Den leuchtenden Wein, warum ldsst du ihn nicht (reichlich) wie die Wolke im (Monat)
Bahman (fiir uns) beim Rosengarten ‘regnen’?

Als ich damals den Aufsatz schrieb, glaubte ich, als erster entdeckt zu haben,
dass diese beiden Verse auch als Strophengedicht (musammat) mit der folgenden
Struktur aufgefasst werden konnen:

In: F. MEIER: Nachgelassene Schriften, hg. von G. SCHUBERT. Bd. 2: Die schéne Mabhsati,
hg. von G. SCHUBERT und R. WURSCH. Leiden 20085, S. 525-543, hier S. 529, Anm. 19.
Inzwischen hat sich Professor REINERT mit Brief vom 25 .3. 2005 zu einigen Punkten mei-
ner Replik gedussert. Ich gehe im Folgenden auf seine Stellungnahmen, soweit sie hier
relevant sind, ein. Seine Korrekturen an meiner Ubersetzung der Rudaki-Verse tibernehme
ich dankbar, sofern ich sie fiir berechtigt halte.

S. NAFIS: Ahwal-u As‘ar-i ... Radaki-i Samargandi. Bd I-111. Teheran 1309-19 H. §., hier
I, S. 1026. — Rudaki: Atar-i-manzim ba targuma-i risi. [Hg.:] 1. Braginski. Moskau 1964,
S. 100, Nr. 82. — Rudaki: Diwan. [Hg.:] G. Mansiir. Teheran 1373 H. §., S. 156.

Die handschriftliche Uberlieferung hat hier offenbar (durchweg?) na-yaré, was die Heraus-
geber — m. E. zu Recht — in na-baré emendieren. REINERT ist dagegen der Auffassung, dass
na-yaré die richtige, urspriingliche Lesart sei und dass hier eine Vorform des klassischen
verbalen radifs vorliege, bei der anstelle eines eigentlichen Reims einfach eine bestimmte
Verbalform wiederholt wird (Brief vom 25. 3. 2005). Ich kann REINERT hier nicht folgen, da
Rudaki, soweit ich sehe, in seinen iibrigen Gedichten stets (nach klassischen Regeln)
“richtige” Reime verwendet.

Diese Ubersetzung weicht von meiner friiheren ab: Im ersten Satz erginze ich hier die dort
falschlich ausgelassene Kopula; im zweiten iibersetze ich rosan mit “leuchtend” (bezieht
sich wohl auf roten Wein; B. REINERT weist mich darauf hin, dass in Ostiran in der Zeit
Rudakis nur roter Wein beschrieben wird); ausserdem mochte ich jetzt das Verb na-bare als
“regnen lassen” (also kausativ) auffassen und es auf den Weinschenken beziehen. — Die
ersten beiden Korrekturen verdanke ich B. REINERT.

AS/EA LIX*32005, S. 845-856



ALTESTE NEUPERSISCHE STROPHENDICHTUNG 847

gul-i bahar-é
but-i tatar-é
nabid daré
¢ird na-yare?

[ I

nabid-i rosan
c¢u abr-i bahman
ba-nazd-i gulsan
cira na-bare?

® oo o

Folglich bezeichnete ich es als das erste neupersische Strophengedicht. Dr.
Mohsen ZAKERI (Frankfurt a.M.) teilte mir jedoch mit Brief vom 25. 1. 2000 mit,
dass das, was ich fiir meine Entdeckung hielt, in Iran schon seit einigen Jahren
bekannt ist. Er verwies mich dafiir auf einen Passus in dem Buch von Siris
SAMISA, Sair-i gazal dar $ir-i farsi. Teheran 1369 H. §., S. 216. SAMISA beruft
sich dort seinerseits auf Galaluddin HUMA'L. Dieser kommt in seiner Ausgabe des
Diwans von ‘Utman-i Muhtari (st. vor 1154),° der ein Gedicht mit demselben
Versmass wie das in Frage stechende Riidakis verfasst hat (s. unten), auch auf das
letztere zu sprechen. So gebithrt HUMA'T offenbar das Verdienst, als erster die
musammat-Struktur von Rudakis Gedicht gul-i bahar-é erkannt zu haben.

M. ZAKERI verwies mich ferner darauf, dass schon von einem friiheren
Dichter, Sahid-i Balhi (st. 927), ein Vers, bzw. eine Strophe, mit der fiir Riadaki
charakteristischen (Binnen-) Reim-Struktur erhalten ist. Ich komme unten darauf
zuriick.

In dem genannten Aufsatz hatte ich die Auffassung vertreten, dass Rudakis
musammat eine bewusste Nachbildung (mu‘Grada) eines thematisch, metrisch
und im Reimschema ihm genau entsprechenden Gedichtes von Abi Nuwas (st.
um 815) ist,” dessen erste Strophen wie folgt lauten:?

6 ‘Utman-i Muhtari: Diwan. Teheran 1341 H. §. (=1962), S. 221f., Anm. 4.

7 Riidaki nennt in einem Vers seiner berithmten gasida Madar-i mai (Nafisi Bd, III, S. 1016,
Vers 346) folgende drei arabische Dichter: Garir, at-Ta’i (Abéi Tammam) und Hassan (b.
Tabit). Dies beweist, dass seine Kenntnis der arabischen Dichtung bis in die Abbasidenzeit
und iiber Abi Nuwas hinaus reichte. Es ist also durchaus moglich oder sogar wahrschein-
lich, dass er auch Abli Nuwas gekannt hat. — Die Methode, einer gasida als Einleitung statt
eines nasib eine Frithlingsbeschreibung voranzustellen (wie in dem grossen Gedicht Amad
bahar-i hurram ...), hat er wahrscheinlich von Abii Tammam, die Methode, einer gasida
eine Weinbeschreibung voranzustellen (wie in dem genannten Gedicht Madar-i mai) wahr-
scheinlich von Abii Nuwas iibernommen; zur Weinbeschreibung als Qasidenprolog bei Aba
Nuwas vgl. E. WAGNER: Aba Nuwds. Wiesbaden 1964, S. 253ff.

AS/EA LIX*3+2005, S. 845-856



848 GREGOR SCHOELER

suldfu danni a tabihu Samsi b
ka-samsi dagni a ka-launi warsit b
ka-ma’i muzni a rabibu fursi b

ka-dam‘i gafni a halifu signi a
yasgika saqi c yudiru tarfa d
‘ala stiyaqi c yu'iru hatfa d
ila talagi c ida takaffa d

bi-ma@’i muzni a mina t-tatanni a

ilh.
In deutscher Ubersetzung:

Wein aus dem Kruge wie eine Sonne in der Finsternis, wie das Wasser einer Wolke, wie die
Trine an einem Lid.

Ein Sonnengekochter, (gelb) wie die Farbe des Safrans, Zogling von Persern, Geschworener
(d. h. dauernder Insasse) eines Gefingnisses.

Ein Schenke gibt dir (ihn) zu trinken, wihrend er (der Wein) sich sehnt nach der
Vereinigung mit dem Wasser einer Wolke.

Er (der Schenke) ldsst einen Blick kreisen, der den Tod verleiht, wenn er schwankt vor
lauter Wiegen der Hiiften.

usw.

Wihrend ein ausgewiesener Fachgelehrter, Professor Frangois DE BLOIS, mit
Brief vom 20. 1. 1998 meine These als “iiberzeugend” bezeichnete und in
diesem Zusammenhang auf seine Ausfiilhrungen in seinem Standardwerk
Persian Literature® verwies, wo er “nachdriicklich fiir die formale Abhéngigkeit
der frithen persischen Poesie von der arabischen pléddiert” hat — und wéhrend M.
ZAKERI in seinem o. g. Brief meine Entdeckung als eine “auch fiir ein iranisches
Fachpublikum aufregende Neuigkeit” nannte — und wihrend ich auf dem
Kongress The Muwassah. History, Origins and Present Practices,'® wo ich vor

8 Abu Nuwas: Diwan. Teil III. Hg. von E. WAGNER. Stuttgart 1988, S. 332f.,, Nr. 287; Abua
Hiffan: Ahbar Abi Nuwas. [Hg.:] ‘A. A. FARRAG. Kairo 1953, S. 57f.

9 C. A. STOREY: Persian Literature. Vol. V, Part 1 by F. DE BLOIS. London 1992, S. 42-58.

10 School of Oriental and African Studies, London, 8. 10.—10. 10. 2004.

AS/EA LIX+32005, S. 845-856



ALTESTE NEUPERSISCHE STROPHENDICHTUNG 849

kurzem dieselbe Auffassung vor einem internationalen Publikum vortrug,
einhellige Zustimmung hierzu fand, hat B. REINERT sie in dem o.g. Aufsatz!! als

eine “Behauptung” bezeichnet, die fiir ihn nicht nachvollziehbar sei. Er schreibt
dann:!2

(1) Unbestritten gemeinsam ist den beiden Gedichten ihre auf gleicher musikalischer Basis
beruhende dussere Form und das allgemeine Thema Wein. Hieriiber hinaus kann ich nichts
von einer “vollkommenen Nachahmung” erkennen. (2) Das einzige fiir unseren Zusammen-
hang relevante Problem, ndmlich die Frage, wie Abl Nuwas zur musammat-Form dieses
Gedichtes gekommen sein kénnte, wird nicht diskutiert.

An einer anderen Stelle" sagt er noch zu den beiden Gedichten:

(3) Huma’1 ... (hat) darauf hingewiesen, dass sie (sc. dic von Abii Nuwis geschaffene
metrische und Reimstruktur) sich .. in einem Zweiversler Ridakis und spater wieder bei
Muhtari (gest. vor 1154) findet, aber auch nicht in das Schema der neupersischen Prosodie
hineinpasst, und hieraus wieder den sicher richtigen Schluss gezogen, dass es sich (sc. bei
dem Versmass der beiden Gedichte) um eine mittelpersische Weise!# handelt. Diese miiss-
ten wir dann metrisch so ansetzen: x - x <~ . Zum Musiker Radaki wire sie auf direktem
Weg gekommen, zu Abi Nuwas auf dem Weg der Infiltration durch die chorasanischen
Abbasidentruppen..., nur dass uns hier ein persisches Urbild fehlt.

Im folgenden mdochte ich auf diese Bemerkungen B. REINERTS eingehen.

ad 1) Es soll hier nicht darum gestritten werden, ob den beiden Gedichten—
ausser Metrum und Reimschema — wirklich nur das allgemeine Thema Wein
gemeinsam ist, oder ob dariiber hinaus nicht noch genauer bestimmbare
motivliche Parallelen (etwa das des Weinschenken) vorhanden sind.

ad 2) Die von B. REINERT als “das einzige fiir unseren Zusammenhang
relevante Problem” bezeichnete Frage der Herkunft der musammat-Form bei
Abl Nuwas ist bereits beantwortet worden. Man muss sich nur daran erinnern,
dass sowohl das arabische als auch das persische Gedicht eine “Doppelnatur”
haben, d.h. dass sie nicht nur als musammat, sondern auch als gasida aufgefasst

11 “Stammbaum”, S. 529, Anm. 19.

12 Die folgenden den Text gliedernden Zahlen sind eine Hinzufligung von mir.

13 “Stammbaum”, S. 529.

14 Hier zitiert REINERT HUMA’l ungenau. Dieser spricht nicht von mittelpersischen, sondern
von “rhythmischen, zur Vertonung bestimmten, al/ten Liedern, die man fiir (das Instrument)
Saz und Gesang verfasste” (suridhay-i darbi-i ahangi-i gadim .. ki mahsis-i saz-u awaz
misahtand). — Ausserdem suggeriert REINERTs Wortlaut, dass HUMA’l auch schon das mu-

sammat von Abl Nuwas mit den beiden persischen Gedichten in Zusammenhang gebracht
hat, was aber nicht der Fall ist.

AS/EA LIX+3+2005, S. 845-856



850 GREGOR SCHOELER

werden konnen. Schon E. WAGNER hatte festgestellt,’> dass es sich bei dem
musammat des Abu Nuwas im Grunde um nichts anderes als eine gasida
handelt, in der die rhetorische Figur des tarsi® (Binnenreim) im Ubermass und
mit Regelmaéssigkeit verwendet wird:

sulafu danni, ka-Samsi dagni, * ka-ma@’i muzni, ka-dam‘i gafni
tabihu Samsi, ka-launi warsi, * rabibu fursi,  halifu signi

Eine Rezension des Diwans, die von Hamza al-Isfahani, stellt dem Gedicht noch
einen in der iibrigen Uberlieferung fehlenden “gewdhnlichen” gasida-Anfangs-
vers voran, der aus zwei reimenden Halbversen besteht:

tahama dikra himan bi-hazni  *  wa-‘mid li-dikra humuri sakni

Meide die Erinnerung an den geheiligten Bezirk eines Hochlandes, wende dich vielmehr der
Erinnerung an die Weine von (Stadt-) Bewohnern zu.

Durch diesen Vers wird, wie bereits WAGNER bemerkt hat, die gasida-Natur des
Gedichts, die es ausser der musammat-Natur eben auch aufweist, noch auffil-
liger akzentuiert.!® Einen solchen “gewdhnlichen” gasida-Anfangsvers hat nun
auch das Gedicht ‘Utman-i Muhtaris (st. vor 1154),!” das HUMA’T und REINERT
aufgrund des gleichen Versmasses in Zusammenhang mit dem Riudakis bringen:

dila suhan-ra zi gan bar awar  *  pasas ba-mihr-i hirad bi-parwar

Herz, bring das Wort aus der Seele hervor, dann zieh es mit der Liebe (oder: in der Sonne)
des Verstandes auf!

Erst vom zweiten Vers an weisen die Verse tarsi* auf:

Cu gan na-mirad, bahd padirad, cu nar girad, ba-sadr an bar
ki namay-i 6, ba-kamay-i 6, zi hamay-i o, girift gauhar
ilh.

Wenn die Seele nicht stirbt, nimmt es (das Wort) an Wert (oder Schonheit, Glanz) zu; wenn
es Licht aufnimmt, so bring es in die Brust [?] !

15  Abu Nuwas. Wiesbaden 1964, S. 227 und ff.
16  Ebd., S. 228. Zu beachten noch WAGNERs Bemerkung: “Offensichtlich hat Hamza (oder seine
Abschreiber) das Gedicht auch als normale gasida aufgefasst. In der Handschrift Fatih 3774

ist die Versabteilung so, dass nur die ganzen basit-Verse ohne weiteres ins Auge fallen.”
17 Siehe Anm. 6!

AS/EA LIX+3+2005, S. 845-856



ALTESTE NEUPERSISCHE STROPHENDICHTUNG 851

Denn sein Buch (oder sein Brief, seine Botschaft) hat durch ihren Wunsch aus seiner
Schreibfeder Substanz (Wiirde; oder Tinte) gewonnen.

Das Gedicht, dessen Hauptthema tibrigens Lob (madh) ist, findet sich im Diwan
‘Utman-1 Muhtaris unter den gasidas eingeordnet; es ist mithin, genau wie das
des Abu Nuwas,'® von der einheimischen Kritik (primér) als qasida aufgefasst
worden, !9

Aufgrund des Vorhandenseins derartiger “musammat-qasidas” im Arabi-
schen?® und Persischen liegt es nahe anzunehmen, dass die entwicklungsge-
schichtliche Vorstufe des musammat solche gasidas sind, in denen die Dichter
den tarsi* zuerst sporadisch, dann immer haufiger und regelmassiger angewendet
haben. Dies ist keine blosse Hypothese, derartige Gedichte lassen sich belegen.
Schon I. GOLDZIHER in seinem Aufsatz “Bemerkungen zur arabischen Trauer-
poesie”2! und N. RHODOKANAKIS in seiner Abhandlung “Al-Hansa’ und ihre
Trauerlieder "2 haben festgestellt, dass in den Trauergedichten — und zwar ins-
besondere in solchen im Versmass basit (!) — hdufig und manchmal regelmassig
diese Figur verwendet wird. Eine neuere Untersuchung hierzu hat G. J. A. BORG
vorgelegt.??

In einer Trauerode (martiya) von al-Hansa’?* findet sich ein Vers mit regel-
missigen, dem spiteren musammat genau entsprechendem tarsi; doch ist der
betreffende Vers in diesem Gedicht ein Einzelfall:

18  Siehe Anm. 16!

19  Auch Amir Mu‘izzi (st. ca. 1147) hat eine musammat-gasida dieses Typs gedichtet; auch sie
ist im Diwan unter den qasidas eingereiht; auch bei ihr fehlt eine besondere Kennzeichnung
der Binnenreime. — Hierzu und zur Verdnderung der musammat-Struktur, die durch den
“gewdohnlichen” Einleitungsvers bewirkt wird, vgl. meine Ausfiihrungen in AS 51 (1997), S.
618ff.

20  Es gibt mindestens noch eine andere alte musammat-qasida dieses Typs; sie wird dem
Hammad ar-Rawiya (st. 772 oder spiter) zugeschrieben. — Vgl. hierzu meine Ausflihrungen
in A5 51 (1997), S. 619f.

21  In: WZKM 16 (1902), S. 307-339, hier S. 313, mit Anmm. 1 und 2.

22 In: S.B. Ak. Wiss. Wien. Phil.-Hist. K1. cxlvii (1903), Teil IV, Wien 1904, S. 38ff.

23 Mit Poesie vertreibe ich mir den Kummer meines Herzens. Eine Studie zur altarabischen
Trauerklage der Frau. Diss. Nijmegen 1994, S. 96-104.

24 Anis al-gulasd’ fi Diwan al-Hansa’. Beirut 1889, S. 24ft., hier S. 27, Z1. 3.

AS/EA LIX+3-2005, S. 845-856



852 GREGOR SCHOELER
hammalu alwiyatin, habbatu audiyatin, Sahhddu andiyatin, lil-gaisi garrari

Aber in einem anderen Gedicht?® verwendet al-Hansa’ regelmaéssigen tarsi® in
vier aufeinanderfolgendenVersen:

abi I-hadimati, dtin bil-‘azimati, mit-lafu l-karimati, la niksun wa-la wani
hami I-haqiqati, bassalu l-wadiqati, mi-taqu l-wasiqati, galdun gairu tunydani
talla'u marqabatin, mannd‘u maglaqatin, warradu masrabatin, qatta‘u aqrani
Sahhadu andiyatin, hammalu alwiyatin, qattd‘u audiyatin, sarhanu gi'ani

Als “musammat” geschrieben:

abi I-hadimati hami l-hagiqati
atin bil-‘azimati bassalu l-wadiqati
mitlafu I-karimati mi‘taqu I-wasiqati

la niksun wa-la wani galdun gairu tunyani
talla‘'u marqabatin Sahhadu andiyatin
mannda‘u maglaqatin hammalu alwiyatin
warradu masrabatin gatta‘u audiyatin

qatta‘u aqrani sarhdnu giani

Obwohl in den ersten beiden Versen der Reim in die vorletzte Silbe des zweiten
und vierten basit-Fusses fillt, in den letzten beiden Versen dagegen mit den
entsprechenden Fussenden zusammenfdllt und der Reim somit in diesem
Gedichtstiick nicht so regelmaissig auftritt wie in dem Abd Nuwas-Gedicht, so ist
es doch unmdglich, einen Zusammenhang mit diesem zu bestreiten; und es liegt
nahe, das musammat — jedenfalls den musammat-Typ, den Abi Nuwas in dem
zur Rede stehenden Gedicht verwendet — aus gasidas herzuleiten, in denen iiber
mehrere Verse hinweg — so wie bei al-Hansa’ in dem oben zitierten Stiick —
regelmissig der farsi® verwendet wird. Dass die einheimischen Rhetoriker diese
Art von farsi® auch als tasmit bezeichnen und letzteren zu den Stilfiguren
rechnen,”® zeigt, dass sie diesen Zusammenhang ebenfalls sehen. Und dass die
Gedichte al-Hansa’s, die diesen Binnenreim aufweisen, meist im Versmass basit
abgefasst sind, und dass Abl Nuwas’ musammat ebenfalls im basit gedichtet ist
— wenn auch 1n einer kiirzeren Form dieses Versmasses — wird auch kein Zufall

25  Ebd, S. 83f.
26  GOLDZzIHER: “Bemerkungen”, S. 313; A. F. MEHREN: Die Rhetorik der Araber. Kopenhagen
und Wien 1853, S. 169 (dtsch.); S. 131 (arab.).

AS/EA LIX+3+2005, S. 845-856



ALTESTE NEUPERSISCHE STROPHENDICHTUNG 853

sein. (Der jeweils erste Fuss des gewdhnlichen und des kurzen basit sind
identisch! In letzterem ist vom zweiten Fuss nur noch die erste Lénge iibrig
geblieben.)

Das “kurze” basit ist iibrigens keine Neuerung aus frithabbasidischer Zeit,
sondern schon in vorislamischer Zeit nachweisbar. Es findet sich in einem
Gedicht von Imra’alqais (AHLWARTH Nr. 55)?7 und in einer gelegentlich zu den
Muc‘allagat gerechneten gasida von ‘Abid b. al-Abras (LYALL Nr. 1)?. Der
gahiliya-Dichter Salm (oder Sulmiy oder Salma) b. Rabi‘a verwendet es in einer
git‘a, die in der Hamdsa angeflihrt wird.?® Ihr letzter Vers lautet:

wal-yusru kal-‘usri wal-gina * kal-‘udmi wal-haiyu lil-manini
Die giinstigen Umstiinde sind wie die ungiinstigen, der Reichtum ist wie die Armut, und der
Lebende (oder: der Stamm) ist fiir das Todesgeschick (bestimmt).

Der Metriker al-Halil b. Ahmad (st. zwischen 777 und 791), auf den die
Klassifizierung des in Rede stehende Versmasses als Sonderform des basit
zuriickgeht, bringt hierfiir zwei Gedichte als Beispiele®°. Der erste und der letzte
Vers des ersten Gedichts lauten:

ma aqraba I-ya’sa min raga’i * wa-ab‘ada s-sabra min buka’t
Wie nahe ist doch die Verzweiflung bei meiner Hoffnung; und wie weit ist die Geduld von
meinem Weinen (d.h. auch mein Weinen bringt mir keine Geduld).

qultu stagibi fa-lamma tugib * salat dumif ‘ala rida’t
Ich sprach: Antworte! Doch sie gab keine Antwort. Meine Trénen flossen auf Obergewand.

Abii Nuwis verwendet das “kurze basit” auch in anderen Gedichten.”’

ad 3) Ich mochte also die These vertreten, dass der in Rede stehende musammat-
Typ aus gasidas mit dem Versmass basit herzuleiten ist, in denen — wie in den
zitierten Hans@’-Versen — regelmissig tarsi® angewendet wird. Ich lege Wert auf

27  The Diwans of the Six Ancient Arabic Poets, ed. W. AHLWARTH. London 1870, S. 155f.
(arab.).

28  The Diwans of ‘Abid b. al-Abras and ‘Amir b. Tufail, ed. Ch. LYALL. Leiden und London
1913 (“E. J. W. Gibb Memorial” Series. XXI, S. 5ff. (arab.). — Vgl. die von Lyall zitierten
Bemerkungen Th. Noldekes zu dem Versmass, ebd. S. 11f. (im kritischen Apparat).

29  In: Abll Tammam: Sarh Diwan al-Hamdsa, ed. A. AMIN und ‘A. HARON. Teil I-1V. Hier
Teil III, S. 1137, Nr. 408. — Zu dem Dichter vgl. ebd. 11, 546, Anm. 3.

30 Tbn ‘Abd Rabbihi: Kitab al-‘Iqd al-farid. Bd. 5, [Hg.:] A. AMIN, A. AZ-ZAIN u.a. Kairo 1965,
S. 450 (3/203).

31 Z.B. Diwan. Teil 11, S. 132ff., Nr, 103; Teil IV, S. 22ff., Nr. 27.

AS/EA LIX*3+2005, S. 845-856



854 GREGOR SCHOELER

die Feststellung, dass meine These den Vorteil hat, keine hypothetischen
Konstrukte ins Spiel bringen zu miissen; sie kann konkret existierende Zeugnisse
beibringen.

REINERTs Annahme hat {ibrigens den Nachteil, dass sie sich liberhaupt nur
auf das Versmass, nicht aber auf das Reimschema beziehen kann. Dass es
mittelpersische Gedichte mit dem Reimschema aaa a, bbb a, oder bbb a, cccc a,
gegeben hat, hat noch niemand behauptet. Und dass Abii Nuwas mit dem
Strophengedicht in einer “persifizierenden Walid-Nachfolge” “eine Mischung
von durchgehendem distichoidem ‘arabischem’ Versendreim und wechselndem
‘persischem’ (?) Binnenreim geschaffen” haben soll,32 scheint mir angesichts des
Vorhandenseins von Versen wie jenen von al-Hansa’, Verse, die Abii Nuwas
gekannt haben wird und die ihn sehr wohl zu seiner Innovation inspiriert haben
konnen, ganz und gar abwegig zu sein.

Nun weist mich M. ZAKERI darauf hin, dass Rudaki’s musammat
moglicherweise gar nicht das erste persische Strophengedicht ist. Es gibt einen
hier relevanten Vers — oder eine Strophe — von dem Dichter Sahid-i Balhi (st.
927), der eine Generation élter ist als Riidaki. Das Versmass ist hier nicht das
basit, sondern das hazag. Der Vers bzw. die Strophe lautet wie folgt:33

dahan darad cu yak pista, laban darad ba-mai Susta, gahan bar man cu yak pista, bad-
an basta dahan darad

Er hat einen Mund wie eine Pistazie, er hat Lippen, von Wein gewaschen; er hilt fiir mich
die Welt (eng) wie eine Pistazie durch jenen geschlossenen Mund.

Bei der unsicheren Uberlieferung des Textes wissen wir nicht, ob es sich ur-
spriinglich (1) um einen Einzelvers oder (2) um einen Teil aus einem ldngeren
Gedicht handelt. Sollte letzteres der Fall sein, so wissen wir nicht, ob (2a) die
Binnenreime in dieser Weise konsequent im ganzen Gedicht angewendet wurden
oder (2b) sich nur in einem oder einigen wenigen Versen fanden. Im Falle von
(2b) hitten wir eine Parallele zu den oben angefiihrten Gedichten al-Hansa’s.
Nur im Falle von (2a) hitten wir einen Vorgénger von Rudakis Gedicht vor uns,
denn um als Strophengedicht gelten zu konnen, miissen mindestens zwei
Verse/Strophen vorhanden sein. Immerhin ist diese Moglichkeit (2a) nicht
auszuschliessen, d.h. es ist nicht unmoglich, dass es schon im 3./9. Jh. persische
Strophengedichte — oder ein persisches Strophengedicht — gegeben hat. Ubrigens
weist der Reim noch nicht die Qualitit des Riidakischen und spéteren persischen

32  REINERT: “Stammbaum”, S. 529.
33 G. LAZARD: Les premiers poétes persans. Tome I1. Teheran, Paris 1964, S. 26, Vers 26.

AS/EA LIX*32005, S. 845-856



ALTESTE NEUPERSISCHE STROPHENDICHTUNG 855

Reimes iiberhaupt auf: pista reimt auf Susta — das ist arabischer Stil, denn im
Arabischen ist ein dergestalt unreiner Reim erlaubt! —, und pista kehrt noch
einmal als drittes Reimwort wieder, was spéter ebenfalls nicht erlaubt ist oder als
unschon empfunden wiirde.

Wie sich dies auch verhalten mag: In jedem Fall vermag die “arabische
Herleitung” die von ihr postulierte Genese des musammat durch existierende
Belege abzustiitzen. Dies trifft erstens fiir das Versmass (kurzes basit und hazag)
zu. Sowohl kurzes basit als auch hazag finden sich schon in der gahiliya-
Dichtung und werden von al-Halil im K. a/-‘Arud behandelt. Dass Abu Nuwas
das Versmass seiner musammat-qasida (und seiner anderen Gedichte in
demselben Versmass) einer ihm zu Ohren gekommenen mittelpersischen Weise
(die noch nicht einmal ein rein-quantitierendes Versmass gehabt haben kann)
und nicht aus existierenden &lteren arabischen Gedichten dieses Metrums
bezogen hat, schliesse ich aus.3

Was, zweitens, das (Binnen-)Reimschema anlangt, so muss es angesichts
des Vorhandenseins der binnenreimenden, genauer: “fasmif’ aufweisenden,
Verse von al-Hansa’ (sowie von anderen Dichtern) als abwegig gelten, den
Binnenreim als “persisch™3 zu bezeichnen.

Kommen wir zum Schluss — versehen mit einer erweiterten Kenntnis iiber die
dlteste neupersische Strophendichtung und ihre Vorgeschichte — noch einmal auf
die Frage zuriick, wie Ruadaki zur musammat-Form gekommen sein mag. Es
bestehen m.E. folgende vier Moglichkeiten:

1. In der jungen neupersischen Dichtung hat sich dieselbe Entwicklung wie
in der arabischen — unabhingig von dieser — noch einmal abgespielt; d.h. die
Dichter haben zuerst sporadisch (wie vielleicht Sahid-i Balhi), dann hiufiger,
und schliesslich regelmiéssig und héaufig Binnenreim in den Versen ihrer gasidas

34  Vollig abwegig ist m. E. auch Reinerts Behauptung (“Stammbaum”, S. 527f.), dass der (in
Syrien lebende) Kalif und Dichter al-Walid b. Yazid (ca. 709-744 n. Chr.) das Versmass
mugtatt aus einer “ihm zu Ohren gekommenen baktrischen Schmidhweise abstrahiert” haben
soll. Denn erstens ist schon von einem &lteren Dichter als al-Walid, nimlich al-Farazdaq
(ca. 640—ca. 730), ein Vers im mugratt iiberliefert, und zweitens weist der betreffende
persische Schméhvers (4z Huttlalan amadéh * ba-ré-tabah amadéh usw.), wenn man dem
tberlieferten Text folgt, das quantitierende Versmass mustafilun fa‘ilun auf. — Der mugtatt-
Vers von al-Farazdaq lautet: haffid ‘alaika qalilan * wa-hati Ii min Sarabik (“Missige dich
ein wenig, und her mit deinem Wein!”) (Sarh Diwan al-Farazdaq, hg. von ‘A. as-Sawi,
Kairo 1936, S. 602).

35  REINERT: “Stammbaum”, S. 529.

AS/EA LIX+3+2005, S. 845-856



856 GREGOR SCHOELER

verwendet. Das Ende der Entwicklung wiren dann Gedichte des Typus von
Rudakis musammat gewesen.

2. Es hat dieselbe Entwicklung stattgefunden, jedoch haben den persischen
Dichtern existierende arabische Gedichte als Vorbilder gedient. In diesem Fall
hitte Rudaki in seinem musammat irgend ein metrisch und im Reimschema glei-
ches Gedicht, aber nicht unbedingt das musammat des Abii Nuwas nachgeahmt.

3. Rudaki hat das musammat des Abii Nuwas nachgeahmt (meine These).

4. Radaki hat — unabhéngig von Abii Nuwas — eine “persische Weise” des
Typs x = x = — aufgegriffen, die schon Abii Nuwas in seinem Strophengedicht
gestaltet hatte (REINERTs These).

Ich halte — ausser These 3, die ich noch immer fiir die wahrscheinlichste
halte?¢ — auch These 2 fiir moglich. Als eher unwahrscheinlich stufe ich These 1
ein. These 4 schliesse ich aus, da sie, was (a) das Versmass betrifft, trotz existie-
render moglicher arabischer Vorbilder auf einen mittelpersischen Rhythmus
setzt und (b) die Entstehung des Reimschemas — trotz belegbarer Vorstufen im
arabischen Bereich — durch ein rein hypothetisches hybrides Konstrukt (Zeilen
mit arabischem Endreim + persischem Binnenreim) erklért.

36  Vgl. auch Anm. 7.

AS/EA LIX+32005, S. 845-856



	Noch einmal zur ältesten neupersischen Strophendichtung

