
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 59 (2005)

Heft: 3

Artikel: La citoyenneté au Liban : le cas des mariages libano-palestiniens

Autor: Meier, Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147688

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147688
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA CITOYENNETE AU LIBAN: LE CAS DES
MARIAGES LIBANO-PALESTINIENS1

Daniel Meier, Institut Universitaire d'Etudes du Développement

Abstract

Citizenship in Lebanon: the case study of Lebanese-Palestinians marriages
What does it mean "to be a citizen" in Lebanon? What are the conditions to become a

Lebanese? On the basis of an inquiry made upon Lebanese-Palestinian couples, the author

presents hereafter different dimensions which challenge the citizenship question in an Arab

country. Firstly, the historical and economical context of Lebanon explains how the figure of
the individual appears. Then the stages of the State building in Lebanon explain the

conditions ofthe relation between the State and the individual, taking in account that this
relation is mediatized by the communal level, i.e. the sects. Therefore, the marriage between

Lebanese and Palestinians is understand in an anthropological way to define identitary
stakes which lie in the act of a marriage that settle under such communal circumstances. The

historical perspective of these marriage shows also the building process of the Palestinian as

a dangerous stranger and in the after war period, the set up of a slow marginalization of this
population even if such marriages continue to take place.

Depuis la fin de la guerre civile en 1990, le Liban accueille des migrants de

tous ordres, des travailleurs étrangers ainsi que des réfugiés palestiniens.
Nombreux sont les travaux portant spécifiquement sur l'organisation,
l'histoire ou les profils de ces acteurs sociaux mais rares sont les études qui

tentent de montrer en quoi ces acteurs contribuent à la définition d'une
identité nationale d'après-guerre. Pour ma part, j'ai choisi d'aborder la

question des étrangers au Liban en me demandant comment et à quelles
conditions devient-on libanais? Que veut dire être citoyen dans le Liban

contemporain et comment a évolué la citoyenneté libanaise? Sur la base

d'une enquête de terrain auprès de couples libano-palestiniens, je voudrais

Ce texte est la version remaniée d'une contribution présentée aux "Journées de la relève

de la Société Suisse-Asie", Cartigny, 2 au 5 juin 2004. Il fait suite à une enquête de

terrain menée entre 2001 et 2004 au Liban grâce au soutien financier de la KFPE et de

l'IUED.

AS/EA LIX-3-2005, S. 815-830



816 Daniel Meier

tenter d'apporter un éclairage latéral à la question de l'identité nationale dont
relève la problématique de la citoyenneté.

Sur le plan juridique, la législation sur la citoyenneté libanaise apparaît à

la suite des accords de Lausanne en juillet 1924 et donc à la naissance des

nouveaux Etats du Moyen-Orient en tant que sujets du droits international,
consécutivement à la disparition de l'Empire ottoman. Cette nouvelle
législation définit plusieurs indicateurs de la citoyenneté: la résidence sur le ritoire
du Grand-Liban2, la perte d'une citoyenneté turque, l'octroi de la citoyenneté
aux enfants et femme d'un homme libanais ou de toute personne née sur le

territoire du Grand-Liban, ainsi qu'à tout étranger résidant de manière

ininterrompue depuis 5 ans sur ce territoire3. On voit donc là tout l'intérêt de

relier la citoyenneté à ce qui la fonde, l'Etat-nation. Pour être plus précis, il
conviendrait d'abord de se pencher sur le lien qui existe entre individu et Etat
dans le Liban moderne pour cerner les conditions d'émergence de l'individu
dans une société moyen-orientale. Ensuite, à travers les cas des couples
libano-palestinens, je chercherai à dégager l'évolution de la définition du

citoyen libanais c'est-à-dire de la "libanité" à travers l'évolution historique
des relations sociales et matrimoniales entre Libanais et Palestiniens.

Position du problème

La citoyenneté désigne d'abord un statut en tant que c'est une notion
juridique. Elle provient du droit romain et signifie une appartenance
spécifique: le droit de cité. Elle montre ainsi qu'elle implique la question des

droits individuels. En arabe, la notion de citoyenneté est traduite de plusieurs

façons: ra'wiyya, taba'iyya, jinsiyya et muwatana. Les deux dernières, les

plus usitées, comportent une différence notoire. Jinsiyya renvoie à l'espèce
et désigne une citoyenneté administrative (passeport) alors que muwatana,
qui a sa racine dans la patrie (watan), désigne une citoyenneté pleine4,

englobant la précédente et incluant les différents droits relevés par Marshall5.

2 II s'agit du territoire du Liban actuel, alors appelé Grand-Liban puisque la puissance
mandataire française avait unifié des territoires périphériques (Sud, Nord, Bekaa) autour
du "Petit Liban" qui concentrait la capitale et la Montagne druzo-maronite.

3 Maktabï, 2000:157.

4 Davis, 1997:52.

5 Marshall, 1965.

AS/EA LIX-3-2005, S. 815-830



La citoyenneté au Liban 817

A ce titre, il est intéressant de relever qu'une confusion existe dans la
traduction de ces termes qui indiquent à la fois la citoyenneté et la nationalité.
Une des sources probables de cette confusion s'actualise dans le degré

d'implication: est-il question de l'appartenance de l'individu à un collectif abstrait

et bureaucratique ou plutôt à un collectif d'humains auquel il est

concrètement relié? Les pratiques sociales viennent alors fournir les précisions
contextuelles permettant l'usage du terme approprié. Pourtant, cela ne nous

dit pas davantage quel est le sens social dominant d'une appartenance au

collectif, ni ne précise de quel collectif il est question. C'est pourquoi nous

devons nous arrêter sur la prise en compte de l'individu et de ses droits dans le

contexte libanais et poser la question suivante: quelle est la place de l'individu
dans les différents champs sociaux au Liban?

I. L'individu au Liban: quelle place pour le citoyen?

Quelle est la figure de l'individu qui apparaît au Liban? Ce processus, dans une

société segmentée, n'est jamais univoque et nécessite de s'attacher à la

construction sociale de l'identité individuelle nationale - la libanité - qui allie

représentations et pratiques et définit, dans des actes sociaux et politiques, la

place réelle que le citoyen libanais occupe au Liban.
Le Libanais, comme tous les idéaux-types nationaux, est une

construction sociale qui, au Liban, a été produite une fois l'Indépendance
obtenue, et promue par un cercle restreint d'hommes de Lettres,
essentiellement chrétiens maronites, civils ou religieux. Ainsi, d'importantes
publications des années cinquante, soixante et soixante-dix expliquent, à

l'aide parfois des sciences sociales (histoire, psychologie, anthropologie), ce

qui caractérise cette personnalité libanaise: l'attrait et le sens du négoce, le

goût de l'aventure et des voyages, un esprit pragmatique et, par dessus tout,
une forte aspiration à la liberté6. Or cette liberté n'était autre que le

prolongement logique du mode de production capitaliste dont Michel Chiha,
célèbre publiciste des années 1920, avait déjà parlé alors en mêlant
habilement les nécessités de l'économie marchande avec celles des libertés de

mouvement et de conscience. L'initiative personnelle trouvait alors une

sorte de place axiale dans le raisonnement philosophique et, de ce fait, a

6 Beydoun, 1994; Salam, 1994.

AS/EA LIX-3-2005, S. 815-830



818 Daniel Meier

inscrit l'individu au cœur du processus d'expansion capitaliste qu'a connu le

Liban depuis la fin des années quarante.
Cette image profondément individualiste trouve des actualisations

concrètes notamment dans la formation d'une classe moyenne7 liée à

l'expansion du capitalisme marchand, essentiellement tourné vers le secteur
des services. Cette classe moyenne est également liée à un phénomène qui lui
est consubstantiel: le mouvement migratoire en direction de la ville et
l'urbanisation accélérée que la capitale connaît depuis les années cinquante8.
Ce double mouvement social et économique a eu pour effet d'affaiblir les

hiérarchies socio-familiales menant, entre autres, à la baisse des pratiques
endogames (mariage du fils avec la fille de l'oncle) ainsi qu'à la disparition
progressive du mariage arrangé. Cependant, comme par un effet de

compensation, les solidarités régionales et communautaires recomposèrent le tissu

social urbain en opérant un ordonnancement confessionnel et communautaire
des quartiers de la ville. Ainsi, Salim Nasr, dans un des rares bilans du

changement des pratiques sociales d'avant-guerre, montrait que si la mixité
communautaire des unions matrimoniales s'était accrue, elle n'avait que

marginalement franchi la frontière de la religion9.
Un autre indicateur de ce processus d'individuation, également

ambivalent, est celui de la scolarisation: la scolarité a renforcé le sens de la

responsabilité en s'accordant avec les logiques et les formes d'organisation
sociale nouvelles (surtout professionnelles) et en diffusant l'idée de "carrière"
dans l'esprit des jeunes scolarisés (BEYDOUN, 1987). Mais, d'un autre côté, le

parcours scolaire s'effectue toujours plus souvent10 dans des écoles privées
qui, pour la plupart, sont des établissements à caractère religieux (Salam,
1994: 142). Ces derniers confinent alors à une socialisation différenciée,
balisée par des repères différents et perpétuent une séparation confessionnelle

et communautaire entre Libanais tout en dévalorisant les établissements

publics.
D'autres secteurs, comme le champ de la culture ou le champ

universitaire, fortement liés à la vie urbaine, furent aussi, durant la même

7 Dubar/Nasr, 1976.

8 Bourgey, 1979.

9 Nasr, 1979.

10 Ce phénomène, toujours plus intense, concerne a peu près 60% des enfants et
adolescents. Sur les raisons de cette dynamique de privatisation, notamment au niveau

universitaire, cf. Favier, 2000.

AS/EA LIX-3-2005, S. 815-830



La citoyenneté au Liban 819

période d'avant-guerre, des pôles de diffusion des modèles culturels
individualistes porteurs d'un regard critique sur les normes traditionnelles.

Inversement, le droit criminel et successoral ou même le droit
constitutionnel, n'ont pas évolué, laissant la justice familiale interférer, dans le

premier cas et, dans le second, permettant à la sphère politique de déléguer

aux communautés un pouvoir sur les individus.
Un exemple, celui de la participation politique, illustre le problème de la

place du citoyen dans le droit constitutionnel. Cette participation est
réglementée par l'article 95 de la Constitution (modifié par la loi constitutionnelle

du 21 septembre 1990) qui stipule que "les communautés seront

équitablement représentées dans la fonction du ministère"1 '. Ce qui veut dire

que l'appartenance communautaire médiatise les droits politiques des

individus. Et ce n'est pas le système électoral qui peut inverser cette tendance,
bien au contraire: la loi électorale dicte à l'avance la ou les communauté(s)
dont les élus doivent être membres pour chaque région (caza). De plus, le

scrutin de liste, conçu dans l'idée de favoriser les alliances
intercommunautaires, sert surtout les intérêts des patrons de liste (notables et grandes

familles) qui agissent souvent en fonction d'impératifs communautaires!

L'Etat libanais: le communautarisme objectivé?

L'intervention de l'échelon communautaire, entre le citoyen et l'Etat,
trouve son origine dans le régime communautariste ottoman. Ce dernier "fut
maintenu intégralement par l'Acte du mandat de la SDN qui instaura l'égalité
en droit de tous les individus par le travers de l'égalité en droit de toutes les

communautés"12. Dans l'article 9 de la Constitution, l'Etat se déclare neutre
à l'égard de toutes les communautés tout en reconnaissant la liberté de

croyance à tous les citoyens. Mais, l'arrêté 60 (du 13.3.1936) stipule que le

citoyen est obligé d'appartenir à une communauté reconnue par l'Etat et

qu'il ne lui est pas permis "d'être régi en matière de statut personnel en
dehors des lois de la communauté à laquelle il appartient"13. Les
communautés ont donc reçu par délégation de l'Etat l'autorisation de dire le droit
en matière de statut personnel (mariage, divorce, succession, filiation), ce qui

explique que l'individu-citoyen disparaît, aux yeux de l'Etat, derrière sa

communauté d'origine. Ou, plus exactement, qu'il n'existe qu'à travers elle.

11 Rabbath, 1982.

12 ASSAF, 2000:25.
13 Traboulsi, 1998:55.

AS/EA LIX-3-2005, S. 815-830



820 Daniel Meier

Les accords de Taëf de 1989, en tant que compromis mettant fin à la

guerre civile, ont renforcé la communautarisation du politique en instituant
un système d'équilibre communautaire14 qui fait littéralement disparaître les

individus au profit des acteurs-phares que sont les représentants des

communautés. Cette quasi-sacralisation des communautés s'est lourdement fait
ressentir depuis, le système politique se trouvant parfois pris en otage par les

trois présidents, chacun en tant qu'il incarne sa communauté15.

Ce "repli communautaire" éloigne encore plus la perspective de

réconciliation et les espaces de médiations qui lui sont inhérents. Ce double

mouvement de renforcement communautaire et de distance entre communautés

trouve une manifestation éclatante dans le projet de "statut personnel
civil unifié" proposé par le Président Hraoui en 1997: ce projet de création
d'une communauté de droit commun possédant un statut personnel de droit
commun a échoué face aux dirigeants des communautés, car l'Etat disputait à

ces dernières le monopole des communautés religieuses, seules dépositaires de

l'organisation du statut personnel des citoyens16.

II. Les unions matrimoniales avec les Palestiniens

Pour illustrer plus précisément dans l'après-guerre les contours de la

citoyenneté libanaise, il nous a paru intéressant de mener une enquête auprès
de celles et ceux qui se situent volontairement sur la frontière nationale et
identitaire, c'est-à-dire les couples ayant contracté une union matrimoniale
avec un étranger, a fortiori lorsque le conjoint étranger est Palestinien.
L'intérêt scientifique de la mixité nationale avec les Palestiniens réside dans

la dimension contradictoire qu'elle semble comporter: en effet, les
Palestiniens passent aujourd'hui pour être ceux par qui la guerre est arrivée, ceux

qui ont détruit le Liban; s'allier avec eux via un mariage peut alors sembler

incongru17. Outre l'identité de ces acteurs, ce type d'union permet à

l'analyste de recourir à un examen historique de la dimension juridique de la

14 Bahout, 1999:299-313
15 Kassir, 2000:6-22.
16 En outre, le projet instaurait la possibilité du mariage civil ainsi que l'égalité entre

hommes et femmes. Cf. Assaf, 1999:43-73.
17 Dans la mesure où le mariage possède une signification beaucoup plus forte et

collective qu'en Europe occidentale de l'Ouest. Cf. Davis, 1977.

AS/EA LIX-3-2005, S. 815-830



La citoyenneté au Liban 8 21

vie des Palestiniens au Liban ce qui, in fine, permet une historicisation des

relations libano-palestiniennes, à partir de l'angle des mariages. Ces derniers
doivent ainsi faire émerger les contours d'une citoyenneté constamment
travaillée par les interactions sociales.

Le point de départ de cette problématique semble être constitué par ce

que l'histoire arabe a gardé sous le terme de nakba, c'est-à-dire la catastrophe
qu'a constitué la création de l'Etat hébreu en 1948, dans la mesure où ce fut
le début de l'exil d'une partie de la population palestinienne. Après les

premiers mois d'exil au Liban, un cadre juridique général s'est
progressivement mis en place et s'est greffé sur le droit de la nationalité issu des

accords de Lausanne en 1924. Ce dernier donne uniquement à l'homme
libanais le pouvoir de conférer la nationalité à sa femme et ses enfants. Dans

le cas qui nous intéresse, l'homme palestinien ne peut donc pas obtenir la

nationalité par mariage avec une Libanaise. Et, dans ce cas précis, cette
dernière ne peut pas non plus donner sa nationalité d'origine (libanaise) à ses

enfants, alors même que le mariage et la résidence sont situés au Liban. La
femme n'a donc aucun pouvoir de transmission de l'identité nationale. Cette
faiblesse peut pourtant être une ressource, dans le cas des femmes

palestiniennes: mariées à des hommes libanais, elles peuvent obtenir la

nationalité et ainsi accéder aux droits civils dont les Palestiniens sont
actuellement privés.

Les réalités des rapports libano-palestiniens semblent, au plan
symbolique, se jouer autour de ce qui est possible, permis et encouragé en
matière de mariage, et de ce qui ne l'est pas. L'obtention de la nationalité
libanaise par mariage se fait donc en fonction du sexe. L'homme palestinien
reste hors du cercle national, un éternel étranger. L'ironie veut qu'il ne puisse

améliorer son statut au Liban qu'en épousant une étrangère, par le biais de

laquelle, et en vertu d'une résidence au Liban, il peut obtenir une carte de

séjour donnant accès au travail. Un autre cas de figure que nous avons
rencontré est encore plus parlant: il arrive que certains Palestiniens possèdent

une double nationalité. Dans ce cas, l'homme palestinien a largement intérêt
à faire valoir son autre nationalité lors d'un mariage avec une femme
libanaise car elle lui permettra d'obtenir la carte de séjour. Tout se passe donc

comme si la nationalité libanaise était interdite aux hommes palestiniens par
une sorte de racisme symbolique. En interdisant aux hommes palestiniens ce

qu'ils permettent aux hommes d'autres nationalités, les autorités libanaises

définissent une interdiction implicite d'alliance nationale. Comme le relevait
Lévi-Strauss, "l'absence de relation familiale ne définit pas rien, elle définit

AS/EA LIX-3-2005, S. 815-830



822 Daniel Meier

l'hostilité"18. Si des parents libanais "donnent" leur fille à un Palestinien,
l'Etat libanais, garant de la nation, condamne cet acte en n'octroyant pas au

marié le papier symbolique (carte de séjour) attestant un lien d'appartenance
au groupe "libanais". Ce faisant, il rend la vie future de cette famille beaucoup
plus difficile, notamment au niveau économique.

Pour entrer dans les expériences concrètes de ces formes d'exclusion,
j'ai mené l'enquête, au moyen d'entretiens semi-directifs, auprès d'une
cinquantaine de couples qui se sont mariés à différentes époques de l'histoire
libanaise. Leurs récits autant que leur trajectoire permettent de reconstruire
les étapes de la vie des Palestiniens au Liban19 dans leurs relations avec les

divers acteurs libanais. Je voudrais donc proposer une lecture en trois
séquences historiques: les années d'installation (48-69), l'âge d'or (69-82) et
la marginalisation (1982 à nos jours). Chacune d'entre-elle comporte plus ou
moins explicitement une qualification de ce que signifie ou signifiait "être
palestinien". Ce faisant une définition implicite de la libanité émerge
parallèlement de chacune de ces séquences en vertu du principe bien connu de

définition/différenciation largement observé dans diverses sociétés20. Enfin, la

perspective diachronique ici adoptée permet de comprendre la dynamique
dans laquelle se trouve insérée la problématique de la citoyenneté dans le
Liban d'aujourd'hui.

Les années d'installation (1948-1969)

Le processus de cette première séquence de vie commune sur le territoire
national libanais s'agence autour de l'idée d'intégration fonctionnelle. En
effet, on assiste durant ces deux décennies à une classification et un
traitement des Palestiniens en fonction de leur degré d'utilité économique et
politique. Ainsi, les plus démunis, surtout s'ils sont musulmans, sont parqués
dans des camps aux abords des principales villes du pays et s'avèrent de la
sorte fonctionner comme main-d'œuvre bon marché en ces temps de

développement économique21. Par contre, les plus nantis, notamment en terme
de diplômes mais également en terme financier, sont immédiatement intégrés
au collectif libanais via des procédures de naturalisation facilitée. Mais le

sommet du traitement discrétionnaire dont les Palestiniens ont fait l'objet

18 Lévy-Strauss, 1949:552.

19 Hudson, 1997.

20 Valensi, 1986.

21 Petran, 1987:74.

AS/EA LIX-3-2005, S. 815-830



La citoyenneté au Liban 823

durant ces années est probablement celui de la naturalisation de plusieurs
milliers d'entre eux22 parce qu'ils étaient chrétiens, principalement sous la

présidence de Camille Chamoun (1952-1958). Il convient ici de remarquer
que les unions matrimoniales entre les deux groupes nationaux n'étaient que

peu répandues, hormis justement les mariages entre chrétiens. Et l'accession

au marché du travail aussi bien que des facilités dans l'obtention de la

naturalisation (pour l'homme palestinien) donnait au mariage une tonalité
integratrice indéniable.

Avec ces mesures ciblées sur les Palestiniens chrétiens, le Président de la

République avait le dessein de pérenniser la domination des chrétiens du Liban

sur les leviers politiques du pays23. Cependant, une importante contestation
rassemblée sous l'étendard du nationalisme arabe mettait en question ce type
d'action et plus largement le positionnement pro-occidental que Camille
Chamoun avait insufflé à son pays. Son successeur, Fouad Chéhab, n'aura de

cesse de "tordre le bâton dans l'autre sens" tout en voulant contrôler, via le

deuxième bureau de l'armée, les allées et venues et activités des Palestiniens

vivant dans les camps. Cette surveillance rapprochée et parfois brutale

n'empêchera nullement ces derniers de s'organiser en mouvement de résistance

militaire, actif dans la lutte anti-israélienne à partir de 1965 au point de

mener à une série d'accrochages avec l'armée libanaise en avril 1969. Cette

importante rébellion à l'autorité libanaise signalait pour les Palestiniens la fin
de leur sujétion et le début d'une stratégie nettement plus exogamique, c'est-
à-dire integratrice d'autres groupes nationaux, principalement les Libanais.

Elle signifiait aussi la fin de l'emprise de la logique nationale libanaise sur le

groupe des Palestiniens en même temps que l'annonce du déclin d'une libanité
forte et assimilatrice mais repliée sur le pôle chrétien.

L'âge d'or (1969-1982)

Tout se passe comme si depuis les Accords du Caire, signé en novembre 1969

par le Liban et l'OLP sous la pression de plusieurs pays arabes, les

Palestiniens avaient repris l'initiative, dépassant l'immobilisme dans lequel

22 Cf. Shiblak, 1997.

23 En vertu du principe de communautarisation du politique qui avait été entériné dans le

Pacte national en 1943 lors de l'accession du Liban à l'Indépendance. Ce principe
justifiait la prééminence des chrétiens maronites à la magistrature suprême en fonction
de leur nombre puisque les résultats du recensement de 1932 en faisait la communauté
la plus importante du pays.

AS/EA LIX-3-2005, S. 815-830



824 Daniel Meier

les autorités libanaises les avaient confinés. Pour le système politique libanais,
l'effet de ces accords fut inverse: un processus de scission interne de la société
libanaise qui devait mener, en 1975, à la décomposition de l'Etat du fait de

l'éclatement identitaire du Liban en deux groupes antagonistes24. Du côté

palestinien, l'affirmation identitaire se renforça par la constitution d'un
mouvement de Résistance de mieux en mieux armé, à fortiori depuis l'arrivée
des fedayins de Jordanie suite aux événements de Septembre Noir en 1970.

Mais, fait marquant et moins visible, cette affirmation passait également par
une ouverture matrimoniale significativement plus importante que par le

passé: au repli sur le collectif qui avait marqué la première époque, on était
passé à une expansion de celui-ci à travers l'adjonction d'étrangers qui
devenaient autant d'alliés dans la lutte nationale. Et force est de constater
qu'une partie importante des unions matrimoniales de cette "longue décennie"

avaient pour cadre un engagement politique plus ou moins actif de la

part des conjoints libanais et, en tout cas, permettait de sceller des alliances

idéologiques autour d'alliances matrimoniales en transgressant assez
régulièrement les frontières communautaires (mariages entre chiites et sunnites,
druzes et sunnites) ou religieuses (mariages entre chrétiens et musulmans).

Un des vecteurs expliquant la forme que ce processus matrimonial a pris
est sans doute le panarabisme. Celui-ci portait en lui un projet de société
transnationale à l'échelle arabe, abolissant du coup l'importance de la nationalité

des acteurs sociaux. Mais surtout, ce projet s'adossait à une vision
laïque des rapports sociaux qui facilitaient d'autant les transgressions
religieuses dans les unions matrimoniales, la religion étant assimilée à une valeur

rétrograde qui allait contre le progressisme alors en vogue. Le début de la

guerre civile accentua chez les tenants de cette vision du monde (partis de la

gauche, majoritairement musulmans ainsi que toutes les formations
palestiniennes) la volonté de contrer l'autre option nationale, incarnée par les

partis de la droite chrétienne. On l'a vu plus haut, ces derniers militaient pour
une suprématie chrétienne sur le pays dans la mesure où elle était la garante
d'une spécificité libanaise d'ascendance phénicienne25. Ainsi, jusqu'à
l'invasion israélienne, un Liban "progressiste", socialiste, laïc et égalitaire
exista dans plusieurs régions du pays et notamment dans la partie ouest de la

capitale, contestant le monopole de la définition d'une libanité neutre,
capitaliste, confessionnelle et discriminatoire qui avait prévalu auparavant.

24 Cf. el-Khazen, 2001.

25 Cf. Kaufmann, 2001.

AS/EA LIX-3-2005, S. 815-830



La citoyenneté au Liban 825

La marginalisation (1982-

Dès juin 1982, l'entrée des troupes israéliennes, l'occupation de la moitié sud

du pays, le siège de la capitale et le départ de la centrale palestinienne de

Beyrouth ont marqué un tournant extrêmement important pour l'ensemble
des dynamiques sociales au Liban. L'examen des lois relatives aux Palestiniens

témoigne d'un changement d'orientation dès ce moment: le gouvernement

Gemayel qui se mit en place entérina avant la fin de l'année une série

de mesures contraignantes et limitatives en matière de séjour et de travail au

Liban pour les Palestiniens26. Ce mouvement fut doublé par une traque
policière dans toute la capitale qui vit des milliers de Palestiniens mais aussi

de Libanais des partis de gauche être arrêtés et torturés27. Désormais sans

appui politique et/ou militaire, la population palestinienne vécu des heures

sombres que la guerre des camps vint aggraver. Comme le résume une
ancienne militante libanaise de la cause palestinienne: "il ne faisait pas bon
avoir des rapports avec les Palestiniens"28. C'était la fin de l'emprise palestinienne

sur le Liban et, a contrario, la montée en puissance de la Syrie, le

nouveau maître du jeu libanais. Durant cette époque, la direction politique
restée au Liban se déchira au sujet du leadership et la question palestinienne
"libanaise" se trouva progressivement reléguée au second plan par l'OLP qui

investit les Territoires occupés comme enjeu principal de la lutte nationale, à

partir de la seconde moitié des années quatre-vingt.
Dans ce contexte, les unions matrimoniales se font rares. Les couples

qui s'unissent durant cette décennie quittent le pays, trop dangereux et

instable, ou vivent en autarcie dans des communautés possédant des fiefs

géographiques reconnus (Arméniens, Druzes) ou dans des quartiers de la

capitale traditionnellement très mélangés (Hamra, Ras-Beyrouth). Dans tous
les cas, ce sont des mariages "à la marge" qui ne cherchent pas à se faire

connaître, témoignant une fois de plus des difficultés de l'affirmation
identitaire et de la marginalisation qui frappe les Palestiniens et ceux qui leur

sont proches. Parallèlement, du chaos des milices qui se partagent le pays
émerge un ordre dominé par la puissance syrienne, laquelle réussit à rétablir

26 Al-Natour, 1993.

27 Sayigh, 1994.

28 Témoignage d'une femme libanaise chiite qui manqua d'épouser un cadre militant
palestinien, lequel fut jugé d'abord "trop pauvre" par les parents libanais de la femme,

puis, après 1982 "trop dangereux" puisqu'il était Palestinien. Entretien effectué à

Beyrouth le 03.09.02.

AS/EA LIX-3-2005, S. 815-830



826 Daniel Meier

un pacte national, avec les accords de Taëf en 1989, qui permet de restaurer
l'Etat. Cette dynamique syrienne provoque une forme d'institutionnalisation
de la marginalisation des Palestiniens: ce n'est plus seulement dans les lois qui
sont promulguées mais également dans le préambule de la Constitution de

1990 que les Palestiniens sont mis en cause29. La libanité a ainsi trouvé son
bouc émissaire, sa figure repoussoir, ceux sur qui rejeter tous les maux de

l'après-guerre qui commence.
Les mariages entre Libanais et Palestiniens retrouvent néanmoins droit

de cité, socialement parlant. La tolérance semble accompagner le retour à la

paix civile en octobre 1990. On observe ainsi un regain significatif d'unions
matrimoniales libano-palestiniennes depuis la fin du conflit, principalement
dans les milieux musulmans. Cependant, le contexte reste celui d'une
marginalisation croissante. Aux campagnes de presses anti-palestiniennes répondent

des lois qui rendent encore plus précaire la vie des Palestiniens au Liban:
les interdits touchent au travail, à la résidence, à l'achat de biens immobiliers
ou encore aux déplacements à l'étranger. Cet ensemble de mesures rendent
donc très compromis l'avenir des Palestiniens du Liban, notamment pour les

couples dont le mari est Palestinien. Contre toute attente, nous avons pu
noter l'importance du mélange entre Libanais et Palestiniens qui a lieu aux
abords des camps dans la vieille ville de Saïda ou dans les faubourgs de

Beyrouth. On s'y marie non pas en fonction de la nationalité ou de l'avenir
que l'on peut espérer, mais d'abord parce qu'on connaît celles et ceux avec
qui on vit en voisins, comme nous l'a dit un vieil homme: "J'ai donné ma
fille à cet homme parce que je savais qu'il était de bonne famille, de bonne

moralité, c'est tout ce qui compte pour moi. On le connaît, alors ça va et peu
importe sa nationalité"30.

Ces pratiques sociales témoignent d'une ambivalence dans l'élaboration
de la citoyenneté libanaise: au carcan juridique particulièrement restrictif
imposé d'en haut répondent des pratiques exogamiques, bien que peu
encouragées, qui mettent en difficulté - plus spécifiquement en déficit de

légitimité - aussi bien les individus qui acceptent de vivre et partager les

obstacles de la vie de leur conjoint palestinien que la définition juridico-
politique elle-même du citoyen libanais dans l'après-guerre. Tout se passe

29 Le préambule de la Constitution de 1990 stipule, au point "i", son refus de toute
implantation, sans mentionner nommément les Palestiniens. L'emploi de la notion de

tawtin est sans ambiguïté pour désigner les Palestiniens, cf. The Beirut Review,
n.3:119-172.

30 Entretien effectué à Saïda, le 11.09.02.

AS/EA LIX-3-2005, S. 815-830



La citoyenneté au Liban 827

comme si, de l'époque de la domination maronite, le système actuel avait
conservé le réflexe de repli et le sentiment de supériorité elitiste alors que ce

que font les acteurs au quotidien montre à l'inverse tout ce que la libanité
actuelle doit aux unions matrimoniales entre Libanais et Palestiniens, vieilles

pour certaines de plus de 50 ans.

III. Conclusion

Nous avons vu que la question de la citoyenneté, en tant qu'elle se

superposait à celle de la nationalité, pouvait être interrogée au plan juridique
et politique. Nous avons ainsi pu mettre à jour, dans le cas du Liban, la dépendance

que les individus entretiennent, pratiquement et symboliquement, avec
leur communauté confessionnelle. Ce faisant, on a également montré que

l'Etat n'avait pas une position univoque sur le sujet et avait tenté sans succès

de donner le choix aux citoyens libanais de vivre au sein d'une communauté

"civile", via un statut personnel civil unifié.
Pour illustrer notre problématique, nous avons voulu observer

l'évolution de la définition de la libanité à travers le traitement réservé aux
Palestiniens. Sur cette frontière identitaire, les couples libano-palestiniens
ont représenté un site permettant de discerner trois temps dans la forme que

l'identité nationale a pu prendre. A une citoyenneté sélective et chrétienne
s'est substituée, dès les années soixante-dix une acception nationale clivée:

d'un côté cette même identité chrétienne s'est arc-boutée sur ses

prérogatives, remises en cause par une seconde acception de la libanité,
tournée vers la fraternité arabe révolutionnaire et socialiste dont l'OLP était
le fer de lance. Enfin, le troisième temps a pris naissance à la faveur de

l'affaiblissement notoire des Palestiniens au Liban durant les années quatre-
vingt. S'est alors développé à travers les lois, durant la période d'après-

guerre, un repli identitaire sur une citoyenneté à nouveau sélective,

notamment à l'égard du groupe national palestinien avec lequel l'alliance
exogamique est rendue très précaire. Malgré cela, les mariages libano-

palestiniens restent une pratique courante, essentiellement dans les régions
géographique où Libanais et Palestiniens vivent en voisins depuis de

nombreuses années.

AS/EA LIX-3-2005, S. 815-830



828 Daniel Meier

Bibliographie

al-Natour, Souheil

1993 Les Palestiniens du Liban, Beyrouth, dar al-taqqadom al-arabi.

ASSAF, Georges
1999 "Système communautariste et déconfessionnalisation: la

problématique de la mutation du système politique libanais",
Travaux et Jours, 64:43-73.

2000 "Les bases constitutionnelles de la liberté de religion dans un pays
multicommunautaire: le cas du Liban", in Les droits de l'homme au
seuil du troisième millénaire. Mélanges en hommage à Pierre
Lambert, Bruxelles, Bruylant: 19-35.

Bahout, Joseph

1999 "Du pacte de 1943 à l'accord de Taëf. La réconciliation nationale
en question au Liban", in HANNOYER (Jean) (dir.), Guerres civiles,
Paris-Beyrouth, Karthala-Cermoc:299-313.

Beydoun, Ahmad
1994 "L'identité des Libanais", in Fadia KlWAN (dir.), Le Liban au¬

jourd'hui, Paris-Beyrouth, CERMOC-CNRS: 13-30
BOURGEY, André
1979 "L'évolution du centre ville de Beyrouth de 1960 à 1977", in

CHEVALIER (Dominique) (sous la dir.) 1979, L'espace social de la
ville arabe, Paris, Maisonneuve et Larose:244-278.

Davis, Uri
1977 People of the mediterranean. An essay in Comparative Social

Anthropology, London, Routledge & Kegan Paul.

1997 Citizenship and the State. A Comparative Study of Citizenship Le¬

gislation in Israel, Jordan, Palestine, Syria and Lebanon, London,
Ithaca Press.

2000 "Conceptions of Citizenship in the Middle East", in BUTENSCHON

Nils A., DAVIS Uri, Hassassian Manuel (eds), Citizenship and the

State in the Middle East, Syracuse New York, Syracuse University
Press:49-69.

DUBAR, Claude, NASR, Salim
1976 Les classes sociales au Liban, Paris: FNSP.

EL-KHAZEN, Farid
2001 The Breakdown ofthe State in Lebanon 1967-1976, London &

New York, Centre for Lebanese Studies - LB. Tauris Publishers.

AS/EA LIX-3-2005, S. 815-830



La citoyenneté au Liban 829

Favier, Agnès
2000 "Université Libanaise: l'impossible réforme", in Maghreb-Machrek,

n.169, juil.-sept.:87-99.
GALLISSOT, René

2000 "Citoyenneté", in GALLISSOT (René), RIVERA (Annamaria), KlLANI

(Mondher), L'imbroglio ethnique, Lausanne, Payot:33-53.
Ghasarian, Christian
1996 Introduction à l'étude de la parenté, Paris, Seuil.

Hudson, Michael C.

1997 "Palestinians and Lebanon: The Common Story", Journal of
Refugee Studies, vol.10, n.3:243-260.

Kassir, Samir

2000, "Dix ans après, comment ne pas réconcilier une société divisée?",

Maghreb-Machrek, 169:6-22.

Kaufman, Asher

2001 "Phoenicianism: The Formation of an Identity in Lebanon in

1920", Middle Eastern Studies 1, (37): 173-194.

Lévi-Strauss, Claude

1949/1967 Les structures élémentaires de la parenté, Paris-La Haye,
Mouton.

Maktabï, Rania

2000 "State Formation and Citizenship in Lebanon", in BUTENSCHON Nils

A., DAVIS Uri, HASSASSIAN Manuel (eds), Citizenship and the State

in the Middle East, Syracuse New York, Syracuse University
Press:146-178.

MARSHALL, T.H.
1965 Class, Citizenship and Social Development, New York: Anchor.

Nasr, Salim
1979 "Les formes de regroupement traditionnel dans la société de Bey¬

routh", in Dominique CHEVALLIER (dir.), L'espace social de la ville
arabe, Paris, Maisonneuve & Larose: 145-193.

NASSAR-Chaoul, Nada

1997 "Famille et familles en droit libanais. Approche socio-juridique",
Travaux et Jours, 60:29-47'.

PETEET, Julie
1996 "Palestinians in post-war Lebanon", Middle East Report:27-30.
Petran, Tabitha
1987 The Struggle over Lebanon, New-York, Monthly Review Press.

AS/EA LIX-3-2005, S. 815-830



830 Daniel Meier

Rabbath, Edmond

1982 La Constitution libanaise. Origines, textes et commentaires,
Beyrouth, Publications de l'Université Libanaise.

ROUGIER, Bernard

2000 "Le 'destin mêlé' des Palestiniens et des Libanais au Liban",
Maghreb-Machrek, 169:43-54.

Salam, Nawaf
1994 "Individu et citoyen au Liban", in KlWAN (Fadia), (dir.), 1994, Le

Liban aujourd'hui, Paris, CNRS: 137-150.
SAYIGH, Rosemary
1994 Too Many Enemies: The Palestinians Experience in Lebanon,

London, Zed Book.
SHIBLAK, Abbas

1997 "Palestinians in Lebanon and the PLO", in Journal of Refugee
Studies, (10) 3:261-275.

TRABLOUSI, Ibrahim A.
1998 "De Nicosie à Beyrouth: le mariage civil au Liban", Travaux et

Jours, 61:53-63.
VALENSI, Lucette

1986 "La Tour de Babel: groupes et relations ethniques au Moyen-
Orient", Annales ESC, 4:817-838.

AS/EA LIX-3-2005, S. 815-830


	La citoyenneté au Liban : le cas des mariages libano-palestiniens

