
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 59 (2005)

Heft: 3

Artikel: D'Ibn Fris à al-Farr : ou, un retour aux sources sur la Luga al-Fush

Autor: Larcher, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147687

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147687
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


D'IBN FÄRIS À AL-FARRÄ'
Ou, un retour aux sources sur la Luga al-Fusha

Pierre Larcher, Université de Provence et IREMAM

Abstract

In a famous chapter ofthe Sahibï, Ibn Färis (d. 395/1004) elaborates what can be defined as the

theological thesis ofthe Qur'anic language. This thesis can be summed up with a double equation:
Qur'anic language lugat Qurays al-luga al-fushä. The latter expression is the Arabic
equivalent of what Arabic scholars call Classical Arabic; in fact it is a rewriting of 'afsah al-lugät
al-'arabiyya ("the most refined of Arabic idioms"), itself being a rewriting from 'afsah al-'Arab
lisänan ("the most refined among the Arabs, as far as language is concerned"), as it appears in Ibn
Färis' text. The first equation is based on the Qur'anic text (14, 4), whereas the second has an

exclusively dogmatic justification. However, Ibn Färis enriches the latter with a sociolinguistic
hypothesis: Mecca is the centre of an intertribal Arab pilgrimage; as a result the Qurays have been

able to draw from the best of each Arabic language variety. This hypothesis comes from an earlier

text, dating nearly two-centuries before and attributed to al-Farrä' (d. 207/822), which was

published, translated into English and commented by Paul Kahle (1875-1964) in The Cairo
Geniza. Al-Farrä' situates this hypothesis in its own context, a quite polemic one, which sees the

opposition of two groups: those who detect the luga al-fushä in the language ofthe Qur'an and the

Sunna, and those who see it in the language of the Bedouin poetry and 'ayyäm ("days"). A1-

Farrä"s hypothesis, reproposed by Ibn Färis, has then the sole aim of reconciling theological truth

(i.e. Qur'anic language lugat Qurays al-luga al-fushä) and philological truth (i.e. the fact that

some features referred to in the luga al-higäziyya, to which the lugat Qurays belongs, are not
those ofthe luga al-fushä).

Il est, dans la tradition linguistique arabe, un texte fameux entre tous: le chapitre
du Sahibï d'Ibn Färis (m. 395/1004) intitulé bäb al-qawl fi 'afsah al-'arab (p.
52-53 de l'édition Chouémi). Ce texte a été très tôt connu des arabisants, parce

* Ce texte a fait l'objet d'une intervention orale au séminaire du Pr. Dr. Andreas Kaplony le

lundi 18 Avril 2005. Je remercie ce dernier, ainsi que les autres collègues, spécialement le

Prof. Dr. Ulrich Rudolph et le Dr. Johannes Thomann, et les étudiants de 1'Orientalisches

Seminar de l'Université de Zürich pour leur participation. Merci également à Claude Gilliot
(Aix-en-Provence), qui m'a pressé de traduire et commenter le texte d'al-Farrä'. Le
commentaire complète, tout en leur empruntant, plusieurs publications antérieures, notamment

Gilliot et Larcher (2003), Larcher (2003a et b, 2004). Merci enfin à Jonathan Owens

(Bayreuth) pour sa lecture et ses commentaires.

AS/EA LIX-3-2005, S. 797-814



798 Pierre Larcher

qu'il est cité, avec quelques variantes, dans le Muzhir (t. 1:209-210) de Suyutï
(m. 911/1505), ouvrage lui-même connu depuis longtemps des spécialistes
occidentaux et apprécié par eux, notamment Ignaz Goldziher (1850-1921) (GOLDZIHER,

1994[1878]). Sa célébrité ne s'est depuis jamais démentie. Récemment,

encore, FERRANDO (2001:254-5) en fait un des textes d'appui de son manuel.

Lors d'un colloque organisé par l'Université de Lausanne sur "Le discours

sur la langue dans les régimes autoritaires", nous avons proposé une relecture de

ce texte (LARCHER, 2004). Tel que nous le comprenons, il tente de concilier
vérité théologique et vérité philologique. Dans les univers dogmatiques (et le

monde de l'islam en est un), ceux qui font profession de penser sont tenus à de

telles conciliations. Dans le cas particulier du monde de l'islam, la question se

pose, à laquelle nous ne chercherons pas à répondre ici, de savoir dans quelle
mesure ils en sont conscients.

Ce texte présente en effet, pour ne pas dire assène, la thèse théologique en
matière de langue coranique, qui ne reçoit pas d'autre justification que
dogmatique. Mais il la double par ce qu'un linguiste d'aujourd'hui appellerait
une hypothèse philologique, justifiée de manière sociolinguistique.

La thèse théologique se résume en une double équation:1 langue du Coran

lugat Qurays al-luga al-fushä. Sans doute cette double équation n'est-elle pas

explicitement posée chez Ibn Färis. Mais de l'assertion "les Qurays sont les plus
châtiés des Arabes, en matière de langue, et les plus purs d'entre eux quant à la

manière de parler" ('afsah al-'Arab 'alsinatan wa-'asfâhum lugatan) se déduit

facilement la seconde équation, les tamyïz ("spécificatif') 'alsinatan et lugatan
servant de pivot à la métonymie locuteur > langue, à savoir que la langue de (ou

des) Qurays est "le plus châtié des parlers arabes" ('afsah al-lugât al-'arabiyya)
ou encore "le parler le plus châtié" (al-luga al-fushä). La première expression se

rencontre, par exemple, dans la Muqaddima (p. 1072) de Ibn Haldün (m.

808/1406): li-hädä känat lugat Qurays 'afsah al-lugât al-'arabiyya wa-'asrahahâ

li-bu'dihim 'an bilâd al-'Agam min gamf gïhàtihim "et c'est pourquoi la langue
de Qurays était le plus châtié et le plus pur des parlers arabes du fait de leur

éloignement de tous côtés des pays habités par les non-Arabes". La seconde

expression se rencontre déjà chez un contemporain de Ibn Färis, Ibn Ginnï (m.

392/1002), dans ses Hasâ'is (t. 1:260). Toutrefois, celui-ci ne parle pas seulement
de la luga al-higâziyya ("langue du Hedjaz")2, par opposition à la luga al-
tamïmiyya ("langue des Tamïm"), comme de la luga al-fushä, mais encore al-

1 En toute rigueur (mathématique), il conviendrait de parler, non d'équation, mais d'égalité.
2 Qui inclut la lugat Qurays.

AS/EA LIX-3-2005, S. 797-814



D'IBN FÀRIS À AL-FARRÄ' 799

qudmâ. En effet, après avoir noté (p. 258) que ce que les grammairiens appellent
'asl d'une forme n'est généralement pas une forme concrète, historiquement
utilisée, mais une forme abstraite purement théorique, il n'en ajoute pas moins

que ce peut être parfois le cas: ainsi l'impératif du verbe redoublé, qui est sudda
chez les Tamïm, mais 'usdud au Hedjaz, forme considérée comme 'asl: wa-ma'a
hâdâ fa-hâkadâ lugat 'ahi al-Higäz wa-hiya al-luga al-fushä al-qudmâ "et,
malgré ce [i.e. ce que nous avons dit du 'asl], ainsi en va-t-il de la langue des

gens du Hedjaz, laquelle est la langue la plus châtiée et la plus ancienne".3 On
notera qu'une expression voisine, sans fushâ, mais avec qudmâ précédée de 'ülä,
se rencontre chez Sïbawayhi (m. 177/793?) lui-même (Kitäb, t. 111:278), en

conclusion de la notation que, sur une question précise de phonologie, les

Tamïm optent pour l'usage hedjazien: wa-l-higäziyya hiya al-luga al-'ülä al-

qudmä "et la langue du Hedjaz est la langue première et la plus ancienne".4

Enfin, la boucle est bouclée, quand on voit Ibn Haldün (Muqaddima, p. 1079)

qualifier de al-lisän al-'awwal ("langue première") ou al-lisän al-'aslï ("langue
originelle") ce qu'il appelle pour sa part lugat Mudar - appellation qui n'est pas
innocente5 -, confirmant ainsi l'étroite connexion faite entre "pureté" et

"ancienneté". Quant à la première équation, elle n'a pas besoin d'être explicitée,

Bien que l'arabe classique (i.e. tel qu'il s'enseigne dans les classes) continue d'enseigner les

deux formes, c'est en fait la forme "tamîmite" de l'impératif (et plus généralement de

l'apocope) qui s'est imposée, au détriment de la forme "hedjazienne"... Dans les années

1970, époque où fleurissaient les lectures "générativistes" de la grammaire arabe

traditionnelle, la première partie du texte d'Ibn Ginnï était citée, mais non la seconde.

La remarque prend place au chapitre que Sïbawayhi consacre à la forme fa'äli. Selon

Fleisch (1961:323), quand fa'äli est employé comme nom propre [en fait nom propre
féminin], il est traité comme un nom de la 2ème déclinaison (i.e. diptote sans tanwîn, ism lä

yansarif dans la terminologie de Sïbawayhi) par les Tamïm, donc réalisé fa'älu oufa'äla,
sauf s'il a pour consonne finale r, auquel cas les Tamïm suivent l'usage des gens du Hedjaz

(i.e. réalisation fa'äli). Selon le commentaire de Sîrafï, cité par l'éditeur du Kitäb, il y a une

corrélation avec le phénomène de l'imäla, pratiquée par les Tamïm. Une vocalisation u

(mais non /') de r la rendrait impossible. La remarque de Sïbawayhi (si elle est bien de lui)
revient à considérer/âca/;' comme 'asl. Restituée dans son contexte, elle permet de relativiser
certaines des affirmations de Levin (1994[1998]), qui cite l'expression de Sïbawayhi, mais

hors de tout contexte. Même s'il est moins dogmatique que d'autres, Sïbawayhi n'en
accorde pas moins un statut à part à la luga al-higäziyya.
Dans la généalogie traditionnelle des tribus arabes, Mudar, fils de Nizâr, fils de Macadd, fils
de 'Adnän n'est pas seulement un ancêtre des Arabes du Nord (Nizärites ou 'Adnänites),
mais encore, par ses fils, plus particulièrement ceux des tribus de l'Ouest (Hedjaz) et du

centre (Tamïm) de l'Arabie, d'autres fils de Nizâr étant ceux des tribus de l'Est et du Nord.

L'expression lugät Mudar apparaît dans le Sahibï (p. 58).

AS/EA LIX-3-2005, S. 797-814



800 Pierre Larcher

puisqu'elle découle du texte coranique lui-même, comme le rappelle la
ùamhara. Celle-ci, attribuée à un certain Abu Zayd al-Qurasï (fin IIIe/IXe
siècle?), commente ainsi (p. 12) l'expression lisän 'arabi mubïn (Cor. 16, 103;

26, 195):

Nous savons que la langue est la langue de Muhammad - Allah étende sur lui ses

bénédictions et sa protection! -. Allah, le Très Haut, a dit "nous n'avons envoyé d'envoyé

que dans la langue de son peuple pour leur rendre [les choses] claires". Et nous savons que
les non-Arabes ne sont pas son peuple, mais que son peuple, c'est cette tribu d'Arabes (wa-

qad 'alimnä 'anna l-lisän lisän Muhammad sailä llähu wa-sallama 'alayhi wa-qäla ta'äla
wa-mä 'arsalnä min rasülin 'illä bi-lisäni qawmihl li-yubayyina lahum wa-qad 'alimnä 'anna

al-'agam laysü qawmahu wa-'anna qawmahu hädä l-hayy min al-'arab).

En rapprochant mubïn, participe actif de IV 'abâna, de yubayyin, inaccompli de

II bayyana, apparaissant dans Cor. 14, 4, l'auteur de la (Samhâra incline pour
une des deux interprétations possibles de 'abâna: comme un factitif à objet
implicite de même sens que bayyana ("rendre [les choses] claires"). Il met ainsi
l'accent sur la fonction communicative du langage en général, non de l'arabe en

particulier. Mais 'abâna, dans mubïn, est généralement interprété comme un
factitif implicitement réfléchi, de sens "qui [se] fait, montre clair". Cette

interprétation peut se réclamer de l'existence d'un X istabäna, correspondant en

t- de IV 'abâna et, à ce titre, explicitement réfléchi ("se montrer clair"), et dont il
existe une occurrence dans le Coran même (37, 117), justement sous la forme du

participe actif: wa-'ätaynähumä l-kitâba l-mustabïna "Nous leur [à Moïse et

Aaron] avons donné le Livre (se montrant) clair".6 Elle a pour effet, dans le

contexte lisän 'arabi mubïn, d'"essentialiser" le bayän, en en faisant une

propriété du seul arabe...

La formulation d'Ibn Färis, quant à elle, fait directement allusion à Cor. 28,
34 'ahï Härünu 'afsahu minnï lisänan, qui est le seul endroit où apparaisse un
dérivé de la famille du verbe fasuha, en l'espèce relatif. L'expression coranique
montre en effet que la fasâha, masdar de ce verbe, est d'abord une propriété du

locuteur, avant d'en être une de la langue, et, d'autre part, qu'il y a des degrés

6 II existe un certain nombre de paires IV/X dans la relation d'implicitement réfléchi à

explicitement réfléchi. L'exemple le plus fameux est celui de IV 'aslama "devenir
musulman" (en fait 'aslama 'amrahu 'ilä llähi "[se] livrer à Allah" selon la paraphrase même

du Lisän al-'Arab (art. SLM)) et de X Istaslama "se livrer, se remettre", d'où "capituler" (en

arabe moderne), mais justement "devenir musulman" dans maint dialecte arabe (cf., par
exemple, Madouni-La Peyre, 2003, art. SLM1 "steslem-isteslem X.: se faire musulman,

devenir musulman; se rendre se livrer").

AS/EA LIX-3-2005, S. 797-814



D'iBNFÀRISÀAL-FARRÀ' 801

dans la fasâha. Dans le contexte coranique, qui n'est d'ailleurs pas infidèle au

récit biblique (Exode 4, 10 et suivants), la fasâha est clairement la "facilité de

parole" de Aaron, s'opposant à l'"embarras de langue" de Moïse: cf. Cor. 20, 27

wa-hlul 'uqdatan min lisânï ("délie le noeud de ma langue") et 26, 13 lä

yantaliqu lisânï ("ma langue n'est pas déliée").7 Mais le redoublement de

'afsahuhum 'alsinatan par 'asfâhum lugatan montre aussi la dérivation (la dérive,
diront d'aucuns) sémantique qui s'est produite au fil du temps, où on est passé

de la facilité de parole originelle à la pureté de la langue. "Pureté" de langue,
dont on n'occultera pas, au nom d'un "islamiquement correct", qu'elle est

étroitement liée à la "pureté" du sang, à commencer par Ibn Färis lui-même:

Fijnnahum al-sarïh min wuld Ismâ'ïl 'alayhi al-saläm wa-lam tasubhum sä'iba
wa-lam tanqulhum min manäsibihim nâqila "ils [i.e. les Qurays] sont la pure
descendance d'Ismael - sur lui le salut! -, en rien mélangés, que nulle
vicissitude n'a fait déchoir de leurs lignages" (Ibn Färis fait ici allusion à

l'interprétation islamique du récit biblique (Genèse, 21), selon laquelle Agar,
errant dans le désert avec son fils, après avoir été chassée par Abraham, arrive à

la Mecque, où elle s'abreuve à l'eau du puits Zemzem). Et, inversement, c'est au

mélange (muhâlata) des Arabes et des Non-Arabes qu'est attribuée la
"corruption de la langue" (fasâd al-luga), la langue devenant de moins en moins

"pure" au fur et à mesure qu'on s'éloigne du centre (Le Hedjaz et plus
particulièrement La Mecque) vers la périphérie (les confins syro-mésopotamiens):
nous renvoyons ici, par exemple, au célébrissime chapitre (46ème) de la

Muqaddima (p. 1071-2) d'Ibn Haldün, intitulé fi'anna al-luga malaka sinä'iyya
et dont nous avons cité ci-dessus une des phrases-clé. Le fait qu'Ibn Haldün
redouble 'asfah, non par 'asfâ, mais par 'asrah, élatif de sarïh, qu'Ibn Färis

emploie dans l'expression al-sarïh min wuld Ismâ'ïl, suggère que c'est l'idée de

"clarté" qui fait le lien logique entre "facilité de parole" et "pureté de langue"
(sarïh se dit à la fois de ce qui est "clair" et "pur").8

La Bible oppose, elle, le 'ish devarim ("l'homme de paroles") au khevadpe ukhevad lashon

("lourd de bouche et lourd de langue"), précision que je dois à mon collègue d'hébreu

Philippe Cassuto. Dans une traduction arabe moderne de la Bible (1966:92), la première

expression est rendue par sähib kalämin et la seconde par thaqïl al-fam wa-1-lisän. C'est

cette dualité (Aaron "porte-parole" de Moïse, lui-même "pensée" du Seigneur) qui constitue

le thème de l'opéra d'Arnold Schönberg (1874-1951) Moïse et Aaron.
Pour notre part, nous rendons fasïh par "châtié". Etymologiquement, celui-ci vient du latin

castus ("pur", cf. le doublet "chaste"), qui est aussi l'étymon du verbe castigare "châtier,

corriger".

AS/EA LIX-3-2005, S. 797-814



802 Pierre Larcher

La thèse théologique ne reçoit pas d'autre justification que dogmatique:
wa-dàlïka 'anna galla thunä'uhu ihtârahum min gam.7 al-'Arab wa-istafahum
wa-htâra minhum nabï al-rahma Muhammadan sailä llähu 'alayhi wa-sallam

"c'est qu'Allah - qu'il soit hautement louange! - les [i.e. les Qurays] a choisis,

entre tous les Arabes, et les a élus: c'est parmi eux qu'il a choisi le prophète de

miséricorde, Muhammad - Allah étende sa bénédiction et sa protection sur lui!".
Pourtant, Ibn Färis double aussitôt la thèse théologique par ce que nous

avons appelé ci-dessus une hypothèse philologique, justifiée de manière socio-

linguistique, qui vient en quelque sorte la prolonger et l'appuyer. Elle se

présente en effet comme un développement du thème de 1'"élection" de Qurays,
articulé avec la thèse au moyen de la particule y«-. Formulée dans les termes

d'Ibn Färis, cette hypothèse peut se résumer ainsi: les Qurays sont les habitants

de La Mecque; La Mecque abrite le sanctuaire d'Allah, dont les Qurays sont tout
à la fois les protégés et les protecteurs; de ce fait, ils reçoivent des délégations de

toutes les tribus, qui viennent en pèlerinage et les prennent, en raison du prestige

que leur confère la garde du sanctuaire, comme arbitres dans leurs différends; ils
ont ainsi pu ajouter à leur parler, déjà excellent, le meilleur de chaque parler,
sans qu'on n'y trouve aucun des traits considérés comme "blâmables"

(madmüma) des autres tribus. Reformulée dans les termes de la linguistique
occidentale moderne, cette hypothèse se laisse résumer ainsi: La Mecque étant

un centre de pèlerinage intertribal, le parler de Qurays est la base d'un processus
de koinéïsation, aboutissant à la "sélection" (tahayyur) de certains traits (ceux

qui deviendront "classiques") et à l'élimination des autres...

Dans notre communication au colloque précité, nous avions relevé que
cette enumeration de traits, dont il existe un certain nombre de variantes, avait

quelque chance d'être ici la citation littérale d'un autre texte: en effet, on y
trouve non seulement le même nombre de traits, dans le même ordre et avec les

mêmes exemples, mais encore comme conclusion de la même hypothèse. Ce

texte, attribué à al-Farrä' (m. 207/822), a été découvert par Paul Kahle (1875-
1964) dans un manuscrit arabe de la collection Chester Beatty (MA Arab 705

datant de 525/1130) et édité par ses soins (KAHLE, 1959[1947]). Dans le

catalogue dressé par Arberry de cette collection, le manuscrit figure sous le n°

4788 et le titre 'adad 'äy al-Qur'än ("Sur le nombre des versets du Coran") et fait

l'objet du commentaire suivant "A treatise on the text ofthe Qur'än, perhaps to
be attributed to Abu Zakariyä' Yahyä b. Ziyäd 'Abd Allah AL-FARRÀ' al-
Dailamï al-Bäkili (d. 207/822)" (Arberry, 1963:91). Sezgin (1984:133)
n'ajoute rien de plus. Une chose est sûre: si le texte est bien d'al-Farrâ', il ne

figure pas dans les Ma'ânï al-Qur'än. En revanche, on le verrait bien extrait du

AS/EA LIX-3-2005, S. 797-814



D'Ibn Färis À AL-Farra' 803

Kitâb al-lugât, que RABIN (1951:6) attribue à al-Farrä', sur la foi du Fihrist
d'Ibn al-Nadïm (p. 73 de notre édition), ou Kitäb lugät al-Qur'än, selon l'article
al-Farrä' de El.

Nous voudrions revenir, dans les pages qui suivent, sur la comparaison, que

nous avions seulement esquissée lors du colloque précité, entre le texte d'Ibn
Färis et celui, antérieur de près de deux siècles, d'al-Farrâ', que le lecteur

trouvera cité et traduit en annexe.
La première et essentielle différence qui apparaît entre les deux textes est la

suivante: la question de la fasâha (et donc implicitement de la luga al-fushä,
même si al-Farrä', comme Ibn Färis, n'emploie pas cette expression, mais

seulement celle de 'afsah al-lugât) est clairement présentée par le premier
comme faisant l'objet d'une controverse entre deux groupes, alors qu'elle est

non moins clairement présentée par le second comme faisant l'objet d'un

consensus. Certes, ces deux groupes ne sont pas homogènes. Tels que les voit al-

Farrä' (qui n'est pas neutre), il y a d'un côté le groupe des "lecteurs" (ahi al-

qirä'a) et traditionnistes, unanime sur le fait que le Coran a été "révélé" (litt, est

"descendu")9 dans le plus châtié des parlers (igtama'ü 'alä 'anna-hu nazala

(nuzzila) bi-'afsah al-lugât). De l'autre, il y a non pas tant un que des groupes
('aqwâm), spécialistes de la poésie et des "Journées" (i.e. de l'histoire) des

Arabes et qui sont opposés (i'tarada) au premier groupe en ce qu'ils voient la

fasâha chez les Bédouins ('ahi al-bawâdî). La question des rapports entre langue

coranique, langue poétique et langue classique n'est donc nullement une

invention des "orientalistes": c'est au contraire une question débattue dans les

premiers temps de l'islam. Mais, moins de deux siècles après al-Farrä', c'est une

question tranchée, comme le révèle le fait qu'Ibn Färis présente l'assertion

Qurays 'afsah al-'arab 'alsinatan wa-'asfâhum lugatan comme l'opinion
unanime de ce qui chez Al-Farrä' n'est pas le premier, mais le second groupe:
'agma'a 'ulamä'unä bi-kaläm al-'Arab wa-l-ruwät li-'as'ârihim wa-l-'ulamâ' bi-

lugâtïhim wa-'ayyâmihim wa-mahâllihim 'anna..." nos savants en matière de

langage des Arabes, les transmetteurs de leurs poésies, les savants dans les

domaines de leurs manières de parler, de leurs journées, de leurs campements
sont unanimes sur le fait que...". Sans doute serait-on tenté de dire que, dans la

tradition rapportée par Ibn Färis, ce groupe et, conséquemment, l'objet arabe lui-
même, subit un élargissement qui n'est pas innocent. Chez al-Farrä', il s'agit de

la langue des Bédouins, qui plus est appréhendée au travers de ses productions
littéraires (poésie et 'ayyâm al-'Arab): presque une variété, définie tout à la fois

9 Ce que nous appelions pour notre part "catagogie".

AS/EA LIX-3-2005, S. 797-814



804 Pierre Larcher

socialement (Bédouins) et culturellement (littérature) et opposée à une autre, la

langue du Coran et de la Sunna, pour le titre de al-luga al-fushä. Chez Ibn Färis,
il s'agit plus généralement de la langue des Arabes, appréhendée aussi bien à

travers le langage ordinaire (kaläm al-'arab) - ou supposé tel10 - que littéraire:

presque un arabe total, tous groupes et tous registres confondus, luga faite de

lugät, dont l'une, lugat Qurays, est posée comme la luga al-fushä. Cette

interprétation est une illusion, due à la différence de présentation des deux textes. Il
suffit d'observer qu'ils ont en commun la présence de l'expression 'afsah al-
lugât et l'absence de celle de al-luga al-fushä pour conclure: 1) que la première
expression est bien à l'origine de la seconde par la réécriture 'afsah al-lugât > al-
luga al-fushä et 2) qu'ils se font bien la même conception de l'arabe, comme une

langue tout à la fois une et plurielle, les lugät n'étant pas des variétés autonomes,
mais de simples variantes, bonnes ou mauvaises. Cette conception inclut une

variation, mais aussi une hiérarchie, ce qui exclut de faire de ces auteurs, par une
nouvelle lecture "précursoriste", des "variationnistes" avant l'heure. Si notre

interprétation est correcte, on voit ainsi comment la question a été tranchée: par
une identification pure et simple de la langue coranique et de la langue

poétique.11 Cette identification est théologiquement nécessaire: il faut préserver
l'idée, commandée par le texte coranique lui-même (et, en particulier, 14, 4) que
la langue du Coran est la langue même de Mahomet, et celle, commandée, non

par le texte coranique lui-même, mais la conception qu'on s'en fait (i.e.
l'éternelle parole d'Allah "descendue" sur Mahomet et par lui "récitée"), que
cette langue ne peut être que la meilleure. Mais elle est philologiquement
intenable. Là encore, ce ne sont pas les arabisants, mais les grammairiens arabes

eux-mêmes qui ont posé, pour la situation linguistique de l'Arabie ancienne, la

distinction ouest/est, symbolisée, entre autres, par les deux impératifs 'usdud et

sudda du verbe redoublé,1 distribués de manière géographico-tribale (Hedjaz vs

Tamïm). Et c'est la collation des traits grammaticaux (phonologiques,
morphologiques, syntaxiques) et lexicaux collectionnés par les grammairiens arabes qui
a conduit les arabisants à la conclusion que lugat Qurays et al-luga al-fushä ne

10 II n'y a pas consensus des arabisants sur ce point. Les uns l'interprètent comme le parler
"idéal" d'Arabes non moins "idéaux", d'autres au contraire comme le parler réel d'Arabes

réels, notamment ceux d'Irak au Ile/VÏIIe siècle, contemporains de Sïbawayhi (cf. Levin,
1994[1998]).

11 Cf. Jones, 1993:30: "This pious triple equation that (a) the poetic 'arabiyya (b) the

language of the Qur'än (c) the spoken language of Qurays appears to have become

prevalent no earlier than the third/ninth century".

AS/EA LIX-3-2005, S. 797-814



D ' IBN FÀRIS À AL-FARRA' 805

pouvaient pas être identifiées.12 Si, sur la base de ces traits, la première est

proche de la seconde dans le domaine de la phonologie (à la notable exception
du traitement de la hamza, les gens du Hedjaz pratiquant le tahfïf al-hamza

"allégement de la hamza", les autres Arabes pratiquant le tahqïq al-hamza

"réalisation effective de la hamza", qui est le trait "classique"), dans celui de la

morphologie et, plus encore, de la syntaxe, c'est exactement l'inverse. De sorte

que la luga al-fushä, sans coïncider avec aucun parler arabe, ni de l'ouest, ni de

l'est, n'en est pas moins, globalement, plus proche de celui-ci que de celui-là.
Dans ce contexte, l'hypothèse faite par al-Farrä' et reprise par Ibn Färis n'est
donc qu'un moyen de sortir de la contradiction qu'il y a entre la thèse

théologique, qui relève des dogmes (ce que l'on doit croire), et la réalité linguistique
(les faits: faits qui paraissent d'autant moins controuvés qu'on en trouve,
aujourd'hui encore, d'analogues sur le terrain...).

Toutes les autres différences entre les deux textes découlent immédiatement
de cette première et essentielle différence, de ce que l'hypothèse d'al-Farrâ'
s'inscrit dans une polémique sur la luga al-fushä que le texte d'Ibn Färis gomme
entièrement. Après avoir exposé les deux opinions, al-Farrä' commence par
donner la parole à l'accusation (les gens du second groupe): on note l'admirable
netteté avec laquelle ceux-ci soulignent le caractère purement dogmatique de la
thèse théologique et de sa justification: 'innamä faddala al-Qur'än manfaddala-
hu li-mä 'awgaba llähu min ta'zïm al-Qur'än "Ceux qui proclament la supériorité
du Coran, leur fait dire al-Farrä', ne le font qu'à cause de l'obligation faite par
Allah de magnifier le Coran". Il reprend ensuite la parole, comme représentant
de la défense (les gens du premier groupe), en utilisant successivement deux

procédés.

Le premier relève de l'ironie. Les partisans de la fasâha bédouine, dit-il (et
le pluriel aqwâm trouve ici tout son sens), ne sont pas d'accord entre eux sur sa

localisation: chacun de ces 'aqwâm la voit à sa porte, c'est-à-dire chez les

Bédouins géographiquement les plus proches d'eux, selon qu'ils sont à Küfa ou

Basra (les deux centres mésopotamiens, berceau de la grammaire), à La Mecque
ou Medine (les deux centres du Hedjaz, berceau de l'islam). Ce qui amène à la

conclusion implicite suivante: si le degré de fasâha est fonction du degré de

proximité entre informateur et enquêteur, non seulement il n'en existe pas de

critère sérieux, mais encore, se trouvant un peu partout, elle n'est nulle part...
Le second procédé est proprement "dialectique", en ce qu'il prend la forme

d'un "dialogue" entre le représentant de la défense et l'accusation. Le premier

12 Outre Rabin, 1951; cf. Blachère, 1952:70-5 et Versteegh, 1997:41^6.

AS/EA LIX-3-2005, S. 797-814



806 Pierre Larcher

commence par faire reconnaître à la seconde la supériorité physique des Qurays
et la raison de cette supériorité: ils sont les plus beaux, parce que la

circumambulation (tawâf), lors du pèlerinage, de femmes de toutes les tribus,
sans voile (hawâsir) et, de manière générale, leur particiption aux rites

(manâsik), visage découvert (sawâfir), leur permet de choisir les plus belles

d'entre elles. Il pose alors analogiquement (cf. le terme de qiyâs apparaissant
dans le texte) la supériorité linguistique des Qurays et la raison de cette

supériorité: leur langue est la meilleure parce que la venue de délégations de

toutes les tribus leur permet de sélectionner le meilleur de chaque parler.
De l'argumentation d'al-Farrâ', Ibn Färis ne conserve que la seconde partie,

sans même reprendre le parallèle entre supériorité physique et supériorité
linguistique des Qurays: moins, sans doute, par "pudeur" que parce qu'un tel

parallèle n'est pas sans aller à rencontre même de l'idée qu'il semble se faire de

la pureté: pureté sans mélange ici, mais par sélection là. On note entre les deux

textes plus qu'une nuance: chez Ibn Färis la "sélection" du meilleur de chaque

parler arabe ne fait que s'ajouter à une langue déjà excellente; chez al-Farrä',
c'est cette "sélection" même qui la constitue.

Il y a une dernière différence. Le chapitre du Sahibï s'arrête à

l'énumération des traits "blâmables", qui sont repris et détaillés dans le chapitre
suivant ainsi intitulé (bäb al-lugât al-madmüma, p. 53-56). Le texte d'al-Farrâ'
se termine par deux phrases de conclusion, l'une qui résume l'hypothèse et

l'autre qui la situe dans la polémique par quoi ce texte s'ouvrait. Elles assurent

ainsi au texte une parfaite cohérence.

C'est d'ailleurs pourquoi nous ne reprenons pas ici les neuf "traditions",
citées par al-Farrä', qui apparaissent à la suite du texte, dans l'appendice tel que

publié par Kahle, et le doublent presque en longueur (KAHLE, 1959[1947]: 345-
346). Elles sont en fait indépendantes de lui, et même entre elles, comme le

prouve la disposition typographique adoptée par Kahle: chacune fait l'objet d'un
paragraphe, tout comme le texte que nous avons traduit fait l'objet d'un
paragraphe unique.13 Et, ce, même si pour Kahle, l'ensemble constitué du texte
et des traditions (notamment celles recommandant de réciter le Coran avec i'râb)
forment "a valuable testimony to the influence of Bedouin Arabic on the

language of the Koran" (Kahle, 1959[1947]:145). Ce qui nous amène à la

conclusion.

13 Ce qui ne veut pas dire qu'elles ne suivent pas logiquement ce texte: ainsi la première

d'entre elles est présentée comme contradictoire avec le texte qui précède (wa-qad

balaganä ma'a dälika 'anna... "et, malgré cela, il nous est parvenu que...").

AS/EA LIX-3-2005, S. 797-814



D'Ibn Färis à al-Farrà' 807

Conclusion

D'Ibn Färis, nous avons pu remonter à al-Farrâ'. Seul ce retour à la source

permet de restituer à l'hypothèse tout son sens. On doit cependant se demander

pourquoi le texte d'Ibn Färis est aussi célèbre que celui d'al-Farrâ' méconnu et,

par suite, les deux généralement non reliés, alors même que le texte d'al-Farrâ' a

été publié il y a plus d'un demi-siècle. Est-ce, comme il faut le craindre, parce
qu'il l'a été par Kahle? Kahle passe pour avoir ressuscité, tout en l'atténuant,
l'hypothèse de Karl Völlers (1857-1909): selon VÖLLERS (1906), le Coran a

d'abord été énoncé et écrit en langue vernaculaire de la Mecque, parler ouest-

arabique, dépourvu, entre autres propriétés, de i'räb, avant d'être réécrit
ultérieurement dans la langue véhiculaire de la poésie, au premier chef parler
est-arabique pourvu de ce i'räb (cette hypothèse est dite parfois "translation

theory"14); selon KAHLE (1959[1947], mais aussi 1948, 1949), le Coran a été,

sinon "réécrit", du moins adapté, au He/VIIIe siècle, par les grammairiens-
lecteurs à la langue de la poésie. A ce titre, Kahle s'est heurté au même tir de

barrage, de la part d'une grande autorité du moment, en l'espèce Johann Fück

(1894-1974)15, que jadis Völlers à celui de Theodor Nöldeke (1836-1930)16. De

manière très caractéristique, dans la longue note (FÜCK, 1955[1950]:4-5, n. 4)

14 Cf. Versteegh, 1997:41.

15 La critique qu'on ferait aujourd'hui à Kahle (mais aussi à bien d'autres arabisants) est de ne

pas remettre en cause l'hypothèse, seulement assise sur la tradition musulmane, du "codex
'uthmänien". Il existe assez d'éléments dans cette tradition (par exemple l'existence de

codex non-'uthmäniens comme ceux d'Ibn Mas'üd ou d'Ubayy) ou hors d'elle (par exemple
la découverte des manuscrits de San'â') qui montrent qu'il existe une bien plus grande

variation et une élaboration beaucoup plus lente du corpus coranique que veut bien

l'admettre la tradition: on renvoie ici à Wansbrough (1977).
16 Cf. Nöldeke (1910:2) qui donne l'argument suivant, se voulant décisif: "Und das lässt sich

mit Sicherheit sagen: hätte der Prophet und seine gläubigen Zeitgenossen den Koran ohne

Trab gesprochen, so wäre die Tradition davon nicht spurlos untergegangen" ["On peut le

dire avec certitude: si le Prophète et ses fidèles Compagnons avaient énoncé le Coran sans

i'räb, la tradition n'en aurait pas disparu sans laisser de trace"]. Outre l'existence des

traditions recommandant de réciter le Coran avec i'räb (ce qui, comme le note Kahle, 1959

[1957]: 145, n. 1, présuppose que, souvent, elle n'était pas réalisée), Owens (2002) a montré

que la pratique, traditionnellement associée au lecteur Abu 'Amr (m. 154/770), du 'idgäm
al-kabîr ("major assimilation"), c'est-à-dire une assimilation consonantique entre mots,

n'impliquait pas linguistiquement la perte de la flexion désinentielle, mais seulement

l'absence de voyelles brèves en finale, flexionnelles ou non. Autrement dit "[Voller's]
assumption that there was a koranic variant without case ending receives plausible support
from the koranic reading tradition itself (Owens, 2002:504).

AS/EA LIX-3-2005, S. 797-814



808 Pierre Larcher

qu'il consacre à l'hypothèse Vollers-Kahle, Fück, tout en se référant au texte
d'al-Farrâ' et en notant bien que ce dernier, contre ceux qui "découvrent la
correction linguistique (fasâha) dans la langue bédouine", "plaide l'opinion que
la langue des Qurays représente la forme la plus classique de l'arabe" (i.e. 'afsah

al-lugât al-'arabiyya), ne souffle mot de la manière dont, pour al-Farrä', elle

l'est, ou plutôt, l'est devenue: par un processus de "sélection" du meilleur de

chaque parler arabe (i.e. des traits caractéristiques de la langue classique). Là,
finalement, est l'ironie de l'histoire. Première ironie: Völlers et Kahle ont en

réalité bien mieux compris que la plupart des autres arabisants ce qu'avait été la

problématique de la luga al-fushä dans la tradition islamique, nourrie par la

contradiction existant entre la thèse théologique et les données conservées par
les grammairiens arabes eux-mêmes.17 De son côté, pour sortir de la

contradiction, le grammairien al-Farrä', repris, encore que sous une forme

édulcorée, par Ibn Färis adopte, seconde ironie, une solution identique à celle de

la plupart des arabisants: celle de la koinè - même si, pour des raisons

théologiques, il en déplace l'émergence tout à la fois géographiquement (par

rapport à la plupart des arabisants, qui la voient au point de contact des deux

zones ouest et est) et chronologiquement (par rapport à Völlers et Kahle, qui
posent que l'influence de la langue poétique sur la langue coranique s'exerce au

Ile/VIIIe siècle).

17 Contradiction encore aggravée par les données épigraphiques. Il est piquant d'observer que

l'inscription la plus ancienne connue à ce jour, qui soit à la fois en arabe (et dans une langue

proche de l'arabe "classique", pour autant que l'écriture defective et les aléas du déchiffrement

permettent d'en décider), en écriture arabe et parfaitement datée (celle du öabal

Usays, datant de 423 de l'ère de la province romaine d'Arabie 528-9 de notre ère)

provient précisément des zones occupées par des tribus (en l'espèce Gassan et Lahm)

qu'Ibn Haldün décrit ainsi (Muqaddima, p. 1072): "quant à ceux qui sont éloignés d'eux

[i.e. des Quarys], à savoir Rabï'a, Lahm, Gudäm, Gassan, Iyäd, Qudä'a et Arabes du

Yémen, voisins des nations perse, byzantine et éthiopienne, leur langue n'est pas un habitus

parfait, du fait de leur mélange avec les Non-Arabes" (wa-'ammä man ba'uda 'anhum min

Rabï'a wa-Lahm wa-öudäm wa-Gassän wa-Iyäd wa-Qudä'a wa-'Arab al-Yaman al-

mugäwirln min 'umam al-Furs wa-l-Rüm wa-l-Habasa fa-lam takun lugatuhum tammat al-
malaka bi-muhälatat al-'a'ägim). Sur l'inscription du öabal Usays, cf. Robin et Gorea
(2002).

AS/EA LIX-3-2005, S. 797-814



D'IBN FÄRIS À AL-FARRA' 809

Annexe I: Texte Arabe d'al-Farrä'

Jji -üi (jic lj««'i->t AaUoÌII JaÌ qa Â iniltj lJjSII (j_>Sj«J (jjill ótljìll (J*i Uij -iâj eljàll Jiä

Ù* j'j^' <J*-=à Ui) IjlÜS LJjaJI Jjij jbuiVl (j jiàii iJAA «Ijäl liilj ,J (jiajjcli ClliJll «j-aâL

lillj (^ ljiili.1j (^jljjJI J*i (J ULiA=».j <aL pili JiJ Ujj-o IJli (jîjïil -,'^-' 0* ->ìll 1-Ja.ji UI <Liâ

,_yiLjj j^L«j Ulc (J <a.Uaiil '-j- ajll J*i JIU -fl'-* »A jlja. f$Jjàl J*ji (j ìa.L^ill AijSJl JaI JÜ3

^i A^Uaill kS* J*i JUj ^ljja. ^jV jlilaC. (J <aL^»Ìll <JjAall JaI JUj Jâcj J-Sc. (_> (JJJâ

^jlc (jijjä 4jd Jj. ns\'\ J\ jUjcVIj (_>uLâllj jIjVLj i»*-3^ ù' *
*'.'.' ' 'ffij J^r? tlW ¦i*JUI CW 4-i^

lg «I m'y ,-â ^ U.miIIj UjIj ,-i Jjillj Ujjj^a (Jxuä ^j (_^i\_ill ¦ * '1
¦ '¦»« (_AjJ^ JW ^* '-^3 Cjlilil __pU

Sj^uJlj jaJl (.IjaJl CjjJI (Jj C±i\£ i_ij*]I (ji JUaJlj Juli ^AÜI Ui) lj$j (_>uUÎI jjcl (jaj Ijîlâ

(jji jjä ijW1"' tj^ O^-JJJJ^U^ ^>äljüi ialini iati (ji^jiuj jjjlja. >*nilU »Luiill ijiJaJâ pj ">JJ >A*UiJ

i_ij«Jl e-Uki (>« (jjtonij ljjl£ lilliSj Uiâ 4j 'j- - à Uu J.'^ill »AÜI lillj lj^â JUaJIj i-jjoill
V eiji (_5j3 ^1 ^»'iinll éjlilll {ja Pj-i <LILäj Jj *$*!)£• u'' oi Uluta.1 Âil JS ^ ^jjjUàaà Cililll

iilSil aAjjiJi {ya AaJ i aill ^JuLä óbillj (jjuJIj »Ullj *Ulll J^u^J Ji^J Ji*-? LP^J ^*J ÖJ*"1" w**

Annexe II: Traduction du Texte*

Al-Farrâ' a dit: Nous avons vu ceux des spécialistes de la lecture [du Coran],
connaissant le Livre et la Sunna, et maîtres en matière de correction linguistique,
s'accorder sur le fait qu'il a été révélé dans le plus châtié des parlers. Mais à ce

point de vue se sont opposés certains groupes [de gens] qui considèrent les

poésies et les journées des Arabes. "Ceux qui proclament la supériorité du

Coran, ont-ils dit, ne le font qu'à cause de l'obligation faite par Allah de

magnifier le Coran. Mais si nous cherchons la correction linguistique, nous la

trouvons parmi les Bédouins". Mais ces groupes sont en désaccord là-dessus.

Pour les gens de Kûfa, la correction linguistique réside chez les Assad, du fait
qu'ils sont proches et voisins d'eux. Pour ceux de Basra, elle réside chez les

Tamïm du haut et les Qays du bas, à savoir les cUkl et les (Uqayl. Pour ceux de

Medine, elle réside chez les Ghatafân, parce qu'ils sont leurs voisins et pour
ceux de la Mecque, elle réside chez les Kinâna b. Sacd b. Bakr et les Thaqîf.
Nous voudrions les ramener, par les traditions, la raison et la réflexion, à la

supériorité du parler de Quraysh sur tous les autres: "Pourquoi donc, avons-nous

* Nous ne suivons pas, dans la traduction, le système de transcription académique.

AS/EA LIX-3-2005, S. 797-814



810 Pierre Larcher

dit, les Quraysh dépassent-ils les autres, en ce qui concerne leur beauté plastique,
leur noblesse d'esprit, leur aisance physique?" - "Personne mieux que nous ne le

sait, ont-ils répondu; noblesse et beauté leurs sont venues ainsi: les Arabes,
femmes et hommes, venaient au sanctuaire pour le grand et le petit pèlerinage;
les femmes tournaient autour du sanctuaire, sans voile; elles assistaient aux

cérémonies, visage découvert; aussi pouvaient-ils les sélectionner visuellement
et rechercher noblesse et beauté. C'est de là que leur est venue leur supériorité,
en plus de leurs caractères propres". - "Eh bien, avons-nous dit, de la même

façon, ils entendaient, des différentes tribus arabes, leurs manières de parler et

pouvaient choisir, dans chaque manière de parler, ce qu'il y avait de meilleur:
ainsi, leur parler est-il devenu pur, sans être contaminé en rien par les vilaines
manières de parler. Ne vois-tu pas que tu ne trouves dans leur parler ni la 'an'ana
des Tamïm, ni la raucité des Qays, ni la kaskasa des Rabï'a, ni la vocalisation i

qu'on entend, de la part des Qays et des Tamïm, dans, par exemple, ti'lamûna et

ti'lam, ou, encore, bi'îr et shi'îr, avec vocalisation i du ta', du bâ', du sïn et du

shînl" Ainsi leur est venue la correction linguistique, par la sélection qu'ils ont
faite du parler, semblable à celle qu'ils faisaient des femmes prises en mariage.

Et, ainsi, se trouve définitivement réfuté ce que disent ces groupes et est-on

ramené à ce que disent ceux qui connaissent le Coran bien mieux qu'eux.

traduit du MS. Arab 705 de la Chester Beatty Collection, cité par Kahle
(1959[1947]:345-346)

Références bibliographiques

Arberry, Arthur J.

1963 The Chester Beatty Library. A Handlist ofthe Arabie Manuscripts, Vol
VI. MSS 4501-5000. Dublin: Hodges, Figgis & Co.

BLACHERE, Régis
1952 Histoire de la littérature arabe des origines à la fin du XVe siècle de

J.C, I. Paris: Adrien-Maisonneuve.
Et

Encyclopédie de l'Islam, nouvelle édition, 1960 Leiden: Brill.
FARRÀ' (al-), Ma'ânï

Abu Zakariyyä Yahyä b. Ziyäd al-Farrä', Ma'ânï al-Qur'än, 3ème

éd., 3 vols. Beyrouth: 'Älam al-kutub, 1404/1983.

AS/EA LIX-3-2005, S. 797-814



D ' IBN FÀRIS À AL-FARRA' 811

Ferrando, Ignacio
2001 Introducción a la Historia de la lengua arabe. Nuevas perspectivas.

Zaragoza.
FLEISCH, Henri
1961 Traité de Philologie arabe, vol. I Préliminaires, Phonétique,

Morphologie nominale. Beyrouth: Imprimerie catholique.
FÜCK, Johann

1955(1950) 'Arabïya. Recherches sur l'histoire de la langue et du style arabe.
Paris: Didier [tr. fr. de Arabïya. Untersuchungen zur arabischen

Sprach- und Stilgeschichte, Abhandlungen der sächsischen Akademie
der Wissenschaften zu Leipzig, Philologisch-historische Klasse. Band

45. Helft 1. Berlin: Akademie Verlag].
GILLIOT, Claude et LARCHER, Pierre
2003 "Language and Style of the Qur'än", dans Jane Dämmen McAuliffe

(ed) The Encyclopaedia ofthe Qur'än, t. Ill, J-Q. Brill: Leiden: 109-
135.

Goldziher, Ignaz
1994(1878) On the History of Grammar among the Arabs. An Essay in Literary

History, translated and edited by Kinga Dévényi et Tamâs Ivânyi,
Studies in the History ofthe Language Sciences, 73. Amsterdam/Philadelphia:

John Benjamins Publishing Company [traduction anglaise
de "A nyelvtudomâny torténete az araboknâl", Nyelvtudomânyi
Kôzlemények 14, 1878]:307-375.

IBN FÀRIS, Sahibï
Abu 1-Husayn Ahmad Ibn Färis al-Sahibï fi fiqh al-luga wa-sunan

al-'arab fi kalämihä, éd. Moustafa El-Chouémi, Coll. Bibliotheca

philologica arabica, publiée sous la direction de R. Blachère et J.

Abdel-Nour, vol. 1. Beyrouth: A. Badran & Co. 1383/1964.

Ibn Ginnï, Hasâ'is

- 'Abu 1-Fath 'Utmän Ibn Ginnï, al-Hasâ'is. Ed. par Muhammad cAlï

al-Naggâr, 3 vols. Beyrouth: Dar al-Hudä li-l-tibä'a wa-l-na§r. S.d.

IBN HALDÜN, Muqaddima
Walï 1-dïn 'Abd al-Rahmân b. Muhammad Ibn Haldün. al-

Muqaddima, t. I du Kitäb al-'ibar. Beyrouth: Maktabat al-madrasa et

Dar al-kitäb al-lubnânï, 1967.

AS/EA LIX-3-2005, S. 797-814



812 Pierre Larcher

IBN MANZÜR, Lisän al-'Arab
Muhammad b. Mukarram b. 'Ali b. 'Ahmad al-'Ansäri al-'Ifrïqï al-

Misri öamäl al-dïn 'Abu 1-Fadl Ibn Manzür. Lisän al-'Arab al-muhït.
Ed. par Yüsuf Hayyät, 4 vols. Beyrouth: Dar Lisän al-'Arab. S.d.

[Ibn] al-Nadïm, Fihrist
Abu 1-Farag Muhammad b. Abî Ya'qüb Ishäq al-ma'rüf bi-1-Warräq,

Kitäb al-Fihrist. Téhéran, 1350H.

Jones, Alan
1993 "The Language of the Qur'än", Proceedings of the Colloquium on

Arabic Lexicology and Lexicography (C.A.L.L.) edited by Kinga Dévé-

nyi, Tamâs Ivânyi et Avihai Shivtiel, Part one, The Arabist, Budapest
Studies in Arabic, 6-7:29^19.

KAHLE, Paul

1959(1947) The Cairo Geniza, Second Edition. Oxford: Basil Blackwell [First
Edition 1947].

1948 "The Qur'än and the 'Arabïya" in Samuel Löwinger & Joseph Somogyi
(eds) Ignace Goldziher Memorial Volume, Parti. Budapest: 163-182.

1949 "The Arabic Readers ofthe Koran", Journal ofNear Eastern Studies,
vol. VIII, Number 2, April 1949:65-71.

LEVIN, Aryeh
1994(1998) "Sîbawayhi's attitude to the spoken language", Jerusalem Studies in

Arabic and Islam 17 [repris dans Levin, Aryeh Arabic Linguistic
Thought and Dialectology, Institute of Asian and African Studies,
Collected Studies in Arabic and Islam 1, The Max Schloessinger
Memorial Series, The Hebrew University, Jerusalem, 1998, ch.

XII]:204-243.
Al-Kitäb al-muqaddas 'ay kutub al-'ahd al-qadïm wa-l-ahd al-gadïd ["Le Livre

saint, i.e. Livres de l'Ancien Testament et du Nouveau Testament"].

Gam'iyyät al-Kitäb al-muqadass al-muttahida, 1966.

Larcher, Pierre

2003a "Diglossie arabisante et fushä vs 'ämmiyya arabes: essai d'histoire
parallèle", dans Auroux, Sylvain et al. (eds) History of Linguistics
1999. Selected Papers from the Eighth International Conference on the

History ofthe Language Sciences (ICHoLS VIII), Fontenay-St. Cloud,

France, 14-19 September 1999, coll. SIHoLS 99. Amsterdam-

Philadelphie: Benjamins:47-61.
2003b "Language (Concept of)", dans Jane Dämmen McAuliffe (éd) The

Encyclopaedia ofthe Qur'an, t. HI, J-Q. Brill: Leiden: 108-109.

AS/EA LIX-3-2005, S. 797-814



D'IBN FÀRIS À AL-FARRA' 813

2004 "Théologie et philologie dans l'islam médiéval: relecture d'un texte
célèbre de Ibn Fâris (Xe siècle)", dans Patrick Sériot et Andrée
Tabouret-Keller (éds) Le discours sur la langue sous les régimes
autoritaires, Cahiers de l'ILSL, n° 17 (Actes du colloque du Louverain,
Neuchâtel, Suisse, 2-4 Octobre 2003). Université de Lausanne: Institut
de Linguistique et des sciences du langage: 101-114.

Madouni-La Peyre, Jihane

2003 Dictionnaire Arabe algérien-Français Algérie de l'Ouest. Paris:

Langues et Mondes-L'Asiathèque.
Nöldeke, Theodor
1910 "Zur Sprache des Korans. I. Der Koran und die Arabïya", Neue

Beiträge zur Semitischen Sprachwissenschaft. Strassburg: 1-5.
OWENS, Jonathan

2002 "Idgäm al-kabïr and history of Arabic language" in Werner Arnold &
Harmut Bobzin (eds) "Sprich doch mit deinen Knechten Aramäisch,

wir verstehen es!" 60 Beiträge zur Semitistik für Otto Jastrow zum 60.

Geburtstag. Wiesbaden: Harrassowitz:503-520.

QuraSÏ, (Samhâra

Abu Zayd Muhammad Abu 1-Hattäb al-Qurasï, Gamharat 'As'är al-
'Arabfi l-öähiliyya wa-l-'isläm, éd. 'AIï Muhammad al-Bagâwï, 2 vols.

Le Caire: Dar Nahdat Misr li-l-tab' wa-1-nasr. S.d.

Rabin, Chaïm
1951 Ancient West-Arabian. London: Taylor's Foreign Press.

Robin, C. et M. Gorea
2002 "Un réexamen de l'inscription arabe préislamique du öabal Usays",

Arabica 49/4:503-510.
Sezgin, Fuat
1984 Geschichte des arabischen Schrifttums, Band IX. Grammatik bis ca.

430H. Brill: Leiden.

Sïbawayhi, Kitäb
'Abu Bisr 'Amr b. 'Utmän b. Qanbar Sïbawayhi, al-Kitäb. Ed. par

'Abd al-Saläm Muhammad Härün, 5 vols. Le Caire, 1966-1977.

[Réimp., Beyrouth: 'Älam al-kutub, s.d.].

Suyutï, Muzhir
'Abd al-Rahmän öaläl al-dïn al-Suyutï al-Muzhir fi 'ulüm al-luga

wa-'anwi'ihä, éd. Muhammad Ahmad öär al-Mawlâ, 'AIï Muhammad

al-Bagâwï et Muhammad Abu 1-Fadl Ibrahîm, 2 vols. Le Caire: 'îsâ al-

Bâbï al-galabï. S.d.

AS/EA LIX-3-2005, S. 797-814



814 Pierre Larcher

Versteegh, Kees

1997 The Arabie Language. Edinburgh University Press.

Völlers, Karl
1906(1981) Volksprache und Schriftsprache im alten Arabien, Strassburg

[réimp. Amsterdam, APA-Oriental Press, 1981].

Wansbrough, John

1977 Quranic Studies. Sources and Methods of Scriptural Interpretation,
London Oriental Studies, Volume 31. Oxford University Press.

AS/EA LIX-3-2005, S. 797-814


	D'Ibn Fāris à al-Farrā : ou, un retour aux sources sur la Luga al-Fushā

