Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 59 (2005)

Heft: 3

Artikel: Der Teil und das Ganze : die Auto-Anthologie Saf al-Dn al-Hills
Autor: Heinrichs, Wolfhart

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147685

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147685
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DER TEIL UND DAS GANZE: DIE AUTO-
ANTHOLOGIE SAFI AL-DIN AL-HILLIS

Wolfhart Heinrichs

Abstract

Safi al-Din al-Hilli (677/1278-749/1348, dates vary somewhat) was a famous Arab poet of the
early Mamluk period, who was mostly attached to the Artuqid court in Mardin (in present SE
Turkey). He was, and still is, generally held in high esteem in the Arab lands, but has fared less
well with the older generations of Orientalists. One of their criticisms is epigonism and lack of
originality. The burden of eight centuries of Arabic poetry was, of course, severe. Saft al-Din’s
reaction seems to have been twofold: (1) From the point of view of the genres of poetry he used an
encyclopedic approach by making a point of cultivating all of them, even those that had more or
less fallen by the wayside. (2) He split his production into poetry for the heart and poetry for the
brain: on the one hand, he declares more than once that he wants to produce easy sweet attractive
poetry; on the other, he accepts challenges in the magalis to perform the most outrageous technical
tricks (only dotted or undotted letters and the like). On the background of this general
characterization, the paper introduces the recently published auto-anthology of Safi al-Din. Since
he allowed only two- and three-liners, he was forced at times to shorten poems from the Diwan by
one or two lines (rarely more). Nine such cases are discussed — with the result that the omissions
all appear to be poetic improvements (with the possible exceptions of two religiously motivated
cuts); Safi al-Din thus emerges as a man who has fine poetic intuition and is undeserving of the
wholesale qualification as a mindless epigone.

Vorbemerkung: Ein passender Untertitel fiir den vorliegenden Aufsatz wire: Ein Blick in die
Werkstatt eines arabischen Dichters des 8./14. Jahrhunderts. Mithin tridgt der Autor hier den un-
gewohnten Hut des Literaturkritikers, ohne dabei den Hut des Literaturforschers an den Nagel
hingen zu wollen. !

Der Protagonist der folgenden Studie ist der beriihmte arabische Dichter des
frilhen 8./14. Jahrhunderts Safi al-Din al-Hilli.? Zunéchst ein kleines Curriculum
Vitae: Geboren wurde er im Jahre 667/1278-9 im irakischen al-Hilla, einer
schiitischen Hochburg, die zu jener Zeit von Klankdmpfen zerrissen war. Safi al-

1 Vorliegender Aufsatz beruht auf einem Vortrag, der am 6. Jan. 2005 auf einer Feier zum 75.
Geburtstag von Benedikt Reinert, Professor fiir Islamwissenschaft Emeritus, in Ziirich
gehalten wurde.

2 GAL 11, 159; S I, 199; EI*, s.v. Safi al-Din al-Hilli (W. Heinrichs); EAL II, 675 (C.E.
Bosworth).

AS/EA LIX*3+2005, S. 675-696



676 WOLFHART HEINRICHS

Din war stark beteiligt. Nachdem er den Mord an einem Onkel geradcht hatte, sah
er sich genotigt, seine Heimatstadt im Jahre 701/1301-2, also etwa 23-jédhrig,
fluchtartig und auf immer zu verlassen. Da er schon einen gewissen Ruf als
Dichter hatte, begab er sich an den Hof der Artugiden in Mardin (heute Siidost-
Tiirkei), wo sich unter der Schirmherrschaft der mongolischen Ilchane ein klei-
nerer kultureller Mittelpunkt gebildet hatte. Er wurde von al-Malik al-Manstir
(reg. 693/1294-712/1312) freundlich empfangen und wurde allmdhlich zum
Hofpoeten und Zechgenossen des Herrschers und ebenso von seinem Nachfolger
al-Malik al-Salih (reg. 712/1312-765/1364). Die Quellen iiber sein Leben sagen
aber auch, dass er im Fernhandel tdtig war, was mit sich brachte, dass er haufig
auf Reisen war, und dabei auch andere Hofe besuchte. Der folgenreichste dieser
Besuche fand im Jahre 723/1322 im Anschluss an seine Pilgerfahrt nach Mekka
statt, ndmlich bei dem mamlukischen Sultan in Kairo, al-Nasir Muhammad b.
Qalawun. Einige seiner Preisoden auf den Sultan fanden Anklang, und letzterer
riet ihm, seine Gedichte in einem Diwan zu sammeln, und zwar in thematischer
Anordnung. Safi al-Din folgte dem Rat und schrieb auch eine in Reimprosa ab-
gefasste, recht aufschlussreiche Einleitung zu seinem so entstandenen Diwan.
Dies ist der Diwan, der uns heutzutage in rund 40 Handschriften vorliegt.? Fiir
die Zeit nach diesem wichtigen Ereignis haben wir nur wenige Anhaltspunkte
fiir Safi al-Dins weiteren Lebenslauf. Selbst sein Todesdatum schwankt; am
chesten ist er im Jahre 749/1348 gestorben. Sein Dichtertalent ist aber keines-
wegs mit dem Besuch in Kairo versiegt. Einige der spateren Gedichte scheinen
Eingang in den Diwan gefunden zu haben (ob durch den Autor selbst oder durch
Kopisten, ist nicht zu entscheiden), aber eine Vielzahl von Gedichten der spite-
ren Zeit finden sich nur in biographischen Quellen liber unseren Dichter. Eine
Gesamtausgabe steht noch aus.

Safi al-Din war schon zu seinen Lebzeiten ein beriihmter Dichter, und er
ragt auch in mehrfacher Hinsicht aus seiner literarischen Umwelt heraus, wie
noch zu zeigen sein wird. Hier sind zwei Bewertungen aus seiner Zeit: Der be-
rithmte Gelehrte und Literat al-Safadi (st. 764/1363), der ihn persdnlich kannnte,
nennt ihn “DEN Dichter unserer Zeit ohne Einschrinkung” (§a%ru ‘asrina ‘ala ’I-
itldq),* und ein anderer Literat namens Sams al-Din ‘Abd al-Latifs (st. 731/1330)
geht sogar noch weiter und behauptet, dass “absolut niemand wie er gedichtet
habe, weder unter den Alten noch unter den Spiteren” (lam yanzim-i ’I-§i‘ra

3 Die jiingste Edition ist die von Muhammad Huwwar, siehe SAFI AL-DIN AL-HILLI 2000.
+ Siehe AL-SAFADI 1988:482,1.
5 Siehe AL-SAFADI 1990:11, 117-119.

AS/EA LIX*3+2005, S. 675696



DER TEIL UND DAS GANZE 677

mitluhu la fi "l-mutaqaddimina wa-la fi ’l-muta’ahhirina mutlagan).® Grundsitz-
lich ist diese giinstige Beurteilung in der arabischen Welt auch heute noch gang
und gibe. Nach den soeben gehorten, etwas hyperbolischen Ausserungen mutet
es wie ein Guss kalten Wassers an, wenn man Ausserungen ilterer Orientalisten
liest. Martin Hartmann schreibt 1897: “Das Urtheil iiber ihn als Dichter muss ...
recht hart ausfallen: der Gedankeninhalt seiner Gedichte ist gleich Null; wie bei
den meisten spiteren ist es ein Spielen mit Worten, hinter denen sich nicht selten
materielle Interessen verbergen”.” Etwas gemildeter und positiver ist das Urteil
von Reynold A. Nicholson in seiner 1907 zum ersten Mal erschienenen A Lite-
rary History of the Arabs, wo er sagt: “..he combined subtlety of fancy with
remarkable ease and sweetness of versification. Many of his pieces, however, are
jeux d’esprit, ... .8 Und schliesslich schreibt Oskar Rescher (Osman Reser) in der
Einleitung zu seiner Ubersetzung etlicher Gedichte Safi al-Dins: “Cafieddin ...
war ein, auf den Spuren Motenabbi’s wandelnder Epigone und wie dieser fuir die
klingende Vergiitung seiner Verse ... nur allzusehr empfinglich. Man kann ihm
zwar einerseits — was bei einem gebiirtigen ‘Irdqer edib [Literat] ja auch nicht
weiter verwunderlich — eine ziemlich weitgehende Sprachmeisterung auf dem
Gebiet der ‘arabiyye [der klassisch-arabischen Sprache] nicht abstreiten, ande-
rerseits gebricht es ihm ganz zweifellos mehr oder weniger an jeglicher Origina-
litdt, wenn dieser Umstand auch freilich von den Orientalen kaum als Mangel
empfunden wird ...” Etwas weiter danach gibt er zu: “Freilich, um ein einiger-
massen addquates Urteil iiber seine dichterische Betitigung abgeben zu konnen,
darf man es sich natiirlich nicht an der Probe eines kurzen Auswahl geniigen
lassen, sondern miisste (wenn auch in kursorischer Weise) den ganzen Diwén in
Beriicksichtigung ziehen, was freilich in Anbetracht von dessen Umfang immer-
hin eine geraume Zeit beanspruchen mochte.”™

Ein kurzer kritischer Kommentar zu diesen orientalistischen Ausserungen
wiirde zunéchst einmal den Vorwurf der klingenden Miinze als Albernheit bloss-
stellen, denn erstens wiirde man von einem heutigen Schriftsteller nicht erwar-
ten, dass er flir Luft und Liebe schriebe, zweitens gab es damals zwar Kopis-
ten/Buchhéndler, aber natiirlich kein Verlagswesen, womit man auf Fiirsten oder
reiche Mizene als Sponsoren angewiesen war, und drittens war die Beziehung
zwischen Fiirst und Lobdichter die eines Tauschgeschifts: das Gedicht brachte

Siehe AL-SAFADI 1988:482, 10-12.
Siehe HARTMANN 1897:79.

Siehe NICHOLSON 1962:449.

Siehe RESCHER 1954-55:V.

O 00 N N

AS/EA LIX+32005, S. 675-696



678 WOLFHART HEINRICHS

dem Adressaten Ruhm und dem Dichter Geld. Was den Vorwurf der fehlenden
Originalitit betrifft, so ist dies eine Definitionsfrage: die Originalitdt des klassi-
schen und romantischen Genie-Dichters westlicher Art ist keineswegs universal,
die Originalitdt des arabischen Dichters liegt, wenn man iiberhaupt so verallge-
meinern darf, eher im Concetto, in der rhetorischen Entwicklung und Verbin-
dung von Motiven. Im engen Verbund mit dieser Frage steht das ebenfalls
erwihnte Epigonentum. Es steht natiirlich ausser Frage, dass fiir einen Dichter
der auf gut acht Jahrhunderte arabischer Dichtung zuriickblickt, die Last der
Tradition ganz erheblich ist, zumal wenn kein Teil dieser Dichtung véllig obso-
let geworden ist. Safi al-Din wird mit diesem Problem auf zweierlei Weise fer-
tig.

Die eine Weise ist die, dass er die Tradition enzyklopddisch angeht. M.a.W.
er bemiiht sich, alle existierenden oder jemals existiert habenden Genres der
arabischen Dichtung aufzuspiiren und sodann sein eigenes Scherflein dazu bei-
zutragen. Dabei spielte es keine Rolle, ob die Gattung durch ihren Inhalt, ihre
Form oder ihr Sprachregister definiert war. Sein Diwan ist, wie oben schon an-
gedeutet, nach thematischen Gattungen geordnet, und zwar in zwolf Kapiteln,
welche man grob gesagt wie folgt benennen kann:

1. Prahlgedichte, 2. Preisgedichte, 3. Jagdgedichte, 4. Freundschaftsgedichte, 5. Trauerge-
dichte, 6. Liebesgedichte, 7. Wein- und Blumengedichte, 8. Riigegedichte, 9. Schmeichel-
gedichte (Geschenk-Gedichte und Entschuldigungsgedichte), 10. Rétsel und Merkverse, 11.
Scherz-, Schmih- und erotische Gedichte, und 12. Spruch- und Weltfluchtgedichte.

Innerhalb dieser thematischen Gattungen wendet er alle vorhandenen for-
malen Gattungen an, ndmlich die gasida (Langgedicht), die git‘a (Kurzgedicht),
das muwasSah und mukhammas (Strophengedichtarten) und dizhayt (Vierzeiler).
Was das Sprachregister betrifft, so sind seine Diwan-Gedichte (mit Ausnahme
von zwei hargas) sdmtlich in der klassischen Standardsprache geschrieben.
Seine Dialektdichtung (zagal) hat er in ein anderes Werk eingebracht, ndmlich in
sein Kitab al-‘Atil al-hali, die erste Poetik dieser Dichtung in der arabischen
Literatur.'® Hier erscheinen sie Seite an Seite mit anderen zagal-Dichtern zur
[llustration der Formen und Regeln. Am Anfang des Abschnitts iiber die Dia-
lektgedichtart kan wa-kan schreibt unser Dichter: “Unter den Dingen, die ich in
dieser Form komponiert habe, damit mein dichterisches (Euvre nicht bar davon
sei...” (li-alla yahluwa nazmi minhu...)."" Dies ist typisch. Es war ihm eindeutig

10 Siehe SAFI AL-DIN AL-HILLI 1956 und 1981.
11 Siehe SAFTI AL-DIN AL-HILLI 1956:149, Zeile 4, und 1981:116, Zeile 1.

AS/EA LIX*32005, S. 675-696



DER TEIL UND DAS GANZE 679

darum zu tun, keine Gattung auszulassen, um zumindest in puncto Vollstdndig-
keit sagen zu konnen: Ich habe dem Druck der Tradition standgehalten.

Die andere Weise, dies zu tun, war die Aufspaltung seiner literarischen
Produktion in Herzdichtung und Hirndichtung. Hier hat Nicholson mit dem oben
angefiihrten Zitat recht: auf der einen Seite die Miihelosigkeit und Siisse seiner
Dichtung, auf der anderen die jeux d’esprit. Safi al-Din sagt mehr als einmal,
dass ihm daran gelegen sei, eine leicht zugingliche und verstidndliche dichte-
rische Sprache zu erzielen. Dies war aber leichter gesagt als getan, weil das lite-
rarisch gebildete Publikum eine intellektuelle Herausforderung verlangte. Seit
dem Aufkommen der sogenannten “Modernen” im 8. Jahrhundert war der domi-
nante Trend in der Dichtung der Manierismus, die zunehmende Rhetorisierung
der Dichtung zum Zwecke der Straffung und Zusammenschweissung der iiber-
kommenen Motive.'? Im Gefolge davon konnte die Dichtung von jemandem,
dem die intertextuelle Dimension eines Verses nicht prisent war, hidufig kaum
zureichend verstanden werden. Zur Zeit von Safi al-Din war die tawriya, das
double entendre (Amphibolie, Doppelsinnspiel), die grosse Mode; sie verdankte
thre Popularitidt der Tatsache, dass sie die Konstruktion einer zweiten Bedeu-
tungsebene (sowohl mit wie auch ohne Sinn) ermdglichte. Safi al-Dins schon
erwihnter Zeitgenosse al-Safadi schrieb sogar eine Monographie iiber diese
rhetorische Figur!3). Sie findet sich auch hier und da bei Safi al-Din, aber die

12 “Straffung” spielt auf die Fihigkeit des spiteren Dichters an, die von einem fritheren
Dichter bereitgestellten Motivausformungen von allen Beimischungen zu befreien und eine
gleichsam kristalline Form zu erzielen. Die sarigat-Werke iiber al-Mutanabbi zeigen seine
Meisterschaft in dieser Hinsicht. Die Straffung geschieht hdufig in Verbindung mit der
zweiten Technik, der “Zusammenschweissung” von Nachbarmotiven durch “Gleichschal-
tung” des Vokabulars (vor allem durch Metaphorierung). All dies um ein mehrschichtiges
Concetto zu konstruieren. — Dies ist eine der wichtigen literaturgeschichtlichen Ent-
wicklungen in der arabischen Poesie. Aber man sollte sich wohl doch davor hiiten, sie als
den einzigen Trend der spiteren Dichtung aufzufassen. SPERL 1989 hat meinen friiheren
Versuch, die Curtius’sche Schaukel zwischen Klassik und Manierismus der arabischen
Literaturgeschichte abzusprechen (weil ndmlich der Manierismus, einmal etabliert, allein-
herrschend geworden sei) (HEINRICHS 1974) mit erwédgenswerten Griinden zuriickgewiesen,
und obwohl ich nicht so weit gehen wiirde, einen steten Wechsel von manieristischem und
“natiirlichem” Dichten festzustellen, so besteht doch unzweifelhaft ein Strang “leichten”
Dichtens neben dem manieristischen, nicht selten sogar bei demselben Dichter. Jiingst hat
BAUER 1998:106-141 die Stilpluralitit der Liebesdichtung des 9. und 10. Jahrhunderts
hervorgehoben; er steht der Idee der “Rhetorisierung” als eines dominanten Trends der
Dichtung ziemlich skeptisch gegeniiber. Allerdings diirften die diversen Dichtungsgattungen
hier Unterschiede aufweisen.

13 Siehe AL-SAFADI 1979, und die Studie von BONEBAKKER 1966.

AS/EA LIX32005, S. 675-696



680 WOLFHART HEINRICHS

Kritiker fanden, dass er sie eigentlich verschméhe, weil ihm an einfacher Dich-
tung gelegen sei.'* Hinzu kommen noch die mehr technischen Manierismen,
etwa dass man nur punktierte oder unpunktierte Buchstaben verwende und
dergleichen mehr. Safi al-Dins Vorliebe fiir eingéngige Dichtung bedeutet aber
beileibe nicht, dass er unfiahig gewesen sei, die gewiinschten, oft merkwiirdigen
und immer schwierigen Kunststiickchen zu bewerkstelligen. In den kurzen Ein-
leitungen zu seinen Diwan-Gedichten werden des ofteren die literarischen Zu-
sammenklinfte (magalis) erwihnt, bei denen die Anwesenden den Dichter her-
ausfordern (igtirah), ein Gedicht unter einem vorgegebenen Handicap (luzum
genannt) zu komponieren. Ein Meisterstiick dieser Art erzidhlt Safi al-Din selbst:
die Herausforderung bestand darin, die ersten sieben Verse der Mu‘allaga des
Imru’ al-Qays in seine Buchstaben zu zerlegen, aus diesen (ohne Wiederholun-
gen!) einen Liebesbrief in Reimprosa zu komponieren, den einer der Anwesen-
den an seinen Geliebten schicken wollte, und sodann aus denselben Buchstaben
ein neues siebenzeiliges Gedicht zu schaffen. Was alles auf der Stelle geschah.!’

Es sieht also so aus, als ob Safi al-Din seine dichterische Personlichkeit ge-
spalten habe, um gleichsam freie Hand zu gewinnen, sowohl auf der Herz- wie
auf der Hirnseite. Natiirlich sind die beiden Textsorten nicht immer fein sdu-
berlich voneinander zu trennen, aber der generelle Trend ist uniibersehbar.

Der Text, der uns hier eingehender beschiftigen soll, ist Safi al-Dins Auto-
Anthologie. Es ist nicht ungew6hnlich in der klassischen Dichtung, dass irgend-
ein Liebhaber eine Auswahl aus dem Diwan eines von ihm geschitzten Dichters
trifft, aber dass es der Dichter selbst unternimmt, ist mir anderweitig nicht be-
kannt. Das kleine Werk trigt den Titel Diwan al-Matalit wa-’I-matani fi ’I-
ma‘ali wa-’l-ma‘ani, zu deutsch: “Sammlung von Dreizeilern und Zweizeilern
iiber Ruhmestaten und treffende Worte” und ist erst im Jahre 1998 zum ersten
Male herausgegeben worden.'® Wie der Titel sagt, enthédlt das Werk nur zwei-
oder dreizeilige Gedichte. Der grosste Teil ist aus dem grossen Diwan unver-
dndert libernommen worden (gelegentlich mit Varianten bei einzelnen Wortern).
Insgesamt enthilt der kleine Diwan ca. 350 Gedichte. Davon sind 42 gegeniiber
der Version im grossen Diwan gekiirzt, meist nur um einen Vers, gelegentlich
um zwei, sehr selten um mehr als zwei. In einer Einleitung zum kleinen Diwan
schreibt Safi al-Din, dass er bei einem Treffen mit dem ayyubidischen Herrscher
von Hama, Nasir al-Din Muhammad b. al-Sultan al-Malik al-Mu’ayyad, bei dem

14 Siehe IBNIYAS 1975:526.
15  Siehe SAFI AL-DIN AL-HILLI 1879-1883:515-517.
16  Siehe SAFI AL-DIN AL-HILLI 1998.

AS/EA LIX*3+2005, S. 675-696



DER TEIL UND DAS GANZE 681

er einige seiner Gedichte rezitierte, von diesem beauftragt wurde, eine Auswahl
aus seiner Dichtung zu treffen, und zwar kurze Stiicke, die den Gesellschaftern
des Fiirsten als Zitatenschatz dienen konnten. Der genannte Ayyubidenherrscher
— mit vollem Namen al-Malik al-Afdal Muhammad b. Isma‘l'” war der Sohn
seines Vorgingers al-Malik al-Mu’ayyad Isma‘il b. ‘Ali, der unter dem Namen
Abul I-Fida’ als gelehrter Historiker und Geograph bekannt geworden ist. Der
Sohn trat seine Herrschaft im Jahre 1332 an, wurde jedoch laut Bosworth alsbald
von den Mamluken abgesetzt, lebte aber noch bis 1342. Andere wie Claude Ca-
hen lassen ihn bis 1342 regieren.'® Wenn Bosworth recht hat, lidsst sich die Ab-
fassung des kleinen Diwans auf etwa 1332 datieren, also zehn Jahre nach dem
Entstehen des grossen Diwans auf Anraten des Mamlukensultans al-Nasir Mu-
hammad b. Qalawun. Eine Reihe von Gedichten im kleinen Diwan lassen sich
nicht im grossen nachweisen und diirften in der Zwischenzeit entstanden sein.
Die Anordnung der Gedichte ist thematisch; die Anzahl der Kategorien (Gattun-
gen) ist allerdings auf zwanzig, gegeniiber zwolf im grossen Diwan, angestiegen.
Es sind die folgenden:

Lehrgedichte [adabiyyat],

Kampfgedichte [hamasa],

Dinggedichte [sifat],

Weingedichte [hamriyyat],

Liebesgedichte [gazal],

Andichten von Jiinglingen [tashib bi-gilman],

Lobgedichte [madih],

Freundschaftsgedichte [ihwaniyyat],

9. Klage tiber Nihe und Ferne der Geliebten [Sakwa qurb al-dar wa-bu‘d al-mazar],
10. Bitte um Antwort [istingaz al-gawab],

11. Einladungsgedichte [istizaral,

12. Geschenkbegleitende und -erheischende Gedichte [hadaya, istihda’],
13. Bitte um Einlosung von Versprechen [istingaz al-wu‘ud],

14. Riigegedichte [itab],

15. Abbittegedichte [i‘tidar],

16. Ritselgedichte [ilgaz],

17. Merkverse [taqyid al-ilm],

18. Schmihgedichte [ahagi],

19. Erotische Gedichte [iAmad], und

20. Weltfluchtgedichte [tazahhud).

00 N oy W R D R e

17 Siehe BOSWORTH 1996:72. Sein Ehrenname ist hier ‘Imad al-Din statt Nasir al-Din.
18  InEL, s.n. Ayyubids (vol. i, 805)

AS/EA LIX+32005, S. 675-696



682 WOLFHART HEINRICHS

Ein kleiner Exkurs iiber Kapitel 19, die erotischen Gedichte, sei hier einge-
schaltet. Es entspricht dem Kapitel 11, Unterkapitel 3, im grossen Diwan. Die
jlingste Edition von Muhammad Huwwar, welche auf etlichen Hdss. beruht und
kritisch zu sein beansprucht, ldsst dieses Unterkapitel schlicht aus. In der Ein-
leitung sagt der Herausgeber, dass ihm die Verschiedenheit der Meinungen von
Herausgebern hinsichtlich dieser Dinge (d.h., schliipfriger Texte) wohl bekannt
sei: einige seien der Meinung, dass man in den herauszugebenden Text nicht
eingreifen diirfe, da er einen Aspekt des Dichters und seiner Zeit darstelle — und
Huwwar gibt zu, dass dies eine konsequente und korrekte Haltung sei; andere
geben zu bedenken, dass man nicht unbedingt alles bewahren miisse, und dass
die Expurgierung auf moralischen Werten beruhe und die allgemeine Bewertung
des Textes vom Kiinstlerischen aus nicht betreffe.!”® Auch diese Meinung ist
nach Huwwar nicht ohne Substanz und Wert. Nach Abschluss der Editionsarbeit
neigte er dann doch mehr der Expurgierung als der Bewahrung zu. Hier sollte
man erwihnen, dass der Verleger der editio princeps (Damaskus 1879-83) in
dieser Hinsicht sehr viel wissenschaftlicher war, ohne die moralischen Skrupel
iber Bord zu werfen. Er nahm die erotischen Gedichte aus ihrem Platz im
Diwan heraus und setzte sie ans Ende des Bandes; eine Notiz an der betreffen-
den Stelle besagt, dass, wenn der Leser dieses Kapitel anstossig fande, er es ein-
fach vor dem Binden abreissen und wegwerfen solle.?0 Huwwars bedauerliche
Haltung wird auch von dem Herausgeber der Anthologie eingenommen. Wieder
wird das Kapitel ohne weiteres ausgelassen; wo es sein sollte, steht die Kapitel-
tiberschrift in grosser Type, gefolgt von der folgenden kleinen Note in eckigen
Klammern: “Obszonitdt durchzieht es, was seine Unterdriickung notwendig
machte.”?! Die o6ffentliche Moral in den arabischen Ldndern ist heutzutage
ziemlich strikt; das pramoderne Publikum war weit weniger empfindlich.

Zuriick zum eigentlichen Thema! Die Tatsache, dass unser Dichter in 42
Fillen sein Ausgangsgedicht verkiirzen musste, um die gewiinschten zwei- und
dreizeiligen Gedichte zu erzielen, gestattet uns moglicherweise einen Einblick in
die Werkstatt des Dichters, wenngleich auf einer schmalen Basis. Es ist natiirlich
hier nicht moglich und auch nicht ratsam, sdmtliche verkiirzten Gedichte einer
genauen Betrachtung zu unterziehen. Einige Specimina werden als Beispiel fur

19  SAFI AL-DIN AL-HILLI 2000:14-15.

20 SAFIAL-DIN AL-HILLI 1879-1883:465, 572.

21 Siehe SAFI AL-DIN AL-HILLI 1998:101. Immerhin macht der Hrsg. noch die Angabe, dass
sich die Anzahl der Verse in diesem Kapitel auf 35 belaufe und dass keiner davon im
grossen Diwan vorkomme. Was die Auslassung natiirlich noch drgerlicher macht.

AS/EA LIX+32005, S. 675-696



DER TEIL UND DAS GANZE

683

andere vorgefiihrt werden. Gleichzeitig mdgen sie eine Vorstellung von Safi al-
Dins Wortkunst geben.

Erstes Beispiel*:

Im Kapitel iiber Kampfdichtung (hamasa) kommt folgendes Gedicht vor, das im
grossen Diwan fiinf Zeilen umfasst:

22
23

24

(1) asgarat malana 'l-nuftisu ’I-kibaru
wa-qtadat talana ’l-suyifu 'l-gisaru

(2) wa-banat magdana rimahun tiwalun
qussirat ‘inda hazziha 'l-a‘maru

(3) kam galawna bi-ma‘rakin karba harbin
wa-kwasu 'l-manani fihi tudaru

(4) a‘rabat ‘an sifating ‘ugmu®? aqla-
min fisahin girahuhunna gubaru

(5) fa-la-in kana gaba ‘an ufugi 'l-mag-
di sinanan fa-li-’l-budiiri siraru

(1) Die grossen Seelen haben unser Vermdogen verkleinert,
und die kurzen Schwerter haben verlangt, dass wir lang sind.?*

(2) Unseren Ruhm haben errichtet lange Lanzen,
bei deren Schwingen Lebenszeiten verkiirzt worden sind.

(3) Wie oft haben wir in/mit einer Schlacht den Kummer eines Krieges beseitigt,
wihrend in ihr die Becher des Todesgeschicks herumgereicht werden.

Siehe SAFI AL-DIN AL-HILLI 2000:103; 1998:21.

SAFT AL-DIN AL-HILLT 1998:21 hat die Variante khursu, angesichts der Antithese (fibag) der

Wurzeln “r-b “klar reden” und j-m “unklar reden” wohl nicht so passend.

D.h., unsere Freigebigkeit hat unser Vermogen verringert. Die Schwerter wurden meist im
Fusskampf verwendet; sie sind kurz im Vergleich zur Lanze, der Waffe des berittenen
Kémpfers. Fiir den Schwertkampf ist eine hohe Statur von Vorteil, siche SCHWARZLOSE

1886:47.

AS/EA LIX*32005, S. 675-696



684 WOLFHART HEINRICHS

(4) Stumme beredte Federn haben unsere Eigenschaften klar dargestellt,
ihre Wunden bleiben ungesiihnt.?

(5) Darum: wenn am Horizont des Ruhms eine Speerspitze untergegangen ist,26
nun, auch fiir Vollmonde naht die Neumondnacht.

Im kleinen Diwan sind Zeile 3 und 5 ausgelassen worden. Dadurch wird die
Struktur homogener, da nun alle Zeilen mit einem 3sgf-Perfekt-Verb beginnen.
Die ausgelassenen Zeilen haben eine vollig andere Struktur. Das Gedicht lautet
nun:

(1) Die grossen Seelen haben unser Vermogen verkleinert,
und die kurzen Schwerter haben verlangt, dass wir lang sind.

(2) Unseren Ruhm haben errichtet lange Lanzen,
bei deren Schwingen Lebenszeiten verkiirzt worden sind.

(3) Stumme beredte Federn haben unsere Eigenschaften klar dargestellt,
ihre Wunden bleiben ungesiihnt.

Diese Zeilen hingen auch deswegen enger zusammen, weil sie stark antithetisch
konstruiert sind: Zeile 1: gross — klein, kurz — lang; Zeile 2: lang — kurz; Zeile 3:
stumm - beredt, hier als Oxymoron auf denselben Triger der Eigenschaften
bezogen, wodurch das Antithetische gleichsam eine Klimax erreicht. Insofern
muss die gekiirzte Fassung als gegliickt gelten. Obwohl hier ein kollektives
“Wir” spricht, ist es wohl nicht von ungefihr, dass die Verse mit einem Preis der
Wortkunst enden.

25  D.h., die von Schmiahworten geschlagenen Wunden sind rechtlich nicht siihnbar.

26  Ich lese sinanun statt sinanan. Die “Speerspitze” ist wohl als Synekdoche fiir den —
nunmehr verstorbenen — Lanzenkdmpfer zu verstehen. Der zweite Halbvers enthilt eine fiir
die “moderne” Dichtung sehr typische Pseudo-Analogie, welche “beweist,” dass (a) der Tod
des Kampfers nur natiirlich ist und er (b) durch einen gleichwertigen Kampfer (der neue
“Vollmond”) ersetzt werden wird.

AS/EA LIX+392005, S. 675-696



DER TEIL UND DAS GANZE 685

Zweites Beispiel?’:

Es ist ebenfalls aus dem Kampfgedicht-Kapitel:

(1) la-gad nazzahat qadri ‘an-i 'l-§i%i ummatun
wa-lama ‘alayhi ma$ari wa-banu abi

(2) wa-ma ‘alimu anni hamaytu dimarahi
‘an-i 'I-‘ari lam adhab bihi kulla madhabi

(3) wa-ma ‘abani nazmu ’l-qaridi wa-mansibi
rafi'un wa-qalbi fi ’l-waga ghayru qullabi

(4) aqulu wa-fi kaffi yara‘un wa-taratan
aqulu wa-sayfi fi mafariqi aglabi

(1) Viele Leute haben mein Ansehen fiir [zu] erhaben fiir die Dichtung erklart,
meine Sippe und meine Briider haben mich [deshalb] getadelt.

(2) Sie wissen nicht, dass ich des Ansehens heiliges Gut verteidigt habe
gegen Schmach; ich bin mit ihr?® nicht in alle Richtungen gegangen.

(3) Das Verfassen von Dichtung ist kein Makel fiir mich,
wo doch meine Stellung gehoben und mein Herz in der Schlacht nicht wetterwendisch ist.

(4) Ich spreche [Dichtung], wiahrend in meiner Hand ein Schreibrohr ist, und zuweilen

spreche ich [Dichtung], wihrend mein Schwert auf dem Scheitel eines Dickhalsigen [Lowen
= Kampfer] ist.

Im kleinen Diwan ist hier Zeile 3 ausgelassen. Die Bestimmung des Grundes ist
hier schon schwieriger. Man konnte sagen, dass der Vers wiederholt, was schon
anderweitig gesagt ist; die gehobene Stellung steht schon in Vers 1, und die
kriegerische Attitude findet sich in Vers 4. Man konnte dann wiederum fragen,
warum nicht Vers 4 ausgelassen worden ist; denn Vers 3 wiirde gut als Endvers
passen, sozusagen als programmatische Aussage iiber die soziale Wertung seiner

27  Sieche SAFI AL-DIN AL-HILLI 2000:95; 1998:24.

28  Namlich mit der Dichtung. Weniger wahrscheinlich ist der Bezug auf dhimar “Gut.” Safi al-
Din mag hier auf die — von ihm behauptete — Tatsache anspielen, dass er in den moralisch
anfechtbaren Dichtungsarten nicht im eigenen Namen gedichtet habe, sondern als
Ghostwriter fiir andere.

AS/EA LIX*3+2005, S. 675-696



686 WOLFHART HEINRICHS

Dichtung. Man muss aber zugeben, dass Vers 4 erheblich kunstvoller gestaltet
ist, mit seiner Anapher und seiner Antithese von Schreibrohr und Schwert.
Letztere nimmt ein Motiv auf, das die gesamte Sozialstruktur der staatstragenden
Elite durchzieht, und sich sogar in Rangstreitgedichten zwischen diesen beiden
Gegenstianden niedergeschlagen hat.?? Dass Safi al-Din hier die beiden Lager der
Schreiber und Kémpfer in seine Dichterpersonlichkeit zusammenzieht, kann
auch als Riickblick auf die arabische Stammesdichtung in vor- und friihislami-
scher Zeit verstanden werden, in der das Ideal eines Mannes der fahl war, wortl.
“Hengst,” der sowohl das Schwert wie das dichterische Wort zu schwingen
wusste. Ubrigens war Safi al-Din auch personlich ein mutiger Mann, der in der
Blutrache flir seinen Onkel etliche Wunden davongetragen hatte, deren Narben
er spater seinem Freund al-Safadi stolz prasentierte.’® In der Verteidigung seiner
Dichtkunst présentiert er sie schliesslich sogar als Klammer zwischen Schreib-
rohr und Schwert. Aus all diesen Griinden kénnen wir hier ebenfalls eine ge-
gliickte Kiirzung konstatieren.

Drittes Beispiel?!:

Es stammt aus dem Kapitel der Dinggedichte; das Objekt der Beschreibung ist
hier ein feuriger Rappe.

(1) wa-adhamin yaqaqi 'I-tahgili di marahin
yamisu min ‘ugbihi ka-’l-Saribi 'l-tamili

(2) mutahhamin musrifi 'l-udnayni tahsabuhu
muwakkalan bi-'stiraqi 'I-sami ‘an Zuhali

(3) rakibtu minhu mata laylin tasiru bihi
kawakibun tulhiqu 'l-mahmula bi-'I-hamali

(4) ida ramaytu sihami fawga sahwatihi
marrat bi-hadihi wa-'nhattat ‘an-i ’l-kafali

(1) Hier ist ein dunkelfarbener mit strahlend weissen Gamaschen und voll Feuer,
der in seinem Stolze tdnzelt wie ein angeheiterter Zecher,

29  Siehe dazu VAN GELDER 1987.
30  Siehe AL-SAFADI 1988:485, Zeile 1.
31  Siehe SAFI AL-DIN AL-HIILLI 2000:436; 1998:26.

AS/EA LIX*32005, S. 675-696



DER TEIL UND DAS GANZE 687

(2) ein nobler mit hochstehenden Ohren, so dass du meinst,
er sei beauftragt, heimlich den Saturn zu belauschen.

(3) Ich habe in ihm den Riicken einer Nacht geritten, in welcher
Sterne reisen, die den Reiter (wortl. Getragenen) [das Sternbild] Widder erreichen lassen.

(4) Wenn ich meine Pfeile schiesse oberhalb seines Riickens,
dann passieren sie seinen Hals und fallen zur Erde hinter seiner Kruppe.

Zeile 2 fehlt im kleinen Diwan. Die zweite und dritte Zeile kénnen Zweifel
daran aufkommen lassen, ob es Safi al-Din wirklich darum zu tun war, einfache
Dichtung zu schreiben. Das heimliche Lauschen in himmlischen Regionen ist
natiirlich die Gewohnheit der Dschinnen,3? die erfahren wollen, was im Himmel
besprochen wird, und die mit Sternschnuppen davongejagt werden. Makro-
kosmische Hyperbeln (wie hier das iiberaus lange Pferdeohr) sind nicht un-
tublich. Der Saturn ist wohl nur deswegen gewihlt worden, weil ihm die Farbe
“schwarz” zugeordnet ist. Er ist ein ungliicksbringender Planet, und zusammen
mit der Dschinnenphraseologie verleiht er dem Rappen etwas Unheimliches. Es
mag sein, dass gerade dies unserem Dichter nicht ganz gelegen kam und den
Grund zur Streichung lieferte. Die resultierende Dreiergruppe beginnt dann mit
einem Bild des Rappen selbst, welches gefolgt wird von einem Vers, der das Ich
des Dichters einflihrt und den Rappen samt Reiter einem komplexen Vergleich
unterwirft, um in einer Zeile zu enden, welche die unglaubliche Schnelligkeit
des Rappen in einer Hyperbel einfingt. Was den komplexen Vergleich betrifft,
so beginnt er natiirlich ganz einfach mit der Gleichsetzung “Rappe”-“Nacht,”
wobei der der Dichter vorgibt, auf dem Riicken der Nacht zu reiten. Die Sterne,
die in dieser Nacht reisen, sind mit an Sicherheit grenzender Wahrscheinlichkeit
die Ziernieten des Pferde-Geschirrs. Der letzte Teil des Bildes ist am schwie-
rigsten zu entschliisseln. Der Schliissel sind die Plejaden. Das Sternbild des Wid-
ders ist sehr langgestreckt am Nachthimmel, und die Plejaden bilden das eine
Ende der Konstellation.3* Mit den Plejaden hatte schon der frithere Dichter

32 Das Worterbuch von Wahrig verlangt den Plural “Dschinns.” Aus euphonischen Griinden
ziche ich “Dschinnen” vor. Obwohl “Dschinn” eigentlich der arabische Kollektivplural ist,
kann man das Wort im Deutschen schlecht als Plural verwenden, weil es sich fiir den Sin-
gular eingebiirgert hat. Das Englische folgt dem Arabischen: sg. jinni, pl. jinn (mit orthogra-
phischen Varianten).

33 Jedenfalls in der mittelalterlich-arabischen Astronomie; in der heutigen gehoren sie zum
Sternbild Stier.

AS/EA LIX*32005, S. 675-696



688 WOLFHART HEINRICHS

Kusagim die nietenverzierten Ziigel des Pferdes verglichen.3* Es scheint also,
dass Safi al-Din die ganze Konstellation des Widders auf den Rappen projiziert
hat. Somit konnte er sagen, dass die Nieten den Reiter mit dem Sternbild Widder
in Beriihrung bringen.

Viertes Beispiel’>:

Dies stammt aus dem Kapitel der Weingedichte. Es enthélt lustigerweise (und
auf lustige Weise) eine Entschuldigung fiir Fehlverhalten in Zustande der Trun-
kenbheit.

(1) habbarini ‘anni bi-ma lastu adri
min umurin abdaytu fi hali Sukri

(2) fa- “tarani 'l-haya wa-kidtu wa-hasa--
ya bi-anni atibu ‘an ka’si hamri

(3) tumma raga‘tu rusda ‘aqli wa-kaffar--
tu yaminan kanat wasawisa sadri

(4) fa-la-in kuntu qad asa’tu fa-mawla--
ya ‘ala sakrati yumahhidu ‘udri

(5) lam yakun daka ‘an su‘ari wa-lakin
anta tadri bi-annani lastu adri

(1) Man hat mir berichtet {iber mich selbst, was ich nicht wusste,
an Dingen, die ich getan habe im Zustande meiner Trunkenheit.

(2) Da iiberkam mich Scham, und beinahe hitte ich — Gott
behiite! — mich abgewendet in Reue von meinem Weinbecher!

(3) Dann aber kehrte ich zuriick zur Rechtleitung meines Verstandes und siihnte
einen Eid, der nur Gewisper meiner Brust gewesen war.

(4) Wenn ich denn {ibel gehandelt habe, so wird mein Herr
meine Entschuldigung auf Grund meines Rausches in die Wege leiten.

34  Siehe KUSAGIM 1970:436-37, und die ausfiihrliche Interpretation des Vierzeilers, in dem das
Bild erscheint, in GIESE 1981:278-284.
35  Siehe SAFI AL-DIN AL-HILLI 2000:1004; 1998:35-36.

AS/EA LIX+3+2005, S. 675696



DER TEIL UND DAS GANZE 689

(5) Das geschah nicht mit meinem Bewusstsein, vielmehr
weisst du, dass ich nicht weiss.

Hier fehlen Zeile 2 und 3 im kleinen Diwan. Es schien dem Dichter wohl ratsam,
die etwas libertinistische Lebensauffassung, welche hier zum Ausdruck kommt,
zu unterdriicken. Er hétte ja auch die Zeilen 4 und 5 streichen kdnnen und hatte
ebenfalls ein sehr passables, wenn nicht besseres Gedicht — im Geiste von Abu
Nuwas — erhalten. Die vom Dichter gewihlte Kurzform ist entschieden lang-
weiliger, wenn auch homogener und weniger sprunghaft als die Ausgangsform.

Fiinftes Beispiel®®:
Es findet sich unter den Liebesgedichten.

(1) al-waghu minka ‘an-i ’l-sawabi yudilluni
wa-ida dalaltu fa-innahi yahdini

(2) wa-tumituni 'l-alhazu minka bi-nazratin
wa-ida aradta bi-nazratin tuhyini

(3) wa-kadaka min maradi ’I-gufuni baliyati
wa-ida maridtu fa-innaha tasfini

(4) fa-li-daka asri 'l-wasla minka bi-muhgati
wa-abi'u dunya’i (sic) bi-daka wa-dint

(1) Dein Antlitz fiihrt mich fort vom rechten Pfad,
und wenn ich in die Irre gehe, dann leitet es mich zuriick.

(2) Deine Augen (wortl. Blicke, alhaz) téten mich mit einem Blick,
und wenn du willst, erweckst du mich mit einem Blick zum Leben,

(3) Ebenso kommt meine Heimsuchung von der Krankheit
(d.h. Schmachten) deiner Lider, aber wenn ich krank bin, so heilen sie mich.

(4) Und so kaufe ich denn das Zusammensein mit dir um mein Herzblut,
und ich verkaufe meine Welt dafiir und meine Religion.

36  Siehe SAFI AL-DIN AL-HILLI 2000:757; 1998:38-39.

AS/EA LIX3+2005, S. 675-696



690 WOLFHART HEINRICHS

Hier ist es wiederum der religios etwas anriichige Vers 4, der im kleinen Diwan
in Fortfall kommt. Hinzu kommen zwei weitere Gesichtspunkte. Zum einen die
zwar nicht unerhorte, aber doch grammatisch unrichtige Form dunya’i statt
dunyaya fir “meine Welt”. Und zum anderen die Tatsache, dass die dialektisch
komplizierte Welt der Liebe in den ersten drei Versen in knapper und treffender
Weise dargestellt wird, wihrend der vierte Vers herausfillt. Mit anderen Worten:
eine gegliickte Streichung.

Sechstes Beispiel’:
Es stammt aus dem Kapitel “Andichten von Jiinglingen.”

(1) habibi wafirun wa-"l-Sawqu minni
tawilun wa-"l-gawa ‘indi madidu

(2) wa-a‘gabu annani ahwa Husaynan
wa-wagdi fi mahabbatihi y/Yazidu

(3) katamtu ’I-hubba hatta ‘ila sabri
wa-kitmanu 'l-hawa sa‘bun Sadidu

(4) wa-hal yuhfi 'l-garama halifu wagdin
madami‘uhi bi-ma yuhfi Suhudu

(1) Mein Geliebter ist vollschopfig, und meine Sehnsucht
ist lang, und langewihrend ist die Liebesleidenschaft bei mir.

(2) Und ich wundere mich, dass ich einen Husayn liebe,
wihrend mein Gefiihl in der Liebe zu ihm zunimmt (oder: Yazid ist).

(3) Ich habe die Liebe verhehlt, bis meine Geduld erlahmte;
das Verhehlen von Leidenschaft ist schwierig und hart.

(4) Kann denn einer, der mit dem Gefiihl verméhlt ist, die Leidenschaft verbergen;
seine Trénen sind ja Zeugen fiir das, was er verbirgt.

Hier sind die beiden letzten Zeilen im kleinen Diwan unterdrickt.

Es ist keine Frage, dass dieses Gedicht in zwei Teile zerfdllt. Der zweite
Teil, der vom vergeblichen Verbergen der Liebesleidenschaft handelt, ist sehr

37  Siehe SAFI AL-DIN AL-HILLI 2000:857; 1998:48-49.

AS/EA LIX*32005, S. 675-696



DER TEIL UND DAS GANZE 691

geldufig in seiner Motivik, und insofern ist es kein Schaden, wenn er wegfillt.
Der erste Teil hat keine nidhere Verbindung mit dem zweiten und ist bemer-
kenswerterweise durch die rhetorische Figur der tawriya “Amphibolie” (und die
verwandte Figur istihdam) gekennzeichnet. Die Worter wafir, tawil, und madid
“vollschopfig”, “lang” und “langewihrend” sind gleichzeitig Namen fiir drei
Metren in der arabischen Prosodie. Die Amphibolie ist aber sehr gemassigt, weil
die metrischen Bedeutungen keinen Sinn ergeben. Ahnlich ist es mit dem Wort
yazidu im zweiten Vers. Liest man es im Sinne von “zunimmt”, dann ergibt sich
ein klarer Sinn. Der Name des Geliebten, Husayn, ldsst aber auch an den Namen
“Yazid” denken, d.h. an den Erzschurken der Schia Yazid b. Mu‘dwiya, der den
Imam al-Husayn b. ‘Ali auf dem Gewissen hatte. Man kann den Namen Yazid
aber nicht eigentlich syntaktisch einbauen. Die zwei ersten Zeilen sind mit threm
milden Wortspiel ganz anmutig und kénnen gut fiir sich stehen.

Siebtes Beispiel’®:

Wir kommen nun zur Kategorie der Freundschaftsgedichte, die hiufig als Brief-
botschaften verwendet wurden. Wie z.B. das folgende.

(1) atani kitabun minka ahsibu annahi
huwa ’l-sihru la bal dina mawqiihi 'l-sihru

(2) bi-natrin yazallu 'l-nazmu yahsudu rasfahi
wa-nazmin li-lutfi ’l-sabki yahsuduhii ’l-natru

(3) lahu rigqatu 'I-Hansd’i fi hali nawhiha
walakinna ma‘nahu li-quwwatihi sahru

(4) idha sannafa ’l-asmad‘a durru nizamihi
tayaqqana kullun anna mursilahu 'l-bahru

(1) Ein Brief von dir ist angekommen, von dem ich glaube,
dass er Magie ist, nein, Magie ist unterhalb seiner Wirkung!

(2) Und zwar mit einer Prosa, deren feste Fiigung die Dichtung stindig beneiden wiirde,
und mit einer Dichtung, deren feinen Guss die Prosa beneiden wiirde.

(3) Er hat die Zartheit von al-Hansa’ im Augenblick ihrer Klage,
aber sein Inhalt ist aufgrund seiner Kraft ein Fels (oder Sahr).

38  Siehe SAFT AL-DIN AL-HILLI 2000:584; 1998:62-63.

AS/EA LIX*32005, S. 675-696



692 WOLFHART HEINRICHS

(4) Wenn die Perlen seiner Komposition die Ohren entziicken,
dann ist sich ein jeder sicher, dass sein Sender das Meer ist.

Der kleine Diwan lésst die letzte Zeile fort. Man konnte argumentieren, dass es
besser gewesen wire, die dritte Zeile fortzulassen. Denn die vor- und friithislami-
sche Dichterin al-Hansa’ war ja beriihmt fiir ihre Trauergedichte auf den Tod
ithrer Briider, wie Safi al-Din selbst andeutet, und auf einen dieser Briider wird
mit dem Wort “Fels” angespielt: sein Name war Sahr. Die elegische Konnota-
tion mutet merkwiirdig an. Der vierte Vers fiihrt auf den Sender des Briefes zu-
riick, der ja im ersten Vers genannt wird. Die Wortperlen sind dusserst geldufig,
desgleichen die Bezeichnung eines freigebigen oder auch kenntnisreichen Man-
nes als “Meer.” Die Zusammenfiihrung dieser beiden Metaphern aus demselben
ozeanischen Begriffsbereich entbehrt nicht der Eleganz. Man kann annehmen,
dass es Safl al-Din mehr um die Charakterisierung des Briefstils ankam, und er
daher die Reaktion auf ihn liber Bord warf.

Achtes Beispiel*:
Das néchste Beispiel ist ein sehr ansprechendes und mildes Riigegedicht.

(1) ladayya tasihhu timaru ’l-wafa@’i
li-sabriya ‘inda 'nqilabi ’I-hawa

(2) wa-tatbutu ‘indi nahilu ’l-wadadi
li-annaka ‘indi dafanta ’l-nawa

(3) fa-la tanwi gayra fi‘ali 'I-gamili
fa-inna li-kulli *'mri’in ma nawa

(1) Bei mir gedeihen die Friichte der Treue
wegen meiner Geduld beim Umschwung der Leidenschaft.

(2) Aufrecht stehen bei mir die Palmen der Liebe,
weil du die Kerne bei mir verbargst.

(3) So beabsichtige nichts als Gutes zu tun,
denn jedem Manne wird gutgeschrieben, was er beabsichtigt hat.

39  Siehe SAFi AL-DIN AL-HILLI 2000:1057; 1998:83.

AS/EA LIX*3+2005, S. 675—696



DER TEIL UND DAS GANZE 693

Die letzte Zeile fehlt im kleinen Diwan. Damit fehlt eigentlich die Riige, und das
Gedicht gewinnt einen anderen Charakter, obwohl man den zarten Vorwurf im-
mer noch heraushoren kann. Die Bildersprache in den ersten beiden Versen ist
ungewOhnlich; die landwirtschaftliche Bildharmonie (murd‘at al-nazir) hélt sie
zusammen und verleiht der Aussage den melancholischen Anhauch des bedéch-
tigen Wachsens. Im ganzen ist der Verlust der letzten, doch etwas faden Zeile
ein Gewinn.

Neuntes Beispiel*0:

Das letzte Beispiel ist eines der Schmihgedichte (ahagi). Safi al-Din behauptet
librigens, dass er Schmihgedichte niemals aus eigenem Antrieb, sondern immer
im Auftrag von Freunden, sozusagen als Ghostwriter, geschrieben habe. Das ist
natiirlich nicht nachzupriifen, beweist aber seine zarte Seele.

(1) wa-$adin yusattitu Samla ’l-tarab
yumitu ’l-suriira wa-yuhyi "l-kurab

(2) bi-wajhin yubidu idha ma bada
wa-kaffin yadurru idha ma darab

(3) sada fa-gada kullu qalbin bihi
qalila ’I-nasibi katira 'I-nasab

(4) taganna fa-‘annd quliba 'l-rifagi
wa-masa fa-massa ’l-quliba 'I-‘atab

(1) Hier ist ein Sénger, der die innere Bewegung zersprengt,
er totet die Freude und lidsst Qualen aufleben

(2) mit einem Gesicht, das vernichtend ist, wenn es erscheint,
und einer Hand, die Schaden tut, wenn sie [die Laute] schlagt.

(3) Er sang, und alsobald ward jedes Herz durch ihn
arm an Gewinn, reich an Miihsal.

(4) Er sang und peinigte so die Herzen der Freunde,
er schwang hin und her und Verderben ergriff die Herzen.

40  Siehe SAFI AL-DIN AL-HILLI 2000:1286; 1998:94.

AS/EA LIX+342005, S. 675696



694 WOLFHART HEINRICHS

Hier fehlt Zeile 2 im kleinen Diwan. Man muss zugeben, dass dieser Vers ein-
fach schlecht ist. Die unvollstindigen Paronomasien (yubidu/bada und ya-
durru/darab) sind gezwungen, und das Gesicht des Musikers tut ja eigentlich
nichts zur Sache, es sei denn, er verzoge es in drgerniserregender Weise, was
aber nicht zur Sprache kommt. Insofern wollen wir annehmen, dass der Vers der
Selbstkritik des Dichter zum Opfer gefallen ist. Das Gedicht ist stark von pho-
nologischen Phanomenen bestimmt: In Vers 3 und 4 ist das Verb “singen” (zwei
verschiedene Verben im Urtext) von einem reimenden Verb gefolgt: Sada fa-
gada und tagannd fa-‘anna, die zweiten Halbverse haben jeweils unvollstindige
Paronomasien (nasib/nasab mit zusitzlicher Antithese, and madsa/massa). Man
beachte auch die Héufung des Zischlauts /§/ am Anfang des Gedichts: §adin
yuSattitu Samla, was vermutlich den Singstil des Sdngers verhohnen soll.

Die erorterten Beispiele sind nur eine kleine Auswahl, und es ist nicht zu er-
warten, dass sich klare gemeinsame Nenner fiir die Streichungen dingfest ma-
chen lassen. Aber wenn man genau hinsieht und hinhorcht, kann man doch
erkennen, dass hier ein Mann mit Gespiir fiir Sprache und Dichtung gearbeitet
hat. In den allermeisten Féllen hat er ein stérendes Element (oder storende Ele-
mente) aus dem Ausgangsgedicht entfernt und so das Zielgedicht homogener
und kriftiger gemacht. Es besteht kein Grund, unseren Dichter mit Hartmann
(siehe oben) zu einem gedankenlosen Papageien verkommen zu lassen.

Abkiirzungen

EAL Encyclopedia of. Arabic Literature. Ed. J.S. Meisami & P. Starkey. 2
Bde. London & New York: Routledge 1998.

EI2 Encyclopaedia of Islam. New Edition. Bd. 1 ff. Leiden: Brill 1960 ff.

GAL (S) Carl Brockelmann, Geschichte der arabischen Litteratur. Zweite den
Supplementbinden angepasste Auflage. 2 Bde. Leiden: Brill 1943—
1949. — Supplement. 3 Bde. Leiden: Brill 1937-1942.

AS/EA LIX*322005, S. 675-696



DER TEIL UND DAS GANZE 695
Bibliographie

BAUER, Thomas

1998  Liebe und Liebesdichtung in der arabischen Welt des 9. und 10. Jahr-
hunderts. Wiesbaden: Harrassowitz. (Diskurse der Arabistik. Hrsg. v.
Hartmut Bobzin und Angelika Neuwirth. Bd. 2).

BONEBAKKER, S[eeger] A.

1966  Some Early Definitions of the Tawriya and Safadi’s Fadd al-Xitam ‘an
at-Tawriya wa-"1-Istixdam. The Hague & Paris: Mouton. (Publications
in Near and Middle East Studies. Columbia University. Series A, VIII).

GIESE, Alma

1981 Wasf bei Kusagim. Eine Studie zur beschreibenden Dichtkunst der
Abbasidenczeit. Berlin: Klaus Schwarz. (Islamkundliche Untersuchun-
gen. Bd. 62).

HARTMANN, Martin

1897  Das arabische Strophengedicht. 1. Das Muwassah. Weimar: Felber.

HEINRICHS, Wolfhart

1974 “‘Manierismus’ in der arabischen Literatur,” in Richard Gramlich
(ed.): Islamwissenschaftliche Abhandlungen Fritz Meier zum 60. Ge-
burtstag (Wiesbaden: Steiner), S. 118-128.

IBN IYAS, Abu 1-Barakat Muhammad b. Ahmad Shihab al-Din

1975 Bada@’i al-zuhur. Bd. 1, 1. Ed. Muhammad Mustafa. Wiesbaden: Stei-
ner.

KUSAGIM, Abi 'I-Fath Mahmid b. al-Husayn

1970  Diwan KuSagim. Ed. Khayriyya Muhammad Mahfuz. Baghdad:
Wizarat al-Ilam, Mudiriyyat al-Thagafa al-‘Amma.

NICHOLSON, Reynold A.

1962 A Literary History of the Arabs. Cambridge: Cambridge UP.

RESCHER, Oskar (Osman RESER)

1954-55 Beitrige zur Arabischen Poésie (Ubersetzungen, Kritiken, Aufsdtze).
Bd. VI, 1. Stuttgart: [Selbstverlag].

AL-SAFADI, Halil b. Aybak

1979 Fadd al-khitam ‘an al-tawriya wa-'l-istihdam. Ed. al-Muhammadi
‘Abd al-‘Aziz al-Hinnawi. [Cairo: Dar al-Tiba‘a al-Muhammadiyya].

1988 al-Wafi bi’l-wafayat. Bd. 18. Ed. Ayman Fu’ad Sayyid. Stuttgart.

1990 Ayan al-‘asr wa-a‘wan an-nasr. Facs. ed. Fuat Sezgin. Frankfurt: Insti-
tut fiir die Geschichte der arabisch-islamischen Wissenschaften.

AS/EA LIX*32005, S. 675-696



696 WOLFHART HEINRICHS

SAFI AL-DIN AL-HILLI, Abu '1-Mahasin ‘Abd al-‘Aziz b. Saraya

1879—-1883 Diwan. Damaskus: Matba‘at Tabib Afandi Khalid.

1956  Die vulgdrarabische Poetik al-Kitab al-‘Atil al-hali wal-murahhas al-
gali des Safiyaddin Hilli. Ed. Wilhelm Hoenerbach. Wiesbaden: Stei-
ner. (Akademie der Wissenschaften und der Literatur. Verdffentlichun-
gen der orientalischen Kommission. Bd. X).

1981  al-‘Atil al-hali wa-"l-murahhas al-gali. Ed. Husayn Nassar. [Cairo:] al-
Hay’a al-Misriyya al-‘Amma li-’1-Kitab.

1998  Diwan al-Matalit wa-’l-matani fi 'l-ma‘ali wa-’l-ma‘ani. Ed. Muham-
mad Tahir al-Hims1. Damaskus: Dar Sa‘d al-Din.

2000  Diwan. 3 vols. Ed. Muhammad Huwwar. Beirut: al-Mu’assasa al-‘Ara-
biyya li-’l-Dirasat wa-’1-Nasr.

SCHWARZLOSE, Friedrich Wilhelm

1886 Die Waffen der alten Araber, aus ihren Dichtern dargestellt. Ein Bei-
trag zur arabischen Alterthumskunde, Synonymik und Lexicographie.
Leipzig: J.C. Hinrichs.

SPERL, Stefan

1989  Mannerism in Arabic Poetry. Cambridge: Cambridge UP.

VAN GELDER, Geert Jan

1987  “The Conceit of Pen and Sword: On an Arabic Literary Debate,” in
Journal of Semitic Studies 32:329-360.

AS/EA LIX*32005, S. 675696



	Der Teil und das Ganze : die Auto-Anthologie Safī al-Dīn al-Hillīs

