
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 59 (2005)

Heft: 3

Artikel: Der Teil und das Ganze : die Auto-Anthologie Saf al-Dn al-Hills

Autor: Heinrichs, Wolfhart

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147685

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147685
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER TEIL UND DAS GANZE: DIE
AUTOANTHOLOGIE SAFÏ AL-DÏN AL-HILLÏS

Wolfhart Heinrichs

Abstract

Safi al-DIn al-Hillï (677/1278-749/1348, dates vary somewhat) was a famous Arab poet ofthe
early Mamluk period, who was mostly attached to the Artuqid court in Mardin (in present SE

Turkey). He was, and still is, generally held in high esteem in the Arab lands, but has fared less

well with the older generations of Orientalists. One of their criticisms is epigonism and lack of
originality. The burden of eight centuries of Arabic poetry was, of course, severe. Safï al-Dîn's
reaction seems to have been twofold: (1) From the point of view ofthe genres of poetry he used an

encyclopedic approach by making a point of cultivating all of them, even those that had more or
less fallen by the wayside. (2) He split his production into poetry for the heart and poetry for the

brain: on the one hand, he declares more than once that he wants to produce easy sweet attractive

poetry; on the other, he accepts challenges in the magälts to perform the most outrageous technical

tricks (only dotted or undotted letters and the like). On the background of this general

characterization, the paper introduces the recently published auto-anthology of Safï al-Dïn. Since

he allowed only two- and three-liners, he was forced at times to shorten poems from the Dïwân by

one or two lines (rarely more). Nine such cases are discussed - with the result that the omissions

all appear to be poetic improvements (with the possible exceptions of two religiously motivated

cuts); Safï al-Dïn thus emerges as a man who has fine poetic intuition and is undeserving of the

wholesale qualification as a mindless epigone.

Vorbemerkung: Ein passender Untertitel für den vorliegenden Aufsatz wäre: Ein Blick in die

Werkstatt eines arabischen Dichters des 8./14. Jahrhunderts. Mithin trägt der Autor hier den

ungewohnten Hut des Literaturkritikers, ohne dabei den Hut des Literaturforschers an den Nagel

hängen zu wollen. '

Der Protagonist der folgenden Studie ist der berühmte arabische Dichter des

frühen 8./14. Jahrhunderts Safï al-Dïn al-Hillï.2 Zunächst ein kleines Curriculum
Vitae: Geboren wurde er im Jahre 667/1278-9 im irakischen al-Hilla, einer

schiitischen Hochburg, die zu jener Zeit von Klankämpfen zerrissen war. Safï al-

Vorliegender Aufsatz beruht auf einem Vortrag, der am 6. Jan. 2005 auf einer Feier zum 75.

Geburtstag von Benedikt Reinert, Professor für Islamwissenschaft Emeritus, in Zürich

gehalten wurde.

GAL II, 159; S II, 199; EI2, s.v. Safï al-Dïn al-Hillï (W. Heinrichs); EAL II, 675 (C.E.

Bosworth).

AS/EA LIX-3-2005, S. 675-696



676 WOLFHART HEINRICHS

Dïn war stark beteiligt. Nachdem er den Mord an einem Onkel gerächt hatte, sah

er sich genötigt, seine Heimatstadt im Jahre 701/1301-2, also etwa 23-jährig,
fluchtartig und auf immer zu verlassen. Da er schon einen gewissen Ruf als

Dichter hatte, begab er sich an den Hof der Artuqiden in Mardin (heute Südost-

Türkei), wo sich unter der Schirmherrschaft der mongolischen Ilchane ein

kleinerer kultureller Mittelpunkt gebildet hatte. Er wurde von al-Malik al-Mansür

(reg. 693/1294-712/1312) freundlich empfangen und wurde allmählich zum
Hofpoeten und Zechgenossen des Herrschers und ebenso von seinem Nachfolger
al-Malik al-Sälih (reg. 712/1312-765/1364). Die Quellen über sein Leben sagen
aber auch, dass er im Fernhandel tätig war, was mit sich brachte, dass er häufig
auf Reisen war, und dabei auch andere Höfe besuchte. Der folgenreichste dieser

Besuche fand im Jahre 723/1322 im Anschluss an seine Pilgerfahrt nach Mekka

statt, nämlich bei dem mamlukischen Sultan in Kairo, al-Näsir Muhammad b.

Qaläwün. Einige seiner Preisoden auf den Sultan fanden Anklang, und letzterer
riet ihm, seine Gedichte in einem Diwan zu sammeln, und zwar in thematischer

Anordnung. Safï al-Dïn folgte dem Rat und schrieb auch eine in Reimprosa ab-

gefasste, recht aufschlussreiche Einleitung zu seinem so entstandenen Diwan.
Dies ist der Diwan, der uns heutzutage in rund 40 Handschriften vorliegt.3 Für
die Zeit nach diesem wichtigen Ereignis haben wir nur wenige Anhaltspunkte
für Safi al-Dïns weiteren Lebenslauf. Selbst sein Todesdatum schwankt; am
ehesten ist er im Jahre 749/1348 gestorben. Sein Dichtertalent ist aber keineswegs

mit dem Besuch in Kairo versiegt. Einige der späteren Gedichte scheinen

Eingang in den Diwan gefunden zu haben (ob durch den Autor selbst oder durch

Kopisten, ist nicht zu entscheiden), aber eine Vielzahl von Gedichten der späteren

Zeit finden sich nur in biographischen Quellen über unseren Dichter. Eine

Gesamtausgabe steht noch aus.

Safi al-Dïn war schon zu seinen Lebzeiten ein berühmter Dichter, und er

ragt auch in mehrfacher Hinsicht aus seiner literarischen Umwelt heraus, wie
noch zu zeigen sein wird. Hier sind zwei Bewertungen aus seiner Zeit: Der
berühmte Gelehrte und Literat al-Safadï (st. 764/1363), der ihn persönlich kannnte,

nennt ihn "DEN Dichter unserer Zeit ohne Einschränkung" (säHru 'asrinä 'alä 7-

itläq),4 und ein anderer Literat namens §ams al-Dïn cAbd al-Latïf5 (st. 731/1330)

geht sogar noch weiter und behauptet, dass "absolut niemand wie er gedichtet
habe, weder unter den Alten noch unter den Späteren" (lam yanzim-i 'l-si'ra

3 Die jüngste Edition ist die von Muhammad Huwwar, siehe SafI AL-DÎN al-HillI 2000.

4 Siehe al-Safadï 1988:482,1.
5 Siehe al-Safadï 1990:11, 117-119.

AS/EA L1X-3-2005, S. 675-696



DER TEIL UND DAS GANZE 677

mitluhü laß 'l-mutaqaddimîna wa-läß 1-muta'ahhirïna mutlaqan).6 Grundsätzlich

ist diese günstige Beurteilung in der arabischen Welt auch heute noch gang
und gäbe. Nach den soeben gehörten, etwas hyperbolischen Äusserungen mutet
es wie ein Guss kalten Wassers an, wenn man Äusserungen älterer Orientalisten
liest. Martin Hartmann schreibt 1897: "Das Urtheil über ihn als Dichter muss
recht hart ausfallen: der Gedankeninhalt seiner Gedichte ist gleich Null; wie bei

den meisten späteren ist es ein Spielen mit Worten, hinter denen sich nicht selten

materielle Interessen verbergen".7 Etwas gemildeter und positiver ist das Urteil
von Reynold A. Nicholson in seiner 1907 zum ersten Mal erschienenen A Literary

History of the Arabs, wo er sagt: "...he combined subtlety of fancy with
remarkable ease and sweetness of versification. Many ofhis pieces, however, are

jeux d'esprit,... ".8 Und schliesslich schreibt Oskar Rescher (Osman Reser) in der

Einleitung zu seiner Übersetzung etlicher Gedichte Safi al-Dïns: "Çafîeddîn
war ein, auf den Spuren Motenabbî's wandelnder Epigone und wie dieser für die

klingende Vergütung seiner Verse nur allzusehr empfänglich. Man kann ihm

zwar einerseits - was bei einem gebürtigen cIrâqer edîb [Literat] ja auch nicht
weiter verwunderlich - eine ziemlich weitgehende Sprachmeisterung auf dem

Gebiet der 'arabiyye [der klassisch-arabischen Sprache] nicht abstreiten,
andererseits gebricht es ihm ganz zweifellos mehr oder weniger an jeglicher Originalität,

wenn dieser Umstand auch freilich von den Orientalen kaum als Mangel

empfunden wird ..." Etwas weiter danach gibt er zu: "Freilich, um ein einigermassen

adäquates Urteil über seine dichterische Betätigung abgeben zu können,
darf man es sich natürlich nicht an der Probe eines kurzen Auswahl genügen
lassen, sondern musste (wenn auch in kursorischer Weise) den ganzen Diwan in

Berücksichtigung ziehen, was freilich in Anbetracht von dessen Umfang immerhin

eine geraume Zeit beanspruchen möchte."9

Ein kurzer kritischer Kommentar zu diesen orientalistischen Äusserungen
würde zunächst einmal den Vorwurf der klingenden Münze als Albernheit bloss-

stellen, denn erstens würde man von einem heutigen Schriftsteller nicht erwarten,

dass er für Luft und Liebe schriebe, zweitens gab es damals zwar
Kopisten/Buchhändler, aber natürlich kein Verlagswesen, womit man auf Fürsten oder

reiche Mäzene als Sponsoren angewiesen war, und drittens war die Beziehung
zwischen Fürst und Lobdichter die eines Tauschgeschäfts: das Gedicht brachte

6 Siehe al-Safadï 1988:482,10-12.
7 Siehe Hartmann 1897:79.

8 Siehe Nicholson 1962:449.

9 Siehe Rescher 1954-55:V.

AS/EA LIX'3-2005, S. 675-696



678 WOLFHART HEINRICHS

dem Adressaten Ruhm und dem Dichter Geld. Was den Vorwurf der fehlenden

Originalität betrifft, so ist dies eine Definitionsfrage: die Originalität des klassischen

und romantischen Genie-Dichters westlicher Art ist keineswegs universal,
die Originalität des arabischen Dichters liegt, wenn man überhaupt so verallgemeinern

darf, eher im Concetto, in der rhetorischen Entwicklung und Verbindung

von Motiven. Im engen Verbund mit dieser Frage steht das ebenfalls

erwähnte Epigonentum. Es steht natürlich ausser Frage, dass für einen Dichter
der auf gut acht Jahrhunderte arabischer Dichtung zurückblickt, die Last der

Tradition ganz erheblich ist, zumal wenn kein Teil dieser Dichtung völlig obsolet

geworden ist. Safi al-Dïn wird mit diesem Problem auf zweierlei Weise fertig-

Die eine Weise ist die, dass er die Tradition enzyklopädisch angeht. M.a.W.

er bemüht sich, alle existierenden oder jemals existiert habenden Genres der

arabischen Dichtung aufzuspüren und sodann sein eigenes Scherflein dazu

beizutragen. Dabei spielte es keine Rolle, ob die Gattung durch ihren Inhalt, ihre

Form oder ihr Sprachregister definiert war. Sein Diwan ist, wie oben schon

angedeutet, nach thematischen Gattungen geordnet, und zwar in zwölf Kapiteln,
welche man grob gesagt wie folgt benennen kann:

1. Prahlgedichte, 2. Preisgedichte, 3. Jagdgedichte, 4. Freundschaftsgedichte, 5. Trauergedichte,

6. Liebesgedichte, 7. Wein- und Blumengedichte, 8. Rügegedichte, 9. Schmeichelgedichte

(Geschenk-Gedichte und Entschuldigungsgedichte), 10. Rätsel und Merkverse, 11.

Scherz-, Schmäh- und erotische Gedichte, und 12. Spruch- und Weltfluchtgedichte.

Innerhalb dieser thematischen Gattungen wendet er alle vorhandenen
formalen Gattungen an, nämlich die qasïda (Langgedicht), die qifa (Kurzgedicht),
das muwassah und mukhammas (Strophengedichtarten) und dübayt (Vierzeiler).
Was das Sprachregister betrifft, so sind seine Diwan-Gedichte (mit Ausnahme

von zwei hargas) sämtlich in der klassischen Standardsprache geschrieben.
Seine Dialektdichtung (zagal) hat er in ein anderes Werk eingebracht, nämlich in
sein Kitäb al-Ätil al-häli, die erste Poetik dieser Dichtung in der arabischen

Literatur.10 Hier erscheinen sie Seite an Seite mit anderen zaga/-Dichtern zur
Illustration der Formen und Regeln. Am Anfang des Abschnitts über die

Dialektgedichtart kän wa-kän schreibt unser Dichter: "Unter den Dingen, die ich in
dieser Form komponiert habe, damit mein dichterisches Œuvre nicht bar davon

sei..." (li-alläyahluwa nazmiminhu...).u Dies ist typisch. Es war ihm eindeutig

10 Siehe Safï al-DIn al-HillI 1956 und 1981.

11 Siehe SafI al-Dïn al-Hillï 1956:149, Zeile 4, und 1981:116, Zeile 1.

AS/EA LIX-3-2005, S. 675-696



Der Teil und das Ganze 679

darum zu tun, keine Gattung auszulassen, um zumindest in puncto Vollständigkeit

sagen zu können: Ich habe dem Druck der Tradition standgehalten.
Die andere Weise, dies zu tun, war die Aufspaltung seiner literarischen

Produktion in Herzdichtung und Hirndichtung. Hier hat Nicholson mit dem oben

angeführten Zitat recht: auf der einen Seite die Mühelosigkeit und Süsse seiner

Dichtung, auf der anderen die jeux d'esprit. Safï al-Dïn sagt mehr als einmal,
dass ihm daran gelegen sei, eine leicht zugängliche und verständliche dichterische

Sprache zu erzielen. Dies war aber leichter gesagt als getan, weil das

literarisch gebildete Publikum eine intellektuelle Herausforderung verlangte. Seit

dem Aufkommen der sogenannten "Modernen" im 8. Jahrhundert war der dominante

Trend in der Dichtung der Manierismus, die zunehmende Rhetorisierung
der Dichtung zum Zwecke der Straffung und Zusammenschweissung der
überkommenen Motive.12 Im Gefolge davon konnte die Dichtung von jemandem,
dem die intertextuelle Dimension eines Verses nicht präsent war, häufig kaum
zureichend verstanden werden. Zur Zeit von Safï al-Dïn war die tawriya, das

double entendre (Amphibolie, Doppelsinnspiel), die grosse Mode; sie verdankte
ihre Popularität der Tatsache, dass sie die Konstruktion einer zweiten
Bedeutungsebene (sowohl mit wie auch ohne Sinn) ermöglichte. Safï al-Dïns schon

erwähnter Zeitgenosse al-Safadï schrieb sogar eine Monographie über diese

rhetorische Figur13). Sie findet sich auch hier und da bei Safï al-Dïn, aber die

12 "Straffung" spielt auf die Fähigkeit des späteren Dichters an, die von einem früheren

Dichter bereitgestellten Motivausformungen von allen Beimischungen zu befreien und eine

gleichsam kristalline Form zu erzielen. Die sariqät-Werke über al-Mutanabbï zeigen seine

Meisterschaft in dieser Hinsicht. Die Straffung geschieht häufig in Verbindung mit der

zweiten Technik, der "Zusammenschweissung" von Nachbarmotiven durch "Gleichschaltung"

des Vokabulars (vor allem durch Metaphorierung). All dies um ein mehrschichtiges
Concetto zu konstruieren. - Dies ist eine der wichtigen literaturgeschichtlichen
Entwicklungen in der arabischen Poesie. Aber man sollte sich wohl doch davor hüten, sie als

den einzigen Trend der späteren Dichtung aufzufassen. SPERL 1989 hat meinen früheren

Versuch, die Curtius'sche Schaukel zwischen Klassik und Manierismus der arabischen

Literaturgeschichte abzusprechen (weil nämlich der Manierismus, einmal etabliert,
alleinherrschend geworden sei) (Heinrichs 1974) mit erwägenswerten Gründen zurückgewiesen,
und obwohl ich nicht so weit gehen würde, einen steten Wechsel von manieristischem und

"natürlichem" Dichten festzustellen, so besteht doch unzweifelhaft ein Strang "leichten"
Dichtens neben dem manieristischen, nicht selten sogar bei demselben Dichter. Jüngst hat

Bauer 1998:106-141 die Stilpluralität der Liebesdichtung des 9. und 10. Jahrhunderts

hervorgehoben; er steht der Idee der "Rhetorisierung" als eines dominanten Trends der

Dichtung ziemlich skeptisch gegenüber. Allerdings dürften die diversen Dichtungsgattungen
hier Unterschiede aufweisen.

13 Siehe al-Safadï 1979, und die Studie von Bonebakker 1966.

AS/EA LIX-3-2005, S. 675-696



680 Wolfhart Heinrichs

Kritiker fanden, dass er sie eigentlich verschmähe, weil ihm an einfacher Dichtung

gelegen sei.14 Hinzu kommen noch die mehr technischen Manierismen,
etwa dass man nur punktierte oder unpunktierte Buchstaben verwende und

dergleichen mehr. Safi al-Dins Vorliebe für eingängige Dichtung bedeutet aber

beileibe nicht, dass er unfähig gewesen sei, die gewünschten, oft merkwürdigen
und immer schwierigen Kunststückchen zu bewerkstelligen. In den kurzen
Einleitungen zu seinen Diwan-Gedichten werden des öfteren die literarischen
Zusammenkünfte (magälis) erwähnt, bei denen die Anwesenden den Dichter
herausfordern (iqtiräh), ein Gedicht unter einem vorgegebenen Handicap (luzüm

genannt) zu komponieren. Ein Meisterstück dieser Art erzählt Safï al-Dïn selbst:

die Herausforderung bestand darin, die ersten sieben Verse der Mu'allaqa des

Imru' al-Qays in seine Buchstaben zu zerlegen, aus diesen (ohne Wiederholungen!)

einen Liebesbrief in Reimprosa zu komponieren, den einer der Anwesenden

an seinen Geliebten schicken wollte, und sodann aus denselben Buchstaben

ein neues siebenzeiliges Gedicht zu schaffen. Was alles auf der Stelle geschah.15

Es sieht also so aus, als ob Safi al-Dïn seine dichterische Persönlichkeit
gespalten habe, um gleichsam freie Hand zu gewinnen, sowohl auf der Herz- wie
auf der Hirnseite. Natürlich sind die beiden Textsorten nicht immer fein
säuberlich voneinander zu trennen, aber der generelle Trend ist unübersehbar.

Der Text, der uns hier eingehender beschäftigen soll, ist Safi al-Dïns
AutoAnthologie. Es ist nicht ungewöhnlich in der klassischen Dichtung, dass irgendein

Liebhaber eine Auswahl aus dem Diwan eines von ihm geschätzten Dichters

trifft, aber dass es der Dichter selbst unternimmt, ist mir anderweitig nicht
bekannt. Das kleine Werk trägt den Titel Dïwân al-Matälit wa-'l-matanï fi 7-

ma'alï wa- 'l-ma'anï, zu deutsch: "Sammlung von Dreizeilern und Zweizeilern
über Ruhmestaten und treffende Worte" und ist erst im Jahre 1998 zum ersten

Male herausgegeben worden.16 Wie der Titel sagt, enthält das Werk nur zwei-
oder dreizeilige Gedichte. Der grösste Teil ist aus dem grossen Diwan unverändert

übernommen worden (gelegentlich mit Varianten bei einzelnen Wörtern).
Insgesamt enthält der kleine Diwan ca. 350 Gedichte. Davon sind 42 gegenüber
der Version im grossen Diwan gekürzt, meist nur um einen Vers, gelegentlich

um zwei, sehr selten um mehr als zwei. In einer Einleitung zum kleinen Diwan
schreibt Safi al-Dïn, dass er bei einem Treffen mit dem ayyubidischen Herrscher

von Hama, Näsir al-Dïn Muhammad b. al-Sultän al-Malik al-Mu'ayyad, bei dem

14 Siehe Ibn Iyäs 1975:526.

15 Siehe Safï al-DIn al-Hillï 1879-1883:515-517.
16 Siehe Safï al-Dïn al-Hillï 1998.

AS/EA LIX-3'2005, S. 675-696



Der Teil und das Ganze 681

er einige seiner Gedichte rezitierte, von diesem beauftragt wurde, eine Auswahl

aus seiner Dichtung zu treffen, und zwar kurze Stücke, die den Gesellschaftern
des Fürsten als Zitatenschatz dienen könnten. Der genannte Ayyubidenherrscher

- mit vollem Namen al-Malik al-Afdal Muhammad b. Ismâ'ïl17 war der Sohn

seines Vorgängers al-Malik al-Mu'ayyad Ismâ'ïl b. CAH, der unter dem Namen

Abu '1-Fidä' als gelehrter Historiker und Geograph bekannt geworden ist. Der
Sohn trat seine Herrschaft im Jahre 1332 an, wurde jedoch laut Bosworth alsbald

von den Mamluken abgesetzt, lebte aber noch bis 1342. Andere wie Claude Ca-

hen lassen ihn bis 1342 regieren.18 Wenn Bosworth recht hat, lässt sich die

Abfassung des kleinen Diwans auf etwa 1332 datieren, also zehn Jahre nach dem

Entstehen des grossen Diwans auf Anraten des Mamlukensultans al-Näsir
Muhammad b. Qaläwün. Eine Reihe von Gedichten im kleinen Diwan lassen sich

nicht im grossen nachweisen und dürften in der Zwischenzeit entstanden sein.

Die Anordnung der Gedichte ist thematisch; die Anzahl der Kategorien (Gattungen)

ist allerdings auf zwanzig, gegenüber zwölf im grossen Diwan, angestiegen.
Es sind die folgenden:

1. Lehrgedichte [adabiyyät],
2. Kampfgedichte [hamäsa],
3. Dinggedichte [sißt],
4. Weingedichte [hamriyyät],
5. Liebesgedichte [gazai],
6. Andichten von Jünglingen [tasbïb bi-gilmän],
I. Lobgedichte [madïh],
8. Freundschaftsgedichte [ihwäniyyät],
9. Klage über Nähe und Ferne der Geliebten [sakwä qurb al-där wa-bu'd al-mazär],
10. Bitte um Antwort [istingäz al-gawäb],
II. Einladungsgedichte [istizära],
12. Geschenkbegleitende und -erheischende Gedichte [hadäyä, istlhdä'],
13. Bitte um Einlösung von Versprechen [istingäz al-wu'üd],
14. Rügegedichte ['itäb],
15. Abbittegedichte [i'tidär],
16. Rätselgedichte [ilgäz],
17. Merkverse [taqyld al-'ilm],
18. Schmähgedichte [ahägi],
19. Erotische Gedichte [ihmäd], und

20. Weltfluchtgedichte [tazahhud].

17 Siehe Bosworth 1996:72. Sein Ehrenname ist hier 'Imäd al-Dïn statt Näsir al-Dïn.
18 In EI2, s.n. Ayyubids (vol. i, 805)

AS/EA LIX'3-2005, S. 675-696



682 WOLFHART HEINRICHS

Ein kleiner Exkurs über Kapitel 19, die erotischen Gedichte, sei hier
eingeschaltet. Es entspricht dem Kapitel 11, Unterkapitel 3, im grossen Dïwân. Die

jüngste Edition von Muhammad Huwwar, welche auf etlichen Hdss. beruht und

kritisch zu sein beansprucht, lässt dieses Unterkapitel schlicht aus. In der

Einleitung sagt der Herausgeber, dass ihm die Verschiedenheit der Meinungen von
Herausgebern hinsichtlich dieser Dinge (d.h., schlüpfriger Texte) wohl bekannt

sei: einige seien der Meinung, dass man in den herauszugebenden Text nicht

eingreifen dürfe, da er einen Aspekt des Dichters und seiner Zeit darstelle - und

Huwwar gibt zu, dass dies eine konsequente und korrekte Haltung sei; andere

geben zu bedenken, dass man nicht unbedingt alles bewahren müsse, und dass

die Expurgierung auf moralischen Werten beruhe und die allgemeine Bewertung
des Textes vom Künstlerischen aus nicht betreffe.19 Auch diese Meinung ist
nach Huwwar nicht ohne Substanz und Wert. Nach Abschluss der Editionsarbeit

neigte er dann doch mehr der Expurgierung als der Bewahrung zu. Hier sollte

man erwähnen, dass der Verleger der editio princeps (Damaskus 1879-83) in
dieser Hinsicht sehr viel wissenschaftlicher war, ohne die moralischen Skrupel
über Bord zu werfen. Er nahm die erotischen Gedichte aus ihrem Platz im
Dïwân heraus und setzte sie ans Ende des Bandes; eine Notiz an der betreffenden

Stelle besagt, dass, wenn der Leser dieses Kapitel anstössig fände, er es

einfach vor dem Binden abreissen und wegwerfen solle.20 Huwwars bedauerliche

Haltung wird auch von dem Herausgeber der Anthologie eingenommen. Wieder
wird das Kapitel ohne weiteres ausgelassen; wo es sein sollte, steht die
Kapitelüberschrift in grosser Type, gefolgt von der folgenden kleinen Note in eckigen
Klammern: "Obszönität durchzieht es, was seine Unterdrückung notwendig
machte."21 Die öffentliche Moral in den arabischen Ländern ist heutzutage
ziemlich strikt; das prämoderne Publikum war weit weniger empfindlich.

Zurück zum eigentlichen Thema! Die Tatsache, dass unser Dichter in 42

Fällen sein Ausgangsgedicht verkürzen musste, um die gewünschten zwei- und

dreizeiligen Gedichte zu erzielen, gestattet uns möglicherweise einen Einblick in
die Werkstatt des Dichters, wenngleich auf einer schmalen Basis. Es ist natürlich
hier nicht möglich und auch nicht ratsam, sämtliche verkürzten Gedichte einer

genauen Betrachtung zu unterziehen. Einige Specimina werden als Beispiel für

19 Safï al-Dïn al-Hillï 2000:14-15.
20 Safï al-Dïn al-Hillï 1879-1883:465,572.
21 Siehe Safï al-Dïn al-Hillï 1998:101. Immerhin macht der Hrsg. noch die Angabe, dass

sich die Anzahl der Verse in diesem Kapitel auf 35 belaufe und dass keiner davon im

grossen Diwan vorkomme. Was die Auslassung natürlich noch ärgerlicher macht.

AS/EA LIX-3-2005, S. 675-696



Der Teil und das Ganze 683

andere vorgeführt werden. Gleichzeitig mögen sie eine Vorstellung von Safi al-

Dïns Wortkunst geben.

Erstes Beispiel?2:

Im Kapitel über Kampfdichtung (hamäsa) kommt folgendes Gedicht vor, das im

grossen Diwan fünf Zeilen umfasst:

(1) asgarat mälanä 'l-nujusu 'l-kibäru
wa- 'qtadat tülanä 'l-suyüfu 'l-qisäru

(2) wa-banat magdanä rimähun tiwälun

qussirat 'inda hazzihä 1-a'märu

(3) kam galawnä bi-ma'rakln karba harbin
wa-ku'üsu 'l-manünifihi tudäru

(4) a'rabat 'an sifätinä 'ugmu2^ aqlä-
minfisähin girähuhunna gubäru

(5)fa-la-in käna gäba 'an ufuqi 'l-mag-
di sinänan fa-ll- 'l-budüri siräru

(1) Die grossen Seelen haben unser Vermögen verkleinert,
und die kurzen Schwerter haben verlangt, dass wir lang sind.24

(2) Unseren Ruhm haben errichtet lange Lanzen,
bei deren Schwingen Lebenszeiten verkürzt worden sind.

(3) Wie oft haben wir in/mit einer Schlacht den Kummer eines Krieges beseitigt,
während in ihr die Becher des Todesgeschicks herumgereicht werden.

22 Siehe Safï al-Dïn al-Hillï 2000:103; 1998:21.

23 Safï al-Dîn al-Hillï 1998:21 hat die Variante khursu, angesichts der Antithese (tibäq) der

Wurzeln '-r-b "klar reden" und '-j-m "unklar reden" wohl nicht so passend.

24 D.h., unsere Freigebigkeit hat unser Vermögen verringert. Die Schwerter wurden meist im

Fusskampf verwendet; sie sind kurz im Vergleich zur Lanze, der Waffe des berittenen

Kämpfers. Für den Schwertkampf ist eine hohe Statur von Vorteil, siehe Schwarzlose
1886:47.

AS/EA LIX-3-2005, S. 675-696



684 Wolfhart Heinrichs

(4) Stumme beredte Federn haben unsere Eigenschaften klar dargestellt,
ihre Wunden bleiben ungesühnt.25

(5) Darum: wenn am Horizont des Ruhms eine Speerspitze untergegangen ist,26

nun, auch für Vollmonde naht die Neumondnacht.

Im kleinen Diwan sind Zeile 3 und 5 ausgelassen worden. Dadurch wird die

Struktur homogener, da nun alle Zeilen mit einem 3sgf-Perfekt-Verb beginnen.
Die ausgelassenen Zeilen haben eine völlig andere Struktur. Das Gedicht lautet

nun:

1 Die grossen Seelen haben unser Vermögen verkleinert,
und die kurzen Schwerter haben verlangt, dass wir lang sind.

(2) Unseren Ruhm haben errichtet lange Lanzen,
bei deren Schwingen Lebenszeiten verkürzt worden sind.

(3) Stumme beredte Federn haben unsere Eigenschaften klar dargestellt,
ihre Wunden bleiben ungesühnt.

Diese Zeilen hängen auch deswegen enger zusammen, weil sie stark antithetisch
konstruiert sind: Zeile 1: gross - klein, kurz - lang; Zeile 2: lang - kurz; Zeile 3:

stumm - beredt, hier als Oxymoron auf denselben Träger der Eigenschaften
bezogen, wodurch das Antithetische gleichsam eine Klimax erreicht. Insofern

muss die gekürzte Fassung als geglückt gelten. Obwohl hier ein kollektives
"Wir" spricht, ist es wohl nicht von ungefähr, dass die Verse mit einem Preis der

Wortkunst enden.

25 D.h., die von Schmähworten geschlagenen Wunden sind rechtlich nicht sühnbar.

26 Ich lese sinänun statt sinänan. Die "Speerspitze" ist wohl als Synekdoche für den -
nunmehr verstorbenen - Lanzenkämpfer zu verstehen. Der zweite Halbvers enthält eine für
die "moderne" Dichtung sehr typische Pseudo-Analogie, welche "beweist," dass (a) der Tod

des Kämpfers nur natürlich ist und er (b) durch einen gleichwertigen Kämpfer (der neue

"Vollmond") ersetzt werden wird.

AS/EA LIX-3-2005, S. 675-696



Der Teil und das Ganze 685

Zweites Beispiel?1:

Es ist ebenfalls aus dem Kampfgedicht-Kapitel:

(1) la-qad nazzahat qadrï 'an-i 'l-si'ri ummatun
wa-läma 'alayhi ma'sari wa-banü abî

(2) wa-mä 'alimü anni hamaytu dimärahü
'an-i 'l-'äri lam adhab bihi kulla madhabi

(3) wa-mä 'abanï nazmu 'l-qarïdi wa-mansibî

rajTun wa-qalbïfï 'l-wagä ghayru qui labi

(4) aqülu wa-fi kaffi yarä'un wa-täratan

aqülu wa-sayfifi majariqi aglabi

(1) Viele Leute haben mein Ansehen für [zu] erhaben für die Dichtung erklärt,
meine Sippe und meine Brüder haben mich [deshalb] getadelt.

(2) Sie wissen nicht, dass ich des Ansehens heiliges Gut verteidigt habe

gegen Schmach; ich bin mit ihr28 nicht in alle Richtungen gegangen.

(3) Das Verfassen von Dichtung ist kein Makel für mich,

wo doch meine Stellung gehoben und mein Herz in der Schlacht nicht wetterwendisch ist.

(4) Ich spreche [Dichtung], während in meiner Hand ein Schreibrohr ist, und zuweilen

spreche ich [Dichtung], während mein Schwert auf dem Scheitel eines Dickhalsigen [Löwen
Kämpfer] ist.

Im kleinen Diwan ist hier Zeile 3 ausgelassen. Die Bestimmung des Grundes ist
hier schon schwieriger. Man könnte sagen, dass der Vers wiederholt, was schon

anderweitig gesagt ist; die gehobene Stellung steht schon in Vers 1, und die

kriegerische Attitude findet sich in Vers 4. Man könnte dann wiederum fragen,

warum nicht Vers 4 ausgelassen worden ist; denn Vers 3 würde gut als Endvers

passen, sozusagen als programmatische Aussage über die soziale Wertung seiner

27 Siehe SafI al-Dïn al-HillI 2000:95; 1998:24.

28 Nämlich mit der Dichtung. Weniger wahrscheinlich ist der Bezug auf dhimär "Gut." Safi al-

Dïn mag hier auf die - von ihm behauptete - Tatsache anspielen, dass er in den moralisch
anfechtbaren Dichtungsarten nicht im eigenen Namen gedichtet habe, sondern als

Ghostwriter für andere.

AS/EA LIX'3'2005, S. 675-696



686 Wolfhart Heinrichs

Dichtung. Man muss aber zugeben, dass Vers 4 erheblich kunstvoller gestaltet

ist, mit seiner Anapher und seiner Antithese von Schreibrohr und Schwert.

Letztere nimmt ein Motiv auf, das die gesamte Sozialstruktur der staatstragenden

Elite durchzieht, und sich sogar in Rangstreitgedichten zwischen diesen beiden

Gegenständen niedergeschlagen hat.29 Dass Safi al-Dïn hier die beiden Lager der

Schreiber und Kämpfer in seine Dichterpersönlichkeit zusammenzieht, kann

auch als Rückblick auf die arabische Stammesdichtung in vor- und frühislamischer

Zeit verstanden werden, in der das Ideal eines Mannes derfahl war, wörtl.

"Hengst," der sowohl das Schwert wie das dichterische Wort zu schwingen
wusste. Übrigens war Safi al-Dïn auch persönlich ein mutiger Mann, der in der

Blutrache für seinen Onkel etliche Wunden davongetragen hatte, deren Narben

er später seinem Freund al-Safadï stolz präsentierte.30 In der Verteidigung seiner

Dichtkunst präsentiert er sie schliesslich sogar als Klammer zwischen Schreibrohr

und Schwert. Aus all diesen Gründen können wir hier ebenfalls eine

geglückte Kürzung konstatieren.

Drittes Beispiel^:

Es stammt aus dem Kapitel der Dinggedichte; das Objekt der Beschreibung ist

hier ein feuriger Rappe.

(1) wa-adhamin yaqaqt 'l-tahgïli dïmarahin
yamïsu min 'ugbihîka- 'l-sâribi 'l-tamili

(2) mutahhamin musrifi 'l-udnayni tahsabuhû

muwakkalan bl- 'stiräqi 'l-sam'i 'an Zuhali

(3) rakibtu minhu mata laylin tasïru bihï
kawâkibun tulhiqu 'l-mahmûla bl- 'l-hamali

(4) idä ramaytu sihamïfawqa sahwatihï
marrât bi-hadïhi wa- 'nhattat 'an-i 'l-kafali

(1) Hier ist ein dunkelfarbener mit strahlend weissen Gamaschen und voll Feuer,

der in seinem Stolze tänzelt wie ein angeheiterter Zecher,

29 Siehe dazu van Gelder 1987.

30 Siehe al-SafadI 1988:485, Zeile 1.

31 Siehe Safï al-Dïn al-Hïillî 2000:436; 1998:26.

AS/EA L1X-3-2005, S. 675-696



Der Teil und das Ganze 687

(2) ein nobler mit hochstehenden Ohren, so dass du meinst,

er sei beauftragt, heimlich den Saturn zu belauschen.

(3) Ich habe in ihm den Rücken einer Nacht geritten, in welcher
Sterne reisen, die den Reiter (wörtl. Getragenen) [das Sternbild] Widder erreichen lassen.

(4) Wenn ich meine Pfeile schiesse oberhalb seines Rückens,
dann passieren sie seinen Hals und fallen zur Erde hinter seiner Kruppe.

Zeile 2 fehlt im kleinen Diwan. Die zweite und dritte Zeile können Zweifel
daran aufkommen lassen, ob es Safi al-Dïn wirklich darum zu tun war, einfache

Dichtung zu schreiben. Das heimliche Lauschen in himmlischen Regionen ist
natürlich die Gewohnheit der Dschinnen,32 die erfahren wollen, was im Himmel
besprochen wird, und die mit Sternschnuppen davongejagt werden.
Makrokosmische Hyperbeln (wie hier das überaus lange Pferdeohr) sind nicht
unüblich. Der Saturn ist wohl nur deswegen gewählt worden, weil ihm die Farbe

"schwarz" zugeordnet ist. Er ist ein unglücksbringender Planet, und zusammen
mit der Dschinnenphraseologie verleiht er dem Rappen etwas Unheimliches. Es

mag sein, dass gerade dies unserem Dichter nicht ganz gelegen kam und den

Grund zur Streichung lieferte. Die resultierende Dreiergruppe beginnt dann mit
einem Bild des Rappen selbst, welches gefolgt wird von einem Vers, der das Ich
des Dichters einführt und den Rappen samt Reiter einem komplexen Vergleich
unterwirft, um in einer Zeile zu enden, welche die unglaubliche Schnelligkeit
des Rappen in einer Hyperbel einfängt. Was den komplexen Vergleich betrifft,
so beginnt er natürlich ganz einfach mit der Gleichsetzung "Rappe"-"Nacht,"
wobei der der Dichter vorgibt, auf dem Rücken der Nacht zu reiten. Die Sterne,
die in dieser Nacht reisen, sind mit an Sicherheit grenzender Wahrscheinlichkeit
die Ziernieten des Pferde-Geschirrs. Der letzte Teil des Bildes ist am schwierigsten

zu entschlüsseln. Der Schlüssel sind die Plejaden. Das Sternbild des Widders

ist sehr langgestreckt am Nachthimmel, und die Plejaden bilden das eine

Ende der Konstellation.33 Mit den Plejaden hatte schon der frühere Dichter

32 Das Wörterbuch von Wahrig verlangt den Plural "Dschinns." Aus euphonischen Gründen

ziehe ich "Dschinnen" vor. Obwohl "Dschinn" eigentlich der arabische Kollektivplural ist,

kann man das Wort im Deutschen schlecht als Plural verwenden, weil es sich für den

Singular eingebürgert hat. Das Englische folgt dem Arabischen: sg. jinni, pl. jinn (mit orthographischen

Varianten).
33 Jedenfalls in der mittelalterlich-arabischen Astronomie; in der heutigen gehören sie zum

Sternbild Stier.

AS/EA LIX-3-2005, S. 675-696



688 Wolfhart Heinrichs

Kusägim die nietenverzierten Zügel des Pferdes verglichen.34 Es scheint also,
dass Safï al-Dïn die ganze Konstellation des Widders auf den Rappen projiziert
hat. Somit konnte er sagen, dass die Nieten den Reiter mit dem Sternbild Widder
in Berührung bringen.

Viertes Beispiel35:

Dies stammt aus dem Kapitel der Weingedichte. Es enthält lustigerweise (und
auf lustige Weise) eine Entschuldigung für Fehlverhalten in Zustande der
Trunkenheit.

(1) habbarùnï 'anni bi-mä lastu adrî
min umürin abdaytuß häli sukrï

(2) fa- Ktaranï 'l-hayä wa-kidtu wa-häsä—

ya bi-annl atübu 'an ka'si hamrl

(3) tumma räga'tu rusda 'aqli' wa-kaffar—
tu yamïnan känat wasäwisa sadrl

(A)fa-la-in kuntu qad asa'tu fa-mawlä—

ya 'alä sakratïyumahhidu 'udrï

(5) lam yakun däka 'an su'üriwa-läkin
anta tadrï bi-annanî lastu adrï

(1) Man hat mir berichtet über mich selbst, was ich nicht wusste,
an Dingen, die ich getan habe im Zustande meiner Trunkenheit.

(2) Da überkam mich Scham, und beinahe hätte ich - Gott
behüte! - mich abgewendet in Reue von meinem Weinbecher!

(3) Dann aber kehrte ich zurück zur Rechtleitung meines Verstandes und sühnte

einen Eid, der nur Gewisper meiner Brust gewesen war.

(4) Wenn ich denn übel gehandelt habe, so wird mein Herr
meine Entschuldigung auf Grund meines Rausches in die Wege leiten.

34 Siehe KuSàÒim 1970:436-37, und die ausfuhrliche Interpretation des Vierzeilers, in dem das

Bild erscheint, in Giese 1981:278-284.

35 Siehe Safï al-Dïn al-Hillï 2000:1004; 1998:35-36.

AS/EA LIX-3-2005, S. 675-696



Der Teil und das Ganze 689

(5) Das geschah nicht mit meinem Bewusstsein, vielmehr
weisst du, dass ich nicht weiss.

Hier fehlen Zeile 2 und 3 im kleinen Diwan. Es schien dem Dichter wohl ratsam,
die etwas libertinistische Lebensauffassung, welche hier zum Ausdruck kommt,
zu unterdrücken. Er hätte ja auch die Zeilen 4 und 5 streichen können und hätte

ebenfalls ein sehr passables, wenn nicht besseres Gedicht - im Geiste von Abu
Nuwäs - erhalten. Die vom Dichter gewählte Kurzform ist entschieden

langweiliger, wenn auch homogener und weniger sprunghaft als die Ausgangsform.

Fünftes BeispieP6:

Es findet sich unter den Liebesgedichten.

(1) al-waghu minka 'an-i 'l-sawäbi yudilluni
wa-idâ dalaltu fa-innahû yahdînï

(2) wa-tumïtunï 'l-alhäzu minka bi-nazratin
wa-idä aradta bi-nazratin tuhyînï

(3) wa-kadäka min maradi 'l-gujuni balïyatï
wa-idä maridtu fa-innahä tasfïnï

(4) fa-ll-däka asrï 'l-wasla minka bi-muhgatï
wa-abfu dunya'ï (sic) bi-däka wa-dïnï

(1) Dein Antlitz fuhrt mich fort vom rechten Pfad,
und wenn ich in die Irre gehe, dann leitet es mich zurück.

(2) Deine Augen (wörtl. Blicke, alhäz) töten mich mit einem Blick,
und wenn du willst, erweckst du mich mit einem Blick zum Leben,

(3) Ebenso kommt meine Heimsuchung von der Krankheit
(d.h. Schmachten) deiner Lider, aber wenn ich krank bin, so heilen sie mich.

(4) Und so kaufe ich denn das Zusammensein mit dir um mein Herzblut,
und ich verkaufe meine Welt dafür und meine Religion.

36 Siehe Safï al-DIn al-Hillï 2000:757; 1998:38-39.

AS/EA LIX-3-2005, S. 675-696



690 Wolfhart Heinrichs

Hier ist es wiederum der religiös etwas anrüchige Vers 4, der im kleinen Diwan
in Fortfall kommt. Hinzu kommen zwei weitere Gesichtspunkte. Zum einen die

zwar nicht unerhörte, aber doch grammatisch unrichtige Form dunyd'ï statt

dunyäya für "meine Welt". Und zum anderen die Tatsache, dass die dialektisch

komplizierte Welt der Liebe in den ersten drei Versen in knapper und treffender
Weise dargestellt wird, während der vierte Vers herausfällt. Mit anderen Worten:
eine geglückte Streichung.

Sechstes BeispieP1:

Es stammt aus dem Kapitel "Andichten von Jünglingen."

1 habïbï wäfirun wa- 'l-sawqu mlnnï
tawïlun wa- 'l-gawä 'indï madïdu

(2) wa-a'gabu annanï ahwâ Husaynan

wa-wagdïfi mahabbatihï y/Yazïdu

(3) katamtu 1-hubba hattä 'lia sabrï
wa-kitmänu 'l-hawä sa'bun sadïdu

(4) wa-hal yuhß 'l-garäma halîfu wagdin
madämi'uhü bi-mä yuhfi suhûdu

(1) Mein Geliebter ist voUschopfig, und meine Sehnsucht

ist lang, und langewährend ist die Liebesleidenschaft bei mir.

(2) Und ich wundere mich, dass ich einen Husayn liebe,
während mein Gefühl in der Liebe zu ihm zunimmt (oder: Yazïd ist).

(3) Ich habe die Liebe verhehlt, bis meine Geduld erlahmte;
das Verhehlen von Leidenschaft ist schwierig und hart.

(4) Kann denn einer, der mit dem Gefühl vermählt ist, die Leidenschaft verbergen;
seine Tränen sind ja Zeugen für das, was er verbirgt.

Hier sind die beiden letzten Zeilen im kleinen Diwan unterdrückt.
Es ist keine Frage, dass dieses Gedicht in zwei Teile zerfällt. Der zweite

Teil, der vom vergeblichen Verbergen der Liebesleidenschaft handelt, ist sehr

37 Siehe Safï al-Dïn al-Hillï 2000:857; 1998:48^9.

AS/EA LIX-3-2005, S. 675-696



Der Teil und das Ganze 691

geläufig in seiner Motivik, und insofern ist es kein Schaden, wenn er wegfällt.
Der erste Teil hat keine nähere Verbindung mit dem zweiten und ist
bemerkenswerterweise durch die rhetorische Figur der tawriya "Amphibolie" (und die

verwandte Figur istihdäm) gekennzeichnet. Die Wörter wäfir, tawïl, und madïd

"vollschopfig", "lang" und "langewährend" sind gleichzeitig Namen für drei

Metren in der arabischen Prosodie. Die Amphibolie ist aber sehr gemässigt, weil
die metrischen Bedeutungen keinen Sinn ergeben. Ähnlich ist es mit dem Wort
yazïdu im zweiten Vers. Liest man es im Sinne von "zunimmt", dann ergibt sich

ein klarer Sinn. Der Name des Geliebten, Husayn, lässt aber auch an den Namen
"Yazïd" denken, d.h. an den Erzschurken der Schia Yazïd b. Mu'äwiya, der den

Imam al-Husayn b. 'All auf dem Gewissen hatte. Man kann den Namen Yazïd
aber nicht eigentlich syntaktisch einbauen. Die zwei ersten Zeilen sind mit ihrem
milden Wortspiel ganz anmutig und können gut für sich stehen.

Siebtes Beispiel™:

Wir kommen nun zur Kategorie der Freundschaftsgedichte, die häufig als

Briefbotschaften verwendet wurden. Wie z.B. das folgende.

(1) atäni kitäbun minka ahsibu annahü
huwa 'l-sihru lä bai duna mawqi'ihî 'l-sìhru

(2) bi-natrin yazallu 1-nazmu yahsudu rasfahü
wa-nazmin li-lutfi 'l-sabki yahsuduhû 'l-natru

(3) lahü riqqatu 'l-Hansä'ifi hall nawhihä
waläkinna ma'nähü li-quwwatihï sahru

(4) idhâ sannafa 'l-asmâ'a durra nizamihï

tayaqqana kullun anna mursilahü 'l-bahru

(1) Ein Brief von dir ist angekommen, von dem ich glaube,
dass er Magie ist, nein, Magie ist unterhalb seiner Wirkung!

(2) Und zwar mit einer Prosa, deren feste Fügung die Dichtung ständig beneiden würde,
und mit einer Dichtung, deren feinen Guss die Prosa beneiden würde.

(3) Er hat die Zartheit von al-Hansä' im Augenblick ihrer Klage,
aber sein Inhalt ist aufgrund seiner Kraft ein Fels (oder Sahr).

38 Siehe Safï al-Dïn al-HillI 2000:584; 1998:62-63.

AS/EA LIX-3-2005, S. 675-696



692 Wolfhart Heinrichs

(4) Wenn die Perlen seiner Komposition die Ohren entzücken,
dann ist sich ein jeder sicher, dass sein Sender das Meer ist.

Der kleine Diwan lässt die letzte Zeile fort. Man könnte argumentieren, dass es

besser gewesen wäre, die dritte Zeile fortzulassen. Denn die vor- und frühislamische

Dichterin al-Hansä' war ja berühmt für ihre Trauergedichte auf den Tod
ihrer Brüder, wie Safi al-Dïn selbst andeutet, und auf einen dieser Brüder wird
mit dem Wort "Fels" angespielt: sein Name war Sahr. Die elegische Konnotation

mutet merkwürdig an. Der vierte Vers führt auf den Sender des Briefes
zurück, der ja im ersten Vers genannt wird. Die Wortperlen sind äusserst geläufig,
desgleichen die Bezeichnung eines freigebigen oder auch kenntnisreichen Mannes

als "Meer." Die Zusammenführung dieser beiden Metaphern aus demselben

ozeanischen Begriffsbereich entbehrt nicht der Eleganz. Man kann annehmen,
dass es Safi al-Dïn mehr um die Charakterisierung des Briefstils ankam, und er
daher die Reaktion auf ihn über Bord warf.

Achtes BeispieP9:

Das nächste Beispiel ist ein sehr ansprechendes und mildes Rügegedicht.

(1) ladayya tasihhu timäru 'l-wajä'i
li-sabriya 'inda 'nqiläbi 'l-hawä

(2) wa-tatbutu 'indi nahïlu 'l-wadädi
ll-annaka 'indi dafanta 'l-nawä

(3)fa-lä tanwi gayrafi'äli 'l-gamïli
fa-inna li-kulll 'mri'in mä nawä

(1) Bei mir gedeihen die Früchte der Treue

wegen meiner Geduld beim Umschwung der Leidenschaft.

(2) Aufrecht stehen bei mir die Palmen der Liebe,
weil du die Kerne bei mir verbargst.

(3) So beabsichtige nichts als Gutes zu tun,
denn jedem Manne wird gutgeschrieben, was er beabsichtigt hat.

39 Siehe Safï al-DIn al-HillI 2000:1057; 1998:83.

AS/EA LIX-3-2005, S. 675-696



Der Teil und das Ganze 693

Die letzte Zeile fehlt im kleinen Diwan. Damit fehlt eigentlich die Rüge, und das

Gedicht gewinnt einen anderen Charakter, obwohl man den zarten Vorwurf
immer noch heraushören kann. Die Bildersprache in den ersten beiden Versen ist

ungewöhnlich; die landwirtschaftliche Bildharmonie (murä'ät al-nazïr) hält sie

zusammen und verleiht der Aussage den melancholischen Anhauch des bedächtigen

Wachsens. Im ganzen ist der Verlust der letzten, doch etwas faden Zeile
ein Gewinn.

Neuntes Beispiel*0:

Das letzte Beispiel ist eines der Schmähgedichte (ahagï). Safi al-Dïn behauptet

übrigens, dass er Schmähgedichte niemals aus eigenem Antrieb, sondern immer
im Auftrag von Freunden, sozusagen als Ghostwriter, geschrieben habe. Das ist

natürlich nicht nachzuprüfen, beweist aber seine zarte Seele.

(1) wa-sädin yusattitu samla 'l-tarab
yumïtu 'l-surüra wa-yuhyi 'l-kurab

(2) bi-wajhin yubïdu idhä mä bada

wa-kaffin yadurru idhä mä darab

(3) sadäfa-gadä kullu qalbin bihï
qalïla 'l-nasïbl katïra 'l-nasab

(4) tagannä fa-'annä qulûba 'l-rifâqi
wa-mäsa fa-massa 'l-qulüba 'l-'atab

(1) Hier ist ein Sänger, der die innere Bewegung zersprengt,
er tötet die Freude und lässt Qualen aufleben

(2) mit einem Gesicht, das vernichtend ist, wenn es erscheint,
und einer Hand, die Schaden tut, wenn sie [die Laute] schlägt.

(3) Er sang, und alsobald ward jedes Herz durch ihn

arm an Gewinn, reich an Mühsal.

(4) Er sang und peinigte so die Herzen der Freunde,

er schwang hin und her und Verderben ergriff die Herzen.

40 Siehe Safï al-Dïn al-Hillï 2000:1286; 1998:94.

AS/EA LIX-3-2005, S. 675-696



694 Wolfhart Heinrichs

Hier fehlt Zeile 2 im kleinen Diwan. Man muss zugeben, dass dieser Vers
einfach schlecht ist. Die unvollständigen Paronomasien (yubïdu/bada und ya-
durru/darab) sind gezwungen, und das Gesicht des Musikers tut ja eigentlich
nichts zur Sache, es sei denn, er verzöge es in ärgerniserregender Weise, was
aber nicht zur Sprache kommt. Insofern wollen wir annehmen, dass der Vers der

Selbstkritik des Dichter zum Opfer gefallen ist. Das Gedicht ist stark von pho-
nologischen Phänomenen bestimmt: In Vers 3 und 4 ist das Verb "singen" (zwei
verschiedene Verben im Urtext) von einem reimenden Verb gefolgt: sadä fa-
gadä und tagannä faJannä, die zweiten Halbverse haben jeweils unvollständige
Paronomasien (nasïb/nasab mit zusätzlicher Antithese, and mäsa/massa). Man
beachte auch die Häufung des Zischlauts /s/ am Anfang des Gedichts: sädin

yusattitu samla, was vermutlich den Singstil des Sängers verhöhnen soll.

Die erörterten Beispiele sind nur eine kleine Auswahl, und es ist nicht zu
erwarten, dass sich klare gemeinsame Nenner für die Streichungen dingfest
machen lassen. Aber wenn man genau hinsieht und hinhorcht, kann man doch

erkennen, dass hier ein Mann mit Gespür für Sprache und Dichtung gearbeitet
hat. In den allermeisten Fällen hat er ein störendes Element (oder störende

Elemente) aus dem Ausgangsgedicht entfernt und so das Zielgedicht homogener
und kräftiger gemacht. Es besteht kein Grund, unseren Dichter mit Hartmann

(siehe oben) zu einem gedankenlosen Papageien verkommen zu lassen.

Abkürzungen

EAL Encyclopedia of Arabic Literature. Ed. J.S. Meisami & P. Starkey. 2

Bde. London & New York: Routledge 1998.
EI2 Encyclopaedia ofIslam. New Edition. Bd. 1 ff. Leiden: Brill 1960 ff.
GAL (S) Carl Brockelmann, Geschichte der arabischen Litteratur. Zweite den

Supplementbänden angepasste Auflage. 2 Bde. Leiden: Brill 1943—

1949. -Supplement. 3 Bde. Leiden: Brill 1937-1942.

AS/EA LIX-3-2005, S. 675-696



Der Teil und das Ganze 695

Bibliographie

BAUER, Thomas
1998 Liebe und Liebesdichtung in der arabischen Welt des 9. und 10. Jahr¬

hunderts. Wiesbaden: Harrassowitz. (Diskurse der Arabistik. Hrsg. v.

Hartmut Bobzin und Angelika Neuwirth. Bd. 2).

Bonebakker, S[eeger] A.
1966 Some Early Definitions ofthe Tawriya and Safadï's Fadd al-Xitâm (an

at-Tawriya wa-'l-Istixdäm. The Hague & Paris: Mouton. (Publications
in Near and Middle East Studies. Columbia University. Series A, VIII).

Giese, Alma
1981 Wasf bei Kusägim. Eine Studie zur beschreibenden Dichtkunst der

Abbasidenzeit. Berlin: Klaus Schwarz. (Islamkundliche Untersuchungen.

Bd. 62).

HARTMANN, Martin
1897 Das arabische Strophengedicht. I. Das Muwassah. Weimar: Felber.

Heinrichs, Wolfhart
1974 "'Manierismus' in der arabischen Literatur," in Richard Grämlich

(ed.): Islamwissenschaftliche Abhandlungen Fritz Meier zum 60.

Geburtstag (Wiesbaden: Steiner), S. 118-128.
Ibn IyäS, Abu '1-Barakät Muhammad b. Ahmad Shihäb al-Dïn
1975 Badä'i' al-zuhür. Bd. I, 1. Ed. Muhammad Mustafa. Wiesbaden: Stei¬

ner.

KuSAGlM, Abu 1-Fath Mahmud b. al-Husayn
1970 Dïwân Kusägim. Ed. Khayriyya Muhammad Mahfüz. Baghdad:

Wizärat al-fläm, Mudïriyyat al-Thaqäfa aPÄrnma.

Nicholson, Reynold A.
1962 A Literary History ofthe Arabs. Cambridge: Cambridge UP.

RESCHER, Oskar (Osman Reser)
1954-55 Beiträge zur Arabischen Poesie (Übersetzungen, Kritiken, Aufsätze).

Bd. VI, 1. Stuttgart: [Selbstverlag].
AL-SAFADÏ, Halïl b. Aybak
1979 Fadd al-khitäm 'an al-tawriya wa-'l-istihdäm. Ed. al-Muhammadï

cAbd al-cAzïz al-Hinnawï. [Cairo: Dar al-Tibä'a al-Muhammadiyya].
1988 al- Wäfi bi 1-wafayät. Bd. 18. Ed. Ayman Fu'äd Sayyid. Stuttgart.
1990 A'yän al-'asr wa-a'wän an-nasr. Facs. ed. Fuat Sezgin. Frankfurt: Insti¬

tut für die Geschichte der arabisch-islamischen Wissenschaften.

AS/EA LIX-3-2005, S. 675-696



696 Wolfhart Heinrichs

SAFÏ AL-DÏN AL-HILLÏ, Abu '1-Mahâsin cAbd al-cAzïz b. Saräyä
1879-1883 Dïwân. Damaskus: Matba'at Tabïb Afandï Khälid.
1956 Die vulgärarabische Poetik al-Kitäb al-'Ätil al-hâlï wal-murahhas al-

gâlï des Safiyaddïn Hillï. Ed. Wilhelm Hoenerbach. Wiesbaden: Steiner.

(Akademie der Wissenschaften und der Literatur. Veröffentlichungen

der orientalischen Kommission. Bd. X).
1981 al-'Ätil al-hâlï wa- 'l-murahhas al-gàlï. Ed. Husayn Nassär. [Cairo:] al-

Hay'a al-Misriyya al-'Ämma li-'l-Kitäb.
1998 Dïwân al-Matälit wa-'l-matânïfi 'l-ma'âlï wa-'l-ma'ânï. Ed. Muham¬

mad Tähir al-Himsï. Damaskus: Dar Sacd al-Dïn.
2000 Dïwân. 3 vols. Ed. Muhammad Huwwar. Beirut: al-Mu'assasa al-cAra-

biyya li-'l-Diräsät wa-'l-Nasr.

Schwarzlose, Friedrich Wilhelm
1886 Die Waffen der alten Araber, aus ihren Dichtern dargestellt. Ein Bei¬

trag zur arabischen Alterthumskunde, Synonymik und Lexicographic
Leipzig: J.C. Hinrichs.

Sperl, Stefan

1989 Mannerism in Arabic Poetry. Cambridge: Cambridge UP.

Van Gelder, Geert Jan

1987 "The Conceit of Pen and Sword: On an Arabic Literary Debate," in
Journal ofSemitic Studies 32:329-360.

AS/EA LIX-3-2005, S. 675-696


	Der Teil und das Ganze : die Auto-Anthologie Safī al-Dīn al-Hillīs

