Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 59 (2005)
Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus = Reviews
Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN — COMPTES RENDUS — REVIEWS

Birmanische Handschriften, Teil 5, Katalognummern 901-1015. Zusammenge-
stellt von Anne PETERS, herausgegeben von Heinz BECHERT. Stuttgart: Franz
Steiner Verlag, 2004. (Verzeichnis der orientalischen Handschriften in Deutsch-
land; Band XXIII; 5). 179 Seiten. — ISBN 3-515-08460-6.

Die im Einvernehmen mit der Deutschen Morgenldndischen Gesellschaft und im
Auftrag der Akademie der Wissenschaften in Gottingen von Hartmut-Ortwin
FEISTEL herausgegebenen Orientalischen Handschriften in Deutschland sind
bisher nicht nur in einer stattlichen Anzahl im Druck erschienen, sie
reprisentieren auch eine Elite namhafter Forscher, die als Herausgeber und
Kommentatoren hinter diesen Schriften stehen. Zu nennen wéren da unter vielen
anderen der Mongolist Walter HEISSIG, die Indologen Walter SCHUBRING und
Klaus L. JANERT, die indische und nepalesische Handschriften herausgaben,
Klaus WENK, der sich mit Thai-Manuskripten befasste, Emst WALDSCHMIDT,
Heinz BECHERT und Klaus WILLE, die sich Sanskrithandschriften aus den
Turfanfunden widmeten, wihrend Tibetologen wie Manfred TAUBE, Dieter
SCHUH und Peter SCHWIEGER fiir tibetische Handschriften und Blockdrucke
zustandig waren. Die Frankfurter Buchmesse des Jahres 2004 hat die arabische
Literatur in den Vordergrund gestellt. Welche Wichtigkeit dem Erbe dieser
Literatur zukommt, lasst sich leicht an der Zahl und dem Inhalt der Hand-
schriften ablesen, die beschrieben und ver6ffentlicht worden sind. Die
Herausgeber und Kommentatoren tiirkischer und alttiirkischer Handschriften
sind so zahlreich, dass der mit einer anderen asiatischen Region befasste Leser
Informationsliicken erkennt. Zugleich fiihlt er beim Studium des Verzeichnisses
der Orientalischen Handschriften mit Recht Freude iiber die Leistungen der
Asienwissenschaftler in Deutschland. Es sind Ménner und Frauen, die nicht im
Rampenlicht der Offentlichkeit stehen, sondern in der Stille der Bibliotheken
oder ihrer Arbeitsriume mit Akribie Handschriften zusammenstellen und
beschreiben, um die Ergebnisse anderen Asienwissenschaftlern und Studenten
der Asienwissenschaften zuginglich zu machen. Es wire deshalb eine wichtige
Erginzung, wenn die Personlichkeiten, die im Verzeichnis genannt sind,
wenigstens kurz vorgestellt werden konnten. Oder wire es wert, ein Lexikon

AS/EA LIX+2-2005, S. 597-645



598 REZENSIONEN — COMPTES RENDUS — REVIEWS

deutscher Asienwissenschaftler zu kompilieren? Jeder weiss heute, dass das
Interesse Europas an Asien nicht nur in der Wissenschaft gross ist.

Heinz BECHERT, der nicht nur sanskritische, singhalesische und die vor uns
liegenden Birmanischen Handschriften herausgibt und als Autoritit in der Bud-
dhismusforschung gilt, hat seinen Namen fest in die Geschichte der Asien-
wissenschaften eingeschrieben. Der nunmehr erhiltliche Teil 5 der Handschrif-
ten wurde mit der gleichen Kompetenz wie Part 4 aus dem Jahre 2000 von Anne
PETERS zusammengestellt. Sie hatte bereits Heinz Braun bei der Arbeit an dem
voluminosen Part 3 assistiert und sich durch eine Reihe von Aufsitzen, wie z. B.
“Ergénzendes zur Pali-Quadrat-Schrift”, “Die birmanischen Kammavaca-Samm-
lungen mit neun Abschnitten” oder “Die Vinaya-Handschrift Ms. Or. fol. 502"
einen Namen gemacht und nunmehr im Teil 5 der Handschriften erneut Beweise
ihrer Sorgfalt und Geduld erbracht.

In diesem jetzt vorliegenden Teil 5 der Katalogreihe werden — wie schon im
vorausgegangenen — ausschliesslich Kodizes vorgestellt, die sich in den Bestdnden
der Bayerischen Staatsbibliothek in Miinchen befinden. Dennoch zeigt dieser
Band mehrere Besonderheiten. Unter den insgesamt 115 Kodizes (Nr. 901-1015)
befinden sich zwar wiederum religids, literarisch und wissenschaftlich ausge-
richtete Palmblatt-Kodizes mit insgesamt 110 Texten bzw. Textfragmenten, wobei
zwischen einzelnen Texten und Sammelhandschriften mit zwei und mehr Texten
unterschieden wird, doch im Anschluss daran lernen wir auch kulturgeschichtlich
interessante Aufzeichnungen kennen, die vorwiegend medizinischen, astrologi-
schen, magischen und dhnlichen Charakter tragen. Nicht zuletzt deshalb weisen
die Beschreibmaterialien Besonderheiten auf. Vertreten sind in dieser Gruppe
neben wenigen Palmblattschriften die in Myanmar wohlbekannten Parabaiks (in
der Transliteration pura puik), und zwar 41 an der Zahl, darunter 8 schwarze und
33 weisse, die insgesamt den deutschen Namen Faltbiicher haben. Ausserdem
sind das 9 Baumwolltiicher mit magischen Abbildungen, die als Amulette,
Wandbilder oder Baldachine liber Buddhafiguren verwendet wurden, 9 gebundene
Papierhandschriften und 6 einzelne Blatter. Ins Auge fallend und erstaunlich aber
ist: Der gesamte beschreibende Text wird — von der ins Englische tbersetzten
Einleitung (Seite XV-XIX) abgesehen — in deutscher Sprache prasentiert, nicht
wie in den vorhergehenden Banden in Englisch.

Ein Grund dafiir wird nicht angegeben. Der englischsprachige Nutzer diirf-
te das stirnrunzelnd als Stilbruch abtun, dem deutschen Leser kann es recht sein,
obwohl dieser im allgemeinen keine Schwierigkeiten hat, englische Texte zu
lesen und zu tibersetzen.

AS/EA LIX+22005, S. 597-645



REZENSIONEN — COMPTES RENDUS — REVIEWS 599

Leider musste eine starke Verkiirzung der transliterierten einleitenden und
abschliessenden Textpassagen in Kauf genommen werden. Auch konnten “die in
den umfangreichen Kolophonen enthaltenen vielfiltigen Informationen aus
zeitlichen Griinden nicht mehr im bisherigen Umfang zur Verfiigung gestellt
werden” (vgl. Einleitung S. XIII). Das ist bei einem so grossen Unternehmen in
der Tat bedauerlich, da so etwas auch in einem der folgenden Bénde kaum
nachgeholt werden kann.

Die Edition von Handschriften lebt unter anderem auch von der Feststel-
lung genauer Daten. Im neuen Teil 5 sind nach Auskunft der von Anne PETERS
verfassten Einleitung aber nur “etwas mehr als ein Drittel der vorgestellten
Handschriften, Handschriftenfragmente und Objekte ... datiert” (S. X). Das ist
bei der Auswahl bestimmter Objekte nicht verwunderlich. Bei den Palmblatt-
schriften aber lag der Grund im Fehlen des Textendes, wo liblicherweise die
Datierung zu finden ist. Wie schon im Part 4 stammen auch in Teil 5 mehr als
50% der Datierungen aus der zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts. Der Rest
verteilt sich in etwa gleichem Mass auf die zweite Halfte des 18. und die erste
Halfte des 19. und 20. Jh. Die ilteste Handschrift wurde im Jahre 1760 verfasst.
Die jlingste Datumsangabe, namlich 1963, findet sich auf einem magischen
Tuch.

Wichtig ist nicht nur fiir Myanmaristen die Transliterationstabelle, die bis-
her nur im Part 1 enthalten war. In der Tabelle im Teil 5 auf Seite XXIX wurde
der myanmarische Konsonant vor dem k#a allerdings verdruckt. Zu denken gibt
das unterpunktete m. Wie im Part 1 der Manuscripts (S. XXII) dargestellt, wird
auch im Teil 5 der eine leichte Nasalierung des vorangehenden Lautes anzei-
gende Anusvara als m, nicht als m transliteriert. Zwar sind beide Moglichkeiten
legitim, doch erinnert ein unterpunktetes m an einen Zerebrallaut. Ausserdem ist
zu bedenken, dass in einschldgigen Werken, z. B. dem Myanmar-English Dic-
tionary (YANGON 1993, dargestellt auf den Seiten XIII und IX), m verwendet
wird und dass auch deutsche Verfasser von Pali-relevanten Werken ein iiber-
punktetes m verwenden. Befremdend ist, warum Vokale in Kombination und
Tone unterschieden werden. Die myanmarische Sprache ist eine Tonsprache, das
heisst auch die “Vokale in Kombination” sind Tone. Fir den hier verwendeten
Begriff Abkiirzung sollte in Zukunft besser der Begriff Sonderform gewihlt
werden, auch wenn historisch gesehen ein Verkiirzung stattgefunden hat.

Bekannte und weniger bekannte buddhistische, hin und wieder auch gram-
matisch orientierte Texte im Teil 5 offerieren die Kodizes 901 bis 952. Fiir den
Studenten der Myanmaristik ware es deshalb lehrreich, vor allem die nicht

AS/EA LIX+2+2005, S. 597-645



600 REZENSIONEN — COMPTES RENDUS — REVIEWS

wenigen Nissaya-Texte aufzuschliisseln und Vergleiche mit der Sprache der
Gegenwart zu ziehen. Hin und wieder folgt einem Nissaya zu einer Pali-Passage
myanmarische Prosa, Verse oder beides. Auch hier ist ein Ansatz fuir sprachliche
Forschungen.

Das oben Gesagte gilt gleichermassen fiir die kulturgeschichtlichen Texte,
denn die Volkskultur ist nicht nur in Myanmar, sondern in ganz Siidostasien
vom Animismus beeinflusst. Theoretisch unterscheiden wir den vorreligidsen
Animismus, wie wir ihn auf einer bestimmten Stufe der gesellschaftlichen
Entwicklung finden, und den Animismus, der in Symbiose mit der Religion
besteht, weshalb er als Volksreligion bezeichnet wird. Das aber ist mehr als
Animismus, denn dazu gehdren der Ahnenkult, vielfaltige magische Praktiken,
Begribnisriten und andere Kulte, die mutatis mutandis auch in Religionen
tibernommen worden sind. So spielt z. B. die aus der Buddhavita stammende
Gestalt von Vasundhare (Pali: vasudhara) aus dem Kodex 968 in Myanmar eine
grosse Rolle. Noch heute wird die Sitte praktiziert, nach zeremoniellen Opfern
aus einer Schale Wasser auf die Erde zu giessen, damit sie Zeuge der voll-
brachten guten Tat sei. Die am langen Haar erkennbaren Statuen, die an
buddhistischen Sakralbauten aufgestellt sind, gelten daher als Erinnerung an
Buddhas Sieg iiber Mara. Zugleich sind sie Mahnung, Gutes zu tun. Selbst die
astrologischen Illustrationen und Texte vom Faltbuch 980 haben ihre Bedeutung
nicht eingebiisst. Die Planetengotter auf ihren Reittieren werden nicht nur gern
figlirlich dargestellt, sie besitzen u. a. Bedeutung bei der traditionellen Namen-
gebung, die sich von den Buchstaben ableitet, die dem entsprechenden Tag der
Woche zugeordnet sind, an dem man geboren wurde.

Wie die beiden ausgewaihlten Beispiele zeigen, ist die Verkniipfung von
buddhistischem Gedankengut mit Elementen des Volksglaubens durchaus eng
und kann nicht nur in Myanmar nachgewiesen werden. In ganz Siidostasien, und
das ist das Besondere, gibt es eine Vermischung von Hoch- und Volksreligion,
die wir als religiosen Synkretismus bezeichnen und der man heute noch auf
Schritt und Tritt in der Praxis begegnet. Aus diesem Grunde verdienen auch die
kulturgeschichtlich relevanten Kodizes der Birmanischen Handschriften Teil 5
bewahrt und interpretiert zu werden.

Annemarie ESCHE (Altlandsberg)

AS/EA LIX+22005, S. 597-645



REZENSIONEN — COMPTES RENDUS — REVIEWS 601

Religionsbhegegnung und Kulturaustausch in Asien. Studien zum Gedenken an
Hans-Joachim Klimkeit. Herausgegeben von Wolfgang GANTKE, Karl HOHEI-
SEL und Wassilios KLEIN. Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, 2002. (Studies in
Oriental Religions; vol. 49). 244 Seiten, 1 Photo, 15 Abbildungen, 1 Karte. —
ISBN 3-447-04574-4.

Hans-Joachim KLIMKEIT, der Bonner Religionswissenschaftler, der sich weit
tiber die Grenzen seines Fachs hinaus um die Zentralasien-Forschung verdient
gemacht hat, ist am 7. Feburar 1999 verstorben. Der vorliegende Gedenkband,
zwei Jahre nach seinem Tod in der von ihm selbst und dem Bonner Mongolisten
Walther HEISSIG begriindeten Reihe Studies in Oriental Religions erschienen,
umfasst zwanzig Beitrdge aus der Feder von Autorinnen' und Autoren, die
entweder seine direkten Schiiler waren oder aber Kollegen, die ihm durch die
Mitarbeit an verschiedenen Forschungsprojekten iiber lange Jahre hin verbunden
waren. Klimkeits religionsgeschichtlicher Forschungsschwerpunkt lag in Zen-
tralasien, genauer in den Gebieten entlang der Seidenstrasse, des bedeutendsten
Handels- und Kommunikationsnetzes der Vormoderne. Er hat sich vor allem fiir
die Religionsbegegnung und die hieraus resultierenden Transformationspro-
zesse, die sich in den schriftlich Uberlieferten Quellen der verschiedenen
Religionen an der Seidenstrasse deutlich abgebildet haben, interessiert. Seine
besondere Liebe galt sicherlich dem Manichdismus, einer Religion, die erst
durch die an der Wende des 20. Jahrhunderts in Turfan und anderen Oasen-
stddten der Seidenstrasse ans Licht gekommenen Textfunde nidher erschlossen
werden konnte. Klimkeit verstand es wie kaum ein anderer Wissenschatftler,
Fachgelehrte aus den verschiedenen asienwissenschaftlichen philologischen
Disziplinen zur Mitarbeit in Projekten zu bewegen, die in einen libergeordneten
kulturwissenschaftlichen Kontext eingebunden waren. Es nimmt daher nicht
wunder, dass die in der Gedenkschrift versammelten Beitrdge einen weiten Zeit-
und Raumbhorizont eréffnen und eine Vielzahl von Sprachen und Kulturen
berlihren. Zentraler Fokussierungspunkt aber bleibt die Seidenstrasse, deren
Erforschung eine von einem Einzelnen allein gar nicht zu bewiltigende

1 Bedauerlicherweise kommen lediglich zwei Wissenschaftlerinnen mit Beitrdgen zu Wort.
Hans-Joachim Klimkeit hat wéhrend seiner fast dreissigjahrigen Lehrtitigkeit in Bonn schon
zu einer Zeit, als die Forderung von Frauen in der Wissenschaft noch nicht in aller Munde
war und zur political correctness gehorte, Studentinnen nachdriicklich zur akademischen
Qualifikation ermutigt. Auch die Autorin dieser Buchbesprechung gehort zu den Frauen, die
er immer wieder unterstiitzt und gefordert hat.

AS/EA LIX=22005, S. 597-645



602 REZENSIONEN — COMPTES RENDUS — REVIEWS

Sprachenkompetenz erfordert und daher die interdisziplindre Zusammenarbeit
geradezu herausfordert.

Die Gedenkschrift wird eroffnet mit dem Nachruf, den Klimkeits Freund
und Kollege, der Mongolist und Tibetologe Klaus SAGASTER, am 14. Juli 1999
in der 421. Sitzung der Klasse der Geisteswissenschaften der Nordrhein-West-
falischen Akademie der Wissenschaften gehalten hat. SAGASTER berichtet nicht
nur biographische Einzelheiten aus dem Leben seines Freundes, sondern
zeichnet auch die enge Verflechtung seiner Biographie und seines wissenschaft-
lichen Werdegangs nach. Ulrich VOLLMER, der langjahrige wissenschaftliche
Mitarbeiter am Seminar flir Vergleichende Religionswissenschaft der Universitét
Bonn, hat die verdienstvolle Aufgabe in Angriff genommen, im zweiten
einleitenden Beitrag eine Bibliographie von Klimkeits literarischem Schaffen zu
erstellen, die insgesamt 360 Titel in einem Zeitraum von fast 35 Jahren umfasst,
erganzt durch eine Liste der von ihm abgehaltenen Lehrveranstaltungen seit dem
Sommersemester 1969 und der von ihm betreuten Promotions- und Habilita-
tionsprojekte. Bei der Durchsicht der Titel der von Klimkeit abgehaltenen
Lehrveranstaitungen habe ich mich noch einmal lebhaft an die Jahre 1978 bis
1983 erinnert, in denen ich fast simtliche von Klimkeits Lehrveranstaltungen
besucht hatte und mir so den Grundstock meines religionsgeschichtlichen
Wissens erworben habe. So ist diese Rezension auch dem Gedenken an einen
meiner wichtigsten akademischen Lehrer gewidmet.

Nach den beiden Wiirdigungen der Personlichkeit Klimkeits als Mensch,
akademischer Lehrer und Forscher folgen die einzelnen Beitrige der Gedenk-
schrift in alphabetischer Reihenfolge. Obwohl eine solche alphabetische Anord-
nung stets ihre Berechtigung hat, habe ich doch bedauert, dass die Gliederung
nicht nach Sachthemen vorgenommen wurde. Sie hitte der Leserin eine schnel-
lere inhaltliche Orientierung erlaubt. Im folgenden werde ich die einzelnen
Beitrage nach Sachkriterien geordnet und nicht in der Reihenfolge, wie sie in der
Gedenkschrift abgedruckt sind, besprechen.

Von den zwanzig Beitragen sind drei methodisch-systematischen Fragestel-
lungen gewidmet. Gregor AHN beschiftigt sich in seinem Beitrag “‘Zwei Prin-
zipien und drei Zeiten’. Divergierende Modelle von Religionsgeschichtsschrei-
bung am Beispiel von Manichdismus und Zoroastrismus~ mit einem der wich-
tigsten Probleme der neueren religionswissenschaftlichen Forschung, der Kon-
stituierung von Religionen als Gegenstidnden religionshistorischer Forschung.
Nach dem Ende der universalhistorischen Entwiirfe von Religionsgeschichte
betreiben Religionsforscherinnen und -forscher heute zumeist mikrohistorische

AS/EA LIX+22005, S. 597-645



REZENSIONEN — COMPTES RENDUS — REVIEWS 603

Studien, sowohl lokal als auch zeitlich eng begrenzt. Dies zieht eine extreme
Fragmentierung der religionsgeschichtlichen Deskription nach sich, die es nach
Meinung des Autors fast unmoglich macht, religionsgeschichtliche Kontinui-
titen, die iiber einen ldngeren Zeitraum fur die Selbstwahrnehmung religioser
Traditionen wirksam sind, als solche auszuweisen. Am Beispiel der manicha-
ischen und zoroastrischen Religionsgeschichte zeigt AHN einen Ausweg aus
dem Dilemma religionsgeschichtlicher Deskription, die sich zwischen homoge-
nisierender universalhistorischer Betrachtung und fragmentierender mikrohisto-
rischer Studie bewegt, indem er die rezeptionsgeschichtlichen Kontinuititen
innerhalb dieser religiosen Traditionen in den Mittelpunkt des Interesses riickt.
Die Fokussierung auf rezeptionsgeschichtliche Dynamiken ermoglicht ihm zu-
folge, jenseits essentialisierender Verortungen des “Wesens™ einer religiosen
Tradition ihre trotzdem vorhandenen Kontinuitdtsmerkmale und deren komplexe
Transformationsprozesse in wechselnden historischen Kontextualisierungen zu
beschreiben.

Der zweite, in seinem Anspruch systematische Beitrag ist einem kulturwis-
senschaftlichen Thema gewidmet, das immer wieder die 6ffentliche Diskussion
in den letzten Jahren bestimmt, der Frage nach den geographischen Grenzen
Europas zu Asien bzw. der kulturellen Identitidt Europas. Der Sinologe Helwig
SCHMIDT-GLINTZER behandelt in seinem essayistischen Beitrag “Eurasien als
kulturwissenschaftliches Forschungsthema” diese Frage, indem er den Fokus
weg von Europa und Asien als kulturell determinierten Grossen auf den
neuerdings wieder vermehrt gebrauchten Begriff “Eurasien” lenkt. Diesem
Begriff geht er in historischer Perspektive nach, wobei er mancherlei Ausfliige
in die deutsche Literaturgeschichte unternimmt. Neben den historischen Im-
plikationen des Begriffs streift SCHMIDT-GLINTZER ebenfalls seine politischen
und wissenschaftspolitisch relevanten Dimensionen. Eine neue Perspektive auf
eine altbekannte und inzwischen gut untersuchte Problematik zeigt der Autor
jedoch nicht auf. Sein Essay beleuchtet lediglich streiflichtartig einzelne
Facetten der kulturwissenschaftlichen Europa/Asien/Eurasien-Diskussion, ldsst
jedoch einen pointierten eigenen Standpunkt vermissen.

Wolfgang GANTKEs Homage an seinen akademischen Lehrer, “Mut zur Of-
fenheit: Erinnerungen an Hans-Joachim Klimkeit und einige seiner zentralen
Uberlegungen zur religionswissenschaftlichen Methodendiskussion”, arbeitet
vielleicht am deutlichsten von allen Beitrdgen Klimkeits zentrales methodisches
Anliegen heraus, die Etablierung einer “problemorientierten Religionsphdnome-
nologie”. Zu diesem grossen Projekt hat Klimkeit vielféltige Beitrage geleistet.

AS/EA LIX*2+2005, S. 597-645



604 REZENSIONEN — COMPTES RENDUS — REVIEWS

Einer der wichtigsten war sicherlich sein Versuch einer historischen Fundierung
der Religionsphinomenologie. GANTKE betont, dass unter dem “Dach” der
akademischen Disziplin Religionswissenschaft nicht nur eine Familie, sondern
mehrere wohnen, und dass auch in der gegenwartigen Methodendiskussion in-
nerhalb der Religionswissenschaft einem Methodenpluralismus, der die vieler-
orts gescholtene Religionsphdnomenologie miteinschliesst, stets der Vorzug ge-
geben werden sollte. Obwohl ich selbst gegeniiber der Religionsphdnomenologie
vor allem aufgrund ihres unscharfen, theoretisch nicht fundierten “Verstehens -
Begriffs grundlegende methodische Bedenken habe, sind doch die — inzwischen
wenigen — Stimmen, die die Relevanz religionsphdnomenologischer methodi-
scher Zugénge betonen und diese neu zu begriinden versuchen, fiir die allge-
meine Theoriediskussion in der Religionswissenschaft von grosser Bedeutung.
Die Mehrzahl der hier vorgelegten Beitrige beschiftigt sich aus unter-
schiedlichen Perspektiven mit dem Kultur- und Religionskontakt zwischen
Manichaismus, Buddhismus und Christentum an der Seidenstrasse, ein Thema,
das Hans-Joachim Klimkeit besonders am Herzen lag.? Manfred HUTTER, Klim-
keits Nachfolger in Bonn, rekapituliert in seinem Aufsatz “Mani als Maitreya”
noch einmal die schon bekannten Bezugnahmen im manichdischen Schriftgut
auf den zukiinftigen Buddha Maitreya und diskutiert sie im Lichte ihrer
Bedeutung fiir das Selbstverstindnis und die missionarische Tatigkeit der
Manichéer im Ostiran und Zentralasien. Ebenfalls mit Maitreya beschaftigt sich
der Beitrag des Freiburger Turkologen Jens Peter LAUT, “Die “begangenen” und
“angehduften” Siinden. Ein nur scheinbar verlorenes Fragment der Murtuker
Handschrift der alttiirkischen Maitrisimit”. LAUT legt hier die Transkription und
Ubersetzung eines alttiirkischen Fragments aus Murtuk, T III 118 B, vor, das
seinerzeit in der Berliner Turfan-Sammlung verlorengegangen war und erst 1998
von Peter ZIEME wiedergefunden wurde unter der Signatur U 1189. Das
Fragment gehort dem 24. Kapitel der Maitrisimit an und enthélt einen Teil einer
Belehrung der Monche durch den Buddha Maitreya liber die karmischen Aus-
wirkungen von Handlungen. Die beigefiigten Faksimileabbildungen des Frag-
ments ermdglichen eine Uberpriifung der Transkription, die jedoch angesichts
der gewohnten Sorgfalt von LAUT fast unnoétig ist. Fiir die religionsgeschicht-

2 S. z.B. seine Publikation Die Begegnung von Christentum, Gnosis und Buddhismus an der
Seidenstrasse, Opladen: Westdeutscher Verlag 1986 (Rheinisch-Westfélische Akademie der
Wissenschaften; 283).

AS/EA LIX+2+2005, S. 597-645



REZENSIONEN — COMPTES RENDUS — REVIEWS 605

liche Rekonstruktion der buddhistischen Lehre an der Seidenstrasse haben
solche Ubersetzungen grosse Bedeutung.

Hubert SEIWERT riickt in seinem Beitrag “Militante buddhistische Monche
und Maitreya-Glaube im chinesischen Mittelalter” ebenfalls Maitreya ins Zen-
trum seiner Untersuchung, jedoch im Kontext des Buddhismus im China des
ersten Jahrtausends unserer Zeitrechnung. Er versucht nachzuweisen, dass Er-
wartungen einer nahenden Endzeit, die in der “volksreligidsen Tradition”
(S. 203) eine grosse Rolle spielten, von einem Teil des buddhistischen Klerus
aufgegriffen und mit der Endzeiterwartung des zukiinftigen Buddha Maitreya
verbunden wurden. SEIWERT stellt die interessante These auf, dass in China in
den ersten Jahrhunderten unserer Zeitrechnung zwischen einem ‘“orthodoxen”
und einem “heterodoxen” Buddhismus unterschieden werden kann. Diejenigen,
die einem “heterodoxen” Buddhismus anhingen, hielten sich nicht an den
Vinaya und hatten sogar teilweise den Zolibat aufgegeben. Darliber hinaus
fithrte die bei diesen Gruppierungen populdre millenaristische Vorstellung vom
Kommen des Maitreya zu wiederholten Versuchen, die neue, eschatologische
Ordnung herbeizuzwingen. Es kam zu teilweise dusserst gewalttitigen Rebel-
lionen, an denen hidufig Monche beteiligt waren, die sich in militanten Aktionen
vor allem gegen den “orthodoxen” Klerus wandten. Das hier vorgestellte
Szenario bedarf sicherlich noch einer solideren Quellenbasis. Dariiber hinaus ist
eine Problematisierung der Termini “Orthodoxie” und “Heterodoxie” im Kon-
text des Buddhismus notwendig, die auch die kiirzlich erschienene Monographie
von SEIWERT? religionssystematisch noch nicht geleistet hat.

Claudia WEBER untersucht in ihrem Beitrag “Wenn sie meinen Namen an-
rufen...” mogliche Einfliisse zwischen buddhistischen Anrufungen des Namens
des Buddha Amitabha in der alttiirkischen buddhistischen Literatur und der An-
rufung des Namens des hl. Georg in einer alttiirkischen Fassung der nestoriani-
schen Georgs-Passion aus Zentralasien. Aufgrund eines inhaltlichen und chrono-
logischen Vergleichs der vorhandenen Quellen kommt sie zu dem Schluss, dass
die nestorianischen und buddhistischen Texte, so frappierend auf den ersten
Blick die Ahnlichkeiten hinsichtlich der Namensanrufung des Buddha Amitabha
und des Heiligen Georg sein mogen, doch beide unabhéngig voneinander ent-
standen sein miissen. Ihr kleiner Beitrag ist eine Mahnung, sich nicht von ober-

3 H. SEIWERT, in collaboration with MA XiSHA, Popular Religious Movements and Heterodox
Sects in Chinese History, Leiden und Boston 2003 (China Studies; vol. 3), S. 161-164.

AS/EA LIX+2-2005, S. 597-645



606 REZENSIONEN — COMPTES RENDUS — REVIEWS

flichlichen strukturellen Ahnlichkeiten voreilig dazu hinreissen zu lassen,
Beeinflussungen und Abhédngigkeiten zu konstatieren.

Wie Jens Peter LAUTs Aufsatz ist auch Peter ZIEMEs “Alttiirkische Frag-
mente aus dem Devatasitra” ein Beitrag zur Grundlagenforschung. ZIEME bietet
eine Edition und Ubersetzung einiger alttiirkischer Fragmente aus der Turfan-
Sammlung der Berlin-Brandenburgischen Akademie der Wissenschaften, die mit
dem Devatasutra, einem wahrscheinlich sehr frilhen Hinayana-buddhistischen
Werk, das in der Indiengeschichte des Rasid ad-Din erwahnt wird, iibereinstim-
men. ZIEME stellt insgesamt sechs Fragmente des Sitras vor, die vielleicht aus
einer chinesischen Version libersetzt wurden, obwohl nicht filir alle Fragmente
Vorlagen im Chinesischen existieren. Der Edition und Ubersetzung sind, wie im
Beitrag von LAUT, ebenfalls die Fragmente in Faksimile beigefligt.

In sogdischer Sprache liegen uns sowohl christlich-nestorianische als auch
Mahayana-buddhistische Texte vor, die fiir eine ganze Reihe christlicher und
buddhistischer Termini, die aus unterschiedlichen Sprachen {iibersetzt wurden,
das gleiche sogdische Wort verwenden. Dieses Faktum fiihrt Rudolph KASCHE-
WSKY in seinem Aufsatz “Das Sogdische — Bindeglied zwischen christlicher und
buddhistischer Terminologie” zu der Annahme, dass im Umkehrschluss an-
genommen werden konne, dass “auch die beiden zugrundeliegenden “ur-
sprachlichen” Worter als gleichbedeutend, d.h. von beiden Religionen anerkannt
erwiesen” (S. 121) sind. Wenn im Sogdischen also das lateinische poenitentia
mit dem gleichen Wort wie das tibetische ‘gyod pa wiedergegeben wird, so
konnen wir tib. ‘gyod pa daher guten Gewissens als “Reue, Busse” libersetzen
und miissen nicht auf nicht religids besetzte Termini zuriickgreifen. KASCHEW-
SKY geht es mithin um die Moglichkeit einer grundsitzlichen Ubersetzbarkeit
religioser Texte. Seine These versucht er mit einer Zusammenstellung einer
Reihe sogdischer Termini und ihrer christlichen bzw. buddhistischen Entspre-
chungen zu untermauern. KASCHEWSKY schrankt die Tragweite seiner These
jedoch insofern ein, als er darauf hinweist, dass zuweilen das gleiche sogdische
Wort in einem buddhistischen Text eine andere Bedeutung hat als in einem
christlichen Text. Gleiche Wortwahl kann daher nicht unbesehen als Indiz fiir
die gleiche Bedeutung genommen werden.

Zwei Beitrage beschiftigen sich mit dem Manichdismus, der Klimkeit so
am Herzen gelegen hatte. Werner SUNDERMANN diskutiert in “Das Leiden und
Sterben Jesu in manichdischer Deutung” den Stellenwert der doketischen Chri-
stologie in der manichdischen Lehre. In der Forschung ist die Meinung geteilt,
ob das Leiden und Sterben Jesu (nur des Menschen Jesus, nicht von Jesus dem

AS/EA LIX*2+2005, S. 597-645



REZENSIONEN — COMPTES RENDUS — REVIEWS 607

Glanz oder die Lebendige Seele) als ein wirkliches, reales Geschehen von Mani
verstanden wird, oder ob Jesus nur dem Anschein nach den Kreuzestod erlitt.
Die manichdischen Textzeugnisse sind hier nicht eindeutig. SUNDERMANN
zitiert neben Textaussagen aus dem Sabuhragin des Mani, die das nur
scheinbare Leiden Jesu belegen, ein bisher unverdffentlichtes mittelpersisches
Fragment einer manichdischen Lehrschrift, die den manichdischen Doketismus
eindriicklich belegt. Neben diese Textzeugnisse stellt SUNDERMANN jedoch
manichdische Textpassagen, die die Realitit von Jesu Leiden und Sterben
beschreiben. Aufgrund der Divergenz der Quellenaussagen kommt er zu dem
Schluss, dass die manichdische Christologie sowohl einen leidlosen als auch
einen leidenden Doketismus vertrat, diese beiden unterschiedlichen doketischen
Interpretationen jedoch ein diachrones Muster aufweisen: Der leidlose Doke-
tismus stellt nach SUNDERMANN “die urspriingliche und authentische Form des
manichdischen Doketismus” (S. 217) dar, wihrend der leidende Doketismus
“eine spatere Entwicklung” (ebenda) ist.

Peter NAGEL diskutiert in seinem Aufsatz “Manichéisches im syrischen
Liber Graduum” mogliche manichiische Einfliisse auf die Lehren des Liber
Graduum, das im 4. Jahrhundert von einem anonymen Autor wahrscheinlich im
romisch-persischen Grenzgebiet abgefasst worden ist. In diesem Traktat wird die
christliche Gemeinde in die perfecti und die iusti eingeteilt. Die “Vollkomme-
nen” zeichnen sich dadurch aus, dass sie ehe- und besitzlos leben, keinen festen
Wohnsitz haben und keiner korperlichen Arbeit nachgehen. Besonders der
letztgenannte Aspekt wird im Liber Graduum betont. Die Vollkommenen sind
darauf angewiesen, dass die “Gerechten” ihnen Almosen zukommen lassen, ein
barmherziger Akt, der es diesen wiederum ermdglicht, einen Anteil am Heil zu
erlangen. Gerechte und Vollkommene stehen in einem reziproken Verhéltnis
zueinander: Die einen haben vollkommenen Anteil am Heil, die anderen erwer-
ben einen Anteil am Heil, indem sie die durch korperliche Arbeit erworbenen
Friichte den ersten zukommen lassen. Diese Bipolaritit der Gemeinde vergleicht
NAGEL mit der manichdischen Finteilung in electi und auditores. Die
strukturelle Ahnlichkeit ist in der Tat verbliiffend, hinsichtlich ihrer Kon-
textualisierung lassen sich jedoch grosse Unterschiede erkennen: Wihrend die
Zweiteilung der Gemeinde im Liber Graduum als eine Folge des Hochmuts des
ersten Menschen, Adam, und seiner Vertreibung aus dem Paradies interpretiert
wird, sehen die Manichder Arbeit, die im damaligen historischen und sozialen
Kontext vor allem landwirtschaftliche Téatigkeit bedeutete, als eine Verletzung
des Lichtkreuzes, das in sdmtlicher Materie eingeschlossen ist. Der inhaltliche

AS/EA LIX+2-2005, S. 597-645



608 REZENSIONEN — COMPTES RENDUS — REVIEWS

Kontext ist damit ein signifikant anderer. Ob sich aus den strukturellen
Ahnlichkeiten eine tatsdchlich historisch fassbare Beeinflussung konstruieren
lasst, bleibt denn auch dahingestellt.

Die restlichen sieben Beitrage der Gedenkschrift sind recht divergenten
Themen gewidmet. Helmut EIMER, der Klimkeit in langjdhriger Zusammen-
arbeit verbunden war, geht den verschiedenen tibetischen Versionen des “Siitra
der acht Erscheinungen” nach, eines urspriinglich chinesischen tantrischen
Werkes, das vor allem bei den Uighuren und in der Folge auch im tibetischen
und mongolischen Kulturraum verbreitet war. Seine Beobachtungen sowohl zu
dem Sutra als auch zu dem in tibetischen gZungs bsdus-Sammlungen ent-
haltenen Text 'Phags pa gnam sa snang brgyad ces bya ba theg pa chen po’i
mdo, “Mahayanasitra genannt ‘die acht Himmels- und Erd-Erscheinungen’”
mochte ich hier ergidnzen hinsichtlich des Vorkommens des Textes im mongo-
lischen Kanjur und in den mongolischen gZungs bsdus-Ausgaben. EIMER weist
auf die mongolische Ubersetzung des Siitras hin, die wesentlich umfangreicher
als der tibetische Kanjur-Text (S. 66) und in der gedruckten mongolischen
Kanjur-Ausgabe enthalten ist. In dem handschriftlich iiberlieferten mongo-
lischen Kanjur, der in St. Petersburg aufbewahrt wird und wohl in die ersten
Jahrzehnte des 17. Jahrhunderts datiert werden kann, finden wir das Sutra der
acht Erscheinungen nicht. Es wird ebenfalls nicht erwédhnt in dem im ersten
Band Dandir-a der Petersburger Handschrift enthaltenen dKar chag.* Die
Kangxi 46 (1707) gedruckte zweibandige Ausgabe der mongolischen gZungs
bsdus-Ubersetzung, die von dem bekannten Ubersetzer Surum / Siiriim an-
gefertigt worden ist, enthdlt hingegen im zweiten Band, den “kurzen Sitras”
(Tarnis-un quriyvangyui), eine mongolische Ubersetzung des ‘Phags pa gnam sa
snang brgyad ces bya ba theg pa chen po’i mdo® unter dem Titel Qutuy-tu

4 Dieser dKar chag, “Inhaltsverzeichnis, genannt ‘Licht der Sonne’, das die zahlreichen kost-
baren Lehren verbreitet, Dharma des Sugata” (sayibar oduysan-u jarliy nom erdeni-yin toy-a
Sasin-i delgeregiiliigci naran-u gerel nere-tii yaréay), bildet nicht den Inhalt des Kanjur ab,
sondern stellt wiederum eine Stufe in der Konstituierung desselben dar, vgl. Z. K.
KAS’JANENKO, Katalog Peterburgskogo rukopisnogo “GandZura”. Sostavlenie, vvedenie,
transliteracija 1 ukazateli, Moskva 1993, S. 10, sowie DIES., “Oglavlenie mongol’skogo
‘Gandzura’ pod nazvaniem ‘Solneényj svet’”, in: Pis’'mennye pamjatniki Vostoka: Istoriko-
filologiceskie issledovanija, Ezegodnik, 1978-1979, Moskva, 1987, S. 177.

5 Tarnis-un quriyangyui, Pekinger Blockdruck, Band II, po, Fol. 232r5-239r17, s. K. KOLL-
MAR-PAULENZ and Dorothea HEUSCHERT, 4 Catalogue of the Tibetan, Mongolian and Man-
chu Collection of Block-Prints and Manuscripts Preserved at the University Library of the

AS/EA LIX2+2005, S. 597-645



REZENSIONEN — COMPTES RENDUS — REVIEWS 609

oytaryu-i yajar-un naiman gegen neretii veke kolgen sudur, allerdings ohne
Kolophon. Der Text ist 7 Folios lang, weniger umfangreich als der gleichnamige
Text der gedruckten Kanjur-Ausgabe (10 Folios Lange). Im 19. Jahrhundert
waren kleine “Taschenbuchausgaben” populdrer Werke, meistens Stotras und
Dharanis, bei den Wanderlamas, badarci, und auch den Glaubigen in der
Mongolei sehr beliebt. Walther HEISSIG erwdhnt unter den oft als Faltbuch
erschienenen kleinformatigen Werken auch ein Exemplar dieses Werks, unter
dem Titel Qutuytu oytaryui naiman gegegen neretii sudur.® Der Vollstandigkeit
halber sei noch erwéhnt, dass R. O. MEISEZAHL in seiner Abhandlung “Uber
zwei mDo-man Redaktionen und ihre Editionen in Tibet und China™ recht
ausfiihrlich iiber das gNam sa snang brgyad ces bya ba theg pa chen po’i mdo
handelt. In der von Taranatha redigierten Textsammlung findet sich das gNam sa
snang brgyad in der zweiten Abteilung, den “kurzen Sitras” (mdo phran skor),
unter der Nr. po, was exakt der Anordnung in der oben erwéhnten mongolischen
gZungs bsdus-Sammlung von 1707 entspricht. Dies kann als erstes Indiz gewer-
tet werden, dass die mongolischen gZungs bsdus-Ausgaben sich wohl ebenfalls
auf die von Taranatha besorgte Ausgabe zurlickfiihren lassen.

Walther HEISSIG wirft anhand des von ihm angefertigten Ubersetzungsaus-
schnitts aus einem daghurischen Schamanengesang die Frage nach der Entste-
hung des Motivkomplexes des weisshaarigen, bartigen alten Mannes auf, der
sowohl im mongolischen Marchen als auch in den Erzdhlungen vom Weissen
Alten (Cayan ebiigen) eine wichtige Rolle in den autochthonen religidsen Vor-
stellungen spielt. In dem 19zeiligen Ausschnitt werden der Weg des Schamanen
in die Unterwelt, das Reich des Erlig Khan, die von dem Schamanen mitge-
brachten Geschenke von zwei Ziegen, der Palast des Erlig Khan sowie der
Kampf des Schamanen und sein Sieg iiber die Krankheit, den er erringt, geschil-
dert. Der Gesang zeigt in der Beschreibung des Palastes des Herrn der Unterwelt
und in der Gestalt des Erlig Khan selbst erstaunlich wenig tibetisch-buddhisti-
schen Einfluss. HEISSIG wirft angesichts der Schilderung des Erlig Khan als
weissbartiger Alter die Frage auf, ob diese mythische Gestalt nicht mit den
Hilfsgeistern des Schamanen, den Ongyod, in Verbindung gebracht werden

Catholic University of Leuven/ Belgium, 1998 (unveroffentlicht), Mong. 10, S. 54. Vgl. auch
W. HEISSIG, Die Pekinger lamaistischen Blockdrucke in mongolischer Sprache, Wiesbaden
1954 (Gottinger Asiatische Forschungen; Bd. 2), Nr. 13, S. 22-23.

6 HEISSIG, Die Pekinger lamaistischen Blockdrucke, S. 162, Nr. 202.

7 Zentralasiatische Studien, 2, 1968, S. 76 [S.67-149].

AS/EA LIX+2+2005, S. 597-645



610 REZENSIONEN — COMPTES RENDUS — REVIEWS

kann, die zuerst als Ahnherren des Klans verehrt wurden. Diese These kann
jedoch erst durch weitere Erforschung der miindlichen und schriftlichen
autochthonen mongolischen Uberlieferungen verifiziert werden.

In ihrem Beitrag “Bhiksuni Laksmi, Nagarjuna and the Eleven-headed,
Thousand-armed Avalokitesvara” beschaftigt sich Adelheid HERRMANN-PFANDT
mit der Entstehung der Ikonographie des elfkOpfigen und tausendarmigen
Avalokitesvara. Sie schildert die ikonographische Entwicklung dieser im tibe-
tischen Kulturraum dusserst populdren Form des Avalokitesvara anhand der zur
Verfuigung stehenden ikonographischen und textlichen Zeugnisse. Aufgrund der
schwierigen Datierungssituation kann sie lediglich inhaltliche Griinde fiir ihre
These, die elfkopfige und tausendarmige Form des Avalokitesvara sei wahr-
scheinlich auf die Bhiksuni Laksmi zurlickzufiihren, geltend machen, die mir
jedoch tiberzeugend scheinen. Zu Bhiksuni Laksmis Vision des elfkopfigen und
tausendarmigen Avalokitesvara siche jetzt auch Franz-Karl EHRHARD in seiner
Monographie Die Statue und der Tempel des Arya Va-ti bzang-po,® Anm. 253,
S. 448-9.

Karl HOHEISEL, der zwei Jahrzehnte lang zusammen mit Hans-Joachim
Klimkeit in Bonn gelehrt hat, berichtet in seinem Beitrag “Judentum an den Sei-
denstrassen” {iber ein gemeinsames Seminar-Projekt, das Klimkeit und er schon
lange geplant hatten, dessen Verwirklichung jedoch immer wieder verzogert
wurde aufgrund der schlechten Quellenlage. Die Priasenz des Judentums an der
Seidenstrasse ist seit der Antike wohlbekannt; es sind jedoch erstaunlich wenig
Textzeugnisse (nur zwei!) liberliefert. HOHEISEL kommt das Verdienst zu, die
wenigen verfligbaren Daten iiber die Priasenz von Juden an der Seidenstrasse
zusammengestellt und in diesem Aufsatz dargestellt zu haben. Lediglich ergin-
zend ist zu erwdhnen, dass die Auswertung archdologischer Funde in Baktrien,
wo immerhin schon fir Merv im 3. Jahrhundert die Prdasenz von Juden durch
Keramikfunde, auf denen hebrdische Namen eingebrannt sind, belegt werden
kann, wahrscheinlich fiir die Zukunft neue Ergebnisse erhoffen lasst.

Wihrend die meisten Autorinnen und Autoren des Gedenkbands mit ihren
Beitragen an Klimkeits Forschungsleidenschaft, die Seidenstrasse, ankniipfen,
macht der Beitrag von Norbert KLAES eine Ausnahme. Auch er nimmt direkt
Bezug auf Klimkeits Forschung, aber sozusagen auf den “jungen” Klimkeit, der
in Indien geboren und aufgewachsen ist als Sohn eines christlichen Missionars.

8 Ein Beitrag zu Geschichte und Geographie des tibetischen Buddhismus, Wiesbaden 2004
(Contributions to Tibetan Studies; vol. 2).

AS/EA LIX+2+2005, S. 597-645



REZENSIONEN — COMPTES RENDUS — REVIEWS 611

Klimkeit hatte, damals eine Pionierleistung, 1981 ein Werk zum politischen Hin-
duismus verfasst.® KLAES kniipft an dieses Werk an und diskutiert in seinem
Aufsatz “Wer ist ein ‘Hindu-Christ’? — Zwischen Hindu-Nationalismus und
christlicher Inkulturation” das Spannungsverhiltnis zwischen der nationalisti-
schen hindutva-Idee und Christ-Sein in Indien, angesichts des auf der politischen
Biihne inzwischen salonfihigen Hindu-Nationalismus und der kommunalisti-
schen Konflikte, denen auch Christen in Indien immer mehr ausgesetzt sind, eine
politisch brisante Frage. Am historischen Beispiel des “Hindu-Katholiken”
Brahmabhandhab Upadhyay (1861-1907) zeigt KLAES einige Facetten christ-
licher Identitétsbildung in Indien auf. Zu Beginn des 20. Jahrhunderts, als noch
zwischen “Natur” und “Ubernatiirlicher” Offenbarungsreligion unterschieden
wurde, konnten Hindu-Sozialisationsformen wie das Konzept des varnasrama-
dharma als das “Wesen” der indischen Kultur verstanden werden, wéihrend zur
gleichen Zeit das Christentum als Offenbarungsreligion in seinem universalisti-
schen Anspruch emnstgenommen wurde. Hindu-Partikularitit und christliche
Universalitdt liessen sich in einer Hindu-christlichen Identitdt neu entwerfen.
Dies ist heute nicht mehr ohne weiteres moglich. Das Hindu-nationalistische,
inklusivistische Verstindnis von hindutva blendet soziale, kulturelle und reli-
giose Unterschiede auf fiir die betroffenen Gruppen nicht akzeptable Weise aus
und fiihrt damit letztlich zur gewaltsam durchgesetzten Zwangshomogenisierung
der indischen Bevoélkerung. KLAES stellt die verschiedenen Hindu-nationalisti-
schen wie auch die indisch-christlichen Perspektiven recht differenziert dar,
lediglich die Hindu-religiésen Traditionen verkiirzt er zu einseitig auf die
monistischen Traditionen des Advaita-Vedanta, die seit einigen Jahrzehnten in
indischen intellektuellen Kreisen en vogue sind und sogar eine Universalisierung
durch Swami Dayananda Sarasvati und andere erfahren haben.!”

Wassilios KLEIN vergleicht in seiner Studie “Zur Struktur von Beicht-
spiegeln und Gebotstafeln” sieben Texte aus unterschiedlichen kulturellen und
religiosen Kontexten zu unterschiedlichen historischen Zeiten, einen agypti-
schen, jidischen, christlichen, muslimischen, zoroastrischen, buddhistischen und
manichdischen Beichttext und kommt zu dem Schluss, dass allen sieben Texten

9 H.-J. KLIMKEIT, Der politische Hinduismus. Indische Denker zwischen religiéser Reform
und politischem Erwachen, Wiesbaden 1981.

10 S. hierzu A. WILKE, “Der vedische Weltblirger. Zur Globalisierung der Advaitavedanta-
parampara zwischen Traditionalismus und Auto-Orientalismus’, in: P. SCHALK et al. (Hg.),
Religion im Spiegelkabinett. Asiatische Religionsgeschichte zwischen Orientalismus und
Okzidentalismus, Uppsala 2003, S. 321-356.

AS/EA LIX+2+2005, S. 597-645



612 REZENSIONEN — COMPTES RENDUS — REVIEWS

ein in den Texten selbst nicht explizierter zweiteiliger Aufbau gemeinsam ist.
Sie beginnen alle mit Aussagen, die das Verhiltnis der Glaubigen zur Gottheit
oder die innere Verfasstheit der Glaubigen thematisieren, dann erst folgen die
konkreten ethischen Gebote. KLEIN versteht die Herausarbeitung struktureller
Gemeinsamkeiten in divergenten Texten, die zudem einen vollig unterschied-
lichen Stellenwert in den einzelnen Traditionen haben, als einen Beitrag zur
Entdeckung von Gemeinsamkeiten in religiosen Traditionen, die “Chancen fiir
kulturiibergreifend akzeptierte politische Problemlosungen in Bereichen wie
Menschenrechte, Friedensarbeit, Okologie oder Bioethik bietet” (S. 164).

Bernhard MAIER widmet in seinem kleinen Beitrag einigen Ausdriicken aus
der 113. Sure des Qur’an einige Uberlegungen. Die Metapher “Herr des Friih-
lichts” erinnert ihm zufolge an das alttestamentliche Bild vom Tagesanbruch als
Zeit der Errettung. Mehr noch beschiftigt er sich aber mit dem Bild vom un-
heilstiftenden “Neider”, das in unterschiedlichen kulturellen Kontexten in den
ersten Jahrhunderten unserer Zeitrechnung auftaucht. Da sowohl in dgyptischen
wie auch griechischen, nicht-christlichen wie christlichen Kontexten Damonen
und Teufel haufig als neiderfiillt angesehen wurden und die Lebenden sich durch
die neidischen Damonen bedroht fiihlten, folgert MAIER, auch in dem qurani-
schen “Neider, wenn er neidet” (Sure 113, 5) “keinen missgiinstigen Menschen
..., sondern vielmehr einen nédchtlichen Ddmon zu sehen” (S. 177). Da diese
Feststellung jedoch lediglich spekulativ ist, wird sie von MAIER selbst relativiert
und in die Unverbindlichkeit einer allgemein menschlichen Situation, “wenn das
erste Licht des erwachenden Tages die diisteren Gedanken und quilende Angste
der Nacht verscheucht” (S. 178), transportiert.

Wie so hidufig fiir Sammelwerke vom Charakter einer Festschrift oder
Gedenkschrift festzustellen ist, sind die Einzelbeitrdge auch in dieser Gedenk-
schrift von recht unterschiedlicher wissenschaftlicher Qualitit. Das allen Bei-
trigen gemeinsame Anliegen, den verstorbenen Lehrer oder Kollegen zu wiirdi-
gen, verbietet es, ein allzu scharfes Urteil zu sprechen. Insgesamt ist es den
Herausgebern gut gelungen, die ganze Breite von Klimkeits Forschungsinter-
essen in den einzelnen Beitrdgen abzubilden.

Karénina KOLLMAR-PAULENZ (Bern)

AS/EA LIX=2-2005, S. 597-645



REZENSIONEN — COMPTES RENDUS — REVIEWS 613

Francine HERAIL: Notes journaliéres de Fujiwara no Sukefusa: Traduction du
“Shunki”. Tome deuxiéme (1040-1054). Genéve: Librairie Droz S.A., 2004. (Ecole
Pratique des Hautes Etudes, Sciences historiques et philologiques. Hautes Etudes
Orientales; 37 / Extréme Orient; 3). — VIII, 800 pp. — ISBN 2-600-00896-9.

Das Tagebuch des Fujiwara no Sukefusa, dessen ersten Band Francine HERAIL
bereits 2001 herausgegeben hat, ist eine Chronik iliber den Tagesablauf am
Kaiserhof. Diese Aufzeichnungen gehoren in die lange Reihe japanischer
Chroniken. Da sind eingeschlossen die eigentlichen Geschichtswerke wie das
Nihon shoki von 720, das in dreissig Kapiteln von den mythischen Anféngen bis
zum Jahr 696 das Entstehen des japanischen Staates darstellt. Dazu kommen die
Aufzeichnungen iiber die alljdhrlichen staatlichen Feiern. Im Besonderen ist auf
den Jahreszyklus der Feste des Hauses Ononomiya hinzuweisen, verfasst von
Fujiwara no Sanesuke. Ein Tagebuch, Chiyriki, schrieb Fujiwara no Munetada
(1064-1141). Anekdotensammlungen geben ebenfalls Einblick in das Leben am
Hof, iiber Gewohnheiten des Klerus, iiber die Eigenheiten der Literaten.
Interessant ist das Honcho reisé — Kunstwerke unseres Landes — kompiliert von
Takashima no Moriyoshi im Jahre 1010. In flinfzehn Abschnitten werden u.a.
die vier Jahreszeiten, Landschaften, Architektur, ebenfalls die dichterisch ge-
stalteten Tugenden des Kaisers geschildert.

Fujiwara no Sukefusas Chronik iiber den Staat umfasst in diesem 2. Band
die Zeit von 1040 an, d.h. vier Epochen: Chokyt (1040-1044), Kantoku (1044-
1046), Eisho (1046-1054), Tengi (1054 Juni-Juli). Sukefusa gibt nicht nur eine
detaillierte Orientierung liber die Administration des Reiches, sondern vermittelt
auch ein dusserst lebendiges Portrat des Kaisers und dessen Prinzipien in
kulturellen Fragen.

Das Jahr 1040 und die zwei Monate 1041 sind am vollstindigsten doku-
mentiert. Als Sukefusa realisiert, dass er in der Beamtenstellung nicht avanciert,
werden die Auskunfte sparlicher und kiirzer. Zur stilistischen Darstellung einige
Zitate aus der Choky(-Ara. Thema des 12. September 1040: Der Einsturz des
Ise-Heiligtums wird folgendermassen geschildert: “In alten Dokumenten heisst
es, das Heiligtum sei von Dieben angeziindet worden, und das Gotterbild habe
sich an einen Baum gehéangt. Offenbar hat der Schreindiener den Weg freigelegt
und das Gotterbild heruntergeholt.” Auf diese Nachricht beginnt die Diskussion
tiber den Wiederaufbau. Da der 11. September ein giinstiger Tag ist, sei es
wichtig, sich moglichst rasch zu entschliessen und die kundigen Meister lber
Yin und Yang zu informieren. Yin und Yang ist von den Japanern vom Kon-

AS/EA LIX+22005, S. 597-645



614 REZENSIONEN — COMPTES RENDUS — REVIEWS

tinent iibernommen worden. Die Doktrin griindet einerseits auf kosmischen
Zusammenhédngen wie auch auf zufédlligen Ereignissen auf der Erde, wie dem
Vogelflug, merkwiirdigem Verhalten der Tiere, Erdbeben, Unwetter usw. Yin
und Yang umfasst ebenfalls historische und periodische Gegebenheiten.
Sukefusa halt fest, das Ise-Heiligtum verlange eine Wahrsagungszeremonie, und
deren Ausfiihrung habe sich nach chinesischem Vorbild zu richten. Als Chronist
schliesst er den Tagesrapport mit diesen Worten:

Der Auftrag, dem Kaiser die Beschliisse zu iiberbringen, und seine Antwort weiterzuleiten,
erfillt mich mit Angst. Warum eigentlich? Ich fiirchte, als Verbindungsmann zwischen
verschiedenen Personen zu dienen, meine Unabhangigkeit zu verlieren. Und zu alledem bin
ich libermiidet, ich bin vollig erschopft und voller Widerwillen. Ich weiss nicht mehr, woran
ich bin, wie mich benehmen. Was tun? Die Welt ist aus den Fugen, ich begreife sie bloss
noch in grossen Ziigen.

Der Einsturz des Ise Heiligtums beeindruckt, ja verstort den Kaiser. Die
Minister, die Beamten und das ganze Volk sind beunruhigt. Der Kaiser gesteht
Sukefusa, was in Ise passiert sei, bringe ihn aus dem Gleichgewicht. Fiir sich
personlich befiirchte er nichts, er sorge sich einzig fiir seine Untertanen. Seit er
die Ungliicksbotschaft erhalten habe, habe er weder die Gotter angerufen, noch
Sutren gebetet. Es sei ihm klar, wenn der Herrscher nicht tugendhaft sei,
verlieren die Menschen jeden Halt. Er habe Grund zum Weinen, in seiner
Unsicherheit wisse er nicht, wie sich verhalten. Eigentlich mochte er zum
Heiligtum pilgern. Doch er wisse ja nicht, ob die Gottheit das schétze.

Sukefusa referiert immer wieder die Klagen des Kaisers. Kaiser zu sein,
ohne die erforderlichen Eigenschaften zu haben, sei eine Strafe der Gotter. Zu
dieser Aussage bemerkt der Chronist, er verstehe den Kaiser ganz gut, denn er
personlich sei in der gleichen Situation, auch er habe eine Aufgabe, der er nicht
gewachsen sei. Tagebucheintragungen iiber menschliche Beziehungen verleihen
dieser Chronik eine besondere Note. Die realen Tatsachenberichte vermitteln
dartiber hinaus das historische Bild der Epoche.

Im achten Monat am sechsten Tag, d.h. dem 14. September, wird den
Bréauchen zu Ehren des Konfuzius nachgelebt. In einer Kapelle, die den Weisen
des Alten China geweiht ist, werden Speiseopfer dargebracht und Lobreden
gehalten. Aus den klassischen Schriften wird vorgelesen, danach folgt ein
Bankett mit anschliessender Diskussion iiber Dichtkunst. Doch stets wiederholt
Sukefusa, man lebe in einer Zeit, da der Kaiser verzweifle, seine Fehler bedaure
und den Himmel um Verzeihung bitte. Er erinnert sich, dass in Indien eine

AS/EA LIX+22005, S. 597-645



REZENSIONEN — COMPTES RENDUS — REVIEWS 615

Kannon-Statue langsam in der Erde versank, bis nur noch ein kleiner Teil
sichtbar war. Das wird auch als eine fiir Japan giiltige Metapher betrachtet, sogar
fiir den Weltuntergang.

Alle Entscheidungen am Kaiserhof werden vor dem Hintergrund lber-
natlirlicher Machte getroffen, es gehoren dazu Orakel und Wahrsagekunst; des
Weiteren werden die Innen- und Aussenpolitik von Todesfiéllen in der Kaiser-
familie und in der Adelsgesellschaft mitbestimmt. Aus den téglichen Notaten
geht ausserdem hervor, dass fertig ausgearbeitete Pline dem Kaiser bloss zur
Begutachtung vorgelegt werden.

Der Chronist schreibt detailliert mit personlicher Anteilnahme lber das
vielfiltige Geschehen, insbesonere schildert er die Beratungen, die im Zusam-
menhang stehen mit den alten Sitten. Da ist beispielsweise der im Tempel
aufbewahrte Heilige Spiegel, welcher in der Tentoku-Ara wihrend einer
Feuersbrunst seine Rundung bewahrte, wohingegen zur Zeit des Kaisers Ichijo
der Spiegel zerstort wurde und ein neuer angefertigt wurde. Nach dem gegen-
waértigen Brand im Jahre 1040 ist der Heilige Spiegel nicht mehr zu gebrauchen,
und iber eine Neuanfertigung wird disputiert. Nach der Entscheidung, die
wenigen Uberreste zu verehren, fillt eine gottliche Schlange vom Dach und
dringt in den Raum der Hofdamen ein. Jederman versteht das Zeichen, und als
man spater den havarierten Spiegel in den neuen Bau bringt, beleuchtet er das
Gebdude. Das will heissen, so Sukefusa, der Beschluss gefallt der Gottheit.

Am letzten Tag, dem einundreissigsten Dezember 1040, werden keine
Regierungsgeschifte erledigt. Wie wichtig das Datum genommen wird, ist aus
der langen Reihe der Beamten, der Minister, der hohen und der niederen Wiir-
dentrager zu ersehen, die sich in den Geméichern der Prinzessin versammeln.
Sukefusa erwédhnt den gesamten Hofadel namentlich, selbst jene Personen, die
sich fir ihr Fernbleiben entschuldigen. Ein Bankett findet statt. Unzéahlbar viele
Sakegldser werden geleert. Gedichte werden rezitiert und vertont. Die
Gesellschaft vergniigt sich mit Liedern, die erst seit kurzem in Mode sind.
Sukefusa dussert sich abschétzig tiber den teils religiosen, teils profanen Text, er
betitelt ihn als Hanswursterei. Der hohe Wiirdentriger Fujiwara Shigetada
intoniert einen derartigen Gesang, und alle brechen in schallendes Gelachter aus.
Gegen neun Uhr abends ist das ausgelassene Bankett beendet. Die meisten
ziehen sich zuriick, wenige nur, vollig betrunken, singen und tanzen weiter.

Am ersten Tag des neuen Jahres wird den alten Sitten nachgelebt. Da sind
die Neujahrsbitten flir die Zukunft, in den Heiligtiimern wird geopfert, werden
Sutren gelesen. Bis zum zweiten Mai 1041 werden die Tagebucheintragungen

AS/EA LIX=2-2005, S. 597-645



616 REZENSIONEN — COMPTES RENDUS — REVIEWS

sparlicher. Sukefusa, dem der angestrebte Aufstieg innerhalb seiner Karriere
nicht gelungen ist, hat offensichtlich das Interesse am tdglichen Rapport
verloren. Allerdings am siebzehnten Januar in der Eisho-Ara schildert er mit
gewohnter Genauigkeit die Festlichkeiten anlasslich der Volljdhrikeit des
Erbprinzen. Der Prinz wird neu eingekleidet, seine Haartracht verandert; dem
Zwolfjahrigen werden nach Erwachsenenart die Haare zu einem Knoten
gebunden, um den hofischen Kopfputz zu tragen. Wahrend der umstidndichen
Vorbereitungen wird unabldssig diskutiert, wie genau alles abzulaufen habe,
ob eher nach den Regeln der Owa-Ara oder der Kannin-Ara. Beeindruckend
die grosse Gisteschar; die hohen Wiirdentrager tragen die mit Edelsteinen
geschmiickten Kostiime. Die Formulierung der Gliickwiinsche nimmt Bezug
auf chinesische Vorbilder der Tang-Zeit. Entsprechend der Wichtigkeit des
Anlasses schildert Sukefusa den komplizierten Bankettverlauf, wobei er hie
und abschitzige Bermerkungen einflicht; versteckte Kritik ist in den letzten
Tagesnotaten ohnehin hiufiger als vordem. In der Tengi-Ara im Jahre 1054
existieren noch zwdlf Eintragungen, neun im Juni und drei im Juli. Die
Ubersetzerin Francine HERAIL bemerkt, Sukefusa habe vermutlich die Chronik
bis zu seinem Tode im Jahre 1057 weitergefiihrt.

Die minutids kommentierte Publikation schliesst ab mit einem Anhang
aus den Jahren 1038 und 1040. Es folgen Personen- und Sachregister sowie ein
Verzeichnis der Errata im ersten Band, danach noch Stadt- und Palastpléne.

Elise GUIGNARD

Martina JACKMUTH: Die Bildersprache Kalidasas im Kumarasambhava. (Bei-

trage zur Indologie; Band 35). Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, 2002. — 252 pp.
— ISBN 3-447-04603-1.

Comme elle I'indique dans son introduction, Martina JACKMUTH se propose
d’analyser les métaphores du Kumarasambhava de Kalidasa d’aprés certaines
techniques modernes de I’analyse littéraire, et non d’aprés les méthodes de
I’alamkarasastra indien. Plus précisément, elle utilisera la théorie de Harald
WEINRICH! et sa définition de la “métaphore hardie” (die kithne Metapher).

1 Harald WEINRICH, Sprache in Texten, Stuttgart: Ernst Klett Verlag, 1976.

AS/EA LIX+2+2005, S. 597-645



REZENSIONEN — COMPTES RENDUS — REVIEWS 617

Tout d’abord, JACKMUTH présente un bref historique des ouvrages traitant
de D’interprétation des images poétiques dans les poémes sanskrits, et rend
compte d’une certaine confusion qui régne au sujet de la métaphore: les di-
stinctions entre métaphore et comparaison ne sont pas toujours clairement ren-
dues, et en outre, les indianistes ont I’obstacle supplémentaire de devoir tenir
compte des termes techniques sanskrits tels qu’on les trouve dans les alamkara-
Sastra (comme upama, rilpaka et autres utpreksa), et de devoir concilier la rhé-
torique européenne classique, héritée des Grecs et des Romains, avec la rhétori-
que indienne.

Ensuite, JACKMUTH présente briévement les deux oeuvres de Kalidasa qui
lui serviront de sources principales: le Kumarasambhava (livres 1-8) (désormais
K) et le Raghuvamsa (dés lors R) et leurs diverses éditions et traductions. Ces
deux mahakavya, des chefs-d’ceuvre de la poésie classique, constituent un choix
idéal grace a leur “abondance de matériel métaphorique” (p. 18). Le texte de
base sera le K, mais des références au R seront fréquentes, car ce texte reprend
souvent a son compte et ¢labore des images déja présentes dans le K.

Revenant aux problemes de definition de la métaphore, JACKMUTH re-
marque que la recherche moderne a généralement abandonné I’explication la
plus anciennement utilisée de la métaphore, la théorie de la “substitution”, selon
laquelle la métaphore remplace un terme banal par un terme imagé, et la défini-
tion de Quintilien selon qui la métaphore est une comparaison plus bréve (car
sans terme comparant). De nombreux chercheurs modernes s’appuient plutot sur
la théorie de I’“interaction”, qui ne considére pas que la métaphore soit limitée a
un seul terme, ni que 1’on puisse substituer & ce terme un autre terme plus banal
sans une perte de sens considérable. C’est a cette derniere théorie qu’adhére
aussi WEINRICH, qui utilise le concept de métaphore dans un sens large
d’“image”.

La théorie de WEINRICH de la “métaphore hardie” forme le fondement
théorique du livre de JACKMUTH. WEINRICH se distingue d’Aristote dans sa
définition de la métaphore hardie. Selon Aristote, en effet, une métaphore était
hardie, ingénieuse, surprenante, si le tertium commune (la caractéristique com-
mune des deux objets mis en rapport et qui permet précisément ce rapproche-
ment) n’est pas évident a premiére vue: soit il doit étre expliqué par le poéte, ou
alors le lecteur ne peut le découvrir qu’aprés mire réflexion. Mais selon WEIN-
RICH, ce n’est pas la que réside la hardiesse d’une métaphore. Tout au contraire,
une métaphore est d’autant plus hardie moins il y a de distance entre les deux
choses mises en rapport. C’est ce qu’il appelle en allemand “die Bildspanne”, un

AS/EA LIX+2+2005, S. 597-645



618 REZENSIONEN — COMPTES RENDUS — REVIEWS

terme qui est lui-méme la traduction de 1’anglais “angle of an image”, soit
I’angle ou I’écart (Spanne) d’une image. Plus cet écart entre comparé et compa-
rant est petit, plus la métaphore est audacieuse. Ainsi, pour reprendre une méta-
phore du poete Paul Celan cité en exemple par WEINRICH et repris par JACK-
MUTH (p. 23), “le lait noir de ’aube” serait une métaphore hardie, car le dépla-
cement, d’un écart minime, se fait a I’intérieur de la catégorie des couleurs, du
blanc (couleur habituelle du lait) au noir. En revanche, des métaphores aussi
couramment utilisées que “la lumiére de la vérité” ou “un flot de paroles” ne
nous paraissent pas le moins du monde hardies, car I’écart d’image est trés grand
entre les deux termes mis en rapport.

Les travaux de WEINRICH se limitaient a la rhétorique occidentale. JACK-
MUTH, elle, se propose d’appliquer cette théorie aux oeuvres de Kalidasa et de
tenter de déterminer si ce poéte était conscient de 1’existence de cet “écart
d’image”, et s’il jouait avec pour produire des effets plus ou moins hardis dans
sa po¢sie. La théorie de WEINRICH se vérifie-t-elle pour Kalidasa? Pour déter-
miner cela, JACKMUTH se propose tout d’abord d’établir une hiérarchie des
existants afin de mesurer les écarts des images. Pour ce faire, elle se base sur
les catégories suivantes €laborées en s’inspirant de celles de Vinod AGGAR-
WAL:?

1) divin 5) végétal

2) démoniaque 6) élémentaire
3) humain 7) artificiel

4) animal 8) abstrait

Ainsi, une métaphore telle que bahu-lata (la liane qui est un bras, ou le bras
semblable a une liane) serait une métaphore possédant un écart d’image (Bild-
spanne) du degré deux, entre humain (3) et végétal (5). Selon cette procédure,
JACKMUTH se propose d’analyser certains vers du K, pour déterminer chaque
fois les degrés de la “Bildspanne” entre terme comparé et comparant, en laissant
toutefois de coté tout ce qui releve du cliché, comme les métaphores palies ou
mortes, ainsi que les épithétes métaphoriques de certains personnages.

D’abord JACKMUTH analyse ce qu’elle nomme les “métaphores isolées’. 11
s’agit des images ou les termes comparants et comparés sont tous séparés par le
méme degré d’écart. C’est par exemple le cas dans le vers suivant (K 1.24), cité

2 Vinod AGGARWAL, The Imagery of Kalidasa, Delhi: Eastern Book Linkers, 1985.

AS/EA LIX+22005, 8. 597-645



REZENSIONEN — COMPTES RENDUS — REVIEWS 619

et analysé€ par JACKMUTH a la p. 29, qui décrit Mena, 1’épouse de I’Himalaya,
tenant dans ses bras Parvati, sa fille nouveau-née:

taya duhitra sutaram janitri sphuratprabhamandalaya cakase
vidurabhumir navameghasabdad udbhinnaya ratnasaldkayeva

Grace a cette fille au halo lumineux étincelant, la mére brilla encore plus, comme la terre
du mont Vidira [brille encore plus] grace a un éclat de gemme réveélé a la lumiére du jour
par le tonnerre des nouveaux nuages.

Ici les termes comparés sont Mena (divin), Parvati (divin), les douleurs d’ac-
couchement de Mena (divin) et la naissance de Parvati (divin). Les termes com-
parants qui y correspondent sont la terre du mont Vidira (¢lémentaire), la
gemme (€lémentaire), le tonnerre (élémentaire) et la cassure des rochers (élé-
mentaire). Ainsi dans tout ce vers, la “Bildspanne” qui sépare les comparés (ca-
tégorie 1, divin) des comparants (catégorie 6, élémentaire) est du degré 5. C’est
pour cela qu’il s’agit d’une métaphore a “Bildspanne” isolée, isolée dans le sens
qu’elle possede le méme degré d’écart entre tous les termes comparés de 1’image
et les comparants qui y correspondent.

JACKMUTH note d’emblée que ce type de métaphore isolée n’est de loin pas
le plus courant chez Kalidasa. Elle analyse ce type de métaphores de lap. 31 ala
p. 96, soit une quarantaine de vers du K, présentant chaque fois 1’original sans-
krit, sa propre traduction allemande, puis I’analyse de la “Bildspanne” de la mé-
taphore contenue dans le vers, citant souvent d’autres vers du K ou du R conte-
nant une métaphore similaire. JACKMUTH procede en commengant par les méta-
phores ayant une “Bildspanne” du degré 6,° puis en descendant. Certains degrés
d’écart ne sont pas forcément présents: ainsi, ’écart 6 comparant les catégories
“divin” et “artificiel” est presque inexistant. D’autres degrés d’écart ne se pré-
sentent pas dans le K pour des raisons dues au contexte, car les protagonistes de
ce texte sont presque uniquement des dieux: seul le démon Taraka y est men-
tionné, et il n’y a pas d’étres humains dans I’histoire. Il est donc inévitable que
les catégories “humain” et “démoniaque” soient sous-représentées.

3 Pour des raisons qui ne me sont pas absolument claires, JACKMUTH n’analyse pas les méta-
phores dont les termes sont des abstraits. [l n’y a donc pas de “Bildspannen” du degré 7. La
principale raison pour cela semble étre qu’une qualité abstraite est mise dans la méme caté-
gorie que son possesseur: ainsi, la tristesse d’une déesse est placée dans la catégorie “divin”
(voir pp. 26-27).

AS/EA LIX*2+2005, S. 597-645



620 REZENSIONEN — COMPTES RENDUS — REVIEWS

JACKMUTH passe ensuite & I’analyse des “métaphores a écart oscillant”
(Metaphern mit oszillierenden Bildspannen), qui forme le plat de résistance de
son etude (pp. 97-207). A ce propos, le lecteur rencontre un petit probleme
d’ordre “organisationnel”. JACKMUTH définit d’abord trois types de méta-
phores a “Bildspanne” oscillante (pp. 29-30 et 97), mais plus tard, dans sa
conclusion, elle parle de quatre sortes (p. 209). C’est d’autant plus surprenant
que la sorte nommée “Wechsel der Kategorien”,* qui n’est d’abord mentionnée
qu’en passant sous la deuxiéme catégorie de la “verkettete Metapher”,’ s’avére
étre la sorte la plus productive et a par ailleurs droit — de fagon tout a fait justi-
fiée — a tout un chapitre pour elle-méme (le chapitre 5.2.3). C’est pourquoi
nous avons pris le parti de mentionner d’emblée la subdivision en quatre sor-
tes.

1) Il y a d’abord des métaphores qui oscillent a cause de ’homonymie. Par-
fois, lorsqu’un terme a deux, voir plusieurs sens, le passage peut étre interprété
de deux ou plusieurs manieres différentes. Ce type d’oscillation ne se produit
que deux fois dans le K.

2) Les métaphores peuvent ensuite osciller parce qu’un seul terme est com-
paré avec plusieurs comparants (ce qu’en terminologie d’alankarasastra on ap-
pellerait une malopama) appartenant a des catégories différentes, ou vice versa.
Par exemple, K 7.21 compare Parvati (divin) a la nuit (¢lémentaire), a un fleuve
(élémentaire) et a une liane (végétal). Ainsi, la métaphore oscille entre un écart
de 4 et de 5 degrés. (Voir p. 30).

3) Une métaphore peut osciller parce qu’elle comporte plusieurs comparés
et comparants qui ne présentent pas tous le méme degré d’écart entre eux. C’est
la catégorie la plus productive. Un exemple en est fourni dans le vers suivant, ou
Brahma recoit les dieux qui sont tous terrorisés par le démon Taraka:

tesam avir abhiid brahma
parimlanamukhasriyam
sarasam suptapadmandam
pratar didhitiman iva

4 Voir ci-dessous point 3).

5 Voir p. 97: “Die Zuordnung von einem oder mehreren Bildspendern aus verschiedenen
Kategorien zu einem oder mehreren Bildempfiangern und umgekehrt geschieht oft innerhalb
sogenannter verketteter Metaphern. Es kommt jedoch auch der Wechsel der Kategorien
innerhalb nicht-verketteter Metaphern vor.”

AS/EA LIX=2-2005, S. 597-645



REZENSIONEN — COMPTES RENDUS — REVIEWS 621

Brahma leur apparut, a eux qui avaient perdu 1’éclat de leur visage, comme le soleil appa-
rait le matin aux étangs dont les lotus dorment encore.

Ici Brahma (divin) est comparé au soleil (élémentaire), produisant un écart du
degré 5; les visages des dieux (divin) sont comparés aux lotus (végétal), un écart
du degré 4, et enfin, les dieux (divin) dans leur ensemble sont comparés aux
étangs (élémentaire), produisant encore un écart du degré 5. (Voir pp. 139-140).

4) Finalement, il peut y avoir oscillation par interprétations diverses. Des
€léments nouveaux viennent alors s’ajouter & 1’image, non pas parce qu’ils y
sont explicitement mentionnés, mais parce qu’ils sont sous-entendus. Ce dernier
type nécessite une connaissance approfondie de 1’imagerie sanskrite, ainsi que
de la mythologie, de la culture et de la religion de I’Inde.

Toutefois, des combinaisons de ces quatre sortes sont fréquentes. Une série
de tableaux (pp. 210-213) résume de fagon visuelle toutes ces observations.

JACKMUTH conclut que, contrairement a 1’idée de WEINRICH, les degrés
plus ou moins grands d’écart ne rendent pas une métaphore plus ou moins poéti-
que. Ainsi, une métaphore comportant un écart de degré zéro entre comparants
et comparés ne sera de ce fait pas plus hardie qu’une autre qui comporte le degré
6. Selon JACKMUTH, dans la poésie de Kalidasa, c’est I’oscillation des écarts au
sein d’'une méme métaphore qui produit I’effet poétique (pp.209% et 214).
L’ouvrage se termine par une bibliographie et deux index: tout d’abord un index
tres exhaustif de tous les termes utilisés comme comparants et comparés (Bild-
spender und Bildempfanger, soit upamana et upameya) dans le K et le R, puis
un index des vers cités dans le K et le R. Ce dernier index révele que sur le total
de 614 vers que comporte le K dans 1’édition critique de SCHARPE suivie par
JACKMUTH, elle analyse en tout 164 vers.

On peut noter les trois “coquilles” suivantes:
— Alap. 47, ligne 15 il y a une coupure a la fin de la ligne entre R et sis.
—  Ala page 66, ligne 14, il faut lire Tarkshya au lieu de “Takshya”.
- Alap. 211, ligne 8, il faut de toute évidence lire: Kapitel 5.2.3 et non

“4.2.37,

Passons maintenant & la discussion de certaines questions soulevées par
cette étude. Un des problémes qui se posent d’emblée a la lecture de cet ouvrage

6 “Eine Metapher mit einer isolierten Bildspanne der Stufe 6 kann genauso unpoetisch oder
poetisch wirken wie eine Metapher mit einer Bildspanne der Stufe 0. [...] Es ist im Kumira-
sambhava nicht die Enge oder Weite der Bildspanne an sich, die die Kiihnheit einer
Metapher ausmacht, sondern das Oszillieren zwischen den verschiedenen Bildspannen.”

AS/EA LIX*2+2005, S. 597-645



622 REZENSIONEN — COMPTES RENDUS — REVIEWS

est celui de la catégorisation des choses ou des existants (Seinshierarchie), dont
la liste est proposée a la p. 27. Vu que toutes les analyses des “Bildspannen”
dépendent de la catégorie dans laquelle on classe les comparants ou comparés, le
probléme de la classification des existants n’est pas anodin. Or cette classi-
fication pose parfois probléme. Par exemple, lorsque les bras de Parvati sont
comparés a des lianes, ou son visage a un lotus, les bras et le visage sont classés
dans la catégorie “divin”, car Parvati est une déesse. Or, (et étant donné le fort
anthropomorphisme des dieux indiens) on peut se demander s’il y a catégori-
quement vraiment une différence entre les bras et le visage de Parvati et les bras
ou le visage d’une femme humaine, qui peuvent (et sont trés souvent) comparés
a des lianes ou des lotus. Pourtant, lorsque des bras humains sont comparés a des
lianes, ou des visages humains a des lotus, la “Bildspanne” n’est que du degré 2
(séparant I’humain du végétal), mais lorsque c’est Parvati (ou une autre déesse)
qui fonctionne comme upameya, cette “Bildspanne” est du degré 4 (séparant le
divin du végétal). Dans les deux cas, il est pourtant question de bras et de visa-
ges.

Dans le K 1.28, (cité p. 110), une flamme, parce qu’elle briile dans une
lampe qui appartient a la catégorie “artificiel”, est du coup elle aussi classée
comme “artificielle”. La on pourrait objecter qu’une flamme en vaut une autre,
qu’elle brile dans une lampe, une cheminée ou lors d’un incendie de forét. Dans
le K 3.54 (cité p. 144), I’habit de Parvati est comparé au soleil. Cet habit est
classé dans la catégorie “divin” parce que c’est Parvati qui le porte. La aussi, on
peut se demander si un habit ne devrait pas étre classé dans la catégorie des “ar-
tificiels”, quelle que soit la personne qui le porte. Dans le K 1.30 (cité p. 114),
les connaissances que Parvati avait accumulées lors de ses vies antérieures se
hatent de la rejoindre a sa nouvelle naissance. Les connaissances de Parvati sont
ici classées sous la catégorie “divin”, parce qu’elles appartiennent a la déesse.
N’aurait-il pas plutdt fallu les placer dans la catégorie “abstrait”? Ce parti-pris
d’attribuer a des parties du corps, des objets personnels, ou des qualités abstrai-
tes, la catégorie d’existant de leur possesseur présente certes 1’avantage trés
concret d’éviter la multiplication a I’infini des catégories, mais produit a
I’occasion une simplification a I’outrance: du moins, les oscillations des écarts
d’image au sein des métaphores peuvent s’en trouver considérablement réduites.

Dans un autre ordre de problemes, a la p. 125, la perle et le corail qui figu-
rent dans K 1.45 sont tous deux placés dans la catégorie “animal”. C’est sans
doute correct d’un point de vue scientifique, mais on peut legitimement se de-
mander si les anciens Indiens auraient fait de méme. En tant que gemmes, les

AS/EA LIX+222005, S. 597-645



REZENSIONEN — COMPTES RENDUS — REVIEWS 623

perles et le corail pourraient tous deux étre classés sous la catégorie ¢lémentaire.
En outre, le corail, comme le suggére son nom sanskrit vidruma, aurait peut-&tre
plutdt éte classé comme un végétal, une suggestion que renforce d’ailleurs dans
ce vers méme 1’épithete qui s’y applique: sphuta (ouvert, éclos).’

JACKMUTH prétend que Kalidasa jouait consciemment avec ces oscillations
entre les “Bildspannen”. En effet, le début du K, un endroit-clé ou le poéte essaie
évidemment de capter l’attention du lecteur, contient les vers avec le plus
d’oscillations (voir p. 214). Elle conclut par deux fois (pp. 209 et 214), mais sans
trop expliquer par quel raisonnement elle arrive a cette conclusion, que dans le
cas des poemes de Kalidasa, ce n’est pas la plus ou moins grande “Bildspanne”,
mais c’est 1’oscillation qui rend la métaphore hardie. Apparemment, la simple
accumulation de 1’évidence (la majorité des métaphores de Kalidasa ont effecti-
vement une “Bildspanne” oscillante) compte comme une preuve. Et en effet,
nous sommes préts a accepter 1’idée que si le poéte utilisait majoritairement des
métaphores a “Bildspanne” oscillante, c’est qu’il devait les considérer comme
plus hardies que la belle régularité et le parallélisme équilibré des “Bildspannen”
a écart unique, quel que soit le degré de cet écart. Mais c’est lorsque JACKMUTH
pretend expliquer la hardiesse d’une métaphore uniquement par 1’oscillation que
ses arguments ne sont pas toujours convaincants. Car d’autres facteurs que
’oscillation peuvent entrer en ligne de compte.

C’est le cas par exemple en ce qui concerne K 5.13, analysé a la p. 161. Ici
Parvati, qui décide de faire de 1’ascése pour s’attirer les bonnes graces de Siva,
(et renonce donc a son comportement gracieux et coquet habituel) préte tempo-
rairement ses mouvements enjoués aux lianes et ses regards tremblants aux ga-
zelles.® Ainsi, les parties du corps de Parvati sont une fois mises en équivalence
avec un ¢élément végétal et I’autre fois avec un élément animal. (Il y a donc une
fois un écart du degré 4, 1’autre fois du degré 3.) Cette oscillation, dit JACK-
MUTH, sauve I’image du cliche¢ et la rend hardie.® Mais en I’occurrence, n’est pas
plutot I’inversion, dans le cadre de deux comparaisons en soi trés communes, qui
rend la métaphore hardie? D’habitude, les regards tremblants des femmes sont
comparés a ceux des gazelles, et leurs gestes enjoués a I’agitation d’une liane

# Traduit ici par “rein”, soit “pur’”.

8 punar grahitum niyamasthaya taya dvayesu niksepam ivarpitam dvayam
latasu tanvisu vilasacestitam viloladrstir harinangandsu ca

9 “In dieser oszillierenden Metapher bringt Kalidasa zwei dichterische Klischees zusammen,
die durch dieses Aufeinandertreffen ein neues Bild entstehen lassen, das durch sein Oszillie-
ren nun nicht mehr klischeehaft wirkt.”

AS/EA LIX+22005, S. 597-645



624 REZENSIONEN — COMPTES RENDUS — REVIEWS

(sous l’effet du vent). Les regards des gazelles et les mouvements des lianes
fonctionnent en principe de fagon paradigmatique. Mais ici, au contraire, c’est
Parvati, ce parangon de beauté féminine, qui posséde la “copie originale” et qui
la préte aux gazelles et aux lianes. A mon sens, c’est ce retour de situation in-
habituel qui nous frappe et rend la métaphore hardie, bien plus que 1’oscillation
entre le divin, I’animal et le végétal.

En conclusion, on peut dire qu’il est intéressant d’examiner les oscillations
entre “Bildspannen” au sein des métaphores de Kalidasa. Cette problématique
est certainement nouvelle pour les oeuvres sanskrites, et mérite qu’on s’y inté-
resse. JACKMUTH fournit dans cet ouvrage une analyse et des explications trés
précises des métaphores tirées d’un grand nombre de vers du K et du R. Ce type
d’analyse a le mérite de forcer le lecteur a une lecture trés minutieuse du texte.
L’étude de JACKMUTH est aussi remarquable dans I’analyse de la quatriéme
sorte de métaphores oscillantes (voir pp. 183-207), celles qui demandent des
connaissances extra-linguistiques, sur lesquelles elle apporte souvent des lumié-
res inédites. L’impressionnant effort de traduction et d’analyse de ces textes rend
cet ouvrage incontournable pour quiconque désirerait se pencher sur I’étude des
poemes de Kalidasa.

Danielle FELLER (Lausanne)

Marlies WHITEHOUSE-FURRER: Japanische Lesarten von Franz Kafkas “Die
Verwandlung”. Miunchen: Iudicium Verlag GmbH, 2004. — 109 S. — ISBN 3-
89129-416-6.

Kafkas Erzdhlung “Die Verwandlung’ wurde in den Jahren 1952 bis 2001
elfmal ins Japanische iibersetzt; neun Ubersetzungen untersucht Marlies WHITE-
HOUSE-FURRER in dieser Publikation, die urspriinglich als Lizentiatsarbeit an der
Japanologischen Abteilung der Universitat Ziirich eingereicht wurde. Die Ver-
fasserin geht dabei sehr systematisch vor. In einem der ersten Kapitel
“Ubersetzen und Ubersetzen” bietet sie eine Einfilhrung in die Ubersetzungs-
wissenschaft und diskutiert die damit zusammenhdngenden Theorien. Ab-
schliessend wird festgestellt, dass in einem Text nie ‘alles’ gesagt wird und der
Leser aufgefordert ist, denselben zu vervollstindigen, ihn durch sein kultur-
spezifisches Wissen zu ergédnzen.

AS/EA LIX+2-2005, S. 597-645



REZENSIONEN — COMPTES RENDUS — REVIEWS 625

Der japanische Ubersetzer muss sich fundierte Kenntnisse der fremden
Sprache und Kultur erworben haben. Im dritten Kapitel stellt die Autorin das
Verhiltnis zwischen japanischer Germanistik und deutscher Literatur in Japan
vor. Als Erstes verweist sie auf den historischen Hintergrund bzw. auf die
frihesten Kontakte zwischen Deutschen und Japanern. Sie erwéhnt u.a. den
Reisebericht des Arztes Engelbert Kampfer aus dem siebzehnten Jahrhundert.
Folgenreich fiir die japanisch-deutsche Begegnung ist die Ankunft der preussi-
schen Flotte 1860. Ein Handelsvertrag wurde abgeschlossen; anschliessend
setzte das japanische Deutschstudium ein. Als Pioniere gelten Itsuki (Kanemori)
Ichikawa und Hiroyuki (K6z6) Kat6. Beide waren des Holldndischen kundig;
auf Befehl der Regierung lernte Itsuki Ichikawa Deutsch, und dieser wiederum
weckte das Interesse Hiroyuki Katds an der deutschen Sprache, was sich dann
auf die Studienpldne der Universitdt Tokyo auswirkte, wo er 1881 zum Rektor
ernannt wurde. Mangels deutschkundiger Japaner wurden zwar vor allem
Deutsche als Lehrer angestellt. Karl Florenz war dann der erste Professor fiir
Germanistik an der Kaiserlichen Universitdt Tokyo; zwischen 1893 und 1914
dozierte er deutsche Literatur und Sprache. Zu bemerken ist allerdings, dass zu
dieser Zeit die Zahl ausgebildeter Germanisten noch gering war und die meisten
Publikationen liber Sprache und Literatur iiber das Englische erfolgten.

Schillers “Wilhelm Tell” und ein grosser Teil von Goethes Werk erschien
auf Japanisch. Schon 1889 legte Mori Ogai eine Anthologie européischer Lyrik
vor. Der japanische Germanist und Schriftsteller Chikufii Tobari tlbertrug
Grundlegendes von Friedrich Nietzsche. Um die Jahrhundertwende zeigte sich
ein verstiarktes Interesse an der dramatischen Gattung. Werke von Gerhard
Hauptmann, Wedekind und anderern Autoren wurden tibertragen und befruch-
teten Diskussionen beziiglich des traditionellen japanischen Theaters.

Wie zu erwarten, litten die deutsch-japanischen Beziehungen unter den
Kriegen des zwanzigsten Jahrhunderts; ab der zweiten Hélfte der 1950er Jahre
belebten sie sich wieder und 1947 wurde die “Japanische Gesellschaft fiir
Germanistik” (JGG) gegriindet. Die erstaunliche, im Wesentlichen konstante
Entwicklung der Germanistik in Japan ist eine der Komponenten, die im
grosseren Rahmen der Auseinandersetzung mit dem Westen zur Modernisierung
seit der Meiji-Zeit beigetragen hat. In der Sparte deutsche Literatur stellt
WHITEHOUSE-FURRER grafisch dar, welche Autoren im Zeitraum von 1957 bis
1989 behandelt, d.h. libersetzt wurden. Allen voran Goethe (1854 mal); Thomas
Mann (805 mal); Kafka (630 mal), danach noch weitere neun Autoren um die
400 mal und 300 mal; zum Abschluss Hesse (276 mal).

AS/EA LIX+2+2005, S. 597-645



626 REZENSIONEN — COMPTES RENDUS — REVIEWS

In der Einfilhrung zur Rezeption von Kafkas Werk zitiert die Autorin
NAKAZAWA HIDEO, der auf Folgendes hinweist:

Die japanische Kafka-Forschung stand stets und steht heute noch unter starkem Einfluss der
jeweils in Europa und in Amerika vorherrschenden Forschungsansitzen. So iiberwog einmal
die von Max Brod betont religiose Deutung, dann kam die existenzialphilosophische
Interpretation unter dem Einfluss von Camus und Sartre, danach die stilistische,
erzahlperspektivische Untersuchung, die von Friedrich Beissner und Martin Walser angeregt
wurde, usw. Heute scheint die durch die moderne franzosische Philosophie beeinflusste
dekonstruktive Interpretationmethode in Mode zu sein.

WHITEHOUSE-FURRER geht nicht weiter auf NAKAZAWAs Feststellung ein,
sondern konzentriert sich auf die Translation und die damit verbundene Interpre-
tation der Erzahlung “Die Verwandlung”. Sie wurde, wie gesagt, elfmal iiber-
setzt, und zwar unter dem Titel henshin (wortlich: “Verdnderung des Korpers”
bzw. “Metamorphose”). Neun von den elf Texten werden in der vorliegenden
Arbeit behandelt, im Einzelnen und im Vergleich untereinander.

Die kritische Sicht Kafkas auf seine Erzahlung wird nicht bertlicksichtigt;
aus diesem Grunde zitiere ich einige diesbeziigliche Stellen aus Kafkas Briefen
an seine Verlobte Felice Bauer. Da schreibt er am 23. November 1912 aus Prag:
“[...] die Geschichte ist ein wenig flirchterlich. Sie heisst ‘Verwandlung’, sie
wiirde Dir tiichtig Angst machen.” Am Tag darauf dann: “Was ist das doch fiir
eine ausnehmend ekelhafte Geschichte, die ich jetzt wieder beiseite lege.” Und
am 1. Marz 1913 (zwei Uhr nachts): “Ein schoner Abend bei Max (Brod). Ich
las mich an meiner Geschichte in Raserei. Wir haben uns dann wohl sein lassen
und viel gelacht. Wenn man Tiiren und Fenster gegen diese Welt absperrt, 1asst
sich doch hie und da der Schein und fast der Anfang eines schonen Daseins
erzeugen.” Am 20.Oktober desselben Jahres. “[...] nun las ich zu Hause ‘Die
Verwandlung’ und finde sie schlecht.” Und am 19. Januar 1914: “Grosser
Widerwille vor ‘Verwandlung’. Unlesbares Ende. Unvollkommen fast bis in den
Grund”. Und ausserdem in einem Gesprach mit Gustav Janouch (tschechischer
Schriftsteller): ““‘Die Verwandlung’ ist ein schrecklicher Traum, eine schreck-
liche Vorstellung. [...] Der Traum enthiillt die Wirklichkeit, hinter der die Vor-
stellung zuriickbleibt. Das ist das Schreckliche des Lebens — das Erschiitternde
der Kunst.”

Aus den obigen Zitaten geht hervor, wie problematisch “Die Verwandlung”
selbst flir Kafka war. Wie befremdlich musste sie erst auf das japanische Lese-
publikum wirken. Schon der Anfangssatz: “Als Gregor Samsa eines Morgens

AS/EA LIX+2+2005, S. 597-645



REZENSIONEN — COMPTES RENDUS — REVIEWS 627

aus unruhigen Trdumen erwachte, fand er sich in seinem Bett zu einem un-
geheuren Ungeziefer verwandelt.” WHITEHOUSE-FURRER zeigt, wie verschieden
das Wort “Ungeziefer” iibersetzt wurde. Sieben Ubersetzer wihlten den Aus-
druck dokumushi (bzw. dokuchii), zwei entschieden sich fiir mushi. Dokumushi
hat zwei Bedeutungen: einerseits giftiges Insekt, anderseits ein Insekt, vor dem
sich die Menschen ekeln. Unter mushi wird allgemein Insekt verstanden. Das
Adjektiv “ungeheuer” wird sechsmal mit ippiki ibersetzt und nicht mit dem hier
korrekteren sushi ippiki, das flir Tiere verwendet wird.

Nicht allein die Ubersetzung des ersten Satzes beeinflusst das Bild, das sich
der Leser vom Protagonisten der Erzahlung macht, sondern ebenso die diffe-
rierenden Ausdriicke im Laufe der Geschichte wie “Mistkéfer”, “Pferdemist-
insekt” oder “Kackekéfer” (unchi mushi).

Die griindliche Textanalyse dokumentiert gleichfalls den spezifisch japani-
schen und den spezifisch deutschen Gespréachston. Als Beispiel dient etwa die
Sprachgepflogenheit innerhalb der Familie und anderseits im Verkehr mit
Aussenstehenden. Generell ist eine Japanisierung des Gespréichs zu beobachten,
hingewiesen wird dabei auf die unterschiedliche Sprechweise von Méannern und
Frauen; zitiert wird das Postulat von NAKAZAWA (1989): “Man muss zugeben,
dass der Unterschied zwischen Minnersprache und Frauensprache in der
japanischen Umgangssprache noch als Wirklichkeit besteht. Der Ubersetzer
muss auf diese Wirklichkeit achten.”

Eine noch grossere Schwierigkeit fiir den Ubersetzer sind Redewendungen
im Bereich der Religion. Da gibt es beispielsweise den Seufzer von Gregor:
“Ach Gott, was fiir einen anstrengenden Beruf habe ich gewihlt!” Der Ausdruck
“Ach Gott”, genau so wie das englische “Oh, my God !” oder das franzosische
“Ah, mon Dieu” oder italienisch “Dio mio!” meint jedes Mal den christlichen
Gott, dient allein zur emphatischen Betonung. Eine wortliche Ubertragung ist
unmoglich, da in Japan prinzipiell unterschiedliche Lehren, der Shintoismus, der
Buddhismus, der Konfuzianismus nebeneinander bestehen. Die Ubersetzer
behelfen sich mit sinngeméssen Exklamationen wie etwa yareyare (oh je!) Es
finden sich teilweise auch Entsprechungen fiir “Ach Gott, ach Gott!”, was im
Japanisch zu kamisama wird und “ehrwiirdige Gottheit” meint. Ausser einem
Ubersetzer haben sich alle um eine Translation bemiiht. — Schlussbemerkung:
Deutsche, im Christentum wurzelnde Wendungen, die im Sprachgebrauch zu
Phrasen mutierten, wurden auf Japanisch fast durchwegs mittels sinngemésser
Entsprechung wiedergegeben.

AS/EA LIX*222005, S. 597-645



628 REZENSIONEN — COMPTES RENDUS — REVIEWS

Zusammenfassend halt WHITEHOUSE-FURRER fest: “Die literarische Trans-
lation ist eine vom kulturellen Kontext stark beeinflusste Handlung. [...] Ein gan-
zes System konnotativer Bedeutungen ergédnzt die sprachlichen Kompetenzen
beim Verfassen einer angemessenen Translation.”

Die absurde Erzahlung “Die Verwandlung” eignet sich bestens fiir eine
sprachvergleichende Analyse. Gregor Samsons Metamorphose in ein grosses,
vielbeiniges Insekt mit menschlicher Stimme, mit Menschenverstand, das
innerhalb der Familie zum Aussenseiter wird und doch mit den Eltern und der
Schwester kommuniziert bis zum tragischen Ende, ist ein Albtraum. Gregor,
eingeschlossen im eigenen Zimmer, wo er iber Boden, Winde und Decke
kriecht, verweigert die Nahrungsaufnahme und stirbt.

Strukturell ist die Geschichte eine Folge von Gesprichen; sie schildert die
Atmosphére und gibt somit reichlich Stoff her fiir die komparatistische Analyse.
Die “Japanischen Lesarten von Franz Kafkas ‘Die Verwandlung’” eroffnen
hochinteressante Perspektiven auf die interkulturelle Kommunikation.

Im Anhang zeigt die Autorin an sechzehn deutschen Séatzen oder Ab-
schnitten, wie die jeweiligen Ubertragungen auf Japanisch lauten. Es folgen die
Bibliographie und ein Glossar.

Elise GUIGNARD

Klaus KARTTUNEN and Petteri KOSKIKALLIO (ed.): Vidyarnavavandanam.
Essays in honour of Asko Parpola. Helsinki: Finnish Oriental Society, 2001.
(Studia Orientalia; 94). 511 pp. — Finnmarks 250,— .

This collection of articles, published by the Finnish Oriental Society as a special
volume of Studia Orientalia, honors the eminent Finnish scholar Asko PARPOLA
on the occasion of his sixtieth birthday. The preface describes PARPOLA’s schol-
arly career and places him in the history of oriental studies in Finland. There is a
select bibliography of PARPOLA’s works. Then follow thirty-one articles con-
tributed by scholars from four continents, and from a broad range of scholarly
areas, methods, and styles.

The collection constitutes a fitting tribute to PARPOLA. More than half of
the contributed articles cite PARPOLA’s work in their bibliographies, and many
more could plausibly have done so. In its overall high quality, furthermore, and

AS/EA LIX+22005, S. 597-645



REZENSIONEN — COMPTES RENDUS — REVIEWS 629

in the particular combination of topics represented, this collection enables us to
reflect on the breadth, depth, and significance of PARPOLA’s achievement.

PARPOLA has not confined himself to narrow pursuits, either in subject
matter or in method. He has mastered many disciplinary approaches, and has
been celebrated for his willingness to combine them. In general he has con-
cerned himself with the history of the peoples and cultures of early South Asia.
There have been particular recurrent themes: the history of the migration of the
peoples speaking Indo-Aryan languages into South Asia; the writing system of
the Harappan civilization and the contacts of Harappan peoples with Aryan peo-
ples; and the history of Vedic rituals, especially the Samavedic component of
them, and in particular the Jaiminiya Vedic school, in its transposition into Ker-
ala, and in its contemporary continuations. Most articles in this volume can be
assessed in relation to PARPOLA’s work on these specific themes, or to the un-
derlying problems that led PARPOLA to work on them.

The largest group of articles in the collection is devoted to Vedic studies.
There are two that continue in the spirit of PARPOLA’s own ethnographic-style
field work in search of contemporary practitioners of Vedic ritual and recitation.
Frederick SMITH contributes a survey of the srauta ritualists currently active in
Maharastra. This survey seeks, furthermore, to understand the motivations of the
contemporary performers of srauta sacrifices as they articulate them, and to
place these motivations in the context of current trends in religious movements
in Western India. One hopes that SMITH will elsewhere discuss what relationship
the ‘revivalist’ impulse that he finds among some of the newer srautins bears to
the upsurgence of militant forms of Hinduism in the same region over recent
decades.

Wayne HOWARD makes available a series of letters from the late L. S. Ra-
jagopalan (“L.S.R.”) which formed part of a joint project to reconstruct the his-
tory and current distribution of some subvaricties of Samavedic chanting, in
particular the so-called ‘Pracina’ and ‘Navina’ styles of the Kauthuma school.
As is HOWARD’s intention, the epistolary style of the article lionizes the intrepid
L.S.R. as he journeys to many out of the way places in the South, and follows up
with greater or lesser success the scantiest of leads.

Klaus KARTTUNEN’s contribution, an edition and translation of the Sthali-
paka section of several medieval Grhya prayoga texts of the Jaiminiya school,
continues PARPOLA’s work in the later history of this Vedic ritual school. The
copies of manuscripts that KARTTUNEN used came to him from PARPOLA’s
fieldwork. Being a piece of primary philological work, an edition of previously

AS/EA LIX+2+2005, S. 597-645



630 REZENSIONEN — COMPTES RENDUS — REVIEWS

unpublished texts, this is probably the most permanent contribution in the vol-
ume.

Three studies of Vedic ritual are concerned with textual materials from the
classical Vedic period up through the siitra literature. Masato FuUJll sorts out the
difficult history of the priestly function of the Brahman in Vedic ritual by a care-
ful analysis of the actions assigned to him in the various schools of the Veda in
the successive stages of their development. Jan HOUBEN adds in his contribution
here to the history of the principle of ahimsa that he has proposed elsewhere.
HOUBEN shows the anomalous nature of a “non-ritual” use of the term in a pas-
sage of the Taittirilya Brahmana. HOUBEN suggests that this ethical sense of the
term came into the sacrificial tradition due to the influence of “outside” move-
ments. Henk BODEWITZ traces the complicated transformations that the
samvargavidya lore underwent as it passed from the Jaiminiya Upanisad
Brahmana to the Chiandogya Upanisad, where it was given different framing
material and reworked significances.

To move to the study of even earlier layers of the Vedic tradition, there are
three articles that are centered in some way on the study of the Rgveda. Of these,
Harry FALK’s most resembles the work of PARPOLA, in that it combines histori-
cal reconstruction, philology, and the study of material culture. FALK offers a
macroscopic history of the social and political life of the peoples whom we asso-
ciate with the Vedas in the first two millenia B.C.E., especially focusing on the
societal means for enforcement of laws through establishing modes of punish-
ment. In support of his reconstruction FALK makes the suggestion that the term
sirmi- refers in the Rgveda to the shaft furnace, the embracing of which, he
suggests, served at one time as a form of self-punishment for certain sins /
crimes. T. Y. ELIZARENKOVA presents a formal, semantic, and functional study
of the word dvdr- / dur- in the Rgveda, demonstrating distinct patterns of usage
in the Apri hymns, in the Vala myth, and in “solar deity” narratives, respec-
tively. Consideration of later ritual usage would even further illuminate these
findings. Stephanie JAMISON, in support of an argument that she has made else-
where for the early existence of the svayamvara form of marriage, provides evi-
dence of what she identifies as a well-established pattern of formulaic language
embedded in the Rgveda, among other places in that text’s descriptions of the
wedding of Surya.

Jan HEESTERMAN'’s article should also be mentioned here, since he ana-
lyzes the canonical list of varieties of marriage that are deemed lawful in Brah-
minical literature. HEESTERMAN demonstrates the internal inconsistencies and

AS/EA LIX+22005, S. 597-645



REZENSIONEN — COMPTES RENDUS — REVIEWS 631

inadequacies of this list, which he seeks to explain by creating a history for it.
He bases his explanation on his well-known model of the (pre-)history of Vedic
sacrifice and its agonistic “broken world.” As has been the case elsewhere, the
approach has profound explanatory appeal here; it would seem to work best if
we take HEESTERMAN’s reconstruction of agonistic pre-Vedic ritual not as posi-
tivist history of a datable sequence of events so much as a sort of analemmatic
projection of complex anthropological insight onto an accessibly historical
plane.

Given PARPOLA’s studies of the formation of Mimamsa in the context of
the history of Vedic ritual and the teacher Jaimini, mention of Johannes BRONK-
HORST’s essay on the history of Mimamsa, which responds to PARPOLA’s work,
belongs here as well. BRONKHORST seeks to answer the question: why did
Mimamsa come to espouse its distinctive and peculiar doctrines about the Veda:
beginninglessness, authorlessness, and self-validation? BRONKHORST argues that
this is part of a second revolution in the history of Mimamsa, which the school
went through as it attempted to enter the arena of open and rational debate with
proponents of views that were unsympathetic to the Vedic tradition, especially
Buddhists. The intellectual moves implied in these distinctive doctrines freed the
Mimamsakas from the need to defend the literal meaning of Vedic myths, which
they had found difficult to do. This history would then of course be a paradoxi-
cal one, in which the abandonment of a significant portion of the meaning of the
foundational texts was effected as part of a conservative project. One hopes to
hear more from BRONKHORST about how such external motivations for change
in a knowledge tradition should be understood to function in the logic of its in-
ternal development; whether it is possible to articulate the scope and bounda-
ries of this sort of institutional influence on doctrinal change more generally,
that is.

A second theme of PARPOLA’s research that is reflected in this volume is
his study of the Indus civilization, especially its script, and of the migration of
the speakers of the Indo-Aryan languages into South Asia. PARPOLA is well-
known for combining the evidence from archaeological research with that of
historical linguistics. On the Indus script there is the contribution of Iravatham
Mahadevan, who uses PARPOLA’s analytical system to describe the Indus-like
symbols on a piece of megalithic pottery found in Tamil Nadu. D. T. POTTS
identifies a Harappan seal that was sent to the Nicholson museum in Sidney by
the Indian Government in 1947, and provides a list of about fifty other small
Harappan artifacts sent at the same time.

AS/EA LIX222005, S. 597-645



632 REZENSIONEN — COMPTES RENDUS — REVIEWS

Michael WITZEL, in arguing that the language of the Harappan culture was
perhaps some relative of archaic Munda (against PARPOLA, who thinks it was
some variety of Dravidian), evaluates a bit of evidence drawn from the ancient
Mesopotamian corpus of texts, and in particular some loanwords that would
appear to have come to Mesopotamia from Meluhha. These WITZEL argues, are
words from ancient South Asia for varieties of the date palm and the cotton tree.
V. SARIANIDI, meanwhile, considers archaeological evidence from Margiana —
building design, burial style, and items of material culture — to propose a migra-
tion of the the early ‘Indo-Iranian’ peoples into South Asia from northern Meso-
potamia and nearby western regions. This too would not agree with PARPOLA,
though it responds to migration theories that PARPOLA has proposed.

Historical linguistic studies of an array of language families are further rep-
resented, in the first instance by Jorma KOIVULEHTO’s reconsideration of lexical
influences on the Finno-Ugric languages by a set of (mostly related) Iranian and
Indo-Iranian words, thus continuing a research strand of PARPOLA. Bertil TIK-
KANEN similar reconsiders the history of the words for ‘mother in law’ and ‘fa-
ther in law’ in Burushaski, while Yaroslav VASSILKOV argues for the restoration
of a proposed etymological relationship between Indo-Iranian vayu- and the
Proto-Slavic *vey-, the latter term instantiated in Russian as viy- most memora-
bly in a short story of N. Gogol, who claimed to have drawn the word from Rus-
sian folklore. Minoru HARA, meanwhile, has provided a well-constructed syn-
chronic study of a particular usage of the root pa- in Sanskrit epic and kavya, in
phrases that means to drink in with the eyes, or to drink in some related figura-
tive sense.

There are more than a half dozen contributions in the field of Sanskrit epic
studies and related classical or popular narratives. As a tribute to PARPOLA’s
Vedic researches, John BROCKINGTON demonstrates that Indra’s decline in
status as a deity among other deities took place as a development within the his-
torical layers of the two Sanskrit epics; in the oldest parts of the epic texts,
BROCKINGTON shows, Indra was still depicted as a deity with a status similar to
the one accorded him in Vedic religion.

Alf HILTEBEITL, meanwhile, provides an imaginative exploration of the
Mahabharata’s accounts of Bhisma’s descent to human incarnation, emphasizing
the integrity of conception, in literary and ideological terms, of the several ac-
counts. Virpi HAMEEN-ANTILLA’s study of the Sunahsepa story in the Aitareya
Brahmana should be mentioned here, as she also offers a reading guided less by
ritual studies or by analyst philology and more by a unitarian literary sensibility.

AS/EA LIX=2+2005, S. 597-645



REZENSIONEN — COMPTES RENDUS — REVIEWS 633

The AB Sunahéepa story is for her a “technically accomplished narrative” with a
thematic unity. HAMEEN-ANTILLA also makes some suggestions about the ori-
gins of the narrative technique of the frame-story, which leads her to argue with
a theory offered by this reviewer some time ago. Space does not permit a full
discussion here of her intriguing, but so far incomplete, comments on this topic.

W. L. SMITH collects various accounts of kingdoms of women that appear
to have haunted the imagination of authors in Indian antiquity, while Gabriella
EICHINGER FERRO-LUZZI studies the adaptations and reworkings of Sanskritic
Hindu mythological motifs and stories in Tamil folktales. As a way of interpret-
ing the Andhaka myth in the Siva Purana, Don HANDELMAN projects a vision of
Saiva cosmology based on an imaginative metaphysics of holism and infinity,
encrustation and melting.

The contribution of Edwin GEROW, a brief intellectual history of the theory
and practice of humor in classical Indian culture, is difficult to group with any of
the other studies in this volume. Filled with a subtle irony that works at several
levels, it is certainly the funniest contribution. One imagines that GEROW dared
himself to attempt a task which few have accomplished: to present a discussion
of humor that is itself humorous. This reviewer advises that one read this article
last, or separately, as it may unduly color one’s reading of other studies of, say,
“Suicidal Self-scorching.”

There are four studies of Indian religion in the volume. These treat the
powerful deities of Tantric traditions or of popular practices. André PADOUX
essays to reconstruct the history of the Tantric tradition’s conceptualization of
one of its central theoretical entities, the mantra. He is particularly interested in
the two-fold nature of this conceptualization as powerful sound form (mantra)
and / or as powerful deity (devata).

Two authors work from the evidence of deity images or their textual pre-
scriptions: Adalbert GAIL argues that certain ninth / tenth century images of
Avalokitesvara as Amoghapasa that are found in Orissa draw specific iconic
details from the influence of similar images in Gaya. Hans BAKKER uses both
ritual and iconographic texts to attempt a solution to the problem of
Daksinamiirti, whose image is found in many Saiva temples: why is there no
origin myth for this name or form of the god, and what does the name
daksinamurti have to do with the form and uses of the image?

David KNIPE, who, in the same spirit as PARPOLA, has done extensive
fieldwork on the contemporary practice of Vedic ritual, (in KNIPE’s case in the
Godavari river delta,) here offers a study of the practice of fierce (raudra) forms

AS/EA LIX=2-2005, S. 597-645



634 REZENSIONEN — COMPTES RENDUS — REVIEWS

of possession in that region. The analysis is broken down according to a set of
binary divisions: whether the possessor is goddess or deceased child, and
whether local or trans-regional; whether the possessed is professional or “lay”,
male or female, a resident of city or village. KNIPE points out that all types of
possession that he records are positively valued and sought for by the communi-
ties in which they occur.

I save the essay by Klaus MYLIUS for last, because it presents the approach
with which it is most useful to conclude. MYLIUS seeks to articulate a vision for
the future of the field of Jain studies, and to make arguments for the desirability
of this future. He begins by describing the historically marginal position of Jain
studies within Indology, due in part he suggests, to past unfavorable compari-
sons with Buddhism. He then offers a synoptic list of the scholarly needs of the
field, as well as suggestions for future intellectual directions. The scholarly
needs are not surprising, and no doubt correct: a bibliography of work done to
date, an encyclopedia of current knowledge, updated philological and linguistic
reference tools, proper critical editions of key texts, and so on.

As for intellectual directions, MYLIUS points correctly to the intrinsic inter-
est of Jaina attitudes to pluralism, perspectivism, and non-violence. Whether or
not one agrees with MYLIUS’ specific recommendations, however, it is the very
idea of proposing a discussion of future intellectual directions that should be
taken note of. The proposal that we reflect on the future of the field and its rela-
tionship to questions of general interest is an apt one in a Festschrift of this kind.
One might suggest that it be undertaken for Indology as a whole. Put another
way, one might ask how the future of the field looks, judging from this particular
collection of articles, (leaving aside, of course, such inadvertent results as that
from this perspective it would seem destined to be dominated by Finns).

We see here a healthy variety of styles of inquiry, ranging from the inten-
tionally narrow to the intentionally broad. Many Indological methods are on dis-
play here, competently practiced, in some cases nearly for their own sake. At the
same time there lurks in most of the articles an awareness of larger questions
about different varieties of historical change: transitions, transformations, and
transpositions of peoples, practices, institutions, and texts. The question that
remains to be considered is how well configured are the methods that we use
with the larger historical purposes for which we intend to use them.

Christopher MINKOWSKI (Cornell University)

AS/EA LIX+22005, S. 597-645



REZENSIONEN — COMPTES RENDUS — REVIEWS 635

Natubhai SHAH: Jainism. The World of Conquerors. Vol. I: XVI, 330 S.; Vol. II:
XVI, 322 S. (Lala Sundarlal Jain Research Series. General Editor: Prof. Satya
Ranjan Banerjee; vols. XVIII-XIX.) Motilal Banarsidass, first Indian edition,
Delhi 2004. — ISBN 81-208-1940-3.

Immer noch nimmt die Erforschung des Jinismus im Rahmen der Indologie eine
untergeordnete Stellung ein. Eine einschldgige, enzyklopadisch angelegte Publi-
kation, wie sie von SHAH vorgelegt wird, ist daher sehr willkommen. Die Star-
ken, aber auch die Schwichen dieses Werkes sollen hier wenigstens in fliich-
tigen Umrissen dargelegt werden.

Band I beginnt im ersten Kapitel mit einer kurzen Einfiihrung in das Wesen
des Lebens. Hier werden fundamentale Fragen liber die Herkunft, die Schicksale
und den Daseinszweck der Individuen gestellt. Die Grundfrage “Was bin ich?”
wird bereits hier sinngeméss so beantwortet: eine Seele, die verschiedene Arten
von Korpern haben kann und je nach ihrem karma als Himmelswesen, Mensch,
Tier oder Hollenwesen in Erscheinung tritt (I, 6). In einer kurzen, priagnanten
Zusammenfassung der Lehren des Jinismus wird auf die Selbstdisziplin hinge-
wiesen, besonders was die Bekampfung jedweder Art von Gier anlangt. In die-
sem Sinne ist der Jaina ein “self-conqueror” (I, 7).

Im zweiten Kapitel (“History”) ist besonders die Tabelle mit der Aufzéh-
lung der 24 Tirthamkaras und ihrer ikonographischen Symbole niitzlich (I, 21).
Auch auf die kosmischen Phasen wird kurz eingegangen. Umfangreichen Raum
nehmen die Biographien des Par§va und des Mahavira ein, wobei vor allem auf
die organisatorischen Fahigkeiten des Letzteren, seine Lehre und seine Gemein-
de Wert gelegt wird. Bemerkenswert sind dabei die Ausfiihrungen tiber yati und
bhattaraka (I, 45), die man in vergleichbaren Werken nicht findet. Ange-
schlossen sind Kurzbiographien beriihmter jinistischer Lehrer von Mahagiri bis
Vallabha Vijaya (1870-1954), dem eine “Speisung der 15 000" zugesprochen
wird (I, 55), und Tulsi (1914-1997). Ebenso wichtig und anderwirts kaum zu
finden ist die Namhaftmachung beriihmter Laienanhinger. Die Schismen und
mit ihnen auch die Untergruppen der Digambaras und Svetimbaras werden
ausfiihrlich behandelt. Gleiches gilt von den Jaina-Gemeinden ausserhalb von
Indien, besonders England und hier vor allem in Leicester. Die Geschichte dieser
religiosen Gruppen wird bis zum Ende des 20. Jahrhunderts gefiihrt.

Kapitel III enthdlt speziell die Lehren des Mahavira: die fiinf grossen
Geliibde, die Lehre vom karma und — etwas ungeordnet — Erkenntnismittel,

AS/EA LIX*2-2005, S. 597-645



636 REZENSIONEN — COMPTES RENDUS — REVIEWS

Ethik, die bhavanas, ahimsa, aparigraha, anekantavada, Bussiibungen, Medita-
tion und die lesyas.

Im Kapitel IV (“Jain Community™) finden sich viele wertvolle Angaben
liber das praktische religiose Leben der Jainas. Die Pflichten der Mdnche und
Nonnen einschliesslich ihres nach Stunden eingeteilten Tagesablaufs werden
minutids dargestellt. Ubrigens raumen die Svetimbaras den Nonnen einen
hoheren Stand ein, als es die Digambaras tun. Einen weiteren Schwerpunkt
bildet die Rolle der Laienanhdnger. Betrachtungen iiber die Jaina-Gesellschaft
im Spiegel der Erzdhlungsliteratur sind durch ihre sozialhistorischen Angaben
interessant, passen an diese Stelle aber allenfalls als Exkurs. Abschliessend
schildert Vf. die gegenwirtigen Bemiihungen um die weltweite Erhaltung und
Weiterentwicklung des Samgha.

Kapitel V befasst sich mit “Popular Jainism”, nidmlich mit jinistischen
Praktiken und Ritualen. Dazu zdhlen die sechs taglichen Pflichten (avasyaka)
und das pratikramana, zu welchem 57 sutras aufgefiihrt werden. Hochzeits-
zeremonien und Feste werden auch tabellarisch erfasst (I, 211). Aufhorchen
lassen die Félle von Sterbefasten im 20. Jh. (I, 200).

Kapitel VI (“Jainism in the modern world”) beginnt mit beachtenswerten
Uberlegungen: hervorgehoben werden die Fragwiirdigkeit des seit dem 19. Jh.
erzielten materiell-technischen Fortschritts bei gleichzeitigem Zuriickbleiben der
geistigen Veredelung und die Gefahrdung des Lebens auf der Erde durch ABC-
Waffen, Luft- und Bodenverschmutzung (I, 220). Nach einem Zitat von M.K.
Gandhi hat die Erde gentligend Ressourcen, um alle Bediirfnisse, aber nicht jede
Gier zu befriedigen. Die grundlegende Antwort der Jainas auf diese Fragen lau-
tet ahimsd, die den Schutz auch der Tiere und Pflanzen einschliesst. Hierzu gibt
es wichtige und hochaktuelle Bemerkungen zum Umwelt- und insbesondere zum
Waldschutz. Auf den Tierschutz wird verstidndlicherweise besonderer Wert ge-
legt, wobei sich die Jinisten gegen das Halten von Haustieren aussprechen.
Postuliert werden eine dkologische Wirtschaft und vegetarische Erdhrung, zu
der es genaue Vorschriften gibt. Zu diesen weithin verniinftigen, ja richtungwei-
senden Betrachtungen will die Forderung, wonach Witwen nicht wieder heira-
ten, sondern sich einzig der seelischen Vervollkommnung widmen sollen (I,
222), nicht recht passen.

Im Kapitel VII (“Current Trends and Conclusions™) wird erneut der Jinis-
mus der Gegenwart behandelt und vieles bereits Gesagte wiederholt. Zentrales
Anliegen sind internationale Aktivitdten, um den Bekanntheitsgrad des Jinismus
zu erhohen.

AS/EA LIX=2+2005, S. 597-645



REZENSIONEN — COMPTES RENDUS — REVIEWS 637

Am Schluss dieses Bandes befindet sich ein Appendix “Major Events in the
chronological History of Jains”, der aber nur mit grésster Vorsicht zu gebrau-
chen ist. Weitere Appendices befassen sich mit dem Kaloriengehalt der fiir
Jainas geeigneten Nahrungsmittel. Ein Glossar folgt dem lateinischen Alphabet.
Die Bibliographie — Werke fiir Anfanger sind dankenswerterweise eigens ge-
kennzeichnet — ist zweigeteilt, ndmlich in Biicher, die in Englisch, und solche,
die in indischen Sprachen erschienen sind. Ein Index der Namen, Sachen und
Begriffe, wieder nach dem lateinischen Alphabet geordnet, schliesst den ersten
Band ab.

Das erste Kapitel des zweiten Bandes ist wiederum eine Einfiihrung. Teil-
weise rekapituliert sie schon Bekanntes; ansonsten gibt sie eine kurze Vorschau
auf den Inhalt dieses Bandes.

Kapitel II (“Sacred Literature™) gibt eine Ubersicht iiber die kanonische
Literatur, die nichts wesentlich Neues bringt. Hier wurde versidumt, Ubersetzun-
gen und Studien zum Kanon aufzufiihren und sie kritisch zu bewerten. Besser
gelungen ist der Ausblick auf die moderne Jaina-Literatur.

“The Jain View of the Universe” vermittelt Kapitel III. Der Aufbau des
Kosmos wird bildlich veranschaulicht (II, 26); Himmels-, Hollen- und andere
Welten werden aufgezihlt. Diagramme veranschaulichen die urspriinglichen
Vorstellungen der Jainas von der Geographie. Die schon frither behandelten ab-
und aufsteigenden Weltperioden werden durch ein inhaltsreiches Diagramm (II,
36) veranschaulicht. Nur kurz abgehandelt werden die hier ohnehin nicht gliick-
lich platzierten sechs astikayas.

In Kapitel IV (“Jain Philosophy™) spielt das karma als selbstevidentes
Dogma eine zentrale Rolle. Ausfiihrlich dargestellt werden die Arten des karma
und die Moglichkeiten, es zu beseitigen bzw. sein Einstromen zu verhindern.
Diese jede kritische Haltung vermissen lassenden Betrachtungen gehoren zu den
schwichsten Teilen des Buches. Eine Auseinandersetzung mit gegenteiligen An-
sichten indischer Denker hétte z7um mindesten versucht werden miissen. So kon-
statiert die Philosophin Sukumari Bhattacharji, “... that the theories of karman
and rebirth were two of the most vicious ever invented by man.”! Wir fligen
hinzu: “Angesichts des moralischen Anspruchs der karma-Lehre ist zu fragen,
wer die Massstibe eines moralischen Wandels festsetzt. Gibt es eine allgemeine,
zeitlose, iiber den sozialen Klassen und Gruppen stehende Gerechtigkeit? Wer-
den positive Begriffe nicht vielmehr nach dem jeweiligen Standpunkt pejorativ

1 BHATTACHARIL S., Fatalism in Ancient India, Calcutta 1995, Preface.

AS/EA LIX+2+2005, S. 597-645



638 REZENSIONEN — COMPTES RENDUS — REVIEWS

in ihr Gegenteil verkehrt: Unbeugsamkeit — Sturheit, Unbelehrbarkeit, Borniert-
heit; Revolution — Meuterei; Solidaritdit — Kumpanei? Wer, welche Klasse oder
Schicht bestimmt, was eine gute oder eine bose Tat ist?”2

Die weiteren Teile dieses Kapitels sind besser durchgearbeitet; so werden
etwa die Begriffe anekantavada, nayavada und syddvada z.T. tabellarisch ver-
deutlicht. Die graphische Darstellung der gunasthanas ist besonders gut gelun-
gen und die einzelnen Stadien der seelischen Vervollkommnung werden mit
einer in der Fachliteratur sonst kaum zu findenden Detailtreue abgehandelt.

Das Kapitel V “Jain Logic” hitte eigentlich unter dem vorhergehenden sub-
sumiert werden miissen. Interessant ist jedoch eine Drei-Stufen-Periodisierung
der Entwicklung der Jaina-Logik (II, 93). Informativ ist ferner die Tabelle der
Erkenntnisquellen in den einzelnen altindischen Philosophiesystemen (II, 120),
auch wenn die Carvakas, wie gewohnlich, einseitig behandelt werden.

Das in mehrfacher Hinsicht interessante Kapitel VI “Science and Jainism™
beginnt mit einer Kritik an den Auswirkungen der modernen Wissenschaft. Vf.
bezeichnet den Jinismus als “a scientific religion” (II, 133). Eine Tabelle stellt
jinistische und westlich-wissenschaftliche Methodologie einander gegeniber
(ebenda). Im Abschnitt liber Physik wird das iiber die Materie bereits Gesagte
wiederholt. Dass die beriihmte jinistische Atomtheorie hier im Mittelpunkt steht,
leuchtet ein. Beziiglich der Biologie ist die jinistische Methode der Artenglie-
derung informativ; eine Tabelle (II, 138-139) stellt moderne und jinistische
Klassifikation von Pflanzen und Tieren gegeniiber. Medizin wird hauptséchlich
auf der Basis des Ugraditya (9. Jh.) diskutiert. Einen weit iiber das iibliche Mass
hinausgehenden Rang nehmen Mathematik und Astronomie ein. Eine Tabelle
(I, 172) zeigt, wie Sonne und Mond im Kanon rezipiert wurden.

Kapitel VII “Jain Heritage” stellt die Kunst und besonders die Architektur
in den Vordergrund. Schwerpunkte sind auch Ikonographie und Hohlentempel.
Wertvoll sind die Mitteilungen liber Museen in aller Welt, die Jaina-Kunst-
schitze beherbergen (II, 202-203). Jinistische Pilgerstitten und ihre jeweilige
Bedeutung werden tabellarisch aufgefiihrt (II, 213). Auch soziale und Wohl-
fahrtseinrichtungen der Jainas werden erwihnt. Hinsichtlich der religiosen Insti-
tutionen ist bemerkenswert, dass die yatis der Svetambaras praktisch verschwun-
den sind, wiahrend die bhattarakas der Digambaras fortexistieren.

2 MyLius, K., “Materialismus und Jinismus”, in: Sitzungsberichte der Leibniz-Sozietdit, Band
66, Berlin 2004, S. 46.

AS/EA LIX=22005, S. 597-645



REZENSIONEN — COMPTES RENDUS — REVIEWS 639

Fir die vergleichende Religionswissenschaft ist das Kapitel VIII “The
World’s spiritual quest” besonders wichtig. Zunichst wird festgestellt, dass die
fortschreitende Globalisierung einen Riickgang an Spiritualitdt mit sich bringt
(I, 221). Sodann folgt eine Ubersicht {iber die nichtjinistischen Religionen der
Gegenwart: Hinduismus, Buddhismus, Sikhismus, Parsismus, Judaismus, Chri-
stentum, Islam und Bahai. Sie werden auf eine sehr einprigsame Weise jeweils
mit dem Jinismus verglichen.

Kapitel IX enthilt die “Conclusions”. Danach bietet Appendix I eine Auf-
listung der kanonischen Literatur. Appendix II gibt eine unvollstindige und
bibliographisch nicht ausreichend fundierte Liste der Ubersetzungen von Jaina-
Werken ins Englische, Deutsche und Franzosische. Appendix III verzeichnet
ausgewdhlte Studien iiber den Jinismus und seine Aspekte in modernen west-
lichen Sprachen. Das Glossar und die “Bibliography and Sources for References
in English” (und das Gleiche “for References in Indian Languages”) sind mit
den Angaben in Band I identisch. Auf den II. Band bezieht sich dagegen der
Generalindex.

Der Stil des Werkes ist klar, leicht verstdndlich und fliissig, doch leidet die
Darstellung unter einer Uberfiille von Redundanzen.

Die beiden Bénde bieten eine Fiille von — teilweise sonst nicht oder nur
schwer zugédnglichem — Material. Vieles wird mit grosser und ungewohnter Aus-
fihrlichkeit dargestellt. V. betont in seinen Vorbemerkungen, dass er die Leser-
schaft besonders mit den praktischen Aspekten des Jinismus bekannt machen
mochte. In der Tat ist die auf die Gegenwart und die praktische Religionsaus-
ubung orientierte Darstellungsweise lobend hervorzuheben.

V{£. erbittet im Vorwort aber auch Ratschldge fiir Verbesserungen in
kiinftigen Auflagen. Leider sind solche Ratschldge in nicht geringer Zahl
tatsdchlich erforderlich. Als erstes waren die Gliederung zu straffen und die
zahlreichen Wiederholungen zu beseitigen. Einige wenige Beispiele mogen
dies verdeutlichen. Die an sich niitzliche Tabelle iiber die Typen des jiva (1, 5)
wiirde an dieser Selle niemand suchen, denn sie gehort natiirlich ins Kapitel II,
4, wo die navatattvani behandelt werden. Epistemologische Sachverhalte hit-
ten nicht in das Kapitel iiber Logik, sondern in das iiber “Jain Philosophy”
aufgenommen werden sollen, die, wie bereits erwihnt, besser nicht getrennt
worden wiren.

Dem Leser muss klar sein, dass Vf. vollstindig auf dem Boden des Jinis-
mus steht, den er in allen seinen Teilen zu rechtfertigen, zu verteidigen und zu
missionieren versucht. Insofern ist das Buch mit den Werken von W. SCHU-

AS/EA LIX+2-2005, S. 597-645



640 REZENSIONEN — COMPTES RENDUS — REVIEWS

BRING® und H. VON GLASENAPP* nicht vergleichbar. Die apologetische Haltung
des V1. zeigt sich auch darin, dass er auf jede Weise versucht, das hohe Alter des
Jinismus zu beweisen, wozu er literarische, archdologische, geologische (!) und
philosophische Quellen heranzieht. Die diesbeziiglichen Ausfiihrungen gehdren
zu den schwachsten Teilen des Buches. So wird ohne die Spur eines Beweises
behauptet, der RV sei in Teilen um 4500 v. Chr. entstanden. Weiter behauptet
Vf. (I, 9), dass der erste Tirthamkara (Rsabhadeva) als in der sramana-Tradition
stehend ebenso im RV genannt worden sei wie der 22. Tirtharnkara (Nemi-
natha). Letzterer komme als Aristanemi sogar viermal im RV vor (I, 23). Dass es
sich dabei um Adjektiva handelt, wird ignoriert. Um sich Klarheit zu ver-
schaffen, hatte Vf. neben dem bekannten RV-Worterbuch von H. GRASSMANN
das Veda-Worterbuch von SURYAKANTA® heranziehen sollen; das richtungwei-
sende Kompendium von M. MAYRHOFER® konnte er nicht mehr benutzen. Vf.
musste dann auch selbst einrdumen, dass alle derartigen Datierungsversuche
spekulativ sind.

Viele Behauptungen — das muss leider gesagt werden — entspringen einer
Phantasie, die auch durch die Tradition nicht gerechtfertigt wird. So soll
Rsabhadeva derjenige gewesen sein, der die Bevolkerung in drei varnas auf-
geteilt hat (I, 16). Die Brahmanen als Intellektuelle seien erst spater hinzuge-
kommen (I, 17). Rsabhadeva sei es auch gewesen, der die vierfache Struktur der
Jaina-Gemeinschaft errichtet habe. Mahavira habe die Gabe des Hellsehens
(avadhijfiana) besessen (I, 29). In seiner frilheren Existenz sei er ein Lowe
gewesen (II, 76). Dass er von 599 bis 527 v. Chr. gelebt haben soll (I, 2), ist
durchaus nicht so “generally accepted”, wie der Autor meint. Unbeweisbar und
absurd ist die Behauptung des Autors, dass die “Reichweite” des Hellsehens bei
Hollenwesen sechs bis 13 Kilometer nicht tiberschreiten konne (II, 111). Hier
wie auch an zahllosen anderen Stellen bleibt Vf. die Nennung einer Quelle —

3 SCHUBRING, W., Die Lehre der Jainas nach den alten Quellen dargestellt = Grundriss der
Indo-Arischen Philologie und Altertumskunde, vol. 111, Nr. 7, Berlin und Leipzig 1935.
Englisch unter dem Titel The Doctrine of the Jainas von W. BEURLEN, Delhi 1962. Neue
englische Ubersetzung von Willem B. BOLLEE und Jayandra Soni, Delhi 2000.

4 VON GLASENAPP, H., Der Jainismus. Eine indische Erlosungsreligion, Berlin 1925; 2. Nach-
druck Hildesheim 1984.

5 Suryakanta: A Practical Vedic Dictionary, New Delhi 1981.

6 MAYRHOFER, M., Die Personennamen in der Rgveda-Samhita. Sicheres und Zweifelhaftes =
Bayerische Akademie der Wissenschaften, Sitzungsberichte der Philosophisch-Historischen
Klasse, Jahrg. 2002, Heft 3, Miinchen 2003.

AS/EA LIX+2+2005, S. 597-645



REZENSIONEN — COMPTES RENDUS — REVIEWS 641

geschweige von genauen Belegstellen — schuldig. Man vergleiche damit gerade
in diesem Punkt die Werke von W. SCHUBRING und W. B. BOLLEE!

Die Transliterationsregeln verdienen diesen Namen nicht, denn das Buch
enthélt keine (!) diakritischen Zeichen. Die Umschreibung des @ mit aa wirkt
geradezu archaisch. Andere Lingen werden liberhaupt ignoriert. Das silbische r
wird gar mit ru umschrieben. Wieso das zu den Cheyasuttas gehorende Kappa-
sutta als Brritakalpa (sic) bezeichnet wird, ist unerklarlich. Die Jaina-Termini
sind fast durchweg nicht in Ardhamagadhi, sondern in Sanskrit wiedergegeben.
Bei der Behandlung von Texten des kanonischen Jinismus ist aber die Ardha-
magadhi unverzichtbar. Benutzerfreundlich wire dann die jeweilige Beigabe der
chaya gewesen. Die Ausspracheregeln sind liickenhaft und ungenau. V{. muss
dies selbst gefiihlt haben, als er schrieb: “Interested readers are requested to seek
expert help” (I, p. XIV). Angesichts dieser Médngel kann man nicht umhin zu
wiinschen, dass dem Editorial Board vor einer Verdffentlichung Einblick in die
betreffenden Werke gewihrt werden sollte.

Die Beurteilung des vorgelegten Werkes ergibt also ein zwiespéltiges Bild.
Liest man es mit der notwendigen Kritik, so kann man aus der Fiille der beson-
ders zum kontempordren und praktischen Jinismus gegebenen Informationen
sehr wohl Nutzen ziehen. Unter diesem Aspekt mag man, wie dies S. R. BA-
NERJEE und L. M. SINGHVI in ihren Vorbemerkungen getan haben, das Werk —
ungeachtet aller notwendigen Kritik — als magnum opus seines Verfassers be-
zeichnen.

Klaus MYLIUS (Frankfurt a.M.)

Dominique SCHIRMER: Soziologie und Lebensstilforschung in der Volksrepublik
China. Perspektiven einer Mikrotheorie gesellschafilichen Wandels. Bielefeld:
Transcript Verlag, 2004. ISBN 3-89942-258-9. — 248 Seiten, kartoniert, ca.
€ 29,00 / CHF 52,--.

Nach beinahe dreissigjdhrigem Verbot unter Mao wurde die Soziologie in der
VR China 1979 im Rahmen der Modernisierungspolitik rehabilitiert und erneut

AS/EA LIX=2-2005, S. 597-645



642 REZENSIONEN — COMPTES RENDUS — REVIEWS

eingerichtet.! Im Jahre 1981 begann alsdann die Entwicklung der Lebensstil-
forschung als eines neuen Forschungszweigs der chinesischen Soziologie.
Dass der Beginn der Ara von Reform und Offnung (ab 1978), die Wieder-
einrichtung des Faches Soziologie (1979) und die Begriindung der Lebensstil-
forschung zeitlich so nahe zusammenfallen, ist kein Zufall, denn die drei
Aspekte — gesellschaftlicher Wandel, Soziologen und Soziologie sowie die
Lebensstilforschung — sind direkt und sehr eng miteinander verbunden. Die
chinesische Soziologie und die Lebensstilforschung sind somit sowohl Pro-
dukte des gesellschaftlichen Wandels, gleichzeitig aber auch Beobachter und
Erzeuger ebendieses Wandels.

Die Autorin, Dominique SCHIRMER, untersucht in ihrem Buch, das zu-
gleich ihre Dissertation ist, sowohl die Makroperspektive der Wechsel-
beziehungen zwischen den drei oben genannten Aspekten als auch die einzelnen
Verbindungen und Abldufe auf der Mikroebene, die diese Beziehung darstellen
und die den gesellschaftlichen Wandel ausmachen. Da in der westlichen
Chinaforschung und Soziologie bisher eine Einfiihrung und Analyse der
gegenwartigen festlandchinesischen Soziologie und Lebensstilforschung fehilt,
schliesst die Arbeit von SCHIRMER hier eine wichtige Liicke.

Das Buch gliedert sich in drei Teile. Im ersten Teil werden zunéchst
grundlegende theoretische Begriffe und Konzepte zur chinesischen Soziologie
und Lebensstilforschung eingefiihrt. So werden die drei Felder Soziologie,
Politik und Gesellschaft (die auch die Lebensstile beinhaltet), die Interaktionen
zwischen diesen drei Feldern und das gegenseitige Ineinandergreifen derselben
erldutert sowie der Begriff der chinesischen Gesellschaft naher definiert. Weiter
bespricht die Autorin das Verhdltnis von Soziologie und Praxis in der chine-
sischen und in der deutschen Soziologie, wobei sie die starke Praxisbezogenheit
und Betonung der politischen Verwertbarkeit der chinesischen Soziologie im
Vergleich mit dem Positivismus- und dem Methodenstreit in der deutschen
Soziologie in den 1960er bzw. in den 1980er und 1990er Jahren diskutiert.? Es
stellt sich heraus, dass das Konzept der angewandten Forschung in der
chinesischen Soziologie eine zentrale Rolle spielt, wiahrend es in der deutschen

1 Detailliertere Erlauterungen zur Geschichte der Soziologie in China sind zu finden in GRAN-
sow, Bettina (1992): Geschichte der chinesischen Soziologie. Campus Verlag, Frankfurt am
Main.

2 Nahere Angaben zum Positivismusstreit in: ADORNO, Theodor W. et al. (1972): Der Posi-
tivismusstreit in der deutschen Soziologie. Luchterhand Verlag, Darmstadt.

AS/EA LIX*22005, S. 597-645



REZENSIONEN — COMPTES RENDUS — REVIEWS 643

Soziologie (im Gegensatz zur theoretischen und empirischen Forschung)
beinahe bedeutungslos ist (SCHIRMER, S. 40).

Als Schwerpunkt des ersten Teiles entwickelt die Autorin anschliessend
Grundlagen der Lebensstilforschung als einer Mikrotheorie gesellschaftlichen
Wandels und diskutiert dazu wichtige Elemente, die in der chinesischen und in
der deutschen Lebensstilforschung angewandt werden. An einigen dieser
Elemente nimmt SCHIRMER verschiedene Korrekturen und Veranderungen vor,
um so die Lebensstilforschung als Mikrotheorie gesellschaftlichen Wandels
anwendbar zu machen. Im Zentrum steht dabei die Stilisierung als Formung von
Lebensstilen. Stilisierung wird allerdings nicht als elitdrer oder &dsthetischer
Habitus, sondern vielmehr als ein Stilisierungsautomatismus verstanden, als
Integrationshandeln, das die Zugehdorigkeit zu gesellschaftlichen Gruppen angibt
und somit kein Kennzeichen von Individualitat bzw. individuellen Verhaltens sei
(S. 47).

Schliesslich diskutiert die Autorin anhand der Individualisierung und der
Privatisierung zwei wichtige Konzepte der Lebensstilforschung und fordert dazu
auf, die bisher massgebliche Untersuchungs- und Erhebungseinheit soziolo-
gischer Lebensstilforschung — das Individuum — kritisch zu hinterfragen (S. 61).

Im zweiten Teil wird die Entwicklung der Soziologie in der VR China in
der Zeit von Reform und Offnung, d. h. wihrend der letzten 25 Jahre seit der
erneuten Etablierung, nadher erlautert. Dabei kommt dem Wechselspiel von
gesellschaftlichem Wandel und dem gleichzeitigen Wandel des Faches Sozio-
logie sowie dessen Suche nach seinen theoretischen und methodischen Grund-
lagen in einem sich stindig verdndernden Umfeld eine besondere Bedeutung zu.
Ein zentraler Aspekt ist in diesem Zusammenhang auch das Verhiltnis der
Soziologie zur Politik, welche die Wiedereinrichtung des Faches erst ermoglicht
hatte. SCHIRMER schildert an dieser Stelle, wie sich im Verhaltnis der drei Felder
Gesellschaft, Soziologie und Politik ein Wandel der Einflussnahme von top-
down (Politik — Soziologie — Gesellschaft) zu bottom-up (Gesellschaft —
Soziologie — Politik) vollzieht (S. 75).

Anschliessend sind dem Verhiltnis von Soziologie und Praxis zwei Kapitel
gewidmet. Die Autorin geht dabei der Frage nach, weshalb die Praxisndhe in der
chinesischen Soziologie so stark betont wird und zéhlt vier Bedeutungen von
Praxisbezug auf, die sich in soziologischen Texten unterscheiden lassen: 1)
politische Verwertbarkeit, 2) Nutzbarkeit der Forschung als Reparaturwerkzeug
und Lenkungsfunktion von Wissenschaft, 3) politische Korrektheit und 4) die
Popularitdtsdoktrin von Wissenschaft (Volksnidhe, Verstiandlichkeit) (S. 78-79).

AS/EA L1X+2+2005, S. 597-645



644 REZENSIONEN — COMPTES RENDUS — REVIEWS

Diese Praxisbezogenheit der chinesischen Soziologie hat natiirlich auch Aus-
wirkungen auf das Methodensystem der chinesischen Soziologie und auf das
Verhéltnis von Theorie und angewandter Forschung. Nach einer kurzen Be-
sprechung von zwei Faktoren aus der Forschungspraxis — der Barfusssoziologie
und der Verwendung von Theorie-Enklaven — folgt eine Darstellung der
Grundziige des gidngigen Methodensystems der chinesischen Soziologie und die
Beschaftigung mit der Diskussion um die Sinisierung der Soziologie, also um
den Umgang mit und die Anpassung von westlichen Theorien und Methoden an
chinesische Erfordernisse und Gegebenheiten. Die Autorin benennt riickblickend
vier Phasen der Auseinandersetzung der chinesischen Soziologie mit nichtchine-
sischen Theorien, Stromungen und Ansatzen und beschreibt die Suche des Fachs
nach seiner Identitit zwischen Verwestlichung und Sinisierung und seiner Rolle
in der gegenwartigen Gesellschaft. Im letzten Kapitel erfolgt schliesslich noch-
mals ein Ruckblick auf die Entwicklung der chinesischen Soziologie in der VR
China wihrend der vergangenen 25 Jahre mit dem Resultat, dass heute eine
deutliche Entwicklung hin zu zunehmender Professionalisierung des Faches und
zu vermehrten theoretischen und methodologischen Diskussionen feststellbar
sel.

Der dritte Teil und eigentliche Hauptteil des Buches ist der soziologischen
Lebensstilforschung in der VR China gewidmet. Da diese hier zum ersten Mal in
den deutsch- und westlichsprachigen Raum eingefiihrt wird, werden zunéchst
die Grundlagen und Kategorien der theoretischen Lebensstilforschung und ihr
Vergleich mit der angewandten Lebensstilforschung vermittelt. Die Autorin
erldutert den Begriff des Lebensstils und sein Wandel wihrend der vergangenen
zwanzig Jahre sowie die sieben Wandlungen der chinesischen Lebensstile hin zu
einer offeneren, stirker nach aussen gerichteten Gesellschaft. Auch die Ent-
stehung und Entwicklung des soziologischen Teilfaches der Lebensstilforschung
wird geschildert, und am Beispiel der angewandten Lebensstilforschung werden
Forschungsgegenstdnde und -subjekte (z. B. Gruppen, Individuen etc.) sowie die
relevanten Forschungsbereiche vorgestellt.

Dabei stellt sich heraus, dass die Lebensstilforschung als wissenschaftliche
Teildisziplin der Soziologie in China ein Produkt ihrer Zeit und ohne ein vollig
verdndertes gesellschaftliches Klima undenkbar ist. Fiir SCHIRMER dient die Be-
obachtung und Analyse von Lebensstilen in China dazu, den gesellschaftlichen
Wandel beobachten und analysieren zu konnen, denn der langfristige und
allgemeine, umfassende soziale Wandel lasst sich auf direkt erfahrbare soziale
Veranderungen herunterbuchstabieren. Die Beobachtung der kleinsten sozialen

AS/EA LIX=2-2005, S. 597-645



REZENSIONEN — COMPTES RENDUS — REVIEWS 645

Prozesse dient der Beschreibung fortwahrender Ablédufe, die zugleich Ausloser
oder Voraussetzung filir einen umfassenden gesellschaftlichen Wandel sein
konnen (S. 122). Die Betonung liegt dabei grundsitzlich auf Bewegung und
Dynamik, denn es ist ein wichtiges Ziel der Lebensstilforschung, den gesell-
schaftlichen Wandel zu erkldaren, zu verstehen und zu beeinflussen (S. 138).
Auch hier wird auf theoretischer Ebene die enge Verflechtung von Soziologie,
Politik und Gesellschaft und deren Wandel deutlich, ebenso wie die Tatsache,
dass auch die Lebensstilforscherinnen und -forscher vielfach ihren eigenen
Standpunkt noch finden miissen. Zum Schluss gibt die Autorin einen kurzen
Uberblick iiber eine Auswahl von Arbeiten der theoretischen und der an-
gewandten Lebensstilforschung.

Von besonderem Interesse flir Chinawissenschaftler und -wissenschaftle-
rinnen wie auch fiir Soziologen und Soziologinnen mit Chinesischkenntnissen ist
das Glossar, welches bekannte, aber auch bisher uniibersetzte Fachbegriffe
enthdlt, die von der Autorin iibersetzt wurden, und somit ein kleines sozio-
logisches Fachworterbuch darstellt.

Insgesamt bietet das Buch sowohl fiir Soziologen und Soziologinnen als
auch fir Chinawissenschaftler und -wissenschaftlerinnen eine gute allgemeine
Einfiihrung und Analyse der gegenwdrtigen Situation der Soziologie und der
soziologischen Lebensstilforschung in der VR China vor dem Hintergrund eines
rasanten gesellschaftlichen Wandels. Eine solche Einfiihrung fehlte bisher in der
deutschsprachigen Soziologie und Chinaforschung. Obwohl der Lesefluss manch-
mal durch m. E. zu zahlreiche (unnétige) Verweise auf andere Kapitel innerhalb
des Werkes beeintrachtigt wird, ist das Buch klar, interessant und auch fiir
Nicht-Soziologen verstandlich geschrieben und bietet eine abwechslungsreiche
Lektiire.

Dominik LINGGI (Zug/CH)

AS/EA LIX+2-2005, S. 597-645






	Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

