
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 59 (2005)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN - COMPTES RENDUS - REVIEWS

Birmanische Handschriften, Teil 5, Katalognummern 901-1015. Zusammengestellt

von Anne PETERS, herausgegeben von Heinz BECHERT. Stuttgart: Franz

Steiner Verlag, 2004. (Verzeichnis der orientalischen Handschriften in Deutschland;

Band XXIII; 5). 179 Seiten. - ISBN 3-515-08460-6.

Die im Einvernehmen mit der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft und im

Auftrag der Akademie der Wissenschaften in Göttingen von Hartmut-Ortwin
Feistel herausgegebenen Orientalischen Handschriften in Deutschland sind

bisher nicht nur in einer stattlichen Anzahl im Druck erschienen, sie

repräsentieren auch eine Elite namhafter Forscher, die als Herausgeber und

Kommentatoren hinter diesen Schriften stehen. Zu nennen wären da unter vielen
anderen der Mongolist Walter HEISSIG, die Indologen Walter SCHUBRING und

Klaus L. JANERT, die indische und nepalesische Handschriften herausgaben,

Klaus WENK, der sich mit Thai-Manuskripten befasste, Ernst WALDSCHMIDT,

Heinz BECHERT und Klaus WILLE, die sich Sanskrithandschriften aus den

Turfanfunden widmeten, während Tibetologen wie Manfred TAUBE, Dieter
SCHUH und Peter SCHWIEGER für tibetische Handschriften und Blockdrucke

zuständig waren. Die Frankfurter Buchmesse des Jahres 2004 hat die arabische

Literatur in den Vordergrund gestellt. Welche Wichtigkeit dem Erbe dieser

Literatur zukommt, lässt sich leicht an der Zahl und dem Inhalt der
Handschriften ablesen, die beschrieben und veröffentlicht worden sind. Die

Herausgeber und Kommentatoren türkischer und alttürkischer Handschriften
sind so zahlreich, dass der mit einer anderen asiatischen Region befasste Leser

Informationslücken erkennt. Zugleich fühlt er beim Studium des Verzeichnisses

der Orientalischen Handschriften mit Recht Freude über die Leistungen der

Asienwissenschaftler in Deutschland. Es sind Männer und Frauen, die nicht im
Rampenlicht der Öffentlichkeit stehen, sondern in der Stille der Bibliotheken
oder ihrer Arbeitsräume mit Akribie Handschriften zusammenstellen und

beschreiben, um die Ergebnisse anderen Asienwissenschaftlern und Studenten

der Asienwissenschaften zugänglich zu machen. Es wäre deshalb eine wichtige
Ergänzung, wenn die Persönlichkeiten, die im Verzeichnis genannt sind,

wenigstens kurz vorgestellt werden könnten. Oder wäre es wert, ein Lexikon

AS/EA LIX'2'2005, S. 597-645



598 Rezensionen - Comptes rendus - Reviews

deutscher Asienwissenschaftler zu kompilieren? Jeder weiss heute, dass das

Interesse Europas an Asien nicht nur in der Wissenschaft gross ist.

Heinz BECHERT, der nicht nur sanskritische, singhalesische und die vor uns

liegenden Birmanischen Handschriften herausgibt und als Autorität in der

Buddhismusforschung gilt, hat seinen Namen fest in die Geschichte der
Asienwissenschaften eingeschrieben. Der nunmehr erhältliche Teil 5 der Handschriften

wurde mit der gleichen Kompetenz wie Part 4 aus dem Jahre 2000 von Anne
PETERS zusammengestellt. Sie hatte bereits Heinz Braun bei der Arbeit an dem

voluminösen Part 3 assistiert und sich durch eine Reihe von Aufsätzen, wie z. B.

"Ergänzendes zur Päli-Quadrat-Schrift", "Die birmanischen Kammaväcä-Samm-

lungen mit neun Abschnitten" oder "Die Vinaya-Handschrift Ms. Or. fol. 502"
einen Namen gemacht und nunmehr im Teil 5 der Handschriften erneut Beweise
ihrer Sorgfalt und Geduld erbracht.

In diesem jetzt vorliegenden Teil 5 der Katalogreihe werden - wie schon im

vorausgegangenen - ausschliesslich Kodizes vorgestellt, die sich in den Beständen

der Bayerischen Staatsbibliothek in München befinden. Dennoch zeigt dieser

Band mehrere Besonderheiten. Unter den insgesamt 115 Kodizes (Nr. 901-1015)
befinden sich zwar wiederum religiös, literarisch und wissenschaftlich
ausgerichtete Palmblatt-Kodizes mit insgesamt 110 Texten bzw. Textfragmenten, wobei
zwischen einzelnen Texten und Sammelhandschriften mit zwei und mehr Texten
unterschieden wird, doch im Anschluss daran lernen wir auch kulturgeschichtlich
interessante Aufzeichnungen kennen, die vorwiegend medizinischen, astrologischen,

magischen und ähnlichen Charakter tragen. Nicht zuletzt deshalb weisen
die Beschreibmaterialien Besonderheiten auf. Vertreten sind in dieser Gruppe
neben wenigen Palmblattschriften die in Myanmar wohlbekannten Parabaiks (in
der Transliteration pura puik), und zwar 41 an der Zahl, darunter 8 schwarze und
33 weisse, die insgesamt den deutschen Namen Faltbücher haben. Ausserdem
sind das 9 Baumwolltücher mit magischen Abbildungen, die als Amulette,
Wandbilder oder Baldachine über Buddhafiguren verwendet wurden, 9 gebundene

Papierhandschriften und 6 einzelne Blätter. Ins Auge fallend und erstaunlich aber

ist: Der gesamte beschreibende Text wird - von der ins Englische übersetzten

Einleitung (Seite XV-XIX) abgesehen - in deutscher Sprache präsentiert, nicht
wie in den vorhergehenden Bänden in Englisch.

Ein Grund dafür wird nicht angegeben. Der englischsprachige Nutzer dürfte

das stirnrunzelnd als Stilbruch abtun, dem deutschen Leser kann es recht sein,
obwohl dieser im allgemeinen keine Schwierigkeiten hat, englische Texte zu
lesen und zu übersetzen.

AS/EA LIX-2-2005. S. 597-645



Rezensionen - Comptes rendus - Reviews 599

Leider musste eine starke Verkürzung der transferierten einleitenden und

abschliessenden Textpassagen in Kauf genommen werden. Auch konnten "die in
den umfangreichen Kolophonen enthaltenen vielfältigen Informationen aus

zeitlichen Gründen nicht mehr im bisherigen Umfang zur Verfügung gestellt
werden" (vgl. Einleitung S. XIII). Das ist bei einem so grossen Unternehmen in
der Tat bedauerlich, da so etwas auch in einem der folgenden Bände kaum

nachgeholt werden kann.

Die Edition von Handschriften lebt unter anderem auch von der Feststellung

genauer Daten. Im neuen Teil 5 sind nach Auskunft der von Anne PETERS

verfassten Einleitung aber nur "etwas mehr als ein Drittel der vorgestellten
Handschriften, Handschriftenfragmente und Objekte datiert" (S. X). Das ist
bei der Auswahl bestimmter Objekte nicht verwunderlich. Bei den Palmblattschriften

aber lag der Grund im Fehlen des Textendes, wo üblicherweise die

Datierung zu finden ist. Wie schon im Part 4 stammen auch in Teil 5 mehr als

50% der Datierungen aus der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts. Der Rest

verteilt sich in etwa gleichem Mass auf die zweite Hälfte des 18. und die erste

Hälfte des 19. und 20. Jh. Die älteste Handschrift wurde im Jahre 1760 verfasst.

Die jüngste Datumsangabe, nämlich 1963, findet sich auf einem magischen
Tuch.

Wichtig ist nicht nur für Myanmaristen die Transliterationstabelle, die bisher

nur im Part 1 enthalten war. In der Tabelle im Teil 5 auf Seite XXIX wurde
der myanmarische Konsonant vor dem kha allerdings verdruckt. Zu denken gibt
das unterpunktete m. Wie im Part 1 der Manuscripts (S. XXII) dargestellt, wird
auch im Teil 5 der eine leichte Nasalierung des vorangehenden Lautes anzeigende

Anusvära als m, nicht als m transferiert. Zwar sind beide Möglichkeiten
legitim, doch erinnert ein unterpunktetes m an einen Zerebrallaut. Ausserdem ist

zu bedenken, dass in einschlägigen Werken, z. B. dem Myanmar-English
Dictionary (YANGON 1993, dargestellt auf den Seiten XIII und IX), m verwendet
wird und dass auch deutsche Verfasser von Päli-relevanten Werken ein über-

punktetes m verwenden. Befremdend ist, warum Vokale in Kombination und
Töne unterschieden werden. Die myanmarische Sprache ist eine Tonsprache, das

heisst auch die "Vokale in Kombination" sind Töne. Für den hier verwendeten

Begriff Abkürzung sollte in Zukunft besser der Begriff Sonderform gewählt
werden, auch wenn historisch gesehen ein Verkürzung stattgefunden hat.

Bekannte und weniger bekannte buddhistische, hin und wieder auch
grammatisch orientierte Texte im Teil 5 offerieren die Kodizes 901 bis 952. Für den

Studenten der Myanmaristik wäre es deshalb lehrreich, vor allem die nicht

AS/EA LIX-2-2005, S 597-645



600 REZENSIONEN - COMPTES RENDUS - REVIEWS

wenigen Nissaya-Texte aufzuschlüsseln und Vergleiche mit der Sprache der

Gegenwart zu ziehen. Hin und wieder folgt einem Nissaya zu einer Päli-Passage

myanmarische Prosa, Verse oder beides. Auch hier ist ein Ansatz für sprachliche

Forschungen.
Das oben Gesagte gilt gleichermassen für die kulturgeschichtlichen Texte,

denn die Volkskultur ist nicht nur in Myanmar, sondern in ganz Südostasien

vom Animismus beeinflusst. Theoretisch unterscheiden wir den vorreligiösen
Animismus, wie wir ihn auf einer bestimmten Stufe der gesellschaftlichen
Entwicklung finden, und den Animismus, der in Symbiose mit der Religion
besteht, weshalb er als Volksreligion bezeichnet wird. Das aber ist mehr als

Animismus, denn dazu gehören der Ahnenkult, vielfaltige magische Praktiken,
Begräbnisriten und andere Kulte, die mutatis mutandis auch in Religionen
übernommen worden sind. So spielt z. B. die aus der Buddhavita stammende

Gestalt von Vasundhare (Päli: vasudharä) aus dem Kodex 968 in Myanmar eine

grosse Rolle. Noch heute wird die Sitte praktiziert, nach zeremoniellen Opfern
aus einer Schale Wasser auf die Erde zu giessen, damit sie Zeuge der
vollbrachten guten Tat sei. Die am langen Haar erkennbaren Statuen, die an
buddhistischen Sakralbauten aufgestellt sind, gelten daher als Erinnerung an
Buddhas Sieg über Mära. Zugleich sind sie Mahnung, Gutes zu tun. Selbst die

astrologischen Illustrationen und Texte vom Faltbuch 980 haben ihre Bedeutung
nicht eingebüsst. Die Planetengötter auf ihren Reittieren werden nicht nur gern
figürlich dargestellt, sie besitzen u. a. Bedeutung bei der traditionellen Namengebung,

die sich von den Buchstaben ableitet, die dem entsprechenden Tag der
Woche zugeordnet sind, an dem man geboren wurde.

Wie die beiden ausgewählten Beispiele zeigen, ist die Verknüpfung von
buddhistischem Gedankengut mit Elementen des Volksglaubens durchaus eng
und kann nicht nur in Myanmar nachgewiesen werden. In ganz Südostasien, und
das ist das Besondere, gibt es eine Vermischung von Hoch- und Volksreligion,
die wir als religiösen Synkretismus bezeichnen und der man heute noch auf
Schritt und Tritt in der Praxis begegnet. Aus diesem Grunde verdienen auch die

kulturgeschichtlich relevanten Kodizes der Birmanischen Handschriften Teil 5

bewahrt und interpretiert zu werden.

Annemarie ESCHE (Altlandsberg)

AS/EA LIX-2-2005, S. 597-645



REZENSIONEN - COMPTES RENDUS - REVIEWS 601

Religionsbegegnung und Kulturaustausch in Asien. Studien zum Gedenken an
Hans-Joachim Klimkeit. Herausgegeben von Wolfgang Gantke, Karl HOHEI-

SEL und Wassilios KLEIN. Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, 2002. (Studies in
Oriental Religions; vol. 49). 244 Seiten, 1 Photo, 15 Abbildungen, 1 Karte. -
ISBN 3-447-04574-4.

Hans-Joachim KLIMKEIT, der Bonner Religionswissenschaftler, der sich weit
über die Grenzen seines Fachs hinaus um die Zentralasien-Forschung verdient

gemacht hat, ist am 7. Feburar 1999 verstorben. Der vorliegende Gedenkband,
zwei Jahre nach seinem Tod in der von ihm selbst und dem Bonner Mongolisten
Walther HEISSIG begründeten Reihe Studies in Oriental Religions erschienen,
umfasst zwanzig Beiträge aus der Feder von Autorinnen1 und Autoren, die
entweder seine direkten Schüler waren oder aber Kollegen, die ihm durch die

Mitarbeit an verschiedenen Forschungsprojekten über lange Jahre hin verbunden

waren. Klimkeits religionsgeschichtlicher Forschungsschwerpunkt lag in
Zentralasien, genauer in den Gebieten entlang der Seidenstrasse, des bedeutendsten

Handels- und Kommunikationsnetzes der Vormoderne. Er hat sich vor allem für
die Religionsbegegnung und die hieraus resultierenden Transformationsprozesse,

die sich in den schriftlich überlieferten Quellen der verschiedenen

Religionen an der Seidenstrasse deutlich abgebildet haben, interessiert. Seine

besondere Liebe galt sicherlich dem Manichäismus, einer Religion, die erst
durch die an der Wende des 20. Jahrhunderts in Turfan und anderen
Oasenstädten der Seidenstrasse ans Licht gekommenen Textfunde näher erschlossen

werden konnte. Klimkeit verstand es wie kaum ein anderer Wissenschaftler,
Fachgelehrte aus den verschiedenen asienwissenschaftlichen philologischen
Disziplinen zur Mitarbeit in Projekten zu bewegen, die in einen übergeordneten
kulturwissenschaftlichen Kontext eingebunden waren. Es nimmt daher nicht
wunder, dass die in der Gedenkschrift versammelten Beiträge einen weiten Zeit-
und Raumhorizont eröffnen und eine Vielzahl von Sprachen und Kulturen
berühren. Zentraler Fokussierungspunkt aber bleibt die Seidenstrasse, deren

Erforschung eine von einem Einzelnen allein gar nicht zu bewältigende

1 Bedauerlicherweise kommen lediglich zwei Wissenschaftlerinnen mit Beiträgen zu Wort.
Hans-Joachim Klimkeit hat während seiner fast dreissigjährigen Lehrtätigkeit in Bonn schon

zu einer Zeit, als die Förderung von Frauen in der Wissenschaft noch nicht in aller Munde

war und zur political correctness gehörte, Studentinnen nachdrücklich zur akademischen

Qualifikation ermutigt. Auch die Autorin dieser Buchbesprechung gehört zu den Frauen, die

er immer wieder unterstützt und gefördert hat.

AS/EA LIX-2-2005, S. 597-645



602 REZENSIONEN - COMPTES RENDUS - REVIEWS

Sprachenkompetenz erfordert und daher die interdisziplinäre Zusammenarbeit

geradezu herausfordert.
Die Gedenkschrift wird eröffnet mit dem Nachruf, den Klimkeits Freund

und Kollege, der Mongolist und Tibetologe Klaus SAGASTER, am 14. Juli 1999

in der 421. Sitzung der Klasse der Geisteswissenschaften der Nordrhein-Westfälischen

Akademie der Wissenschaften gehalten hat. SAGASTER berichtet nicht

nur biographische Einzelheiten aus dem Leben seines Freundes, sondern

zeichnet auch die enge Verflechtung seiner Biographie und seines wissenschaftlichen

Werdegangs nach. Ulrich Vollmer, der langjährige wissenschaftliche
Mitarbeiter am Seminar für Vergleichende Religionswissenschaft der Universität
Bonn, hat die verdienstvolle Aufgabe in Angriff genommen, im zweiten
einleitenden Beitrag eine Bibliographie von Klimkeits literarischem Schaffen zu
erstellen, die insgesamt 360 Titel in einem Zeitraum von fast 35 Jahren umfasst,

ergänzt durch eine Liste der von ihm abgehaltenen Lehrveranstaltungen seit dem

Sommersemester 1969 und der von ihm betreuten Promotions- und
Habilitationsprojekte. Bei der Durchsicht der Titel der von Klimkeit abgehaltenen
Lehrveranstaltungen habe ich mich noch einmal lebhaft an die Jahre 1978 bis
1983 erinnert, in denen ich fast sämtliche von Klimkeits Lehrveranstaltungen
besucht hatte und mir so den Grundstock meines religionsgeschichtlichen
Wissens erworben habe. So ist diese Rezension auch dem Gedenken an einen

meiner wichtigsten akademischen Lehrer gewidmet.
Nach den beiden Würdigungen der Persönlichkeit Klimkeits als Mensch,

akademischer Lehrer und Forscher folgen die einzelnen Beiträge der Gedenkschrift

in alphabetischer Reihenfolge. Obwohl eine solche alphabetische Anordnung

stets ihre Berechtigung hat, habe ich doch bedauert, dass die Gliederung
nicht nach Sachthemen vorgenommen wurde. Sie hätte der Leserin eine schnellere

inhaltliche Orientierung erlaubt. Im folgenden werde ich die einzelnen

Beiträge nach Sachkriterien geordnet und nicht in der Reihenfolge, wie sie in der
Gedenkschrift abgedruckt sind, besprechen.

Von den zwanzig Beiträgen sind drei methodisch-systematischen Fragestellungen

gewidmet. Gregor AHN beschäftigt sich in seinem Beitrag '"Zwei
Prinzipien und drei Zeiten'. Divergierende Modelle von Religionsgeschichtsschreibung

am Beispiel von Manichäismus und Zoroastrismus" mit einem der
wichtigsten Probleme der neueren religionswissenschaftlichen Forschung, der
Konstituierung von Religionen als Gegenständen religionshistorischer Forschung.
Nach dem Ende der universalhistorischen Entwürfe von Religionsgeschichte
betreiben Religionsforscherinnen und -forscher heute zumeist mikrohistorische

AS/EA LIX-2-2005, S. 597-645



Rezensionen - Comptes rendus - Reviews 603

Studien, sowohl lokal als auch zeitlich eng begrenzt. Dies zieht eine extreme

Fragmentierung der religionsgeschichtlichen Deskription nach sich, die es nach

Meinung des Autors fast unmöglich macht, religionsgeschichtliche Kontinuitäten,

die über einen längeren Zeitraum für die Selbstwahrnehmung religiöser
Traditionen wirksam sind, als solche auszuweisen. Am Beispiel der manichäischen

und zoroastrischen Religionsgeschichte zeigt Ahn einen Ausweg aus

dem Dilemma religionsgeschichtlicher Deskription, die sich zwischen
homogenisierender universalhistorischer Betrachtung und fragmentierender mikrohistorischer

Studie bewegt, indem er die rezeptionsgeschichtlichen Kontinuitäten
innerhalb dieser religiösen Traditionen in den Mittelpunkt des Interesses rückt.
Die Fokussierung auf rezeptionsgeschichtliche Dynamiken ermöglicht ihm
zufolge, jenseits essentialisierender Verortungen des "Wesens" einer religiösen
Tradition ihre trotzdem vorhandenen Kontinuitätsmerkmale und deren komplexe
Transformationsprozesse in wechselnden historischen Kontextualisierungen zu
beschreiben.

Der zweite, in seinem Anspruch systematische Beitrag ist einem
kulturwissenschaftlichen Thema gewidmet, das immer wieder die öffentliche Diskussion
in den letzten Jahren bestimmt, der Frage nach den geographischen Grenzen

Europas zu Asien bzw. der kulturellen Identität Europas. Der Sinologe Helwig
SCHMIDT-Glintzer behandelt in seinem essayistischen Beitrag "Eurasien als

kulturwissenschaftliches Forschungsthema" diese Frage, indem er den Fokus

weg von Europa und Asien als kulturell determinierten Grössen auf den

neuerdings wieder vermehrt gebrauchten Begriff "Eurasien" lenkt. Diesem

Begriff geht er in historischer Perspektive nach, wobei er mancherlei Ausflüge
in die deutsche Literaturgeschichte unternimmt. Neben den historischen

Implikationen des Begriffs streift SCHMIDT-GLINTZER ebenfalls seine politischen
und wissenschaftspolitisch relevanten Dimensionen. Eine neue Perspektive auf
eine altbekannte und inzwischen gut untersuchte Problematik zeigt der Autor
jedoch nicht auf. Sein Essay beleuchtet lediglich streiflichtartig einzelne

Facetten der kulturwissenschaftlichen Europa/Asien/Eurasien-Diskussion, lässt

jedoch einen pointierten eigenen Standpunkt vermissen.

Wolfgang Gantkes Homage an seinen akademischen Lehrer, "Mut zur
Offenheit: Erinnerungen an Hans-Joachim Klimkeit und einige seiner zentralen

Überlegungen zur religionswissenschaftlichen Methodendiskussion", arbeitet

vielleicht am deutlichsten von allen Beiträgen Klimkeits zentrales methodisches

Anliegen heraus, die Etablierung einer "problemorientierten Religionsphänomenologie".

Zu diesem grossen Projekt hat Klimkeit vielfältige Beiträge geleistet.

AS/EA LIX-2-2005, S. 597-645



604 Rezensionen - Comptes rendus - Reviews

Einer der wichtigsten war sicherlich sein Versuch einer historischen Fundierung
der Religionsphänomenologie. Gantke betont, dass unter dem "Dach" der

akademischen Disziplin Religionswissenschaft nicht nur eine Familie, sondern

mehrere wohnen, und dass auch in der gegenwärtigen Methodendiskussion
innerhalb der Religionswissenschaft einem Methodenpluralismus, der die vielerorts

gescholtene Religionsphänomenologie miteinschliesst, stets der Vorzug
gegeben werden sollte. Obwohl ich selbst gegenüber der Religionsphänomenologie
vor allem aufgrund ihres unscharfen, theoretisch nicht fundierten "Verstehens"-

Begriffs grundlegende methodische Bedenken habe, sind doch die - inzwischen

wenigen - Stimmen, die die Relevanz religionsphänomenologischer methodischer

Zugänge betonen und diese neu zu begründen versuchen, für die
allgemeine Theoriediskussion in der Religionswissenschaft von grosser Bedeutung.

Die Mehrzahl der hier vorgelegten Beiträge beschäftigt sich aus
unterschiedlichen Perspektiven mit dem Kultur- und Religionskontakt zwischen

Manichäismus, Buddhismus und Christentum an der Seidenstrasse, ein Thema,
das Hans-Joachim Klimkeit besonders am Herzen lag.2 Manfred HUTTER, Klimkeits

Nachfolger in Bonn, rekapituliert in seinem Aufsatz "Mani als Maitreya"
noch einmal die schon bekannten Bezugnahmen im manichäischen Schriftgut
auf den zukünftigen Buddha Maitreya und diskutiert sie im Lichte ihrer

Bedeutung für das Selbstverständnis und die missionarische Tätigkeit der

Manichäer im Ostiran und Zentralasien. Ebenfalls mit Maitreya beschäftigt sich
der Beitrag des Freiburger Turkologen Jens Peter Laut, "Die "begangenen" und

"angehäuften" Sünden. Ein nur scheinbar verlorenes Fragment der Murtuker
Handschrift der alttürkischen Maitrisimit". LAUT legt hier die Transkription und

Übersetzung eines alttürkischen Fragments aus Murtuk, T III 118 ß, vor, das

seinerzeit in der Berliner Turfan-Sammlung verlorengegangen war und erst 1998

von Peter Zieme wiedergefunden wurde unter der Signatur U1189. Das

Fragment gehört dem 24. Kapitel der Maitrisimit an und enthält einen Teil einer

Belehrung der Mönche durch den Buddha Maitreya über die karmischen
Auswirkungen von Handlungen. Die beigefügten Faksimileabbildungen des

Fragments ermöglichen eine Überprüfung der Transkription, die jedoch angesichts
der gewohnten Sorgfalt von LAUT fast unnötig ist. Für die religionsgeschicht-

2 S. z.B. seine Publikation Die Begegnung von Christentum, Gnosis und Buddhismus an der

Seidenstrasse, Opladen: Westdeutscher Verlag 1986 (Rheinisch-Westfälische Akademie der

Wissenschaften; 283).

AS/EA LIX-2-2005. S. 597-645



Rezensionen - Comptes rendus - Reviews 605

liehe Rekonstruktion der buddhistischen Lehre an der Seidenstrasse haben

solche Übersetzungen grosse Bedeutung.
Hubert SEIWERT rückt in seinem Beitrag "Militante buddhistische Mönche

und Maitreya-Glaube im chinesischen Mittelalter" ebenfalls Maitreya ins

Zentrum seiner Untersuchung, jedoch im Kontext des Buddhismus im China des

ersten Jahrtausends unserer Zeitrechnung. Er versucht nachzuweisen, dass

Erwartungen einer nahenden Endzeit, die in der "volksreligiösen Tradition"

(S. 203) eine grosse Rolle spielten, von einem Teil des buddhistischen Klerus

aufgegriffen und mit der Endzeiterwartung des zukünftigen Buddha Maitreya
verbunden wurden. Seiwert stellt die interessante These auf, dass in China in
den ersten Jahrhunderten unserer Zeitrechnung zwischen einem "orthodoxen"

und einem "heterodoxen" Buddhismus unterschieden werden kann. Diejenigen,
die einem "heterodoxen" Buddhismus anhingen, hielten sich nicht an den

Vinaya und hatten sogar teilweise den Zölibat aufgegeben. Darüber hinaus

führte die bei diesen Gruppierungen populäre millenaristische Vorstellung vom
Kommen des Maitreya zu wiederholten Versuchen, die neue, eschatologische

Ordnung herbeizuzwingen. Es kam zu teilweise äusserst gewalttätigen
Rebellionen, an denen häufig Mönche beteiligt waren, die sich in militanten Aktionen

vor allem gegen den "orthodoxen" Klerus wandten. Das hier vorgestellte
Szenario bedarf sicherlich noch einer solideren Quellenbasis. Darüber hinaus ist
eine Problematisierung der Termini "Orthodoxie" und "Hétérodoxie" im Kontext

des Buddhismus notwendig, die auch die kürzlich erschienene Monographie

von Seiwert3 religionssystematisch noch nicht geleistet hat.

Claudia WEBER untersucht in ihrem Beitrag "Wenn sie meinen Namen
anrufen..." mögliche Einflüsse zwischen buddhistischen Anrufungen des Namens

des Buddha Amitâbha in der alttürkischen buddhistischen Literatur und der

Anrufung des Namens des hl. Georg in einer alttürkischen Fassung der nestoriani-
schen Georgs-Passion aus Zentralasien. Aufgrund eines inhaltlichen und

chronologischen Vergleichs der vorhandenen Quellen kommt sie zu dem Schluss, dass

die nestorianischen und buddhistischen Texte, so frappierend auf den ersten

Blick die Ähnlichkeiten hinsichtlich der Namensanrufung des Buddha Amitâbha
und des Heiligen Georg sein mögen, doch beide unabhängig voneinander
entstanden sein müssen. Ihr kleiner Beitrag ist eine Mahnung, sich nicht von ober-

H. Seiwert, in collaboration with Ma Xisha, Popular Religious Movements and Heterodox

Sects in Chinese History, Leiden und Boston 2003 (China Studies; vol. 3), S. 161-164.

AS/EA LIX-2-2005, S. 597-645



606 Rezensionen - Comptes rendus - Reviews

flächlichen strukturellen Ähnlichkeiten voreilig dazu hinreissen zu lassen,

Beeinflussungen und Abhängigkeiten zu konstatieren.

Wie Jens Peter LAUTs Aufsatz ist auch Peter ZlEMEs "Alttürkische
Fragmente aus dem Devatäsütra" ein Beitrag zur Grundlagenforschung. ZIEME bietet
eine Edition und Übersetzung einiger alttürkischer Fragmente aus der Turfan-

Sammlung der Berlin-Brandenburgischen Akademie der Wissenschaften, die mit
dem Devatäsütra, einem wahrscheinlich sehr frühen Hinayäna-buddhistischen
Werk, das in der Indiengeschichte des Rasïd ad-Dïn erwähnt wird, übereinstimmen.

ZIEME stellt insgesamt sechs Fragmente des Sütras vor, die vielleicht aus

einer chinesischen Version übersetzt wurden, obwohl nicht für alle Fragmente

Vorlagen im Chinesischen existieren. Der Edition und Übersetzung sind, wie im
Beitrag von LAUT, ebenfalls die Fragmente in Faksimile beigefügt.

In sogdischer Sprache liegen uns sowohl christlich-nestorianische als auch

Mahäyäna-buddhistische Texte vor, die für eine ganze Reihe christlicher und
buddhistischer Termini, die aus unterschiedlichen Sprachen übersetzt wurden,
das gleiche sogdische Wort verwenden. Dieses Faktum führt Rudolph KASCHE-

wsky in seinem Aufsatz "Das Sogdische - Bindeglied zwischen christlicher und
buddhistischer Terminologie" zu der Annahme, dass im Umkehrschluss

angenommen werden könne, dass "auch die beiden zugrundeliegenden
"ursprachlichen" Wörter als gleichbedeutend, d.h. von beiden Religionen anerkannt
erwiesen" (S. 121) sind. Wenn im Sogdischen also das lateinische poenitentia
mit dem gleichen Wort wie das tibetische "gyod pa wiedergegeben wird, so

können wir tib. 'gyod pa daher guten Gewissens als "Reue, Busse" übersetzen

und müssen nicht auf nicht religiös besetzte Termini zurückgreifen. KASCHEW-

SKY geht es mithin um die Möglichkeit einer grundsätzlichen Übersetzbarkeit

religiöser Texte. Seine These versucht er mit einer Zusammenstellung einer
Reihe sogdischer Termini und ihrer christlichen bzw. buddhistischen Entsprechungen

zu untermauern. KASCHEWSKY schränkt die Tragweite seiner These

jedoch insofern ein, als er daraufhinweist, dass zuweilen das gleiche sogdische
Wort in einem buddhistischen Text eine andere Bedeutung hat als in einem

christlichen Text. Gleiche Wortwahl kann daher nicht unbesehen als Indiz für
die gleiche Bedeutung genommen werden.

Zwei Beiträge beschäftigen sich mit dem Manichäismus, der Klimkeit so

am Herzen gelegen hatte. Werner SUNDERMANN diskutiert in "Das Leiden und

Sterben Jesu in manichäischer Deutung" den Stellenwert der doketischen
Christologie in der manichäischen Lehre. In der Forschung ist die Meinung geteilt,
ob das Leiden und Sterben Jesu (nur des Menschen Jesus, nicht von Jesus dem

AS/EA LIX-2-2005, S. 597-645



Rezensionen - Comptes rendus - Reviews 607

Glanz oder die Lebendige Seele) als ein wirkliches, reales Geschehen von Mani
verstanden wird, oder ob Jesus nur dem Anschein nach den Kreuzestod erlitt.
Die manichäischen Textzeugnisse sind hier nicht eindeutig. SUNDERMANN

zitiert neben Textaussagen aus dem Säbuhragän des Mani, die das nur
scheinbare Leiden Jesu belegen, ein bisher unveröffentlichtes mittelpersisches
Fragment einer manichäischen Lehrschrift, die den manichäischen Doketismus
eindrücklich belegt. Neben diese Textzeugnisse stellt SUNDERMANN jedoch
manichäische Textpassagen, die die Realität von Jesu Leiden und Sterben

beschreiben. Aufgrund der Divergenz der Quellenaussagen kommt er zu dem

Schluss, dass die manichäische Christologie sowohl einen leidlosen als auch

einen leidenden Doketismus vertrat, diese beiden unterschiedlichen doketischen

Interpretationen jedoch ein diachrones Muster aufweisen: Der leidlose
Doketismus stellt nach Sundermann "die ursprüngliche und authentische Form des

manichäischen Doketismus" (S. 217) dar, während der leidende Doketismus
"eine spätere Entwicklung" (ebenda) ist.

Peter NAGEL diskutiert in seinem Aufsatz "Manichäisches im syrischen
Liber Graduum" mögliche manichäische Einflüsse auf die Lehren des Liber
Graduum, das im 4. Jahrhundert von einem anonymen Autor wahrscheinlich im
römisch-persischen Grenzgebiet abgefasst worden ist. In diesem Traktat wird die

christliche Gemeinde in die perfecti und die iusti eingeteilt. Die "Vollkommenen"

zeichnen sich dadurch aus, dass sie ehe- und besitzlos leben, keinen festen

Wohnsitz haben und keiner körperlichen Arbeit nachgehen. Besonders der

letztgenannte Aspekt wird im Liber Graduum betont. Die Vollkommenen sind

darauf angewiesen, dass die "Gerechten" ihnen Almosen zukommen lassen, ein

barmherziger Akt, der es diesen wiederum ermöglicht, einen Anteil am Heil zu

erlangen. Gerechte und Vollkommene stehen in einem reziproken Verhältnis
zueinander: Die einen haben vollkommenen Anteil am Heil, die anderen erwerben

einen Anteil am Heil, indem sie die durch körperliche Arbeit erworbenen

Früchte den ersten zukommen lassen. Diese Bipolarität der Gemeinde vergleicht
NAGEL mit der manichäischen Einteilung in electi und auditores. Die
strukturelle Ähnlichkeit ist in der Tat verblüffend, hinsichtlich ihrer Kon-

textualisierung lassen sich jedoch grosse Unterschiede erkennen: Während die

Zweiteilung der Gemeinde im Liber Graduum als eine Folge des Hochmuts des

ersten Menschen, Adam, und seiner Vertreibung aus dem Paradies interpretiert
wird, sehen die Manichäer Arbeit, die im damaligen historischen und sozialen

Kontext vor allem landwirtschaftliche Tätigkeit bedeutete, als eine Verletzung
des Lichtkreuzes, das in sämtlicher Materie eingeschlossen ist. Der inhaltliche

AS/EA LIX-2-2005, S. 597-645



608 Rezensionen - Comptes rendus - Reviews

Kontext ist damit ein signifikant anderer. Ob sich aus den strukturellen
Ähnlichkeiten eine tatsächlich historisch fassbare Beeinflussung konstruieren

lässt, bleibt denn auch dahingestellt.
Die restlichen sieben Beiträge der Gedenkschrift sind recht divergenten

Themen gewidmet. Helmut EIMER, der Klimkeit in langjähriger Zusammenarbeit

verbunden war, geht den verschiedenen tibetischen Versionen des "Sütra
der acht Erscheinungen" nach, eines ursprünglich chinesischen tantrischen

Werkes, das vor allem bei den Uighuren und in der Folge auch im tibetischen
und mongolischen Kulturraum verbreitet war. Seine Beobachtungen sowohl zu
dem Sütra als auch zu dem in tibetischen gZungs bsdus-Sammlungen
enthaltenen Text 'Phags pa gnam sa snang brgyad ces bya ba theg pa chen po 7

mdo, "Mahäyänasütra genannt 'die acht Himmels- und Erd-Erscheinungen'"
möchte ich hier ergänzen hinsichtlich des Vorkommens des Textes im mongolischen

Kanjur und in den mongolischen gZungs bsdus-Aasgaben. EIMER weist
auf die mongolische Übersetzung des Sütras hin, die wesentlich umfangreicher
als der tibetische Kanjur-Text (S. 66) und in der gedruckten mongolischen
Kanjur-Ausgabe enthalten ist. In dem handschriftlich überlieferten mongolischen

Kanjur, der in St. Petersburg aufbewahrt wird und wohl in die ersten
Jahrzehnte des 17. Jahrhunderts datiert werden kann, finden wir das Sütra der

acht Erscheinungen nicht. Es wird ebenfalls nicht erwähnt in dem im ersten
Band Dandir-a der Petersburger Handschrift enthaltenen dKar chag.4 Die

Kangxi 46 (1707) gedruckte zweibändige Ausgabe der mongolischen gZungs
bsdus-Übersetzütig, die von dem bekannten Übersetzer Surum / Sürüm

angefertigt worden ist, enthält hingegen im zweiten Band, den "kurzen Sütras"

(Tarnis-un quriyangyui), eine mongolische Übersetzung des Phags pa gnam sa

snang brgyad ces bya ba theg pa chen po 7 mdo5 unter dem Titel Qutuy-tu

4 Dieser dKar chag, "Inhaltsverzeichnis, genannt 'Licht der Sonne', das die zahlreichen kost¬

baren Lehren verbreitet, Dharma des Sugata" (sayibar oduysan-u jarliy nom erdeni-yin toy-a
sasin-i delgeregülügci naran-u gerel nere-tü yarcay), bildet nicht den Inhalt des Kanjur ab,

sondern stellt wiederum eine Stufe in der Konstituierung desselben dar, vgl. Z. K.

Kas'janenko, Katalog Peterburgskogo rukopisnogo "Gandzura". Sostavlenie, vvedenie,

transliteracija i ukazateli, Moskva 1993, S. 10, sowie dies., "Oglavlenie mongol'skogo
'Gandzura' pod nazvaniem 'Solnecnyj svet'", in: Pis'mennye pamjatniki Vostoka: Istoriko-

jilologiceskie issledovanija, Ezegodnik, 1978-1979, Moskva, 1987, S. 177.

5 Tarnis-un quriyangyui, Pekinger Blockdruck, Band II, po, Fol. 232r5-239rl7, s. K. Koll¬
mar-Paulenz and Dorothea Heuschert, A Catalogue ofthe Tibetan, Mongolian and Manchu

Collection of Block-Prints and Manuscripts Preserved at the University Library ofthe

AS/EA LIX'2'2005. S. 597-645



Rezensionen - Comptes rendus - Reviews 609

oytaryu-i yajar-un naiman gegen neretü yeke kölgen sudur, allerdings ohne

Kolophon. Der Text ist 7 Folios lang, weniger umfangreich als der gleichnamige
Text der gedruckten Kanjur-Ausgabe (10 Folios Länge). Im 19. Jahrhundert

waren kleine "Taschenbuchausgaben" populärer Werke, meistens Stotras und

Dhâranïs, bei den Wanderlamas, badarci, und auch den Gläubigen in der

Mongolei sehr beliebt. Walther HEISSIG erwähnt unter den oft als Faltbuch
erschienenen kleinformatigen Werken auch ein Exemplar dieses Werks, unter
dem Titel Qutuytu oytaryui naiman gegegen neretü sudur.6 Der Vollständigkeit
halber sei noch erwähnt, dass R. O. MEISEZAHL in seiner Abhandlung "Über
zwei mDo-mah Redaktionen und ihre Editionen in Tibet und China"7 recht
ausführlich über das gNam sa snang brgyad ces bya ba theg pa chen po 7 mdo

handelt. In der von Täranätha redigierten Textsammlung findet sich das gNam sa

snang brgyad in der zweiten Abteilung, den "kurzen Sütras" (mdo phran skor),
unter der Nr. po, was exakt der Anordnung in der oben erwähnten mongolischen
gZungs bsdus-Sammlung von 1707 entspricht. Dies kann als erstes Indiz gewertet

werden, dass die mongolischen gZungs bsdus-Ausgaben sich wohl ebenfalls

auf die von Täranätha besorgte Ausgabe zurückführen lassen.

Walther HEISSIG wirft anhand des von ihm angefertigten Übersetzungsausschnitts

aus einem daghurischen Schamanengesang die Frage nach der Entstehung

des Motivkomplexes des weisshaarigen, bärtigen alten Mannes auf, der

sowohl im mongolischen Märchen als auch in den Erzählungen vom Weissen

Alten (Cayan ebügen) eine wichtige Rolle in den autochthonen religiösen
Vorstellungen spielt. In dem 19zeiligen Ausschnitt werden der Weg des Schamanen

in die Unterwelt, das Reich des Erlig Khan, die von dem Schamanen
mitgebrachten Geschenke von zwei Ziegen, der Palast des Erlig Khan sowie der

Kampf des Schamanen und sein Sieg über die Krankheit, den er erringt, geschildert.

Der Gesang zeigt in der Beschreibung des Palastes des Herrn der Unterwelt
und in der Gestalt des Erlig Khan selbst erstaunlich wenig tibetisch-buddhistischen

Einfluss. HEISSIG wirft angesichts der Schilderung des Erlig Khan als

weissbärtiger Alter die Frage auf, ob diese mythische Gestalt nicht mit den

Hilfsgeistern des Schamanen, den Ongyod, in Verbindung gebracht werden

Catholic University ofLeuven/ Belgium, 1998 (unveröffentlicht), Mong. 10, S. 54. Vgl. auch

W. Heissig, Die Pekinger lamaistischen Blockdrucke in mongolischer Sprache, Wiesbaden

1954 (Göttinger Asiatische Forschungen; Bd. 2), Nr. 13, S. 22-23.
6 Heissig, Die Pekinger lamaistischen Blockdrucke, S. 162, Nr. 202.

7 Zentralasiatische Studien, 2, 1968, S. 76 [S.67-149].

AS/EA LIX'2'2005, S. 597-645



610 REZENSIONEN - COMPTES RENDUS - REVIEWS

kann, die zuerst als Ahnherren des Klans verehrt wurden. Diese These kann

jedoch erst durch weitere Erforschung der mündlichen und schriftlichen
autochthonen mongolischen Überlieferungen verifiziert werden.

In ihrem Beitrag "Bhiksuni Laksmi, Nägärjuna and the Eleven-headed,
Thousand-armed Avalokitesvara" beschäftigt sich Adelheid Herrmann-Pfandt
mit der Entstehung der Ikonographie des elfköpfigen und tausendarmigen
Avalokitesvara. Sie schildert die ikonographische Entwicklung dieser im
tibetischen Kulturraum äusserst populären Form des Avalokitesvara anhand der zur
Verfügung stehenden ikonographischen und textlichen Zeugnisse. Aufgrund der

schwierigen Datierungssituation kann sie lediglich inhaltliche Gründe für ihre

These, die elfköpfige und tausendarmige Form des Avalokitesvara sei

wahrscheinlich auf die Bhiksuni Laksmi zurückzuführen, geltend machen, die mir
jedoch überzeugend scheinen. Zu Bhiksuni Laksmis Vision des elfköpfigen und

tausendarmigen Avalokitesvara siehe jetzt auch Franz-Karl EHRHARD in seiner

Monographie Die Statue und der Tempel des Ärya Va-ti bzang-po,% Anm. 253,
S. 448-9.

Karl HOHEISEL, der zwei Jahrzehnte lang zusammen mit Hans-Joachim

Klimkeit in Bonn gelehrt hat, berichtet in seinem Beitrag "Judentum an den
Seidenstrassen" über ein gemeinsames Seminar-Projekt, das Klimkeit und er schon

lange geplant hatten, dessen Verwirklichung jedoch immer wieder verzögert
wurde aufgrund der schlechten Quellenlage. Die Präsenz des Judentums an der

Seidenstrasse ist seit der Antike wohlbekannt; es sind jedoch erstaunlich wenig
Textzeugnisse (nur zwei!) überliefert. HOHEISEL kommt das Verdienst zu, die

wenigen verfügbaren Daten über die Präsenz von Juden an der Seidenstrasse

zusammengestellt und in diesem Aufsatz dargestellt zu haben. Lediglich ergänzend

ist zu erwähnen, dass die Auswertung archäologischer Funde in Baktrien,

wo immerhin schon für Merv im 3. Jahrhundert die Präsenz von Juden durch

Keramikfunde, auf denen hebräische Namen eingebrannt sind, belegt werden

kann, wahrscheinlich für die Zukunft neue Ergebnisse erhoffen lässt.

Während die meisten Autorinnen und Autoren des Gedenkbands mit ihren

Beiträgen an Klimkeits Forschungsleidenschaft, die Seidenstrasse, anknüpfen,
macht der Beitrag von Norbert KLAES eine Ausnahme. Auch er nimmt direkt
Bezug auf Klimkeits Forschung, aber sozusagen auf den "jungen" Klimkeit, der

in Indien geboren und aufgewachsen ist als Sohn eines christlichen Missionars.

8 Ein Beitrag zu Geschichte und Geographie des tibetischen Buddhismus, Wiesbaden 2004

(Contributions to Tibetan Studies; vol. 2).

AS/EA LIX'2'2005, S. 597-645



Rezensionen - Comptes rendus - Reviews 611

Klimkeit hatte, damals eine Pionierleistung, 1981 ein Werk zum politischen
Hinduismus verfasst.9 KLAES knüpft an dieses Werk an und diskutiert in seinem

Aufsatz "Wer ist ein 'Hindu-Christ'? - Zwischen Hindu-Nationalismus und

christlicher Inkulturation" das Spannungsverhältnis zwischen der nationalistischen

hindutva-ldee und Christ-Sein in Indien, angesichts des auf der politischen
Bühne inzwischen salonfähigen Hindu-Nationalismus und der kommunalisti-
schen Konflikte, denen auch Christen in Indien immer mehr ausgesetzt sind, eine

politisch brisante Frage. Am historischen Beispiel des "Hindu-Katholiken"
Brahmabhändhab Upädhyäy (1861-1907) zeigt KLAES einige Facetten christlicher

Identitätsbildung in Indien auf. Zu Beginn des 20. Jahrhunderts, als noch

zwischen "Natur" und "übernatürlicher" Offenbarungsreligion unterschieden

wurde, konnten Hindu-Sozialisationsformen wie das Konzept des varnäsrama-
dharma als das "Wesen" der indischen Kultur verstanden werden, während zur

gleichen Zeit das Christentum als Offenbarungsreligion in seinem universalistischen

Anspruch ernstgenommen wurde. Hindu-Partikularität und christliche

Universalität Hessen sich in einer Hindu-christlichen Identität neu entwerfen.

Dies ist heute nicht mehr ohne weiteres möglich. Das Hindu-nationalistische,
inklusivistische Verständnis von hindutva blendet soziale, kulturelle und

religiöse Unterschiede auf für die betroffenen Gruppen nicht akzeptable Weise aus

und führt damit letztlich zur gewaltsam durchgesetzten Zwangshomogenisierung
der indischen Bevölkerung. Klaes stellt die verschiedenen Hindu-nationalistischen

wie auch die indisch-christlichen Perspektiven recht differenziert dar,

lediglich die Hindu-religiösen Traditionen verkürzt er zu einseitig auf die

monistischen Traditionen des Advaita-Vedänta, die seit einigen Jahrzehnten in
indischen intellektuellen Kreisen en vogue sind und sogar eine Universalisierung
durch Swami Dayananda Sarasvati und andere erfahren haben.10

Wassilios KLEIN vergleicht in seiner Studie "Zur Struktur von
Beichtspiegeln und Gebotstafeln" sieben Texte aus unterschiedlichen kulturellen und

religiösen Kontexten zu unterschiedlichen historischen Zeiten, einen ägyptischen,

jüdischen, christlichen, muslimischen, zoroastrischen, buddhistischen und

manichäischen Beichttext und kommt zu dem Schluss, dass allen sieben Texten

9 H.-J. Klimkeit, Der politische Hinduismus. Indische Denker zwischen religiöser Reform

undpolitischem Erwachen, Wiesbaden 1981.

10 S. hierzu A. Wilke, "Der vedische Weltbürger. Zur Globalisierung der Advaitavedänta-

paramparä zwischen Traditionalismus und Auto-Orientalismus", in: P. Schalk et al. (Hg.),

Religion im Spiegelkabinett. Asiatische Religionsgeschichte zwischen Orientalismus und

Okzidentalismus, Uppsala 2003, S. 321-356.

AS/EA LIX'2'2005, S. 597-645



612 Rezensionen - Comptes rendus - Reviews

ein in den Texten selbst nicht explizierter zweiteiliger Aufbau gemeinsam ist.

Sie beginnen alle mit Aussagen, die das Verhältnis der Gläubigen zur Gottheit
oder die innere Verfasstheit der Gläubigen thematisieren, dann erst folgen die

konkreten ethischen Gebote. Klein versteht die Herausarbeitung struktureller
Gemeinsamkeiten in divergenten Texten, die zudem einen völlig unterschiedlichen

Stellenwert in den einzelnen Traditionen haben, als einen Beitrag zur
Entdeckung von Gemeinsamkeiten in religiösen Traditionen, die "Chancen für

kulturübergreifend akzeptierte politische Problemlösungen in Bereichen wie

Menschenrechte, Friedensarbeit, Ökologie oder Bioethik bietet" (S. 164).

Bernhard Maier widmet in seinem kleinen Beitrag einigen Ausdrücken aus

der 113. Sure des Qur'än einige Überlegungen. Die Metapher "Herr des

Frühlichts" erinnert ihm zufolge an das alttestamentliche Bild vom Tagesanbruch als

Zeit der Errettung. Mehr noch beschäftigt er sich aber mit dem Bild vom un-
heilstiftenden "Neider", das in unterschiedlichen kulturellen Kontexten in den

ersten Jahrhunderten unserer Zeitrechnung auftaucht. Da sowohl in ägyptischen
wie auch griechischen, nicht-christlichen wie christlichen Kontexten Dämonen
und Teufel häufig als neiderfüllt angesehen wurden und die Lebenden sich durch
die neidischen Dämonen bedroht fühlten, folgert MAIER, auch in dem qurani-
schen "Neider, wenn er neidet" (Sure 113, 5) "keinen missgünstigen Menschen

sondern vielmehr einen nächtlichen Dämon zu sehen" (S. 177). Da diese

Feststellung jedoch lediglich spekulativ ist, wird sie von MAIER selbst relativiert
und in die Unverbindlichkeit einer allgemein menschlichen Situation, "wenn das

erste Licht des erwachenden Tages die düsteren Gedanken und quälende Ängste
der Nacht verscheucht" (S. 178), transportiert.

Wie so häufig für Sammelwerke vom Charakter einer Festschrift oder

Gedenkschrift festzustellen ist, sind die Einzelbeiträge auch in dieser Gedenkschrift

von recht unterschiedlicher wissenschaftlicher Qualität. Das allen
Beiträgen gemeinsame Anliegen, den verstorbenen Lehrer oder Kollegen zu würdigen,

verbietet es, ein allzu scharfes Urteil zu sprechen. Insgesamt ist es den

Herausgebern gut gelungen, die ganze Breite von Klimkeits Forschungsinteressen

in den einzelnen Beiträgen abzubilden.

Karénina Kollmar-Paulenz (Bern)

AS/EA LIX'2'2005, S. 597-645



Rezensionen - Comptes rendus - Reviews 613

Francine HÉRAIL: Notes journalières de Fujiwara no Sukefusa: Traduction du

"Shunki". Tome deuxième (1040-1054). Genève: Librairie Droz S.A., 2004. (École

Pratique des Hautes Études, Sciences historiques et philologiques. Hautes Études

Orientales; 37 / Extrême Orient; 3). - VIII, 800 pp. - ISBN 2-600-00896-9.

Das Tagebuch des Fujiwara no Sukefusa, dessen ersten Band Francine HÉRAIL

bereits 2001 herausgegeben hat, ist eine Chronik über den Tagesablauf am

Kaiserhof. Diese Aufzeichnungen gehören in die lange Reihe japanischer
Chroniken. Da sind eingeschlossen die eigentlichen Geschichtswerke wie das

Nihon shoki von 720, das in dreissig Kapiteln von den mythischen Anfängen bis

zum Jahr 696 das Entstehen des japanischen Staates darstellt. Dazu kommen die

Aufzeichnungen über die alljährlichen staatlichen Feiern. Im Besonderen ist auf
den Jahreszyklus der Feste des Hauses Ononomiya hinzuweisen, verfasst von

Fujiwara no Sanesuke. Ein Tagebuch, Chüyüki, schrieb Fujiwara no Munetada

(1064-1141). Anekdotensammlungen geben ebenfalls Einblick in das Leben am

Hof, über Gewohnheiten des Klerus, über die Eigenheiten der Literaten.
Interessant ist das Honchö reisö - Kunstwerke unseres Landes - kompiliert von
Takashima no Moriyoshi im Jahre 1010. In fünfzehn Abschnitten werden u.a.

die vier Jahreszeiten, Landschaften, Architektur, ebenfalls die dichterisch
gestalteten Tugenden des Kaisers geschildert.

Fujiwara no Sukefusas Chronik über den Staat umfasst in diesem 2. Band

die Zeit von 1040 an, d.h. vier Epochen: Chôkyû (1040-1044), Kantoku (1044-

1046), Eishö (1046-1054), Tengi (1054 Juni-Juli). Sukefusa gibt nicht nur eine

detaillierte Orientierung über die Administration des Reiches, sondern vermittelt
auch ein äusserst lebendiges Porträt des Kaisers und dessen Prinzipien in
kulturellen Fragen.

Das Jahr 1040 und die zwei Monate 1041 sind am vollständigsten
dokumentiert. Als Sukefusa realisiert, dass er in der Beamtenstellung nicht avanciert,
werden die Auskünfte spärlicher und kürzer. Zur stilistischen Darstellung einige
Zitate aus der Chökyu-Ära. Thema des 12. September 1040: Der Einsturz des

Ise-Heiligtums wird folgendermassen geschildert: "In alten Dokumenten heisst

es, das Heiligtum sei von Dieben angezündet worden, und das Götterbild habe

sich an einen Baum gehängt. Offenbar hat der Schreindiener den Weg freigelegt
und das Götterbild heruntergeholt." Auf diese Nachricht beginnt die Diskussion
über den Wiederaufbau. Da der 11. September ein günstiger Tag ist, sei es

wichtig, sich möglichst rasch zu entschliessen und die kundigen Meister über

Yin und Yang zu informieren. Yin und Yang ist von den Japanern vom Kon-

AS/EA LIX'2'2005, S. 597-645



614 Rezensionen - Comptes rendus - Reviews

tinent übernommen worden. Die Doktrin gründet einerseits auf kosmischen

Zusammenhängen wie auch auf zufälligen Ereignissen auf der Erde, wie dem

Vogelflug, merkwürdigem Verhalten der Tiere, Erdbeben, Unwetter usw. Yin
und Yang umfasst ebenfalls historische und periodische Gegebenheiten.
Sukefusa hält fest, das Ise-Heiligtum verlange eine Wahrsagungszeremonie, und
deren Ausführung habe sich nach chinesischem Vorbild zu richten. Als Chronist
schliesst er den Tagesrapport mit diesen Worten:

Der Auftrag, dem Kaiser die Beschlüsse zu überbringen, und seine Antwort weiterzuleiten,
erfüllt mich mit Angst. Warum eigentlich? Ich furchte, als Verbindungsmann zwischen

verschiedenen Personen zu dienen, meine Unabhängigkeit zu verlieren. Und zu alledem bin
ich übermüdet, ich bin völlig erschöpft und voller Widerwillen. Ich weiss nicht mehr, woran
ich bin, wie mich benehmen. Was tun? Die Welt ist aus den Fugen, ich begreife sie bloss

noch in grossen Zügen.

Der Einsturz des Ise Heiligtums beeindruckt, ja verstört den Kaiser. Die
Minister, die Beamten und das ganze Volk sind beunruhigt. Der Kaiser gesteht
Sukefusa, was in Ise passiert sei, bringe ihn aus dem Gleichgewicht. Für sich

persönlich befürchte er nichts, er sorge sich einzig für seine Untertanen. Seit er
die Unglücksbotschaft erhalten habe, habe er weder die Götter angerufen, noch
Sutren gebetet. Es sei ihm klar, wenn der Herrscher nicht tugendhaft sei,

verlieren die Menschen jeden Halt. Er habe Grund zum Weinen, in seiner

Unsicherheit wisse er nicht, wie sich verhalten. Eigentlich möchte er zum

Heiligtum pilgern. Doch er wisse ja nicht, ob die Gottheit das schätze.

Sukefusa referiert immer wieder die Klagen des Kaisers. Kaiser zu sein,
ohne die erforderlichen Eigenschaften zu haben, sei eine Strafe der Götter. Zu
dieser Aussage bemerkt der Chronist, er verstehe den Kaiser ganz gut, denn er

persönlich sei in der gleichen Situation, auch er habe eine Aufgabe, der er nicht

gewachsen sei. Tagebucheintragungen über menschliche Beziehungen verleihen
dieser Chronik eine besondere Note. Die realen Tatsachenberichte vermitteln
darüber hinaus das historische Bild der Epoche.

Im achten Monat am sechsten Tag, d.h. dem 14. September, wird den

Bräuchen zu Ehren des Konfuzius nachgelebt. In einer Kapelle, die den Weisen
des Alten China geweiht ist, werden Speiseopfer dargebracht und Lobreden

gehalten. Aus den klassischen Schriften wird vorgelesen, danach folgt ein
Bankett mit anschliessender Diskussion über Dichtkunst. Doch stets wiederholt
Sukefusa, man lebe in einer Zeit, da der Kaiser verzweifle, seine Fehler bedaure

und den Himmel um Verzeihung bitte. Er erinnert sich, dass in Indien eine

AS/EA LIX-2-2005, S. 597-645



Rezensionen - Comptes rendus - Reviews 615

Kannon-Statue langsam in der Erde versank, bis nur noch ein kleiner Teil
sichtbar war. Das wird auch als eine für Japan gültige Metapher betrachtet, sogar
für den Weltuntergang.

Alle Entscheidungen am Kaiserhof werden vor dem Hintergrund
übernatürlicher Mächte getroffen, es gehören dazu Orakel und Wahrsagekunst; des

Weiteren werden die Innen- und Aussenpolitik von Todesfällen in der Kaiserfamilie

und in der Adelsgesellschaft mitbestimmt. Aus den täglichen Notaten

geht ausserdem hervor, dass fertig ausgearbeitete Pläne dem Kaiser bloss zur

Begutachtung vorgelegt werden.

Der Chronist schreibt detailliert mit persönlicher Anteilnahme über das

vielfältige Geschehen, insbesonere schildert er die Beratungen, die im
Zusammenhang stehen mit den alten Sitten. Da ist beispielsweise der im Tempel
aufbewahrte Heilige Spiegel, welcher in der Tentoku-Ära während einer

Feuersbrunst seine Rundung bewahrte, wohingegen zur Zeit des Kaisers Ichijô
der Spiegel zerstört wurde und ein neuer angefertigt wurde. Nach dem
gegenwärtigen Brand im Jahre 1040 ist der Heilige Spiegel nicht mehr zu gebrauchen,
und über eine Neuanfertigung wird disputiert. Nach der Entscheidung, die

wenigen Überreste zu verehren, fällt eine göttliche Schlange vom Dach und

dringt in den Raum der Hofdamen ein. Jederman versteht das Zeichen, und als

man später den havarierten Spiegel in den neuen Bau bringt, beleuchtet er das

Gebäude. Das will heissen, so Sukefusa, der Beschluss gefällt der Gottheit.
Am letzten Tag, dem einundreissigsten Dezember 1040, werden keine

Regierungsgeschäfte erledigt. Wie wichtig das Datum genommen wird, ist aus

der langen Reihe der Beamten, der Minister, der hohen und der niederen

Würdenträger zu ersehen, die sich in den Gemächern der Prinzessin versammeln.
Sukefusa erwähnt den gesamten Hofadel namentlich, selbst jene Personen, die
sich für ihr Fernbleiben entschuldigen. Ein Bankett findet statt. Unzählbar viele

Sakegläser werden geleert. Gedichte werden rezitiert und vertont. Die
Gesellschaft vergnügt sich mit Liedern, die erst seit kurzem in Mode sind.

Sukefusa äussert sich abschätzig über den teils religiösen, teils profanen Text, er
betitelt ihn als Hanswursterei. Der hohe Würdenträger Fujiwara Shigetada
intoniert einen derartigen Gesang, und alle brechen in schallendes Gelächter aus.

Gegen neun Uhr abends ist das ausgelassene Bankett beendet. Die meisten
ziehen sich zurück, wenige nur, völlig betrunken, singen und tanzen weiter.

Am ersten Tag des neuen Jahres wird den alten Sitten nachgelebt. Da sind
die Neujahrsbitten für die Zukunft, in den Heiligtümern wird geopfert, werden
Sutren gelesen. Bis zum zweiten Mai 1041 werden die Tagebucheintragungen

AS/EA LIX-2-2005, S. 597-645



616 Rezensionen - Comptes rendus - Reviews

spärlicher. Sukefusa, dem der angestrebte Aufstieg innerhalb seiner Karriere
nicht gelungen ist, hat offensichtlich das Interesse am täglichen Rapport
verloren. Allerdings am siebzehnten Januar in der Eishö-Ära schildert er mit
gewohnter Genauigkeit die Festlichkeiten anlässlich der Volljährikeit des

Erbprinzen. Der Prinz wird neu eingekleidet, seine Haartracht verändert; dem

Zwölfjährigen werden nach Erwachsenenart die Haare zu einem Knoten
gebunden, um den höfischen Kopfputz zu tragen. Während der umständlchen

Vorbereitungen wird unablässig diskutiert, wie genau alles abzulaufen habe,
ob eher nach den Regeln der Owa-Ära oder der Kannin-Ära. Beeindruckend
die grosse Gästeschar; die hohen Würdenträger tragen die mit Edelsteinen

geschmückten Kostüme. Die Formulierung der Glückwünsche nimmt Bezug
auf chinesische Vorbilder der Tang-Zeit. Entsprechend der Wichtigkeit des

Anlasses schildert Sukefusa den komplizierten Bankettverlauf, wobei er hie
und abschätzige Bermerkungen einflicht; versteckte Kritik ist in den letzten

Tagesnotaten ohnehin häufiger als vordem. In der Tengi-Ära im Jahre 1054

existieren noch zwölf Eintragungen, neun im Juni und drei im Juli. Die
Übersetzerin Francine HÉRAIL bemerkt, Sukefusa habe vermutlich die Chronik
bis zu seinem Tode im Jahre 1057 weitergeführt.

Die minutiös kommentierte Publikation schliesst ab mit einem Anhang
aus den Jahren 1038 und 1040. Es folgen Personen- und Sachregister sowie ein
Verzeichnis der Errata im ersten Band, danach noch Stadt- und Palastpläne.

Elise Guignard

Martina Jackmuth: Die Bildersprache Kalidäsas im Kumärasambhava.
(Beiträge zur Indologie; Band 35). Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, 2002. - 252 pp.
-ISBN 3-447-04603-1.

Comme elle l'indique dans son introduction, Martina JACKMUTH se propose
d'analyser les métaphores du Kumärasambhava de Kälidäsa d'après certaines

techniques modernes de l'analyse littéraire, et non d'après les méthodes de

Yalamkärasästra indien. Plus précisément, elle utilisera la théorie de Harald
Weinrich1 et sa définition de la "métaphore hardie" (die kühne Metapher).

1 Harald Weinrich, Sprache in Texten, Stuttgart: Ernst Klett Verlag, 1976.

AS/EA LIX-2-2005. S. 597-645



Rezensionen - Comptes rendus - Reviews 617

Tout d'abord, JACKMUTH présente un bref historique des ouvrages traitant
de l'interprétation des images poétiques dans les poèmes sanskrits, et rend

compte d'une certaine confusion qui règne au sujet de la métaphore: les

distinctions entre métaphore et comparaison ne sont pas toujours clairement
rendues, et en outre, les indianistes ont l'obstacle supplémentaire de devoir tenir

compte des termes techniques sanskrits tels qu'on les trouve dans les alamkâra-
sästra (comme upamä, rüpaka et autres utpreksa), et de devoir concilier la

rhétorique européenne classique, héritée des Grecs et des Romains, avec la rhétorique

indienne.

Ensuite, JACKMUTH présente brièvement les deux oeuvres de Kälidäsa qui
lui serviront de sources principales: le Kumärasambhava (livres 1-8) (désormais
K) et le Raghuvamsa (dès lors R) et leurs diverses éditions et traductions. Ces

deux mahäkävya, des chefs-d'œuvre de la poésie classique, constituent un choix
idéal grâce à leur "abondance de matériel métaphorique" (p. 18). Le texte de

base sera le K, mais des références au R seront fréquentes, car ce texte reprend
souvent à son compte et élabore des images déjà présentes dans le K.

Revenant aux problèmes de définition de la métaphore, JACKMUTH

remarque que la recherche moderne a généralement abandonné l'explication la

plus anciennement utilisée de la métaphore, la théorie de la "substitution", selon

laquelle la métaphore remplace un terme banal par un terme imagé, et la définition

de Quintilien selon qui la métaphore est une comparaison plus brève (car
sans terme comparant). De nombreux chercheurs modernes s'appuient plutôt sur
la théorie de 1'"interaction", qui ne considère pas que la métaphore soit limitée à

un seul terme, ni que l'on puisse substituer à ce terme un autre terme plus banal

sans une perte de sens considérable. C'est à cette dernière théorie qu'adhère
aussi WEINRICH, qui utilise le concept de métaphore dans un sens large

image
La théorie de Weinrich de la "métaphore hardie" forme le fondement

théorique du livre de JACKMUTH. WEINRICH se distingue d'Aristote dans sa

définition de la métaphore hardie. Selon Aristote, en effet, une métaphore était

hardie, ingénieuse, surprenante, si le tertium commune (la caractéristique
commune des deux objets mis en rapport et qui permet précisément ce rapprochement)

n'est pas évident à première vue: soit il doit être expliqué par le poète, ou
alors le lecteur ne peut le découvrir qu'après mûre réflexion. Mais selon WEINRICH,

ce n'est pas là que réside la hardiesse d'une métaphore. Tout au contraire,
une métaphore est d'autant plus hardie moins il y a de distance entre les deux

choses mises en rapport. C'est ce qu'il appelle en allemand "die Bildspanne", un

AS/EA LIX-2-2005, S. 597-645



618 Rezensionen - Comptes rendus - Reviews

terme qui est lui-même la traduction de l'anglais "angle of an image", soit

l'angle ou l'écart (Spanne) d'une image. Plus cet écart entre comparé et comparant

est petit, plus la métaphore est audacieuse. Ainsi, pour reprendre une
métaphore du poète Paul Celan cité en exemple par WEINRICH et repris par JACKMUTH

(p. 23), "le lait noir de l'aube" serait une métaphore hardie, car le

déplacement, d'un écart minime, se fait à l'intérieur de la catégorie des couleurs, du

blanc (couleur habituelle du lait) au noir. En revanche, des métaphores aussi

couramment utilisées que "la lumière de la vérité" ou "un flot de paroles" ne

nous paraissent pas le moins du monde hardies, car l'écart d'image est très grand
entre les deux termes mis en rapport.

Les travaux de WEINRICH se limitaient à la rhétorique occidentale.
JACKMUTH, elle, se propose d'appliquer cette théorie aux oeuvres de Kälidäsa et de

tenter de déterminer si ce poète était conscient de l'existence de cet "écart
d'image", et s'il jouait avec pour produire des effets plus ou moins hardis dans

sa poésie. La théorie de WEINRICH se vérifie-t-elle pour Kälidäsa? Pour
déterminer cela, JACKMUTH se propose tout d'abord d'établir une hiérarchie des

existants afin de mesurer les écarts des images. Pour ce faire, elle se base sur
les catégories suivantes élaborées en s'inspirant de celles de Vinod AGGAR-

WAL:2

1) divin 5) végétal

2) démoniaque 6) élémentaire

3) humain 7) artificiel
4) animal 8) abstrait

Ainsi, une métaphore telle que bähu-latä (la liane qui est un bras, ou le bras

semblable à une liane) serait une métaphore possédant un écart d'image (Bild-
spanne) du degré deux, entre humain (3) et végétal (5). Selon cette procédure,
JACKMUTH se propose d'analyser certains vers du K, pour déterminer chaque
fois les degrés de la "Bildspanne" entre terme comparé et comparant, en laissant

toutefois de côté tout ce qui relève du cliché, comme les métaphores pâlies ou

mortes, ainsi que les épithètes métaphoriques de certains personnages.
D'abord JACKMUTH analyse ce qu'elle nomme les "métaphores isolées". Il

s'agit des images où les termes comparants et comparés sont tous séparés par le

même degré d'écart. C'est par exemple le cas dans le vers suivant (K 1.24), cité

2 Vinod Aggarwal, The Imagery ofKalidasa, Delhi: Eastern Book Linkers, 1985.

AS/EA LIX-2-2005. S. 597-645



Rezensionen - Comptes rendus - Reviews 619

et analysé par JACKMUTH à la p. 29, qui décrit Mena, l'épouse de l'Himalaya,
tenant dans ses bras Pârvatî, sa fille nouveau-née:

tayä duhiträ sutaräm janitrï sphuratprabhämandalayä cakäs

vidürabhümir navameghasabdäd udbhinnayä ratnasaläkayc
ise

r ratnasaläkayeva

Grâce à cette fille au halo lumineux étincelant, la mère brilla encore plus, comme la terre

du mont Vidûra [brille encore plus] grâce à un éclat de gemme révélé à la lumière du jour
par le tonnerre des nouveaux nuages.

Ici les termes comparés sont Mena (divin), Pârvatî (divin), les douleurs
d'accouchement de Mena (divin) et la naissance de Pârvatî (divin). Les termes
comparants qui y correspondent sont la terre du mont Vidûra (élémentaire), la

gemme (élémentaire), le tonnerre (élémentaire) et la cassure des rochers

(élémentaire). Ainsi dans tout ce vers, la "Bildspanne" qui sépare les comparés
(catégorie 1, divin) des comparants (catégorie 6, élémentaire) est du degré 5. C'est

pour cela qu'il s'agit d'une métaphore à "Bildspanne" isolée, isolée dans le sens

qu'elle possède le même degré d'écart entre tous les termes comparés de l'image
et les comparants qui y correspondent.

JACKMUTH note d'emblée que ce type de métaphore isolée n'est de loin pas
le plus courant chez Kälidäsa. Elle analyse ce type de métaphores de la p. 31 à la

p. 96, soit une quarantaine de vers du K, présentant chaque fois l'original sanskrit,

sa propre traduction allemande, puis l'analyse de la "Bildspanne" de la

métaphore contenue dans le vers, citant souvent d'autres vers du K ou du R contenant

une métaphore similaire. JACKMUTH procède en commençant par les

métaphores ayant une "Bildspanne" du degré 6,3 puis en descendant. Certains degrés

d'écart ne sont pas forcément présents: ainsi, l'écart 6 comparant les catégories
"divin" et "artificiel" est presque inexistant. D'autres degrés d'écart ne se

présentent pas dans le K pour des raisons dues au contexte, car les protagonistes de

ce texte sont presque uniquement des dieux: seul le démon Täraka y est

mentionné, et il n'y a pas d'êtres humains dans l'histoire. Il est donc inévitable que
les catégories "humain" et "démoniaque" soient sous-représentées.

Pour des raisons qui ne me sont pas absolument claires, Jackmuth n'analyse pas les

métaphores dont les termes sont des abstraits. Il n'y a donc pas de "Bildspannen" du degré 7. La

principale raison pour cela semble être qu'une qualité abstraite est mise dans la même

catégorie que son possesseur: ainsi, la tristesse d'une déesse est placée dans la catégorie "divin"
(voir pp. 26-27).

AS/EA L1X-2-2005, S. 597-645



620 Rezensionen - Comptes rendus - Reviews

JACKMUTH passe ensuite à l'analyse des "métaphores à écart oscillant"
(Metaphern mit oszillierenden Bildspannen), qui forme le plat de résistance de

son étude (pp. 97-207). A ce propos, le lecteur rencontre un petit problème
d'ordre "organisationnel". JACKMUTH définit d'abord trois types de

métaphores à "Bildspanne" oscillante (pp. 29-30 et 97), mais plus tard, dans sa

conclusion, elle parle de quatre sortes (p. 209). C'est d'autant plus surprenant

que la sorte nommée "Wechsel der Kategorien",4 qui n'est d'abord mentionnée

qu'en passant sous la deuxième catégorie de la "verkettete Metapher",5 s'avère
être la sorte la plus productive et a par ailleurs droit - de façon tout à fait justifiée

- à tout un chapitre pour elle-même (le chapitre 5.2.3). C'est pourquoi
nous avons pris le parti de mentionner d'emblée la subdivision en quatre sortes.

1) Il y a d'abord des métaphores qui oscillent à cause de l'homonymie.
Parfois, lorsqu'un terme a deux, voir plusieurs sens, le passage peut être interprété
de deux ou plusieurs manières différentes. Ce type d'oscillation ne se produit
que deux fois dans le K.

2) Les métaphores peuvent ensuite osciller parce qu'un seul terme est comparé

avec plusieurs comparants (ce qu'en terminologie d'alahkärasästra on

appellerait une mälopamä) appartenant à des catégories différentes, ou vice versa.
Par exemple, K 7.21 compare Pârvatî (divin) à la nuit (élémentaire), à un fleuve

(élémentaire) et à une liane (végétal). Ainsi, la métaphore oscille entre un écart

de 4 et de 5 degrés. (Voir p. 30).

3) Une métaphore peut osciller parce qu'elle comporte plusieurs comparés
et comparants qui ne présentent pas tous le même degré d'écart entre eux. C'est
la catégorie la plus productive. Un exemple en est fourni dans le vers suivant, où

Brahma reçoit les dieux qui sont tous terrorisés par le démon Täraka:

tesäm ävir abhüd brahmä

parimlänamukhasriyäm
sarasäm suptapadmänäm

prätar dldhitimän iva

4 Voir ci-dessous point 3).
5 Voir p. 97: "Die Zuordnung von einem oder mehreren Bildspendern aus verschiedenen

Kategorien zu einem oder mehreren Bildempfängern und umgekehrt geschieht oft innerhalb

sogenannter verketteter Metaphern. Es kommt jedoch auch der Wechsel der Kategorien
innerhalb nicht-verketteter Metaphern vor."

AS/EA LIX-2-2005, S. 597-645



Rezensionen - Comptes rendus - Reviews 621

Brahma leur apparut, à eux qui avaient perdu l'éclat de leur visage, comme le soleil apparaît

le matin aux étangs dont les lotus dorment encore.

Ici Brahma (divin) est comparé au soleil (élémentaire), produisant un écart du

degré 5; les visages des dieux (divin) sont comparés aux lotus (végétal), un écart

du degré 4, et enfin, les dieux (divin) dans leur ensemble sont comparés aux

étangs (élémentaire), produisant encore un écart du degré 5. (Voir pp. 139-140).

4) Finalement, il peut y avoir oscillation par interprétations diverses. Des

éléments nouveaux viennent alors s'ajouter à l'image, non pas parce qu'ils y
sont explicitement mentionnés, mais parce qu'ils sont sous-entendus. Ce dernier

type nécessite une connaissance approfondie de l'imagerie sanskrite, ainsi que
de la mythologie, de la culture et de la religion de l'Inde.

Toutefois, des combinaisons de ces quatre sortes sont fréquentes. Une série

de tableaux (pp. 210-213) résume de façon visuelle toutes ces observations.
JACKMUTH conclut que, contrairement à l'idée de WEINRICH, les degrés

plus ou moins grands d'écart ne rendent pas une métaphore plus ou moins poétique.

Ainsi, une métaphore comportant un écart de degré zéro entre comparants
et comparés ne sera de ce fait pas plus hardie qu'une autre qui comporte le degré
6. Selon JACKMUTH, dans la poésie de Kälidäsa, c'est l'oscillation des écarts au

sein d'une même métaphore qui produit l'effet poétique (pp. 2096 et 214).

L'ouvrage se termine par une bibliographie et deux index: tout d'abord un index
très exhaustif de tous les termes utilisés comme comparants et comparés (Bild-
spender und Bildempfänger, soit upamäna et upameya) dans le K et le R, puis
un index des vers cités dans le K et le R. Ce dernier index révèle que sur le total
de 614 vers que comporte le K dans l'édition critique de ScharpÉ suivie par
JACKMUTH, elle analyse en tout 164 vers.

On peut noter les trois "coquilles" suivantes:

- À la p. 47, ligne 15 il y a une coupure à la fin de la ligne entre R et sis.

- À la page 66, ligne 14, il faut lire Tärkshya au lieu de "Täkshya".

- À la p. 211, ligne 8, il faut de toute évidence lire: Kapitel 5.2.3 et non
"4.2.3".
Passons maintenant à la discussion de certaines questions soulevées par

cette étude. Un des problèmes qui se posent d'emblée à la lecture de cet ouvrage

6 "Eine Metapher mit einer isolierten Bildspanne der Stufe 6 kann genauso unpoetisch oder

poetisch wirken wie eine Metapher mit einer Bildspanne der Stufe 0. [...] Es ist im
Kumärasambhava nicht die Enge oder Weite der Bildspanne an sich, die die Kühnheit einer

Metapher ausmacht, sondern das Oszillieren zwischen den verschiedenen Bildspannen."

AS/EA LIX-2-2005, S. 597-645



622 REZENSIONEN - COMPTES RENDUS - REVIEWS

est celui de la catégorisation des choses ou des existants (Seinshierarchie), dont
la liste est proposée à la p. 27. Vu que toutes les analyses des "Bildspannen"
dépendent de la catégorie dans laquelle on classe les comparants ou comparés, le

problème de la classification des existants n'est pas anodin. Or cette
classification pose parfois problème. Par exemple, lorsque les bras de Pârvatî sont

comparés à des lianes, ou son visage à un lotus, les bras et le visage sont classés

dans la catégorie "divin", car Pârvatî est une déesse. Or, (et étant donné le fort
anthropomorphisme des dieux indiens) on peut se demander s'il y a catégoriquement

vraiment une différence entre les bras et le visage de Pârvatî et les bras

ou le visage d'une femme humaine, qui peuvent (et sont très souvent) comparés
à des lianes ou des lotus. Pourtant, lorsque des bras humains sont comparés à des

lianes, ou des visages humains à des lotus, la "Bildspanne" n'est que du degré 2

(séparant l'humain du végétal), mais lorsque c'est Pârvatî (ou une autre déesse)

qui fonctionne comme upameya, cette "Bildspanne" est du degré 4 (séparant le

divin du végétal). Dans les deux cas, il est pourtant question de bras et de visages.

Dans le K 1.28, (cité p. 110), une flamme, parce qu'elle brûle dans une

lampe qui appartient à la catégorie "artificiel", est du coup elle aussi classée

comme "artificielle". Là on pourrait objecter qu'une flamme en vaut une autre,

qu'elle brûle dans une lampe, une cheminée ou lors d'un incendie de forêt. Dans
le K 3.54 (cité p. 144), l'habit de Pârvatî est comparé au soleil. Cet habit est

classé dans la catégorie "divin" parce que c'est Pârvatî qui le porte. Là aussi, on

peut se demander si un habit ne devrait pas être classé dans la catégorie des

"artificiels", quelle que soit la personne qui le porte. Dans le K 1.30 (cité p. 114),
les connaissances que Pârvatî avait accumulées lors de ses vies antérieures se

hâtent de la rejoindre à sa nouvelle naissance. Les connaissances de Pârvatî sont

ici classées sous la catégorie "divin", parce qu'elles appartiennent à la déesse.

N'aurait-il pas plutôt fallu les placer dans la catégorie "abstrait"? Ce parti-pris
d'attribuer à des parties du corps, des objets personnels, ou des qualités abstraites,

la catégorie d'existant de leur possesseur présente certes l'avantage très

concret d'éviter la multiplication à l'infini des catégories, mais produit à

l'occasion une simplification à l'outrance: du moins, les oscillations des écarts

d'image au sein des métaphores peuvent s'en trouver considérablement réduites.

Dans un autre ordre de problèmes, à la p. 125, la perle et le corail qui figurent

dans K 1.45 sont tous deux placés dans la catégorie "animal". C'est sans

doute correct d'un point de vue scientifique, mais on peut légitimement se

demander si les anciens Indiens auraient fait de même. En tant que gemmes, les

AS/EA L1X-2-2005, S. 597-645



Rezensionen - Comptes rendus - Reviews 623

perles et le corail pourraient tous deux être classés sous la catégorie élémentaire.

En outre, le corail, comme le suggère son nom sanskrit vidruma, aurait peut-être

plutôt été classé comme un végétal, une suggestion que renforce d'ailleurs dans

ce vers même l'épithète qui s'y applique: sphuta (ouvert, éclos).7

JACKMUTH prétend que Kälidäsa jouait consciemment avec ces oscillations
entre les "Bildspannen". En effet, le début du K, un endroit-clé où le poète essaie

évidemment de capter l'attention du lecteur, contient les vers avec le plus
d'oscillations (voir p. 214). Elle conclut par deux fois (pp. 209 et 214), mais sans

trop expliquer par quel raisonnement elle arrive à cette conclusion, que dans le

cas des poèmes de Kälidäsa, ce n'est pas la plus ou moins grande "Bildspanne",
mais c'est l'oscillation qui rend la métaphore hardie. Apparemment, la simple
accumulation de l'évidence (la majorité des métaphores de Kälidäsa ont
effectivement une "Bildspanne" oscillante) compte comme une preuve. Et en effet,
nous sommes prêts à accepter l'idée que si le poète utilisait majoritairement des

métaphores à "Bildspanne" oscillante, c'est qu'il devait les considérer comme
plus hardies que la belle régularité et le parallélisme équilibré des "Bildspannen"
à écart unique, quel que soit le degré de cet écart. Mais c'est lorsque JACKMUTH

prétend expliquer la hardiesse d'une métaphore uniquement par l'oscillation que
ses arguments ne sont pas toujours convaincants. Car d'autres facteurs que
l'oscillation peuvent entrer en ligne de compte.

C'est le cas par exemple en ce qui concerne K 5.13, analysé à la p. 161. Ici
Pârvatî, qui décide de faire de l'ascèse pour s'attirer les bonnes grâces de Siva,

(et renonce donc à son comportement gracieux et coquet habituel) prête
temporairement ses mouvements enjoués aux lianes et ses regards tremblants aux
gazelles.8 Ainsi, les parties du corps de Pârvatî sont une fois mises en équivalence
avec un élément végétal et l'autre fois avec un élément animal. (Il y a donc une
fois un écart du degré 4, l'autre fois du degré 3.) Cette oscillation, dit
JACKMUTH, sauve l'image du cliché et la rend hardie.9 Mais en l'occurrence, n'est pas

plutôt l'inversion, dans le cadre de deux comparaisons en soi très communes, qui
rend la métaphore hardie? D'habitude, les regards tremblants des femmes sont

comparés à ceux des gazelles, et leurs gestes enjoués à l'agitation d'une liane

7 Traduit ici par "rein", soit "pur".
8 punar grahïtum niyamasthayâ tayâ dvayesu niksepam ivârpitam dvayam

latâsu tanvïsu vilâsacestitam viloladrstir harinähganäsu ca
9 "In dieser oszillierenden Metapher bringt Kälidäsa zwei dichterische Klischees zusammen,

die durch dieses Aufeinandertreffen ein neues Bild entstehen lassen, das durch sein Oszillieren

nun nicht mehr klischeehaft wirkt."

AS/EA LIX-2-2005, S. 597-645



624 Rezensionen - Comptes rendus - Reviews

(sous l'effet du vent). Les regards des gazelles et les mouvements des lianes

fonctionnent en principe de façon paradigmatique. Mais ici, au contraire, c'est

Pârvatî, ce parangon de beauté féminine, qui possède la "copie originale" et qui
la prête aux gazelles et aux lianes. A mon sens, c'est ce retour de situation
inhabituel qui nous frappe et rend la métaphore hardie, bien plus que l'oscillation
entre le divin, l'animal et le végétal.

En conclusion, on peut dire qu'il est intéressant d'examiner les oscillations
entre "Bildspannen" au sein des métaphores de Kälidäsa. Cette problématique
est certainement nouvelle pour les oeuvres sanskrites, et mérite qu'on s'y
intéresse. JACKMUTH fournit dans cet ouvrage une analyse et des explications très

précises des métaphores tirées d'un grand nombre de vers du K et du R. Ce type
d'analyse a le mérite de forcer le lecteur à une lecture très minutieuse du texte.

L'étude de JACKMUTH est aussi remarquable dans l'analyse de la quatrième
sorte de métaphores oscillantes (voir pp. 183-207), celles qui demandent des

connaissances extra-linguistiques, sur lesquelles elle apporte souvent des lumières

inédites. L'impressionnant effort de traduction et d'analyse de ces textes rend

cet ouvrage incontournable pour quiconque désirerait se pencher sur l'étude des

poèmes de Kälidäsa.

Danielle FELLER (Lausanne)

Marlies Whitehouse-Furrer: Japanische Lesarten von Franz Kafkas "Die
Verwandlung". München: Iudicium Verlag GmbH, 2004. - 109 S. - ISBN 3-

89129-416-6.

Kafkas Erzählung "Die Verwandlung" wurde in den Jahren 1952 bis 2001

elfmal ins Japanische übersetzt; neun Übersetzungen untersucht Marlies WHITE-

HOUSE-FURRER in dieser Publikation, die ursprünglich als Lizentiatsarbeit an der

Japanologischen Abteilung der Universität Zürich eingereicht wurde. Die
Verfasserin geht dabei sehr systematisch vor. In einem der ersten Kapitel
"Übersetzen und Übersetzen" bietet sie eine Einführung in die Übersetzungswissenschaft

und diskutiert die damit zusammenhängenden Theorien.
Abschliessend wird festgestellt, dass in einem Text nie 'alles' gesagt wird und der
Leser aufgefordert ist, denselben zu vervollständigen, ihn durch sein
kulturspezifisches Wissen zu ergänzen.

AS/EA LIX-2-2005. S. 597-645



Rezensionen - Comptes rendus - Reviews 625

Der japanische Übersetzer muss sich fundierte Kenntnisse der fremden

Sprache und Kultur erworben haben. Im dritten Kapitel stellt die Autorin das

Verhältnis zwischen japanischer Germanistik und deutscher Literatur in Japan

vor. Als Erstes verweist sie auf den historischen Hintergrund bzw. auf die

frühesten Kontakte zwischen Deutschen und Japanern. Sie erwähnt u.a. den

Reisebericht des Arztes Engelbert Kämpfer aus dem siebzehnten Jahrhundert.

Folgenreich für die japanisch-deutsche Begegnung ist die Ankunft der preussischen

Flotte 1860. Ein Handelsvertrag wurde abgeschlossen; anschliessend

setzte das japanische Deutschstudium ein. Als Pioniere gelten Itsuki (Kanemori)
Ichikawa und Hiroyuki (Kôzô) Katö. Beide waren des Holländischen kundig;
auf Befehl der Regierung lernte Itsuki Ichikawa Deutsch, und dieser wiederum
weckte das Interesse Hiroyuki Katôs an der deutschen Sprache, was sich dann

auf die Studienpläne der Universität Tôkyô auswirkte, wo er 1881 zum Rektor
ernannt wurde. Mangels deutschkundiger Japaner wurden zwar vor allem
Deutsche als Lehrer angestellt. Karl Florenz war dann der erste Professor für
Germanistik an der Kaiserlichen Universität Tôkyô; zwischen 1893 und 1914

dozierte er deutsche Literatur und Sprache. Zu bemerken ist allerdings, dass zu
dieser Zeit die Zahl ausgebildeter Germanisten noch gering war und die meisten
Publikationen über Sprache und Literatur über das Englische erfolgten.

Schillers "Wilhelm Teil" und ein grosser Teil von Goethes Werk erschien

auf Japanisch. Schon 1889 legte Mori Ögai eine Anthologie europäischer Lyrik
vor. Der japanische Germanist und Schriftsteller Chikufû Tobari übertrug
Grundlegendes von Friedrich Nietzsche. Um die Jahrhundertwende zeigte sich
ein verstärktes Interesse an der dramatischen Gattung. Werke von Gerhard

Hauptmann, Wedekind und anderem Autoren wurden übertragen und befruchteten

Diskussionen bezüglich des traditionellen japanischen Theaters.

Wie zu erwarten, litten die deutsch-japanischen Beziehungen unter den

Kriegen des zwanzigsten Jahrhunderts; ab der zweiten Hälfte der 1950er Jahre

belebten sie sich wieder und 1947 wurde die "Japanische Gesellschaft für
Germanistik" (JGG) gegründet. Die erstaunliche, im Wesentlichen konstante

Entwicklung der Germanistik in Japan ist eine der Komponenten, die im
grösseren Rahmen der Auseinandersetzung mit dem Westen zur Modernisierung
seit der Meiji-Zeit beigetragen hat. In der Sparte deutsche Literatur stellt
WHITEHOUSE-FURRER grafisch dar, welche Autoren im Zeitraum von 1957 bis

1989 behandelt, d.h. übersetzt wurden. Allen voran Goethe (1854 mal); Thomas

Mann (805 mal); Kafka (630 mal), danach noch weitere neun Autoren um die

400 mal und 300 mal; zum Abschluss Hesse (276 mal).

AS/EA LIX'2'2005, S. 597-645



626 Rezensionen - Comptes rendus - Reviews

In der Einführung zur Rezeption von Kafkas Werk zitiert die Autorin
NAKAZAWA HIDEO, der auf Folgendes hinweist:

Die japanische Kafka-Forschung stand stets und steht heute noch unter starkem Einfluss der

jeweils in Europa und in Amerika vorherrschenden Forschungsansätzen. So überwog einmal

die von Max Brod betont religiöse Deutung, dann kam die existenzialphilosophische

Interpretation unter dem Einfluss von Camus und Sartre, danach die stilistische,

erzählperspektivische Untersuchung, die von Friedrich Beissner und Martin Walser angeregt
wurde, usw. Heute scheint die durch die moderne französische Philosophie beeinflusste

dekonstruktive Interpretationmethode in Mode zu sein.

WHITEHOUSE-FURRER geht nicht weiter auf Nakazawas Feststellung ein,
sondern konzentriert sich auf die Translation und die damit verbundene Interpretation

der Erzählung "Die Verwandlung". Sie wurde, wie gesagt, elfmal übersetzt,

und zwar unter dem Titel henshin (wörtlich: "Veränderung des Körpers"
bzw. "Metamorphose"). Neun von den elf Texten werden in der vorliegenden
Arbeit behandelt, im Einzelnen und im Vergleich untereinander.

Die kritische Sicht Kafkas auf seine Erzählung wird nicht berücksichtigt;
aus diesem Grunde zitiere ich einige diesbezügliche Stellen aus Kafkas Briefen
an seine Verlobte Feiice Bauer. Da schreibt er am 23. November 1912 aus Prag:

"[...] die Geschichte ist ein wenig fürchterlich. Sie heisst 'Verwandlung', sie

würde Dir tüchtig Angst machen." Am Tag darauf dann: "Was ist das doch für
eine ausnehmend ekelhafte Geschichte, die ich jetzt wieder beiseite lege." Und
am 1. März 1913 (zwei Uhr nachts): "Ein schöner Abend bei Max (Brod). Ich
las mich an meiner Geschichte in Raserei. Wir haben uns dann wohl sein lassen

und viel gelacht. Wenn man Türen und Fenster gegen diese Welt absperrt, lässt

sich doch hie und da der Schein und fast der Anfang eines schönen Daseins

erzeugen." Am 20.Oktober desselben Jahres. "[...] nun las ich zu Hause 'Die
Verwandlung' und finde sie schlecht." Und am 19. Januar 1914: "Grosser
Widerwille vor 'Verwandlung'. Unlesbares Ende. Unvollkommen fast bis in den

Grund". Und ausserdem in einem Gespräch mit Gustav Janouch (tschechischer

Schriftsteller): '"Die Verwandlung' ist ein schrecklicher Traum, eine schreckliche

Vorstellung. [...] Der Traum enthüllt die Wirklichkeit, hinter der die
Vorstellung zurückbleibt. Das ist das Schreckliche des Lebens - das Erschütternde
der Kunst."

Aus den obigen Zitaten geht hervor, wie problematisch "Die Verwandlung"
selbst für Kafka war. Wie befremdlich musste sie erst auf das japanische
Lesepublikum wirken. Schon der Anfangssatz: "Als Gregor Samsa eines Morgens

AS/EA LIX'2'2005. S. 597-645



Rezensionen - Comptes rendus - Reviews 627

aus unruhigen Träumen erwachte, fand er sich in seinem Bett zu einem

ungeheuren Ungeziefer verwandelt." WHITEHOUSE-FURRER zeigt, wie verschieden
das Wort "Ungeziefer" übersetzt wurde. Sieben Übersetzer wählten den

Ausdruck dokumushi (bzw. dokuchü), zwei entschieden sich für mushi. Dokumushi
hat zwei Bedeutungen: einerseits giftiges Insekt, anderseits ein Insekt, vor dem

sich die Menschen ekeln. Unter mushi wird allgemein Insekt verstanden. Das

Adjektiv "ungeheuer" wird sechsmal mit ippiki übersetzt und nicht mit dem hier

korrekteren sushi ippiki, das für Tiere verwendet wird.
Nicht allein die Übersetzung des ersten Satzes beeinflusst das Bild, das sich

der Leser vom Protagonisten der Erzählung macht, sondern ebenso die
differierenden Ausdrücke im Laufe der Geschichte wie "Mistkäfer", "Pferdemist-
insekt" oder "Kackekäfer" (unchi mushi).

Die gründliche Textanalyse dokumentiert gleichfalls den spezifisch japanischen

und den spezifisch deutschen Gesprächston. Als Beispiel dient etwa die

Sprachgepflogenheit innerhalb der Familie und anderseits im Verkehr mit
Aussenstehenden. Generell ist eine Japanisierung des Gesprächs zu beobachten,

hingewiesen wird dabei auf die unterschiedliche Sprechweise von Männern und

Frauen; zitiert wird das Postulat von Nakazawa (1989): "Man muss zugeben,
dass der Unterschied zwischen Männersprache und Frauensprache in der

japanischen Umgangssprache noch als Wirklichkeit besteht. Der Übersetzer

muss auf diese Wirklichkeit achten."

Eine noch grössere Schwierigkeit für den Übersetzer sind Redewendungen
im Bereich der Religion. Da gibt es beispielsweise den Seufzer von Gregor:
"Ach Gott, was für einen anstrengenden Beruf habe ich gewählt!" Der Ausdruck

"Ach Gott", genau so wie das englische "Oh, my God !" oder das französische

"Ah, mon Dieu" oder italienisch "Dio mio!" meint jedes Mal den christlichen

Gott, dient allein zur emphatischen Betonung. Eine wörtliche Übertragung ist

unmöglich, da in Japan prinzipiell unterschiedliche Lehren, der Shintoismus, der

Buddhismus, der Konfuzianismus nebeneinander bestehen. Die Übersetzer

behelfen sich mit sinngemässen Exklamationen wie etwa yareyare (oh je!) Es

finden sich teilweise auch Entsprechungen für "Ach Gott, ach Gott!", was im
Japanisch zu kamisama wird und "ehrwürdige Gottheit" meint. Ausser einem
Übersetzer haben sich alle um eine Translation bemüht. - Schlussbemerkung:

Deutsche, im Christentum wurzelnde Wendungen, die im Sprachgebrauch zu
Phrasen mutierten, wurden auf Japanisch fast durchwegs mittels sinngemässer

Entsprechung wiedergegeben.

AS/EA LIX'2'2005, S 597-645



628 REZENSIONEN - COMPTES RENDUS - REVIEWS

Zusammenfassend hält WHITEHOUSE-FURRER fest: "Die literarische Translation

ist eine vom kulturellen Kontext stark beeinflusste Handlung. [...] Ein ganzes

System konnotativer Bedeutungen ergänzt die sprachlichen Kompetenzen
beim Verfassen einer angemessenen Translation."

Die absurde Erzählung "Die Verwandlung" eignet sich bestens für eine

sprachvergleichende Analyse. Gregor Samsons Metamorphose in ein grosses,

vielbeiniges Insekt mit menschlicher Stimme, mit Menschenverstand, das

innerhalb der Familie zum Aussenseiter wird und doch mit den Eltern und der

Schwester kommuniziert bis zum tragischen Ende, ist ein Albtraum. Gregor,
eingeschlossen im eigenen Zimmer, wo er über Boden, Wände und Decke

kriecht, verweigert die Nahrungsaufnahme und stirbt.
Strukturell ist die Geschichte eine Folge von Gesprächen; sie schildert die

Atmosphäre und gibt somit reichlich Stoff her für die komparatistische Analyse.
Die "Japanischen Lesarten von Franz Kafkas 'Die Verwandlung'" eröffnen
hochinteressante Perspektiven auf die interkulturelle Kommunikation.

Im Anhang zeigt die Autorin an sechzehn deutschen Sätzen oder

Abschnitten, wie die jeweiligen Übertragungen auf Japanisch lauten. Es folgen die

Bibliographie und ein Glossar.

Elise GUIGNARD

Klaus KARTTUNEN and Petteri KOSKIKALLIO (ed.): Vidyärnavavandanam.
Essays in honour of Asko Parpola. Helsinki: Finnish Oriental Society, 2001.

(Studia Orientalia; 94). 511 pp. - Finnmarks 250,-

This collection of articles, published by the Finnish Oriental Society as a special
volume of Studia Orientalia, honors the eminent Finnish scholar Asko PARPOLA

on the occasion of his sixtieth birthday. The preface describes PARPOLA's scholarly

career and places him in the history of oriental studies in Finland. There is a

select bibliography of Parpola's works. Then follow thirty-one articles
contributed by scholars from four continents, and from a broad range of scholarly
areas, methods, and styles.

The collection constitutes a fitting tribute to PARPOLA. More than half of
the contributed articles cite PARPOLA's work in their bibliographies, and many
more could plausibly have done so. In its overall high quality, furthermore, and

AS/EA LIX'2'2005, S. 597-645



Rezensionen - Comptes rendus - Reviews 629

in the particular combination of topics represented, this collection enables us to
reflect on the breadth, depth, and significance of PARPOLA's achievement.

PARPOLA has not confined himself to narrow pursuits, either in subject
matter or in method. He has mastered many disciplinary approaches, and has

been celebrated for his willingness to combine them. In general he has

concerned himself with the history of the peoples and cultures of early South Asia.
There have been particular recurrent themes: the history ofthe migration ofthe
peoples speaking Indo-Aryan languages into South Asia; the writing system of
the Harappan civilization and the contacts of Harappan peoples with Aryan
peoples; and the history of Vedic rituals, especially the Sämavedic component of
them, and in particular the Jaiminïya Vedic school, in its transposition into Kerala,

and in its contemporary continuations. Most articles in this volume can be

assessed in relation to PARPOLA's work on these specific themes, or to the

underlying problems that led PARPOLA to work on them.
The largest group of articles in the collection is devoted to Vedic studies.

There are two that continue in the spirit of PARPOLA's own ethnographic-style
field work in search of contemporary practitioners of Vedic ritual and recitation.
Frederick SMITH contributes a survey of the srauta ritualists currently active in
Maharastra. This survey seeks, furthermore, to understand the motivations of the

contemporary performers of srauta sacrifices as they articulate them, and to

place these motivations in the context of current trends in religious movements
in Western India. One hopes that SMITH will elsewhere discuss what relationship
the 'revivalist' impulse that he finds among some of the newer srautins bears to
the upsurgence of militant forms of Hinduism in the same region over recent
decades.

Wayne HOWARD makes available a series of letters from the late L. S. Ra-

jagopalan ("L.S.R.") which formed part of a joint project to reconstruct the

history and current distribution of some subvarieties of Sämavedic chanting, in

particular the so-called Tracina' and 'Navïna' styles of the Kauthuma school.

As is Howard's intention, the epistolary style ofthe article lionizes the intrepid
L.S.R. as he journeys to many out ofthe way places in the South, and follows up
with greater or lesser success the scantiest of leads.

Klaus KARTTUNEN's contribution, an edition and translation ofthe Sthäli-

päka section of several medieval Grhya prayoga texts of the Jaiminïya school,
continues PARPOLA's work in the later history of this Vedic ritual school. The

copies of manuscripts that KARTTUNEN used came to him from PARPOLA's

fieldwork. Being a piece of primary philological work, an edition of previously

AS/EA LIX'2'2005, S. 597-645



630 Rezensionen - Comptes rendus - Reviews

unpublished texts, this is probably the most permanent contribution in the

volume.

Three studies of Vedic ritual are concerned with textual materials from the

classical Vedic period up through the sütra literature. Masato FUJII sorts out the

difficult history ofthe priestly function ofthe Brahman in Vedic ritual by a careful

analysis of the actions assigned to him in the various schools of the Veda in
the successive stages of their development. Jan HOUBEN adds in his contribution
here to the history of the principle of ahimsä that he has proposed elsewhere.

HOUBEN shows the anomalous nature of a "non-ritual" use of the term in a

passage of the Taittiriya Brähmana. HOUBEN suggests that this ethical sense of the

term came into the sacrificial tradition due to the influence of "outside"
movements. Henk Bodewitz traces the complicated transformations that the

samvargavidyä lore underwent as it passed from the Jaiminïya Upanisad
Brähmana to the Chândogya Upanisad, where it was given different framing
material and reworked significances.

To move to the study of even earlier layers of the Vedic tradition, there are

three articles that are centered in some way on the study ofthe Rgveda. Of these,

Harry FALK's most resembles the work of Parpola, in that it combines historical

reconstruction, philology, and the study of material culture. Falk offers a

macroscopic history ofthe social and political life ofthe peoples whom we associate

with the Vedas in the first two millenia B.C.E., especially focusing on the

societal means for enforcement of laws through establishing modes of punishment.

In support of his reconstruction FALK makes the suggestion that the term
sürmt- refers in the Rgveda to the shaft furnace, the embracing of which, he

suggests, served at one time as a form of self-punishment for certain sins /
crimes. T. Y. Elizarenkova presents a formal, semantic, and functional study
of the word dvar- I dur- in the Rgveda, demonstrating distinct patterns of usage
in the Apri hymns, in the Vaia myth, and in "solar deity" narratives, respectively.

Consideration of later ritual usage would even further illuminate these

findings. Stephanie JAMISON, in support of an argument that she has made
elsewhere for the early existence of the svayamvara form of marriage, provides
evidence of what she identifies as a well-established pattern of formulaic language
embedded in the Rgveda, among other places in that text's descriptions of the

wedding of Süryä.
Jan Heesterman's article should also be mentioned here, since he

analyzes the canonical list of varieties of marriage that are deemed lawful in Brah-
minical literature. HEESTERMAN demonstrates the internal inconsistencies and

AS/EA LIX-2'2005, S. 597-645



Rezensionen - Comptes rendus - Reviews 631

inadequacies of this list, which he seeks to explain by creating a history for it.

He bases his explanation on his well-known model of the (pre-)history of Vedic
sacrifice and its agonistic "broken world." As has been the case elsewhere, the

approach has profound explanatory appeal here; it would seem to work best if
we take HEESTERMAN's reconstruction of agonistic pre-Vedic ritual not as

positivist history of a datable sequence of events so much as a sort of analemmatic

projection of complex anthropological insight onto an accessibly historical
plane.

Given PARPOLA's studies of the formation of Mlmämsä in the context of
the history of Vedic ritual and the teacher Jaimini, mention of Johannes
BRONKHORST'S essay on the history of Mïmâmsâ, which responds to PARPOLA's work,
belongs here as well. BRONKHORST seeks to answer the question: why did
Mïmâmsâ come to espouse its distinctive and peculiar doctrines about the Veda:

beginninglessness, authorlessness, and self-validation? BRONKHORST argues that
this is part of a second revolution in the history of Mïmâmsâ, which the school

went through as it attempted to enter the arena of open and rational debate with
proponents of views that were unsympathetic to the Vedic tradition, especially
Buddhists. The intellectual moves implied in these distinctive doctrines freed the

Mïmamsakas from the need to defend the literal meaning of Vedic myths, which
they had found difficult to do. This history would then of course be a paradoxical

one, in which the abandonment of a significant portion of the meaning of the

foundational texts was effected as part of a conservative project. One hopes to
hear more from BRONKHORST about how such external motivations for change
in a knowledge tradition should be understood to function in the logic of its
internal development; whether it is possible to articulate the scope and boundaries

of this sort of institutional influence on doctrinal change more generally,
that is.

A second theme of PARPOLA's research that is reflected in this volume is

his study of the Indus civilization, especially its script, and of the migration of
the speakers of the Indo-Aryan languages into South Asia. PARPOLA is well-
known for combining the evidence from archaeological research with that of
historical linguistics. On the Indus script there is the contribution of Iravatham

Mahadevan, who uses PARPOLA's analytical system to describe the Indus-like
symbols on a piece of megalithic pottery found in Tamil Nadu. D. T. POTTS

identifies a Harappan seal that was sent to the Nicholson museum in Sidney by
the Indian Government in 1947, and provides a list of about fifty other small

Harappan artifacts sent at the same time.

AS/EA LIX'2'2005, S. 597-645



632 Rezensionen - Comptes rendus - Reviews

Michael WlTZEL, in arguing that the language ofthe Harappan culture was

perhaps some relative of archaic Munda (against PARPOLA, who thinks it was

some variety of Dravidian), evaluates a bit of evidence drawn from the ancient

Mesopotamian corpus of texts, and in particular some loanwords that would

appear to have come to Mesopotamia from Meluhha. These WlTZEL argues, are

words from ancient South Asia for varieties of the date palm and the cotton tree.

V. Sarianidi, meanwhile, considers archaeological evidence from Margiana -
building design, burial style, and items of material culture - to propose a migration

ofthe the early 'Indo-lranian' peoples into South Asia from northern
Mesopotamia and nearby western regions. This too would not agree with PARPOLA,

though it responds to migration theories that PARPOLA has proposed.
Historical linguistic studies of an array of language families are further

represented, in the first instance by Jorma KoiVULEHTO's reconsideration of lexical
influences on the Finno-Ugric languages by a set of (mostly related) Iranian and

Indo-lranian words, thus continuing a research strand of PARPOLA. Bertil TlK-
KANEN similar reconsiders the history ofthe words for 'mother in law' and
'father in law' in Burushaski, while Yaroslav VASSILKOV argues for the restoration
of a proposed etymological relationship between Indo-lranian väyu- and the

Proto-Slavic *vey-, the latter term instantiated in Russian as viy- most memorably

in a short story of N. Gogol, who claimed to have drawn the word from Russian

folklore. Minoru HARA, meanwhile, has provided a well-constructed
synchronic study of a particular usage ofthe rootpä- in Sanskrit epic and kävya, in
phrases that means to drink in with the eyes, or to drink in some related figurative

sense.

There are more than a half dozen contributions in the field of Sanskrit epic
studies and related classical or popular narratives. As a tribute to PARPOLA's

Vedic researches, John Brockington demonstrates that Indra's decline in
status as a deity among other deities took place as a development within the
historical layers of the two Sanskrit epics; in the oldest parts of the epic texts,
BROCKINGTON shows, Indra was still depicted as a deity with a status similar to
the one accorded him in Vedic religion.

Alf HlLTEBEITL, meanwhile, provides an imaginative exploration of the

Mahäbhärata's accounts of Bhïsma's descent to human incarnation, emphasizing
the integrity of conception, in literary and ideological terms, of the several
accounts. Virpi HÄMEEN-ANTILLA's study ofthe Sunahsepa story in the Aitareya
Brähmana should be mentioned here, as she also offers a reading guided less by
ritual studies or by analyst philology and more by a unitarian literary sensibility.

AS/EA LIX'2'2005, S. 597-645



Rezensionen - Comptes rendus - Reviews 633

The AB Sunahsepa story is for her a "technically accomplished narrative" with a

thematic unity. HÄMEEN-ANTILLA also makes some suggestions about the
origins of the narrative technique of the frame-story, which leads her to argue with
a theory offered by this reviewer some time ago. Space does not permit a full
discussion here of her intriguing, but so far incomplete, comments on this topic.

W. L. SMITH collects various accounts of kingdoms of women that appear
to have haunted the imagination of authors in Indian antiquity, while Gabriella
EICHINGER FERRO-LUZZI studies the adaptations and reworkings of Sanskritic
Hindu mythological motifs and stories in Tamil folktales. As a way of interpreting

the Andhaka myth in the Siva Puräna, Don HANDELMAN projects a vision of
Saiva cosmology based on an imaginative metaphysics of holism and infinity,
encrustation and melting.

The contribution of Edwin GEROW, a brief intellectual history ofthe theory
and practice of humor in classical Indian culture, is difficult to group with any of
the other studies in this volume. Filled with a subtle irony that works at several

levels, it is certainly the funniest contribution. One imagines that GEROW dared

himself to attempt a task which few have accomplished: to present a discussion

of humor that is itself humorous. This reviewer advises that one read this article
last, or separately, as it may unduly color one's reading of other studies of, say,
"Suicidal Self-scorching."

There are four studies of Indian religion in the volume. These treat the

powerful deities of Tantric traditions or of popular practices. André PADOUX

essays to reconstruct the history ofthe Tantric tradition's conceptualization of
one of its central theoretical entities, the mantra. He is particularly interested in
the two-fold nature of this conceptualization as powerful sound form (mantra)
and / or as powerful deity (devatâ).

Two authors work from the evidence of deity images or their textual
prescriptions: Adalbert GAIL argues that certain ninth / tenth century images of
Avalokitesvara as Amoghapäsa that are found in Orissa draw specific iconic
details from the influence of similar images in Gaya. Hans BAKKER uses both
ritual and iconographie texts to attempt a solution to the problem of
Daksinämürti, whose image is found in many Saiva temples: why is there no

origin myth for this name or form of the god, and what does the name
daksinämürti have to do with the form and uses of the image?

David Knipe, who, in the same spirit as Parpola, has done extensive

fieldwork on the contemporary practice of Vedic ritual, (in Knipe's case in the

Godävari river delta,) here offers a study of the practice of fierce (raudra) forms

AS/EA LIX-2-2005. S. 597-645



634 Rezensionen - Comptes rendus - Reviews

of possession in that region. The analysis is broken down according to a set of
binary divisions: whether the possessor is goddess or deceased child, and

whether local or trans-regional; whether the possessed is professional or "lay",
male or female, a resident of city or village. KNIPE points out that all types of
possession that he records are positively valued and sought for by the communities

in which they occur.
I save the essay by Klaus MYLIUS for last, because it presents the approach

with which it is most useful to conclude. MYLIUS seeks to articulate a vision for
the future of the field of Jain studies, and to make arguments for the desirability
of this future. He begins by describing the historically marginal position of Jain

studies within Indology, due in part he suggests, to past unfavorable comparisons

with Buddhism. He then offers a synoptic list of the scholarly needs of the

field, as well as suggestions for future intellectual directions. The scholarly
needs are not surprising, and no doubt correct: a bibliography of work done to

date, an encyclopedia of current knowledge, updated philological and linguistic
reference tools, proper critical editions of key texts, and so on.

As for intellectual directions, MYLIUS points correctly to the intrinsic interest

of Jaina attitudes to pluralism, perspectivism, and non-violence. Whether or
not one agrees with Mylius' specific recommendations, however, it is the very
idea of proposing a discussion of future intellectual directions that should be

taken note of. The proposal that we reflect on the future of the field and its

relationship to questions of general interest is an apt one in a Festschrift of this kind.
One might suggest that it be undertaken for Indology as a whole. Put another

way, one might ask how the future ofthe field looks, judging from this particular
collection of articles, (leaving aside, of course, such inadvertent results as that
from this perspective it would seem destined to be dominated by Finns).

We see here a healthy variety of styles of inquiry, ranging from the

intentionally narrow to the intentionally broad. Many Indological methods are on
display here, competently practiced, in some cases nearly for their own sake. At the

same time there lurks in most of the articles an awareness of larger questions
about different varieties of historical change: transitions, transformations, and

transpositions of peoples, practices, institutions, and texts. The question that
remains to be considered is how well configured are the methods that we use
with the larger historical purposes for which we intend to use them.

Christopher MINKOWSKI (Cornell University)

AS/EA LIX-2-2005, S. 597-645



Rezensionen - Comptes rendus - Reviews 635

Natubhai SHAH: Jainism. The World ofConquerors. Vol. I: XVI, 330 S.; Vol. II:
XVI, 322 S. (Lala Sundarlal Jain Research Series. General Editor: Prof. Satya

Ranjan Banerjee; vols. XVIII-XIX.) Motilal Banarsidass, first Indian edition,
Delhi 2004. - ISBN 81-208-1940-3.

Immer noch nimmt die Erforschung des Jinismus im Rahmen der Indologie eine

untergeordnete Stellung ein. Eine einschlägige, enzyklopädisch angelegte
Publikation, wie sie von Shah vorgelegt wird, ist daher sehr willkommen. Die Stärken,

aber auch die Schwächen dieses Werkes sollen hier wenigstens in flüchtigen

Umrissen dargelegt werden.

Band I beginnt im ersten Kapitel mit einer kurzen Einführung in das Wesen
des Lebens. Hier werden fundamentale Fragen über die Herkunft, die Schicksale

und den Daseinszweck der Individuen gestellt. Die Grundfrage "Was bin ich?"

wird bereits hier sinngemäss so beantwortet: eine Seele, die verschiedene Arten
von Körpern haben kann und je nach ihrem karma als Himmelswesen, Mensch,
Tier oder Höllenwesen in Erscheinung tritt (I, 6). In einer kurzen, prägnanten

Zusammenfassung der Lehren des Jinismus wird auf die Selbstdisziplin
hingewiesen, besonders was die Bekämpfung jedweder Art von Gier anlangt. In
diesem Sinne ist der Jaina ein "self-conqueror" (I, 7).

Im zweiten Kapitel ("History") ist besonders die Tabelle mit der Aufzählung

der 24 Tïrtharhkaras und ihrer ikonographischen Symbole nützlich (I, 21).
Auch auf die kosmischen Phasen wird kurz eingegangen. Umfangreichen Raum

nehmen die Biographien des Pärsva und des Mahävira ein, wobei vor allem auf
die organisatorischen Fähigkeiten des Letzteren, seine Lehre und seine Gemeinde

Wert gelegt wird. Bemerkenswert sind dabei die Ausführungen über yati und

bhattäraka (I, 45), die man in vergleichbaren Werken nicht findet.
Angeschlossen sind Kurzbiographien berühmter jinistischer Lehrer von Mahägiri bis

Vallabha Vijayä (1870-1954), dem eine "Speisung der 15 000" zugesprochen
wird (I, 55), und Tulsi (1914-1997). Ebenso wichtig und anderwärts kaum zu

finden ist die Namhaftmachung berühmter Laienanhänger. Die Schismen und

mit ihnen auch die Untergruppen der Digambaras und Svetämbaras werden

ausführlich behandelt. Gleiches gilt von den Jaina-Gemeinden ausserhalb von

Indien, besonders England und hier vor allem in Leicester. Die Geschichte dieser

religiösen Gruppen wird bis zum Ende des 20. Jahrhunderts geführt.

Kapitel III enthält speziell die Lehren des Mahävira: die fünf grossen
Gelübde, die Lehre vom karma und - etwas ungeordnet - Erkenntnismittel,

AS/EA LIX-2-2005, S. 597-645



636 Rezensionen - Comptes rendus - Reviews

Ethik, die bhävanäs, ahimsä, aparigraha, anekäntaväda, Bussübungen, Meditation

und die lesyäs.
Im Kapitel IV ("Jain Community") finden sich viele wertvolle Angaben

über das praktische religiöse Leben der Jainas. Die Pflichten der Mönche und
Nonnen einschliesslich ihres nach Stunden eingeteilten Tagesablaufs werden
minutiös dargestellt. Übrigens räumen die Svetämbaras den Nonnen einen
höheren Stand ein, als es die Digambaras tun. Einen weiteren Schwerpunkt
bildet die Rolle der Laienanhänger. Betrachtungen über die Jaina-Gesellschaft
im Spiegel der Erzählungsliteratur sind durch ihre sozialhistorischen Angaben
interessant, passen an diese Stelle aber allenfalls als Exkurs. Abschliessend
schildert Vf. die gegenwärtigen Bemühungen um die weltweite Erhaltung und

Weiterentwicklung des Samgha.

Kapitel V befasst sich mit "Popular Jainism", nämlich mit jinistischen
Praktiken und Ritualen. Dazu zählen die sechs täglichen Pflichten (ävasyaka)
und das pratikramana, zu welchem 57 sütras aufgeführt werden.
Hochzeitszeremonien und Feste werden auch tabellarisch erfasst (I, 211). Aufhorchen
lassen die Fälle von Sterbefasten im 20. Jh. (I, 200).

Kapitel VI ("Jainism in the modern world") beginnt mit beachtenswerten

Überlegungen: hervorgehoben werden die Fragwürdigkeit des seit dem 19. Jh.

erzielten materiell-technischen Fortschritts bei gleichzeitigem Zurückbleiben der

geistigen Veredelung und die Gefährdung des Lebens auf der Erde durch ABC-
Waffen, Luft- und Bodenverschmutzung (I, 220). Nach einem Zitat von M.K.
Gandhi hat die Erde genügend Ressourcen, um alle Bedürfnisse, aber nicht jede
Gier zu befriedigen. Die grundlegende Antwort der Jainas auf diese Fragen lautet

ahimsä, die den Schutz auch der Tiere und Pflanzen einschliesst. Hierzu gibt
es wichtige und hochaktuelle Bemerkungen zum Umwelt- und insbesondere zum
Waldschutz. Auf den Tierschutz wird verständlicherweise besonderer Wert
gelegt, wobei sich die Jinisten gegen das Halten von Haustieren aussprechen.
Postuliert werden eine ökologische Wirtschaft und vegetarische Ernährung, zu
der es genaue Vorschriften gibt. Zu diesen weithin vernünftigen, ja richtungweisenden

Betrachtungen will die Forderung, wonach Witwen nicht wieder heiraten,

sondern sich einzig der seelischen Vervollkommnung widmen sollen (I,
222), nicht recht passen.

Im Kapitel VII ("Current Trends and Conclusions") wird erneut der Jinismus

der Gegenwart behandelt und vieles bereits Gesagte wiederholt. Zentrales

Anliegen sind internationale Aktivitäten, um den Bekanntheitsgrad des Jinismus

zu erhöhen.

AS/EA LIX-2-2005, S 597-645



Rezensionen - Comptes rendus - Reviews 637

Am Schluss dieses Bandes befindet sich ein Appendix "Major Events in the

chronological History of Jains", der aber nur mit grösster Vorsicht zu gebrauchen

ist. Weitere Appendices befassen sich mit dem Kaloriengehalt der für
Jainas geeigneten Nahrungsmittel. Ein Glossar folgt dem lateinischen Alphabet.
Die Bibliographie - Werke für Anfänger sind dankenswerterweise eigens
gekennzeichnet - ist zweigeteilt, nämlich in Bücher, die in Englisch, und solche,
die in indischen Sprachen erschienen sind. Ein Index der Namen, Sachen und

Begriffe, wieder nach dem lateinischen Alphabet geordnet, schliesst den ersten

Band ab.

Das erste Kapitel des zweiten Bandes ist wiederum eine Einführung.
Teilweise rekapituliert sie schon Bekanntes; ansonsten gibt sie eine kurze Vorschau
auf den Inhalt dieses Bandes.

Kapitel II ("Sacred Literature") gibt eine Übersicht über die kanonische

Literatur, die nichts wesentlich Neues bringt. Hier wurde versäumt, Übersetzungen

und Studien zum Kanon aufzuführen und sie kritisch zu bewerten. Besser

gelungen ist der Ausblick auf die moderne Jaina-Literatur.
"The Jain View of the Universe" vermittelt Kapitel III. Der Aufbau des

Kosmos wird bildlich veranschaulicht (II, 26); Himmels-, Höllen- und andere

Welten werden aufgezählt. Diagramme veranschaulichen die ursprünglichen
Vorstellungen der Jainas von der Geographie. Die schon früher behandelten ab-

und aufsteigenden Weltperioden werden durch ein inhaltsreiches Diagramm (II,
36) veranschaulicht. Nur kurz abgehandelt werden die hier ohnehin nicht glücklich

platzierten sechs astikäyas.
In Kapitel IV ("Jain Philosophy") spielt das karma als selbstevidentes

Dogma eine zentrale Rolle. Ausführlich dargestellt werden die Arten des karma

und die Möglichkeiten, es zu beseitigen bzw. sein Einströmen zu verhindern.

Diese jede kritische Haltung vermissen lassenden Betrachtungen gehören zu den

schwächsten Teilen des Buches. Eine Auseinandersetzung mit gegenteiligen
Ansichten indischer Denker hätte zum mindesten versucht werden müssen. So

konstatiert die Philosophin Sukumäri Bhattacharji, "... that the theories of karman
and rebirth were two of the most vicious ever invented by man."' Wir fügen
hinzu: "Angesichts des moralischen Anspruchs der karma-Lehre ist zu fragen,

wer die Massstäbe eines moralischen Wandels festsetzt. Gibt es eine allgemeine,
zeitlose, über den sozialen Klassen und Gruppen stehende Gerechtigkeit? Werden

positive Begriffe nicht vielmehr nach dem jeweiligen Standpunkt pejorativ

1 Bhattacharji, S., Fatalism in Ancient India, Calcutta 1995, Preface.

AS/EA LIX-2-2005. S. 597-645



63 8 Rezensionen - Comptes rendus - Reviews

in ihr Gegenteil verkehrt: Unbeugsamkeit - Sturheit, Unbelehrbarkeit, Borniertheit;

Revolution - Meuterei; Solidarität - Kumpanei? Wer, welche Klasse oder

Schicht bestimmt, was eine gute oder eine böse Tat ist?"2

Die weiteren Teile dieses Kapitels sind besser durchgearbeitet; so werden

etwa die Begriffe anekäntaväda, nayaväda und syädväda z.T. tabellarisch
verdeutlicht. Die graphische Darstellung der gunasthänas ist besonders gut gelungen

und die einzelnen Stadien der seelischen Vervollkommnung werden mit
einer in der Fachliteratur sonst kaum zu findenden Detailtreue abgehandelt.

Das Kapitel V "Jain Logic" hätte eigentlich unter dem vorhergehenden
subsumiert werden müssen. Interessant ist jedoch eine Drei-Stufen-Periodisierung
der Entwicklung der Jaina-Logik (II, 93). Informativ ist ferner die Tabelle der

Erkenntnisquellen in den einzelnen altindischen Philosophiesystemen (II, 120),
auch wenn die Cärväkas, wie gewöhnlich, einseitig behandelt werden.

Das in mehrfacher Hinsicht interessante Kapitel VI "Science and Jainism"

beginnt mit einer Kritik an den Auswirkungen der modernen Wissenschaft. Vf.
bezeichnet den Jinismus als "a scientific religion" (II, 133). Eine Tabelle stellt

jinistische und westlich-wissenschaftliche Methodologie einander gegenüber
(ebenda). Im Abschnitt über Physik wird das über die Materie bereits Gesagte

wiederholt. Dass die berühmte jinistische Atomtheorie hier im Mittelpunkt steht,

leuchtet ein. Bezüglich der Biologie ist die jinistische Methode der Artengliederung

informativ; eine Tabelle (II, 138-139) stellt moderne und jinistische
Klassifikation von Pflanzen und Tieren gegenüber. Medizin wird hauptsächlich
auf der Basis des Ugräditya (9. Jh.) diskutiert. Einen weit über das übliche Mass

hinausgehenden Rang nehmen Mathematik und Astronomie ein. Eine Tabelle

(II, 172) zeigt, wie Sonne und Mond im Kanon rezipiert wurden.

Kapitel VII "Jain Heritage" stellt die Kunst und besonders die Architektur
in den Vordergrund. Schwerpunkte sind auch Ikonographie und Höhlentempel.
Wertvoll sind die Mitteilungen über Museen in aller Welt, die Jaina-Kunst-
schätze beherbergen (II, 202-203). Jinistische Pilgerstätten und ihre jeweilige
Bedeutung werden tabellarisch aufgeführt (II, 213). Auch soziale und

Wohlfahrtseinrichtungen der Jainas werden erwähnt. Hinsichtlich der religiösen
Institutionen ist bemerkenswert, dass die yatis der Svetämbaras praktisch verschwunden

sind, während die bhattarakas der Digambaras fortexistieren.

2 MYLIUS, K, "Materialismus und Jinismus", in: Sitzungsberichte der Leibniz-Sozietät, Band

66, Berlin 2004, S. 46.

AS/EA LIX'2'2005, S. 597-645



Rezensionen - Comptes rendus - Reviews 639

Für die vergleichende Religionswissenschaft ist das Kapitel VIII "The

World's spiritual quest" besonders wichtig. Zunächst wird festgestellt, dass die

fortschreitende Globalisierung einen Rückgang an Spiritualität mit sich bringt
(II, 221). Sodann folgt eine Übersicht über die nichtjinistischen Religionen der

Gegenwart: Hinduismus, Buddhismus, Sikhismus, Parsismus, Judaismus,
Christentum, Islam und Bahai. Sie werden auf eine sehr einprägsame Weise jeweils
mit dem Jinismus verglichen.

Kapitel IX enthält die "Conclusions". Danach bietet Appendix I eine

Auflistung der kanonischen Literatur. Appendix II gibt eine unvollständige und

bibliographisch nicht ausreichend fundierte Liste der Übersetzungen von Jaina-

Werken ins Englische, Deutsche und Französische. Appendix III verzeichnet

ausgewählte Studien über den Jinismus und seine Aspekte in modernen
westlichen Sprachen. Das Glossar und die "Bibliography and Sources for References

in English" (und das Gleiche "for References in Indian Languages") sind mit
den Angaben in Band I identisch. Auf den II. Band bezieht sich dagegen der

Generalindex.

Der Stil des Werkes ist klar, leicht verständlich und flüssig, doch leidet die

Darstellung unter einer Überfülle von Redundanzen.

Die beiden Bände bieten eine Fülle von - teilweise sonst nicht oder nur
schwer zugänglichem - Material. Vieles wird mit grosser und ungewohnter
Ausführlichkeit dargestellt. Vf. betont in seinen Vorbemerkungen, dass er die Leserschaft

besonders mit den praktischen Aspekten des Jinismus bekannt machen

möchte. In der Tat ist die auf die Gegenwart und die praktische Religionsausübung

orientierte Darstellungsweise lobend hervorzuheben.

Vf. erbittet im Vorwort aber auch Ratschläge für Verbesserungen in
künftigen Auflagen. Leider sind solche Ratschläge in nicht geringer Zahl
tatsächlich erforderlich. Als erstes wären die Gliederung zu straffen und die

zahlreichen Wiederholungen zu beseitigen. Einige wenige Beispiele mögen
dies verdeutlichen. Die an sich nützliche Tabelle über die Typen desy'fva (I, 5)
würde an dieser Seile niemand suchen, denn sie gehört natürlich ins Kapitel II,
4, wo die navatattväni behandelt werden. Epistemologische Sachverhalte hätten

nicht in das Kapitel über Logik, sondern in das über "Jain Philosophy"
aufgenommen werden sollen, die, wie bereits erwähnt, besser nicht getrennt
worden wären.

Dem Leser muss klar sein, dass Vf. vollständig auf dem Boden des Jinismus

steht, den er in allen seinen Teilen zu rechtfertigen, zu verteidigen und zu
missionieren versucht. Insofern ist das Buch mit den Werken von W. SCHU-

AS/EA LIX-2-2005, S. 597-645



640 Rezensionen - Comptes rendus - Reviews

BRING3 und H. VON GLASENAPP4 nicht vergleichbar. Die apologetische Haltung
des Vf. zeigt sich auch darin, dass er auf jede Weise versucht, das hohe Alter des

Jinismus zu beweisen, wozu er literarische, archäologische, geologische und

philosophische Quellen heranzieht. Die diesbezüglichen Ausführungen gehören

zu den schwächsten Teilen des Buches. So wird ohne die Spur eines Beweises

behauptet, der RV sei in Teilen um 4500 v. Chr. entstanden. Weiter behauptet
Vf. (I, 9), dass der erste Tïrtharhkara (Rsabhadeva) als in der sramana-Tradition
stehend ebenso im RV genannt worden sei wie der 22. Tïrtharhkara (Nemi-
nätha). Letzterer komme als Aristanemi sogar viermal im RV vor (I, 23). Dass es

sich dabei um Adjektiva handelt, wird ignoriert. Um sich Klarheit zu
verschaffen, hätte Vf. neben dem bekannten RV-Wörterbuch von H. GRASSMANN

das Veda-Wörterbuch von SURYAKANTA5 heranziehen sollen; das richtungweisende

Kompendium von M. MAYRHOFER6 konnte er nicht mehr benutzen. Vf.
musste dann auch selbst einräumen, dass alle derartigen Datierungsversuche

spekulativ sind.

Viele Behauptungen - das muss leider gesagt werden - entspringen einer

Phantasie, die auch durch die Tradition nicht gerechtfertigt wird. So soll
Rsabhadeva derjenige gewesen sein, der die Bevölkerung in drei varnas
aufgeteilt hat (I, 16). Die Brahmanen als Intellektuelle seien erst später
hinzugekommen (I, 17). Rsabhadeva sei es auch gewesen, der die vierfache Struktur der

Jaina-Gemeinschaft errichtet habe. Mahävira habe die Gabe des Hellsehens

(avadhijhäna) besessen (I, 29). In seiner früheren Existenz sei er ein Löwe

gewesen (II, 76). Dass er von 599 bis 527 v. Chr. gelebt haben soll (I, 2), ist
durchaus nicht so "generally accepted", wie der Autor meint. Unbeweisbar und

absurd ist die Behauptung des Autors, dass die "Reichweite" des Hellsehens bei

Höllenwesen sechs bis 13 Kilometer nicht überschreiten könne (II, 111). Hier
wie auch an zahllosen anderen Stellen bleibt Vf. die Nennung einer Quelle -

3 SCHUBRING, W., Die Lehre der Jainas nach den alten Quellen dargestellt Grundriss der

Indo-Arischen Philologie und Altertumskunde, vol. III, Nr. 7, Berlin und Leipzig 1935.

Englisch unter dem Titel The Doctrine of the Jainas von W. Beurlen, Delhi 1962. Neue

englische Übersetzung von Willem B. Bollée und Jayandra Soni, Delhi 2000.

4 VON Glasenapp, H., Der Jainismus. Eine indische Erlösungsreligion, Berlin 1925; 2. Nach¬

druck Hildesheim 1984.

5 Suryakanta: A Practical Vedic Dictionary, New Delhi 1981.

6 Mayrhofer, M., Die Personennamen in der Rgveda-Samhitä. Sicheres und Zweifelhaftes

Bayerische Akademie der Wissenschaften, Sitzungsberichte der Philosophisch-Historischen

Klasse, Jahrg. 2002, Heft 3, München 2003.

AS/EA LIX-2'2005, S. 597-645



Rezensionen - Comptes rendus - Reviews 641

geschweige von genauen Belegstellen - schuldig. Man vergleiche damit gerade

in diesem Punkt die Werke von W. Schubring und W. B. Bollée!
Die Transliterationsregeln verdienen diesen Namen nicht, denn das Buch

enthält keine diakritischen Zeichen. Die Umschreibung des ä mit aa wirkt
geradezu archaisch. Andere Längen werden überhaupt ignoriert. Das silbische r
wird gar mit ru umschrieben. Wieso das zu den Cheyasuttas gehörende Kappa-
sutta als Brritakalpa (sie) bezeichnet wird, ist unerklärlich. Die Jaina-Termini
sind fast durchweg nicht in Ardhamägadhi, sondern in Sanskrit wiedergegeben.
Bei der Behandlung von Texten des kanonischen Jinismus ist aber die
Ardhamägadhi unverzichtbar. Benutzerfreundlich wäre dann die jeweilige Beigabe der

chäyä gewesen. Die Ausspracheregeln sind lückenhaft und ungenau. Vf. muss
dies selbst gefühlt haben, als er schrieb: "Interested readers are requested to seek

expert help" (I, p. XIV). Angesichts dieser Mängel kann man nicht umhin zu

wünschen, dass dem Editorial Board vor einer Veröffentlichung Einblick in die

betreffenden Werke gewährt werden sollte.
Die Beurteilung des vorgelegten Werkes ergibt also ein zwiespältiges Bild.

Liest man es mit der notwendigen Kritik, so kann man aus der Fülle der besonders

zum kontemporären und praktischen Jinismus gegebenen Informationen
sehr wohl Nutzen ziehen. Unter diesem Aspekt mag man, wie dies S. R. BA-
NERJEE und L. M. SINGHVI in ihren Vorbemerkungen getan haben, das Werk -
ungeachtet aller notwendigen Kritik - als magnum opus seines Verfassers
bezeichnen.

Klaus Mylius (Frankfurt a.M.)

Dominique SCHIRMER: Soziologie und Lebensstilforschung in der Volksrepublik
China. Perspektiven einer Mikrotheorie gesellschaftlichen Wandels. Bielefeld:

Transcript Verlag, 2004. ISBN 3-89942-258-9. - 248 Seiten, kartoniert, ca.

€ 29,00 / CHF 52,-.

Nach beinahe dreissigjährigem Verbot unter Mao wurde die Soziologie in der

VR China 1979 im Rahmen der Modernisierungspolitik rehabilitiert und erneut

AS/EA LIX-2-2005, S. 597-645



642 Rezensionen - Comptes rendus - Reviews

eingerichtet.1 Im Jahre 1981 begann alsdann die Entwicklung der Lebensstilforschung

als eines neuen Forschungszweigs der chinesischen Soziologie.
Dass der Beginn der Ära von Reform und Öffnung (ab 1978), die
Wiedereinrichtung des Faches Soziologie (1979) und die Begründung der Lebensstilforschung

zeitlich so nahe zusammenfallen, ist kein Zufall, denn die drei

Aspekte - gesellschaftlicher Wandel, Soziologen und Soziologie sowie die

Lebensstilforschung - sind direkt und sehr eng miteinander verbunden. Die
chinesische Soziologie und die Lebensstilforschung sind somit sowohl
Produkte des gesellschaftlichen Wandels, gleichzeitig aber auch Beobachter und

Erzeuger ebendieses Wandels.
Die Autorin, Dominique SCHIRMER, untersucht in ihrem Buch, das

zugleich ihre Dissertation ist, sowohl die Makroperspektive der
Wechselbeziehungen zwischen den drei oben genannten Aspekten als auch die einzelnen

Verbindungen und Abläufe auf der Mikroebene, die diese Beziehung darstellen
und die den gesellschaftlichen Wandel ausmachen. Da in der westlichen

Chinaforschung und Soziologie bisher eine Einführung und Analyse der

gegenwärtigen festlandchinesischen Soziologie und Lebensstilforschung fehlt,
schliesst die Arbeit von SCHIRMER hier eine wichtige Lücke.

Das Buch gliedert sich in drei Teile. Im ersten Teil werden zunächst

grundlegende theoretische Begriffe und Konzepte zur chinesischen Soziologie
und Lebensstilforschung eingeführt. So werden die drei Felder Soziologie,
Politik und Gesellschaft (die auch die Lebensstile beinhaltet), die Interaktionen
zwischen diesen drei Feldern und das gegenseitige Ineinandergreifen derselben

erläutert sowie der Begriff der chinesischen Gesellschaft näher definiert. Weiter
bespricht die Autorin das Verhältnis von Soziologie und Praxis in der
chinesischen und in der deutschen Soziologie, wobei sie die starke Praxisbezogenheit
und Betonung der politischen Verwertbarkeit der chinesischen Soziologie im
Vergleich mit dem Positivismus- und dem Methodenstreit in der deutschen

Soziologie in den 1960er bzw. in den 1980er und 1990er Jahren diskutiert.2 Es

stellt sich heraus, dass das Konzept der angewandten Forschung in der
chinesischen Soziologie eine zentrale Rolle spielt, während es in der deutschen

1 Detailliertere Erläuterungen zur Geschichte der Soziologie in China sind zu finden in Gran-
sow, Bettina (1992): Geschichte der chinesischen Soziologie. Campus Verlag, Frankfurt am
Main.

2 Nähere Angaben zum Positivismusstreit in: ADORNO, Theodor W. et al. (1972): Der Posi¬

tivismusstreit in der deutschen Soziologie. Luchterhand Verlag, Darmstadt.

AS/EA LIX-2-2005, S. 597-645



Rezensionen - Comptes rendus - Reviews 643

Soziologie (im Gegensatz zur theoretischen und empirischen Forschung)
beinahe bedeutungslos ist (SCHIRMER, S. 40).

Als Schwerpunkt des ersten Teiles entwickelt die Autorin anschliessend

Grundlagen der Lebensstilforschung als einer Mikrotheorie gesellschaftlichen
Wandels und diskutiert dazu wichtige Elemente, die in der chinesischen und in
der deutschen Lebensstilforschung angewandt werden. An einigen dieser

Elemente nimmt SCHIRMER verschiedene Korrekturen und Veränderungen vor,
um so die Lebensstilforschung als Mikrotheorie gesellschaftlichen Wandels

anwendbar zu machen. Im Zentrum steht dabei die Stilisierung als Formung von
Lebensstilen. Stilisierung wird allerdings nicht als elitärer oder ästhetischer

Habitus, sondern vielmehr als ein Stilisierungsautomatismus verstanden, als

Integrationshandeln, das die Zugehörigkeit zu gesellschaftlichen Gruppen angibt
und somit kein Kennzeichen von Individualität bzw. individuellen Verhaltens sei

(S.47).
Schliesslich diskutiert die Autorin anhand der Individualisierung und der

Privatisierung zwei wichtige Konzepte der Lebensstilforschung und fordert dazu

auf, die bisher massgebliche Untersuchungs- und Erhebungseinheit soziologischer

Lebensstilforschung - das Individuum - kritisch zu hinterfragen (S. 61).

Im zweiten Teil wird die Entwicklung der Soziologie in der VR China in

der Zeit von Reform und Öffnung, d. h. während der letzten 25 Jahre seit der

erneuten Etablierung, näher erläutert. Dabei kommt dem Wechselspiel von

gesellschaftlichem Wandel und dem gleichzeitigen Wandel des Faches Soziologie

sowie dessen Suche nach seinen theoretischen und methodischen Grundlagen

in einem sich ständig verändernden Umfeld eine besondere Bedeutung zu.

Ein zentraler Aspekt ist in diesem Zusammenhang auch das Verhältnis der

Soziologie zur Politik, welche die Wiedereinrichtung des Faches erst ermöglicht
hatte. SCHIRMER schildert an dieser Stelle, wie sich im Verhältnis der drei Felder

Gesellschaft, Soziologie und Politik ein Wandel der Einflussnahme von top-
down (Politik —> Soziologie —* Gesellschaft) zu bottom-up (Gesellschaft —*

Soziologie —> Politik) vollzieht (S. 75).
Anschliessend sind dem Verhältnis von Soziologie und Praxis zwei Kapitel

gewidmet. Die Autorin geht dabei der Frage nach, weshalb die Praxisnähe in der

chinesischen Soziologie so stark betont wird und zählt vier Bedeutungen von
Praxisbezug auf, die sich in soziologischen Texten unterscheiden lassen: 1)

politische Verwertbarkeit, 2) Nutzbarkeit der Forschung als Reparaturwerkzeug
und Lenkungsfunktion von Wissenschaft, 3) politische Korrektheit und 4) die

Popularitätsdoktrin von Wissenschaft (Volksnähe, Verständlichkeit) (S. 78-79).

AS/EA LIX-2-2005, S. 597-645



644 Rezensionen - Comptes rendus - Reviews

Diese Praxisbezogenheit der chinesischen Soziologie hat natürlich auch

Auswirkungen auf das Methodensystem der chinesischen Soziologie und auf das

Verhältnis von Theorie und angewandter Forschung. Nach einer kurzen

Besprechung von zwei Faktoren aus der Forschungspraxis - der Barfusssoziologie
und der Verwendung von Theorie-Enklaven - folgt eine Darstellung der

Grundzüge des gängigen Methodensystems der chinesischen Soziologie und die

Beschäftigung mit der Diskussion um die Sinisierung der Soziologie, also um
den Umgang mit und die Anpassung von westlichen Theorien und Methoden an

chinesische Erfordernisse und Gegebenheiten. Die Autorin benennt rückblickend
vier Phasen der Auseinandersetzung der chinesischen Soziologie mit nichtchinesischen

Theorien, Strömungen und Ansätzen und beschreibt die Suche des Fachs

nach seiner Identität zwischen Verwestlichung und Sinisierung und seiner Rolle
in der gegenwärtigen Gesellschaft. Im letzten Kapitel erfolgt schliesslich nochmals

ein Rückblick auf die Entwicklung der chinesischen Soziologie in der VR
China während der vergangenen 25 Jahre mit dem Resultat, dass heute eine

deutliche Entwicklung hin zu zunehmender Professionalisierung des Faches und

zu vermehrten theoretischen und methodologischen Diskussionen feststellbar
sei.

Der dritte Teil und eigentliche Hauptteil des Buches ist der soziologischen

Lebensstilforschung in der VR China gewidmet. Da diese hier zum ersten Mal in
den deutsch- und westlichsprachigen Raum eingeführt wird, werden zunächst

die Grundlagen und Kategorien der theoretischen Lebensstilforschung und ihr

Vergleich mit der angewandten Lebensstilforschung vermittelt. Die Autorin
erläutert den Begriff des Lebensstils und sein Wandel während der vergangenen
zwanzig Jahre sowie die sieben Wandlungen der chinesischen Lebensstile hin zu
einer offeneren, stärker nach aussen gerichteten Gesellschaft. Auch die

Entstehung und Entwicklung des soziologischen Teilfaches der Lebensstilforschung
wird geschildert, und am Beispiel der angewandten Lebensstilforschung werden

Forschungsgegenstände und -Subjekte (z. B. Gruppen, Individuen etc.) sowie die

relevanten Forschungsbereiche vorgestellt.
Dabei stellt sich heraus, dass die Lebensstilforschung als wissenschaftliche

Teildisziplin der Soziologie in China ein Produkt ihrer Zeit und ohne ein völlig
verändertes gesellschaftliches Klima undenkbar ist. Für SCHIRMER dient die

Beobachtung und Analyse von Lebensstilen in China dazu, den gesellschaftlichen
Wandel beobachten und analysieren zu können, denn der langfristige und

allgemeine, umfassende soziale Wandel lässt sich auf direkt erfahrbare soziale

Veränderungen herunterbuchstabieren. Die Beobachtung der kleinsten sozialen

AS/EA LIX-2'2005, S. 597-645



Rezensionen - Comptes rendus - Reviews 645

Prozesse dient der Beschreibung fortwährender Abläufe, die zugleich Auslöser
oder Voraussetzung für einen umfassenden gesellschaftlichen Wandel sein

können (S. 122). Die Betonung liegt dabei grundsätzlich auf Bewegung und

Dynamik, denn es ist ein wichtiges Ziel der Lebensstilforschung, den

gesellschaftlichen Wandel zu erklären, zu verstehen und zu beeinflussen (S. 138).

Auch hier wird auf theoretischer Ebene die enge Verflechtung von Soziologie,
Politik und Gesellschaft und deren Wandel deutlich, ebenso wie die Tatsache,

dass auch die Lebensstilforscherinnen und -forscher vielfach ihren eigenen

Standpunkt noch finden müssen. Zum Schluss gibt die Autorin einen kurzen
Überblick über eine Auswahl von Arbeiten der theoretischen und der

angewandten Lebensstilforschung.
Von besonderem Interesse für Chinawissenschaftler und -wissenschaftlerinnen

wie auch für Soziologen und Soziologinnen mit Chinesischkenntnissen ist
das Glossar, welches bekannte, aber auch bisher unübersetzte Fachbegriffe
enthält, die von der Autorin übersetzt wurden, und somit ein kleines
soziologisches Fachwörterbuch darstellt.

Insgesamt bietet das Buch sowohl für Soziologen und Soziologinnen als

auch für Chinawissenschaftler und -wissenschaftlerinnen eine gute allgemeine

Einführung und Analyse der gegenwärtigen Situation der Soziologie und der

soziologischen Lebensstilforschung in der VR China vor dem Hintergrund eines

rasanten gesellschaftlichen Wandels. Eine solche Einführung fehlte bisher in der

deutschsprachigen Soziologie und Chinaforschung. Obwohl der Lesefluss manchmal

durch m. E. zu zahlreiche (unnötige) Verweise auf andere Kapitel innerhalb
des Werkes beeinträchtigt wird, ist das Buch klar, interessant und auch für
Nicht-Soziologen verständlich geschrieben und bietet eine abwechslungsreiche
Lektüre.

Dominik LlNGGI (Zug/CH)

AS/EA LIX'2'2005, S. 597-645




	Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

