Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 59 (2005)

Heft: 2

Artikel: Astpadnm caturangakalpan : Banas Erwdhnung des Schachspiels
im Harsacarita

Autor: Syed, Renate

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147684

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147684
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ASTAPADANAM CATURANGAKALPANA
Banas Erwdahnung des Schachspiels im Harsacarita

Renate Syed, Miinchen

Abstract

This paper presents a Sanskrit-German word for word translation of Bana’s famous reference to
chess in his Harsacarita, written in the first half of the 7th century AD. It further discusses the
context of this reference, which contains several double-entendres, especially Bana’s mention of
“earthen kings”, which probably points to terracotta chessmen. It is beyond doubt that during the
reign of King Harsa in Kanauj in the first half of the 7th century, chess, caturanga, was played on
a 64-square-board, called astapada. Most probably terracotta chessmen were in use.

Bekanntlich findet sich die ilteste indische Erwidhnung des Schachspiels, catur-
anga, im zweiten Buch des Harsacarita, der von Banabhatta (kurz: Bana) in der
ersten Hilfte des siebten Jahrhunderts verfassten Biografie Konig Heursas.l Béna
war Zeitgenosse Harsas und besuchte den Konig an seinem Hof in Kanauj.

In meiner im Jahr 2001 erschienenen Arbeit Kanauj, die Maukharis und
das Caturanga. Der Ursprung des Schachspiels und sein Weg von Indien nach
Persien und in vorausgegangenen Artikeln habe ich diese literarische Quelle
erwahnt. Daran, dass es sich hierbei um das Schachspiel, caturarga, auf dem
Vierundsechzig-Felder-Spielplan, astapada, handelt, zweifelt wohl kaum ein
Indologe. Ich mochte die Aussage Banas, vor allem aber ihren Kontext noch
einmal beleuchten, da wiederholt — hauptsiachlich von des Sanskrit unkundigen
Schachhistorikern — Nachfragen zu dieser Stelle und ihrer genauen Ubersetzung
laut (oder besser: halblaut) geworden sind. Auch gibt es meines Wissens bisher
keine deutsche Ubersetzung dieser Stelle (wie iiberhaupt des Werkes Banas) und
die englische Ubersetzung von Cowell und Thomas scheint eher zur Verwirrung
beizutragen.

1 Eine genauere Datierung des Harsacarita lasst sich nicht vornehmen. S. R. GoyALs “Be-
weise” fur die Abfassung des Werkes zwischen genau 617 und 625 sind wenig iiberzeugend,
da sie auf biographischen “Daten” Harsas beruhen, die sich weder textintern noch historisch
nachweisen lassen; es geht hierbei um nicht zu klarende Fragen, ob der Konig zur Zeit des
Aufenthaltes des Dichters schon verheiratet oder noch Junggeselle war etc.

AS/EA LIX+2+2005, S. 581-591



582 RENATE SYED

Daneben ist eine weitere in dieser Passage zu findende Aussage Banas, die
bisher keine Beachtung fand, einer Betrachtung wert, weil sie von (tonernen?)
Figuren spricht, bei denen es sich moglicherweise um Schachfiguren handelt.

Die historischen Daten zur Stadt Kanauj und zu Konig Harsa sowie seine
verwandtschaftliche und politische Verbindung mit den Maukhari-Ko6nigen sind
in meiner erwahnten Arbeit zu finden; an dieser Stelle sei nur gesagtt, dass
Harsa, Konig der Pusyabhutis, um 606 n. Chr. die Herrschaft in der am Ganges
liegenden nordindischen Stadt Kanauj antrat, nachdem Devagupta von Malava
die dort regierenden Maukharis vernichtend geschlagen und ihren jungen Konig
Grahavarman, den Schwager Harsas, getotet hatte.” Harsa, sein vollstindiger
Name lautet Harsavardhana Siladitya (wortlich: “Mehrer der Freude” und
“Sonne der Tugend”), bestieg den Thron von Kanauj im Jahre 606, im Alter von
sechzehn Jahren, und regierte, nachdem er fast den gesamten nordindischen
Raum erobert hatte, bis 647.

Bana beschreibt im zweiten Buch des Harsacarita, “Harsas Leben (und Taten)”,
wie er dem Konig in dessen Heerlager, skandhavara, am Fluss Ajiravati, unweit
der Bhagirathi-Ganga,’ begegnet, und preist sowohl das Aussere als auch den
Charakter Harsas, der das Ideal eines gerechten Konigs darstellt: Er ist nicht nur
stark und schon, sondern auch gerecht, und wihrend seiner Regierungszeit gibt
es weder auf Seiten des Konigs noch bei seinen Beamten und Untertanen Unsit-
ten oder Gewalt. Nach der altindischen Staatstheorie bewirkt eine gerechte, dem
koniglichen dharma (“Recht”, “Pflicht”) folgende Herrschaft des Konigs zwangs-
liufig die Tugend seiner Beamten und Untertanen.’

Der chinesische Pilger HSUAN TSANG, der sich von 630 bis 644 in Indien
aufhielt und auch den Hof Harsas in Kanauj/Kanyakubja (“Ka-no-kii-she”, WAT-
TERS 1960:1:340) besuchte, schreibt iiber Konig Harsa: “He forgot sleep and
food in his devotion to good works. He caused the use of animal food to cease
throughout the Five Indias, and he prohibited the taking of life under severe
penalties” (WATTERS 1960:1:344). Hsiian Tsang stellt den Konig #hnlich

2 Zur Geschichte dieser Zeit siche R.C. MAJUMDAR et al. 1954.

3 KANE 1965:26. Wahrscheinlich befand sich Harsa auf einer Inspektionsreise, auf der ihn
Teile des Heeres begleiteten, sieche DEVAHUTI 1970:151 f. — Der chinesische Reisende
HSUAN TSANG schreibt liber Harsa: “The king also made visits of inspection throughout his
dominion, not residing long at any place but having temporary buildings erected for his resi-
dence at each place of sojourn.” WATTERS 1961:1:344.

4 Vgl. Arthasastra 1.4.16.

AS/EA LIX+22005, S. 581-591



ASTAPADANAM CATURANGAKALPANA 583

idealtypisch und unkritisch dar wie Bana,” zumal er Harsa als Buddhisten und
Forderer des Buddhismus verehrte.’

Der kurze Abschnitt in der seitenlangen hyperbolischen Schilderung Harsas
und seiner Regierung, der hier von Interesse ist, findet sich im zweiten Buch des
Harsacarita, in der Ausgabe KANE’s auf S. 35. Bedeutsam fiir die Schachfor-
schung sind die Aussagen pustakarmanam parthivavigrahah und das altbekann-
te astapadanam caturangakalpana (im folgenden als (2) und (5) gekennzeich-
net); die erste Aussage nennt moglicherweise tonerne Schachfiguren, die zweite
mit Sicherheit das Schachspiel auf dem Vierundsechzig-Felder-Spielplan.

(0) asmims ca rajani, Wahrend seiner (Harsas) Regierungszeit (gab es):

(1) yatinam yoga-pattakah
(Nur) bei Asketen (yati) (gab es) yoga-pattakas.

yati ist “Asket, ein Mann, der der Welt entsagt.” (BOHTLINGK/ROTH, im folgen-
den B/R). yoga-pattaka bezeichnet 1. “the cloth thrown over the back and knees
of a devotee during meditation” (MONIER-WILLIAMS, im folgenden MW), 2.
bedeutet yoga auch “Betrug”: “a trick, stratagem, fraud, deceit” (MW), und pa-
ttaka neben “Gewand” und “Stoff” auch “a board or plate ... a document on a
plate” (MW) und yogapattaka ist somit auch “gefilschtes Dokument, gefalschte
Urkunde”. Gefalschte Dokumente, etwa Landschenkungen betreffend, gab es
unter der Regierung Harsas nach Banas Ansicht ebenso wenig wie andere Betri-
gereien.

Ubersetzung: “Asketen hatten Meditationstiicher; im Reiche Harsas gab es
keine gefélschten Urkunden.”

5 “A critical examination of Hsiian-tsang’s account reveals that in general it is a trustworthy
description of conditions that prevailed in Harshas’s time”’, DEVAHUTI 1970:4; doch diese
Quelle ist auch mit Vorsicht zu betrachten, denn “Hstian-tsang tended to present, on the ba-
sis of scanty evidence, an exaggerated picture of condition as he would have liked to have
them.” Ebd.

6 Harsa selbst bezeichnete sich in der Madhuban-Kupferplatte allerdings als parama-
mahesvara, als “groBten Verehrer Mahesvaras (Sivas)”, SYED 2001:30; siche auch DEVA-
HUTI 1970:156 f.: Harsa verehrte die Gotter Siva ebenso wie Visnu, Indra und Gauri, war
aber auch dem Buddhismus zugeneigt.

AS/EA LIX+2+2005, S. 581-591



584 RENATE SYED

(2) pustakarmanam parthiva-vigrahah
(Nur) bei Figuren/Modellierern (pustakarman) (gab es) Kampfe (vigraha) zwischen Koni-
gen/Kriegern (parthiva).

Unter Harsa sind alle ehemaligen Rivalen versohnt, und auch der Konig fiihrt
keine Kriege mehr’; nur (Ton-)Figuren-Krieger/Konige tragen noch Kéampfe aus.

Parthiva, “Herr der Erde”, bedeutet “a lord of the earth, king, prince, war-
rior” (MW; meine Hervorhebung), vigraha ist “Trennung ... Uneinigkeit ...
Zwist, Hader, Streit, Krieg” (B/R).

Die inhaltliche Verbindung zwischen pusta und parthiva klingt an, denn er-
steres ldsst an Lehm, Ton, also “Erde” denken, parthiva heisst wortlich: “zur
Erde gehorend, aus Erde gemacht” (von prthivi, “Erde”).

Pusta bedeutet nach B/R: “Modellarbeit, Bildnerei”, (pusta-maya ist “mo-
delliert™).

MAYRHOFER: “pusta- n. Modellarbeit, Bildnerei ... pustamaya- modelliert
... pustakarman- (krt-) modeller in plaster.” Pustakarman kann somit auch den
Modellierer/Figurenmacher bezeichnen. Weiter schreibt MAYRHOFER: “Viel-
leicht zu der drav.(idischen, R.S. ) Wortsippe von ta.(mil, R.S.) pucu (puci-) ‘to
besmear, plaster’, kan.(nnada, R.S. ) ‘to smear, anoint, plaster.””

KANE {iibersetzt: “parthivavigrahahs (earthen bodies; fights among princes)
were to be seen in pustakarma only (in the manufactures of dolls)” (Buch 2,
S. 157). Zu jener Zeit stellte man auch ténerne Puppen her, die putraka, “Sohn-
chen”, hiessen, doch in diesem Kontext, der Beispiele aus dem Staat und der
Kriegsfiihrung anfiihrt, ist wohl kaum an Puppen zu denken; vielmehr ist anzu-
nehmen, dass die “Puppenmacher” auch ténerne Krieger fiir kriegspielende Kna-
ben und Minner herstellten.”

COWELL/THOMAS tlbersetzen: “the royal figures of sculptors and not the
vulgar disputes with kings” (S. 65); “the royal figures of sculptors” ist pusta-
karmanam, wobei pustakarman als “Modellierer” verstanden wird (siehe hierzu
MAYRHOFER), “vulgar disputes with kings” ist parthivavigrahah.

7 Bana sieht, als er im Heerlager Harsas eintrifft, die von diesem unterworfene Konige und
Fiirsten; sie haben sich ergeben und hoffen auf Gnade, KANE 1965:2:27.
8 KANE verweist auf seine Anmerkung S. 90: “pusta-krt, a model-maker, a manufacturer of

dolls.” Er fiihrt den Kommentar an: mrda va daruna vatha vastrenapy atha carmand / loha-
ratnaih krtam capi pustam ity abhidhiyate: “Pusta nennt man etwas, das aus Lehm oder
Holz, aber auch aus Stoff und Leder, aus Metall oder Steinen hergestellt ist.” Pusta war also
zundchst ein Objekt aus Lehm, spater nannte man (dhnliche) Dinge aus anderen Materialien
gleichfalls pusta.

AS/EA LIX+22005, S. 581-591



ASTAPADANAM CATURANGAKALPANA 585

Es stellt sich die Frage, um welche Figuren es sich handelt. Es konnen bild-
liche Darstellungen kimpfender Krieger aus Terrakotta an Tempelwénden sein,
aber auch Tonfiguren kdmpfender Krieger, wie man sie aus dieser Zeit im nord-
indischen Raum gefunden hat;’ die Textstelle selbst macht beide Interpretationen
moglich. Bei der Liebe Banas zur Doppeldeutigkeit (s.u.) kann angenommen
werden, dass er beide Bilder vor Augen hatte.

Ubersetzung: “Es gab (kdmpfende) Tonkrieger, aber keine kdmpfenden
Konige.”

(3) satpadanam dana-grahana-kalahah
(Nur) bei Bienen (satpad, “Sechsfiissler”) (gab es) Streitereien (kalaha) um das Bekommen
(grahana) von Gaben (dana, Schuldenriickzahlung, Brunstsaft).

Kalaha bedeutet nach MW: “strife, contention, quarrel, fight ... deceit, false-
hood.” Dana ist zunichst “the act of giving ... paying back, restoring”, aber
auch, unter dana (2.): “rut-fluid (which flows from an elephant temples)” (MW).

Danagrahana kann 1. bedeuten: “Das Entgegennehmen von Geschenken™:
Da Konig Harsa allen gegeniiber grossziigig ist, gibt es keine Streitereien zwi-
schen den Beschenkten.

2. ist danagrahana auch: “Das Erhalten einer Riickzahlung von Schulden™:
Da es unter Konig Harsas Regierung keine Armut gibt, muss niemand Schulden
aufnehmen, weshalb es keine Streitigkeiten vor Gericht gibt. 3. ist danagrahana
das von den Bienen veranstaltete Sammeln des Brunstsafts, der den Elefanten
wihrend der Brunstzeit, dem sog. “must”, aus den Schldfen stromt; die “Sechs-
fussler” halten ihn fiir Nektar und streiten darum.

Ubersetzung: “Nur bei Bienen gab es Streitereien um das Bekommen von
Gaben/Brunstsaft.”

(4) vrttanam pada-cchedah
(Nur) bei Versmassen (oder Kreisen, vrita) (gab es) das Abschneiden/Bemessen (ccheda)
von Vierteln/Flssen (pada).

Pada bedeutet “Fuss (bei Menschen und Thieren) ... Viertel, Versviertel, Vers-
theil” (B/R), aber auch “Viertel eines Kreises”: “the quadrant (of a circle)”
(MW).

9 Siehe meine Arbeit “Kanauj ...” (SYED 2001) und den Aufsatz “Early Terracottas ...” (SYED
2001a).

AS/EA LIX+2+2005, S. 581-591



586 RENATE SYED

1. Das Abschneiden von Fiissen war eine Strafe fiir schwere Verbrechen (s.
u.); da es unter Harsa keine Verbrecher mehr gibt, ist die Anwendung dieser
Strafe nicht mehr nétig. 2. vrtta ist das Versmass (“a kind of metre”, MW), in
der Mathematik der Kreis (“circle”, MW), pada das jeweilige Viertel.

Ubersetzung: “Das Abschneiden/Bemessen von Fiissen/Vierteln gab es nur
bei Versmassen oder Kreisen”.

(5) astapadanam caturanga-kalpana
(Nur) auf den 64-Felder-Spielpldnen (astapada) (gab es) caturanga-kalpana.

caturariga bedeutet “aus vier Teilen oder Gliedern bestehend”, und ist deshalb
Terminus technicus fiir das “Heer”, das aus Elefanten, Reiterei, Wagen und
Fusssoldaten besteht; aus diesem Grunde bezeichnet der Begriff caturariga auch
das Schachspiel. Kalpana ist “Festsetzung, Bestimmung, Verfertigung, Anferti-
gung, Bewerkstelligung, das Machen, ein Gebilde der Phantasie” (B/R), oder,
nach MW “making, manufacturing, preparing ... practice, ... fixing, settling,
arranging ... creating in the mind, feigning, assuming anything to be real, fiction
... hypothesis” (Hervorhebungen von mir). kalpana als Neutrum ist “Schneiden,
Zerschneiden” (B/R).

Caturangakalpana ist somit 1. “Das Aufstellen des Heeres” auf dem
Schlachtfeld wie auf dem Schachspielplan; bei letzterem, um das es sich hier
handelt, ist das Aufstellen eine Nachahmung der Realitit (MW: “feigning, as-
suming ... hypothesis™); schliesslich ist das Spielheer die genaue Abbildung des
realen Heeres. Da die Wortwahl Banas von dusserster Genauigkeit ist, konnen
wir davon ausgehen, dass er auch diese Bedeutungsnuance von kalpana im Auge
hatte. 2. ist caturangakalpana in seiner verborgenen Doppelbedeutung “das Zu-
richten der vier Glieder” und bezieht sich wie das genannte padaccheda auf die
Strafe fur Verbrechen. Da Bana das Femininum kalpana verwendet, ist dieses
die vorrangige Bedeutung; das Neutrum “Schneiden, Zerschneiden” (dies wire
kalpanam/kalpanani), wird in Verbindung mit den vier (Korper-) Gliedern die
zweitrangige, untergeordnete Assoziation des Lesers/Horers sein.'’

10 Das Arthasastra schreibt das Abschneiden einer Hand oder eines Fusses (ekahastapadava-
dha) bei verschiedenen Vergehen vor, z. B. bei Diebstahl von Vieh und Sklaven, bei Betrug
im Spiel oder dem Verkauf des Fleisches unreiner Tiere. Nach 4.10.12 erleidet derjenige das
Abschneiden von Fuss oder Hand, der mit diesen Korperteilen Respektspersonen wie Mut-
ter, Vater oder den Lehrer beleidigte. (Allerdings ist es in allen Fallen auch mit einer Geld-
strafe von 700 panas getan.) HSUAN TSANG schreibt iiber die Zeit Harsas: “the offender ...

AS/EA LIX=2-2005, S. 581-591



ASTAPADANAM CATURANGAKALPANA 587

Dass es sich hier um die Erwahnung des Schachspieles auf dem 64-Felder-
Spielplan handelt, ist von indischer und indologischer Seite niemals bezweifelt
worden. So schreiben auch Cowell und Thomas in ihrer Ubersetzung: “only
chessboards teach the positions of the four ‘members’” und erkldren in einer
Anmerkung: “Sc. Caturanga ‘the four members of an army’, or Chess. The
phrase may also mean the cutting off of the four principal limbs.” S. 65.

KANE erklart caturangakalpana als “arrangement of the four members (i.e.
chess).” Anmerkungen zum Zweiten Buch, S. 157.

Ubersetzung: “Nur auf dem 64-Felder-Spielplan gab es das Aufstellen des
Heeres (das Zurichten der vier Glieder).”

(6) pannaganam dvija-guru-dvesah
(Nur bei) Schlangen (gab es) Hass (dvesa) auf dvijas und gurus

pannaga ist “dem Erdboden entlang sich fortbewegend ... Schlange” (B/R); dvi-
Jja, wortl. “Zweimalgeborener”, bezeichnet den Brahmanen, der durch den Initia-
tionsritus upanayana seine “zweite Geburt” erlebt, und den Vogel, der erst aus
dem Leib und dann aus dem Ei geboren wird; guru ist “Lehrer”. 1. dvijaguru als
Dvandvakompositum bedeutet “Zweimalgeborene und Gurus™; auf sie gibt es
wahrend der Regierungszeit Harsas keinen Hass, da jeder, allen voran der Ko-
nig, die Ordnung der Kasten (varna) und Lebensstadien (asrama) schiitzt. Als
Tatpurusakompositum “Herr der Vogel” bezeichnet dvijaguru Garuda, den
schlangenfressenden Vogel, den die Schlangen naturgemass hassen.

Ubersetzung: “Es gab keinen Hass auf Brahmanen und Lehrer, nur die
Schlangen hassten den Konig der Vogel.”

does not suffer any corporal punishment, but alive and dead he is not treated as a member of
the community” (WATTERS 1961:1:172). — Als Bana an den Hof nach Kanauj kam, hatte
Harsa den grossten Teil seiner Eroberungen schon hinter sich, siehe DEvAHUTI 1970:81;
HsUAN TSANG schreibt iiber Harsa: “Proceeding eastwards he invaded the states which had
refused allegiance, and waged incessant warfare until in six years he had fought the Five In-
dias. Then having enlarged his territory he increased his army ... and reigned in peace for
thirty years without raising a weapon” (WATTERS 1961:1:343).

AS/EA LIX+2+2005, S. 581-591



588 RENATE SYED

(7) vakyavidam adhikarana-vicarah iti
(Nur unter) den Kennern der Sétze (vakyavid) gab es Auseinandersetzungen (vicara) hin-
sichtlich des adhikarana. So (war es, iti).

Die Vikyavid oder “Kenner des Satzes” sind die Mimamsakas,'' die Vertreter
einer philosophischen Schule, die sich besonders um die Grammatik und die
Interpretation des Vedawortes bemiihen. 1. Thre Schriften sind in Kapitel, adhi-
karana,” eingeteilt, und hinsichtlich dieser Abschnitte gibt es philosophische
Erorterungen. 2. adhikarana ist auch ... “magistracy, court of justice ... a claim”;
vicara ist “ ... consideration, reflection, examination, investigation” (MW): Da
die Menschen unter Harsa nicht streiten, gibt es keine Auseinandersetzungen vor
Gericht.

Gleichzeitig hat Bana eine weitere Doppeldeutigkeit eingebaut, denn 3.
lasst sich adhikarana auch trennen als adhika-rana, “Weitere Schlacht” bzw.
“Uberfliissige Schlacht.” Adhika bedeutet “zusitzlich, folgend, spiter”, aber
auch “exzellent” und “iiberfliissig”. Rana besitzt eine ausgesprochen positive
Konnotation im kriegsbejahenden und kampfesfreudigen Indien; es bedeutet:
“Behagen, Ergotzen, Lust, Freudigkeit ... (Kampflust), Kampf~ (B/R). Unter
Harsa gab es keine Erorterung einer “Uberfliissigen Schlacht” durch die Kriegs-
theoretiker mehr, da Frieden herrschte.

Ubersetzung: “Auseinandersetzungen iiber Kapitel/Streitfille/eine weitere
Schlacht gab es nur bei den Philosophen.”

Mit dieser Passage endet Banas Beschreibung des Konigs und seiner Regierung.
Abschliessend heisst es:

(8) samupasrtya copaviti svastisabdam akarot
Er (Bana) naherte sich (dem Konig), die heilige Schnur tragend und sprach seinen Gliick-
wunsch aus.

Deutlich wird die strenge formale Anordnung der einzelnen Aussagen:
Jede der sieben Aussagen hat zwei Worter; jede beginnt mit einem Wort im
Genitiv Plural (X), das aussagt, wo die im folgenden genannten Dinge (Y-Z)

11 Siehe etwa: Rajendra Nath SARMA, Mimamsa Theory of Meaning, Based on the Vakyartha-
matrka, Delhi 1988:36.

12 Siehe: Mimamsasitras of Jaimini, (Text und Ubers.) Mohan Lal SANDAL, 2 vols., Allahabad
1923-1925.

AS/EA LIX+2+2005, S. 581-591



ASTAPADANAM CATURANGAKALPANA 589

naturgemadss oder rechtmassig vorkommen, wihrend sie unter Harsas gerechter
Regierung nicht (mehr) zu finden sind.

Der zweite Begriff (Y-Z) ist ein Kompositum im Nominativ Plural; nur ca-
turangakalpanad ist ein Nominativ Singular. Das erste Wort des Kompositums
(Y) 1st positiv besetzt (Yoga, Konig bzw. Krieger, Erhalten von Geschenken
bzw. Brunstsaft, Fuss bzw. Viertel, Heer, Brahmanen und Lehrer, Kapitel eines
philosophischen Werkes bzw. Gericht oder Grosse Schlacht), das zweite Wort
(Z) hingegen meist negativ: Kampf, Streit, Abschneiden, Aufstellen bzw. Zu-
richten, Hass, Auseinandersetzung; nur im Falle von yogapattaka ist der gesamte
Begriff negativ.

Wihrend das erste Wort der Aussage (X) mehr oder weniger eindeutig und
positiv ist (Asketen, Figuren/Modellierer, Bienen, Versmass/Kreis, 64-Felder-
Spielplan, Schlangen und Satzkenner) setzt Bana den zweiten Begriff (Y-Z)
doppeldeutig. Es gilt, diese Doppeldeutigkeit bzw. Ambivalenz aufzuldsen, erst
dann erkennt man, dass die Dinge bei X zwar zu finden und dort auch richtig am
Platz sind, aber eben nicht unter dem idealen Konig Harsa.

Die Phinomene (Y-Z) sind bei X angemessen, weil kein Konig sie beein-
flussen oder abschaffen kann: (1) Die Asketen unterstanden der koniglichen
Gerichtsbarkeit nur, wenn sie straffallig wurden (siehe Arthasastra 3.16.38ff.),
ansonsten besass der Kénig kaum Einfluss auf sie, weil sie im Walde lebten. (7)
Die Mimamsakas, meist Brahmanen und bisweilen Priester, sind ebenfalls nur
dem Konig unterstellt, wenn sie Straftaten begehen."

Modelle/Modellierer (2) und Dichter bzw. Mathematiker (4) folgen den
Gesetzen ihrer Kunst und Wissenschaft, auf die der Konig ebenso wenig Ein-
fluss hat wie auf das caturanga-Spiel (5), (wihrend er einen solchen Einfluss auf
das caturangakalpana des realen Heeres besédsse). Und Bienen (3) und Schlan-
gen (6) folgen ihrer Natur (svabhava), die der Konig nicht beeinflussen kann.

Jeweils zwei Aussagen gehoren zusammen, wihrend (5) allein zu stehen
scheint, inhaltlich aber zu (2) und (7) gehort, denn die kdimpfenden (Ton-) Figu-
ren beziehen sich ebenso wie das Heer auf dem Spielplan oder Schlachtfeld und
die Erorterung der “Uberfliissigen Schlacht” auf den Krieg und seine Theorie."

13 Verbrecherische Brahmanen durften nicht gefoltert werden, sondern mussten ein Brandmal
tragen; in besonders schlimmen Fallen traf sie die Verbannung (Arthasastra 4.8.27 ff.).

14 Der Hinweis, wiahrend Harsas Regierungszeit wiirden Heere nur noch auf dem Spielbrett
aufgestellt, bedeutet nicht, man habe das Kriegfuhren verdammt und Harsa als friedlieben-
den Konig gefeiert; vielmehr hatte Harsa es nach seiner Eroberung halb Indiens und seiner
Befriedung nicht mehr nétig, Kriege zu fiihren.

AS/EA LIX+2+2005, S. 581-591



590 RENATE SYED

Die Aussagen (1), (3), (4), (6) und (7) betreffen die innenpolitische Ord-
nung unter Harsa: (1) bezieht sich auf die Verwaltung und Landschenkungen,
(3) auf die Freigebigkeit des Konigs, (4) und (5) auf Verbrechen und Strafjustiz,
(6) auf die gesellschaftliche Ordnung, (7) auf die Justiz, (2), (5) und (7) aber auf
die aussenpolitische Lage.

Bana wendet den poetischen Kunstgriff des slesa, der “Doppelsinnigkeit, Zwei-
deutigkeit” (B/R) an, bei dem Worter mit doppelter oder mehrfacher Bedeutung
eingesetzt werden, die, wie im Falle von yogapattaka, unterschiedliche, ja ent-
gegengesetzte Bedeutungen haben konnen. In der Aufschliisselung dieser Para-
doxie und in der Auflosung des verborgenen Subtextes liegt fiir den Kenner der
Kunstgenuss, rasa, der ein “Aha-Erlebnis” hervorruft, das Heiterkeit und Freude
bereitet. Schwierige Texte wie das Harsacarita waren nur den Gebildeten mit
hervorragenden Sanskritkenntnissen verstandlich.

Dem Dichter Bana ist gelungen, was er selbst in Vers 8 seiner Einleitung
zum Harsacarita fur schwierig hielt:

Navo 'rtho jatir agramya sleso 'klistah sphuto rasah /
Vikataksarabandhas ca krtsnam ekatra duskaram I/

Bibliografie

BOHTLINGK, OTTO / ROTH, RUDOLPH

1858 ff. Sanskrit-Worterbuch. Herausgegeben von der Kaiserlichen Akademie
der Wissenschaften. St. Petersburg. Zweiter Theil 1858, Vierter Theil
1862-1865.

COWELL, E. B./ THOMAS, F. W.

1961 The Harsacarita of Bana. Translated. Delhi, Patna,Varanasi.

DEVAHUTI, D.

1970 Harsha. A Political Study. Oxford.

15  “Ein neues Thema, eine elegante Darstellung (der Natur und der Dinge), eine verstandliche
Doppelbedeutung, ein zur Entfaltung gebrachter Kunstgenuss und die (gelungene) Anord-
nung (kraftvoller) Worter, dies alles ist an einem Orte (in einem Kunstwerk) schwer durch-
zufiihren.”

AS/EA LIX+22005, S. 581-591



ASTAPADANAM CATURANGAKALPANA 591

GOYAL, S. R.

1978/79 The Date of the Harshacarita of Bana. In: The Quarterly Review of
Historical Studies (Calcutta), vol. xviii, no. 4:246-249.

KANE, P. V. (ed.)

1965 The Harsacarita of Banabhatta with Exhaustive Notes (Ucchvasas I-
VIII). Edited with an Introduction and Notes. Delhi, Patna, second edi-
tion.

KANGLE, R. P.

1960 The Kautiliya Arthasastra. A Critical Edition with a Glossary. Bombay.

MAJUMDAR, R. C. (General Editor), et al.

1954 The Classical Age. In: The History and Culture of the Indian People.
Bombay.

MAYRHOFER, Manfred

2001 Etymologisches Worterbuch des Altindoarischen. 111. Band. Heidelberg.

MONIER-WILLIAMS, Monier

1899 A Sanskrit-English Dictionary. Etymologically and Philologically Ar-
ranged. Oxford. Reprint 1990.

PANIKKAR, K. M.

1922 Shri Harsha of Kanauj. A monography on the history of India in the
first half of the 7" century A.D. Bombay.

SYED, Renate

1993 Das caturanga im Manasollasa und einige Bemerkungen zum Schach
in Indien. In: Beitrdge des Siidasien-Instituts der Humboldt-Universitit
zu Berlin, Heft 7:93-132.

1995 caturanga. Anmerkungen zu Alter, Ursprung und Urform des Schachs.
In: Beitrdge des Siidasien-Instituts der Humboldt-Universitdt zu Ber-
lin, Heft 8:63-108.

2001 Kanauj, die Maukharis und das Caturarnga. Der Ursprung des Schach-
spiels und sein Weg von Indien nach Persien. Kelkheim/Ts.

200la  Early Terracottas from Kanauj: Chessmen? In: Asiatische Studien,
Etudes Asiatiques. Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft.
LV/2:381-414.

WATTERS, Thomas

1961 On Yuan Chwang’s Travels in India (A.D. 629-645). Edited after his
death by T. W. Rhys DAVIDS and S. W. BUSHELL. Delhi. (London
1904/5).

AS/EA LIX+2-2005, S. 581-591






	Astāpadānām caturangakalpanā : Banas Erwähnung des Schachspiels im Harsacarita

