
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 59 (2005)

Heft: 2

Artikel: Astpadnm caturangakalpan : Banas Erwähnung des Schachspiels
im Harsacarita

Autor: Syed, Renate

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147684

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147684
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ASTÄPADÄNÄM CATURANGAKALPANÄ
Banas Erwähnung des Schachspiels im Harsacarita

Renate Syed, München

Abstract

This paper presents a Sanskrit-German word for word translation of Bäna's famous reference to

chess in his Harsacarita, written in the first half of the 7th century AD. It further discusses the

context of this reference, which contains several double-entendres, especially Bäna's mention of
"earthen kings", which probably points to terracotta chessmen. It is beyond doubt that during the

reign of King Harsa in Kanauj in the first half of the 7th century, chess, caturanga, was played on

a 64-square-board, called astäpada. Most probably terracotta chessmen were in use.

Bekanntlich findet sich die älteste indische Erwähnung des Schachspiels, caturanga,

im zweiten Buch des Harsacarita, der von Bänabhatta (kurz: Bäna) in der

ersten Hälfte des siebten Jahrhunderts verfassten Biografie König Harsas. Bäna

war Zeitgenosse Harsas und besuchte den König an seinem Hof in Kanauj.
In meiner im Jahr 2001 erschienenen Arbeit Kanauj, die Maukharis und

das Caturanga. Der Ursprung des Schachspiels und sein Weg von Indien nach

Persien und in vorausgegangenen Artikeln habe ich diese literarische Quelle
erwähnt. Daran, dass es sich hierbei um das Schachspiel, caturanga, auf dem

Vierundsechzig-Felder-Spielplan, astäpada, handelt, zweifelt wohl kaum ein

Indologe. Ich möchte die Aussage Bänas, vor allem aber ihren Kontext noch

einmal beleuchten, da wiederholt - hauptsächlich von des Sanskrit unkundigen
Schachhistorikern - Nachfragen zu dieser Stelle und ihrer genauen Übersetzung
laut (oder besser: halblaut) geworden sind. Auch gibt es meines Wissens bisher
keine deutsche Übersetzung dieser Stelle (wie überhaupt des Werkes Bänas) und

die englische Übersetzung von Cowell und Thomas scheint eher zur Verwirrung
beizutragen.

Eine genauere Datierung des Harsacarita lässt sich nicht vornehmen. S. R. Goyals
"Beweise" für die Abfassung des Werkes zwischen genau 617 und 625 sind wenig überzeugend,
da sie auf biographischen "Daten" Harsas beruhen, die sich weder textintern noch historisch

nachweisen lassen; es geht hierbei um nicht zu klärende Fragen, ob der König zur Zeit des

Aufenthaltes des Dichters schon verheiratet oder noch Junggeselle war etc.

AS/EA LIX-2-2005, S. 581-591



582 Renate Syed

Daneben ist eine weitere in dieser Passage zu findende Aussage Bänas, die

bisher keine Beachtung fand, einer Betrachtung wert, weil sie von (tönernen?)

Figuren spricht, bei denen es sich möglicherweise um Schachfiguren handelt.

Die historischen Daten zur Stadt Kanauj und zu König Harsa sowie seine

verwandtschaftliche und politische Verbindung mit den Maukhari-Königen sind
in meiner erwähnten Arbeit zu finden; an dieser Stelle sei nur gesagtt, dass

Harsa, König der Pusyabhütis, um 606 n. Chr. die Herrschaft in der am Ganges

liegenden nordindischen Stadt Kanauj antrat, nachdem Devagupta von Mälava
die dort regierenden Maukharis vernichtend geschlagen und ihren jungen König
Grahavarman, den Schwager Harsas, getötet hatte.2 Harsa, sein vollständiger
Name lautet Harsavärdhana Siläditya (wörtlich: "Mehrer der Freude" und
"Sonne der Tugend"), bestieg den Thron von Kanauj im Jahre 606, im Alter von
sechzehn Jahren, und regierte, nachdem er fast den gesamten nordindischen
Raum erobert hatte, bis 647.

Bäna beschreibt im zweiten Buch des Harsacarita, "Harsas Leben (und Taten)",
wie er dem König in dessen Heerlager, skandhävära, am Fluss Ajiravati, unweit
der Bhägirathi-Gahgä,3 begegnet, und preist sowohl das Äussere als auch den

Charakter Harsas, der das Ideal eines gerechten Königs darstellt: Er ist nicht nur
stark und schön, sondern auch gerecht, und während seiner Regierungszeit gibt
es weder auf Seiten des Königs noch bei seinen Beamten und Untertanen Unsitten

oder Gewalt. Nach der altindischen Staatstheorie bewirkt eine gerechte, dem

königlichen dharma ("Recht", "Pflicht") folgende Herrschaft des Königs zwangsläufig

die Tugend seiner Beamten und Untertanen.4

Der chinesische Pilger HSÜAN TSANG, der sich von 630 bis 644 in Indien
aufhielt und auch den Hof Harsas in Kanauj/Kanyäkubja ("Ka-no-kü-she", WATTERS

1960:1:340) besuchte, schreibt über König Harsa: "He forgot sleep and

food in his devotion to good works. He caused the use of animal food to cease

throughout the Five Indias, and he prohibited the taking of life under severe

penalties" (Watters 1960:1:344). Hsüan Tsang stellt den König ähnlich

2 Zur Geschichte dieser Zeit siehe R.C. Majumdar et al. 1954.

3 Kane 1965:26. Wahrscheinlich befand sich Harsa auf einer Inspektionsreise, auf der ihn

Teile des Heeres begleiteten, siehe Devahuti 1970:151 f. - Der chinesische Reisende

Hsüan Tsang schreibt über Harsa: "The king also made visits of inspection throughout his

dominion, not residing long at any place but having temporary buildings erected for his
residence at each place of sojourn." Waiters 1961:1:344.

4 Vgl. Arthasastra 1.4.16.

AS/EA LIX-2-2005, S. 581-591



Astàpadànàm caturangakalpanà 583

idealtypisch und unkritisch dar wie Bäna,5 zumal er Harsa als Buddhisten und

Förderer des Buddhismus verehrte.6

Der kurze Abschnitt in der seitenlangen hyperbolischen Schilderung Harsas

und seiner Regierung, der hier von Interesse ist, findet sich im zweiten Buch des

Harsacarita, in der Ausgabe KANE's auf S. 35. Bedeutsam für die Schachforschung

sind die Aussagen pustakarmanäm pärthivavigrahäh und das altbekannte

astäpadänäm caturahgakalpanä (im folgenden als (2) und (5) gekennzeichnet);

die erste Aussage nennt möglicherweise tönerne Schachfiguren, die zweite
mit Sicherheit das Schachspiel auf dem Vierundsechzig-Felder-Spielplan.

(0) asmims ca räjani, Während seiner (Harsas) Regierungszeit (gab es):

1 yatïnam yoga-pattakäh
(Nur) bei Asketen (yati) (gab es) yoga-pattakas.

yati ist "Asket, ein Mann, der der Welt entsagt." (BÖHTLINGK/ROTH, im folgenden

B/R). yoga-pattaka bezeichnet 1. "the cloth thrown over the back and knees

of a devotee during meditation" (MONIER-WILLIAMS, im folgenden MW), 2.

bedeutet yoga auch "Betrug": "a trick, stratagem, fraud, deceit" (MW), xmdpa-
ttaka neben "Gewand" und "Stoff auch "a board or plate a document on a

plate" (MW) und yogapattaka ist somit auch "gefälschtes Dokument, gefälschte
Urkunde". Gefälschte Dokumente, etwa Landschenkungen betreffend, gab es

unter der Regierung Harsas nach Bänas Ansicht ebenso wenig wie andere

Betrügereien.

Übersetzung: "Asketen hatten Meditationstücher; im Reiche Harsas gab es

keine gefälschten Urkunden."

"A critical examination of Hsüan-tsang's account reveals that in general it is a trustworthy
description of conditions that prevailed in Harshas's time", Devahuti 1970:4; doch diese

Quelle ist auch mit Vorsicht zu betrachten, denn "Hsüan-tsang tended to present, on the basis

of scanty evidence, an exaggerated picture of condition as he would have liked to have

them." Ebd.

Harsa selbst bezeichnete sich in der Madhuban-Kupferplatte allerdings als parama-
mähesvara, als "größten Verehrer Mahesvaras (Sivas)", Syed 2001:30; siehe auch Devahuti

1970:156 f.: Harsa verehrte die Götter Siva ebenso wie Visnu, lndra und Gauri, war
aber auch dem Buddhismus zugeneigt.

AS/EA LlX-2-2005, S. 581-591



584 Renate Syed

(2) pustakarmanäm pärthiva-vigrahäh
(Nur) bei Figuren/Modellierern (pustakarman) (gab es) Kämpfe (vigraha) zwischen

Königen/Kriegern (pärthlva).

Unter Harsa sind alle ehemaligen Rivalen versöhnt, und auch der König führt
keine Kriege mehr7; nur (Ton-)Figuren-Krieger/Könige tragen noch Kämpfe aus.

Pärthiva, "Herr der Erde", bedeutet "a lord of the earth, king, prince,
warrior" (MW; meine Hervorhebung), vigraha ist "Trennung Uneinigkeit
Zwist, Hader, Streit, Krieg" (B/R).

Die inhaltliche Verbindung zwischen pusta undpärthiva klingt an, denn er-

steres lässt an Lehm, Ton, also "Erde" denken, pärthiva heisst wörtlich: "zur
Erde gehörend, aus Erde gemacht" (von prthivï, "Erde").

Pusta bedeutet nach B/R: "Modellarbeit, Bildnerei", (pusta-maya ist
"modelliert").

MAYRHOFER: "pusta- n. Modellarbeit, Bildnerei pustamaya- modelliert
pustakarman- (krt-) modeller in plaster." Pustakarman kann somit auch den

Modellierer/Figurenmacher bezeichnen. Weiter schreibt MAYRHOFER: "Vielleicht

zu der drav.(idischen, R.S. Wortsippe von ta.(mil, R.S. )pücu (püci-) 'to
besmear, plaster', kan.(nnada, R.S. 'to smear, anoint, plaster.'"

KANE übersetzt: "pärthivavigrahähs (earthen bodies; fights among princes)
were to be seen in pustakarma only (in the manufactures of dolls)" (Buch 2,

S. 157). Zu jener Zeit stellte man auch tönerne Puppen her, die putraka, "Söhnchen",

hiessen, doch in diesem Kontext, der Beispiele aus dem Staat und der

Kriegsführung anführt, ist wohl kaum an Puppen zu denken; vielmehr ist
anzunehmen, dass die "Puppenmacher" auch tönerne Krieger für kriegspielende Knaben

und Männer herstellten.8

COWELL/THOMAS übersetzen: "the royal figures of sculptors and not the

vulgar disputes with kings" (S. 65); "the royal figures of sculptors" ist
pustakarmanäm, wobei pustakarman als "Modellierer" verstanden wird (siehe hierzu

MAYRHOFER), "vulgar disputes with kings" istpärthivavigrahäh.

1 Bäna sieht, als er im Heerlager Harsas eintrifft, die von diesem unterworfene Könige und

Fürsten; sie haben sich ergeben und hoffen auf Gnade, Kane 1965:2:27.

8 Kane verweist auf seine Anmerkung S. 90: "pusta-krt, a model-maker, a manufacturer of
dolls." Er führt den Kommentar an: mrdä vä därunä vätha vastrenäpy atha carmanä I loha-

ratnaih krtam cäpi pustam ity abhidhïyate: "Pusta nennt man etwas, das aus Lehm oder

Holz, aber auch aus Stoff und Leder, aus Metall oder Steinen hergestellt ist." Pusta war also

zunächst ein Objekt aus Lehm, später nannte man (ähnliche) Dinge aus anderen Materialien

gleichfalls pusta.

AS/EA LIX-2-2005, S. 581-591



ASTÄPADÄNÄM CATURANGAKALPANÀ 585

Es stellt sich die Frage, um welche Figuren es sich handelt. Es können
bildliche Darstellungen kämpfender Krieger aus Terrakotta an Tempelwänden sein,
aber auch Tonfiguren kämpfender Krieger, wie man sie aus dieser Zeit im
nordindischen Raum gefunden hat;9 die Textstelle selbst macht beide Interpretationen
möglich. Bei der Liebe Bänas zur Doppeldeutigkeit (s.u.) kann angenommen
werden, dass er beide Bilder vor Augen hatte.

Übersetzung: "Es gab (kämpfende) Tonkrieger, aber keine kämpfenden
Könige."

(3) satpadänäm däna-grahana-kalahäh
(Nur) bei Bienen (satpad, "Sechsfüssler") (gab es) Streitereien (kalaha) um das Bekommen

(grahana) von Gaben (däna, Schuldenrückzahlung, Brunstsaft).

Kalaha bedeutet nach MW: "strife, contention, quarrel, fight deceit,
falsehood." Dana ist zunächst "the act of giving paying back, restoring", aber

auch, unter däna (2.): "rut-fluid (which flows from an elephant temples)" (MW).
Dänagrahana kann 1. bedeuten: "Das Entgegennehmen von Geschenken":

Da König Harsa allen gegenüber grosszügig ist, gibt es keine Streitereien
zwischen den Beschenkten.

2. ist dänagrahana auch: "Das Erhalten einer Rückzahlung von Schulden":

Da es unter König Harsas Regierung keine Armut gibt, muss niemand Schulden

aufnehmen, weshalb es keine Streitigkeiten vor Gericht gibt. 3. ist dänagrahana
das von den Bienen veranstaltete Sammeln des Brunstsafts, der den Elefanten
während der Brunstzeit, dem sog. "must", aus den Schläfen strömt; die
"Sechsfüssler" halten ihn für Nektar und streiten darum.

Übersetzung: "Nur bei Bienen gab es Streitereien um das Bekommen von
Gaben/Brunstsaft."

(4) vrttänäm päda-cchedäh
(Nur) bei Versmassen (oder Kreisen, vrtta) (gab es) das Abschneiden/Bemessen (ccheda)

von Vierteln/Füssen (päda).

Päda bedeutet "Fuss (bei Menschen und Thieren) Viertel, Versviertel, Vers-
theil" (B/R), aber auch "Viertel eines Kreises": "the quadrant (of a circle)"
(MW).

Siehe meine Arbeit "Kanauj ..." (Syed 2001) und den Aufsatz "Early Terracottas ..." (Syed
2001a).

AS/EA LIX-2-2005, S. 581-591



586 Renate Syed

1. Das Abschneiden von Füssen war eine Strafe für schwere Verbrechen (s.

u.); da es unter Harsa keine Verbrecher mehr gibt, ist die Anwendung dieser

Strafe nicht mehr nötig. 2. vrtta ist das Versmass ("a kind of metre", MW), in
der Mathematik der Kreis ("circle", MW), päda das jeweilige Viertel.

Übersetzung: "Das Abschneiden/Bemessen von Füssen/Vierteln gab es nur
bei Versmassen oder Kreisen".

(5) astäpadänäm caturanga-kalpanä
(Nur) auf den 64-Felder-Spielplänen (astäpada) (gab es) caturanga-kalpanä.

caturanga bedeutet "aus vier Teilen oder Gliedern bestehend", und ist deshalb

Terminus technicus für das "Heer", das aus Elefanten, Reiterei, Wagen und
Fusssoldaten besteht; aus diesem Grunde bezeichnet der Begriff caturanga auch

das Schachspiel. Kalpanä ist "Festsetzung, Bestimmung, Verfertigung, Anfertigung,

Bewerkstelligung, das Machen, ein Gebilde der Phantasie" (B/R), oder,
nach MW "making, manufacturing, preparing practice, fixing, settling,
arranging creating in the mind, feigning, assuming anything to be real, fiction

hypothesis" (Hervorhebungen von mir), kalpanä als Neutrum ist "Schneiden,
Zerschneiden" (B/R).

Caturahgakalpanä ist somit 1. "Das Aufstellen des Heeres" auf dem

Schlachtfeld wie auf dem Schachspielplan; bei letzterem, um das es sich hier
handelt, ist das Aufstellen eine Nachahmung der Realität (MW: "feigning,
assuming hypothesis"); schliesslich ist das Spielheer die genaue Abbildung des

realen Heeres. Da die Wortwahl Bänas von äusserster Genauigkeit ist, können

wir davon ausgehen, dass er auch diese Bedeutungsnuance von kalpanä im Auge
hatte. 2. ist caturahgakalpanä in seiner verborgenen Doppelbedeutung "das
Zurichten der vier Glieder" und bezieht sich wie das genannte pädaccheda auf die
Strafe für Verbrechen. Da Bäna das Femininum kalpanä verwendet, ist dieses

die vorrangige Bedeutung; das Neutrum "Schneiden, Zerschneiden" (dies wäre

kalpanam/kalpanäni), wird in Verbindung mit den vier (Körper-) Gliedern die

zweitrangige, untergeordnete Assoziation des Lesers/Hörers sein.10

10 Das Arthasastra schreibt das Abschneiden einer Hand oder eines Fusses (ekahastapädava-

dha) bei verschiedenen Vergehen vor, z. B. bei Diebstahl von Vieh und Sklaven, bei Betrug
im Spiel oder dem Verkauf des Fleisches unreiner Tiere. Nach 4.10.12 erleidet derjenige das

Abschneiden von Fuss oder Hand, der mit diesen Körperteilen Respektspersonen wie Mutter,

Vater oder den Lehrer beleidigte. (Allerdings ist es in allen Fällen auch mit einer Geldstrafe

von 700 panas getan.) Hsüan Tsang schreibt über die Zeit Harsas: "the offender

AS/EA L1X'2'2005, S. 581-591



ASTÄPADÄNÄM CATURANGAKALPANÀ 587

Dass es sich hier um die Erwähnung des Schachspieles auf dem 64-Felder-

Spielplan handelt, ist von indischer und indologischer Seite niemals bezweifelt
worden. So schreiben auch Cowell und Thomas in ihrer Übersetzung: "only
chessboards teach the positions of the four 'members'" und erklären in einer

Anmerkung: "Sc. Caturanga 'the four members of an army', or Chess. The

phrase may also mean the cutting off of the four principal limbs." S. 65.

KANE erklärt caturahgakalpanä als "arrangement ofthe four members (i.e.
chess)." Anmerkungen zum Zweiten Buch, S. 157.

Übersetzung: "Nur auf dem 64-Felder-Spielplan gab es das Aufstellen des

Heeres (das Zurichten der vier Glieder)."

(6) pannagänäm dvija-guru-dvesäh
(Nur bei) Schlangen (gab es) Hass (dvesa) auf dvijas und gurus

pannaga ist "dem Erdboden entlang sich fortbewegend Schlange" (B/R); dvi-

ja, wörtl. "Zweimalgeborener", bezeichnet den Brahmanen, der durch den
Initiationsritus upanayana seine "zweite Geburt" erlebt, und den Vogel, der erst aus

dem Leib und dann aus dem Ei geboren wird; guru ist "Lehrer". 1. dvijaguru als

Dvandvakompositum bedeutet "Zweimalgeborene und Gurus"; auf sie gibt es

während der Regierungszeit Harsas keinen Hass, da jeder, allen voran der König,

die Ordnung der Kasten (varna) und Lebensstadien (äsrama) schützt. Als
Tatpurusakompositum "Herr der Vögel" bezeichnet dvijaguru Garuda, den

schlangenfressenden Vogel, den die Schlangen naturgemäss hassen.

Übersetzung: "Es gab keinen Hass auf Brahmanen und Lehrer, nur die

Schlangen hassten den König der Vögel."

does not suffer any corporal punishment, but alive and dead he is not treated as a member of
the community" (Waiters 1961:1:172). - Als Bäna an den Hof nach Kanauj kam, hatte

Harsa den grössten Teil seiner Eroberungen schon hinter sich, siehe Devahuti 1970:81;

Hsüan Tsang schreibt über Harsa: "Proceeding eastwards he invaded the states which had

refused allegiance, and waged incessant warfare until in six years he had fought the Five In-
dias. Then having enlarged his territory he increased his army and reigned in peace for

thirty years without raising a weapon" (Watters 1961:1:343).

AS/EA LIX-2-2005, S. 581-591



588 Renate Syed

(7) väkyavidäm adhikarana-vicäräh iti
(Nur unter) den Kennern der Sätze (väkyavid) gab es Auseinandersetzungen (vicära)
hinsichtlich des adhikarana. So (war es, iti).

Die Väkyavid oder "Kenner des Satzes" sind die Mïmamsakas," die Vertreter
einer philosophischen Schule, die sich besonders um die Grammatik und die

Interpretation des Vedawortes bemühen. 1. Ihre Schriften sind in Kapitel,
adhikarana?2 eingeteilt, und hinsichtlich dieser Abschnitte gibt es philosophische
Erörterungen. 2. adhikarana ist auch "magistracy, court of justice a claim";
vicära ist " consideration, reflection, examination, investigation" (MW): Da
die Menschen unter Harsa nicht streiten, gibt es keine Auseinandersetzungen vor
Gericht.

Gleichzeitig hat Bäna eine weitere Doppeldeutigkeit eingebaut, denn 3.

lässt sich adhikarana auch trennen als adhika-rana, "Weitere Schlacht" bzw.

"Überflüssige Schlacht." Adhika bedeutet "zusätzlich, folgend, später", aber
auch "exzellent" und "überflüssig". Rana besitzt eine ausgesprochen positive
Konnotation im kriegsbejahenden und kampfesfreudigen Indien; es bedeutet:

"Behagen, Ergötzen, Lust, Freudigkeit (Kampflust), Kampf (B/R). Unter
Harsa gab es keine Erörterung einer "Überflüssigen Schlacht" durch die
Kriegstheoretiker mehr, da Frieden herrschte.

Übersetzung: "Auseinandersetzungen über Kapitel/Streitfälle/eine weitere
Schlacht gab es nur bei den Philosophen."

Mit dieser Passage endet Bänas Beschreibung des Königs und seiner Regierung.
Abschliessend heisst es:

(8) samupasrtya copavïtï svastisabdam akarot
Er (Bäna) näherte sich (dem König), die heilige Schnur tragend und sprach seinen
Glückwunsch aus.

Deutlich wird die strenge formale Anordnung der einzelnen Aussagen:
Jede der sieben Aussagen hat zwei Wörter; jede beginnt mit einem Wort im

Genitiv Plural (X), das aussagt, wo die im folgenden genannten Dinge (Y-Z)

11 Siehe etwa: Räjendra Nath Sarma, Mïmâmsâ Theory ofMeaning, Based on the Väkyärtha-

mätrkä, Delhi 1988:36.
12 Siehe: Mlmämsäsütras ofJaimini, (Text und Übers.) Mohan Lai Sandal, 2 vols., Allahabad

1923-1925.

AS/EA LIX-2-2005. S. 581-591



ASTÄPADÄNÄM CATURANGAKALPANÀ 589

naturgemäss oder rechtmässig vorkommen, während sie unter Harsas gerechter

Regierung nicht (mehr) zu finden sind.

Der zweite Begriff (Y-Z) ist ein Kompositum im Nominativ Plural; nur
caturahgakalpanä ist ein Nominativ Singular. Das erste Wort des Kompositums
(Y) ist positiv besetzt (Yoga, König bzw. Krieger, Erhalten von Geschenken

bzw. Brunstsaft, Fuss bzw. Viertel, Heer, Brahmanen und Lehrer, Kapitel eines

philosophischen Werkes bzw. Gericht oder Grosse Schlacht), das zweite Wort
(Z) hingegen meist negativ: Kampf, Streit, Abschneiden, Aufstellen bzw.
Zurichten, Hass, Auseinandersetzung; nur im Falle von yogapattaka ist der gesamte

Begriff negativ.
Während das erste Wort der Aussage (X) mehr oder weniger eindeutig und

positiv ist (Asketen, Figuren/Modellierer, Bienen, Versmass/Kreis, 64-Felder-

Spielplan, Schlangen und Satzkenner) setzt Bäna den zweiten Begriff (Y-Z)
doppeldeutig. Es gilt, diese Doppeldeutigkeit bzw. Ambivalenz aufzulösen, erst
dann erkennt man, dass die Dinge bei X zwar zu finden und dort auch richtig am
Platz sind, aber eben nicht unter dem idealen König Harsa.

Die Phänomene (Y-Z) sind bei X angemessen, weil kein König sie
beeinflussen oder abschaffen kann: (1) Die Asketen unterstanden der königlichen
Gerichtsbarkeit nur, wenn sie straffällig wurden (siehe Arthasastra 3.16.38ff),
ansonsten besass der König kaum Einfluss auf sie, weil sie im Walde lebten. (7)
Die Mïmamsakas, meist Brahmanen und bisweilen Priester, sind ebenfalls nur
dem König unterstellt, wenn sie Straftaten begehen.13

Modelle/Modellierer (2) und Dichter bzw. Mathematiker (4) folgen den

Gesetzen ihrer Kunst und Wissenschaft, auf die der König ebenso wenig
Einfluss hat wie auf das caturahga-Spiel (5), (während er einen solchen Einfluss auf
das caturahgakalpanä des realen Heeres besässe). Und Bienen (3) und Schlangen

(6) folgen ihrer Natur (svabhâva), die der König nicht beeinflussen kann.

Jeweils zwei Aussagen gehören zusammen, während (5) allein zu stehen

scheint, inhaltlich aber zu (2) und (7) gehört, denn die kämpfenden (Ton-) Figuren

beziehen sich ebenso wie das Heer auf dem Spielplan oder Schlachtfeld und
die Erörterung der "Überflüssigen Schlacht" auf den Krieg und seine Theorie.14

13 Verbrecherische Brahmanen durften nicht gefoltert werden, sondern müssten ein Brandmal

tragen; in besonders schlimmen Fällen traf sie die Verbannung (Arthasastra 4.8.27 ff).
14 Der Hinweis, während Harsas Regierungszeit würden Heere nur noch auf dem Spielbrett

aufgestellt, bedeutet nicht, man habe das Kriegführen verdammt und Harsa als friedliebenden

König gefeiert; vielmehr hatte Harsa es nach seiner Eroberung halb Indiens und seiner

Befriedung nicht mehr nötig, Kriege zu führen.

AS/EA LIX-2'2005, S. 581-591



590 Renate Syed

Die Aussagen (1), (3), (4), (6) und (7) betreffen die innenpolitische
Ordnung unter Harsa: (1) bezieht sich auf die Verwaltung und Landschenkungen,
(3) auf die Freigebigkeit des Königs, (4) und (5) auf Verbrechen und Strafjustiz,
(6) auf die gesellschaftliche Ordnung, (7) auf die Justiz, (2), (5) und (7) aber auf
die aussenpolitische Lage.

Bäna wendet den poetischen Kunstgriff des slesa, der "Doppelsinnigkeit,
Zweideutigkeit" (B/R) an, bei dem Wörter mit doppelter oder mehrfacher Bedeutung
eingesetzt werden, die, wie im Falle von yogapattaka, unterschiedliche, ja
entgegengesetzte Bedeutungen haben können. In der Aufschlüsselung dieser
Paradoxic und in der Auflösung des verborgenen Subtextes liegt für den Kenner der

Kunstgenuss, rasa, der ein "Aha-Erlebnis" hervorruft, das Heiterkeit und Freude

bereitet. Schwierige Texte wie das Harsacarita waren nur den Gebildeten mit
hervorragenden Sanskritkenntnissen verständlich.

Dem Dichter Bäna ist gelungen, was er selbst in Vers 8 seiner Einleitung
zum Harsacarita für schwierig hielt:

Navo 'rtho jätir agrämyä sleso 'klistah sphuto rasah /
Vikatäksarabandhas ca krtsnam ekatra duskaram l/15

Bibliografie

Böhtlingk, Otto / Roth, Rudolph
1858 ff. Sanskrit-Wörterbuch. Herausgegeben von der Kaiserlichen Akademie

der Wissenschaften. St. Petersburg. Zweiter Theil 1858, Vierter Theil
1862-1865.

Cowell, E. B. / Thomas, F. W.
1961 The Harsacarita ofBäna. Translated. Delhi, Patna,Varanasi.

Devahuti, D.

1970 Harsha. A Political Study. Oxford.

15 "Ein neues Thema, eine elegante Darstellung (der Natur und der Dinge), eine verständliche

Doppelbedeutung, ein zur Entfaltung gebrachter Kunstgenuss und die (gelungene) Anordnung

(kraftvoller) Wörter, dies alles ist an einem Orte (in einem Kunstwerk) schwer
durchzuführen."

AS/EA L1X'2'2005, S. 581-591



ASTÄPADÄNÄM CATURANGAKALPANÀ 591

GOYAL, S. R.

1978/79 The Date of the Harshacarita of Bana. In: The Quarterly Review of
Historical Studies (Calcutta), vol. xviii, no. 4:246-249.

Kane, P. V. (ed.)
1965 The Harsacarita of Bänabhatta with Exhaustive Notes (Ucchväsas I-

VIII). Edited with an Introduction and Notes. Delhi, Patna, second
edition.

Kangle, R. P.

1960 The Kautilïya Arthasastra. A Critical Edition with a Glossary. Bombay.

MAJUMDAR, R. C. (General Editor), et al.

1954 The Classical Age. In: The History and Culture ofthe Indian People.

Bombay.

Mayrhofer, Manfred
2001 Etymologisches Wörterbuch des Altindoarischen. III. Band. Heidelberg.

Monier-Williams, Monier
1899 A Sanskrit-English Dictionary. Etymologically and Philologically Ar¬

ranged. Oxford. Reprint 1990.

PANIKKAR, K. M.
1922 Shri Harsha of Kanauj. A monography on the history of India in the

first halfof the 7th century A.D. Bombay.
Syed, Renate

1993 Das caturanga im Mänasolläsa und einige Bemerkungen zum Schach

in Indien. In: Beiträge des Südasien-Instituts der Humboldt-Universität
zu Berlin, Heft 7:93-132.

1995 caturanga. Anmerkungen zu Alter, Ursprung und Urform des Schachs.

In: Beiträge des Südasien-Instituts der Humboldt-Universität zu Berlin,

Heft 8:63-108.
2001 Kanauj, die Maukharis und das Caturanga. Der Ursprung des Schach¬

spiels und sein Weg von Indien nach Persien. Kelkheim/Ts.
2001a Early Terracottas from Kanauj: Chessmen? In: Asiatische Studien,

Etudes Asiatiques. Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft.
LV/2:381-414.

Watters, Thomas
1961 On Yuan Chwang's Travels in India (A.D. 629-645). Edited after his

death by T. W. Rhys DAVIDS and S. W. BUSHELL. Delhi. (London
1904/5).

AS/EA L1X'2'2005, S. 581-591




	Astāpadānām caturangakalpanā : Banas Erwähnung des Schachspiels im Harsacarita

