
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 59 (2005)

Heft: 2

Artikel: Noch einmal zur langen und kurzen Version des Yogavsistha in ihrem
Verhältnis zur Moksopya-Rezension

Autor: Hanneder, Jürgen / Slaje, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147682

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147682
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NOCH EINMAL ZUR LANGEN UND KURZEN
VERSION DES YOGAVÄSISTHA IN IHREM

VERHÄLTNIS ZUR MOKSOPÄYA-KEZENSION

Jürgen Hanneder und Walter Slaje

Abstract

The relationship between the so-called longer and shorter versions of the Yogaväsistha, i.e. the

Yogaväsistha proper (YV) and the Laghuyogaväsistha (LYV), remained unsolved for some time.

The present authors had previously not dealt with all earlier theories in detail, since most conclusions

were based only on the printed editions, whereas only an examination of a wider selection of
primary sources could reveal the actual relationship. In brief, the LYV turned out to be an unfinished

abstract of the Moksopäya (MU). The YV is a bowdlerized redaction of the MU, conflated

with the LYV. In a recent review Peter Thomi has contested the research results published by the

present authors and reaffirmed his earlier theory of the priority of the LYV over the YV. The

present article represents a review of his position.

I'

In der Frühphase der Erforschung des sogenannten 'Yogaväsistha ' richtete sich

das Augenmerk vornehmlich auf zwei Textversionen, nämlich das eigentliche
Yogaväsistha (YV), manchmal auch 'Brhadyogaväsistha ', und das 'Laghuyogaväsistha'

(LYV). Der Grund für diese Beschränkung war nicht methodischer

Art, sondern die schlichte Tatsache, dass nur diese beiden Versionen gedruckt
vorlagen und sich, mit einer Ausnahme, keiner der mit dieser Textgruppe be-

fassten Forscher genötigt sah, Handschriften zur näheren Analyse der

Textgeschichte heranzuziehen.

Nun galt das LYV nach Aussage der Kolophone und eines Kommentars als

Exzerpt aus dem umfangreicheren YV, verfasst von einem gewissen Abhinanda,
dessen Identität - nachdem klar wurde, dass es im fraglichen Zeitraum mindestens

zwei bekannte Autoren dieses Namen gegeben haben musste - heftig de-

Von Jürgen Hanneder.

AS/EA L1X-2-2005, S. 509-531



510 JÜRGEN HANNEDER / WALTER SLAJE

battiert wurde. Dabei vertrat BHATTACHARYA die eigenwillige Theorie, dass

beide Versionen demselben Abhinanda zuzuschreiben wären.

Unter den Gelehrten, die sich bis zur Mitte des 20. Jh.s. mit dem YV
beschäftigten, fühlte sich lediglich DIVANJI veranlasst, Handschriften der
verschiedenen Versionen in seine Betrachtungen mit einzubeziehen.2 Schon das

erste Ergebnis zeigte, dass dies die sinnvollste Vorgehensweise war: er kam zu
dem Schluss, dass das LYV nicht vom YV, sondern von einer unbekannten
Parallelversion abhängen musste. Die schwerwiegende Implikation dieses Fundes,
dass nämlich fast alles von dem, was über das Verhältnis dieser Texte zueinander

und ihre Datierung gesagt worden war, nun grundsätzlich in Frage zu
stellen war und der Überprüfung bedurfte, wurde jedoch von den Forschern, die
sich allein an die gedruckten Texte hielten, nicht mehr in ihre Überlegungen

miteinbezogen. MAINKAR wandte sich sogar explizit gegen jede textkritische
Arbeit am YV,3 jedoch ohne Auseinandersetzung mit DlVANJIs Forschungsergebnissen.

Im Jahre 1980 entwickelte THOMI in Rückgriff auf BHATTACHARYA die

These, das LYV stelle nicht eine Kürzung dar, sondern sei die ursprünglichere
Version, aus der das YV erst durch einen längeren Ergänzungsprozess
hervorgegangen war.4 Seine Arbeit, eine Übersetzung der Cüdälä-Episode in der

längeren YV) und kürzeren LYV) Fassung, war zugleich ein erster
Versuch die ihm zu dieser Zeit zugänglichen Handschriften auszuwerten, jedoch
waren seine Schlussfolgerungen, wie aus den Rezensionen zu seinem Buch
hervorgeht,5 mit teils erheblichen philologischen und argumentativen Mängeln
behaftet.

Ein ausführlicherer Vergleich der verschiedenen Textversionen, wie sie DE

JONG in seiner Besprechung der THOMIschen Arbeit angemahnt hatte,6 wurde
im Jahre 1994 von SLAJE vorgelegt.7 Darin konnte anhand einer deutlich erwei-

2 P. C. Divanji, "MS. No. 623/Visräm (I) at the B.O.R.I. Poona." NIA 1, 7 (Oct., 1938): 460-

462; id., "The Text ofthe Laghu Yogaväsistha." NIA 2, 3 (March, 1939): 697-715.
3 T. G. Mainkar, The Vasistha Rämayana: A Study. New Delhi. 1977: 247.

4 Peter Thomi, Cüdälä. Eine Episode aus dem Yogaväsistha. Wichtrach 1980.

5 Siehe DeJong in IIJ 23 (1981): 221 ff und von Hinüber in WZKS 29 (1985): 220 f.

6 "It will be necessary to compare carefully the other parts of L [= LYV] and M [= YV]
before drawing any definite conclusions." De Jong 1981: 222.

7 Siehe W. Slaje, "Vom Moksopäya-£ästra zum Yogaväsistha-Mahärämayana. Philologische
Untersuchungen zur Entwicklungs- und Überlieferungsgeschichte eines indischen
Lehrwerks mit Anspruch auf Hellsrelevanz. [SB ÖAW 609 VKSKS 27] Wien 1994.

AS/EA LIX-2-2005, S. 509-531



Yoga vasistha und Moksopäya-Rezension 511

teilen Quellenlage8 nachgewiesen werden, dass innerhalb der Überlieferung der

längeren Version (YV) zwei Rezensionen deutlich zu unterscheiden sind: die
ältere kaschmirische Rezension, die seither mit dem ursprünglichen lokalen
Namen des Textes 'Moksopäya' (MU) bezeichnet wird, und eine weiter verbreitete

Vulgata, die mit der gedruckten Version9 übereinstimmt und weiterhin
'Yogaväsistha' genannt wurde. Aber auch unter den Handschriften der kürzeren Version

lassen sich, neben den bereits von THOMI erwähnten, geringeren
Unterschieden im Textbestand zwei Typen unterscheiden: das eigentliche LYV und
ein sogenanntes Jhänaväsistha von deutlich grösserem Umfang.

SLAJE konnte nun zeigen, dass das LYV auf die kaschmirische Rezension

zurückgeht, während die YV-Version, und somit der bisher allein zugängliche
gedruckte Text, eine Kontamination aus diesen beiden Versionen darstellt, die
darüberhinaus noch redaktionell bearbeitet worden war. Für die weitere
historische Erforschung des Textes,10 seiner Philosophie und Erzähltechnik, sollte
daher unbedingt die kaschmirische Version MU) herangezogen werden."

Thomi konnte 5 LYV-Handschriften und 3 YV-Hss. verwenden, Slaje 17 Hss. der kürzeren

Version und 18 Hss. der längeren Version, ferner umfangreiche Fragmente des Kommentars
des Bhäskarakantha zum MU.
The Yogaväsistha of Välmiki with the Commentary Väsisthamahärämäyanatätparyaprakäsha,
ed. Wäsudeva Laxmana Sästri Pansïkar [sic], Bombay 1911, 1918, 1937.

Eine Bibliographie nur zum MU, also ohne YV, findet sich in Hanneder/Slaje:
"Bhäskarakantha's Moksopäya-Tikä. A Commentary on the Earliest Available Recension of the

Yogaväsistha. 1. Vairägyaprakaranam. Revised edition in Devanägari script. By Jürgen

Hanneder and Walter Slaje. [Geisteskultur Indiens. Texte und Studien. 1. (Indologica
Halensis)] Aachen 2002. Der Ausschluss von Chenet 1998-99, von Thomi AS 56,4 (2002):
925 kritisiert ("es scheint, die Autoren haben nur gerade das aufgenommen, was ihnen ins

Konzept paßt") beruht auf dieser Einschränkung, vgl. auch unten, FN 60. Eine umfangreiche

Bibliographie zum MU/YV im weiteren Sinne findet sich auch in Bruno Lo Turco,
"Il Moksopäya: lo spazio della conscienza come principio assoluto." Univ. La Sapienza
Roma. Ungedr. philos. Diss. 1998.

Thomi meint, dass Slaje "Bl [=MU] als für die YV-Forschung untauglich [verwarf]"
(Thomi 2002: 921), aber Slaje 1995-6 ("Zur Traditionsgeschichte der Vorstellung von
einer 'Erlösung noch im Leben' (jivanmukti)", BEI 13-14 (1995-96) [pubi. 1997]: 387-413)
und Slaje 1998 ("On Changing Others' Ideas: The Case of Vidyäranya and the
Yogaväsistha", IIJ Al (1998): 103-124.) zeigen, dass dies nicht der Fall ist. YV und LVY behalten

ihre Bedeutung für die weitere Entwicklung der Geschichte des Textes, der
ideengeschichtlichen Aneignung des MU/YV durch den Advaita Vedänta sowie als Quelle für die

weitere Verbreitung des Werkes. Ein von der DFG an der Universität Halle eingerichtetes,

interdisziplinäres Projekt zu den frühen persischen Übersetzungen des LYV ("Indo-

AS/EA LIX-2-2005, S. 509-531



512 Jürgen Hanneder / Walter Slaje

Die Ergebnisse der SLAJEschen Studie widerlegen THOMIs These, aber

nicht durch einen explizit geführten Nachweis der Fehlerhaftigkeit seiner

Argumentation. Grund hierfür waren die Schwächen der THOMIschen Dissertation,

die nach der Rezension durch VON Hinüber im Detail ans Licht zu zerren
nicht mehr nötig erschien. Denn die öffentliche Widerlegung von Resultaten

einer Dissertation, auf die 20 Jahre intensiver Forschung folgten und deren

Thesen sich nicht bestätigten,12 wird man aus offenkundigen Gründen gerne
unterlassen, selbst in Kenntnis der Tatsache, dass der Autor seine Thesen gegen
den mittlerweile erzielten Erkenntnisfortschritt in einer Weise abzusichern

versucht, die mit wissenschaftlichen Kriterien nicht mehr nachvollziehbar ist.13

Doch da der Autor nun diese These aus dem Jahre 1980 zunächst im
fachöffentlichen Internet-Diskussionsforum der deutschsprachigen Indologie, dann

aber auch in den Asiatischen Studien 56,4 (2002): 919-925 erneut vertrat14 und

behauptete, dass diese durch nichts widerlegt sei, ist nun eine ausführlichere
öffentliche Behandlung unumgänglich geworden.

Persische Übersetzungsliteratur aus der Mogulzeit'"), welches in Zusammenhang mit dem

Moksopäya-Editionsprojekt steht, dürfte hinreichend belegen, dass die spätere
Textgeschichte nicht aus den Augen verloren wird, sie kann vielmehr erst durch Kenntnis der

frühesten Version im rechten Licht studiert und in einem angemessenen Kontext beurteilt
werden.

12 Thomi selbst erwähnt im Vorwort seiner Dissertation, dass sein Doktorvater Alfred Bloch
seine Auffassung über das Verhältnis von YV und LYV nicht teilte. Siehe Thomi 1980: 10;

vgl. auch unten, FN 51.

13 Kürzlich äusserte sich Thomi folgendermassen über eine Aussage in der Rezension von
Hinübers, er habe versucht, die Vorzeitigkeit des LYV mit dem Vergleich von lediglich 2

Versen zu beweisen: "Thomi 1980 betreffend, ist der WZKS 29, 1985, S. 221, in einer
'Anzeige' zu entnehmen, es sei versucht worden, anhand von (inkl. Klammern Originalzitat:)
'zwei Versen (S.l7)' die Abhängigkeit der Brhad- von der Laghu-Fassung zu beweisen.

Diese Anmerkung ist hier nötig, weil Slaje 1994, S. 126, diese Kritik mit kommentarlosem

bibliographischem Hinweis weitergibt, desgleichen J. Hanneder 2000, S. 208, Anm. 105,

mit dem Vermerk 'on the inadequacy of his prior arguments'." (Thomi 2002: 922). Wie der

Leser unten feststellen wird, gibt es hieran aber nicht viel zu berichtigen, ausser vielleicht,
dass von Hinüber nicht ganz exakt war: Thomis Schlussfolgerung beruht nicht auf 2 Versen,

sondern, wenn wir die verschiedenen Versionen in Betracht ziehen, auf zweieinhalb, in

der längeren Version sogar auf vier Versen.
14 "Ferner ist seit 1980 die These auf dem Tisch, daß es sich bei der kürzeren Version - mit

neuzeitlichem Namen Laghu-Yogavasistha - höchstwahrscheinlich nicht um eine Kürzung
handelt." (Thomi 2002: 923).

AS/EA LIX-2-2005, S. 509-531



Yoga vasistha und Moäso/m^-Rezension 513

Die erste Formulierung der These von der Priorität des LYV findet sich im
Vorwort zu THOMIs Dissertation (1980):

Als ich dann aber unverhofft in einem Prospekt der Nirnaya-Sägar Press, Bombay, auf den

Titel 'Laghu-Yogaväsistha' stieß, das Buch bestellte und die beiden Fassungen miteinander

verglich, kam mir eine Vermutung, die erstaunlicherweise noch nie diskutiert wurde. Dabei

hätte bereits Sivaprasad Bhattacharya mit seiner phantastischen Annahme darauf aufmerksam

machen können. Bhattacharya hält es nämlich für wahrscheinlich, daß sowohl die

kürzere als auch die längere Rezension von ein und demselben Autor stammen - mit

anderen Worten, daß der erwähnte Gauda Abhinanda auch der Verfasser der längeren

Rezension sei [...].
Einmal Verdacht geschöpft war der nächste Schritt das Sichten von Manuskriptmaterial

zur kürzeren Fassung. Ich traute dem Titel der Edition Laghu-Yogaväsistha, 'kleines' oder

'gekürztes Yoga-Vasistha', nicht mehr. Auch war ich auf Auslassungen gegenüber dem

Druck gespannt. Beides zu Recht. Um das Ergebnis der Gegenüberstellung der beiden

Rezensionen gleich vorwegzunehmen: Die Hypothese, daß die kürzere Rezension keine

Kürzung sei, kann an den Texten nicht widerlegt werden. Ich konnte keine Anzeichen

finden - bis jetzt wenigstens -, die es rechtfertigten, die kürzere Rezension als eine Kürzung
aufzufassen. (S. 8f)

THOMI führt dann aus, dass das LYV und das YV "sozusagen textidentisch"

sind, in dem Sinne, dass der Text des LYV (ca. 5000 vss.) weitgehend im YV
(ca. 28000 vss.) enthalten ist. Er bespricht ferner den handschriftlichen Befund

zum LYV und kommt zu dem Schluss, dass Kapitel 6.16-18 einen Anhang
bilden, der nur in wenigen Quellen und auch nicht in dieser Zusammenstellung
zu finden ist, und dass der Kommentar mit 6.15 endet. Feiner existierten zwei

Versionen, die 'kommentierte' und die 'unkommentierte', die sich im Umfang
leicht unterscheiden.15

Mit diesem Material gerüstet meldet THOMI nun Zweifel an der Aussage in
LYV 6.16.24 an:

Dort wird gesagt, aus dem Mahärämäyana, dem 'Großen Rämayana', dessen anderer

(geheimer?) Name Moksopäya, 'Mittel zur Befreiung' (eine oft verwendete Bezeichnung für
das Yogaväsistha) sei, habe man 'wie aus einem Milchmeer diesen Rahm [nämlich das, was

wir als L bezeichnen] ausgezogen'.

In seiner Dissertation errechnete Thomi eine Diskrepanz von 500 Versen (S. 15), die er

jedoch kürzlich revidierte, ohne neue Zahlen zu nennen. (Thomi 2002: FN 4)

AS/EA LIX-2-2005, S. 509-531



514 Jürgen Hanneder / Walter Slaje

Er fährt fort:

Die Behauptung, daß L[= LYV] eine Kürzung sei, ist bisher kaum bestritten worden [...]
Die Annahme einer Kürzung wird nun aber von der Tatsache belastet, daß es zwei L-Typen
zu unterscheiden gilt, die sich - von gewissen Lesarten abgesehen - auch nur durch ihre

Verszahl unterscheiden. Es stellt sich nämlich die Frage, welcher der beiden Typen die

ursprüngliche Kürzung sein soll. Nehmen wir an: der kommentierte, dann liegt beim nicht-

kommentierten eine weitere Kürzung vor. Ein zufälliges Verlorengehen der vielleicht 500

über den ganzen Text verteilten Verse (oder 1000 zum Teil isolierten Halbverse) ist mit
Sicherheit auszuschließen. Nehmen wir an: der nichtkommentierte, dann muß um die

Vorlage für den Kommentar zu erhalten, diese Kürzung nochmals mit M verglichen worden

sein. Dabei hätte man die erwähnten Verse größtenteils wörtlich M entnommen und wieder
in die Kürzung eingesetzt. Drängt sich da nicht die Erklärung auf, daß an den beiden Typen

von L ein Erweiterungsvorgang zu beobachten ist, der, durch die Jahrhunderte an einem

Überlieferungszweig fortgeführt, schließlich in der gigantischen Form von M seinen

Abschluß findet? [...]
Die Möglichkeit, daß L einst mit einer M-Handschrift verglichen wurde, ist aber

gleichwohl nicht von der Hand zu weisen, im Gegenteil: man muß es sogar annehmen [...].
Daß die Verse, die der kommentierte L-Typ gegenüber dem anderen mehr hat, doch aus

M geborgt oder aufgrund von M entstanden sind, liegt also durchaus im Bereich des

Möglichen. So lässt sich denn die Wahrscheinlichkeit, daß L keine Kürzung ist, nicht anhand der

Tatsache belegen, daß es zwei verschieden lange L-Typen gibt. Man bleibt auf die

Gegenüberstellung des L- und M-Textes angewiesen. Wie die folgende Parallelübersetzung
der Cüdälä-Episode jedoch zeigt, gibt es - vorderhand wenigstens - keinen Grund, an der

Kürzungsthese festzuhalten.16

Als Beleg für diese Auffassung zitiert er SCHRADER:

Experience in the field of Indian philology has yielded the rule that of two recensions ofthe
same work the longer one is more often than not also the later one.

SCHRADER schrieb jedoch über die Kaschmirische Rezension der Bhagavadgïtâ
und es kann bezweifelt werden, ob die Anwendung seiner Aussage auf
Textversionen, wo die eine, wie im Falle des YV und des LYV, lediglich ein Fünftel
des Umfanges der anderen besitzt, sinnvoll ist.

THOMI zufolge kann nur ein Textvergleich Klärung schaffen: Er bespricht
daher (1980: 17ff) zwei kurze Stücke; das erste ist YV 6.85.67cd-69ab, welches

mit LYV 6.9.202 korrespondiert:

16 Thomi 1980: 16.

AS/EA LIX-2'2005, S. 509-531



Yoga vasistha und Moksopâya-Rezension 515

1. he räjarse namas tubhyam ity uktvä sa upävisat (unkommentiertes LYV)
2. he räjarse namas tubhyam ity uktvä sa upävisat

tadarpitäm puspavrstim grhnann upavivesa ha (kommentiertes LYV, entspricht dem

gedruckten LYV)
3. dadau ca dvijaputrasya puspavrstim karodare

candrah kumudakhandasya präleyam iva pallave
he räjarse namas tubhyam iti dvijasuto 'vadat

grhïtva kusumäny asmäd vivesa pattravistare (YV)

THOMI erscheint die erste Version, ein einzeiliger Sloka, im Kontext überflüssig
und wahrscheinlich unursprünglich. Die zweite Version sei wegen der

Wiederholung des Verbs kunstlos ergänzt, während die dritte Version diesen Vers

durch weitere Ausgestaltung tadellos verbessere. Es könnte aber auch die erste

Version das Original sein, welches dann kunstvoll im YV ausgemalt wurde. Die

Abhängigkeiten verlagerten sich dadurch allerdings, und zwar so, dass die

puspavrsti-Zeile der zweiten eigentlich auf der dritten Version beruhe.

Mit dem zweiten Beispiel, dessen Aussagekraft vergleichbar ist, endet aber

die gesamte Argumentation, welche die Priorität des LYV erweisen soll. Im
Jahre 2002 hatte THOMI dem nichts hinzuzufügen, denn er schreibt:

'Die Hypothese, daß die kürzere Rezension [das Laghu-YV] keine Kürzung sei, kann an

den Texten nicht widerlegt werden'. Die Berechtigung zu dieser Feststellung schien mir mit
der Parallelübersetzung L 6.9 (ca. 670 Verse) B 6.77-110 (ca. 1640 Verse) genügend
abgesichert. Überdies wurde anhand von zwei ausgesuchten Stellen: L 6.9.202 B 6.85.67-68

sowie L 6.1.164-165 B 6.22.22,25 (die Stellen lassen sich beliebig vermehren [...]) die

Vermutung überprüft und gezeigt, daß gewisse Differenzen zwischen L und B nur dann

sinnvoll geklärt werden können, wenn man von der Priorität der (kürzeren) Laghu-Fassung

ausgeht. (Mehr als Evidenz ist nicht zu erreichen. Aber Evidenz - auch die bezweifelte -
erfordert, das liegt wohl in der Natur der Sache, daß man hinschaut!)17

Sehen wir also einmal genauer hin! In seiner Arbeit hatte THOMI die oben

dargestellte Diskussion mit folgender Bemerkung eingeleitet:

Von der Voraussetzung ausgehend, daß L tatsächlich älter ist als M, stellt man fest, daß

nicht nur angefügt und eingeschoben, sondern auch bearbeitet und verändert wurde. Dazu

zwei Beispiele [...]18

17 Thomi 2002: 923.

18 Thomi 1980: 17.

AS/EA LIX'2'2005, S. 509-531



516 Jürgen Hanneder / Walter Slaje

Doch gerade diese 'Voraussetzung' soll eigentlich erst mit den Beispielen
bewiesen werden. Tatsächlich belegen derartige Konstellationen, wie sie sich - da

kann man THOMI sicher zustimmen - in grosser Zahl finden lassen, nichts.

Denn unter der umgekehrten 'Voraussetzung', nämlich unter der Annahme, dass

es sich hier um Stadien der Kürzung handelt, lässt sich der Befund ebenso

schlüssig erklären. In Anbetracht der Vielzahl an kürzeren Textversionen, die

uns vorliegen: die zwei Versionen des LYV (nach THOMI), das Jhänaväsistha,
der Moksopäyasamgraha,19 sowie der Yogaväsisthasära, sollte die Möglichkeit,
dass ein fast 30000 Verse umfassender Text gekürzt wurde, nicht so leichtfertig
verworfen werden, insbesondere wenn dies die einhellige Auffassung aller
indischen Quellen ist.

Doch für Thomi ist die Priorität des LYV schon dadurch erwiesen, dass

nach seiner Auffassung die gegenteilige These nicht bewiesen werden könne,
und damit endet die Argumentation. Auf Seite 21 seiner Dissertation wird
dieses Ergebnis nämlich bereits auf die Aussage in LYV 6.16.31 angewandt:

sarvägamärthasamvettä vasisthah paramo matah j

moksopäyasya säro 'yam iti sarvatra gïyate \\

An dieser Stelle hat THOMI die Möglichkeit, dass das LYV eine Kürzung
darstelle, bereits ausgeschlossen; er sagt deshalb:

Wenn dort vom 'Sära des Moksopäya' (moksopäyasya särah) die Rede ist, will man damit

keineswegs ausdrücken, daß es sich um eine redaktionelle Kürzung handle, sondern es soll

nochmals auf die überragende Bedeutung des Werkes, d.h. der Lehren des Vasistha,
hingewiesen werden; sie sind die Quintessenz des Moksopäya alias Mahärämäyana:

'Der alle Überlieferungen kennt, Vasistha, gilt als der Grösste. Das hier [das Vasistha,
des Vasistha Lehren] ist des Moksopäya [= Mahärämäyana] Quintessenz. So wird überall

verkündet'.

Auch die von Thomi vor kurzem vorgelegte Revision dieser Übersetzung, welche

von SLAJE im zweiten Abschnitt dieses Artikels behandelt wird, ist in den

entscheidenden Punkten fehlerhaft und kann seine Theorie nicht nur nicht
stützen, sondern widerspricht ihr sogar.

Von einer Argumentation, welche die Priorität des LYV gegenüber dem

YV auch nur ansatzweise belegen würde, kann demnach keine Rede sein. Die

19 Staats- und Universitätsbibliothek, Göttingen, Cod. Ms. Sanscr. Vish. 126.

AS/EA LIX-2-2005, S. 509-531



Yoga vasistha und MoksopA^-Rezension 517

von THOMI vorgelegten Belege sind argumentativ unhaltbar oder beruhen auf

Fehlübersetzungen. Dennoch hatte Thomi in einem Punkt recht: das YV
entstand wohl unter Zuhilfenahme des LYV, doch erweist sich dadurch nur die

Priorität des LYV vor der YV-Version! Das LYV hängt aber nicht vom YV,
sondern vom MU ab.

THOMI behauptet nun, das LYV sei vor dem YV verfasst worden, während

der MU eine 'überlange Version' darstelle, war bisher jedoch nicht in der Lage

diejenigen Daten, die Slaje zu einer gegenläufigen Einschätzung führten, mit
seiner eigenen Theorie in Übereinstimmung zu bringen. Zunächst ist festzuhalten,

dass das LYV nach dem ersten Teil (pürvärdha) des Nirvänaprakarana,
d.h. an der entsprechenden Stelle, abbricht. Verschiedene Handschriften des

LYV haben unterschiedliche Schlusskapitel hinzugefügt, die philosophisch mit
dem MU zum Teil völlig inkompatibel sind; diese sind kumulativ in der Edition
abgedruckt.20 Im YV erscheinen diese Zusätze als letzte Sargas des 'pürvärdha'
des Nirvänaprakarana21 und der Text scheint mit diesem pürvärdha eigentlich
schon zu einem Ende zu kommen. Der Schluss, dass der erhebliche Rest des

Textes einen Zusatz darstellt, war sicher eine naheliegende Lösung, die zu teils
amüsanten Deutungen führte:

Am Ende des ersten Teils des VI. Buches, Kap. 127, hat Räma aus den 'den Vedänta

zusammenfassenden' (vedäntasamgraha Via. 127.3) Vorträgen Vasisthas so viel gelernt,
daß er in tiefer Meditation der Wonne der All-Einheit teilhaftig wird [...] Man sollte erwarten,

daß damit die Unterweisungen Vasisthas ein Ende gefunden hätten und nur noch der

Abschluß der Rahmenerzählung bevorstehe. Dies ist aber keineswegs der Fall. Der redselige

Vasistha setzt vielmehr seine Darlegungen in derselben Weise noch die 214 Kapitel des

2.Teils des VI.Buches hindurch fort.22

Die Lösung des Problems findet sich in der MU-Rezension, wo nicht nur der

interpolierte Rahmen fehlt, sondern das Nirvänaprakarana ohne Bruch weiterläuft,

wobei im YV an der Bruchstelle einige Sargas fehlen, der Text des MU
also etwas umfangreicher ist. In einer solchen im YV verlorenen Passage (MU
6.120. Iff) finden wir im übrigen die Antwort auf eine Frage Rämas, die in MU

20 Siehe Slaje 1994, Tabelle gegenüber S. 131.

21 Siehe Slaje 1994: 133.

22 Helmuth von Glasenapp, "Zwei philosophische Rämäyanas. [Akademie der Wissenschaften

und der Literatur in Mainz. Abhandlungen der geistes- und sozialwiss. Kl. 1951,6]. Mainz

1951:264.

AS/EA LIX-2-2005, S. 509-531



518 Jürgen Hanneder / Walter Slaje

4.21.1-3 gestellt und dort auf diesen späteren Zeitpunkt verwiesen worden war.
Dass die Antwort im MU das Resultat einer Überarbeitung durch Schreiber

darstellen könnte, halte ich in Anbetracht des Textumfanges und der minderen

Qualität der Redaktionsversuche für nahezu ausgeschlossen; auch die YV-Forschung

hat das Fehlen dieser Antwort bisher gar nicht bemerkt.

Ein Vergleich dieser Bruchstelle zwischen den Hälften des Nirväna-

prakarana in den drei Versionen ergab folgendes Resultat:

Es ist schwer vorstellbar, daß die betreffenden Sargas der ^-Überlieferung [= MU] aus einer

derart verkürzten Grundlage, wie sie in diesem Abschnitt von N/Ed23 vorliegt, hervorgegangen

sein sollen, da sie zunächst einer philologischen Analyse und danach einer

systematischen, der Struktur angepaßten Erweiterung bedurft hätten, um das überlieferte Bild
wiederzugeben.24

Es würde zu weit führen, die sicher komplexe Argumentation, welche die Priorität

des MU belegt, hier nachzuzeichnen. Der Leser sei etwa auf SLAJE 1994:

121-125, verwiesen.

Zusätzliche Argumente für die Priorität wären etwa das früheste Zitat des

MU in Rämakanthas Sarvatobhadra, welches in seinen Lesarten genau mit MU,
nicht aber mit YV übereinstimmt; im LYV fehlt der Vers ganz.25 Aber auch die

vergleichende Analyse umfangreicherer Abschnitte des MU und des LYV ergibt
immer wieder Belege dafür, dass das YV/MU nicht aus dem LYV durch

Erweiterung hervorgegangen sein kann. Ein Beispiel findet sich in der Erzählung
von Lila: in MU 3.18 entschliesst sich die Königin Lïla, die Göttin Sarasvatî,
welche in der Geschichte häufig 'Jnapti' genannt wird, anzurufen. Im MU lautet
die Passage folgendermassen:

iti niseitya täm devînt püjayäm äsa sä tadä

dadarsa capurah präptäm kumärirüpadhärinxm (MU 3.18.7)

bhadräsanagatäm devînt upavisya purogatä
paramärthamahäsaktim lïlaprcchad bhuvi sthitä (MU 3.18.8)

23 D.h. dem YV. An dieser Stelle sind der Text des YV mit dem des LYV identisch.
24 Slaje 1994: 123 f.

25 Details entnehme man demnächst Jürgen Hanneder: Studies in the Moksopäya.

AS/EA LIX-2-2005, S. 509-531



Yoga vasistha und Moksopäw-Rezension 519

Im LYV lautet die Entsprechung:

devînt sasmära vijhaptim dadarsa ca purahsthitäm
bhadräsanagatäm devïm lïlaprcchad bhuvi sthitä (LYV 3.2.51)

LYV 3.2.51cd verbindet MU 3.18.8a+d; LYV 3.2.51ab findet sich jedoch nur
zum Teil in MU und der Gebrauch von vijnapti für jhapti als Name der Gottheit,
für den es im MU sonst keine Parallele gibt, ist ungewöhnlich. Entscheidend ist
aber, dass sich ein Motiv für die Neuformulierung von MU 3.18.7 durch LYV
leicht ermitteln lässt: im LYV fehlt der grösste Teil des Kapitels MU 3.18, das

eine Diskussion über die Realität der von Lîla besuchten Welten enthält. Damit
kann im LYV ein Bezug für iti niscitya nicht hergestellt werden, und die

Neuformulierung ist klar durch die inhaltliche Kürzung bedingt.
Wäre nun die MU-Version eine Ausgestaltung der LYV-Version, dann

hätte der Autor des MU die Stelle LYV 3.2.5led in einen vollständigen Vers

überführt (MU 3.18.8) und LYV 3.2.51ab ausgeschieden. Er hätte aber nicht nur
eine abweichende Einleitung hinzugefügt, sondern mit dem Grossteil von Sarga
3.18 einen komplexen philosophischen Dialog um den vergleichsweise banalen

Vers LYV 3.2.51 erfunden. Der Moksopäyakära hätte also in stringenter Weise
einen kohärenten philosophischen Hintergrund hinzugedichtet. Falls also THO-

Ml's Theorie richtig wäre, musste man den Autor des MU als noch genialeren
Dichter und Denker einstufen, der die im LYV vergleichsweise blutleere Erzählung

mit einer erzählerischen und philosophischen Tiefe versah, die der Autor
des LYV nicht ansatzweise erträumt haben konnte. Da er diese Meisterleistung
aber dann mit beeindruckender Konsistenz das ganze Werk hindurch aufrechterhalten

hätte müssen, kann das LYV nicht die ursprüngliche Fassung sein,

sondern muss eine Kürzung darstellen.

Eine andere von THOMI immer wieder thematisierte Frage ist die nach dem

ursprünglichen Titel des Werks. In seiner Dissertation schrieb er zunächst noch:

Im gesamten Quellenmaterial, das mir zur Verfügung steht, ist die Bezeichnung
Yogaväsistha nur im Schlußkolophon einer einzigen Handschrift (und zwar nur der kürzeren

Fassung: LMd!) nachzuweisen. Vielleicht stammt sie aus dem Titel Yogaväsisthasära der

erwähnten Kompilation. Da 'Yogaväsistha' sich nun aber eingebürgert hat und zudem den

möglichen Urtitel enthält, empfiehlt es sich ihn beizubehalten [...]. Am häufigsten erscheint

Moksopäya.26

26 Thomi 1980:22.

AS/EA LIX-2-2005, S. 509-531



520 Jürgen Hanneder / Walter Slaje

Später jedoch:

Nach den bereits zitierten Stellen könnte man glauben, Moksopäya sei der ursprüng-
licheTitel des heute als Yogaväsistha bekannten Werkes. Möglicherweise lautet die

ursprüngliche Bezeichnung jedoch: Vasistha,27 und Moksopäya hat dieses als bloßes

Epitheton allmählich überdeckt.

Als Beleg zitiert er Srivaras Räjatarahgiru 1.5.8028

moksopäya iti khyätam väsisthatn brahmadarsanam

manmukhäd asrnod räjä srïmadvâlmïkibhâsitam

wohlgemerkt in der Annahme, 'väsistham' sei hier der Titel. In der Edition von
Srikantha KAUL ist das Wort 'väsistham' in kursiver Type gesetzt, um es als

Werktitel zu kennzeichnen. Wenn KAUL der gedruckte Text aber nicht unter
dem Namen Yogaväsistha bekannt gewesen wäre, hätte er 'vasistha' nicht als

Titel identifizieren können, und der Leser hätte keine Veranlassung gehabt
vasistha anders denn als adjektivisches Attribut zu brahmadarsanam zu
verstehen, anstatt eine Ableitung nach Astädhyäyi 4.3.101 zugrunde zu legen, was
dazu führt, dass brahmadarsanam als wenig überzeugende Apposition zu
interpretieren ist.

Was Srivaras Gebrauch des Wortes betrifft, lässt sich leicht Klarheit
schaffen, denn er erwähnt 'väsistham' nicht noch einmal, jedoch dreimal einen

'moksopäya'29 Für THOMI ist dies - wie immer - kein Anlass, seine Theorie zu
überdenken. Es zeige nur, dass vasistha in der Zeit Srivaras bereits von der
sekundären Bezeichnung moksopäya verdrängt worden war. Später fühlte er
sich offensichtlich gedrängt, den ursprünglichen Namen (Yoga-)Väsistha mit
zum Teil völlig abwegigen Argumenten zu verteidigen:

Geht man vom Yogaväsisthasära (oder Väsisthasära etc.) aus (ca. 40 eingesehene Hss.) -
der YVS ist ein auf dem YV beruhendes kleines Kompendium von ca. 220 Versen in 10

27 Dies finden wir erneut in der Einleitung zu seiner Übersetzung des Yogaväsisthasära
(Übers, und komm. v. Peter Thomi). Wichtrach 1999: 6f.

28 Räjataraiiginl of Srivara and Suka. Ed. Srikantha Kaul, Hoshiarpur: Vishveshvaranand

Institute 1966.

29 moksopäye srute mattas (1.7.139); asrnod srimoksopäyasamhitäm (1.7.132); moksopäyä-
disamhitäh (2.215).

AS/EA LIX-2-2005, S. 509-531



Yoga vasistha und Moksopäya-Rezension 521

Prakaranas -, ist das Ergebnis klar: der ursprüngliche Titel wird kaum 'Moksopäya'

gelautet haben.30

Er bezieht sich hiermit auf die Einleitung zu seinem Yogaväsisthasära, wo er

geschrieben hatte:

Der Yogaväsisthasära muss aus einer Zeit stammen - gesicherter Terminus ante quem ist

Mahîdhara (s.u.) -, wo das Wort moksopäya noch nicht diese große Bedeutung erhalten

hatte und zum Begriff mit Titelfunktion geworden war. Es kommt hier in keinem einzigen
Vers vor; es wurde auch nie in einem Kapitel- oder Werk-Kolophon des YVS festgehalten,
sofern die über 40 eingesehenen Handschriften als repräsentativ zu betrachten sind.31

Im Gegenteil stammt der YVS wohl aus einer Zeit und einem Milieu, in dem

der in Kaschmir ursprüngliche Titel Moksopäya nicht mehr bekannt war. Die
Aufnahme einer erheblichen Zahl von nicht-YV Versen in diesen kleinen Text,
die nicht nur keinen Bezug zum MU/YV haben und von denen einige sogar in
direktem Widerspruch zu seiner Philosophie stehen, sollte uns davor bewahren,

aus diesem Werkchen weitreichende Schlüsse zu ziehen.

Man könnte sich, wie in anderen Fällen auch, sogar dazu durchringen, aus

pragmatischen Gründen den weit verbreiteten Titel des Werks, also

Yogaväsistha, beizubehalten; und in der Tat lässt sich oft kaum vermeiden, beide

Titel zu nennen, wenn man verstanden werden will. Doch gibt es Gründe, die

gegen eine solche Vorgehensweise sprechen: zunächst war es nämlich gerade
die Unkenntnis des Originaltitels, welche frühe Zitate des Werks - etwa bei
Ksemendra32 - nicht identifizieren liess. Ferner zeitigt gerade die inklusivisti-
sche Vereinnahmung des YV durch den Advaita Vedänta immer wieder ihre

Wirkung in Form von unüberwindbaren wissenschaftlichen Überzeugungen

(väsanä), etwa: das YV/MU sei ein vedäntischer Text. Aber ähnlich wie die

väsanäs nach Auffassung des MU haben auch sie keine reale Grundlage. Die im
Titel kristallisierte Unterscheidung zwischen einem vedäntisierten, bzw. vedän-

tisch verwandten 'Yogaväsistha' und einem nicht-vedäntischen 'Moksopäya'

30 Email im Internetforum "Informationsaustausch der deutschsprachigen Indologie" vom
20. 8. 2002.

31 Thomi 1999: 7. Aus nicht ermittelbaren Gründen nimmt Thomi an, der YVS gehe in

einigen Lesarten auf eine Zeit vor allen anderen Quellen zurück.

32 Siehe Hanneder: Studies in the Moksopäya.

AS/EA L1X-2-2005, S. 509-531



522 JÜRGEN HANNEDER / WALTER SLAJE

könnte zumindest langfristig eine heilsame Wirkung auf die literatur- und

philosophiegeschichtliche Klassifizierung des Werkes ausüben.

Das Wort vasistha kommt im obengenannten Sinne im Text natürlich nicht
vor,33 das Wort moksopäya als Werktitel jedoch häufig. Obwohl die folgenden
Stellen sich in SLAJE 1994 finden und der Grossteil sich in THOMIs Päda-Index

unter 'moksopäya '- finden lassen, hier noch einmal eine Auflistung:

moksopâyamayïm vaksye samhitäm särasammitäm (2.10.3 YV 2.10.4)

moksopäyam imam räma vaksyamänam mayä srnu (2.10.6 YV 2.10.7)

moksopäyäbhidhäneyam samhitä särasammitä (2.17.6 YV)
moksopäyävabodhena suddhäntahkaranamjanam (2.18.28 YV)
moksopäyakrtä granthakärenänye 'piye krtäh (2.18.60 YV)
nänyatah präpyate jhänam ntoksopäyavicäranät
rte tasmätprayatnena moksopäya vicäryatäm (6.297.8 YV 7.139.8)

na moksopäyakathanam na cajänämi tatsthitim (6.331.28 YV 7.172.31

moksopäyäbhidham sästram idam väcayatänisam (6.333.23 YV 7.174.23)

ätmajhänamayän moksopäyäd eveha nänyatah (6.333.27 YV 7.174.27)

vasisthäkhyo munisresthah kathayisyati samsadi

moksopäyakathäm divyäm täm srutvä suciram dvija (6.344.12f.)
srutavän samhitäm etâm moksopäyäbhidham iha (6.344.17 YV 7.185.17)

anena moksopäyena tiryahco vigatämayäh (6.359.21 YV 7.200.21)

Neben dem wissenschaftlich nicht mehr erklärbaren, zähen Festhalten an der

eigenen Theorie finden wir in THOMIs Werk aber auch ein allgemeines
philologisches Defizit, welches bereits in einer Rezension zum Ausdruck gebracht
wurde:

Bei der Lektüre der sprachlich oft ein wenig unbeholfenen Übersetzung zeigt sich jedoch
schnell, daß der Übersetzer seiner Aufgabe offenbar nicht recht gewachsen ist, da erheblich

methodische Schwächen bei der Textbehandlung hervortreten. Ohne daß ein Wort über die

Abhängigkeit der Handschriften untereinander oder über die Prinzipien ihrer Auswertung
verloren wird, folgt Thomi, wie es scheint, ganz eklektisch der ihm gerade verständlichen

Lesart. Eine so bedingungslose Bevorzugung der lectio facilior führt bekanntlich nicht

unbedingt auf den rechten Weg zum Verständnis eines Textes.34

33 vasistha als Adjektiv findet sich: väsistham äsramam (MU 4.2.4); evam väsistham äkarnya

vaco (MU 6.137.1); väsisthe vacane brahman paramärthaikasälini (MU 6.359.53).
34 von Hinüber 1985:221.

AS/EA LIX-2-2005. S 509-531



Yoga vasistha und Moksopäya-Rezeksion 523

Dieser Eindruck wird bestätigt durch gelegentliche Bemerkungen THOMIs,

wenn er etwa seine Veröffentlichung des YV-Samgraha als 'Edition' bezeichnet,

während sie nicht einmal den Standards der wissenschaftlichen Umschrift
durch Worttrennung35 genügt. Aber auch das Faksimile einer Säradä-Hs. wird
von ihm als 'Edition' gewertet; in bezug auf Hanneder/Slaje 2002 schreibt er:

Anzuerkennen wären höchstens die Ergänzungen des Müla-Textes, aber die sind bei der

Edition von Lokesh Chandra, New Delhi 1984, ohnehin zu haben.36

Doch LOKESH Chandra 1984 ist bekanntlich ein Faksimile einer MU-Hs., die

als eine Quelle in unserer Edition verwandt wird. Ist es wirklich nötig darauf

hinzuweisen, worin das Ziel einer wissenschaftlichen Textedition besteht, und

was eine einzelne Handschrift von einer kritischen Edition unterscheidet?

In diesen Zusammenhang passt weiterhin, dass THOMI mitunter das Alter
einer Textversion aus dem Alter der sie überliefernden Hss. ableiten möchte:

Freilich stammt das YV aus wesentlich jüngerer Zeit als das bekannte Epos; die Anfange
einzelner Teile liegen vielleicht im 5.Jh., die Entwicklung bis zur längsten uns bekannten

Rezension kann jedoch bis ins 18.Jh. gedauert haben (aus dieser Zeit jedenfalls datieren

vermutlich ihre ältesten Textzeugen.37

In dieselbe Kerbe schlägt THOMIs Bemerkung, dass

'the earliest available recension of the Yogaväsistha' dann eben eine Laghu-Fassung wäre! (Die

vielleicht älteste heute noch greifbare Laghu-Hs. stammt wahrscheinlich aus dem 15.Jh.).38

35 Dies trifft - neben seiner Dissertation - im übrigen auch auf die anderen Publikationen von
Thomi zu. Vgl. dazu noch unten, FN 54-55.

36 Email vom 19. 8. 2002. Vgl. auch Thomi 2002: 921.

37 Thomi 2002: 919 f.
38 Thomi 2002: 922 f. Ähnlich in seiner email (19. 8. 2002): "Man bedenke: Diese 'earliest avail¬

able recension' - eine überlange (Slaje: 'vollständigere') Fassung des Brhadyogaväsistha -
basiert auf Handschriftenmaterial, das man nicht weiter als höchstens in das 18. Jhdt.

zurückdatieren kann. Und der Kommentator Bhäskarakantha selber wird wohl ebenfalls erst

in der zweiten Hälfte des 18. Jhdts. gelebt haben." [...] "daß es sich bei der kürzeren Version

- mit neuzeitlichem Namen Laghu-Yogaväsistha - höchstwahrscheinlich nicht um eine

Kürzung handelt: daß also die Brhad- auf der Laghu-Fassung beruht und - wenn das stimmt

- 'the earliest available recension of the Yogaväsistha' eine Laghu-Rezension ist! (Die
vielleicht älteste heute noch greifbare Laghu-Hs. stammt wahrscheinlich aus dem 15. Jhdt.)

- Slaje und Hanneder blenden das aus."

AS/EA LIX-2-2005, S. 509-531



524 JÜRGEN HANNEDER / WALTER SLAJE

Und schliesslich sollte nicht vergessen werden, dass THOMI bereits mit der

Einordnung von Werken aus dem 20. Jhd. seine Schwierigkeiten hat, wenn die

Einleitung auf Sanskrit geschrieben ist. Ein Beipiel ist der von THOMI (1988)

abgedruckte und übersetzte Yogaväsisthasamgraha (Srîrahga 1973),39 zu dem er

in seiner Übersetzung (S. 9) sagt:

Leider gibt es keinerlei Angaben über das Alter des Väsistha-Samgraha, und auch vom

Kompilator erfahren wir nur, daß er ein Mönch jenes Klosters war und Jnänänanda Bhâratï

heißt.

Slaje hatte diesen Text mit der Bemerkung von der weiteren Untersuchung
ausgeschlossen, dass es sich, wie aus der Sanskrit-Einleitung des Herausgebers
zweifelsfrei hervorgeht, dabei um eine "ganz rezente Kompilation" handeln
muss.40 Das Ausmass der Fehleinschätzung THOMIs wird dem Leser erst nach

einer Lektüre dieser Sanskrit-Einleitung klar: Wir lesen dort nämlich, dass der

Autor bzw. Kompilator, JNÄNÄNANDA BHÀRATÏ, das Werk seinem Guru ABHI-
NAVAVIDYATÏRTHA übergeben hatte, der ein kurzes Vorwort {'srïmukham')
geschrieben hatte,41 welches mit 20. 8. 1973 datiert ist. Da der Kompilator
ausführlich auch auf die Gründe für die Abfassung seiner Arbeit eingeht, dass

nämlich sogar das LYV für den heutigen Leser zu umfangreich sei42 und dass er

mit der Auslassung des zweiten Teils des Nirvänaprakarana in seiner
Kompilation dem Vorbild Abhinandas folgt, der diesen wohl ebenfalls als repetitiv
ansah, dürfte zweifelsfrei erwiesen sei, dass JNÄNÄNANDA BHÀRATÏ selbst für
die Kompilation dieses, wie er selbst sagt, "Paramalaghuyogaväsistha"
verantwortlich gewesen ist. Damit lässt sich aber das Datum der Einleitung als

Entstehungszeitpunkt des Werkes festsetzen. Falls noch eine weitere Bestätigung für
solche rezenten Daten nötig sein sollte, liesse sich noch anführen, dass ABHINA-

VAV1DYATÎRTHA, der Autor des Vorwortes, zwischen 1954-1980 als 35. Jagad-

guru des Srhgeri-Klosters amtierte. Als THOMI im Diskussionsforum der

deutschsprachigen Indologie auf diesen Umstand aufmerksam gemacht wurde,
schrieb er:

39 Yogaväsistha. Die Lehren des Weisen Vasistha. Nach der Version des Väsistha-Samgraha

aus dem Sanskrit übersetzt von Peter Thomi. Bd 2. Text und Konkordanz. Wichtrach 1988.

40 Slaje 1994:50, FN 2.

41 Yogaväsisthasamgraha (Srîrahga 1973): I-II.
42 adhunätanäs tävat tad api vistrtam eva manyante, (S. IV).

AS/EA LIX-2'2005, S. 509-531



Yoga vasistha und Moksopäya-Rezession 525

Hieraus geht hervor, daß der Verfasser des Väsisthasamgraha [...] sein Werk dem Abt des

südindischen Shringeri-Klosters übergeben hat; wann dies geschehen ist, wird nicht

mitgeteilt. Publiziert wurde der VS erstmals 1973 [...] Der Verlag in Madras, der den VS

1982 in einer englischen Übersetzung herausgebracht hat, konnte mir über den Verfasser

keine näheren Angaben machen. Antwort auf die Frage nach dem Alter des VS hätten aber

die Lebensdaten des erwähnten Abtes Abhinavavidyätirtha geben können - und die sind im

Vorwort nicht enthalten. Gleichwohl hat W. Slaje mit seiner Datierung recht, aber nicht

aufgrund der zitierten Stelle, sondern - und das ist mir damals, 1988, sträflicherweise

entgangen -, weil hinter dem Titelblatt der Edition ein Bild des Abtes mit Namen folgt. Und

weil es sich bei dem Bild höchstwahrscheinlich um ein Foto handelt, wird Slajes
hellseherische Interpretation stimmen.43

Zur Klarstellung möchte ich noch anfügen, dass keinerlei Hellsichtigkeit nötig
ist um Vidyätirtha zu identifizieren: auf die Titelseite folgt in der Tat das Bild
des Jagadguru, aber die folgende Seite I enthält das 'srimukham', welches auf
Seite II unterschrieben ist mit "srhgagirih 20.8.1973 Vidyätirthah".

Dies wären in Kürze die wesentlichen Gründe, welche den Verfasser dieser

Zeilen dazu veranlasst hatten, seine eigene Betrachtung der THOMIschen Thesen

in einer früheren Publikation44 auf nur kurze Bemerkungen zu beschränken.

Solange also THOMI die Beweisführung in Slaje 1994 nicht durch sachliche

Argumente Punkt für Punkt wissenschaftlich haltbar entkräften kann,45 besteht

keine Veranlassung, sich weiter mit seinen Thesen auseinanderzusetzen.

Ergänzend wäre nur noch zu bemerken, dass THOMI in der bereits zitierten
Rezension seinem offenkundigen Unmut über den Fortgang des Moksopäya-
Projekts in einer Weise Ausdruck gegeben hat,46 die einige Bemerkungen nötig

43 Email vom 26. 8. 2002.

44 Siehe Hanneder 2000: 208, FN 105.

45 Auf einen bereits früher erfolgten Hinweis reagierte Thomi folgendermassen: "Zum Hin¬

weis auf 'Slaje 1994: 125-134': Ich habe mir die Mühe genommen, diese Seiten nochmals

durchzugehen. Was da geboten wird, ist eine Zusammenstellung der apokryphen Teile des

Laghu-Yogaväsistha, begleitet von unerlaubten Schlüssen zum Verhältnis Laghu/Brhad-Yv.
Das Gravierendste sind die falschen Interpretationen aufgrund einer selektiven

(theoriebestätigenden) Wahrnehmung des Textes. (Siehe S. 128 unten: die Übersetzung von LYV
6.16.24 und 3led. Die korrekte Interpretation kann unter obiger Internet-Adresse [Thomi
1980] eingesehen werden.)" Email vom 26. 8. 2002. Die "korrekte Interpretation" ist die

oben zitierte.
46 "Auf dem Hintergrund dieser sorgfältig geleisteten editorischen Arbeit erscheint die vorlie¬

gende Neuedition [...] nun aber als reichlich überflüssig [...] Eigentlich müßten darüber

keine zwei Worte verloren werden, wenn da nicht wäre, daß erstens dieses Buch eine neue

AS/EA L1X-2-2005, S 509-531



526 Jürgen Hanneder / Walter Slaje

macht. Da einige der von THOMI herangezogenen Argumente im zweiten Teil
dieses Beitrags besprochen werden, kann ich mich hier auf zwei vergleichsweise
nebensächliche Punkte beschränken, nämlich die Druckqualität und die vermutete

Leserschaft. Zunächst gesteht der Verfasser gerne zu, dass unser computergestütztes

Satz- und Druckverfahren an die Druckqualität der THOMIschen

Publikationen nicht heranreicht.47 Um diese zu realisieren wären die Kosten der

Publikation aber eben in THOMIsche Dimensionen getrieben worden. Dies sollte
ausdrücklich vermieden werden, denn die Intention, welche sich mit der auf
Sanskrit verfassten Einleitung verband, war, der indischen Leserschaft eine

Rezeption dieser Textversion zu ermöglichen. Da diese jedoch Sanskrit-Kenner

vom modernen Sanskritisten (adhyetr)4%, vom traditionellen Gelehrten (pandita)
bis hin zu Personen umfasst, welche den Text aus devotional-soteriologischem
Interesse studieren wollen (mumuksu), habe ich versucht, sie in der allgemeinen
Einleitung anzusprechen, ohne jedoch zu ahnen, dass ein verärgerter Rezensent
diese Passage so gründlich missverstehen könnte. Ob THOMIs eigenartige
Bemerkung "Mit einer Dedikation im Vorwort: mumuksünäm panditänäm wird
uns der Zweck dieser Neuauflage klargemacht",49 nun auf einer gewollten oder

unabsichtlichen Fehlinterpretation beruht, ist schwer festzustellen.

Reihe [...] beginnt, die doch wohl als wissenschaftlich aufgefaßt werden will, - und zweitens

(nach vielleicht zu langem Schweigen) eine grundsätzliche Kritik an der von W. Slaje
geprägten YV-Arbeit fällig ist." Thomi 2002: 921 f.

47 Seine Vermutung bei der von uns verwandten Devanägari-Type handle es sich um eine

'Korrespondenzschrift' ist jedoch nicht zutreffend. Sie ist das Ergebnis eines an der Universität

Groningen durchgeführten Projekts, welches als Ziel eine Type für den wissenschaftlichen

Schriftsatz hatte. Als solche wurde sie auch schon häufiger verwandt, wie etwa in:

Dominic Wujastyk: Metarules of Päninian Grammar (Groningen 1993), Adriaanson,
Bakker, Isaacson: The Skandapuräna (Groningen 1998) und D. Goodall: Bhatta
Rämakantha's Commentary on the Kiranatantra (Pondicherry 1998).

48 Im modernen Sanskrit wird bekanntlich adhyayana, wie in Hindi, für "(wissenschaftliche)
Studie" gebraucht.

49 Thomi 2002: 925. In einer e-mail (19. 8. 2002) fand sich bereits die kryptische Äusserung:

"Zur Dedikation (mumuksünäm panditänäm) im Vorwort der Hanneder/Slajeschen
Publikation will ich mich auch hier nicht weiter äußern."

AS/EA LIX-2-2005, S. 509-531



Yoga vasistha und Moâsop/^-Rezension 527

II50

Bei dem im Rahmen seiner Buchbesprechung (2002) erneut fehlgeschlagenen

Untermauerungsversuch der These, dass der als Laghu-Yogaväsistha (LYV)
gedruckten Kurzfassung entstehungsgeschichtlich Priorität vor der kaschmirischen
Vollrezension des Moksopäya einzuräumen wäre, unterlegte Herr Dr. THOMI

seine Darstellung mit Übersetzungsproben aus dem LYV, die trotz der
Einfachheit der von ihm herangezogenen Textstellen so beklagenswert falsch
ausgefallen sind, dass sich daraus ganz eindeutige Rückschlüsse auf die philologischen

Grundlagen auch seiner Thesen ziehen lassen. In diesem Zusammenhang
wäre auch in Erinnerung zu rufen, dass Herrn THOMIs Doktorvater Alfred
BLOCH selbst sich einer solchen These nicht anschliessen wollte.51 Noch weniger

vermochte es O. von HINÜBER, der dies durch zwar milde formulierte, aber

präzise den Kern treffende Kritik zum Ausdruck gebracht hatte.52 Seit damals
hat Herr THOMI kein einziges der Erzeugnisse eigenen wissenschaftlichen
Schaffens mehr der Gefahr 'unwahrer' Kritiken53 ausgesetzt. Zu diesen

Erzeugnissen zählen auch transliteriert veranstaltete Ausgaben54 bzw. alle seine

Arbeiten mit Textzitaten, insofern auch dort eine konsequente Durchführung der

Worttrennung unterlassen wird. Mit diesem seinem Verzicht blieb Thomi epochal

und methodisch sogar hinter Friedrich RÜCKERT zurück. Dieser nämlich
hatte bereits 1829 gefordert - "Dursch, der Wörtertrennung abhold" kritisierend

- der Worttrennung unbedingt deshalb nachzukommen, weil sie "zum Verständ-
niß am unentbehrlichsten" sei.55 Voraussetzung dafür aber wäre jedoch - wie
schon RÜCKERT wusste -, dass man seinen Text auch richtig verstanden habe.

Das alles gilt es vorweg festzuhalten, denn der als Rezensent Kritik übende

Autor entzieht seine eigenen Arbeiten der kritischen Beurteilung durch andere

Rezensenten und damit jeglichem fachindologischen Diskurs. So mag es ja viel-

50 Von Walter Slaje.
51 Thomi 1980: 10. Vgl. auch oben FN 12.

52 Oskar von Hinüber 1985: 220 f. Vgl. oben FN 34.

53 "Die unwahre Art, wie O. von Hinüber in einer "Anzeige" meine Dissertation darstellt, ist

absolut vernichtend (von einer ausführlichen Kritik jedoch keine Rede)." Email von P.

Thomi an den "Informationsaustausch der deutschsprachigen Indologie" (26. 8. 2002).
54 Vgl. oben FN 35; 39.

55 Friedrich Rückert, Besprechung von: "Ghatakarparam, oder das zerbrochene Gefäß, [...]
von G. M. Dursch." In: Jahrbücher für wissenschaftliche Kritik, Jg 1829, 1, Nr. 65-70, S.

524.

AS/EA LIX-2-2005, S. 509-531



528 Jürgen Hanneder / Walter Slaje

leicht auch bloss darauf beruhen, dass seine "These" für ihn seit 1980 gleichwohl

immer noch "auf dem Tisch ist" (Rez., S. 922), obwohl kein einziger der

von Slaje (1994) zur besagten Fragestellung geführten Beweisgänge bislang

qualifiziert erschüttert wurde. Dass Herr THOMI eine solche Erschütterung
weiterhin erreichen möchte, wird im Grunde vor allem daran liegen, dass er die für
indische Überlieferungsverhältnisse adaptierte, leistungsfähige Kontaminationskritik

nicht zur Kenntnis nimmt und alle Ergebnisse bestreitet, die aus ihrer
Applikation auf die Überlieferungsgeschichte des Yogaväsistha durch andere

erzielt wurden.56

Vor diesem Hintergrund soll die philologische Qualität der von Herrn
THOMI in seiner Besprechung übersetzten Stellen nun einmal verdeutlicht werden:

Mit

mahesvarena yat proktam devyäyac cäpi visnunä \

munïnam näradädinäm tad idam jhänam uttamam || (LYV 6.16.23)

in seine Rezension einleitend (Rez., S. 919, FN 1) wird der zitierte Text mit der

folgenden Bedeutung verwechselt:57

[Thomi:] Dieses ist die höchste Erkenntnis [jhäna], die vom Mahesvara und von der
Göttin und von Visnu all den Weisen, Närada usw., verkündet wurde.

Herr THOMI hält devyä für einen Instrumental, die Devi mithin für ein Agens
der Verbalhandlung (prokta). Zur Glättung musste er ein zweites "und" erfinden.

Die Relativpronomina (yad) konstruiert er mit 'Erkenntnis' (jhäna): "[...]
die [...] Erkenntnis, die [...]". Ein folgenschwerer Fehler: Erstens, devyä ist die
Sandhiform für devyäh (Gen.). Vvac regiert58 hier zwei dativisch gebrauchte
Genitive, devyäh und munïnam. Sie sind die Angesprochenen. Die Mitteilung als

56 S. A. Srinivasan: Väcaspatimisras Tattvakaumudi. Ein Beitrag zur Textkritik bei kontami¬

nierter Überlieferung. [Alt- und Neu-Indische Studien. 12.] Hamburg 1967, S. 29-53.

Appliziert in Slaje 1994, Zitat vgl. FN 7. Zum Variantencharakter vgl. auch Jürgen Hanneder:

"The Yogaväsistha and its Kashmirian Recension, the Moksopäya. Notes on their
Textual Quality." ^ZO44(2000): 183-210.

57 Ich muss es mir an dieser Stelle versagen, auch auf Herrn Thomis im gegebenen Kontext
recht eigentümliches Verständnis der Semantik gewisser Sanskrit-Begriffe einzugehen, wie
etwa auf die angeblichen Bedeutungen von durgraha ('fixe Idee'), manas ('Gemüt'), oder

jhäna ('transzendentale Erkenntnis').
58 Vgl. J. S. Speijer: Sanskrit Syntax. Leiden 1886, § 132 (S. 99f).

AS/EA LIX-2-2005, S. 509-531



Yoga vasistha und Moksopàya-Rezension 529

solche geht von Siva resp. Visnu aus, die wegen der passivischen Ausdrucksweise

(p.p.p.) beide im Instrumental stehen. Der Satzbau verläuft also völlig
parallel. Das Syntagma kann daher nur lauten: "[...] von Mahesvara Siva) der

(Gen.) Devî Pârvatî), und auch von Visnu den Weisen [...] vorgetragen."
Zweitens, was aber wurde denn vorgetragen? Die Antwort muss lauten: das

(Moksopäya-) Sästra. Herr THOMI hat das Zitat seiner Stelle (23) allerdings mitten

aus dem Kontext gerissen. Der inhaltlich, aber auch syntaktisch durch

Relativpronomina verschränkte Abschnitt beginnt ja bereits mit Vers 19 (sästram tv
idam reicht bis Vers 33, und behandelt durchgehend das (Moksopäya)-
Sästra («.). Die Pronomina im zitierten Sloka beziehen sich daher allesamt auf
'Sästra' allein:

[Dieses Sästra aber], welches (yad) von Mahesvara der Devî, und auch von Visnu dem
Närada sowie weiteren Weisen vorgetragen wurde, das (tad) [ist] dieses hier vorliegende
(idam), herausragende (uttama) Wissen (jhäna).

Es wird also vom Sästra als Subjekt etwas ausgesagt. Der Rezensent aber bringt,
in eben gezeigter Verkennung der tatsächlichen Konstruktion, danach den
unmittelbar folgenden Vers (24) auch gleich mit zu Fall (Rez., loc. cit.):

mahärämäyanäkhyam yan moksopäyäparäbhidham \

tatah ksïranidhiprakhyatpïyusam idam uddhrtam || (LYV 6.16.23)

[Thomi:]
Aus dieser (höchsten, transzendentalen Erkenntnis) wurde, wie aus dem Milchmeer der

Nektar [der Unsterblichkeitstrank], dieses (Sästra) ausgezogen, welches Mahärämäyana -
mit anderem Namen: Moksopäya - heisst.

Da der relative Anschluss (yad) hier weiterhin auf 'sästra' zielt, bezieht sich das

ablativische tatah, welches mit dem Relativum yad korreliert, natürlich ebenfalls

auf 'sästra'. Herr THOMI aber überbietet seine damit bereits ins Gegenteil
verdrehte Konstruktion noch mit einer speziellen Interpretation von -prakhyät.
Dieses fasst er nämlich als eine Vergleichspartikel (wie 'iva') für die
Verbalhandlung (uddhrta) auf ("wie ausgezogen"). Demgegenüber handelt es sich

um ein prädikativ gebrauchtes Bahuvrihi-Kompositum (Ablativ) in
grammatischer Kongruenz mit, und in appositioneller Stellung zu ta-tah (Ablativ):

Aus diesem (tatah) [Sästra], milchmeergtócA (-prakhyät), welches Mahärämäyana, mit
anderem Namen Moksopäya heißt, wurde der hier vorliegende (idam) Rahm geschöpft.

AS/EA LlX-2-2005, S. 509-531



530 Jürgen Hanneder / Walter Slaje

'Rahm' ist hier Metapher im Sinne von 'Sära ': Kern, Essenz oder Wesentliches.

Die Aussage gibt zu verstehen, dass der Verfasser dieses abschliessenden

Sargas (6.16) die Kurzfassung {'Moksopäya-Sära' bzw. 'Laghu-Yogaväsistha")

- in vollkommener Übereinstimmung auch mit der Kommentartradition - als

einen 'Auszug' (sära) gekannt hatte.

Rez., S. 924(FN18):
sarvägamärthasamvettä vasisthah paramo matah \

moksopäyasya säro 'yam iti sarvatra gïyate || (LYV 6.16.31)

[Thomi:]
Vasistha gilt als der grösste Kenner aller Dinge der heiligen Überlieferungen [ägama]. Er
[Vasistha] ist des Moksopäya Kern [sära] [d. h. in ihm konzentriert sich das ganze

Moksopäya-Sästra bzw. Yogaväsistha; der weitere Sinn: mit seiner Verehrung erwirbt man
das im YV angelegte Heil]: so wird er [Vasistha] überall besungen.

Hier wird doch allen Ernstes versucht, das Pronomen ayam aus 31c als ein an-

aphorisch gebrauchtes so zu konstruieren, als ob es 'vasistha' aus 31b
aufnähme. Der Begriff des 'Sära ' stünde somit als Metapher für die Person des

Vasistha. Die Bedeutung von 'Sära ' - im Zusammenhang mit Werktiteln
wenigstens hundertfach belegt - ist hingegen völlig unzweifelhaft: Das Wort
bezeichnet in solchen Fällen stets einen auf die wesentlichen - bzw. als wesentlich
erachteten - Aussagen gekürzten Text ('Essenz'). Und ayam (m.) kongruiert
hier natürlich in deiktischer Funktion mit sära (m.), nicht mit vasistha. Die
beiden Zeilen repräsentieren zwei unabhängige, syntaktisch unverbundene
Sätze:

"Vasijtha hält man für den besten Kenner des Inhalts (/ der Bedeutung) aller Überlieferungen."

Punkt.

"Als 'Auszug' aus59 dem Moksopäya preist man den hier vorliegenden (ayam) überall."
Punkt.

Soweit ein knapper Befund zur Qualität der philologischen Kritik, die Herr
THOMI anlässlich seiner Rezension zu üben versuchte und durch die er seine

Ansicht gestützt wissen wollte. Die Frage, auf welcher grammatisch-syntaktischen

Grundlage wohl seine Thesen von 1980 zustande gekommen sein werden,
beantwortet sich insofern ganz von allein.

59 Vgl. auch Speuer 1886, § 125 (S. 93).

AS/EA LIX-2-2005, S. 509-531



Yoga vasistha und Moksopäya-Rezensioh 531

Dass die von ihm kritisierte 'Bibliography' unserer Vairägyaprakarana-

Ausgabe unvollständig sei, trifft allerdings zu.60 Da aber, wie die Überschrift

'Moksopäya-Bibliography' deutlich genug besagt, ohnehin nur solche Titel

aufgenommen werden sollten, die auch die Moksopäya-Rezension des Werkes

berücksichtigen, blieb jedenfalls der von Thomi allein "vergeblich gesuchte" (S.

925) F. CHENET (1998) gewollt ausgeschlossen.61

60 In der Tat fehlt: W. Slaje: "Wie man sein Schicksal (daiva) meistert. Der Moksopäya über

Wesen und Wirksamkeit menschlicher Aktivität (paurusa)." In: AS 54,1 (2000): 63-101.

Zwei schmerzliche Druckfehler in der (von Thomi S. 921) günstig beurteilten Ausgabe von
"Bhäskarakanthas Moksopäya-Tikä. Die Fragmente des 4. (Sthiti-)Prakarana. Aachen 2002"

sollen bei diesem Anlass berichtigt sein: S. 14 lies 'ideeller' (3x) statt: 'ideeler' (freundlicher

Hinweis Prof. M. Hahn, Marburg); Umschlagrücken: 'gesamten' statt: 'gesummten'

(freundlicher Hinweis Prof. A. Wezler, Hamburg). Vgl. auch oben FN 10.

61 Vgl. zu dieser Arbeit die Besprechungen von J. Hanneder in IIJ 44,1 (2001): 74-79 und B.

Lo Turco in ZDMG 152,1 (2002): 223-226.

AS/EA LIX-2'2005, S. 509-531




	Noch einmal zur langen und kurzen Version des Yogavāsistha in ihrem Verhältnis zur Moksopāya-Rezension

