
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 59 (2005)

Heft: 2

Artikel: Recherches sur la philosophie religieuse de Dharmakrti. I., Le Bouddha
comme str et comme Sugata

Autor: Eltschinger, Vincent

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147679

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147679
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


RECHERCHES SUR LA PHILOSOPHIE RELIGIEUSE
DE DHARMAKÏRTI

r
I. Le Bouddha comme Sästr et comme Sugata

Par Vincent Eltschinger, Vienne / Lausanne

Abstract

One of Dharmakïrti's main tasks in his commentary on Dignäga's benedictory stanza was to
provide this dogmatically empty structure with doctrinal and philosophical contents. Closely
connected to Dignäga's own explanation of the epithet sästr (lit. teacher) as proyogasampad
(perfection of practice), PV 11.13lcd-138 describes the Bodhisattva's path from the initial religio-
philosophical investigations up to the final abandonment ofthe latent tendencies (väsanä) of
passions, an event that traditionally coincides with enlightenment. I shall argue that this soteriological
idea also forms the core of Dharmakïrti's interpretation ofthe epithet sugata. In sharp contrast to

the Srävakas and Pratyekabuddhas, a Buddha rids himself both of passions (together with their
latent tendencies) and of non-defiled ignorance (aklistäjnäna). Kamalasîla provides us with useful

exegetical insights while interpreting, along the line ofthe BoBh and Sthiramati, this double
abandonment in terms of the characteristically mahayanistic saväsanaklesävaranaprahäna and jheyä-
varanaprahäna. Since the abandonmnent oijneyävarana is traditionally equivalent to the acquisition

of omniscience, one may consider these passages of PV II to constitute Dharmakïrti's unique

positive statement about omniscience.

1. Introduction

Dharmakïrti (600-660?) a consigné l'essentiel de sa philosophie religieuse dans

le deuxième chapitre Pramänasiddhi, ci-après PV II) du Pramänavärttika. De

cette philosophie, l'exposé se donne tout entier pour un commentaire à la stance

bénédictive (mahgalasloka) du Pramänasamuccaya (ci-après PS[V]), dans

laquelle Dignäga prête successivement cinq propriétés au Bouddha (ou: décrit le

Bouddha sous cinq épithètes successives): le Bienheureux est (devenu semblable
à un moyen de connaissance valide (pramänabhüta), est en quête du bien du

monde (jagaddhitaisin), est l'Enseignant (sästr), le "Bien-Ailé" (sugata), le Pro-

AS/EA LIX'2'2005. S. 395-442



396 Vincent Eltschinger

tecteur (täyin) des êtres vivants.1 Dans son commentaire, Dharmakïrti définit les

relations causales et (donc) logiques subsistant entre ces cinq termes, et rattache

au dernier d'entre eux un long exposé des quatre Vérités Saintes (PV II.146c-

279). Ce faisant, le maître fixe la ligne bouddhologique du courant bouddhique
"logico-épistémologique".2

L'érudition moderne a porté un intérêt comparativement important à ce

chapitre singulier de l'œuvre de Dharmakïrti. Outre deux traductions anglaises

intégrales et une traduction allemande partielle,3 plusieurs études ont porté sur
tel ou tel aspect de PV II. Parmi celles qu'on a récemment consacrées aux
épithètes, signalons ici KRASSER 2001, décisif quant à la conception dharma-

kïrtienne du Bouddha comme pramänabhüta, et FRANCO 1997, qui d'un côté

précise les rapports complexes entre les épithètes, et de l'autre expose les idées

de Dharmakïrti quant à la compassion universelle du Bouddha (—> jagaddhitaisin).

Les strophes relatives aux épithètes de "sästf et de "sugata" n'ont pas

reçu à ce jour l'attention qu'elles méritent. Dans PV II. 13 lcd-138 (le "Bouddha"

comme Sästr), Dharmakïrti expose le Chemin emprunté par le Bodhisattva, des

analyses philosophiques initiales à l'élimination du relent des passions qui fait
de lui un Bouddha; dans PV II.139-142a (le Bouddha comme Sugata), il
s'attache à décrire la condition même de Bouddha. C'est dire que le segment
PV 11.13 lcd-142a expose l'essentiel des idées bouddhologiques de Dharmakïrti,
idées que ce dernier précisera encore dans PV 11.205-210. Dans le présent volet
de ces "Études", je propose une traduction commentée de PV 11.13led-142a.4

Dans leur second volet j'esquisserai, pour partie sur la base des éléments dégagés

ci-dessous, une hypothèse quant aux trois références de Dharmakïrti à

Yäsrayaparivrtti ("révolution du point d'appui"). J'y proposerai une traduction

1 Voir Hattori 1968:23-24 et 73-75, Franco 1997:15-19, et infra, §2. Je profite de cette

note initiale pour adresser mes plus sincères remerciements à MM. les Professeurs Johannes

Bronkhorst (Lausanne) et Ernst Steinkellner (Vienne), qui ont pris la peine de relire et

amender le manuscrit de cette étude, ainsi qu'à mon ami le Dr Helmut Krasser (Vienne),

pour des conversations toujours stimulantes concernant la philosophie (religieuse) de

Dharmakïrti - et bien d'autres choses. Mes recherches ont bénéficié du soutien financier du

Fonds National Suisse de la Recherche Scientifique, auquel va toute ma gratitude.
2 Voir Steinkellner 1982.

3 Voir Nagatomi 1957, Jackson 1993 et Vetter 1990.

4 Je n'aborde pas ici PV II. 142b-144 (réfutation des arguments mïmamsaka dirigés contre

l'omniscience), malgré que ce passage relève encore du traitement de l'épithète "sugata".

AS/EA LIX'2'2005. S. 395-442



LA PHILOSOPHIE RELIGIEUSE DE DHARMAKÏRTI 397

commentée de PV 11.205-210, un segment étroitement corrélé au motif du

Bouddha comme Sästr et comme Sugata.5

2. Le Bouddha comme Sastr

Commençons par rappeler la teneur du mahgalasloka par lequel Dignäga ouvre

son PS:6

Saluting Him, who is the personification ofthe means of cognition, who seeks the benefit of
[all] living beings, who is the teacher, the sugata, the protector...

En vertu de ses Perfections de cause (hetusampad) et d'effet (phalasampad), le

Bouddha est (devenu semblable à un moyen de connaissance valide
(pramänabhüta). Par "Perfection de cause", il faut entendre la Perfection d'intention

(äsayasampad) et la Perfection de praxis (prayogasampad), c'est-à-dire les

propriétés (2) et (3) du Bouddha, jagaddhitaisitva (qualité de rechercher le bien du

monde) et sästrtva (qualité d'Enseignant). Par "effet" dans "Perfection d'effet",
il faut entendre la réalisation de ses objectifs propres et des objectifs d'autrui
(svärtha et parärtha), c'est-à-dire les propriétés (4) et (5) prêtées au Bienheureux,

sugatatva (qualité de Bien-Ailé) et täyitva (qualité de Protecteur [des

êtres]). Selon Dignäga, le Bouddha est donc (devenu semblable à un moyen
de connaissance valide parce qu 'il possède ces quatre propriétés distribuées en

(ou: typifiant) deux puis quatre Perfections.7 Dharmakïrti débute ainsi son

commentaire à l'épithète de "ms/r":8

[Désirant apaiser la douleur d'autrui, le Bodhisattva] compatissant (dayävat) s'applique aux

moyens (upäya) [d'apaiser la douleur] afin de mettre un terme (häna) à [sa propre] douleur:

5 Voir Eltschinger (à paraître, §6).
6 PS I.lab: pramänabhütäya jagaddhitaisine pranamya sästre sugatäya täyine | Trad. HAT¬

TORI 1968:23.

7 Voir Hattori 1968:23 pour la traduction, 1968:174-175 pour les deux versions tibétaines,

et 1968:74 (n. 1.2) pour la citation sanskrite de PVA/Bh 3,12-18. Sur les Perfections, voir
AKBh sous AK VII.34, et Franco 1997:18n. 5.

8 PV II.131cd-132ab: dayävän duhkhahänärtham upäyesv abhiyujyate \ paroksopeyataddhetos

tadäkhyänam hi duskaram \\

AS/EA L1X'2'2005, S. 395-442



398 Vincent Eltschinger

à qui le but (upeya) et sa cause [demeurent] imperceptibles (paroksa), les enseigner [correctement

à d'autres] est en effet chose difficile (duskara). [PV II.131cd-132ab]

Par et pour l'exercice de sa grande compassion,9 le Bodhisattva futur Bouddha

se met en devoir, affligé qu'il est par la douleur des autres êtres,10 d'abroger
cette dernière en enseignant le Chemin (märga) salvifique. On n'enseigne pourtant

bien que ce qu'on sait d'expérience.11 Pour profiter aux êtres, le Bodhisattva

s'appliquera donc lui-même aux moyens d'apaiser la douleur, c'est-à-
dire pratiquera (pratiPAD) un Chemin adapté à l'élimination de sa propre
douleur,12 car13 "mettre en œuvre le moyen d'apaiser sa propre douleur, cela seul

est conforme au bien d'autrui." Ce faisant, le Bodhisattva permettra aux fidèles

(v[a]ineya[ka]l) d'obtenir le but escompté en mettant en pratique (anusthäna)
le Chemin enseigné.14

Les strophes suivantes décrivent la façon - sources, praxis et résultat - dont
le Bodhisattva va réaliser (le Chemin conduisant à) la cessation de sa propre
douleur, en faire l'expérience directe (säksätkarana),15

""Réfléchissant (vimrsat) [au moyen et au but] par la raison (yukti) et par l'Écriture (ägama),

[le Bodhisattva compassionné] examine (parïksate) la cause de la douleur [à éliminer], puis

9 Noter PVP D54b2/Q62al -2: rgyu'i gnas skabs na yodpa'i nah tshul can gyi brtse bas.

10 D'après PVP D54b3/Q62a2: sems can gzan gyi sdug bshal gyis sdug bshal bar gyur pa.
11 PVP D54b7/Q62a7-8: lam mi ses pas phyin ci ma log pa'i lam ston pa'i skabs med pa'i

phyir* re zig rtogs pa dah ldan pa nid sems can rnams la de nid dah de'i rgyuji ltar gnas pa
bzin du 'chad par bzed pas mhon sum du mdzad pa yin no \ | "Puisque celui qui ignore le

Chemin n'est [aucunement] qualifié à enseigner le Chemin correct, une [personne] vraiment
rationnelle (preksävat?) réalise[ra] d'abord [elle-même le but et sa cause], désireuse [qu'elle
est] d'expliquer objectivement aux êtres la réalité [à rechercher] et sa cause (tattvataddhetu?)."

*Fragment sanskrit dans Vibh. 57n. 2: na hy amärgajho 'viparitamärgopadese 'dhikriyate \

12 D'après PVP D54b3-4/Q62a3 : hid nid kyi sdug bshal rab tu zi ba dah rjes su mthun pa'i lam

rtogs par byed pa zes bya ba'i don to \\ Sur cet emploi de nid, voir Lalou 1950:§§38-39.
13 PVP D54b5/Q62a4-5 : nid nid kyi sdug bshal rab tu zi ba'i thabs rtsom pa gah yin pa 'di nid

gzan gyi don dah rjes su mthunpayin no\\
14 Voir PVP D54b5-6/Q62a5-6.
15 Säksätkarana dans PVP D54b7/Q62a8, PVA/Bh 108,20 et 26, PVV 57,4. Voir aussi infra, §4.

16 PV H.132cd-133ab: yuktyägamäbhyäm vimrsan duhkhahetum parïksate \\ tasyänityädirüpam

ca duhkhasyaiva visesanaih | Introduction de PVP D55a2-3/Q62b3-4: brtse ba dah ldan pa
de'i sdug bshal bcom pa'i phyir sbyor ba gah yin ze na | Si tib. sbyor ba skt. prayoga, la

remarque de Devendrabuddhi présente quelque intérêt pour l'interprétation de la prayoga-
sampad de Dignâga (voir infra, commentaire à PV II. 138).

AS/EA LlX'2-2005, S. 395-442



La philosophie religieuse de Dharmakïrti 399

(ca), par les spécificités (visesana) de la douleur elle-même (duhkhasya eva), la nature

impermanente, etc.,'7 de la [cause en question]. [PV II.132cd-133ab]

Ces lignes ne dissiperont pas entièrement la perplexité qu'a toujours suscitée le

composé "yuktyägamäbhyäm"}* Contentons-nous pour notre part d'interroger
Devendrabuddhi, dont l'explication a été insuffisamment exploitée à ce jour:19

"S'appuyant d'abord sur les multiples Écritures, [le Bodhisattva compatissant]
réfléchit [aux moyens et aux buts] que ces [Écritures] enseignent ou établissent,
mais c'est par la seule raisonf, c'est-à-dire par la seule inference,] qu'il procédera

à un certain moment, [et c'est] en ce sens [seulement que Dharmakïrti]
mentionne [ici] l'Écriture." Concernant le recours aux Écritures, Säkyabuddhi fait
remarquer:20 "Puisque l'agir [du Bodhisattva] est précédé d'une analyse quant à

[savoir] si ces [Écritures] sont correctes ou non, [Devendrabuddhi déclare que]
c'est par la seule raison que [ce Bodhisattva] procédera à un certain moment."
On ne doute pas que Säkyabuddhi vise ici les procédures d'évaluation développées

par Dharmakïrti dans et sous PV 1.214-217, c'est-à-dire la démarche
recommandée par le maître à la personne rationnelle (preksävat, preksäpürvakä-
rin, dont le Bodhisattva est le modèle exemplaire).21 Selon Devendrabuddhi et

Säkyabuddhi, la recherche du Bodhisattva ne quitte jamais le terrain de la raison:
l'Écriture invoquée dans PV II. 132c, c'est l'Écriture en tant qu'elle est soumise
à examen ou évaluation critique (vicära, pariksä)}1 Par "yuktyägamäbhyäm", on

17 PVP D55a7-bl/Q63a2-3: sogs pa smos pas ni rgyu de'i mtshan nid dah 'phel ba'i rgyu
brtags pa mdzad pa yin te \ de yan 'gai ba bsgrub pas de bsal ba'i phyir ro \ | Explication de

PVT Q143a8-bl: mtshan nid dah 'phel ba'i rgyu zes bya ba'i rgyu 'di'i mtshan hid dan j

sdug bshal 'phel ba'i rgyu 'di ci yin ze'o 11 PVV 57,9: ädisabdän nivartanayogyatädikam ca

parïksate \

18 Voir Franco 1989:84-90, réagissant à Vetter 1990:19-20.
19 PVP D55a3-4/Q62b4-5: re zig luh mah po de la dmigs nas des bstan pa'am sgrub pa rnam

par dpyod pa yin gyi rigs pa nid kyis 'ga' zig gi tshe 'jug par 'gyur ba de Itarna luh smos pa
yin no \\ PVT Q143a2-3: ...rigs pa ni rjes su dpagpa yin la..., et PVT Q143a4-5: ...luh gifsj
bstan pa'i thabs dah thabs las byuh ba rnam par dpyod pa yin... L'explication de

Manorathanandin (PVV 57,7) n'amène pas grand-chose: yuktyägamäbhyäm anumänapravaca-

näbhyäm parasparam aviruddhäbhyäm vimrsan vicärayan... Chez Prajfiâkaragupta aussi,

yuktir anumänam (PVA/Bh 109,1

20 PVT Q143a5-6: ci de dag 'thad dam ma yin zes (Q ie na) | de ltar na dpyad pa fsjhon du.

son ba'i 'jug pa'i phyir rigs pa nid kyifsj 'ga' zig gi tshe 'jug par 'gyur ro\\
21 Voir Eltschinger 2003: §§ 2.1.4 et 2.4.

22 PVT Q143a6-7, dont le sens exact m'échappe en partie: de dah 'dis ni 'di skad du rigs pa 'di
nid sgo ghis pa can brjod pa yin te | 'ga' zigji ltar goms pa bzin du hes pa nid dah \ 'ga' zig

AS/EA LlX-2'2005, S. 395-442



400 Vincent Eltschinger

n'entendra donc pas une séquence analogue à la gradation classique des prajhä -
srutamayï et cintâmayî -, laquelle ne saurait valoir que des fidèles, mais un

examen critique des Écritures auquel font suite des inferences philosophiques.
En d'autres termes, la séquence retenue par Dharmakïrti se composerait, pour le

futur Bouddha, d'un double moment rationnel (yukti-anumäna^cintä, PV II.
132cd-135) - évaluation et inferences "objectives" - et d'un moment cultiva-
tionnel (abhyäsa^bhävanä, PV 11.136).

L'examen rationnel porte d'abord sur la causalité même, sur la cause de la
douleur en tant que cause:23 '"Quelle est [donc] la cause de cette douleur qui
consiste (laksana) dans la naissance?24 Grâce à l'élimination de quoi cette [douleur]

est-elle supprimable?' Sachant, grâce à l'examen [qu'il mène] ainsi de la
seule cause, que la [douleur] ne saurait être sans cause, le [Bodhisattva]
comprend qu'en annulant la cause, on peut en supprimer l'effet." Reste à connaître la

nature de cette cause, une nature dont dépend tout entière la destructibilité de la

luh gi rjes su 'brans nas jug pa yin no || "Par l'un et l'autre [des deux vocables 'raison' et

'Écriture'], c'est [en fait] la seule raison que [Dharmakïrti] présente en ces termes, [une raison

qui est] bicéphale: certains[, tels les futurs Bouddha,] agissent en déterminant
[rationnellement les choses] selon l'expérience, d'autres[, tels les fidèles,] en se conformant à

l'Écriture." Sur la rationalité d'un agir éthico-religieux fondé sur le recours à l'Écriture, voir
TSP 4,1-6 (Eltschinger 2003:§2.5, n. 117). Comme l'a suggéré Franco contre Vetter, il
est peu probable que le Bodhisattva ait ici recours aux Écritures des Bouddha précédents -
ce qui le disqualifierait ipso facto comme (futur) Bouddha. Ajoutons en outre que, si le

Bodhisattva tirait son savoir d'écritures bouddhiques antécédentes, le fait contredirait la

seconde définition du prämänya (ajhätärthaprakäsatva). La démarche du Bodhisattva ne
diffère au fond qu'en un point de celle que recommande Dharmakïrti à la personne rationnelle:
le futur Bouddha ne procède pas à l'évaluation critique des Écritures bouddhiques pour la

simple raison qu'il n'en dispose pas. Tout n'est cependant pas à rejeter en toute Écriture: le

Bodhisattva peut avoir tiré tel ou tel enseignement, telle ou telle inspiration, d'Écritures

(virtuellement) "concurrentes", peut-être selon la méthode d'impartialité (apaksapäta) que
recommande la TJ (voir Heitmann 1995:409-41 On. 51, et TJ ad MHK 1.5 dans Gokhale
1985:86-87). En témoignent les épisodes biographiques de Äräda Käläma et Rudraka Rä-

maputra. Contre une telle interprétation, voir p. ex. PVV 58,6-7 (infra, n. 41) ad PV 11.136.

23 PVP D55a4-5/Q62b6-7: skye béi mtshan hid can gyi sdug bshal 'dfi rgyu ni gah yin \ gah
ne bar bcom pa las 'di bsal bar bya ba yin zes (Q ze na) | de de ltar na rgyu tsam yohs su

dpyad pa las ldi rgyu med pa can du mi 'gyur bar mkhyen nas rgyu bkag pas de'i 'bras bu
bcom par nus so zes bya bar thugs su chud pa yin no \ | Note de Säkyabuddhi dans PVT
Q143a7. Sur ce motif et ce qui suit, voir TSP %l\,\Asq sous TS n°3338.

24 Cf. PVV 57,8: duhkhasya janmano hetum.

AS/EA LIX-2-2005, S. 395-442



LA PHILOSOPHIE RELIGIEUSE DE DHARMAKÏRTI 401

douleur:25 "[Le Bodhisattva] considère ensuite: 'Cette [douleur] est-elle permanente

ou non? Si elle était permanente, la douleur serait impossible à abroger

car, le permanent n'ayant pas d'agent, elle serait ainsi dénuée de cause. Et si

[elle possède] un agent [l'engendrant] en permanence, [la douleur] est [également]

impossible à supprimer étant donné que l'effet d'un [agent] non incomplet
a la propriété de n'être [jamais] interrompu.'" Pour être supprimable, la douleur
doit donc procéder d'une cause impermanente. Qu'en est-il exactement? Comment

déterminer la nature de cette cause? Réponse:26 "Par les spécificités de la

douleur elle-même, [c'est-à-dire] par les propriétés de cette douleur, tel son
caractère occasionnel (kädäcitkatva).21 [Le Bodhisattva] pense: 'Selon la nature

(svabhâva) de la cause, telle douleur donnée apparaît à un moment donné, [et]
ainsi n'est [donc] pas dénuée de cause, car [si elle l'était,] il s'ensuivrait inaccep-
tablement (prasahgät) qu'elle existerait ou manquerait en permanence. [Et] du

fait [même] qu'elle apparaît à un moment donné [seulement, on peut inférer que
sa] cause est [elle aussi] occasionnelle.'" La douleur procède donc d'une cause

impermanente.
On peut passer assez rapidement sur PV 11.133cd-134. Dharmakïrti y précise

la raison pour laquelle le Bodhisattva examine rationnellement la cause de

la douleur et ses propriétés d'impermanence/occasionnalité:28

25 PVP D55a6-7/Q62b8-63a2: de las dus phyis ci 'di rtag pa yin nam 'on te ma yin \ rtag pa
nid yin na rtag pa nid la byed pa po nid med pa de ltar na \ rgyu med pa can nid yin pa'i
phyir sdug bshal gcad par ml nus pa can nid du lgyur ro \ '• rtag par byed pa po nid yin na

yan tshah ba med pa can de'i 'bras bu rgyun chad pa med pa'i chos can yin pa de ltar na
bsal bar nus pa ma yin no zes brtag par mdzad do | | Noter PVT Q143a7-8 : de las dus phyis
zes bya ba ni rgyu nid du hes pa las dus phyis so | Comparer PVA/Bh 109,17-19: yadi
ïsvaradiko nitya eva kascid duhkhasya hetuh syät \ tatas tasya avaikalyän nivrttir na bhavati

duhkhasya iti matimän bhavet \ tato nivartanäya na pravartate phalasyu \ na hy asakye kas-

cit pravartate \ pravartamäno vä na vighätabhäk \

26 PVP D55bl-2/Q63a3-5: sdug bshal nid kyi khyad par gyis \\ sdug bshal de'i chos res 'ga'
'byuh ba la sogs pa gah yin pa de dag gis j rgyu'i rah bzinji ltar sdug bshal cuh zad 'di ni
res 'ga' 'jug pa yin pa de ltar na rgyu med pa can ma yin te \ rtag tu yod pa dah med par
thaï ba'i phyir ro \ \ res 'ga' bar cgyur ba de'i phyir rgyu res 'ga' ba yin no zes rtog par
mdzad do |]

27 Comparer PVV 57,9-10: duhkhasya eva visesanaih kädäcitkatvädibhih \

28 D'après PVP D56a2/Q63b5-6: d'i phyir rgyu dan de'i ran bzin la brtag pa mdzad ce na j

PVV 57,11: kasmät punar duhkhasya hetor anityatvädi parïksanïyam Ity äha | Voir TSP

873,22-24 sous TS n°3338. PV II.133cd-134: yatas tathâ sthite hetau nivrttir netipasyati \\

phalasya hetor hänärtham tadvipaksam parïksate \ sädhyate tadvipakso 'pi heto rüpäva-
bodhatah \\.

AS/EA LlX-2'2005, S. 395-442



402 VINCENT ELTSCHINGER

Puisque de cette manière, [celui qui désire abolir la douleur] voit que l'effet (phala) ne cesse

pas tant qu'[en] dure (sthita) la cause, il examine, afin d'éliminer (häna) la cause [de la
douleur], l'antidote (vipaksa) à cette [cause].29 30

[Quant au dharma formant] l'antidote31 à cette

[cause, lui] aussi s'établit (sädhyate) par la compréhension (avabodha) [qu'a le Bodhisattva]
de la nature de la cause [elle-même]. [PV II.133cd-134]

Explication de Devendrabuddhi:32 "Dès lors [en effet] que [le Bodhisattva]
connaît la nature (svabhâva) de la cause de la douleur [en sachant] que tels en

sont le support objectif (älambana) et l'aspect (äkära), il sait aisément que
l'antidote (*vipaksa) à cette [cause, c'est] ce dont la condition est contradictoire
de cette [cause, c'est-à-dire ce qui possède des support objectif et aspect
contradictoires des siens]."

Quant à PV 11.135, Devendrabuddhi l'introduit de la façon suivante:33

"Quelle est la cause de la douleur consistant (laksana) dans la naissance, et/ou

quel est le dharma qui en est contradictoire?"

34[Cette] cause, [c'est] l'attachement (sneha) portant sur les dispositions formatrices (samskâra),

[un attachement qui est] dû (krta) à la croyance au Soi et au Sien (ätmätmlyagraha);

29 Explication, PVP D56a2/Q63b5-6: mi mthun phyogs la ste sdug bshal gyi rgyu dah 'gai
ba'ah gah goms pa las sdug bshal gyi rgyu Idog pa yin no zes brtag pa mdzad pa'o \ | Comparer

PVV 57,15-16: tasya vipaksam parïksate duhkhahetuviruddham yasya abhyäsäd
duhkhahetur apaiti |

30 PVP D56a4/Q63b8-64al : sdug bshal gyi rgyu dah 'gai ba'i chos gah yin pa de yan gah las

ses sih | gah nan tan du byas pa las sdug bshal gyi rgyu Idog pa yin ze na | "[Objection:]
Mais d'où connaît-on le dharma contradictoire de la cause de la douleur? Par la mise en

pratique (anusthâna) de quoi la cause de la douleur cesse-t-elle?" Aucune introduction chez

Manorathanandin.
31 PVP D56a5/Q64al-2: sdug bshal gyi rgyu dah 'gai ba'i chos kyah ses par 'gyur te \

PVV 57,19 glose sädhyate par niscïyate.
32 PVP D56a5-6/Q64a2-3: gah gi tshe 'di'i dmigs pa dah rnam pa de 'dra ba can yin no zes

sdug bshal gyi rgyu'i ran bzin ses par 'gyur ba de'i tshe \ de dah 'gai ba'i rnam par gnas
pa'i nah tshul can gah yin pa de ni de'i mi mthun pa'i phyogs yin no zes bde blag tu rtogs

par 'gyur ro || PVV 57,19-20: jnäte hi hetau tadvirodhï boddhum sakyah | Explication de

Säkyabuddhi, PVT Q143b5: dmigs pa ni yulyin la de'i 'dzin pa ni (Q pa'i) rnam pa yin no \\

"Le support objectif, c'est l'objet (visaya), et l'aspect, c'est la saisie (grahana) de cet

[objet]." TSP 870,19-20: ätmadarsanaviruddham ca nairätmyadarsanam, tadviparïtâkârâ-
lambanatvät \

33 PVP D56a6/Q64a3-4: skye ba'i mtshan hid can gyi sdug bshal gyi rgyu 'di dah \ de dah 'gai
ba'i chos kyah gah ze na | Vibh. 58n. 2: kah punar asau janmalaksanasya duhkhasya hetus

tadviruddho vä dharma ity äha \

AS/EA LIX'2'2005, S. 395-442



LA PHILOSOPHIE RELIGIEUSE DE DHARMAKÏRTI 403

[quant à] l'annulateur (badhaka) de cette [cause, c'est] la perception de l'insubstantialité

(nairâtmyadarsana), [qui en est] le contradictoire (virodhin). [PV 11.135]

Dans PV 11.135, Dharmakïrti résume une psychologie du salut déjà exposée dans

PV 1.220-223, et sur laquelle il reviendra abondamment dans PV II. Cette

psychologie repose sur l'antagonisme réputé subsister entre, d'un côté, vue du Soi

(ätmadrsti, °darsana) et passions concomitantes et, de l'autre, perception de

l'insubstantialité (ou: de la vacuité, sünyatädrsti). Cette dernière n'est autre,
chez Dharmakïrti, que le Chemin (märga), défini comme "vue pénétrante" (vi-

pasyanä) par les commentateurs. L'attachement (sneha), c'est la soif (trsnä),

origine de la douleur dans le Sermon dit "de Bénarès". Cet attachement provient
de la croyance (graha) au Soi (ätman) et au Sien (ätmiya), laquelle définit la

nescience (avidyä) chez Dharmakïrti. L'attachement a pour objet les dispositions
formatrices (samskâra). Devendrabuddhi explique:37 "Le sens [ici visé par
Dharmakïrti est le suivant: l'attachement] existe (vrtti?) par adhésion (abhinivesa)

aux aspects du Soi et du Sien (ätmätmiyäkära) concernant des dispositions
formatrices douleureuses (duhkhabhütal) [pourtant] dépourvues de Soi et de Sien."

Quant à Manorathanandin, il explique que l'attachement porte38 "sur les agrégats

internes (adhyätmaskandha) [qu'on appelle 'dispositions formatrices',] et sur les

[entités] extra-mentales (bähya) qui les satisfont (tadupakäraka)." En d'autres

termes, l'être engagé dans l'existence migratoire douloureuse perçoit erronément

"son" organisme psycho-mental (pourtant vide, insubstantiel, impersonnel) sous

les aspects substantiels du Soi et du Sien.

De son analyse logique de la cause de la douleur, le Bodhisattva identifie
l'antidote à cette cause. Cet antidote (dit encore pratipaksa, "contrecarrant", ou

bädhaka, "annulateur"), c'est la perception de l'insubstantialité, laquelle est
contraire à ou contradictoire de la vue du Soi,39 "parce qu'elles possèdent des sup-

34 PV 11.135: atmâtmïyagrahakrtah snehah samskäragocarah \ hetur virodhi nairâtmyadar-

sanam tasya bâdhakam ||

35 Voir en général Eltschinger 2003: Appendice D.

36 PVP D56a7/Q64a4: chags pa ste sred pa ni rgyu yin par shar bsad zin to \ | Voir aussi PVT

Q143b7, et PVV 58,5.
37 PVP D56bl/Q64a5-6: sdug bshal du gyur pa'i 'dus byas bdag dah bdag gì dah bral ba la

bdag dah bdag gfi rnam par mhon par zen pas 'jugpa zes bya ba'i don to\\
38 PVV 58,4: adhyâtmaskandhesu* tadupakarake.su ca bâhyesu snehah.*Vibh. 58n. 1: sams-

kârâkhyesu.
39 PVP D56bl-2/Q64a7: dmigs pa dah rnam pa phyin ci log pa nid yin pa'i phyir ro

PVV 58,5-6: viparUälambanäkäratvät. Sur ce point, voir supra, n. 32.

AS/EA LlX-2'2005, S. 395-442



404 Vincent Eltschinger

ports objectifs et aspects contraires [l'une de l'autre]." Le Chemin de Dharmakïrti

consiste dans le renforcement graduel de cette perception au détriment de la

vue du Soi, dans le processus conduisant à l'"essencification" (sätmibhäva) de la

série psychique par cette perception de la réalité ultime.40

Au moment philosophique et rationnel décrit dans PV II.132cd-135,
succède une démarche "cultivationnelle" (< bhävana) consistant dans la pratique
assidue (abhyäsa) de la perception de l'insubstantialité:41

A ce [Bodhisattva altruiste] qui, de façon répétée (bahusas), de manière ininterrompue42

(bahudhä) et durant une [très] longue période (bahunä kâlena), pratique assidûment (abhya-

syat) le moyen [par lui découvert, la perception de l'insubstantialité, tous] les qualités et
défauts [respectifs] du [moyen et de son antidote] deviennent [entièrement] clairs. [PV 11.136]

Cette strophe est la seule que Dharmakïrti consacre ici à la praxis proprement
dite, à la phase de cultivation mentale des vérités de la raison. Elle fait clairement

écho à AKBh sous AK VII.34, où Vasubandhu définit les modalités de la

hetusampad ou Perfection de cause, laquelle consiste selon lui dans l'équipement

de mérite et de savoir (punyajhänasambhära) :43 "La hetusampad est

quadruple: 1. exercice dans l'accumulation de toutes les qualités et de tous les

savoirs; 2. exercice prolongé; 3. exercice sans interruption; 4. exercice zélé." Les

trois Kalpa incalculables que dure l'exercice du moyen n'ont d'autre but que la

40 Comme me le fait justement remarquer Ernst Steinkellner, "essencification" comporte une

valeur causative absente du composé sanskrit; faute de mieux en l'état, je maintiens cette

traduction inélégante et malheureuse. Devendrabuddhi commente encore PVII.135c2d à

l'aide de deux raisonnements formels (prayoga): voir PVP D56b2-5/Q64a7-b4, avec les

deux notes de Säkyabuddhi (PVT Q144al et 144al-2).
41 PV 11.136: bahuso bahudhopäyam kälena bahunäsya ca \ gacchanty abhyasyatas tatra

gunadosâh prakäsatäm || Introduction, PVV 58,6-7: etam duhkhahelum tadvipaksam ca

ägamäd upasrutya anumänän niscltya... "Ayant appris de l'Écriture et déterminé par
inference la cause de la douleur et son antidote..."

42 D'après PVT Q144a3: rnam pa mah po[s] zes bya ba 'dis ni rgyun mi 'chadpar goms pa
bstan to \ \

43 Traduction La Vallée Poussin 1980:V.82. Il faut noter les explications de Yasomitra: 1.

sarvagunajhänasambhäräbhyäsa iti gunäh pahcapäramitäsvabhävä jhänäni ca prajhäpära-
mitäsvabhäväni... tasya [sambhärasya] abhyäsahpunahpunahprayogah (AKVy 649,25-27);
2. dirghakäläbhyäsas tribhir asamkhyeyair mahäkalpaih (AKVy 649,27-28); 3. niranta-

räbhyäso 'säntarutayä (AKVy 649,28); 4. satkrtyäbhyäsas üvrädaratayä. Sur la durée des

différentes carrières, voir Traité IV.1842, et n. 5 (pp. 1842-1843). Sur le punyajhänasambhära.

voir aussi BhK 111:12,10-13,9.

AS/EA LIX'2'2005. S. 395-442



LA PHILOSOPHIE RELIGIEUSE DE DHARMAKÏRTI 405

Perfection d'enseignement:44 "Aussi longtemps que (yävat...tävat) [leur] manque

une compréhension exhaustive [du moyen], ils ne possèdent pas la plénitude de

la Perfection d'enseignement (sästrtvasampad): ainsi n'est [donc] pas vaine

(nisphala?) la pratique assidue des Grands Hommes (mahâpurusa)^, laquelle

s'étend] sur une très longue période." Longue durée et répétition constante
assureront au Bodhisattva la connaissance de tous les qualités et défauts du moyen
et de son antithèse substantialiste, une connaissance qui définit la Perfection

d'enseignement:46 "Puisque une [personne] ne distinguant pas les défauts et les

qualités [respectifs] de l'antidote et du contrecarrant47 (pratipaksa) ne peut les

enseigner correctement à d'autres, il est nécessaire que le [Bouddha
Bienheureux], afin de [parvenir à] les distinguer, ait optimisé [sa] pratique assidue

[du moyen] durant une [très] longue période, de façon répétée et de manière

ininterrompue."

Cette pratique incalculablement longue fait du Bodhisattva un Bouddha

Bienheureux (bhagavat), "parfaitement et complètement éveillé" (samyaksam-

44 PVP D56b7-57al/Q64b6-7: ji srid du ma lus par thugs su chud pa med pa de srid du ston

pa nidphun sum tshogs pa rdzogs pa dah ldan pa ma yin pa de ltar na skyes bu chen po dag

gì dus rih por goms par mdzadpa 'bras bu medpa ma yin no\\
45 PVP D57al-3/Q64b7-65a2: sbyor ba ni gah zig gah la ses rab dus rih por rnam pa mah pos

rnam pa du mar goms par byed pa de ni de dah de'i mi mthun pa'i phyogs la yon tan dah

skyon gsal bar 'gyur te dper na bzo dah las kyi gnas la (Q pa) mhon par sbyor ba'i skyes bu

ses rab can 'ga' zig gi Ita bu'o \ \ grol bar bzed pa 'dis kyah bdag med pa mthoh ba dus rih

por rnam pa mah pos rnam pa du mar goms par (Q pa) byed pa yin no zes bya ba ni ran
bzin gyi gtan tshigs so j | "Le raisonnement formel [est ici le suivant:] Quiconque pratique
assidûment une [certaine] prajhä durant une longue période, de façon répétée et de manière

ininterrompue, voit s'éclairer les qualités et défauts [respectifs] de cette [prajhä] et de son

antidote, comme [il en va] de telle personne dotée de compréhension (prajhävat) s'étant

[longuement] exercée (abhiyoginl) aux arts et aux artisanats (silpakarmasthânal). Or cet

aspirant à la Délivrance (mumuksul) pratique assidûment la perception de l'insubstantialité

durant une longue période, de façon répétée et de manière ininterrompue. [La raison logique
ici invoquée] est un svabhävahetu."

46 PVP D57a5-6/Q65a5-7: mi mthun pa'i phyogs dah ghen po'i phyogs kyi skyon dah yon tan

rnam par ma phye ba can ni gzan dag la de dag yan dagpar ston pa'i nus pa med pa'i phyir
j gdon mi za bar 'dis ni de dag rnam par phye ba'i phyir j dus rih por rnam pa mah pos
[rnam pa] du mar goms pa khyad par du mdzadpa yin no \\

47 Ici, "antidote" note la vue du Soi et l'attachement; "contrecarrant", la perception de l'insub¬

stantialité (voir PVT Q144a4).
48 Note de Säkyabuddhi (Q144a5): de dag ces bya ba ni mi mthun pa'i phyogs dah ghen po'i

phyogs dag go || "'Les', c'est-à-dire l'antidote et [son] contrecarrant."

AS/EA L1X'2'2005, S. 395-442



406 Vincent Eltschinger

buddha), qu'un trait fondamental distingue des autres catégories de saints

bouddhiques:49

Grâce à l'acuité de la connaissance [obtenue] par cette [pratique assidue], le relent (väsanä)
de la cause [de la douleur50] est éliminé:51 voilà ce52 qui différencie (visesa) le Grand Saint53

(mahämuni) œuvrant au bien d'autrui d'un [saint] tel que le Rhinocéros54 (khadga)[, c'est-à-

dire du Bouddha-pour-soi-même et de l'Auditeur]. [PV 11.137]

A la différence des Srävaka, Arhat et Pratyekabuddha, le Bouddha a éliminé

jusqu'à l'imprégnation ou relent de la cause de la douleur:55 "Les Auditeurs

(srävaka) et les Bouddha-pour-eux-mêmes (pratyekabuddha) [eux] aussi ont
éliminé les passions (klesa) [de leur série psychique], mais il subsiste [chez eux] le

relent de ces [passions, alors que] les Bouddha Bienheureux ont[, eux,] épuisé

jusqu'au (api) [relent des passions]. Ainsi est-ce là, parmi les êtres affranchis des

passions, ce qui différencie les Bouddha Bienheureux des Auditeurs et des

Bouddha-pour-eux-mêmes; quant à cette [différence, elle provient] du seul fait

que les [Bouddha Bienheureux] œuvrent au bien d'autruif, et non à leur seul

salut 'personnel' comme le font les autres Délivrés]." Parce que le Bodhisattva

œuvre au bien d'autrui, il consent une pratique incomparablement plus longue

que les autres (futurs) nirvanés, et telle est la cause de ce que seul, en devenant

Bouddha, il abandonne également les relents de passions.56 L'élimination des

49 PV 11.137: buddhes ca pätaväd dhetor väsanätah prahïyate \ parärthavrtteh khadgäder
viseso 'yam mahämuneh \\.

50 Selon PVP D57a3/Q65a2. PVV 58,13: hetor ätmagrahasya trsnäyäs ca.
51 PVV 58,14: prahïyate nihsesam apaiti \

52 PVV 58,17: ayam eva väsanähänilaksanah...visesah.

53 Bhagavat selon PVP D57a3-4/Q65a3; samyaksambuddha selon PVV 58,18.

54 Noter l'explication de Säkyabuddhi (PVT Q144a3-4): grogs med pa nid kyis bse ru dah 'dra
ba nid kyi phyir ran sans rgyas la bse ru zes bsad do \ j "On appelle les Bouddha-pour-eux-
mêmes 'Rhinocéros', car ils ressemblent au rhinocéros en ce qu'ils manquent de [toute]

compagnie[, trouvent isolément le salut]."
55 PVP D57a4-5/Q65a3-5: han thos dan ran sans rgyas de dag gis kyah non mohspa spans pa

yin mod kyi \ 'on kyah de dag gi bag chags mha' ba yin la \ sans rgyas bcom ldan 'das

rnams kyis de yan lus par ma mdzad pa de ltar na non mohs pa dah bral ba la han thos dah

ran sans rgyas dag las sans rgyas bcom ldan 'das kyi khyad par ni 'di yin te \ de yan gzan

gyi don la 'jug pa mdzad pa kho na nid kyi phyir ro* 11 *Comparer Vibh. 58n. 6: sa ca pa-
rärthavrttitvät \

56 D'après PVP D57a6-7/Q65a7, ce parärthavrttitva forme la cause de l'abandon du relent (de

yah bag chags spoh ba'i rgyu yin no).

AS/EA LIX'2-2005, S. 395-442



LA PHILOSOPHIE RELIGIEUSE DE DHARMAKÏRTI 407

imprégnations ou relents de passions formant le cœur, sinon de la bouddhologie
de Dharmakïrti, du moins de son interprétation de l'épithète "sugata", j'y
reviendrai abondamment en expliquant PV II.139-142a.

En éliminant jusqu'au relent des passions, le Bodhisattva devient Bouddha,
réalise à la fois la Perfection d'enseignement (sästrtvasampat) et la Perfection de

bien propre (svärthasampatftif), laquelle coïncide avec la qualité de Bien-Ailé
ou sugata. Dans PV 11.138, Dharmakïrti conclut son interprétation de l'épithète
de "sästr" en se justifiant d'y comprendre le propédeutique sotériologique à

l'enseignement plutôt que l'enseignement lui-même. En effet, remarque un
adversaire,57 "on [n']a ainsi exposé [que] la pratique assidue du moyen, [et] non la

propriété d'enseignant, car celle-ci consiste en la [seule] qualité de maître".
Réponse:58

L'enseignement (säsana) que vise [Dignäga dans sa stance bénédictive], c'est cette pratique
assidue des moyens [par le Bodhisattva], car [cette dernière] a pour finalité 1'[enseignement]

(tâdarthya). Puisqu'elles [y] apparaissent (bhäva) en premier, ces deux [qualités de

compassion et d'exercice des moyens ont été] présentées (ukta) [par Dignäga] comme la cause

de l'accomplissement (nispatti) [du résultat, la qualité de 'Bien-Ailé']. [PV II. 138]

En décrivant le Bouddha comme "Enseignant" (sästr), Dignäga évoquerait donc

métaphoriquement la cause (kärana), la pratique assidue du moyen salvifique,
en termes de son résultat (kärya), l'enseignement.59 Quant au but (prayojana?)
de cette description métaphorique, il serait de60 "présenter [ce moyen] comme
meilleur (khyadpar can) que les moyens concurrents (tadanya), en tant qu'il
forme le moyen [le plus] adapté (yogya) pour enseigner aux êtres". On voit dès

lors que l'interprétation de Dharmakïrti ne repose pas tant sur l'épithète de "sas¬

si PVV 58,19: nanv evam upäyäbhyäso darsïto na sästrtvam tasya upadestrtväd ity äha | Voir
aussi PVT Q144a6-7 commentant PVP D57a7/Q65a8, ci1 i phyir ze na.

58 PV 11.138: upäyäbhyäsa eva ayam tädarthyäc chäsanam matam \ nispatteh prathamam
bhäväd dhetur uktam idam dvayam \\

59 PVP D57bl/Q65a8-bl: rgyu la 'bras bu ne bar btags pa zes bya ba'i don to \\ Comparer
PVV 58,21-22: kärane käryopacärät.

60 PVP D57bl/Q65bl-2: [he bar btags pa'i sgo nas yah bstan pa'i dgos pa ni] sems can rnams
la ston par run ba'i thabs su gyur pa hid kyis de las gzan pa'i thabs las khyad par can du
bstan pa yin no \ | Noter l'explication de Säkyabuddhi (Q 144a7-8): de las gzan pa'i thabs Ia

khyad par can du zes bya ba ni mtho ris la sogs pa thob par byed pa'i thabs las khyad par
can du bstan pa yin no || "...présenter [ce moyen] comme meilleur que le moyen permettant
d'obtenir des [résultats eschatologiques] tels que le Ciel (svarga)"

AS/EA L1X'2>2005, S. 395-442



408 Vincent Eltschinger

tr" comme telle, que sur la mise en adéquation, chez Dignäga (PSV), de la qualité

d'Enseignant (sästrtva) et de la Perfection de praxis (prayogasampad). Dans

la bouddhologie de Dharmakïrti en effet, l'enseignement effectif des Vérités ou
du Chemin définit la seule épithète de "Protecteur [des êtres]" (täyin).

Dharmakïrti referme ici son explication des deux premières propriétés/épi-
thètes du Bouddha telles qu'elles apparaissent dans la stance bénédictive du PS.

Intervenant les premières dans le libellé de cette stance, ces deux épithètes visent
les deux propriétés de compassion (karunä) et de pratique du moyen (upäyä-

bhyäsa) en tant que cause, les décrivent comme la Perfection de cause

(hetusampad) caractérisant le Bienheureux.61 Selon Dharmakïrti en effet, compassion
et pratique assidue du moyen permettent de réaliser le résultat qu'est la qualité
de Bien-Ailé; elles en constituent donc la cause. Quant à la réalisation effective
de ce résultat (ou: quant à la qualité de Bien-Ailé), c'est la Perfection de bien

propre (svärthasampad), la première des deux subdivisions de la Perfection de

résultat (phalasampad).

3. Le Bouddha comme Sugata

Comme celle de "sästr", l'épithète de "sugata" forme l'une des dix ou onze

"appellations synonymes de Buddha" que les bouddhistes figèrent d'assez bonne

heure dans une "formule traditionnelle d'éloge".63 Selon la valeur
étymologique/sémantique qu'elle attache à "°gata", l'exégèse bouddhique juxtapose
plusieurs interprétations complémentaires du composé "sugata": "°gata" < ^lGAM,

"aller"; "°gata" < <GAM, "comprendre"; "°gata" < <GAD, "parler", etc.64 Seules

les deux interprétations par ^GAM restent d'actualité chez les logiciens et

théoriciens de la connaissance.

61 PVP D57b2/Q65b2: bcom ldan 'das kyi thugs rje dah thabs goms pa rgyu yin no zes rgyu
phun sum tshogs pa gsuhs pa yin no \\ Noter aussi PVV 59,2-3: prathamam bhävät tävad

etad dvayam hi hitaisitvam sästrtvam hetur uktam hetvavasthäyä abhidhänät j

62 PVP D57b2-3/Q65b3 : bde bar gsegs pa zes bya ba'i 'bras bu'i ho bo grub pa ni rah gi don

phun sum tshogs pa yin te \ grub pa de'i 'di ghis rgyur gyur pa'i phyir ro \\

63 Traité 1.115n. 1. Sur cette liste, voir Traité I, chapitre IV (et particulièrement pp. 115-144).
64 Voir Traité 1.131-132 (explications étymologiques par "aller" et "parler").

AS/EA LIX'2'2005, S. 395-442



LA PHILOSOPHIE RELIGIEUSE DE DHARMAKÏRTI 409

PSV ne nous renseigne pas sur l'interprétation que favorisait Dignäga. Ce

dernier fixe néanmoins une structure exégétique ternaire que retiendront tous ses
successeurs:65

Attainment of His own objectives is [evidenced] by [His] being sugata in the following
three senses: (i) that of being praiseworthy (prasastatva), as is a handsome person (surüpa),

(ii) the sense of being beyond a return [to samsära] (apunar-ävrtty-artha), as one who is

fully cured of a fever (sunasta-jvara), and (iii) the sense of being complete (nihsesärtha), as

is ajar wholly filled (supûrna-ghata).

Si les (hypothétiques) développements de cette interprétation entre Dignaga et

Dharmakïrti nous demeurent inconnus,66 un fait semble cependant bien assuré:

ce qui chez Dignaga restait une structure ternaire doctrinalement vide, réapparaît
chez Dharmakïrti comme une architecture complexe aux contours doctrinaux
nettement arrêtés.

Comme on vient de le voir, la tradition interprète °gata soit par ^lGAM

comme "aller", soit par ^ÌGAM comme "comprendre" (mais de façon
complémentaire). La remarque vaut également de Dharmakïrti et de ses successeurs,
mais appelle quelques précisions. S'il est certain que dans la séquence des

épithètes "dans le sens du poil" (anulomatah, i.e. au sens de la causalité "logique",
de la causa cognoscendi de FRANCO), c'est-à-dire dans PV 11.280, °gata doit

s'interpréter par ACAM comme "comprendre", il me paraît au moins probable

que dans la séquence considérée "à rebrousse-poil" (pratilomatah, i.e. au sens de

la causalité "ontologique", de la causa fendi de FRANCO), c'est-à-dire dans

PV II.139-142a, °gata doit s'interpréter très littéralement comme "aller" (et ga-

65 Textes tibétains de V(asudharaksita) et de K(anakavarman) dans Hattori 1968: resp. 174-

175 : ran don phun sum tshogs pa ni bde bar gsegs pa nid kyis te, don gsum ne bar blahs par
(V: K bian bar) bya'o: rab tu mdzes pa'i don ni skyes bu gzugs legs pa bzin no, phyir mi

Idog pa'i don ni rims nad legs par byah ba bzin no; ma lus pa'i don ni bum pa legs par gah
ba bzin te. Traduction Hattori 1968:23.

66 L'interprétation ternaire de MHK III.272 (où Bhävaviveka/Bhavya recourt à 4gAM comme

"comprendre") ne se laisse pas ramener au cadre fixé par Dignäga: "[The Buddha is called]

Sugata because, without understanding, he has understood what needs to be understood.

[The Buddha has understood it] thoroughly, completely, and without falling into extremes."

(gantavyam sarvathäsesam antapätavivarjitam j agatinayena gatyä sugatali sugato yatah \

Traduction Eckel 1992:161). Il en va autrement de laTJ ad loc. clairement inspirée de

Dignäga (mais non de Dharmakïrti): voir Eckel 1992:161.

67 Voir le très explicite DhPr 3,11-20, raccourci utile de PV II.139-142a et 280.

AS/EA LIX'2'2005, S. 395-442



410 Vincent Eltschinger

mana comme "course/démarche [sotériologique]").68 D'abord, rien69 dans les

commentaires à PV II.139-142a n'indique qu'il faille lire "gâta autrement que
comme "allé"; ensuite, et surtout, la seule remarque explicite sur la question

paraît bien celle de Devendrabuddhi commentant PV II.280:70 "On a présenté

plus haut[, dans PV II.139-142a,] l'état de Bien-Ailé au sens de 'allé de façon
excellente', etc., avec[, pour le mot °gata,] le sens de 'aller'; mais maintenant^
on va le présenter avec pour °gata le sens de 'comprendre'], car [comme le dit
Dharmakïrti lui-même, la racine] GAM a. [également] le sens de 'comprendre'."
PV II.139-142a et PV 11.280 visent cependant une seule et même condition (le

sugatatvd): le premier passage, sous le rapport de la démarche sotériologique qui

y a conduit; le second, sous le rapport du type de connaissance qui la caractérise.

L'interprétation générale de su° ne diffère en rien de celle que proposait
Dignaga dans PSV:71 "Bien qu'on utilise [d'habitude] le mot 'su' en vue
notamment d'abréger (läghavärthädaul) une expression (vyavahârà) telle que
'*sadhu' (legs par byedpa), on l'énonce ici pour manifester une triple signification

(trividho 'rthah). - Mais quelle est cette triple signification? - Excellence

(prasastatä), irréversibilité (apunarävrttitva) et exhaustivité (nihsesatä)." En

combinant ces trois valeurs de su° avec °gata comme "allé", on parvient aux
trois valeurs suivantes de "sugata": (1) "allé de façon excellente", c'est-à-dire:

"qui a consenti une démarche sotériologique de façon excellente" (non-sujétion
à la douleur); (2) "allé de façon irréversible", c'est-à-dire: "qui a consenti une
démarche sotériologique de façon irréversible" (non-retour de la naissance et des

passions);72 (3) "allé de façon exhaustive", c'est-à-dire: "qui a consenti une dé-

68 Contre cette interprétation, voir Franco 1997:19-20 et n. 9. Voir AAA 161,9-17 pour une

interprétation "dharmakïrtisante" par le seul "aller".
69 Hormis peut-être le peu explicite PVV 59,10 (jhätavän).
70 PVP D120bl-2/Q139a7-8: shar ni <gsegs pa'i don can gyi bshags par** gsegs pa la sogs

pa'i don gyis bde bar gsegs pa nid du bsad nas \ da ni yan j gsegs pa rtogs pa'i don gyi

phyir 11 *Q om.
71 PVP D57b4-5/Q65b5-7: de ltar na su'i sgra 'di legs par byedpa zes bya ba la sogs pa'i tha

shad kyi tshegs chuh ba'i don la sogs pa la 'jug pa yin na yah \ 'dir don rnam pa gsum gsal
bar bya ba'i phyir brjod pa yin no \ | don rnam pa gsum yah gah ze na \ bshags pa hid dah \

slar mi Idog pa nid dah \ ma lus pa nid do || Voir aussi PVV 59,8-9: susabdasya trividho

'rthah \ prasastatä surüpavat \ apunarävrtti[h sujnasta/varavat \ nihsesatä ca [sujpûrna-
ghatavat \

72 Réminiscence de BoBh (1.7: bodhi°) 64,14-15 ([paramotkarsagamanäd] apunahpratyäga-
manäc ca sugatali \ )1

AS/EA LIX'2'2005, S. 395-442



La philosophie religieuse de Dharmakïrti 411

marche sotériologique de façon exhaustive" (élimination des passions et de leur

relent).
PV 11.139 introduit la structure interprétative ternaire héritée de Dignâga,

puis précise le premier des trois sens de "su(gata)", celui de l'excellence
(prasastatä):13

[Cette] élimination de la cause, [c'est] l'état de Bien-Ailé (sugatatva), lequel est triple (tri-
guna) [en fonction de trois significations du mot 'su'. L'état de Bien-Ailé est tout d'abord]
excellent (sasta), car [le Bien-Ailé n'est] pas sujet (anisraya) à la douleur, [et] ce74 grâce à

la perception de l'insubstantitalité (nairätmyadrsti), et aussi (api va) grâce à la raison (yukti).

[PV 11.139]

Par "élimination de la cause", il faut entendre l'éradication définitive de la cause
de la douleur future:75 "Si la cause passée de la douleur [présente], l'attachement

au Soi et au Sien (ätmätmiyasnehalaksana), cesse d'elle-même (svarasatah?)

grâce à la pratique distinctive (abhyäsavisesa?) [qu'on vient de décrire] en ces

termes, la cause de la douleur futuref, c'est-à-dire la cause de la naissance,] est

éliminée [définitivement] pour celui qu'essencifie la perception de l'insubstantialité

(nairätmyadarsanasätmani sthitasyal)" Conformément à l'analyse du

pratityasamutpäda, cette cause est double, vision du Soi et du Sien (nescience),

et attachement consécutif (soif).
L'élimination de la cause définit la condition de Bien-Ailé, laquelle est

triple en vertu de trois modalités (ou "qualités", guna) que décrivent trois valeurs

distinctes du mot "su°". La première qualité du sugatatva est l'excellence

(prasastatä). Selon Devendrabuddhi, "(pra)sasta" se dit ordinairement (loke) du

bonheur (sukha) et de sa cause (c'est-à-dire, selon Säkyabuddhi, de l'entité [vas-

73 PV 11.139: hetoh prahänam trigunam sugatatvam anisrayät j duhkhasya sastam nairätmya-
drstes tadyuktito 'pi vä \\

74 Tad expliqué sdug bshal gyi rten ma yin pa de ni « tat punar duhkhänäsrayanam dans

PVP D57b7-58al/Q66a2 et PVV 59,13. Prajfiâkaragupta semble comprendre tad comme

prahänam (PVA/Bh 116,16).
75 PVP D57b3-4/Q65b4-5: de ltar na goms pa'i khyad par gyis bdag dah bdag gi la chags pa'i

mtshan hid can gyi sdug bshal gyi rgyu sha ma ran gi nah gis 'gog pa na bdag med pa nid
mthoh ba goms pa'i bdag nid la gnas pa'i sdug bshal phyi ma'i rgyu...ni spans pa'o j |

76 Dans PV II. 139abL, j'associe trigunam à sugatatvam plutôt qu'à prahänam, avec Manora¬

thanandin (PVV 59,7 et passim), dont l'usage est constant, mais contre Prajfiâkaragupta

(PVA/Bh 116,13-14) et peut-être Devendrabuddhi (PVP D57b4/Q65b5).

AS/EA L1X'2'2005, S. 395-442



412 Vincent Eltschinger

tu?] que l'on tient pour la cause du bonheur77). Ce qui en revanche est contraire

(viparïta) au bonheur et à sa cause, et donc est douloureux (duhkhabhüta?), le

monde le dit "néfaste" (säsrava)™ Le "néfaste" du langage ordinaire est le

"souillé" de la scolastique bouddhique. Dans cette dernière, sont réputés säsrava
les événements (dharma) qu'affectent et polluent les "influx néfastes" (äsrava),
et par extension leurs objets ou causes. Or en ce qu'il précipite l'existence, le

säsrava est douloureux de sa nature. Le Bienheureux ayant épuisé les influx
néfastes (il est ksinäsrava, comme le dit Dharmakïrti lui-même dans PVSV
110,9), il est anäsrava, "pur", mais aussi sans douleur.79

Que le Sugata, ou l'état de Sugata, ne soit pas sujet à la douleur (ou: que la

douleur n'y ait pas prise), tient à deux causes. La première ne fait pas problème:
il s'agit de la pratique assidue de la perception de l'insubstantialité,80 "car celui

qui voit un Soi, s'attachant à [ce] Soi, pose la naissance [qui est la] nature

[même] de la douleur[, et ce] par désir d'éviter la douleur et d'obtenir le bonheur
de ce [Soi]; celui qui a abandonné la vision du Soi, en revanche, n'est pas tel[,
et] voit ainsi éliminé [tout] moyen de douleur [future]." Selon Devendrabuddhi,81

"celui qui a éliminé [toute] adhésion (abhinivesa) au Soi et au Sien n'est

[plus,] en vertu de la soif (trsnävasät?), le point d'appui de la douleur consistant
dans ce qui est souillé (säsravalaksana)." Cette condition distingue celle du

Bouddha Bienheureux d'une première catégorie de saints, les non-bouddhistes
détachés (bähyä vitarägäh) évoqués par Dignâga et que nous retrouverons dans

77 PVT Q144b3 : de'i rgyu la zes bya ba ni bde ba'i rgyur gyur pa'i dhos por 'dod pa'o 11

78 PVP D57b7/Q66al : 'jig rien na yan bde ba dah de'i rgyu la bshags pa yin la \ de las bzlog

pa sdug bshal du gyur pa ni zag pa dah bcas pa yin te | Cf. Vibh. 59n. 1 : loke hi sukham ta-

danubandhi ca prasastam tadviparïtam säsravam j En substituant api à hi et en incluant un

duhkhabhûtam, on obtient le sanskrit de Devendrabuddhi.

79 C'est là la signification que paraît prêter Säkyabuddhi à anisrayäd duhkhasya: '"Non-sujet à

la douleur', car ne prenant plus l'entité souillée/néfaste. En ce sens, la douleur est inexcellente

(afprajsasta'i). Puisqu'il est allé débarrassé de la [douleur inexcellente], il est bien

allé." (PVT Q144b 1 -2 : sdug bshal brten min phyir zes bya ba ni zag pa dah bcas pa'i dhos po

yan mi len pa'i phyir ro j | de ltar na sdug bshal ni bshags pa ma yin no 11 de yohs su spans

nas gsegs pa' i phyir bshags par gsegs pa yin no \\).

80 PVV 59,13-15: atmadarsï hy ätmani snihyan tadduhkhasukhaparihärapräptwchayäjanma

duhkharûpam adatte \ prahïnatmadarsanas tu na etädrsa iti prahïnaduhkhopayah (|).

81 PVP D58al /Q66a2-3 : bdag dah bdag gir mhon par zen pa spans pa can ni sred pa'i dbah

gis zagpa dah bcas pa'i mtshan hid can gyi sdug bshal gyi rten du 'gyur ba ma yin no\\

AS/EA LIX'2'2005, S. 395-442



La philosophie religieuse de Dharmakïrti 413

PV II.280:82 "Un [hérétique détaché] qui n'a pas éliminé la vue du Soi (ätma-

drsti) a [assurément] éliminé quelque chose[, à savoir la passion de concupiscence];

cependant, prenant un Soi par attachement au Soi (ätmasnehena ätmänam

parigrhya?), il n'élimine [en fait] qu'une certaine conception en tant qu'il
n'admet pas le [Soi]. Mais [il n'en va] pas [ainsi] de l'autref, c'est-à-dire de

celui qui a pratiqué assidûment la perception de l'insubstantialité], car celui-ci

ne prend pas même le Soi." Le saint hérétique peut bien nier rationnellement le

Soi pour se détacher de la concupiscence et du désir, mais il demeure, faute de

perception de l'insubstantialité et d'essencification par ladite perception, attaché

à un Soi: son abandon n'est, voudrait-on dire, qu'intellectuel.
Quant à la deuxième cause de non-sujétion à la douleur, elle semble tenir à

la raison (yukti). La valeur disjonctive de "api vä" (pour ne rien dire des "va" de

PVA/Bh 116,17 et PVV 59,16, ou de tib. cam sbyor ba las) rend toutefois

l'interprétation de PV II.139d2 (yuktito 'pi va) problématique. A reconnaître une

signification disjonctive à api vä, on lira comme Vetter:84 "oder auch durch

logische Reflexion". Une telle interprétation suggère cependant une sotériologie
de la raison pure qu'on hésite à prêter à un docteur bouddhiste, s'appelât-il

82 PVP D58al-2/Q66a3-4: bdag tu Ita ba ma spans pa can gyis ni cuh zad spans su zin kyah \

bdag tu chags pas bdag yohs su bzuh nas de mi 'dod pa nid kyis rtog pa cuh zad cig spoh

bar byed kyi \ cig sos ni ma yin te \ bdag nid du yah yohs su bzuh ba med pa nid kyi phyir
ro 11 Noter les explications de Säkyabuddhi: (1) PVT Q144b3-4: bdag tu Ita ba ma spans pa
can ni phyi rol pa'i 'dod chags dah bral ba'o \ | (2) PVT Q144b4: de mi 'dod pa nid kyis zes

bya ba ni bdag nid mi 'dodpa nid kyis so || (3) PVT Q144b5-6: cig sos ni ma yin te zes bya

ba ni bdag med pa mthoh ba goms par 'gyur bas ni ma yin no 11 Comprenons: le bahyavïta-

räga dont il est ici question peut avoir abandonné les/des passions par le laukikahhäva-

nämärga, mais, n'ayant pas parcouru encore le darsanamärga, il n'a pas éliminé la satkâyadrsti.

Sur ce point, voir infra, n. 152; comparer TS n°3496-3497.
83 Noter aussi PVP D58a2-4/Q66a4-6: sbyor ba yan gah gi bdag dah bdag gir Ita ba dah chags

pa med pa gah yin pa de ni sdug bshal du gyur pa zag pa dah bcas pa'i chos 'ga' zig gi sred

pa'i dbah gis rten pa ma yin te \ dper na nam mkha' Ita bu'o \ \ bdag med pa mthoh ba lhun

gyis grub pa'i skyes bu yan bdag dah bdag gir Ita ba dah chags pa med pa yin no zes bya ba

ni rgyu mi dmigs pa'o || "Quant au raisonnement formel (prayoga)[, le voici:] Ce à quoi la

vue (drsti) et l'attachement au Soi et au Sien font défaut, cela ne forme pas le point d'appui
[de la douleur] en vertu de la soif pour tel dharma douloureux souillé, à l'exemple de

l'espace-éther (äkäsa). Or l'homme chez qui la perception de l'insubstantialité est spontanée

(anäbhoganairätmyadarsana?), est dénué de la vue et de l'attachement au Soi et au Sien.

[La raison logique ici invoquée] est la non-perception de la cause (käranänupalabdhi)[, en

l'espèce, de la vue et de l'attachement au Soi et au Sien]."
84 Vetter 1990:47.

AS/EA L1X'2'2005, S. 395-442



414 Vincent Eltschinger

Dharmakïrti. Prajfiâkaragupta paraît bien conscient du problème, qui cherche à

inscrire PV II.139c2d dans le cadre de l'Abhisamaya, lequel fait suivre le "Chemin

de vision/vue" d'un "Chemin de méditation/cultivation":85 "[Mais] d'où
[provient donc] cette élimination? - De la perception de l'insubstantialité:
l'élimination des passions éliminables par la vision [provient] de la vision seule.

Ou [bien, elle provient] de yukti: [par] yukti[, Dharmakïrti entend] pratique assi-

due[, c'est-à-dire] cultivation mentalef, dont provient l'élimination] de celles des

passions (klesaräsi) [qui sont] éliminables par la cultivation mentale." Je partage
le scepticisme affiché par VETTER86 devant cette interprétation ingénieuse mais

manifestement forcée. L'explication de Devendrabuddhi paraît préférable:87 "Ou
bien, parce qu'fil a effectué sa] course [à l'élimination des passions] avec

le/grâce au moyen sus-mentionné[, la perception de l'insubstantialité, un moyen]
corroboré par la raison." On se rappelle que, dans son interprétation de l'épithète
de "sästr", Dharmakïrti faisait précéder le moment d'abhyäsa/bhävanä
(PV 11.136-137) d'un moment philosophico-rationnel (PV II.132cd-135) voyant
le Bodhisattva examiner (pariksä) la cause de la douleur, la nature et l'antidote
de cette cause. Par la raison seule (agama ne formant dans mon interprétation
qu'un sous-cas de yuktiM), le Bodhisattva découvrait en la perception de

l'insubstantialité l'antidote à la cause de la douleur. En d'autres termes, le

moyen salvifique est mis au jour puis assuré par la seule raison, et c'est là, il me

semble, ce que vise l'expression "yuktiparidrstena upäyena". Dans

PV II.139c2d, "nairätmyadrsteh" vise la démarche cultivationnelle décrite dans

PV 11.136-137, alors que "yuktitah" vise la démarche philosophico-rationnelle
préliminaire décrite dans PV II.132cd-135.89 J'incline dès lors à interpréter "api
vä" dans un sens conjonctif ("et aussi") plutôt que disjonctif.

85 PVA/Bh 116,16-17: tad eva prahänam kutah \ nairatmyadarsanad eva j darsanaheyaklesapra-

hänam darsanäd eva | yuktito vâyuktir abhyäso bhävana bhävanäheyasya klesaräseh \

86 Vetter 1990:47n. 3.

87 PVP D58a4/Q66a6-7: rigs pas yohs su mthoh ba'i thabs bsad ma thag pas gsegs pa'i phyir...
Noter PVT Q144b6: bsad ma thag pas zes bya ba ni bdag med pa mthoh ba'i mtshan nid

kyis so || Noter PVV 59,15-16: yuktiparidrstena upäyena vä gamanät..., et Vibh. 59n. 2:

anantaroktena.
88 Voir supra, commentaire sous PV II.132cd-133ab.

89 Noter PVP D58a4/Q66a7: de de ltar na rnam pa ghis kyis bshags par gsegs pa bsad pa yin
™ II-

AS/EA L1X'2'2005, S. 395-442



LA PHILOSOPHIE RELIGIEUSE DE DHARMAKÏRTI 415

Dans PV II. 140-14la, Dharmakïrti présente son interprétation de "su-

(gata)" comme irréversibilité (apunarävrttitva), en précisant d'abord ce qu'il
convient d'entendre par "retour" (punarävrtti):90

Que la naissance et les fautes [morales réapparaissent, [voilà ce que] l'on appelle 'retour'

(punarävrtti). [Or] puisque [leur] germe, la vue du Soi,91 a été éliminé [là où la perception
de l'insubstantialité est spontanée, naissance et fautes morales] ne reviennent pas (apuna-

rägama) [, et tel est le deuxième sens de 'Bien-Ailé', celui de non-retour; quant à] cette

[élimination du germe, elle est] due [à cela que la perception de l'insubstantialité9 ] est vraie

(bhûta), distincte (bhinna) [de la vue du Soi] et nature (ätman) [de la pensée].93 [PV 11.140-

141a]

Le retour de la naissance consiste dans la perpétuation des skandha dans

l'existence samsärique, définition même de la douleur chez Dharmakïrti
{duhkham samsärinah skandhäh, PV 11.146). Quant au retour de passions telles que
la concupiscence, il consiste en cela que "l'homme n'a pas acquis le Chemin"

(alabdhamärga, selon les Sarvâstivâdin), ou que la série psychique n'a pas vu
naître encore les äryadharma {anutpannäryadharmä santatih, selon les Sautrântika),

deux définitions alternatives de la qualité de Profane (prthagjana)?'' En

revanche, précise Devendrabuddhi,95 "la ['personne'] chez qui naissance et fau-

90 PV II.140-141a: punarävrttir Ity uktau janmadosasamudbhavau \ atmadarsanabïjasya hänäd

apunarägamah \ \ tad bhütabhinnätmatayä... Comparer AKBh 93,25-26 sous AK II.55d2.
91 J'interprète atmadarsanabïja comme un composé appositionnel d'après PVV 59,24 (ätma-

darsanasya janmaprabandhabïjasya hänät) et PVP (D58a7-b2/Q66b3-6, voir infra). Pour

une analyse "idéalisante" du composé en tatpurusa, voir Eltschinger (à paraître, §5).

92 D'après PVTQ144b7-8: de bden tha dad pa bdag nid kyis zes bya ba ni bdag med pa mthoh

ba'i de dag khyad par yin no || L'explication de Devendrabuddhi confirme la remarque de

Säkyabuddhi.
93 Sur ce composé, voir PVT Q144b8-145al et Vibh. 59n. 3c. Manorathanandin paraît ratta¬

cher le composé à atmadarsana(bïja), et interprète (PVV 59,25-60,1): bhütät satyän nairät-
myäd bhinnätmatayä anyatvät | Sur cette base, on traduirait: "due [à cela que la vue du Soi]
possède une nature distincte[, c'est-à-dire est autre,] que le vrai[, c'est-à-dire la vérité,

l'insubstantialité]." Encore que plausible, l'interprétation de PVV a le démérite de dissonner

par rapport à PV I.221=PV 11.210, à quoi Dharmakïrti fait implicitement référence ici (voir
infra, commentaire).

94 Sur ce débat, voir AK II.40bc et AKBh ad loc, et La Vallée Poussin 1980:1.191-193.

95 PVP D58a6/Q66bl-2: gah skye ba dah skyon yan 'byuh ba med pa de ni 'khor ba las 'grol
ba'am hes pa zad pa yin no \\ de 'jugpa na 'khor ba dah so so'i skye bo nid slar yan Idog

par 'gyur na \ de dag yodpa ma yin no \\

AS/EA LIX'2'2005, S. 395-442



416 Vincent Eltschinger

tes [morales] ne se reproduisent plus, est libérée du Samsära, ou [encore] immaculée

(ksinadosa?). Samsära et nature-de-profane (prthagjanatva) reviendraient
si celles-ci[, naissance et fautes morales,] existaient. [Or] elles n'existent [plus]."
Que la naissance et les passions n'existent plus tient à ce que leur germe ou
condition ultime, la vue du Soi définissant la nescience, a été éradiqué de la série

psychique de celui qu'essencifient la perception ou la cultivation96 de

l'insubstantialité. Rien là que du bon pratityasamutpäda à la mode dharmakïr-
tienne: "[C'est] ainsi [que], s'il y a adhésion au Soi (ätmäbhinivesa), le
complexe des fautes [morales] d'attachement au Sien, etc. (ätmiyasnehädidosakalä-
pa?), existera [à son tour], et [que] l'attachement au Soi occasionnera] un
[nouveau] séjour (sthäna?) [existentiel]. Pourquoi [dès lors] celui qui est dénué de

vue et d'attachement au Soi [re]prend[rait]-il les passions (klesa) et la réexistence

(punarbhava)? Le raisonnement formel [est ici le suivant:] Ce qui est
dénué de vue et d'attachement au Soi ne [re]prend pas naissance, et les fautes
[morales] de concupiscence, etc., ne s'[y reproduisent pas, à l'instar de l'espace-
éther. Or pour l'homme chez qui la perception de l'insubstantialité est spontanée

(anäbhoganairätmyadarsana?), vue et attachement adhérant au Sien n'existent
plus. [La raison logique ici invoquée] est la non-perception de la cause (käranä-
nupalabdhi)."

Pour expliquer l'éradication de la vue du Soi, Dharmakïrti recourt à un

point central de sa doctrine sotériologique, développé dans et sous PV 1.221, et

repris dans PV 11.210. Il y prête trois propriétés à la pensée (citta) de la
"personne" qu'essencifie la perception de l'insubstantialité: celles (1) d'être nature

propre (svabhâva[tä]), (2) une nature propre affranchie des affres du Samsära

(nirupadravaftvaj) et (3) possédant un objet réel (bhütärthaftäj). Contentons-

nous d'enregistrer les explications de Devendrabuddhi et Säkyabuddhi à

PV II.141a, où Dharmakïrti déclare que la perception de l'insubstantialité est

"vraie, distincte [de la vue du Soi] et nature [de la pensée]". Par "vraie" (bhüta),

96 A Y*anäbhoganairätmyadarsanah purusah de Devendrabuddhi répond le nairätmyabhäva-

näsätmpbhütah purusah] de PVV 59,24 (< nairätmyabhävanäsätmye tu).
97 PVP D58a7-b2/Q66b3-6: de ltar na bdag tu mhon par zen pa yod na bdag gir chags pa la

sogs pa'i skyon gyi tshogs 'jug par 'gyur zih \ bdag tu chags pas kyah gnas yohs su len par
byed do \ \ bdag tu Ita ba'i chags pa de dag med pa gah yin pa de gah las non mohs pa dah

yan srid pa len pa yin \ sbyor ba ni gah zig bdag tu Ita ba'i chags pa med pa de'i skye ba

yohs su len pa med ein 'dod chags la sogs pa'i skyon 'byuh ba med de \ dper na nam mkha'

Ita bu'o 11 bdag med pa nid mthoh ba lhun gyis grub pa'i skyes bu'i yah bdag gir mhon par
zen pa'i Ita ba dah chags pa yan yod pa ma yin no zes bya ba ni rgyu mi dmigs pa'o \ \

AS/EA LIX'2'2005, S. 395-442



La philosophie religieuse de Dharmakïrti 417

Dharmakïrti98 "indique que la perception de l'insubstantialité contrecarre la vue
du Soi, est correcte et corroborée par un moyen de connaissance valide, car elle

saisit en écartant [l'aspect] irréel (abhüta) que la vue du Soi a surimposé

(comme étant réel )." En d'autres termes, le nairätmyadarsana forme l'antidote
de la croyance substantialiste, est correct en ce qu'il appréhende les propriétés
réelles des entités (vastudharma, telles insubstantialité, instantanéité, dolorosité,

etc.), et peut s'appuyer sur des inferences "objectives" (vastubaläsrita). Par
"distincte" (bhinna), Dharmakïrti99 "indique que [la perception de l'insubstantialité]
est contradictoire de la vue du Soi". Par "nature" (ätman), Dharmakïrti100

"affirme que [la perception de l'insubstantialité] est nature propre de la
[pensée/série psychique]", que, née par la force des aspects réels d'une entité réelle,
elle est elle-même réelle (au contraire des fautes morales, lesquelles naissent

d'imprégnations latentes, de la surimposition d'aspects irréels). Devendrabuddhi

explique ensuite:102 "Puisqu'elle est correcte, elle contredit son [propre]
contradictoire, [et] donc la perception de l'insubstantialité triomphe de la vue du

Soi et du Sien. Puisqu'elle est vraie et corroborée par un moyen de connaissance

valide, on ne consent [aucun] effort afin de l'abandonner. [Et] de par [sa] qualité

98 PVP D58b3/Q66b6-8: bden pa nid du bdag tu Ita bas sgro btags pa bden pa ma yin pa'i
rnam par bzlog par 'dzin pa can yin pa'i phyir ro j | bdag med pa nid mthoh ba ni bdag dah

bdag gir Ita ba'i ghen po dah | phyin ci ma logpa dah tshad ma'i grogs can yin no zes bstan

to || Comparer Vibh. 59n. 3: bhütatvena ätmadarsanasamärop[änyäkäratäbhijhatvena].
Dans le libellé tibétain de PVP, on voudrait être sûr que bden pa nid du renvoie au bhüta" de

PV plutôt qu'à °samäropa°; je ne me représente pas le sanskrit correspondant à rnam par
bzlog par 'dzin pa can, où j'ignore s'il faut lire rnam par comme skt. âkâra, ou comme

l'équivalent tibétain d'un préverbe vi°.
99 PVP D58b3-4/Q66b8: [tha dad pa nid kyis ni] bdag tu Ita ba dah 'gai ba nid du bstan to \\

100 PVP D58b4/Q66b8: [bdag nid kyis ni] 'di'i rah bzin hid bsad pa yin no || Comparer Vibh.
59n. 3: ätmatvena svabhävatä kathitä j Noter aussi PVT Q144b7-8: bdag nid ni sems rah gi
nah gis 'jugpa hid kyis ran bzin nid yin pa'i phyir ro 11 "Nature, car elle est nature propre en

tant que la pensée (*citta) procède spontanément (*svarasatah)"
101 Sur ces différents points, voir Eltschinger 2003 : Appendice D, §4.
102 PVP D58b4-6/Q67al-4: gah gi phyir phyin ci ma log pa de nid kyi phyir de'i 'gai ba dah

'gai ba nid yin pa'i phyir bdag med pa nid mthoh ba ni bdag dah bdag gir Ita ba 'joms par
byed pa yin no \ \ gah gi phyir bden pa dah tshad ma'i grogs can nid yin pa de'i phyir de dor
bar bya ba'i phyir rtsol bar mi byed do | | rah bzin nid kyis ni 'bad rtsol gyis bzlog par bya
ba nid ma (ego: D/Q om. ma) yin par bstan to \ \ gah zig gah gi rah bzin yin pa de ni 'bad
rtsol med par bzlog par mi nus te \ dper na gtsah sbra can thodpa can du gyur pa'i sro ba

la sogs pa Ita bu'o \ \ bden pa nid yin pa' i phyir ' bad rtsol gyi rtsom pa mi byed pa de ltar na

yohs su hams pa med do \\ de yah shar dpyad zin to\\

AS/EA LIX'2'2005, S. 395-442



418 Vincent Eltschinger

de nature propre, [c'est précisément] le fait qu'elle n'est pas eliminable par
l'effort [que] l'on enseigne: il est [en effet] impossible d'éliminer sans effort ce

qui constitue la nature propre de quelque [chose], à l'exemple de l'aversion
(ghrnä?), etc., du [brahmane] lettré (srotriya) devenu Kâpâlika.103 [Or] puisque

[l'intuition de l'insubstantialité] est vraie, on n'entreprend [nul] effort [afin de

l'abandonner, et] ainsi ne [la] perd-on pas. Mais [tout] cela [a déjà été] examiné

[en détail] plus haut.104"

Dans PV 11.137, le Bouddha Bienheureux se distinguait des autres saints

bouddhiques par le fait que seul, il était parvenu à éradiquer la cause de la douleur

jusqu'à son relent (väsanä). Cet aboutissement marquait le succès du Chemin

rationnel et cultivationnel découvert par le Bodhisattva, le triomphe définitif
de la perception de l'insubstantialité sur la vue du Soi et son cortège de passions.
Pour parler le langage de Vasubandhu: après s'être assuré, tout au long du Chemin,

la Perfection des causes (hetusampad), le Bodhisattva devenu Bouddha
réalisait (au moins) deux des quatre Perfections constitutives de la Perfection du

résultat: grâce à la Perfection de savoir (jnänasampad < PV II. 137a: buddhes ca
pätavät), il obtenait la Perfection d'abandon (prahänasampad), laquelle consiste

entre autres dans l'abandon de toutes les passions (sarvaklesaprahäna), dans

leur abandon définitif (atyantaprahäna) et dans leur abandon "avec leurs väsanä"

(saväsanaprahäna).m Dans PV II.141b-142a, Dharmakïrti revient sur cette

conception. Ce faisant, il présente son interprétation du troisième et dernier sens
de "su(gata)", celui de Pexhaustivité (nihsesatä):106

Sans [la moindre] passion ni[, de ce fait, la moindre] affliction [due à la douleur du Samsara],

le résidu (sesa) - [triple] déficit (vaigunya) corporel, langagier et mental, et aussi (api
vä) inacuité (apatutä) dans l'énoncé du Chemin [tel qu'il a pourtant été pratiqué]107 - [le
résidu, donc,] est éliminé sans reste (asesahäna) grâce à la pratique assidue (abhyäsa) [du

103 Sur cet exemple, voir PVSV 111,1-2, et PVSV 111,2*7 P°ur le thème de l'effort.
104 Säkyabuddhi (Q145a2-3) cite ici PV I.221=PV 11.210.

105 Voir AKBh sous AK VII.34, et La Vallee Poussin 1980:V.82-83; TSP 909,15-16 sous TS

n°3513-3514: präptämrtapada iti präptasaväsanäsesaklesopasamalaksanantrvänapada ity
arthah | Voir aussi MSaiig 11.137.

106 PV II.141b-142a: ...sesam aklesanirjvaram \ käyavägbuddhivaigunyam märgoktyapatutäpi
vä II asesahänam abhyäsät...

107 Explications. (1) PVP D59a4/Q67b2: yah na ji Ita ba bzin du rtogs pa'i lam yah rnam par
phye ba dah \ bsad pa la mi gsal ba ni lus pa yin no 11 (2) PVV 60,9-10: märgasya ksanika-

nairätmyabhävanäder uktäv apatutä api vä sesam...

AS/EA L1X'2'2005. S. 395-442



La philosophie religieuse de Dharmakïrti 419

Chemin: tel est le troisième sens de 'Bien-Ailé', celui de la course effectuée de façon

exhaustive]. [PVII.141b-142a]

Dans leurs commentaires à PV 11.137, Devendrabuddhi et Manorathanandin
définissaient ainsi l'imprégnation ou relent: (1) "L'imprégnation de la cause de

la douleur se définit comme une infirmité corporelle, langagière ou mentale qui
est le fait des passions108"; (2) "l'imprégnation [consiste en] une minoration des

capacités due à un déficit corporel, langagier ou mental109". Toutes deux définitions

valorisent le motif de l'infirmité (akarmanyatä) ou déficit (vaigunya)
corporel, langagier ou mental, lequel forme l'un des deux aspects du résidu (sesa)

exhaustivement éliminé par le Bouddha. Le käyavägbuddhivaigunya de

PV 11.141c, c'est donc la väsanä de PV II.137.110

Qu'est-ce donc que ce "[triple] déficit corporel, langagier et mental"? (1)
Par "déficit corporel" (käyavaigunya), il faut entendre "le fait, par exemple, de

marcher en saut(ill)ant malgré le calme [caractérisant celui qui procède ainsi, et

ce] en vertu de l'habitus [contracté dans les existences précédentes]".
Säkyabuddhi illustre scripturairement le propos de Devendrabuddhi:112 "Ainsi, en vertu

de [son] habitus passé, une [personne pourtant] affranchie de l'attachement

qui [la caractérisait lorsqu'elle était] devenue singe, marche en saut(ill)ant
lorsqu'elle va chercher l'aumône, etc. [Telle] est l'Écriture." Säkyabuddhi réfère

manifestement à telle version de l'histoire de (Mahä) Maudgalyäyana, lequel,

108 PVP D57a3/Q65a2-3: sdug bshal gyi rgyu'i bag chags non mohs pas byas pa'i lus dan hag
dah yid las su mi ruh ba'i mtshan hid can ("duhkhasya hetor väsanä klesakrtakäyaväg-

buddhyakarmanyatälaksanä?).
109 PVV 58,13-14: väsanä käyavägbuddhivaigunyahetutah saktilesah...

110 Nos commentateurs ne disent pas autre chose que Anantavarman, le commentateur de la

Mahävibhäsä que cite Yasomitra (AKVy 647,26-29): kä punar iyam väsanä näma sräva-

känäm. yo hi yatklesacaritah pürvam. tasya tatkrtah käyavä[kc]estävikärahetusämarthya-
visesas citte väsanä ity ucyate. avyäkrtas cittaviseso väsanä iti bhadantänantavarmä. "En

tout Srävaka qui s'est préalablement livré à une passion, est créée par cette passion et dans

sa pensée une potentialité spéciale, cause d'une distortion dans le comportement corporel et

vocal: cette potentialité est appelée relent... Le relent est une pensée d'un genre spécial, non

définie (avyâkrta) moralement." Traduction Lamotte, Traité IV. 1756.

111 PVP D59al-2/Q67a7: lus kyi gnas han len ni ma brtags par yan goms pa las mchohs sin

'gro ba la sogs pa'o \ | PVV 60,7: käyavaigunyam acäpale 'py utplutya gamanädi | On restitue

PVP en ajoutant abhyäsät au libellé de PVV.
112 PVT Q145a4-5 : 'di ltar spre'ur gyur pa' i 'dod chags dah bral ba \ shon goms pa' i dbah gis

bsod shams la sogs par rgyu ba'i dus na 'choh zih 'gro ba zes bya ba ni \ luh yin no \\

AS/EA LIX'2'2005, S. 395-442



420 Vincent Eltschinger

pour avoir été singe durant cinq cents existences passées, avait conservé

l'habitude de sautiller lorsqu'il entendait de la musique.113 En d'autres termes,

Maudgalyäyana avait détruit la passion de concupiscence, mais n'en avait pas
éliminé l'imprégnation. (2) Par "déficit langagier" (vägvaigunya), il faut entendre

"le fait, par exemple, de s'adresser [à d'autres] en termes rabaissants malgré
l'absence de [tout] orgueil égoïste".114 Säkyabuddhi explicite:115 "Par exemple,
le Saint Arhat Pilindavatsa disait des mots rabaissants à tous [ses condisciples]
en vertu de [son] habitus passé, parce qu'il était né brahmane durant de

nombreuses existences." Selon l'une des deux versions de cette histoire, Pilindavatsa
avait conservé les habitudes langagières que lui suggérait son ancien statut
social.116 En d'autres termes, Pilindavatsa avait détruit tout orgueil, mais n'en avait

pas éliminé l'imprégnation. (3) Par "déficit mental", il faut entendre "[tel] état

mental non défini [causé] par le fait de n'être pas concentré en permanence".117

Le motif ressortit apparemment à la liste mahäyäniste des dix-huit attributs ex-

113 Sur cette histoire, voir MSang. 11.300 (MSahgUpanibandhana ad MSang X.21, consacré au

väsanäsamudghäta), et notamment: "Les Srävaka, etc., bien qu'ils aient détruit leurs
passions (ksïnaklesa), conservent encore la dissipation (auddhatya) et les autres dispositions
résultant de la persistance des imprégnations de passion (klesaväsanänubandha). Ainsi, le

Sthavira Maudgalyäyana, qui pendant cinq cents existences antérieures (jätaka) avait été

singe (markata), restait lié (anubaddha) à des habitudes (vâsanâ) de singe; et bien qu'il eût

détruit ses passions, il faisait des bonds de singe (markatapraskanda) quand il entendait de

la musique." Voir aussi Traité 1.117n. 4, et Lamotte 1974:92.
114 PVP D59a2/Q67a8: hag gi gnas han len ni ha'o sham pa'i ha rgyal medparyah dmahs rigs

brjod pa la sogs pa'i kun tu spyodpa'o 11 PVV 60,7-8: vägvaigunyam mänäbhäve 'pi vrsalï-
vädädi | On peut restituer ainsi PVP: *vägvaigunyam aham iti mänäbhäve 'pi vrsalivädädi-
samudäcärah \

115 PVT Q145a5-7: dper na 'phags pa dgra bcom pa pi li nda'i bu skye ba mah por bram zer
skyes pa'i phyir \ de shon goms pa'i dbah gis thams cad la dmah rigs kyi tshig (Q tshigs) rab

tu brjodpa Ita bu'o \\

116 Sur cette histoire, voir Traité 1.121-122, 122n. 1 pour des références et le texte päli de Udä¬

na 1.6, pp. 28-29. Voir aussi Traité III. 1659, où la mention de Pilindavatsa insultant le

Gange illustre un acte vocal non précédé du savoir (jhänäpürvamgama), que n'accompagne

pas le savoir (jhänänuparivartin). C'est un ävenikadharma des Bouddha que tous leurs actes

corporels, vocaux et mentaux soient précédés et accompagnés du savoir. Sur ce point, voir
Traité 111.1658-1661.

117 PVPD59a2-3/Q67a8-bl PVV 60,8: buddhivaigunyam nityäsamädhänäd avyäkrtacittä-
vasthänam (sems kyi gnas han len ni rtag tu mham par ma bzag pas luh du ma bstan pa'i
sems kyi gnas skabs). Säkyabuddhi (Q145a7) précise: luh du ma bstan pas ste | dge ba dah

mi dge ba dah bral ba'i sems kyfo \ \

AS/EA L1X'2'2005, S. 395-442



LA PHILOSOPHIE RELIGIEUSE DE DHARMAKÏRTI 421

clusifs des Bouddha (ävenikadharma) ,118 dont le cinquième stipule que le

Bouddha "n'a pas de pensée non concentrée" (nästy asamähitam cittam), ce

que Yasomitra formule ainsi:120 "[Le Bouddha] n'a pas d'[état d']esprit non
défini (nästy avyäkrtam manah)"

Etienne Lamotte a consacré deux études au thème de l'abandon des

relents.121 Le bouddhisme primitif aspirait à l'élimination des passions, sans

distinguer ni hiérarchiser les abandons de ses différents saints. Au témoignage de la

Mahävibhäsä?22 le bouddhisme doit aux milieux Vibhajyavädin et Mahäsämghika

une évolution significative de ses doctrines sotériologiques et bouddholo-

giques. Selon ces "sectes", les Bouddha n'éliminent pas seulement, comme les

autres saints, les klesa, mais encore les relents des klesa. La conception sur

laquelle repose Dharmakïrti n'est donc pas spécifiquement mahäyäniste: prenant

son origine dans les courants docétistes et supranaturalistes Vibhajyavädin et

Mahäsämghika, elle trouve un puissant relais dans le Mahäyäna qui l'érigé en

dogme {Prajnâpâramitâ, BoBh, TJ124); et alors que la Mahävibhäsä se contentait

encore de l'enregistrer d'une façon toute doxographique, l'idée fait son chemin

118 Sur les différentes listes à'ävenikadharma, voir Traité 111.1625-1627.

119 Traité III. 1629. Traité III. 1636: "La concentration (samädhi) est la non-distraction de la

pensée (cittäviksepa)." Noter aussi Traité III.1637: "Lorsque les Srävaka et les Pratyekabuddha

sortent de concentration (samädher vyutthitäh), ils entrent dans une pensée indéfinie

(avyäkrtacitta), ils entrent dans une pensée bonne (kusalacitta) ou ils entrent dans une pensée

souillée (samalacitta). Mais quand le Buddha sort de concentration et entre dans une

concentration du monde du désir (kämadhätusamädhi), il n'a pas un seul moment de pensée

distraite (viksiptacitta): c'est pourquoi il n'a pas de pensée non concentrée." Voir aussi

MSang 11.289 (Upanibandhana sous MSang X.9.19).
120 AKVy 641,2.
121 Lamotte 1974, Traité IV.1755-1758 (dont Lamotte 1974 est une version anglaise déve¬

loppée).
122 Voir Traité IV.1757, et Lamotte 1974:94. Voir aussi Bareau 1955:58 et 172.

123 Traité IV. 1756: "[A] la simple lecture des textes canoniques et paracanoniques, on se rend

compte que la plupart des disciples du Buddha, même après avoir détruit les passions et

atteint la sainteté, agissaient, souvent encore, en hommes passionnés... Ces écarts de conduite

ne constituent pas des fautes et n'engagent pas leur responsabilité; ils sont la conséquence

malheureuse d'habitudes invétérées. Les saints conservent les relents, les imprégnations... de

leurs passions comme les grains de sésame retiennent l'odeur de la fleur qui les a longtemps

parfumés (väsita ou bhävita), même quand la fleur a disparu."
124 Pour la Prajhâpâramitâ, voir le texte cité Traité IV. 1758; pour la BoBh, voir par exemple

BoBh 1.7 (bodhi0) 67,1-9; pour la TJ, voir Heitmann 1995:394-395n. 11 et Lopez 1988:74-

75 (+ n. 25).

AS/EA L1X'2'2005, S. 395-442



422 Vincent Eltschinger

dans le Sarvästiväda (malgré son peu de goût pour les väsanä) de Anantavar-

man, puis dans celui, balancé de pensée sautrântika, de Vasubandhu et Yasomitra.

La doctrine bouddhologique de Dharmakïrti recourt donc à un théologème

que font leur la majorité des écoles et tendances du bouddhisme indien.125

Tel est donc le premier aspect du "résidu" qu'au contraire du Bienheureux,
les Srâvaka, Arhat et Pratyekabuddha n'éliminent pas. Les passages examinés

125 PV II. 141c décrit l'élimination exhaustive d'un résidu consistant dans un triple déficit (vai¬

gunya) corporel, langagier et mental (käyavägbuddhi°). Ce vaigunya n'est pas sans rappeler
le dausthulya* à l'éradication duquel la presque totalité des modèles développés dans la

YBh rapportent Väsrayaparivrtti: (1) la traduction tibétaine de vaigunyaPV est gnas han len,

une expression qui rend usuellement skt. dausthulya (MVy CIX.20; TSD s.v. gnas han len);

(2) les sources yogäcära font régulièrement porter le dausthulya sur käya et citta (voir
Schmithausen 1987:II.349n. 476, BHSD s.v. dausthulya), alors que la SS (281,16-282,12),

quoique évidemment non yogäcära, produit des expressions en tout point analogues à celle

de Dharmakïrti: käya", väg° et manodausthulya; (3) tout comme le vaigunya chez Devendrabuddhi,

le dausthulya se définit régulièrement comme akarmanyatä (PVP D57a3/Q65a2-3,

supra, n. 108; voir Schmithausen 1969:154-155n. 141, 1977:925 [cité infra], 1987: II.346n.

463, TrBh 44,10 [dausthulyam âsrayasya akarmanyatä |], Siddhi 11.608 ["dausthulya signifie

akarmanyatä, inaptitude, non-souplesse, infirmité"], AKVy 576,33 [kâyacittayor
akarmanyatä, "l'indocilité du corps et de la pensée", LÉVI 1911:51n. 3]). Si ce faisceau ne prouve

pas que Dharmakïrti visait aussi le dausthulya (proto-)idéaliste, il invite au moins à n'en pas

écarter l'hypothèse d'un revers de main.** Le Sugata de Dharmakïrti aurait dès lors éliminé,

par la pratique assidue du Chemin, l'infirmité ou mal-être "subliminal" caractérisant les

dharma conditionnés. *Pour rendre raison du caractère intrinsèquement insatisfaisant des

entités conditionnées, les sources yogäcära anciennes préfèrent le motif du dausthulya à celui

de l'impermanence, proposant de fait une '"tiefenpsychologische' Umdeutung" (Schmithausen

1977:925) de la samskäraduhkhatä. Pour "dausthulya", LÉVI (1911:51) et Rahula
(1980:128) ont proposé "turbulence", Schmithausen "Schlechtigkeit" (1977) ou "badness"

(1987): "Die „Schlechtigkeit" verursachter Daseinsfaktoren besteht einerseits darin, dass sie

- im Gegensatz zum Erlösungsweg - das Auftreten der Leidenschaften (klesa) in dem

betreffenden Persönlichkeitsstrom begünstigen; insofern konstituiert die „Schlechtigkeit" das

lm-Zusammenhang-mit-den-Leidenschaften-Stehen (säsravattva). Sie besteht aber andererseits

auch darin, dass sich die betreffenden Gegebenheiten - insbes. Körper und Geist der

unerlösten Lebewesen - in einer üblen Verfassung befinden (duhsthitatä), dass sie nicht

wirkfähig oder gefügig sind (akarmanyatä), dass man keine volle Macht über sie hat, kurz,

dass sie sich in einem Zustand des Unheils (ayogaksema) befinden, in einem Zustand des

untergründigen Unwohlseins, der überdies ständig dazu disponiert ist, in akute Formen des

Schmerzes auszuarten" (Schmithausen 1977:925). Voir aussi Schmithausen 1987:66-67,

et BHSD s.v. dausthulya, Siddhi 11.608-609, Levi 191 l:51n. 3. **Voir TSP 887,14-16 sous

TS n°3390-3392. Au texte établi par Krishnamacharya, on préférera celui de l'édition
Sastrï (1073,20-22). où, avec TSP„b Q Ye 374b2-4, on lira tasya apy adosah.

AS/EA LIX'2'2005. S. 395-442



LA PHILOSOPHIE RELIGIEUSE DE DHARMAKÏRTI 423

plus haut nous ont montré que le relent est moralement indéfini, n'engage pas la

responsabilité de son possesseur. Dans PV II. 141b, Dharmakïrti décrit ce résidu

comme aklesa, "sans passion", ce qui tombe sous le sens126 "étant donné que
[par définition, le Saint qui le conserve] a apaisé toutes les passions et passions
adventices." Ce qui est franc de passions n'étant plus destiné à renaître, et donc à

souffrir, on comprend aisément le second prédicat décrivant le résidu: celui-ci
est "sans affliction" (nirjvara),127 "car la douleur du Samsara ne tourmente[ra]
plus [le Saint qui le conserve]." Devendrabuddhi est donc justifié à considérer ce

second prédicat comme la conséquence du premier.
Dans PV 11.137, Dharmakïrti dérivait l'élimination du relent à partir "de

l'acuité de connaissance [développée par le Bodhisattva]" (buddheh pätavät),
une connaissance portant sur les qualités et les défauts respectifs de l'antidote et

de son contraire. Devendrabuddhi n'explique pas autrement la prolongation des

trois déficits résiduels:128 "[Ce résidu subsiste] car [le Saint] qui n'a pas pratiqué
assidûment le Chemin durant une [très] longue période, de façon répétée et de

manière ininterrompue, ne connaît pas [assez] excellemment les qualités et les

défauts [respectifs] du Chemin et de son antidote[, vue du Soi et attachement

consécutif]." C'est donc bien une connaissance, une prajhä dirons-nous,129 qui
assure au Bienheureux l'éradication de la väsanä résiduelle. Cede prajhä équivaut

traditionnellement à l'omniscience.130 Dharmakïrti favorisant cependant une
"omniscience [portant] sur ce qui est [sotériologiquement] utile" (upayuktasar-
vajhatä) plutôt qu'une "omniscience [portant] sur tous [les aspects de toutes

choses]" (sarvasarvajhatä),Ui on comprend qu'il associe cette prajhä aux "qualités

et défauts [respectifs] du Chemin et de son antidote".
Le résidu comporte encore un second aspect, "l'inacuité dans l'énoncé du

Chemin" (märgoktyapatutä), qui s'entend fort bien lui aussi: un Saint en-

126 PVV 60,8-9: sakalaklesopaklesaprasamäd aklesam.
127 PVP D59al /Q67a6-7: yan 'khor ba'i sdug bshal gyis gduh bar mi sbyor ba'i phyir ro\\
128 PVP D59a3-4/Q67bl-2: dus rih por rnam pa mah pos rnam pa du mar lam goms par ma

byas pas lam de dah de'i mi mthun pa'i phyogs kyi yon tan dah skyon rnams khyad par du

rtogs pa med pa'i phyir ro \\

129 Voir supra, n. 45.

130 Et plus particulièrement à la sarväkärajhatä, "science de tous les aspects [particuliers]",
laquelle coupe la väsanä alors qu'une prajhä portant sur les seuls caractères généraux suffit
à couper les passions. Sur ce point, voir Traité IV. 1757, 1759, 1761.

131 Selon une distinction tardive (Ratnakïrti, Moksäkaragupta) qui trouve sa source dans

PV 11.29-33. Sur l'omniscience, voir infra, §4.

AS/EA LIX'2'2005, S. 395-442



424 Vincent Eltschinger

seignerait mal le Chemin, qui, pour n'en avoir pas répété la pratique assez

longtemps, méconnaîtrait les qualités et défauts respectifs de ce Chemin et de son

contraire, nescience et passions concomitantes. Comme ces disciples du Bouddha

qui n'avaient pas détruit leur "ignorance non souillée" (aklistävidyä),132 ce

Saint ne disposerait pas de la Perfection d'enseignement (sästrtvasampad), faillirait

à la "conversion miraculeuse par l'enseignement" (anusäsaniprätihärya):
"[En tant que Protecteur des êtres, le Bienheureux] montre [aux êtres empêtrés
dans la douleur] le Chemin tel qu'il [l']a compris..., [et] c'est cela qu'on appelle
[sa capacité de] 'conversion miraculeuse par l'enseignement', grâce à laquelle il
protège les êtres puisqu'il [les] introduit au bien [qu'ils recherchent] en enseignant

correctement le moyen qui détruit la douleur."
Son infinie persévérance de Bodhisattva vaut finalement au Bienheureux

l'éradication complète de ce double résidu:134 "L'[un] et 1'[autre des deux] résidus

sus-mentionnés (yathokta) sont éliminés de façon exhaustive, car le [Bodhisattva]

œuvrant au bien d'autrui a pratiqué le Chemin durant une [très] longue
période, de façon répétée et de manière ininterrompue." La carrière et sa culmination

distinguent le Bouddha des autres Saints bouddhiques, comme nous l'a
déjà révélé PV II.137:135 "Des [nirvânés] tels que les Saints Auditeurs (äryasrä-
vakädi) [ou les Bouddha-pour-eux-mêmes] n'ont pas [part à cette élimination
exhaustive], et n'élimine[ro]nt pas non plus [ce] résidu ultérieurement, une fois
délivrés, parce que le résidu ne peut être défait qu'avec de nombreuses naissances,

et que la série des renaissances manque [par définition] à des [nirvânés] tels

que les Saints Auditeurs [et les Bouddha-pour-eux-mêmes]." Tel est donc le

troisième et dernier sens attaché à l'épithète de "sugata": le Bienheureux est

132 Voir par exemple AKBh sous AK 1.1, et La Vallée Poussin 1980:1.2nn. 1-4. Sur le motif
de l'ignorance non souillée, voir en premier lieu Jaini 2001:167-179, et plus généralement,

sur les idées anciennes concernant l'Arhat, Bareau 1957. Voir infra, §4.

133 PVP D61a2-3/Q69b5-7:y/ Ita ba bzin du thugs su chud pa'i lam 'chad par mdzad pa ste... \\

de nid ni rjes su ston pa'i cho 'phrul zes grags pa pa nid yin no \\ gah gis sems can rnams
skyob par mdzad pa ste \ sdug bshal zad pa' i thabs yah dag par ston pa'i sgo nas phan pa la

'jug pa mdzad pa'i phyir ro \\

134 PVP D59a4-5/Q67b2-3: ji skad du brjod pa'i lus pa de dah de gzan gyi don la 'jug pa can

gyis dus rih por rnam pa mah pos rnam pa du mar lam goms phyir ma lus spans pa yin \

135 PVP D59a5-6/Q67b3-5: 'phags pa han thos la sogs pa la mi mha' zih \ grol ba na yan phyis
lus pa spans pa mi mha' ste | lus pa ni skye ba du mas tshar gcad par bya ba nid yin pa'i
phyir dah \ 'phags pa han thos la sogs pa la ni yah skye ba'i rgyun mi mha' ba'i phyir \

AS/EA LIX'2-2005, S. 395-442



La philosophie religieuse de Dharmakïrti 425

"bien-ailé", car en éliminant toute négativité résiduelle, il a accompli sa course
de façon exhaustive, a cheminé autant qu'il était possible de cheminer.

Le passage examiné jusque-là décrivait la carrière du Bodhisattva: animé

d'une profonde compassion envers les êtres et désireux d'œuvrer à leur bien, le

Bodhisattva se résout à leur enseigner le Chemin conduisant à la cessation de la

douleur (épithète de "jagaddhitaisin"); pour ce faire, il recherche (rationnellement),

découvre et pratique l'antidote à la cause de la douleur (épithète de "sästr"),
puis obtient, de cette longuissime pratique, le parfait et complet Éveil qui fait de

lui un Bouddha (épithète de "sugata") prêchant le Chemin et les quatre Vérités

(épithète de "täyin"). Parvenu au terme de PV II, Dharmakïrti revient sur cette

séquence et sur l'état de Sugata. A la perspective descriptive et "causaliste"
retenue jusque-là,137 il substitue la perspective "probative" qui formait son
dessein principal.

138La Protection [comme indice inférentiel] fait la preuve de [ce que] la connaissance [du

Bienheureux] se distingue par [les trois qualités de] vérité (tattva), [de] ferme[té] (sthira) et

[d']exhaustiv[ité] (asesa),m car la [racine verbale] GAM a [également] le sens de connaître

(bodhärtha). De par cette [connaissance, le Bienheureux est] supérieur aux non-bouddhistes

(bähya) [dépassionnés], aux Saiksa et aux Asaiksa. [PV 11.280]

Dernière épithète au sein de la séquence considérée "à rebrousse-poil" (pratilo-
matah), "täyin" décrit le Bouddha Bienheureux en tant que celui-ci prêche le

Chemin ou les quatre Vérités Saintes. Dans cette séquence "ontologique", la

qualité de Protecteur des êtres (täyitva, ou täya, "Protection") est l'effet (kä-

rya°/phalabhüta) de la qualité de Bien-Ailé (sugatatva), et se définit comme

l'enseignement ou la révélation des Vérités.140 Au sein de la séquence considérée

136 Selon respectivement (1) PVV 60,1-2 (cf. 60,10-11): nihsesam vä gamanät sugatatvam, et

(2) PVP Q67a5: gsegs* par bya baji srid par gsegs pa'i phyir bde bar gsegs pa. *En lieu et

place de gsegs, D58b7 porte ses: "car il a gagné autant [d'objets] qu'il y [en] avait à connaître".

Sur la question de l'omniscience dans ce contexte, voir infra, §4.

137 Sur la question du début "réel" de Vanulomanaya. voir Inami/Tillemans 1986:125-127.

138 PV 11.280: tâyât tattvasthiräsesajhänasädhanam \ bodhärthatvädgamer bähyasaiksäsaiksä-
dhikas tatah \\

139 Mon analyse du composé se fonde sur PVT Q185b2-3: de kho na hid dah \ brtan pa dah

ma lus pa'i yon tan de dag gsum gyis khyad par du byed pas khyad par mkhyen pa..., et sur

Vibh. 106n. 1 : tattvam ca sthiram ca asesam ca tair visisyata iti visesajhänam.
140 Selon PVP D120bl/Q139a6-7: bden pa bzi (D/Q bzin) ston pa'i mtshan hid can 'bras bur

gyur pa'i skyob las (où PVT Q185bl-2 note: 'bras bur gyurpa'i skyob las zes bya ba ni bde

AS/EA LIX-2'2005, S. 395-442



426 Vincent Eltschinger

"dans le sens du poil" (anulomatah), "täyin" forme l'indice inférentiel (Unga)

permettant de prouver la qualité de Bien-Ailé et, ultimement, la qualité qu'a le

Bienheureux d'être devenu (semblable à) un moyen de connaissance valide

(pramänabhütatva). Mais tandis que la séquence "ontologique" présente la
démarche sotériologique ("éliminatrice") ayant conduit le Bodhisattva à

l'enseignement des Vérités, la séquence "logique" décrit les conséquences épis-

témologiques (ou prophétologiques) de cette démarche. Dans la première,

"°gata" s'interprète par ^lGAMau sens de "aller"; dans la seconde, par ^GAM&u
sens de "connaître", "comprendre".141 Quant à l'indéclinable "su°", il garde
intactes ses trois valeurs, appliquées non plus à la démarche "éliminatrice", mais à

la connaissance qui distingue le Bienheureux. A la "course [effectuée] de façon
excellente" (< prasastam gamanät sugatatvam) correspond la connaissance

vraie, fiable; à la "course [effectuée] de façon irréversible" (< apunarävrttyä
gamanät sugatatvam) correspond la connaissance ferme, définitive; à la "course

[effectuée] de façon exhaustive" (< nihsesam gamanät sugatatvam) correspond
la connaissance exhaustive, universelle.142 Ces correspondances n'ont rien pour
nous surprendre: la libération passe par la connaissance, toute élimination résulte
d'un savoir spécifique (i.e. de l'application d'un antidote d'ordre cognitif à un
facteur psychique négatif, klesa, anusaya, äsrava, etc.).

En sa qualité de Protecteur des êtres, le Bienheureux enseigne quelque
chose que ne falsifie aucun moyen de connaissance valide; il détermine le Chemin,

ou produit un enseignement dénué de toute contradiction interne entre
énoncés successifs; il prêche les Vérités par des moyens multiples mais d'une
teneur unique. Ces trois propriétés empiriques de l'enseignement définissent et

prouvent les trois aspects de la connaissance du Bienheureux. La connaissance
vraie - connaître la réalité -, c'est la connaissance que ne falsifie aucun moyen

bar gsegs pa'i'bras bu skyob pa'o j|). PVV 106,17: tayâc catuhsatyaprakasanalaksanal
lingat.

141 Selon la remarque de Devendrabuddhi citée plus haut, n. 70.

142 Selon les correspondances établies par les commentaires. (1) PVT Q185b5-6: de kho na nid
smos pas ni bshags pa'i don to \ \ brtan (Q bstan) pa'i tshig gis slar Idog pa med pa dah ma
lus pa'i don ni ran gi sgra nid gzuh bas bstan to \ | PVV 106,18 et 21 : tattvasya ksanikanai-

rätmyasya jhänät prasastam apunarävrttyä ca sthiram nihsesam visesajhänam trigunam
sugatatvam | PVA/Bh 165,26-27: tattvajhänam prasastajhänam | sthirajhânam apunarâvrtti-
jhänam \ sthiram hi na punar avariate \ asesavisesajhänam sarväkärajhänam nihsesajhä-

nam \

AS/EA LIX'2'2005, S. 395-442



La philosophie religieuse de Dharmakïrti 427

de connaissance valide;143 et144 "parce que la Parole (vacana) du Bienheureux

n'est pas falsifiée par un moyen de connaissance valide, on infère donc que sa

connaissance est correcte (aviparïta?)." La connaissance ferme, c'est la détermination

du Chemin (märganiscaya?), ou l'absence de toute contradiction interne

entre paroles successives (pürväparavacanävirodha?); et de ce que
l'enseignement du Bienheureux est inaltérable (avikärin?) car non annulable

(abädhanä?), on infère que sa connaissance est ferme.146 Ici comme plus haut,

"exhaustif se dit de ce qui ne laisse rien subsister à part soi, de ce qui ne

comporte aucun manque. Dans PV 11.14lb-142a, le résidu consistait (notamment)
dans "Pinacuité dans l'énoncé du Chemin". Ici,147 "le résidu consiste à ignorer le

143 PVP D120b3-4/Q139bl-2: de kho na nid mkhyen pa ni tshad mas mi siu ba... Comparer TSP

877,3: pramänasamvädin.
144 PVT QI 85b8-l 86al : gah gi phyir bcom ldan 'das kyi bka' tshad ma[s] mi siu ba yin pa de'i

phyir de'i mkhyen pa phyin ci ma log par rjes su dpog pa yin no \ \

145 Selon PVP D120b4/Q139b2-3: brtan pa mkhyen pa ni lam hes pa'am bka' sha phyfi'gai ba

med pa* ste | *Comparer TSP 877,4: pürväparävyähatadesanayä. Remarque de

Säkyabuddhi, PVT Q185b8: lam hes pa'am zes bya ba ni hes pa ste \ the tshom med par ston pa
las brtan (Q bstan) pa'i mkhyen pa rjes su dpog pa yin te j Par "sans contradiction interne

entre paroles successives", il faut évidemment comprendre: non susceptible d'annulation par

une inference fondée sur l'Écriture (ägamäpeksänumäna), le troisième critère évaluatif

d'une Écriture retenu par Dharmakïrti dans et sous PV 1.215 (et PVSV 109,1-3). Sur ce

point, voir Eltschinger 2003:§2.4.5. Explication de cette absence de contradiction interne,

PVP D120b4-5/Q139b3: ston pa'i bstan pa'i yan lag dgu dan theg pa gsum gyi yul can

bstan pa sdug bshal la sogs pa'i mtshan hid can gyi bstan pa la yah gsuh gcig nid yin pa'i
phyir | "Car l'enseignement des Vérités de douleur, etc., présente une seule [et même]

teneur, dans tous les neuf membres de l'enseignement du Maître et dans l'enseignement portant

sur les trois Véhicules." Comparer TSP 877,4-6: navähge 'pi sästrapravacane triyäna-
visayäyäm desanäyäm duhkhädiluksanasatyadesanäyä ekaväkyatvät \ Säkyabuddhi note

(Q186a2-3): ston pa'i bstan pa ni bka' yin no | j de ni mdo'i sde sütra) dah \ dbyahs kyis

bshad pa'i sde (-geya) dah \ luh bstan pa'i sde (=vyäkarana) dah \ tshigs su bead pa
(=gäthä) la sogs pa'i khyad par gyis yan lag dgu yin no || A ajouter aux sources Sanskrites

mentionnées dans Lamotte 1976:157-159.

146 D'après PVP D120b4/Q139b2-3: gnodpa med pas 'gyur ba medpa bstan (D brten/Q brtan)

pa las rjes su dpog pa yin no \\

147 PVP D120b5-6/Q139b4-5: lus pa ni [dir] bden pa bzi rtogs pa'i ses pa yanji Ita ba bzin du

bstan pa'i thabs la mi mkhas pa'o 11 bcom ldan 'das la de mha' ba ma yin te \ thabs sna

tshogs pas bden pa bzi ston par mdzad pa'i phyir ro* \\ 'phags pa dag gi mkhas pa cuh zad

tsam gah yin pa de yan de'i rjes su slob pa yin no 11 *Comparer TSP 877,6: vicitrais ca

upäyais catuhsatyaprakäsanät. Cette idée reparaît chez Kamalasîla (TSP 15,25-27): yady

api te srävakädayah pratïtyasamutpadam gadanti, tathä api bhagavân eva tesäm gadatäm

AS/EA LIX'2-2005, S. 395-442



428 Vincent Eltschinger

moyen d'enseigner correctement la connaissance qui porte sur les quatre Vérités.

[Or] ce [résidu] manque au Bienheureux, car il enseigne les quatre Vérités
selon de multiples moyens[, tels les Neuf Membres et les Trois Véhicules]: quoi

que savent les Ärya, cela [relève tout entier de] l'instruction du [Bienheureux]
(*tadanusiksä?)."u%

Chacune de ces trois modalités de connaissance distingue le Bienheureux
d'une catégorie de Saints.149 (1) "Parce qu'il perçoit la réalité",150 ou "saisit un

objet que corrobore un moyen de connaissance valide",151 le Sugata se distingue
des Saints non bouddhiques (bähya) "dépassionnés par un chemin de cultivation
mondain152": ceux-ci ne perçoivent pas la réalité, "ne connaissent pas un objet à

cultiver ou écarter [qui ne soit] pas falsifié par un moyen de connaissance
valide".153 (2) Par la fermeté et l'exhaustivité de sa connaissance, le Bienheureux

se distingue des Saiksa bouddhistes (abähya), "car [ceux-ci] n'ont pas [encore]
éliminé la vue personnaliste innée (sahaja satkäyadrstih)"?5* Sous sa forme

varah j bhagavadupadistasya eva dharmatattvasya prakäsanän na hi tesäm svato yathokta-
praütyasamutpädadesanäyäm saktir asti \

148 Voir aussi l'explication philosophique fort discutable de Manorathanandin, PVV 106,22-

107,2.

149 En fait: le Bouddha se distingue du bahyavïtaraga par les trois modalités (tattva, sthira,

asesa); du saiksa, par deux modalités (sthira, asesa); de Yasaiksa, par une modalité (asesa).

La supériorité du Sugata par rapport à ces trois types de Saints (en devenir) apparaît déjà
chez Dignäga, sans précision doctrinale toutefois: "These three senses [of His title 'sugata']
distinguish the Buddha's attainment of His own objectives from that ofthe non-Buddhists of
subdued passions (vita-räga), from the attainment of those who are undergoing religious

training (saiksa), and from that of those who are non longer in need of religious training
(asaiksa)" (Traduction Hattori 1968:23.)

150 PVV 107,6: tattvadarsitvät.
151 Selon PVP D120b7/Q139b6: tshad mas yohs su gzigs pa'i don thugs su chudpa...
152 Selon PVV 107,5-6: ye laukikabhävanämärgena vltarägä bähyä atattvadarsinah. La plupart

des klesa ne peuvent être éliminés que par le bhävanämärga, lequel suit normalement le da-

rsanamärga. Ce bhävanämärga peut toutefois avoir été parcouru avant le darsanamärga, et

c'est alors un laukikabhävanämärgu. Le Saint qui le pratique abandonne des klesa (tel le

räga), mais n'abandonne pas les vues (drsti), qu'on n'élimine que par le Chemin de vision.

Sur ces questions, voir La Vallée Poussin 1980:IV.ivjç.
153 Selon PVP D120b7/Q139b7: ...de rnams ni tshad mas mi bslu ba'i blah ba dan dor ba la

sogs pa'i yul ses pa ma yin no\\
154 PVP D121al/Q139b7-8: lhan cig skyes pa'i 'jig tshogs su Ita ba ma spans pa'i phyir ro ||

Définition du Saiksa sous AK VI.45b: "Pourquoi sont-ils des Saiksa? - Parce qu'ils ont pour
nature de s'appliquer toujours aux trois siksäs en vue de la destruction des vices (äsrava).
Ces trois siksäs, à savoir adhisïlam siksä, adhicittam siksä, adhiprajham siksä, sont de leur

AS/EA LIX'2'2005, S. 395-442



La philosophie religieuse de Dharmakïrti 429

innée, cette dernière ne s'élimine en effet qu'au dernier stade du saiksamärga,

par la cultivation mentale (bhävanäheya)?55 Par l'exhaustivité de sa connaissance,

le Bouddha se distingue enfin des Asaiksa (Arhat et Pratyekabuddha
selon Devendrabuddhi,156 Srävaka selon Manorathanandin), lesquels157 "n'ont pas
éliminé les relents de passions, ni réalisé directement tous les aspects des entités".

4. Avarana, aklistam ajnanam et omniscience

On n'est pas surpris de retrouver la plupart des termes composant le complexe

"sästrtva-sugatatva" chez Säntaraksita et son élève Kamalasîla. Mais ici comme
ailleurs, les deux apologètes observent moins de réserve "œcuménique" que leur

devancier. D'un côté, ils mobilisent l'héritage de Dharmakïrti au service de leur

preuve de l'omniscience; de l'autre, ils en associent les idées bouddhologiques

au vieux motif mahäyäniste des deux obstructions (ävarana). Ils consentent

ainsi deux pas que Dharmakïrti s'était interdits.
La définition de "sugata" révèle une première évolution chez Kamalasîla:159

"Parce que, grâce à [sa] connaissance de l'insubstantialité, [le Bien-

nature moralité, recueillement (samädhi) et connaissance spéculative (prajhä)." (Traduction
La Vallée Poussin 1980:IV.230-231.)

155 Voir Lamotte 1976:682-683. PVV 107,6 décrit ces abähyäh saiksäh comme parihäni-
dharmänah; dans et sous AK VI.56-60, Vasubandhu discute les six catégories
traditionnelles d'Arhat, dont l'Arhat "parihänadharman" forme la première, et dont cinq sont

susceptibles de chute (parihäni) selon les Vaibhäsika (susceptibles de chute, c'est-à-dire

exposés à ce que reviennent certaines des passions qu'éliminent les Chemins de vue et de

méditation; le Sautrântika n'admet pas que l'Arhat soit susceptible de chute: voir La Vallée
Poussin 1980:IV.258sq). Ces six catégories correspondent à six "familles" (gotra) où

s'inscrivent aussi, par anticipation, les Prthagjana et les Saiksa.

156 PVP D121al/Q139b8: mi slob pa dgra bcom pa dan ran sans rgyas dag. Pour PVV, voir

note suivante.

157 PVV 107,7-8: ye ca asaiksäh srävaka aprahïnaklesavasana asäksätkrtasurväkäravastavah.

158 Sur les deux ävarana, voir en premier lieu Siddhi 11.566-574, MSang 1.6* (note ad §10),

McClintock 2002:112-120. Le motif n'est en fait que principalement mahäyäniste,
puisqu'on le rencontre dans la Vibhäsä (T27 724b28, communication de Colett Cox à P.S. Jaini,

dans Jaini 2001:178n. 14).

159 TSP 869,7-8 (sous TS 3334-3335): yato nairätmyajhänät prasastam samastajheyädyäva-

ranaprahänam gâta iti sugata ucyate \

AS/EA L1X'2'2005, S. 395-442



430 Vincent Eltschinger

heureux] a atteint l'excellente élimination de toutes les obstructions, telle celle

[qui fait écran] au connaissable, on [l']appelle donc 'Bien-Ailé'." Sa définition
de la Perfection de bien propre (svärthasampad) présente la même teneur:160 "Et
en montrant que le Bienheureux est supérieur à des [délivrés] tels que les Auditeurs,

[Säntaraksita] élucide la Perfection de bien propre qu'on définit comme
l'élimination des [deux] obstructions^ celle] qui consiste en toutes les passions

avec [leurs] relents, et [celle qui fait écran] au connaissable." Comme chez

Dignäga et Dharmakïrti, la condition de Bien-Ailé correspond ici à la Perfection de

bien propre, et marque la supériorité du Bouddha sur les autres saints bouddhiques.

Mais au contraire de ses prédécesseurs, Kamalasîla n'exploite plus

qu'incidemment ("prasastam") les trois valeurs de "su°"; à ce motif, ses définitions

préfèrent celui, plus nettement mahäyäniste, de l'élimination des deux

obstructions, obstruction (consistant) en passions (klesävarana), et obstruction (faisant

écran) au connaissable (jneyävarana). Ici comme dans la BoBh par exemple,

l'élimination du klesävarana s'entend des passions et de leurs relents ou

imprégnations, ce qui suffit à distinguer Bodhisattva et Tathâgata des Auditeurs
et Bouddha-pour-eux-mêmes.

Relents des passions, élimination des obstructions et condition de Bien-Ailé
apparaissent conjointement déjà chez Säntaraksita, mais augmentés de
l'omniscience:161 "Et [toute] faute [morale] disparaît (na asti) avec [son] relent grâce à

une réalisation distinctive (säksätkrtivisesa) [de l'insubstantialité]. On établit
donc l'omniscience (sarvajhatva) par l'affranchissement (vimukti) de toute
obstruction. Or [cette omniscience,] on l'admet du [Bouddha] Bien-Ailé puisque

[c'est lui qui,] en premier, a exposé (kïrtana) l'insubstantialité." On se rappelle

que Devendrabuddhi, Prajfiâkaragupta et Manorathanandin décrivaient la

séquence consacrée au sästr(tva) en termes de "réalisation (perceptive) directe"
(säksätkarana)?62 et que ladite séquence culminait dans l'abandon des passions

jusqu'à leurs relents. TS n°3339ab présente donc "in a nutsheir les conceptions
dharmakïrtiennes de l'(épithète d')Enseignant.163 Que Säntaraksita déduise en-

160 TSP 16,1-3: etena ca bhagavatah srävakädibhyo visislatvapratipädanena saväsanäsesakle-

sajheyävaranaprahänalaksanä sv[ärtha]samput* paridipitä bhavati \ *Pour svadhisampat
dans l'édition Krishnamacharya. Voir aussi TSP 15,3 (asesaklesajheyävaranaprahänam).

161 TS n°3339-3340ab: säksätkrtivisesäc ca doso nästi saväsanah \ sarvajhatvam atah siddham

sarvävaranamuktitah 11 etac ca sugatasyestam ädau nairätmyaklrtanät \

162 Voir supra, n. 15.

163 Le fait est parfaitement clair chez Kamalasîla: "Le trait distinctif (visesa) de cette [réali¬

sation], c'est que les qualités et défauts de l'insubstantialité] et de son contraire (vipaksa)

AS/EA L1X'2'2005, S. 395-442



LA PHILOSOPHIE RELIGIEUSE DE DHARMAKÏRTI 431

suite (TS n°3339cd) l'omniscience de l'affranchissement des obstructions ne fait
nullement problème: c'est un stéréotype mahäyäniste que d'interpréter
l'omniscience comme la levée de l'obstruction à la totalité des (aspects des) con-
naissables.

Kamalasîla nous a laissé sa définition propre des deux obstructions:164

"L'omniscience [provient] de l'élimination des [deux] obstructions^ celle qui
consiste] en passions et [celle qui fait écran] au connaissable. Dans ce contexte,
ce sont les passions [elles-mêmes], concupiscence, etc., qu'on appelle
'obstructions en passions', car elles font obstacle à la perception correcte [des choses].

Des réalités à écarter et à s'approprier (heyopädeyatattva) qu'on a pourtant
perçues, ne pas connaître tous les aspects et [donc] ne pas pouvoir [les] enseigner,

[c'est] l'obstruction au connaissable. Des deux (tatra), on élimine
l'obstruction en passions en se rendant perceptible (pratyaksïkarana)
l'insubstantialité, mais [on élimine] l'obstruction au connaissable en pratiquant cette
même intuition de l'insubstantialité de façon répétée et ininterrompue, et sur une

longue période." Comme l'a déjà noté McClintock, cette définition trouve un

complément utile dans le passage suivant:165 "De ce que [le Bienheureux] a révélé

les quatre Vérités par des moyens variés, on infère sa connaissance exhaustive

(asesajhdna), car il a éliminé le résidu qu'on définit comme l'incapacité à enseigner

la connaissance de tous les aspects. Une [personne] ignorant les qualités et
défauts de tous les aspects, et [donc] inapte (akusala) à les enseigner,

[y] deviennent extrêmement clairs (atyantaprakâsïbhava) [puisque l'on a cultivé] le moyen
de manière répétée et ininterrompue (bahuso bahudhä), sur une longue période et sous tous

[ses] aspects (sarväkärena). C'est pourquoi un [délivré] tel qu'un Auditeur n'est pas omniscient

malgré qu'il perçoit l'insubstantialité: parce que, faute d'une pratique distinctive de ce

type ou de [tel] autre (tathävldhäntara), [ce délivré-ci] n'a pas éliminé l'obstruction au

connaissable (jneyävarana)." (TSP 876,1-4: tasyja] visesah - bahuso bahudhopäyam käle-

na bahunä sarväkärena tatra tadvipakse ca gunadosänäm atyantaprakäsibhävah \ ata eva

srävakäder nairätmyadarsane 'pi na sarvajnatvam \ tathävidhäntaräbhyäsavisesäbhävena

jheyävaranasya aprahänät \).

164 TSP 869,27-870,4: klesajheyävaranaprahänato hi sarvajnatvam \ tatra klesä eva rägädayo

yathäbhütadarsanapratibandhabhävät klesävaranam ucyate \ drstasya api heyopädeya-

tattvasya yat sarväkäräparijhänam pratipädanäsämarthyam ca jheyävaranam \ tatra klesä-

varanasya nairätmyapratyaksikaranät prahänih \ jheyävaranasya tu tasya eva nairätmya-
darsanasya sädaranirantaradirghakäläbhyäsät |

165 TSP 877,6-8: vicitrais ca upäyais catuhsatyaprakäsanäd asesajhänam asya anumïyate \

sesasya sarväkärajhänapratipädanäsämarthyalaksanasya prahänät \ na hy aviditasarväkä-

ragunadosas tatpratipädanäkusalas ca tathä pratipädayati \ Voir supra, n. 147.

AS/EA LIX-2-2005, S. 395-442



432 Vincent Eltschinger

n'enseigne[rait] en effet pas comme [l'a fait le Bienheureux]." Ces deux passages

rappellent immanquablement la troisième modalité du sugatatva chez

Dignâga et Dharmakïrti, celle de l'exhaustivité (nihsesatä) dans l'élimination
(^lGAM comme "aller", PV II.141b-142a) et dans la connaissance (^GAM
comme "connaître", PV 11.280). Chez Dharmakïrti, le résidu (sesa) dont s'est
affranchi le Bienheureux consiste on l'a vu dans "un déficit corporel, vocal ou
mental, et aussi [dans] l'inacuité dans l'énoncé du Chemin". Devendrabuddhi,
Kamalasîla166 et Manorathanandin s'accordent à identifier le premier aspect de

ce résidu avec le relent des passions. Les deux textes examinés plus haut nous

enseignent maintenant que le second aspect définit, chez Kamalasîla,
l'obstruction au connaissable (ou: à l'omniscience). Cette double interprétation
solidarise PVII.141cd d'un motif central des bouddhologies mahäyänistes:
Bodhisattva et Bouddha ont éradiqué l'obstruction en passions (avec leurs

relents) et l'obstruction au connaissable.167 Selon Kamalasîla, on doit donc
interpréter käyavägbuddhivaigunyaprahänapy comme saväsanakles(ävaran)aprahäna,
et märgoktyapatutäprahänapv comme jheyävaranaprahäna.

Une amplification partiellement alternative de PV II. 141 d est toutefois
possible. Chez Sthiramati comme en mainte autre source,168 le jneyävarana se défi-

166 TSP 876,17-19: säksätkrtivisesät käyavägbuddhivaigunyalaksanäyä dosaväsanäyäh pra-
hänät siddham ävaranadvayaprahänam \

167 BoBh (1.7: bodhi") 63,16-18 (contexte: définition des 7 paramatä dotant la bodhi): yat
tathägatah saväsanasarvaklesaprahänena niruttarena apratisamenajheyävaranaprahänena
ca samanvägatah \ iyam asya prahänaparamatä ity ucyate | "Que le Tathâgata [soit] doté de

la suprême élimination de toutes les passions avec [leurs] relents, ainsi que de l'incomparable

élimination de l'obstruction au connaissable, voilà ce qu'on appelle sa suprématie

d'élimination."
168 TrBh 15,7-11: klesajheyävaranaprahänam api moksasarvajhatvädhlgamärtham \ klesä hi

moksapräpter ävaranam ity atas tesu prahïnesu mokso 'dhigamyate \ jheyävaranam api
sarvasmin jheyejhänapravrttipratibandhabhütam aklistam ajhänam \ tasmin prahïne sarvä-

käre jheye 'saktam apratihatam ca jhänam pravartata ity atah sarvajnatvam adhigamyate \

"Quant à l'élimination des [deux] obstructions^ celle qui consiste] en passions et [celle qui
fait écran] au connaissable, elle a pour but l'obtention de la délivrance et de l'omniscience[,

respectivement]. Étant donné, en effet, que les passions [font] obstruction à l'acquisition de

la délivrance, on obtient donc la délivrance une fois celles-ci éliminées. Quant à

l'obstruction au connaissable, [c'est] l'ignorance non souillée empêchant à la connaissance de

fonctionner eu égard à tout le connaissable. [Et] étant donné qu'une fois celle-ci éliminée, la

connaissance fonctionne eu égard à tout aspect connaissable, non adhesive et non entravée,

on obtient donc l'omniscience." Pour Sthiramati comme pour Dharmapâla et Xuan Zang

(Siddhi 11.567,3), le klesävarana fait obstacle au moksa ou nirväna, ie jneyävarana à la bo-

AS/EA L1X'2'2005. S. 395-442



La philosophie religieuse de Dharmakïrti 433

nit comme "l'ignorance non souillée" (aklistam ajhänam, aklistävidyä, aklista-

sammoha), dont l'élimination caractérise les Bouddha à l'exclusion des autres

saints (lesquels n'ont éliminé que l'ignorance souillée). Or chez Vasubandhu,
l'élimination de l'ignorance non souillée rend raison de l'enseignement
incomparable du Bouddha.169 On pourrait alors interpréter märgoktyapatutäprahäna?y
comme aklistäjhänaprahäna. Il est d'ailleurs frappant de retrouver nos deux

interprétations alternatives côte à côte dans la définition que donne de l'Éveil la

BoBh: du seul point de vue des éliminations qu'il présuppose, l'Éveil s'y définit
soit comme "l'élimination de l'obstruction en passions et l'élimination de

l'obstruction au connaissable", soit comme "l'abolition (samudghäta) de tous les

relents des passions et l'élimination de la nescience non souillée". Sans

surprise, l'une et l'autre définitions impliquent l'omniscience.

dhi, et donc à l'omniscience (Siddhi 11.566-567). Sthiramati définit le jneyävarana comme

"l'ignorance non souillée" (aklistam ajhänam), une définition courante dans la tradition du

Madhyäntavibhäga (McClintock. 2002:112^), chez Candrakîrti (Siddhi II.566n. 2) et,

peut-être, dans la TJ (les textes étudiés par Lopez [1988] et Heitmann [1995] aboutissent

aux "équations" suivantes: [1] klesaväsanä aklistävidyä, [2] klesaväsanä <-> jneyävarana;
de là, on voudrait tirer [3] aklistävidyä jneyävarana; sur les ävarana chez Bhävaviveka/Bhavya

lui-même, voir MHK III.23-24 et 252); voir aussi Upanibandhana sous MSaiig
X.4. Sur la distinction entre klistasammoha et aklistävidyä, voir Jaini 2001.

169 Voir AKBh sous AK I.lab, et La Vallée Poussin 1980:1.1-2. Voir aussi Jaini 2001:167-170.

170 BoBh (1.7 bodhi") 62,1-9: tatra bodhih katamä i samäsato dvividham ca prahänam dvivi¬

dham ca jhänam bodhir ity ucyate \ tatra dvividham prahänam - klesävaranaprahänam

jheyävaranaprahänam ca \ aparah paryäyah j suddhajhänam sarvajhänam asahgajhä-

nam ca \ sarvaklesaväsanäsamudghätas ca aklistäyäs ca avidyayä nihsesaprahänam anutta-

rä samyaksambodhïr ity ucyate \ Sur l'expression (väsanä)samudghäta, voir Traité I.117n.

2, et BHSD s.v. "samudghäta". Sur la première des deux définitions, voir aussi les deux textes

suivants. (1) BoBh (1.1 gotra") 2,10-15: tena khalu gotrena samanvägatänäm bodhisatt-

vänäm sarvasrävakapratyekabuddhän atikramya präg eva anyän sattvän niruttaro viseso

veditavyah \ tat kasya hetoh \ dve ime samäsato visuddhï \ klesävaranavisuddhir jheyäva-
ranavisuddhis ca \ tatra sarvasrävakapratyekabuddhänäm tad gotram klesävaranavisud-

dhyä visudhyati na tu jheyävaranavisuddhyä \ bodhisattvagotram punar api klesävarana-

visuddhyä api jheyävaranavisuddhyä visudhyati | tasmät sarvaprativisistam niruttaram ity
ucyate \ "Il faut savoir que les Bodhisattva dotés de ce gotra. surpassant [déjà] tous les

Auditeurs et Bouddha-pour-eux-mêmes, se différencient d'autant plus des autres êtres. - Quelle

[en] est la raison? - Deux sont en résumé les purifications: purification de l'obstruction en

passions, et purification de l'obstruction au connaissable. D'entre ces deux [purifications], le

gotra de tous les Auditeurs et Bouddha-pour-eux-mêmes est purifié par la purification de

l'obstruction consistant en passions, mais pas par la purification de l'obstruction au connaissable.

Quant au gotra des Bodhisattva, il est purifié aussi bien par la purification de

AS/EA LIX'2'2005, S. 395-442



434 Vincent Eltschinger

J'ai déjà abordé, ici et ailleurs,171 la question de l'omniscience chez
Dharmakïrti. On en peut résumer les termes aux deux données suivantes: (1)
Dharmakïrti défend régulièrement, contre la Mïmâmsâ, la validité formelle des preuves

bouddhiques en faveur de l'omniscience (et le fera encore dans PV II. 142b-

144). (2) Pour parler le langage des logiciens tardifs, Dharmakïrti défend le
modèle de Yupayuktasarvajhatä, et rejette explicitement comme inutile le modèle
de la sarvasarvajhatä. Quoiqu'elles s'inspirent de PV 11.129-133, ces expressions

ne sont cependant pas les siennes: Dharmakïrti ne procède nulle part à une

preuve positive explicite de l'omniscience. On peut invoquer deux raisons à cet
état de chose: d'abord, que Kumârila a sapé les fondements d'une telle preuve;
ensuite, que son epistemologie même (concédant à Kumârila sur ce point)
l'interdit à Dharmakïrti.172 Notre passage fait dès lors une tout implicite173

exception: si, dans PV II.141d, Dharmakïrti visait à mots couverts Y aklistam ajhänam

et/ou le jneyävarana, il ne pouvait ignorer que les valorisations classiques
de ces deux motifs impliquaient toutes l'omniscience (BoBh, AKBh, TrBh).
Dharmakïrti aura élaboré une structure doctrinale assez ouverte pour que les

docteurs bouddhistes y lisent l'adhésion du maître à l'omniscience, mais assez

implicite pour que les pourfendeurs de ce dogme ne puissent lui en faire le

reproche.

l'obstruction consistant en passions que par la purification de l'obstruction au connaissable.

C'est pourquoi on dit [ce gotra] supérieur à tous les autres, suprême." (2) BoBh

(III.6 pratisthâ") 277,12-14 (contexte: les quatre points définissant les quatre vaisäradya):
srävakäsädhärano jheyävaranavimoksät sarväkärasarvadharmäbhisambodhih \ idam pra-
thamath sthänam \ srävakasädhäranas ca klesävaranavimoksah j idam dvitiyam sthänam \

"L'Éveil (abhisambodhi) à tous les aspects et à tous les dharma[, qui provient] de la libération

(vimoksa) de l'obstruction au connaissable, n'est pas commun (asädhärana) aux Audi-

teurs[, et] tel est le premier point; quant à la libération de l'obstruction en passions, [elle] est

commune aux Auditeurs[, et] tel est le deuxième point."
171 Voir Eltschinger 2001:101-114 et 2003:§2.3.
172 Voir Eltschinger 2003:§2.4.1.
173 On est en droit de lire l'expression "asesa(visesa)jhäna" de PV II.280b comme une réfé¬

rence explicite à l'omniscience. On notera cependant que parmi les commentateurs directs
de Dharmakïrti, seuls Prajfiâkaragupta (PVA/Bh 164,27: asesavisesajhänam sarväkärajhä-
nam) et Manorathanandin (PVV 107,7-8: asäksätkrtasarväkäravastavah) se sont autorisés

cette interprétation.

AS/EA LIX-2-2005. S. 395-442



La philosophie religieuse de Dharmakïrti 435

5. Conclusion

PV 11.13lcd-138 décrivent le Bodhisattva en tant qu'il met en œuvre le moyen
salvifique; ce moyen permettra au futur Bouddha, en abolissant "sa propre" douleur,

d'abroger la douleur des êtres en leur enseignant le Chemin. Telle est la

propriété correspondant à l'épithète de "sästr", Perfection de praxis (prayoga-
sampad) chez Dignäga, Perfection de cause (hetusampad) chez Vasubandhu.

Durant cette étape de sa carrière, le Bodhisattva découvre (rationnellement) et

pratique (abhyäsa bhävana) l'antidote (vipaksa) à la cause de la douleur, la

perception de l'insubstantialité (nairätmyadarsana); une cultivation longue et

assidue de cet antidote lui assure la bouddhaté. Un Bouddha se caractérise par
l'élimination (prahäna) des passions jusqu'à leur relent (väsanä, ou imprégnation,

trace), un aboutissement qui le distingue des Auditeurs et des Bouddha-

pour-eux-mêmes. Le fruit de cette praxis, la Perfection de bien propre (svärtha-
sampad, Dignäga) ou Perfection de savoir et d'abandon (jhänaprahänasampad,

Vasubandhu), c'est la condition de Bien-Ailé (sugatatva), que Dharmakïrti
décrit dans PV II. 139-142a et PV 11.280. Selon les trois valeurs du mot "su0" et les

deux sens de ^GAM, cette condition est triple: excellence (prasastatä), parce que
la douleur n'a plus prise sur le Bouddha (duhkhänisraya), ou que sa connaissance

est vraie (tattvajhâna); irréversibilité (apunarävrttitva), parce que passions

et naissance (klesajanma) ne reviendront plus, ou que sa connaissance est ferme

(sthirajhäna); exhaustivité (nihsesatä), parce que le Bouddha a éliminé les

passions jusqu'à leur relent, ou parce que sa connaissance est complète (asesajhä-

na). Ces trois valeurs de "sugata" distinguent successivement le Bouddha des

saints (vitaräga) non bouddhistes (bàhya), des Saiksa et des Asaiksa (Arhat,
Pratyekabuddha, Srâvaka). Là encore, l'éradication du relent fait du Bodhisattva

un Bouddha, un être gnoséologiquement et "pédagogiquement" supérieur aux

types classiques de délivrés. Cette bouddhologie satisfait la dogmatique de la

majorité des sectes, écoles et tendances bouddhiques: nikäya tels que Vibhajyavädin,

Mahäsähghika, Vaibhäsika; Sautrântika; courants mahäyänistes mâdhyamika

(Bhävaviveka/Bhavya) et idéaliste (BoBh, MSang).
A cette interprétation littérale et "œcuménique" du PV, Säntaraksita et

Kamalasîla nous offrent de superposer un deuxième niveau d'exégèse, plus
ouvertement mahäyäniste celui-ci. Le Sugata de Dharmakïrti avait exhaustivement

éliminé un double résidu: "déficit corporel, langagier et mental", et "inacuité
dans l'énoncé du Chemin". Sous l'éclairage de TS(P), le premier aspect devient

AS/EA LIX'2'2005, S. 395-442



436 Vincent Eltschinger

un "klesaväsanävarana", "obstruction en relents de passions", alors que le

second se mue en jneyävarana, "obstruction au connaissable". Être Sugata, c'est
avoir éradiqué cette double obstruction: saväsanaklesävaranaprahäna etjheyä-
varanaprahäna. Chez les deux docteurs, l'élimination des deux obstructions

définit l'omniscience. Ce faisant, Säntaraksita et Kamalasîla inscrivent la

bouddhologie de PV II. 139-142a dans le cadre des doctrines mahäyänistes
classiques de l'omniscience. Ces stéréotypes doctrinaux, on n'imagine pas un seul

instant Dharmakïrti les avoir ignorés. Mais Dharmakïrti pense pour tous les

bouddhistes, s'efforce d'éviter tout parti-pris inutile, de prêter le flanc à la critique

ultra-orthodoxe d'une omniscience dont il n'a pas réellement besoin.

6. Abréviations

AAA Abhisamayälahkäräloka, par Haribhadra. Giuseppe Tucci: The Com¬

mentaries on the Prajhäpäramitäs, volumen 1st: The Abhisamayälahkäräloka

of Haribhadra, being a commentary on the Abhisamayä-
lankära of Maitreyanätha and the Astasähasrikäprajhäpäramitä.
Baroda, 1932: Oriental Institute.

AK(Bh) Abhidharmakosa(bhäsya), par Vasubandhu. Prahlad Pradhan: Abhi-
dharmakosabhäsyam of Vasubandhu. Patna, 19752 (19671): Kashi Prasad

Jayaswal Research Institute (Tibetan Sanskrit Works Series, 8).

AKVy Abhidharmakosavyâkhyâ, par Yasomitra. Unrai Wogihara: Sphutär¬
thä Abhidharmakosavyâkhyâ, the Work of Yasomitra. Tokyo, 1989:

Sankibo Buddhist Bookstore (The Publishing Association ofthe
Abhidharmakosavyâkhyâ).

AS(Bh) Abhidharmasamuccaya, par Asahga. Nathmal Tatia: Abhidharma-
samuccayabhäsyam. Patna, 1976: K.P. Jayaswal Research Institute.

BhK III Troisième Bhävanäkrama, par Kamalasîla. Giuseppe Tucci: Minor
Buddhist Texts, Part III: Third Bhävanäkrama. Roma, 1971 : Istituto
Italiano per il Medio ed Estremo Oriente (Serie Orientale Roma, 43).

BoBh Bodhisattvabhümi. Nalinaksha Dutt: Bodhisattvabhümi (Being the

XVth Section of Asahgapäda's Yogäcärabhümi). Patna, 1978: Kashi
Prasad Jayaswal Research Institute (Tibetan Sanskrit Works Series, 7).

D Canon bouddhique tibétain, édition de sDe dge. sDe dge Tibetan

Tripitaka bsTan 'gyur Preserved at the Faculty of Letters, University

AS/EA LlX'2-2005, S. 395-442



La philosophie religieuse de Dharmakïrti 437

of Tokyo. Édition J. Takasaki/Z. Yamaguchi/Y. Ejima. Tokyo, 1981 et

suivantes.

DhPr Dharmottarapradïpa, par Durvekamisra. D. Malvania: Pandita Dur¬

veka Misra 's Dharmottarapradïpa, being a sub-commentary on
Dharmottara's Nyayabindutïkâ, a commentary on Dharmakïrti's
Nyäyabindu. Patna, 1971: Kashi Prasad Jayaswal Research Institute (Tibetan

Sanskrit Works Series, 2).
MHK III Madhyamakahrdayakärikä, chapitre III (Tattvajnänaisanä) par Bhä¬

vaviveka/Bhavya. Yasunori Ejima: "The Sanskrit Text of
Bhävaviveka's Madhyamaka-Hrdaya-Kärikä III. Tattvajnänaisanä, collated

with its Tibetan version, and an Index of Sanskrit words". Pp. 261-403

de Yasunori Ejima: Chugan-Shiso no Tenkai-Bhävaviveka Kenkyu.

Tokyo, 1980.

MSahg Mahäyänasahgraha, par Asahga. Etienne Lamotte: La Somme du

Grand Véhicule d Asahga (Mahäyänasamgraha). Tomes I (Versions
tibétaine et chinoise [Hiuan-Tsang]) et II (Traduction et commentaire).

Louvain-la-Neuve, 19732 (19381): Université de Louvain, Institut
Orientaliste (Publications de l'Institut Orientaliste de Louvain, 8).

MVy Mahävyutpatti, édition Ryozaburo Sakaki, 2 volumes, Tokyo, 1962 :

Suzuki Research Foundation (Kyoto, 19161).

PV Pramänavärttika, par Dharmakïrti. PV I Raniero Gnoli: The Pra¬

mänavärttika ofDharmakïrti, the First Chapter With the Autocommentary.

Text and Critical Notes. Roma, 1960: Istituto Italiano Per II

Medio Ed Estremo Oriente (Serie Orientale Roma, 23). PV II (1)
Yusho Miyasaka: "Pramänavärttika-kärikä (Sanskrit and Tibetan)".
Acta Indologica II (1971-1972). (2) Rahula Sähkrtyäyana: "Dharmakïrti's

Pramänavärttika with Commentary by Manorathanandin". Paru

en appendice du Journal ofthe Bihar and Orissa Research Society 24-

26 (1938-1940). (3) Voir Vetter 1990. (4) Dvärikadäs Sästri: Dharmakirtti

Nibandhawali (1): Pramänavärttika of Acharya Dharmakirtti
with the Commentary 'Vritti' ofAcharya Manorathanandin. Varanasi,
19942 (19681): Bauddha Bharati (Bauddha Bharati Series, 3). Ma
numérotation des strophes de PV II suit celle de Vetter.

PVA/Bh Pramänavärttikälahkära/°bhäsya, par Prajfiâkaragupta. Rahula Sähkr¬

tyäyana: Pramänavärttikabhäsyam or Värttikälahkärah of Prajhä-
karagupta (Being a Commentary on Dharmakïrti's
Pramänavärttikam). Patna, 1953: Kashi Prasad Jayaswal Research Institute.

AS/EA LlX'2-2005, S. 395-442



438 Vincent Eltschinger

PVP Pramänavärttikapafijikä, par Devendrabuddhi. Q n°5717, che 1-

390a8; D n°4217, che l-326b4. Le texte cité ne fait pas état des variations

mineures que présentent entre eux Q et D.

PVSV Pramänavärttikasvavrtti, par Dharmakïrti. Voir PV I.

PVT Pramänavärttikatikä, par Säkyabuddhi. Q n°5718, je 1 - ne 348a8.

PVV Pramänavärttikavrtti, par Manorathanandin. Voir PV II (2).
Q Qianlong Canon bouddhique tibétain, édition dite "de Pékin". The

Tibetan Tripitaka: Peking Edition. Edited by Daisetz T. Suzuki.

Tokyo/Kyoto, 1957: Tibetan Tripitaka Research Institute.
Siddhi Louis de La Vallée Poussin: Vijnaptimätratäsiddhi. La Siddhi de

Hiuan-Tsang. 2 tomes. Paris, 1928 et 1929: Librairie Orientaliste Paul

Geuthner (Buddhica, Documents et travaux pour l'étude du

bouddhisme, Première série: Mémoires, 1 et 5).
SS Satasähasrikäprajnäpäramitä. Pratäpacandra Ghosa: Satasâhasrikâ-

Prajhâ-Pâramitâ, a Theological and Philosophical Discourse ofBuddha

with his Disciples (in a Hundred-Thousand Stanzas). Part 1, fase. 1.

Calcutta, 1902: Asiatic Society of Bengal (Bibliotheca Indica, New
Series, 1006).

T Taisho. J. Takakusu/K. Watanabe: Taisho Shinshu Daizokyo, The

Tripitaka in Chinese. 100 volumes. Tokyo: 1925-1935.

TJ [Madhyamakahrdaya]tarkajvälä, attribuée à Bhävaviveka/Bhavya
Passages étudiés dans Lopez 1988 et Heitmann 1995.

Tr. Trimsikâ Vijfiaptimätratäsiddhih, par Vasubandhu. Voir TrBh.
Traité Etienne Lamotte: Le Traité de la Grande Vertu de Sagesse de Nä¬

gärjuna (Mahäprajhäpäramitäsästra). Tomes I (19812 [19441]), II
(19812 [19491]), III (1970), IV (1976), V (1980). Louvain-la-Neuve:
Université de Louvain, Institut Orientaliste (Publications de l'Institut
Orientaliste, resp. 25, 26, 2, 12, 24).

TrBh Trirhsikâvijfiaptibhâsya, par Sthiramati. Sylvain Lévi: Vijnaptimätra¬
täsiddhi, deux traités de Vasubandhu: Vimsatikâ et Trimsikâ. Paris,

1925: Librairie Ancienne Honoré Champion (Bibliothèque de l'École
des Hautes Études, Sciences historiques et philologiques, fase. 245).

TS(P) Tattvasahgraha(pafijikä), par Säntaraksita (et Kamalasîla). Embar

Krishnamacharya: Tattvasahgraha ofSäntaraksita, With the Commentary

of Kamalasîla. Vol. 2. Baroda, 1988R (19261): Oriental Institute

(Gaekwad's Oriental Series, 31).

AS/EA LIX'2'2005. S. 395-442



La philosophie religieuse de Dharmakïrti 439

TSD Tibetan-Sanskrit Dictionary. Dr. Lokesh Chandra: Tibetan-Sanskrit

Dictionary. Kyoto, 1990R (1959-1961'): Rinsen Book Co.

Vibh. Notes de Vibhüticandra à PVV. Voir PVV.
YBh Yogäcärabhümisästra. Passages cités d'après Schmithausen 1987 et

Sakuma 1990.

7. Bibliographie

Bareau, André
1955 Les sectes bouddhiques du Petit Véhicule. Paris: École Française d'Ex¬

trême-Orient (Publications de l'École Française d'Extrême-Orient,
n°38).

1957 "Les controverses relatives à la nature de l'Arhant dans le bouddhisme

ancien". Indo-lranian Journal 1, pp. 241-250.

ECKEL, Malcolm David
1992 To See the Buddha. A Philosopher's Quest for the Meaning ofEmpti¬

ness. Princeton, New Jersey: Princeton University Press.

Eltschinger, Vincent
2001 Dharmakïrti sur les mantra et la perception du supra-sensible. Wien:

Arbeitskreis für tibetische und buddhistische Studien Universität
Wien (Wiener Studien zur Tibetologie und Buddhismuskunde, Heft
51).

2003 Dharmakïrti sur les Ecritures et l'incréation du Veda: Autour de Pra¬

mänavärttika 1.213-268 et Svavrtti. 2 vol. Lausanne: Université de

Lausanne, Faculté des Lettres (Thèse de doctorat non publiée).
(à paraître) "Études sur la philosophie religieuse de Dharmakïrti: II. Uäsra-

yaparivrtti".
Franco, Eli
1989 "Was the Buddha a Buddha?" Journal ofIndian Philosophy 17, pp. 81 -99.

1997 Dharmakïrti on Compassion and Rebirth. Wien: Arbeitskreis für tibeti¬
sche und buddhistische Studien Universität Wien (Wiener Studien zur
Tibetologie und Buddhismuskunde, n°38).

AS/EA LIX'2'2005, S. 395-442



440 Vincent Eltschinger

Gokhale, V.V.
1985 "Madhyamakahrdayakärikä Tarkajvälä: Chapter I". Pp. 76-107 de

Christian Lindtner, éd.: Miscellanea Buddhica. Copenhague: Akademisk

Forlag (Indiske Studier, n°5).
HATTORI, Masaaki
1968 Dignäga, On Perception, being the Pratyaksapariccheda ofDignäga 's

Pramänasamuccaya. Cambridge, Mass.: Harvard University Press

(Harvard Oriental Series, n°47).
HEITMANN, Annette
1995 "Momentane (*ekaksana) Gnosis (jhäna) im Sinne der Madhyama¬

kahrdayakärikä und der in tibetischer Übersetzung vorliegenden
Tarkajvälä I-IV". Etudes Asiatiques/Asiatische Studien 49-2, pp. 391-427.

INAMI, Masahiro / TILLEMANS, Tom J. F.

1986 "Another Look at the Framework of the Pramänasiddhi Chapter of the

Pramänavärttika". Wiener Zeitschrift für die Kunde Südasiens 30, pp.
123-142.

Jackson, Roger R.

1993 Is Enlightenment Possible? Dharmakïrti and rGyal tshab rje on
Knowledge, Rebirth, No-Selfand Liberation. Ithaca, New York: Snow

Lion Publications.

Jaini, Padmanabh S.

20012 "On the Ignorance of the Arhat". Pp. 167-179 Chapter 9) de: Pad¬

manabh S. Jaini: Collected Papers on Buddhist Studies. Delhi: Motilal
Banarsidass (lere parution: pp. 135-146 de Buswell/Gimello: Buddhist

Soteriology. University of Hawaii Press, 1992).

Krasser, Helmut
2001 "On Dharmakïrti's Understanding ofpramänabhüta and His Definition

of pramäna". Wiener Zeitschrift für die Kunde Südasiens 45, pp. 247-

271.

La Vallée Poussin, Louis de

19802 L'Abhidharmakosa de Vasubandhu. Nouvelle édition anastatique

présentée par Etienne Lamotte (1971). 6 tomes. Bruxelles (1923-
19311): Institut Belge des Hautes Études Chinoises (Mélanges Chinois

et Bouddhiques, n°16).

AS/EA L1X'2'2005. S. 395-442



La philosophie religieuse de Dharmakïrti 441

Lalou, Marcelle
1950 Manuel élémentaire de tibétain classique (méthode empirique). Paris:

Imprimerie Nationale, Librairie d'Amérique et d'Orient, Adrien
Maisonneuve.

Lamotte, Etienne

1974 "Passions and Impregnations ofthe Passions in Buddhism." Pp. 91-104
de L. Cousins/A. Kunst/K.R.Norman, éd.: Buddhist Studies in Honour

ofLB. Horner. Dordrecht/Boston: D. Reidel Publishing Company.
1976 Histoire du bouddhisme indien. Tome 1 (seul paru): Des origines à

l'ère Saka. Louvain-la-Neuve (19581): Université de Louvain, Institut
Orientaliste (Publications de l'Institut Orientaliste de Louvain, n°14).

LÉVI, Sylvain
1911 Asahga. Mahäyäna-Süträlamkära. Exposé de la doctrine du Grand

Véhicule selon le système yogäcära. Tome II: traduction, introduction,
index. Paris: Librairie Honoré Champion (Bibliothèque de l'École des

Hautes Études, fase. 190).

Lopez, Donald S.

1988 "Do Srävakas Understand Emptiness?" Journal of Indian Philosophy
16, pp. 65-105.

McClintock, Sara L.
2002 Omniscience and the Rhetoric of Reason in the Tattvasamgraha and

Tattvasamgrahapafijikä. Unpublished PhD Thesis. Cambridge, Mass.:

Harvard University.
Nagatomi, Masatoshi
1957 A Study of Dharmakïrti's Pramänavärttika: An English Translation

And Annotation of The Pramänavärttika, Book I (Pramänasiddhi).
Doctoral Thesis. Harvard University.

Rahula, Walpola
1980 Le Compendium de la Super-Doctrine (philosophie) (Abhidharma-

samuccaya) d'Asanga. Paris (1971 ): École Française d'Extrême-
Orient (Publications de l'École Française d'Extrême-Orient, n°78).

Sakuma, Hidenori S.

1990 Die Äsrayaparivrtti-Theorie in der Yogäcärabhümi. 2 volumes. Stutt¬

gart: Franz Steiner Verlag (Alt- und Neu-Indische Studien, herausgegeben

vom Institut für Kultur und Geschichte Indiens und Tibets an

der Universität Hamburg, n°40).

AS/EA LIX'2'2005, S. 395-442



442 Vincent Eltschinger

Schmithausen, Lambert
1969 Der Nirväna-Abschnitt in der Viniscayasamgrahanï der Yogäcärabhü-

mih. Wien: Verlag der Österreichischen Akademie der Wissenschaften

(Philos.-hist. Klasse, Sitzungsberichte, n°264).
1977 "Zur buddhistischen Lehre von der dreifachen Leidhaftigkeit". Zeit¬

schrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft, Supplement
III.2, pp. 918-931.

1987 Älayavijhäna. On the Origin and the Early Development ofa Central
Concept of Yogäcära Philosophy. 2 volumes. Tokyo: The International
Institute for Buddhist Studies (Studia Philologica Buddhica, Monograph

Series, IVa/b).
Steinkellner, Ernst
1982 "The Spiritual Place ofthe Epistemological Tradition in Buddhism".

Nanto Bukkyo 49, pp. 1-15.

VETTER, Tilmann
19902 Der Buddha und seine Lehre in Dharmakirtis Pramänavärttika. Der

Abschnitt über den Buddha und die vier edlen Wahrheiten im Pra-
mänasiddhi-Kapitel. Wien (19841): Arbeitskreis für tibetische und

buddhistische Studien Universität Wien (Wiener Studien zur Tibetologie

und Buddhismuskunde, n°12).

AS/EA LIX'2'2005. S. 395-442


	Recherches sur la philosophie religieuse de Dharmakīrti. I., Le Bouddha comme Śāstr et comme Sugata

