Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 58 (2004)
Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus = Reviews
Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

BRETFELD, Sven: Das singhalesische Nationalepos von Konig Dutthagamani
Abhaya. Textkritische Bearbeitung und Ubersetzung der Kapitel VII.3—VIIL.3 der
Rasavahini des Vedeha Thera und Vergleich mit den Paralleltexten Sahassa-
vatthuppakarana und Saddharmalarkaraya. Berlin: Dietrich Reimer Verlag
2001. (Monographien zur indischen Archiologie, Kunst und Philologie, Band
13. ISBN 3-496-02712-6. cxxvii, 276 S.

Im 2. Jh. v. Chr. setzte sich der singhalesische Herrscher Dutthagamani Abhaya
(Regierungszeit 161-137 v. Chr.) in einem Machtkampf zwischen mehreren
lokalen, um die Vorherrschaft streitenden Fiirsten der Insel Lanka (Ceylon)
durch. Seitdem gilt er den Singhalesen als der Begriinder des geeinten singha-
lesischen Konigreichs. Wahrend die dlteste erhaltene Palichronik, der Dipa-
vamsa (4. Jh. n. Chr.) der Machtergreifung und Herrschaft des Dutthagamanit
ganze 13 Verse widmet, hat Mahanama, der Verfasser der etwas jlingeren
“GroBen Chronik” Mahavamsa (6. Jh.), diesen Stoff zu einem 11 Kapitel mit
861 Versen umfassenden eigenstidndigen Epos (Kap. 22-32) ausgestaltet. Mit
dem Dutthagadmani-Abschnitt des Mahavamsa wird eine literarische Trans-
formation greifbar, in welcher das komplexe historische Geschehen reduziert
und polarisiert wird auf einen Zweikampf des singhalesischen Konigs Dutthaga-
mani gegen den tamilischen Herrscher Elara. Singhalesisch gilt hier gleich
buddhistisch, tamilisch dagegen gleich hinduistisch und damit als buddhi-
sten- und also auch singhalesenfeindlich. Der tamilische Buddhismus wird dabei
geflissentlich tibersehen. Diese unhistorische, tendenzits singhalesisch-nationa-
listische Sichtweise auf Dutthagamani als den Bezwinger der angeblich buddhi-
stenfeindlichen Tamilen wird im Mahavamsa noch nicht konsequent durchge-
halten — Mahanama lobt die “edle Geburt” des Tamilenfiirsten Elara, bezeichnet
ihn als “gegen Freund und Feind gleichermallen gerecht” (ujujatiko [...] maj-
Jjhatto mittasattusu, Mhv 21,13-14) und erzihlt im Anschlufl die Legenden vom
buddhistenfreundlichen Elara —, in spiteren, heterogenen Abschnitten des Maha-
vamsa wird jedoch zum erstenmal eine Geschichtsklitterung belegbar, die sich
bis auf den heutigen Tag in Ceylon unter singhalesischen Nationalisten und
buddhistischen Fundamentalisten als einer der treibenden Faktoren des singhale-
sisch-tamilischen Biirgerkriegs erhalten hat.

AS/EA LVIII*4+2004, S. 1107-1146



1108 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Das “Dutthagamani-Epos” (wie Wilhelm Geiger, der Herausgeber und
Ubersetzer des Mahavamsa, es nannte) hat in der Pali- und singhalesischen
Literatur weitergewirkt und eine Anzahl von noch jiingeren Bearbeitungen
dieses Stoffes angeregt. Eine von diesen ist enthalten in der Pali-Erzihlungs-
sammlung Rasavahini des Mdénch-Autors Vedeha (Thera) und entstammt ver-
mutlich dem 13. Jh. Sven Bretfeld (fortan B.), angeregt und angeleitet von
seinem Lehrer Heinz Bechert (der einst die “Edition der Rasavahini fiir die Serie
der Pali Text Society iibernommen hatte, sie aber spiter wegen anderer Ver-
pflichtungen nicht realisieren konnte”, S. xliii), hat im Rahmen eines Promo-
tionsstipendiums die einschldgigen 11 Kapitel dieses quasi-historiographischen
Textes ediert und erstiibersetzt. Verglichen hat er den Text der Rasavahini mit
parallelen Abschnitten anderer Erzahlwerke in Pali und Singhalesisch, die vor
allem in der Erzahlungssammlung (Pali-) Sahassavatthuppakarana (eines sonst
unbekannten Autors, der méglicherweise Ratthapala hie3) enthalten sind sowie
in der singhalesischen Bearbeitung der Rasavahini, dem Saddharmalamkaraya
eines Verfassers namens Devaraksita Jayabahu Dharmakirti (14. Jh.), einem der
Meisterwerke der klassischen singhalesischen Literatur. Hinzu kommen weitere
Parallelen in der einschldgigen Pali- und singhalesischen Erzéhltradition.

In der literaturgeschichtlichen quellenkritischen Einleitung rekapituliert B.
den Erkenntnisstand der Forschung zur Vorgeschichte der erhaltenen Palichroni-
ken. Er referiert hier im wesentlichen die Seiten 47-74 der Gottinger Disserta-
tion von Frank Perera (The Early Buddhist Historiography of Ceylon, 1979), der
sich seinerseits vor allem auf die bekannten Arbeiten von Oldenberg, Geiger,
Mendis, Frauwallner und Bechert bezogen hatte. Nach diesen Autoren basieren
die erhaltenen Chroniken auf dem verlorenen Sihalatthakatha-Mahavamsa
(verfaf3t in altsinghalesischer Prosa durchsetzt mit Pali-Versen, moglicherweise
in drei Rezensionen der Mahavihara-, der Uttaravihara- und der Jetavanavihara-
Tradition). Diese Quelle wird im Pali-Kommentar zum Mahavamsa (der
Mahavamsa-Tika namens Vamsatthappakasini, entstanden irgendwann zwischen
dem 8. und dem 13. Jh.) zitiert. Bei der Abfassung des Mahavamsa stiitzte sich
Mahanama im wesentlichen auf den Sthalatthakathamahavamsa der Mahavihara-
Schule, griff aber auch, ebenso wie der Redaktor des Dipavamsa, auf zwei
Konigslisten (Rajavali und Pufifiapotthaka) sowie volkstiimliche Erzdhlungen
zuriick. B. gelangt zu der recht unbefriedigenden Einsicht, dafl es “keine
Maoglichkeit” gibt “festzustellen, wie grol Mahanamas eigener Anteil bei der
Ausgestaltung des Epos gewesen ist — was natiirlich besonders fur die
Erforschung der religios-nationalistischen Intentionen der frithen srilankischen
Historiographie interessant wire” (S. xxxiii). B. vermutet jedoch eine “bereits

AS/EA LVIII=4+2004, S. 1107-1146



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1109

lingere Entwicklungsgeschichte” des Dutthagamani-Epos vor dem Mahavamsa.
Eine “andere, wahrscheinlich iltere Erzihltradition™ (S. xxxvi) des Dutthaga-
mani-Stoffs findet er im Sahassavatthuppakarana iiberliefert, der Pali-Bearbei-
tung einer verlorenen altsinghalesischen Sahassavatthu-Atthakatha (S. Ixii), die
ebenfalls in der Mahavamsa-Tika zitiert wird. Hierauf soll insbesondere das 23.
Kapitel des Mahavamsa, das von den zehn Groflen Kriegern des Dutthagamani
handelt, basieren.

Dal} die Darstellung des Mahavamsa fiir spitere Bearbeitungen des Duttha-
gamani-Stoffs autoritativ geworden ist, zeigt sich gerade auch an der Rasavahini.
Obwohl diese vorwiegend auf dem Sahassavatthuppakarana basiert, lehnt sie
sich in ihrem Kapitel iiber Dutthagamani eng an den Mahavamsa an, wobei sie
die Abweichungen des Sahassavatthuppakarana ignoriert. Hier zeigt sich bei-
spielhaft, wie unterschiedliche Erzihltraditionen durch die Autoritét der “Grof3en
Chronik™ verdriangt wurden (S. xxxvii). Andererseits ist die antitamilische Ten-
denz in der Rasavahini noch stirker ausgeprigt als im Mahavamsa (S. xxxix),
stdrker auch als im Thiipavamsa (13. Jh.?) oder noch spiteren Werken wie der
Pujavali (spétes 13. Jh.) oder dem singhalesischen Rajavaliya (18. Jh.).

Fin eigener Teil der Einleitung ist dem inhaltlichen Vergleich von Sahassa-
vatthuppakarana, Rasavahini und Saddharmalamkaraya gewidmet. Anstelle einer
konsequenten Inhaltsangabe beschriankt sich B. auf die Auflistung der Unter-
schiede dieser Texte zueinander, zeigt aber auch Gemeinsamkeiten mit bzw.
Abweichungen von Mahavamsa, Thiipavamsa und verwandten Texten auf. B.
stellt fest, daB Vedeha eine nicht erhaltene, vollstindigere Rezension des
Mahavamsa-Textes vorgelegen hat (S. xc, xcvii). Fiir das Dutthagamani-Kapitel
fafit B. zusammen, daf} “das Sahassavatthuppakarana sich vom Mahavamsa
sowie allen anderen bekannten Bearbeitungen des Stoffes unterscheidet und
vermutlich auf einer dhnlichen, aber in einigen Punkten deutlich verschiedenen,
Erzihltradition beruht als das Dutthagamani-Epos des Mahavamsa”. Der
Saddharmalamkaraya lehnt sich eng an die Rasavahini an, “ergénzt aber
zahlreiche Informationen und zusétzliche Episoden, die er zum grof3en Teil dem
Simhala-Thiipavamsa entnimmt” (S. xcviii). Soweit der literaturgeschichtliche
Teil der Einleitung, zu dem vielleicht noch anzumerken wire, dafl er durch
Vermeidung etlicher Redundanzen um einiges hitte gestrafft werden konnen.

Die textkritische Einleitung zu seiner Edition und Ubersetzung der das Dut-
thagamani-Epos enthaltenden Kapitel der Rasavahini unterteilt B. in zwei Ab-
schnitte, ndmlich zum einen die “Beschreibung der Textzeugen”, zum anderen in
einen Abschnitt, den er “Editionsprinzipien” benennt. Die Beschreibung der
Textzeugen beschriankt sich auf eine kurze Auflistung der benutzten Manu-

AS/EA LVIII*42004, S. 1107-1146



1110 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

skripte und Ausgaben, da diese identisch seien mit denen, die bereits Junko
Matsumura bei ihrer Teilausgabe eines anderen Abschnitts der Rasavahini vor-
gelegen haben (The Rasavahini of Vedeha Thera, Vaggas V and VI: The Miga-
potaka-Vagga and the Uttaroliya-Vagga, Osaka 1992). Hinzugekommen ist nur
eine Handschrift, eine Abschrift von S;, die bei Textliicken in der Vorlage (die
erst nach der Abschrift durch mechanische Beschiddigung entstanden) konsultiert
wurde.

B. iibernimmt Matsumuras Textzeugenstemma, das er in dem von ihm
edierten Textabschnitt der Rasavahini bestitigt findet. Eine recensio nach den
Regeln der klassischen Textkritik leistet B. jedoch nicht. Er fiihrt lediglich eine
Textliicke an, die den Hyparchetypus y beweisen soll, bleibt aber die Be-
grindung schuldig dafiir, warum dieser Textabschnitt zum urspriinglichen Text
gehort haben muB; — er konnte ja ebensogut auch im Hyparchetypus x nach-
traglich hinzugefiigt worden sein. Die Tatsache, da3 er auch im Saddharma-
lamkaraya enthalten ist, wiirde dann nur bedeuten, dal der gemeinsame Arche-
typus noch iiber diesem Zeugen anzusetzen ist. Im iibrigen begntigt sich B. mit
dem Hinweis, “bereits ein fliichtiger Blick in den textkritischen Apparat der vor-
liegenden Edition” zeige “eine gro3e Anzahl weiterer Stellen, an denen die Hss.
der x-Tradition gegen diejenigen des y-Zweiges” (S. cxiii) stiinden. B. scheint zu
glauben, blofle Gemeinsamkeiten von Textzeugen reichten aus, um ihren Stand-
ort im Stammbaum zu bestimmen. Tatsichlich aber sind es allein die soge-
nannten Leitfehler (errores significativi), die stammbaumkritischen Wert haben,
insbesondere auch die sog. Bindefehler (errores coniunctivi). Ein Bindefehler
muf} so beschaffen sein, da3 “aller Wahrscheinlichkeit nach” zwei Textzeugen
“nicht unabhingig voneinander in diesen Fehler verfallen sein konnen. ‘Aller
Wahrscheinlichkeit nach’ deswegen, weil sich die Mdglichkeit, dal mehrere
Zeugen unabhingig voneinander denselben Fehler begehen, theoretisch oft nicht
ausschlieBen 1aBt” (Paul Maas: Textkritik. Leipzig 1950, S. 27). Statt also jede
einzelne Position im Stammbaum, wie es erforderlich wire, durch die Pra-
sentation mdoglichst mehrerer Leitfehler abzusichern, gibt B. bei seinem an-
schlieBenden Versuch, die von Matsumura postulierte y-Rezension weiter zu
untergliedern, eine quantitative Auflistung von Gemeinsamkeiten wechselnder
Gruppen von Manuskripten der y-Gruppe, die “eine grofle Ndhe” (S. cxvi) der
jeweiligen Handschriften zueinander belegen sollen. Bei den Varianten, die er
dabei anfiihrt, handelt es sich allesamt nicht um Bindefehler im Maas’schen
Sinn, da sich eben nicht ausschlielen 1dBt, dal beispielsweise asakkonta gegen
asakkonto (S. cxiii unten) in den einzelnen Textzeugen, in denen sich diese
unterschiedliche Lesart findet, unabhingig voneinander entstanden ist. Oder dal3

AS/EA LVIII+4+2004, S. 11071146



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1111

ein ca ausgefallen ist, kann ebenfalls keinerlei stammbaumrelevante Beweiskraft
haben. Und gantva gegen hantva ist bei der groBen Ahnlichkeit von ga & und
ha ® in der singhalesischen Schrift gleichfalls ohne jeden stemmatischen Be-
lang. Das gleiche gilt im tibrigen auch fiir Kontamination: Auch sie muf3 durch
derartige Bindefehler nachgewiesen werden, auch hier reichen bloBe Gemein-
samkeiten nicht aus. Solange also nicht durch den Nachweis signifikanter Fehler
das hypothetisch angenommene Stemma abgesichert wird, steht es auf wackli-
gem Grund.

Wenn B. schon nicht Geigers Textkritik des Mahavamsa — zu Unrecht, wie
ich finde — als Vorbild fiir seine Handschriftenevaluation nehmen mag, so gibt es
doch eine Reihe von indologischen Texteditionen, bei deren Stammbaumkritik
die Einsicht in die Bedeutung des Leitfehlers methodisch umgesetzt wurde: E.
N. Snyder: Der Commentar und die Textiiberlieferung des Mahavamsa. [Dis-
sertation Leipzig]. Berlin 1891. Ulrich Schneider: Der Holzgott und die Brahma-
nen. Teil II: Textausgabe. Wiesbaden 1984, S. 3-9. Marion Meisig: Die “China-
Lehre” des Saktismus. Mahacinacara Tantra, kritisch ediert nebst Ubersetzung
und Glossar. Wiesbaden 1988, S. 23-56 (Rezension von A. Bareau, in: Revue
de I’Histoire de Religions, CCVII-2 [1990], S. 217-218). Helmut Eimer: Rab
tu ‘byun ba’i gzi. Die tibetische Ubersetzung des Pravrajyavastu im Vinaya der
Miilasarvastivadins. Wiesbaden 1983. Die letzten drei genannten Arbeiten wur-
den anhand vergleichbarer Handschrifteniiberlieferungen wie der des Pali erar-
beitet, so daf} sich B. auch an ihnen hitte orientieren kénnen.

Diskutabel ist auch — um zur Edition selbst iiberzugehen — die editorische
Scheu vor der Emendation. Natiirlich ist die Mode der Konjekturalkritik des 19.
Jh. langst tiberwunden, das bedeutet aber nicht, dal Konjekturen grundsitzlich
zu unterlassen sind, wie B. es in seinem dritten “Editionsprinzip” (S. cxi) for-
dert. Um noch einmal Paul Maas (loc. cit., S. 10) zu zitieren: “Erweist sich die
Uberlieferung als verdorben, so muf versucht werden, sie durch divinatio zu
heilen. Dieser Versuch fiihrt entweder zu einer evidenten Emendation oder zu
mehreren etwa gleichmidflig befriedigenden Konjekturen oder zu der Erkenntnis,
daf} eine Heilung durch divinatio nicht zu erhoffen ist (crux).” Wenn also der fiir
den Archetypus rekonstruierte Text offenkundig an Textverderbnis leidet, mul3
der Versuch unternommen werden, ihn zu heilen. Als Beispiel mag gleich der
zweite Satz des von B. edierten Textes genommen werden. Der iibereinstim-
mend durch alle Handschriften bezeugte und deshalb archetypische Text leidet
an fehlender Kongruenz eines seiner Adjektivattribute zu Subjektspronomen und
Préadikat. Subjektspronomen und Pridikat lauten pluralisch: te [...] nisidimsu
“Sie [...] setzten sich nieder”, davon abhiingig ist u. a. das singularische Adjek-

AS/EA LVIII*4+2004, S. 1107-1146



1112 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

tivattribut senarigaparivuto “umgeben von einer Militdreinheit”. Logisches Sub-
jekt ist der Konig Kakavannatissa aus dem vorhergehenden ersten Satz. B.
erkennt das Problem in der FuBnote (S. 86, n. 3) zu seiner Ubersetzung, bemerkt
sogar, da3 der Zusatz deviya saddhim “zusammen mit der Konigin” “nur sinn-
voll ist, wenn Subjekt und Pradikat die Konigin nicht bereits mit einschliefen”
(ebd.), was fiir einen urspriinglichen Singular spreche. Er iibersetzt auch folge-
richtig das Subjektspronomen im Singular “Er [...]”. Im Text seiner Edition aber
scheut er sich, die Emendation des singhalesischen Herausgebers der Druckaus-
gabe der Rasavahini zu iibernehmen und in so [...] nisidi “Er [...] setzte sich
nieder” zu emendieren. Er iibersetzt also einen anderen Text als den von ihm
selbst edierten. Zwar nicht in der Ubersetzung, jedoch bei der Textkonstitution
folgt er damit seinem “dritten Editionsprinzip”, daf3, um “Konjekturen gegen die
handschriftliche Bezeugung” zu vermeiden, “Verstofle gegen Grammatik, Syn-
tax etc. der ‘klassischen’ Pali-Sprache dabei unter Umstinden in Kauf zu
nehmen” seien (S. cxi). Es geht hier aber nicht um den Unterschied zwischen
“klassischem” Pali (was immer das sein mag) und spitem Pali der nach-
kanonischen narrativen Literatur, sondern darum, daf3 der Text des Archetyps
ganz einfach grammatisch falsch ist (und zwar in jeder Sprachstufe und jedem
Sprachstil), jedoch mit Leichtigkeit und einem schlagenden Argument (deviya
saddhim) verbessert werden kann und deshalb auch verbessert werden muf,
denn: “Aufgabe der Textkritik ist Herstellung eines dem Autograph (Original)
moglichst nahekommenden Textes.” (P. Maas, loc. cit., S. 1). Natiirlich ist bei
Konjekturen Zuriickhaltung zu wahren und, wenn immer moglich, die hand-
schriftliche Bezeugung zu beachten; diese Maxime darf aber auch nicht zu starr
gehandhabt werden. Selbstverstindlich muf3 die Konjektur als solche gekenn-
zeichnet werden, und die fir den Archetypus rekonstruierte Lesart muf3 dem
Apparat zu entnehmen sein.

Noch im selben Satz findet sich ein zweites, ganz dhnliches Beispiel, nur
daf3 in diesem Fall die richtige Lesart nicht allein in Handschriften, sondern auch
in der Tika bezeugt ist: B. rekonstruiert als archetypischen Text (S. 3, 1. 8):
atthavidhapanamukhavasayutto tambiladihi bhikkhiunam upatthahanto und
ibersetzt “bedienten die Bhikkhus mit acht Sorten von Getrinken, ebenso mit
Betel, der mit (Zutaten) vermischt war, die den Mund parfiimieren, und weiteren
Dingen”. Es ist ganz klar, da3 hier nicht der Nominativ Singular -yutto stehen
kann, sondern die Stammform -yutta- gefordert ist (denn es ist ja nicht der
Konig, der mit den Mund parfiimierenden Zutaten vermischt ist, sondern der
Betel). Selbst wenn der Kommentar Rasavahinitikd die richtige Lesart nicht
hitte, wire hier die Stammform zu emendieren. Bemerkenswert ist noch die Tat-

AS/EA LVIII*4+2004, S. 1107-1146



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1113

sache, daBl auch S, die richtige Lesart °yurtatambiula® aufweist, und auch
°yuttambiila® der Handschrift S, diirfte durch Haplographie aus °yuttatambiila®
entstanden sein, so daf3 die richtige Lesart fiir deren gemeinsame Quelle v be-
zeugt ist. Entweder haben also (wenn B.s hypothetischer Stammbaum so stimmt)
k und y unabhéngig voneinander den Fehler begangen, das richtige °yutta® (un-
ter dem EinfluB der benachbarten Adjektivattribute, die ebenfalls im Nominativ
Singular -o stehen) in °yutto zu verschreiben — was ich jedoch fiir einigermalien
unwahrscheinlich halte, ausschlieBen 14t es sich aber nicht — so daf} die richtige
Lesung °yutta® auch fiir den Hyparchetypus x und fiir den Archetypus z postu-
liert werden miif3te; — oder aber der Schreiber von v hat den Fehler erkannt und
auf dem Wege gelehrter Konjekturalkritik, genauso wie der Herausgeber der
Druckausgabe C, emendiert. Erwagenswert wire schlieBlich noch, ob der
sanskritisierenden Lesart °yuttatamb®, die immerhin durch S2, C und die Tika (s.
S. 26), indirekt auch durch S1, recht gut bezeugt ist, als lectio difficilior gegen-
iiber der dem Morengesetz folgenden Lesung °yuttatamb® der Vorzug zu geben
ist.

Weitere Anmerkungen zur Edition.

— S.3,n. 38 mit S. 88, n. 4: Im Haupttext sollen die Lesungen stehen, die fiir
den Archetypus rekonstruiert werden kénnen. Deshalb gehort upacinantehi
in den Text, weil es in vS;S;S;y sehr gut bezeugt ist; auch wupacintehi in
S4SsSe ist als Verderbnis aus upacinantehi zu erklaren. Die Lesart upani-
cinantehi, ein Hapaxlegomenon, dagegen ist Sondergut von Sg und damit
so schlecht bezeugt, daB3 sie in den Apparat verlegt werden sollte.

— S.4,n. 4, mit S. 88, n. 9: Nach den S. cxxiii, 2. Abschnitt, aufgestellten
Editionsprinzipien gehorte payetva in den Text, da es durch vS; fiir x gut
bezeugt ist; payitva der y-Rezension dagegen in den Apparat.

— S.24,1. Smitn. 7, und S. 125, n. 5: Zu Recht ist hata “getotet” in den Text
aufgenommen, {libersetzt ist aber die Lesart mata “‘gestorben”.

Anmerkungen zur Ubersetzung:
— S. 3, 1. 3: kira “bekanntlich”, “wie es iiberliefert ist”, “wie es heilit” ist hier

und auch sonst nicht iibersetzt.

— 8.3, 1. 17: antoparivene nicht “in jener Zelle dort” sondern “in der inneren
Zelle”.

AS/EA LVIII=4-2004, S. 1107-1146



1114 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

— S.4,n. 11 mit S. 89, n. 13: attamana agamasi nicht “war sie hocherfreut”
sondern “ging sie hocherfreut davon”.

— S.47,1. 11 mit S. 156, 1. 14: mahavibhavo “schwerreich” nicht tibersetzt.

- S.47,1. 24 mit S. 158, 1. 9 und S. 54, 1. 17: tadupadaya nicht “von da an”
sondern “auf Grund dessen”, vgl. die Tika: tam evam attano katam kam-
mam upadaya “auf Grund dieser so von ihm selbst vollbrachten Tat”, und
Ubers. Geiger Mhv 23,54a “because of this”.

— S.125,1. 13: Bei der Ubersetzung von pasu mit “Vieh” ist zu beriicksichti-
gen, daf} Sanskrit pasu ganz geldufig als Schimpfname fiir Andersgldubige
gebraucht wird (vgl. M. Meisig: Chinalehre, S. 198), also zur toten Meta-
pher abgesunken sein kann. Das wiirde die hier zum Ausdruck kommende
Geringschatzung abmildern. Natiirlich kann eine tote Metapher auch wie-
derbelebt werden, wie es dann im Saddharmalamkaraya 498,24f. geschehen
wire.

Be1 dieser Gelegenheit sei schlieBlich noch auf einige unnétige Druckfehler
aufmerksam gemacht:

— S, xxv, letzte Zeile: Vattagamani Abhaya regierte nicht im “1. Jh. n. Chr. 7,
sondern natiirlich im ersten vorchristlichen Jh. (ndmlich 89—77 v. Chr.).

—  S.Ixiv, 1. 12: statt porana lies porana.

—  S.Ixxxviii, l. 2: nach “einige Zeit” ergénze “spiter”.

- S.Ixxxv, l. 14: lies “abgeschriebenen”.

—  S.xcix, l. 13: statt “Dharmakirtis” lies “Dharmakirti”.

— S.26,1. 23: statt itrena lies itarena.

- S. 88, n. 7: statt gandhaparibandam katva lies gandhaparibhandam katva.

— S.48, n. 1: statt “siehe S. 160, Anm. 5” lies “siehe S. 158, Anm. 5”.

Mit groem Fleill hat Bretfeld den immerhin 80 Seiten umfassenden Pali-Text
ediert und alles in allem zuverldssig erstiibersetzt. Begriilenswert ist auch, dafl
er die singhalesische Adaption mit Gewinn durchgehend verglichen hat. Die
Gegeniiberstellung der Parallelen aus einschldgigen historiographischen oder
eher quasihistoriographischen Werken hat aufschluflireiche Einzelerkenntnisse
erbracht. Mit unermiidlichem archivarischen Eifer wurde selbst die entlegenste
Sekundrliteratur bibliographiert. Diskussionsbedarf ist ausgerechnet bei der
Textkritik geblieben, immerhin dem Herzstiick einer jeden Edition, aber damit
tun sich viele Indologen schwer. Wer am Mahavamsa seine Freude hat, kann
nun auch, dank Bretfelds Arbeit, eine teils unabhidngige Tradition ergénzend

AS/EA LVIII*4+2004, S. 1107-1146



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1115

rezipieren (wie ich es in meinem Seminar “Das Verhiltnis von Singhalesen und
Tamilen in den Pali-Chroniken”, das ich zum ersten Mal im Sommersemester
1987 abhielt, tun werde). Er muB3 sich freilich dariiber im klaren bleiben, daf} er
nicht mit Historiographie, sondern mit Legenden und religionspolitischen Pole-
miken konfrontiert ist, die bis in die jliingste Zeitgeschichte weiterwirken.

Konrad Meisig

DESHPANDE, Madhav M. and Peter E. HOOK (eds.), Indian Linguistic Studies.
Festschrift in Honor of George Cardona, Delhi: Motilal Banarsidass Publishers
Private Limited. 2002. ISBN: 81-208-1885-7. xxv, 384 pp.

The book under revision is a conspicuous collection of papers in honour of
Professor George Cardona, presumably for his sixtieth birthday — even if, due to
the delay in printing, the editors do not mention this or any other specific
occasion. One may say that Festschrifts constitute a kind of literary and scien-
tific genre, and share some common features and constraints that characterise
this book as well. Surely, a Festschrift is meant to acknowledge the scientific
achievements of a scholar; but it is also (or at least should be) a way to show the
capacity of the same scholar to influence the word of scholarship, and to inspire
more or less directly the work of other scholars. A Festschrift, therefore, may be
an excellent instrument to evaluate the state of the art of current research in some
area of scholarly work (though from an inevitably limited perspective) — whereas
an haphazard collection of papers is often the best way to hide even good con-
tributions from the eyes of future scholars.

The present collection belongs without doubt to the first kind and shows a
remarkable internal unity and cohesion in the topics tackled, and also some
underlying methodological similarities. On the other hand, it does not contain
much material that is completely new: some contributions, though quite inter-
esting, are in fact secondary points and sidelines arising from more compre-
hensive works; others, as the contributors duly acknowledge in their papers, are
fresh presentations with new data and arguments of subjects already dealt with
in previous versions. But this is also a typical constraint of the Festschrift genre,
which, being linked to specific occasions, may sometimes impose its own timing
on scholars’ work. Nonetheless, the book is without doubt a good picture of a
number of present-day trends and future research paths in Indian linguistics;
from that point of view it will be briefly commented on, with all due apologies if
the comment appears to suffer from the interests of the present writer. One final

AS/EA LVIII*4+2004, S. 1107-1146



1116 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

note to close this general introduction: as it happens all too often, the book is full
of harmless but fastidious misprints.

The Festschrift begins with a brief preface by the two editors, a complete
bibliography of George Cardona and a list of the doctoral theses supervised by
him.

I. SANSKRIT GRAMMATICAL THEORY—The first section is devoted to the study
of grammar conceived as a system, in an “almost synchronic™ perspective. Most
of the contributions focus on later commentators, who nowadays seem to be
getting more and more independent attention for their own sake, and not as mere
helpful ‘translators’ of earlier authorities. JAMES BENSON’s contribution [“How
names work in grammar”’, pp. 3-24; the title is somewhat misleading] deals
mainly with late interpretations of two well-known paribhasas (traditionally
referred to as yathoddesa- and karyakala-paribhasa) govemning the interpre-
tation of names and paribhasas in grammar. The aim of the author is to contrast
Nagesa’s interpretation of these paribhasas with the one proposed by his pre-
decessor Bhattoji Diksita, and demonstrate how the latter was deeply influenced
by the theory of names developed by the Mimarnsa. While stating his case, the
author points out the difference between paribhasas and samyjhasitras as ex-
hibited by Nagesa, and explains it as a difference in the process of interpretation
of these two kinds of rules: through padaikavakyata or through vakyaikavakyata.
The fact of having drawn attention to this distinction is an important side con-
tribution, which gives the opportunity of re-thinking the differences between
these two kinds of metarules.

EIVIND G. KAHRS [“Some observations on the sthanasambandha”, pp. 25—
43] actually presents a kind of résumé of some fundamental points on the
grammarians’ conception of substitution extensively dealt with in his 1998 book
on the nirvacana tradition.! In the present paper, he focuses on the notion of
sthana and on the nature of the relation it determines through A 1 1 49 sasthi
sthaneyoga, while paying particular attention to the contribution of later com-
mentators, especially Nagesa.

Later grammatical tradition is the focus of the contribution by ROBERT A.
HUECKSTEDT [“Some later argument on iko yan aci’, pp. 44-72]. The author
reconstructs the grammatical debate — principally between Srikrsna author of the

1 Kahrs, Eivind, 1998, Indian Semantic Analysis. The nirvacana tradition, Cambridge: Cam-
bridge University Press.

AS/EA LVIII+4+2004, S. 1107-1146



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1117

Prakasa, his student Bhattoji Diksita, and a later scholar of the same line,
Panditaraja Jagannatha — on the functioning of two paribhasas, namely A 1 1 50
“sthane 'ntaratamah”, which the author identifies as the principle of ‘nearness’,
and A 1 3 10, “yathasankhyam anudesah samanam”, labelled as ‘respective
correlation’, as well as on their role in interpreting A 6 1 77 “iko yan aci”’. The
author had already dealt with some of these problems in his 1995 monograph,?
but the focus in the present paper is the possibility (a rare one when studying
Indian tradition) of reconstructing the dynamics of a debate between scholars
whose life, work and mutual relations can be assumed with some confidence. It
also shows how, in Bhattoji Diksita’s times, it was possible to completely
overturn some well-established patterns of explanation of Panini’s text. In
Hueckstedt’s present contribution, by the way, Srikrsna’s and Jagannitha’s
opinions are now accounted for. The argument concerning these two paribhasas
calls, as the author points out, for further reflections on the quotation of sounds
and pratyaharas in grammar, particularly where the possibility of tadvacya-
vacya, 1.e., as Hueckstedt puts it, ‘expression of what is two steps away from the
word actually heard’, is concerned. Strictly linked with these topics are his
considerations about ‘how paribhasas work in grammar’, particularly
Bhartrhari’s proposal (mentioned on p. 48) of interpreting sthane 'ntaratamah
‘at the time of understanding a rule’, and the similar position attributed to
Panditardja Jagannatha, p. 67; in both cases, nevertheless, it seems that reference
to the more amply debated yathoddesa- and karyakala-controversy might have
proved useful.

Some reflections concerning the practice of exegetical work are the core of
SAROJA BHATE’s contribution [“Exegetics of Sanskrit grammar”, pp. 73-86].
The author discusses some positions, assumed by Bhattoji Diksita, concerning
the means to distinguish pratyaharas from other grammatical items. While
commenting Bhattoji Diksita’s arguments, the author points out a shift in
tradition towards a ‘theory-oriented’ approach to grammar. She suggests that this
may be observed, among other things, in the usage of purely speculative
examples (like *kartrrartham?®) to challenge grammatical interpretations, usage
that is never questioned in itself but is on the contrary accepted and answered to
“in the same environment of make-belief” (p. 86).

2 Hueckstedt, Robert A., 1995, Nearness and Respective Correlation, Wiesbaden: Harrasso-
witz Verlag.
3 Cf. Mahabhasya Vol. 1 p. 34 1. 20 ad Sivasiitra 6 (Kielhorn's edition).

AS/EA LVIII*4+2004, S. 1107-1146



1118 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

V. B. BHAGWAT [“vaiyakarananam nirvikalpajiianasamkalpana”, pp. 87—
89] tackles a much earlier grammarian and philosopher, namely Bhartrhari, and
offers a brief commentary on VP 1 123, a famous karika asserting that all know-
ledge is, as it were, permeated (anuviddha) by language. The author records
various interpretations, from the hypothesis that the karika had no other aim than
to eulogise the science of language itself, to the possibility that the claim it
makes should apply not only to linguistic knowledge (Sabdajiiana), and to
structured or distinct (vikalpa) knowledge, but to indistinct (nirvikalpa) know-
ledge as well.

II. KAR4AKA-STUDIES—The second section is devoted to one of the topics that
have most benefited from Cardona’s scientific achievements. It is perhaps one of
the domains where the dialogue between Western and Eastern linguistic
traditions has proved most fruitful.

The first contribution, from BRENDAN S. GILLON [“Bhartrhari’s Rule for
unexpressed karakas: The problem of control in Classical Sanskrit”, pp. 93—
111], is a good example. The aim of the paper is to study various cases of
control in Classical Sanskrit and to compare them with their interpretation in
traditional grammar: namely, with some ‘rules for unexpressed karakas’ as
framed by Bhartrhari. The author justifies his approach not only on the basis that
Classical Sanskrit offers a very rich corpus of data, extending over many
centuries, but also on the grounds that this same language has been described,
with ‘prodigious and insightful work’, by Sanskrit grammarians through the
ages. This statement duly reminds us of the fact that Sanskrit testimony is
invaluable for modern linguists, not only for its intrinsic richness, but also
because it has been transmitted together with a very refined first-hand
interpretation. On the other hand, what seems more questionable in this paper, is
Gillon’s choice to found the interpretation on ‘a rule’ of Bhartrhari’s. First of all,
it must be said that the author works exclusively on 4. 3 7 81-82 and does not
mention k. 86. The latter karika offers a different example which, if I understand
it well, does not posit ‘sameness of karakas’ as a condition, but, at most,
‘sameness of object (dravya)’. Besides that, it seems somewhat arbitrary to
suppose that the karikas at stake were actually meant as grammatical rules; their
role in the whole argumentation seems to be different. The point which
Bhartrhari seems to be asserting is that, on some conditions, a karaka may
remain unexpressed; he is not interested in determining on which conditions this
1s possible. In other words, I am not sure if Bhartrhari (supposing that he is

AS/EA LVIII+4+2004, S. 1107-1146



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1119

dealing with ‘sameness of karakas’ and not with ‘sameness of dravya’) meant to
posit a condition of sameness of karakas as different from a condition of
sameness of case-endings.

The collocation of S. D. JOSHI and J. A. F. ROODBERGEN’s article [“On P.
1.4.1-2: A reconsideration”, pp. 112-20] among the karaka-studies is somewhat
awkward. It is true that their contribution concerns A 1 4 1-2, two sutras often
called forth while dealing with karakas, but karakas are hardly mentioned in
their text. In fact, their paper presents reflections on the functioning of two
conflict-solving principles — namely the more general principle of apavadatva
(application of the more specific rule) and the principle of paratva (application
of the subsequently taught rule) enunciated by A 1 4 2;* it shows that, in the
case of mutual conflict (vipratisedha), the first principle is already adequate and
there is therefore no need for enunciation of A 1 4 2. The latter rule becomes
nevertheless necessary in case of non-vipratisedha cases of co-application of
terms. This offers a new argument to uphold Patafijali’s second interpretation of
the two rules A 1 4 1-2, which consist in reformulating A 1 4 1 a kadarad eka
samjiia and A 1 4 2 vipratisedhe param karyam as one single rule prak kadarat
param karyam.

The third contribution of this section, by PETER M. SCHARF [“Panini,
vivaksa and karaka-rule-ordering”, pp. 121-49], deals on the contrary with one
of the core topics of karaka-studies, i.e. the concept of vivaksa. In the first part
of his contribution the author strives to outline the specificity of the role of
vivaksa in karaka-attribution, in contrast with the role played by the ontological
status of the different elements involved, and with that of linguistic co-
occurrence. The issue is particularly significant; still, while the first assumption
is convincing, the second one would perhaps have benefited from an ampler
discussion. Twice Scharf'is forced to assume that words normally held to refer to
the act of speaking are used in a different sense; on p. 128 he affirms that
vacana, n M 1p.3251. 17 vt. 15 ad A 1 4 23 f., “does not refer to enunciated or
even mentally constructed speech.” He further argues that this interpretation is
necessary because Katyayana “is speaking of the semantic condition for the
application of the karaka terms which in turn serve as the conditions for the
introduction of speech forms in the grammar.” Still, this argument does not seem
fully convincing. In fact Katyayana, in the passage at stake, is simply asserting

4 For an ampler discussion and exemplification the authors refer to Joshi, S. D. and J. A. F.
Roodbergen (eds.), 1995, The Asthadhyayi of Panini. With translation and explanatory
notes. Volume IV (1.4.1-1.4.110), Delhi: Sahitya Akademi.

AS/EA LVIII*4+2004, S. 1107-1146



1120 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

that expression (vacana) of more than one karaka for one and the same partici-
pant in the action occurs freely in real speech and that the name one gives to the
karaka thus realised is grounded on the expression (vacanasraya) actually
employed. The argument seems to be that attribution of karaka-roles does not
depend on ontology, but on actual linguistic usage. In other words, Katyayana
resorts here to the well known non-commitment of grammar to ontology and to
‘things as they really are’. Giving one or the other karaka-name to the partici-
pants of an action depends on actual linguistic choices and not on some
ontological quality inherent in the participants themselves. Similarly, on p. 129
SCHAREF is forced to specify that “although Pataiijali uses the phrase, ‘is spoken
of,” (kathyamane) instead of ‘is present’, [...] Patafijali is not speaking of a co-
occurrence condition.” Here too, the argument does not seem to be beyond
question: Scharf assumes that — verbal endings being present in Devadattah
pacati as well as in sthali pacati — there would be no room for expressing the
independence of other action-participants if linguistic co-occurrence were at
stake, inasmuch as the agent would be always expressed. Still, this position is
abandoned by Pataiijali himself who, in the subsequent lines, proposes to reason
in terms of combination with / inherence in (samavaya) the principal agent
(pradhana), or separation (vyavaya) from it. It is therefore not impossible that
Patafijali purposely used kathyamane to identify a conception of independence
which he rejected immediately afterwards. Moreover the two terms, samavaya
and vyavaya, are often used in contexts of co-occurence phenomena as well,
especially when dealing with phonemes which may be either combined or
separated. We do not maintain here that co-occurence conditions are sufficient to
rule out vivaksa from the grammatical device of karaka attribution; nevertheless,
these two concepts are deeply mingled, and co-occurrence cannot be too swiftly
ruled out. In the second part of his contribution the author discusses the relation
between the vivaksa principle and the two adhikara-rules 1 4 1-2, and their role
in the mechanism of karaka attribution.

MADHAV M. DESHPANDE [“Karakas: Direct and indirect relationships”, pp.
150-61] examines models used to represent relationships between karakas and
their import in the construction of the corresponding theory. The main model is,
of course, the karakacakra, ‘wheel of karakas’ used as the name of a certain
number of very recent texts; but the author proposes other models that may help
to represent Panini’s conception of karaka-relations.

III. HISTORICAL STUDIES IN GRAMMATICAL TRADITIONS—The third section is
devoted to a more history-oriented series of contributions on grammatical tradi-

AS/EA LVIII*4+2004, S. 1107-1146



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1121

tion. Two contributions concern the role of Buddhist grammar and grammarians
in the making up of Indian grammatical tradition.

ANNA RADICCHI [“Two Buddhist Grammarians: Candragomin and Jayaditya”,
pp. 165-81] comes back to the notion of vivaksa and contrasts its usage in the
Mahabhasya to the usage in two grammars written by Buddhists, the first being
the Candravyakarana (along with the Vriti), the second the first five adhyayas
of the Kasika “accepting as a working hypothesis that the first five adhyayas are
the work of the Buddhist Jayaditya” (p. 168). The concept of vivaksa seems to
acquire further domains of application in the treatise of Candragomin (while not
in the Kasika), and Radicchi suggests this is linked with the interests in psycho-
logy and with the anti-ontological claims typical of Buddhism in Candragomin’s
time. The author presents some interesting illustrations of this dialectics between
philosophical assumptions and grammatical rules: for example the emergence of
vivaksa (in the Candravrtti) while discussing the use of verb forms (particularly
to express time), which reminds us strongly of the Buddhist debate concerning
the unreality of time. Another example, opposite to the preceding one, is the
absence of the concept of vivaksa in a domain, that of the means to signify ‘the
independence of the agent’, where it is to be found already in the Mahabhasya,
this is another fact which seems strictly linked to extra-grammatical beliefs.

Much-debated questions concerning Candravyakarana and the Vriti are
dealt with in JOHANNES BRONKHORST’s contribution [“The Candra-vyakarana:
Some questions”, pp. 182-201] too. In this paper, the author presents some new
data and further reflections in support of his earlier assumption that sitra and
vrtti have one and the same author, and returns to the hypothesis of a common
source (probably of paninian tradition) to which both the Candravyakarana and
the Kasika are possibly indebted.’ Important new testimony in this matter is
offered by a number of readings which the Dipika of Bhartrhari shares with the
Kasika alone, a fact which suggests that the two texts also had another source in
common, considering that the author thinks it unlikely that the Kasika borrowed
directly from Bhartrhari. Finally, there is a brief discussion concerning the date
and place of composition of the Candra-vyakarana.

JAN HOUBEN’s contribution [“Semantics in the History of South Asian
Thought: Three observations on the emergence of semantics in the Sanskrit

5 The previous paper to which Bronkhorst make reference is Bronkhorst, Johannes, 1983, “On
the history of Paninian grammar in the early centuries following Patafijali” in Journal of
Indian Philosophy 11: 357-412.

AS/EA LVIII*4+2004, S. 1107-1146



1122 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

tradition”, pp. 202—-22] has a more theoretical approach than the preceding two.
The author presents here three observations concerning the task of recon-
structing a history of semantics (taking this term in a broad sense) in Sanskrit
linguistics. The first claim is that “the available Sanskrit texts testify to an
exceedingly long history of efforts dealing with semantic problems stretching
over a period of at least 3000 years” (p. 203). The formula ‘history of efforts
dealing with semantic problems’ is surely not unintentional, as the author is well
aware of the fact that there is no Sanskrit semantic tradition as such (nor a word
in Sanskrit to signify it). A historical perspective in this domain is most needed,
as Houben points out in his second observation, and without doubt it has long
been neglected. Still, one wonders if the fact that there is no tradition as such,
developed in the Indian sub-continent in this domain, does not, at least partially,
impair the initial claim about a history ‘stretching over a period of at least 3000
years’. The different cultural episodes of this history are collected together
because we, from the outside, recognise in them a sameness of topics (namely
the study and representation of meaning) which perhaps was not perceived as
such at the time, and because all these episodes share the (more or less) same
language. This is of course perfectly sound, but there is a touch of arbitrariness
of which one should be aware. This objection is in part answered in the third
point where Houben, premising that “several factors may prevent us from clearly
perceiving a landmark in the history of semantic thought” (p. 214), identifies
some major ‘landmarks’ or ‘crucial episodes’ in this millenarian history, from
which he proposes to begin reconstructing a coherent historical account:
Brahmana-texts, the Nirukta, early Mimarnsa, Panini’s grammar, Vakyapadiya,
Dignaga and Dharmakirti, Dhvanyaloka, Navya-Nyaya.® A wider discussion
among scholars on the relevance of each of these landmarks would certainly
prove fruitful.

The section is then closed by two briefer articles. WILLIAM MALANDRA
[“Notes on the Avestan grammatical tradition”, pp. 223-33] presents some
Interesting cases of grammatical intervention in the Avestan text (etymological
insertions, tmesis and division of compounds), and proposes to read them as
hints towards the reconstruction of some features of Zoroastrian grammatical
tradition. K. MEENAKHSI [“Making of Panini”, pp. 234-48] writes a generic

6 For an ampler discussion of these landmarks the author refers to Houben, Jan, 1997, “The
Sanskrit Tradition” in van Bekkum et alii (eds.), The Emergence of Semantics in Four
Linguistic Traditions, Studies in the History of the Linguistic Sciences, Amsterdam (NL)
and Philadelphia (USA): John Benjamins.

AS/EA LVIII4+2004, S. 1107-1146



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1123

essay whose aim (among others) is to “to trace the history of linguistic spe-
culation of the Indo-Aryan speech community from the earlier stages of Vedic

[...]" (p. 234).

IV. LEXICAL STUDIES—The fourth section begins with two brief notes, one from
G. B. PALSULE [“Sanskrit asina”, pp. 251-56] on the problematic form dasina,
which the author proposes to interpret not (as it is generally done) as an irregular
form of present participle, but as a past participle, and another from M. A.
MEHENDALE [“Does Patafijali on Panini 5.2.9 refer to chess?”, pp. 257-63], who
addresses the question of whether Patafijali’s commentary on Panini 5 2 9 refers
to chess or to a kind of backgammon.

TORU YAGTI’s contribution [“Once again on the forms of oath in classical India
(I): In connection with Katyayana’s vt. 8 ‘Sapa upalambhane’ on Panini 1.3.2”,
pp. 264-89] is a good example of how paninian grammar may help in
highlighting some very subtle facts concerning language. The author works on
forms of oath in classical India and interprets them through some sitras and
varttikas which concern the meaning and government of the root sap. He
reconstructs three different but related meanings (to curse, to swear, 1.e. to curse
one’s own self under certain conditions, and to swear or declare something to
somebody), and suggests that the dative governed by the armanepada form (e.g.
te sape, ‘1 swear to you’) is not ruled by A 1 4 32 (generic definition of sampra-
dana), but by A 1 4 34 which — in Yagi’s interpretation — teaches the technical
name sampradana for “one to whom (something / someone) is being desired (by
the agent) to be made known” in co-occurence with some roots, among which
sap (p. 280). The author therefore interprets sentences like the preceding fe sape
as meaning that the act of formulating an oath (i.e. of formulating a curse on
one’s own self, hence the armanepada endings) is accomplished so as to make
someone else (expressed in the dative case) aware of something.

The last contribution concerns Vedic studies; STEPHANIE W. JAMISON
[“Rigvedic sim and im”, pp. 290-312] presents an amply documented study on
the two so called ‘particles’ sim and im in the Rgveda. The aim of the author is
to resubmit to the attention of scholars, and offer new arguments to, the view
already formulated by Grassman that these two forms are originally and prin-
cipally forms of enclitic accusative pronouns; she also attempts to distinguish the
functions and distribution of sim and im (and 7) at a synchronic level. At the end
of the paper, the author proposes several stimulating (though not always fully
acknowledgeable: particularly weak seems the justification for the long 7 of the

AS/EA LVIII*4+2004, S. 1107-1146



1124 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

mostly masculine accusative im) reflections and problems concerning the origin
of these forms and their further developments.

V. CULTURAL STUDIES—The section consists principally in a long article by
ALBRECHT WEZLER [“Some remarks on the final verses of the Kamasutra”, pp.
315-43], who proposes a new translation and commentary on the last verses of
the Kamasutra. The author highlights the apologetic character of this conclusion,
by the means of which Vatsyayana justifies his work “stressing the intrinsic
exigencies of his sastra qua sastra [...] and incorporating at the same time [...]
criticism and identifying himself with it” (p. 338). There follows a brief
miscellaneous note from HARMUT SCHARFE [“The language of the physician”,
pp. 344-46] who presents some euphemistic linguistic practices drawn from the
Carakasamhita, and a syntactic peculiarity which characterises the style of
Drdhabala, who integrated some missing books of the Carakasambhita.

VI. MODERN INDIAN LANGUAGES—The section is quite disparate. M. B.
EMENEAU [“Some Toda developments of Proto-Dravidian »”, pp. 349-57] gives
evidence to assess some developments of Proto-Dravidian *r in Toda, especially
Toda w in word-final position (with the exception of some imperative forms
where we get d or r). The author discusses also some difficult forms and
proposed etymologies. PETER EDWIN HOOK and KUSUM JAIN [“How to be
sarcastic in Hindi-Urdu”, pp. 358-73] discuss some lexical / grammatical
devices used in Hindi-Urdu to express a universal pragmatic phenomenon like
sarcasm. The authors classify expressions of sarcasm following whether they
attack the presumed beliefs of the person to whom the utterance is addressed (the
addressee), or the presumed beliefs of some person involved in the situation
described by the utterance (the subject), or previous beliefs of the speaker him /
herself. Still they do not try to ascertain if there are grammatical features that
characterise each type, even though they make scattered suggestions in this
direction while commenting the data. The last contribution, by BH. KRISHNA-
MURTI [“Gender and Number in Dravidian”, pp. 374-81] lists three dominant
types to express gender and number in Dravidian languages, and argues that one
of them represents the original Proto-Dravidian system.

Maria Piera Candotti

AS/EA LVIII+4+2004, S. 1107-1146



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1125

GRASMUCK, Oliver: Geschichte und Aktualitit der Daoismusrezeption im
deutschsprachigen Raum. Miinster: Lit Verlag, 2004. ISBN 3-8258-7017-0. 145
Seiten.

Oliver Grasmiick gibt in seiner Arbeit einen historischen Abriss deutschsprachi-
ger Rezeptionsmuster und (populidrer bzw. populidrwissenschaftlicher) Aneig-
nungen dessen, was “in der westlichen Welt unter dem Label «Daoismus»
firmiert”: “Die Muster in der Wahrnehmung und Verarbeitung des Fremden vor
dem Hintergrund der eigenen christlich gepragten Kultur gilt es aufzuweisen.”
(S. 14) Grasmiick erschliesst die Fiille dieser “Dao-Literatur” in drei Kapiteln
und fiihrt sie mit Hilfe selektiver Kriterien einer systematischen Darstellung zu.

(1) “Geschichte der Daoismusrezeption: Chronologie und Rezeptionsmuster” (S.
21-54) entwirft eine Periodisierung der Rezeptionsprozesse in sechs Phasen von
der jesuitischen Mission bis in die Gegenwart (S. 21-33). Kursorisch werden
jeweilige Dispositive wie beispielsweise missionarische und theologische Deu-
tungsmodelle, Ubersetzungen “in christlichen Schemata”, alternative Formen
von Religiositit im Zuge der sogenannten Lebensreformbewegung und die Rolle
des Verlegers Eugen Diederichs skizziert (S. 33—-54).

(2) “Empirische Bestandsaufnahme der Daoismusrezeption im deutschsprachi-
gen Raum: 1900-2000” (S. 55-101) bezieht sich vor allem auf die Entwick-
lungen des Buchmarktes wihrend des genannten Zeitraumes. Die kategoriale
und mit Statistiken untermauerte Darstellung gibt Aufschluss iiber inhaltliche
Tendenzen und Erscheinungszahlen des Genres “Daoismus”.

(3) “Der Daoismus des Westens: Systematisierung und Ausblick” (S. 102-112)
deutet die westliche Aneignung des Daoismus als Ergebnis einer strukturellen
Ahnlichkeit zwischen chinesischer und moderner westlicher Religiositit (S.108—
109). Als solcher erscheint er in der Dichotomie Korper/Geist begriindet, welche
“in den gréBeren Kontext des westlich-religiosen Codes eingebunden wird und
dessen Ausdrucksfihigkeit erweitert.” (S. 112)

Bei aller gebotenen Knappheit verliert Grasmiick terminologiegeschichtliche
und begriffliche Probleme der Rezeption nicht aus dem Blick. In dem engen
Rahmen seiner Studie wiéren eine dariiber hinaus gehende ideengeschichtliche
Aufarbeitung der Rezeption wohl kaum méglich oder eine am Einzelfall orien-
tierte Darstellung entsprechender Motive und Dispositive wenig sinnvoll gewe-

AS/EA LVIII*4+2004, S. 1107-1146



1126 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

sen; deshalb stehen vor allem die publikationshistorischen Entwicklungen im
Vordergrund. Als sinnvolle Ergidnzung erweist sich der “Anhang” (S. 124-145)
— eine nach rudimentéren Kategorien des Buchmarktes wie bspw. “Mystik/Medi-
tation”, “Sexualitdt/Partnerschaft” etc. geordnete Bibliographie der deutschspra-
chigen Daoismus-Literatur.

Martin Lehnert

JACOBS, Jom: Textstudium des Laozi: Daodejing. Eine komfortable Referenz-
ausgabe mit Anmerkungen sowie Anhiingen fiir die praktische Arbeit. Zugleich
Versuch einer modernen Altphilologie des klassischen Chinesisch. Frankfurt am
Main, Berlin, Bern, Bruxelles, New York, Oxford, Wien: Peter Lang, 2001.
Frankfurter China-Studien, Band 6. ISBN 3-631-37254-X. 376 S.

Jacobs “komfortable Referenzausgabe” des Daode jing besteht aus folgenden
Elementen fiir jeden der 81 Abschnitte dieses Werkes (pp. 13-227):

1. Die Wiedergabe eines sogenannten “tradierten Textes”, der in Einzelsdtze
umgebrochen, aber ohne Interpunktion gesetzt wird. Im Kapitel “Methode der
Textdarstellung (Prédsentation des Textes)” (pp. 295-299) heisst es dazu: “Der
tradierte Text unterscheidet sich nur marginal von der Wang Bi-Ausgabe. Da es
viele jeweils in Details unterschiedliche Textausgaben gibt [...], wird im Zwei-
felsfall die Wiedergabe des Wang Bi-Textes bei Gao Ming (1996) als giiltig an-
gesehen.”

2. Eine “Lesung des tradierten Textes”, d.h. eine punktierte, neuchinesische
Lesung in Pinyin-Umschrift.

3. An sogenannt “wesentlichen Stellen” (p. 296) werden abweichende Versionen
(gemeint sind die Rezensionen A und B aus Mawangdui, sowie die Guodian-
Ausziige) “einfach gegeniibergestellt”, ohne dass ein Urtext rekonstruiert wiirde.
4. In den “Anmerkungen zu den Texten” stehen vermischte Notizen, etwa zu
Variantenschreibungen in den verschiedenen Rezensionen. Manchmal heisst die-
ses Element auch “Textvergleich”, “Textunterschiede” oder wird ganzlich ohne
Titel behandelt; manchmal steht es iiber, manchmal unter dem Element
“Worter’”; in letzterem Falle dann zumeist ohne Titel.

5. Das Element “Worter” besteht aus einer Aufzihlung der im jeweiligen Ab-
schnitt vorkommenden Schriftzeichen, gefolgt von deren neuchinesischen Le-
sungen in Pinyin-Umschrift, sowie einer beliebig gewéhlten Liste von in Worter-
biichern aufgefundenen Bedeutungen.

AS/EA LVIII*4+2004, S. 1107-1146



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1127

6. “[BJei vielen Kapiteln” wird eine “Inhaltswiedergabe gegeben, in der versucht
wird, moglichst textnah zu bleiben, mit moglichst wenigen kontextuellen Annah-
men auszukommen und méglichst keine mode- oder ideologiebehafteten Aus-
drucksweisen des Deutschen zu benutzen. Sie soll nur der Orientierung dienen
und erhebt keinen Anspruch auf Ubersetzungsqualitit.” (p. 297) Dies Element
heisst manchmal auch “zu Inhalt und Ubersetzungen” oder “zum Inhalt”.

7. “[IIn vielen Kapiteln” gibt es “Ubersetzungen verschiedener Autoren” (p.
297-298). Kurze, bewertende Kommentare von Jacobs zu den jeweiligen Uber-
setzungen folgen. Zuweilen haben diese den Titel “zu den Ubersetzungen”.
(Nota bene: Zumeist sind hier die Ubersetzungen von Richard Wilhelm, Ernst
Schwarz und Robert G. Henricks gemeint, andere Versuche werden bloss spora-
disch zitiert.)

Als Anhang bringt Jacobs ein- oder mehrseitige “Allgemeine Anmerkungen zum
Daodéjing” (pp. 229-334), namentlich (in der Reihenfolge ihres Auftretens):
eine Synopsis der Textstruktur (p. 228, sic!), “Aufbau des Textes”, “Rhetorik”,
“[h]aufig vorkommende Themenbereiche und deren Verteilung im Text”, “Wer-
tung des Daodéjing”, Rezeption in China und Europa, alte Bezeichnungen fiir
Beijing und China, “Bezeichnung des Textes”, Dao (i&) und Dé (&) “als Zei-
chen, Wort und Begriff”’, dazwischen “Daoismus”, danach “Etymologie”, “Ei-
gennamen”, “Klassische chinesische Epoche”, “Kontakte zu China in der Kai-
serzeit”, [sieben] “Lehnschreibungen” in den Mawangdui-Texten, “Lesbarkeit
altchinesischer Texte”, “Methode der Textdarstellung”, Methoden des Textver-
gleichs, der Textanalyse, des Ubersetzungsvergleichs, Pinyin-Umschrift, “Philo-
sophen der klassischen chinesischen Zeit”, “Radikalsystem”, Reime im Daode
Jing, “Tabus” [der Wortschreibung], wichtige Textausgaben, “Textversionen
(generell)”, “Textverstindnis und Ubersetzbarkeit alter Texte”, “Texttradition”,
“Ubersetzungen”.

Dem Anhang folgt ein “Sach- und Namensindex” (pp. 335-343), ein “Zei-
chenindex” (des tradierten Textes des Daode jing, pp. 344-351), die “Zeichen-
haufigkeit” (pp. 352-358), das Verzeichnis der “Literatur” (pp. 359-366), eine
“Radikalvergleichstabelle” (pp. 367-372), eine Chinakarte mit den alten Staaten
(pp. 373-374), sowie eine Liste der “Provinzen des heutigen China” (p. 375).

Trotz Anspriichen, eine “moderne Philologie* (Untertitel, pp. 1-6, passim), nicht

nur fiir “Leser” (und Leserinnen), “die sich bisher nicht mit Altphilologie be-
schéftigt haben”, sondern auch fiir “Sinologen und Japanologen” zu bieten und

AS/EA LVIII*4+2004, S. 1107-1146



1128 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

ein “komfortables Textbuch” zu schreiben (p. 4), ist Jacobs Werk fiir die philo-
logische Arbeit unbrauchbar und der Lesekomfort gering.

Variorum-Ausgaben sind fiir Textvergleiche ungleich komfortabler.! Die
Aufzidhlung von Wortbedeutungen ist unnétig. Stattdessen wiren eingehende se-
mantische Untersuchungen erwiinscht. Die Notation von Schriftzeichen in den
Manuskriptfunden weist eigenwillige Gebrauchsformen auf, die heute der Inter-
pretation bediirfen. Zumeist handelt es sich um Lehnschreibungen, das heisst,
das notierte Zeichen verschriftet bloss den Lautwert eines Wortes. Nun heisst
Jacobs sdmtliche Interpretationen, wie ein solches Zeichen zu lesen sei, durch-
wegs “Korrekturen”, was ja wohl eine fehlerhafte Schreibung auch dort impli-
ziert, wo bloss ein Schreibgebrauch zum Tragen kommt. Die diesbeziiglich ge-
machten Bemerkungen sind oft dunkel oder repetieren bloss die Lesevorschliage
anderer Autoren (oft diejenigen Gao Mings). Der Autor hat sich leider auch
nicht mit den rekonstruierten Lautwerten und historischer Phonologie befasst,
weswegen seine Aussagen iber die Zeichenverwendung in den Manuskript-
funden zusitzlich an Pragnanz verlieren.

Rudolf Pfister

MASILAMANI-MEYER, Eveline: Kartavarayan Katai—The Story of Kattava-
rayan. An annotated Translation. Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, 2004. (Bei-
trige zur Kenntnis siidasiatischer Sprachen und Literaturen 10). ISBN 3-477-
04712-7. 337 pp.

Many of the popular Tamil folk stories and ballads survived thanks to the
initiatives of the publisher B. Irattina Nayakar and Sons. These publications do
not always follow the principles of a critical edition. However, the stories are
made available for a wider public for an affordable price. The present translation
of the Kattavarayan Katai is based on one of those publications. Kattavarayan
was a Tamil folk-hero with a mystic origin and engaged himself in criminal
activities. He was punished with impalement; but did not die. In the end he

1 Der Rezensent verweist dazu auf folgende Werke, die sich nicht in Jacobs Bibliographie
finden: SHIMA Kunio 55 #8 %, 1973, Roshi kései & T 1% IE. Tokyo: Kyiko shoin i i %
B . L1 Ruohui Z=F#H#, 2001, Laozi yiwen duizhao biao % F 5L ¥ L. In: Jianbo
yanjiu fi§i 5 2001: 853-875.

AS/EA LVIII*4+2004, S. 1107-1146



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1129

became a minor Hindu god. The story shares many structural similarities with
the other Tamil folktales, and like many of them it is also a story of the
development from humane to divine of a folk hero. The story is full of Tamil
cultural elements and is also a revolt against the high caste Brahmins. It is sung
and enacted during village temple festivals for the god Kattavarayan. The text
and translation are also a portrayal of the Dravidian and Aryan cultural mix in
the Tamil society.

The cult of Kattavarayan: Kattavarayan is a “criminal” Hindu village God,
and is also a “demon devotee” of Siva according to the descriptions of Alf
Hiltebeitel.! He is also respected as a slain innocent folk’s hero of Tamil Nadu.
Such heroes are praised as if they are gods, and a divine myth starts snowballing
around their mystical birth, growth, supernatural powers and valorous acts. In
the course of time the folk story is enlarged or shortened due to the influence of
the local cultural and social factors. In due course they demand their seat within
the gallery of Hindu gods. This is one way of looking at the story of Kattava-
rayan. Temples for such protecting village deities are often found at the outer
areas of the villages and cities and near the borders. They are often seen as
protectors of agamic Hindu deities dwelling in the centre of a village or town.
Because of the location, where such temples for the protecting deities are found,
and, because of their non-agamic rituals as against the agamic rituals of the main
Hindu gods, and, because of the subordinate position of the protecting gods in
the hierarchy of higher and lower gods, such village gods are also studied in the
light of the Aryan diffusion into the south of India. The central question is
whether they are original Dravidian gods belonging to local societies or whether
they are imported Aryan gods who underwent localisation. In the past years both
the theories have received attention and contributed to a better understanding of
the village deities. Madeleine Biardeau’s research points out that these minor
gods should not be seen as the remnants of a Dravidian religion; but as part of
the total Hinduism with its superior and inferior forms.? The oral and written
versions of the story of Kattavarayan portray him, on the one hand, as a “cri-
minal” god and, on the other hand, as a “demon devotee”. The transformation is

1 Alf Hiltebeitel defines the “criminal gods” and the “demon devotees.” Violation of the
sacred codes and boundaries is one of the characteristics of the criminal gods. Demon
adversaries are converted by gods into their devotees. See Alf Hiltebeitel, ed. 1990.
Criminal Gods and Demon Devotees — Essays on the Guardians of Popular Hinduism, New
Delhi: Manohar, p. 1.

2 Madeleine Biardeau, 1990. “Brahmins and Meat-Eating Gods”, pp. 19-33. In: Criminal
Gods and Demon Devotees, op. cit.

AS/EA LVIII*4+2004, S. 1107-1146



1130 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

from violence to deification. A violent folk-hero becomes a guardian of a god
and a demon devotee. Through his supernatural powers he becomes ultimately a
god himself. Criminal Gods and Demon Devotees shows a number of parallel-
isms among such figures arising from different parts of India.

Kattavarayan is not an isolated “criminal” hero in the history of Tamil folklore.
His profile as a criminal hero does not deviate from that of the other folk-heroes
such as Karuppacami — the guardian deity of Kallalakar, one of the localised
forms of Vishnu, in the temple for Kallalakar in the city Alakarkovil.
Alakarkovil is about twelve miles away from Madurai and lies on the northern
banks of the river Vaikai. Kallalakar is considered to be the brother of
Meenakshi — the presiding goddess of Madurai and consort of Siva.? There are
many parallelisms between the mythologies of Kattavarayan and that of the two
festivals in Madurai. The family network of brother and sister is found between
Kallalakar and Meenakshi on the one hand and between the mother of
Kattavarayan and his uncle Perumal on the other hand. One of the important
violations of Kattavarayan is his marriage with a high caste Brahmin girl while
he himself belonged to the low caste Paraiya. Kamatci, his divine mother,
warned Kattavarayan that “she belongs to the Brahmin lineage, the highest caste,
or not? Because of the Brahmin’s daughter, a great sin will occur. Because of the
Aiyan’s daughter, a disaster will happen [...] it is through the girl that the stake
trees will come to pass.” In a way the story of Kattavarayan is a mockery of the
Brahmins and a diffusion of the distinction between pure and impure on the
religious and social levels. In the katai cheating is justified and killing is
tolerated.

The introduction to the cult of Kattavarayan (pp. 8-23) devotes special
attention to the geography of the Kattavarayan story, which is based on the
author’s fieldwork. The introduction is highly useful for understanding the
historical and cultural ramification of the story. As is mentioned above Criminal
Gods and Demon Devotees helps one to understand the place of this folk-hero

3 See Dennis Hudson, “Two Citra Festivals in Madurai.” In: Guy R. Welbon & Glenn E.
Yocum, ed. 1982. Religious Festivals in South India and Sri Lanka, New Delhi: Manohar,
pp. 101-156.

4 Eveline Masilamani-Meyer, Kattavarayan Katai — The Story of Kattavarayan, op. cit., p.
1:31;

AS/EA LVIII*42004, S. 1107-1146



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1131

and guardian god within the wider context of Hinduism and the process of
localisation.’

The Tamil text (pp. 189-337) of the Kattavarayacuvami katai, which is included
here as an Appendix, is a reproduction of the text published by the B. Irattina
Nayakar & Sons in 1980, and the English translation is based on this Tamil text.
The popular publication of 1980 is not a critical edition, and it is not known
whether it is based on a manuscript or an oral version. Oral versions of this story
are still in vogue in Tamil Nadu. The inconsistencies in the text and the story are
attributed to the varying oral versions. Masilamani-Meyer points out the incon-
sistencies (p. 3) in the published text and David Shulman® remarks about the
dependability of the unedited versions of the texts. The Tamil text is, unfor-
tunately, one of the many versions of the story.

About 430 foot-notes are added to the English translation (pp. 24—152) of
the story. The foot-notes deal with a variety of subjects such as the place of
words from the spoken language and the cultural importance of some words and
expressions. For example, in foot-note 434 she explains the difference between
the literary tutai and the colloquial fotai ‘thigh’. In the same foot-note the author
refers to the Tamil belief that the presence of a mole on the thigh of a girl
adumbrates misfortune for her husband. In the corresponding Tamil text there is
a reference to the mark of a “snake” (a black spot) on the thigh of the Brahmin
girl Ariyamalai. Kattavardyan wanted to marry her. The elegant and functional
English translation of the Tamil text is greatly enriched by the hundreds of eluci-
dating foot-notes. Through the foot-notes Masilamani-Meyer emphasises the
narrative character of the text. The appended Tamil text helps the readers to
examine the validity of the English translation.

Apart from the katai versions of the story there are also other versions
found in different Tamil genres such as Ammanai, Ecal and Natakam. The
portrayal of Kattavarayan in the various genres ranges from a disgusted criminal
hero to a benevolent god. The story or katai versions of the Kattavarayan impart
amusements, while the Ammanai versions depict a dignified and godly Katta-
varayan. The katai is full of supernatural birth-stories of Kattavarayan and the
magic’s he displayed to seduce the girls he wanted. For example how Katta-

5 The articles of Biardeau, Shulman and Masilamani-Meyer together with the splendid intro-
duction of Alf Hiltebeitel cover a vast area of this subject. See Alf Hiltebeitel, Criminal
Gods and Demon Devotees, op.cit., pp. 1-103.

6 See David Dean Shulman, 1990. “Outcaste, Guardian, and Trickster: Notes on the myth of
Kattavarayan”, in: Criminal Gods and Demon Devotees, op. cit., pp. 35-36.

AS/EA LVIII+4+2004, S. 11071146



1132 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

varayan took the form of a fish to come in contact with the bathing Brahmin girl
Ariyamalai. The details about Kattavarayan are available from the various ver-
sions of the katai and the other genres.

Masilamani-Meyer has made accessible to the scholars of Indian culture, in
general, and Tamil language and literature, in particular, an important Tamil
ballad. Her scientific translation with rich notes on the language and culture, and
the reproduction of the Tamil text are significant contributions to the study of
Tamil folklore and religion.

A.G. Menon

OFFERMANNS, lJiirgen: Der lange Weg des Zen-Buddhismus nach Deutschland.
Vom 16. Jahrhundert bis Rudolf Otto. Lund Studies in History of Religions
Volume 16. Stockholm: Almqvist & Wiksell International 2002. ISBN 91-22-
01953-7. 355 Seiten.

Die Bedingungen, unter welchen sich buddhistische Religionsformen im christ-
lich geprégten Westen konstituieren, werden eher sporadisch und dann iiberwie-
gend mit sozialhistorischen Ansidtzen untersucht. Problematisch erscheint
weniger die Identifizierung der im Westen reduktionistisch als “buddhistisch”
begriffenen Phinomene selbst, als vielmehr das historisch gewachsene Konglo-
merat von Vorannahmen, die diese einer “importierten”, rational nicht fassbaren,
“esoterischen” Praxis zuschreiben. Die Betonung des “Fremdartigen” dient bis-
weilen als Rechtfertigung einer geflissentlichen Nichtbeachtung der buddhisti-
schen Lehrinhalte und ihrer religiosen Bedeutung. Entsprechend konzentriert
sich das jiingere intellektuelle Interesse am Buddhismus vor allem auf sein
Potential fiir interkulturelle Verstindigungsprozesse zwischen Ost und West: So
unterschiedlichen Personlichkeiten wie dem Dalai Lama, Martin Heidegger oder
Daisetz Teitaro Suzuki wird zuweilen eine Art Stellvertreterfunktion im
sogenannten “Dialog der Kulturen” bzw. “Religionen” zugewiesen, und dabei
das rudimentire Bild vom Buddhismus als einendes Band des asiatischen
(Zeit-)Raumes zwischen (antikem) Griechenland und (modernem) Japan be-
schworen — vermeintlicher Zugang zum Verstehen des jeweils “Anderen”. Vor-
eilig werden dabei je nach Interesse diachrone Verschiedenheiten in synchrone
Gegensitze oder Identititen umgemiinzt.

Hermeneutische Vindizierungen dieser Art sind nicht allein als post-
koloniale Reprisentationen des Buddhismus zu verstehen. Vielmehr beherrscht

AS/EA LVIII*4+2004, S. 11071146



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1133

nach wie vor eine Reihe von wesentlich dlteren Stereotypen die westlichen
Buddhismus-Rezeptionen. Diesen Stereotypen geht Jirgen Offermanns — mit
Schwerpunkt auf dem in Deutschland prominenten “Zen-Buddhismus” (S. 10) —
in seiner religionshistorischen Studie nach, und zeigt ihre bis in das 16. Jh.
zuriickgehende Kontinuitdt auf, jene Zeit also, da Jesuitenmissionare in China
und Japan die ersten Berichte zum Buddhismus verfassten.

Offermanns’ detailreiche Arbeit “liber den langen Weg des Zen-Buddhis-
mus nach Deutschland” ist einem hermeneutisch anspruchsvollen Gegenstand
gewidmet, dessen Relevanz sich bereits aus den ideengeschichtlichen Zusam-
menhidngen von vier Jahrhunderten européischer Religionsgeschichte ergibt, den
historischen, sozialen und ideellen Prozessen, die der religionsphilosophischen
Auseinandersetzung des Theologen Rudolf Otto (1869-1937) mit dem Zen
vorangingen, diese konditioniert und begleitet haben. Rudolf Otto war von pri-
gender Bedeutung fiir die westliche Konzeptualisierung des Zen-Buddhismus,
wobei sich fiir Offermanns auch die Frage nach den Motiven und Bedingungen
einer Reihe von religiosen Ausdrucksformen stellt, die von Ottos Zen-Rezeption
beeinflusst sind.

Offermanns sichtet eine Fiille von Quellen und arbeitet ihre Dispositive
chronologisch in den gegebenen sozialen, 6konomischen, politischen und theo-
logischen Zusammenhingen heraus. Im Ergebnis findet man eine ebenso viel-
schichtige wie spannende Darstellung, deren roter Faden im Folgenden skizziert
werden soll:

Im ersten Kapitel begriindet Offermanns die Wahl des Forschungsgegen-
standes (S. 10-11), diskutiert Ansédtze und Ergebnisse der bisherigen Forschung
(S. 11-16) und die methodologischen Pramissen seines religionshistorischen
Zugangs (S. 16-24). Diesen zeichnet aus, dass der untersuchte Rezeptions-
prozess von seinen Anfingen her, seit den jesuitischen Missionsbriefen aus
Japan und China, aufgerollt wird. Offermanns geht rezeptionsgeschichtlich vor;
er stellt die Quellen dar, die westlichen Gelehrten ermoglichten, sich liber den
Buddhismus zu erkundigen, bespricht ihre historischen Voraussetzungen, ihre
Dispositive und die Dispositive ihrer Rezeption. Kommunikationswege, Refe-
renzfelder und Funktionen werden beriicksichtigt, z.B. bei Briefen, Reise- und
Sitzungsberichten, philosophischen Abhandlungen oder programmatischen Bei-
trdgen zu internationalen Konferenzen. Offermanns macht die betreffenden
Intentionen kenntlich, indem er dem rezeptionsgeschichtlichen Vorgehen ein
diskursanalytisches Korrektiv an die Seite stellt.

Das zweite Kapitel (S. 30-71) ist der jesuitischen Mission in Japan und
China gewidmet, fiir lange Zeit die einzige Institution, die europdischen Gelehr-

AS/EA LVIII*4+2004, S. 1107-1146



1134 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

ten ermoglichte, Kenntnis vom Buddhismus zu erlangen. Dazu fiihrt Offermanns
in das Selbstverstindnis des Jesuitenordens und die damals aktuellen theolo-
gischen Diskurse in Abhédngigkeit von den jeweiligen sozialen und politischen
Fragen ein, ohne die “ein Verstindnis des jesuitischen Zen/Buddhismusbildes
[...] nicht moglich” (S. 43) wire.! Ein besonderes Merkmal der jesuitischen
Buddhismus-Rezeption war die Wahrung des Informationsmonopols. Die fiir
wertlos befundenen buddhistischen Schriften wurden von den sprachkundigen
Jesuiten weder lbersetzt noch anderen Gelehrten zugénglich gemacht. Bereits
hier kristallisiert sich heraus, was Offermanns in der deutschsprachigen philo-
sophischen und akademischen Buddhismus-Rezeption des 19. und 20. Jh. be-
statigt findet: “Die daraus entstehenden Stereotypen der Zen/Buddhismus-Re-
zeption sind mehr ein Spiegelbild europdischer Geistes- und Religionsgeschichte
als das ernsthafte Bemiihen, zu einem Verstdndnis asiatischer Religionen zu
gelangen.” (S. 43)

So trivial diese Feststellung auch erscheinen mag, die in den folgenden
Kapiteln beschriebenen Mechanismen der negativen Assoziation, denen der
Buddhismus unterworfen wurde, die entsprechenden politischen und theolo-
gisch-philosophischen Agendas und Vorwinde, erweisen sich in vielerlei Hin-
sicht als aufschlussreich. Das in den jesuitischen Schriften behauptete “heid-
nische Durcheinander” der Buddhisten deutet Offermanns konsequent als “eine
Beschreibung und Kritik an den post-reformatorischen Verhéltnissen in Euro-
pa”: “Denn mit Hilfe des Chan/Buddhismus sollte der Leserschaft zu Hause vor
Augen gehalten werden, was aus dem Christentum werden wiirde, falls Pro-
testanten und Jansenisten nicht aufhorten, die christliche Kirche zu spalten.” (S.
68) Er zeigt auch, dass Renaissance und Humanismus nicht nur Zeiten religidser
Intoleranz waren, sondern auch eines intellektuellen Uberlegenheitsgefiihls, das
sich schon vor der Aufkldrung aus dem “niitzlichen Wissen” um Vernunft und
Logik speiste. Diesbeziiglich merkt Offermanns treffend an, und er fiihrt dies an
anderen Stellen im Einzelnen aus, dass “das jesuitische Modell, sich dem Zen-
Buddhismus auf intellektuelle Weise zu ndhern, [...] bis etwa 1960 die vor-
herrschende Rezeptionsform in Deutschland [verbleibt].” (S. 70)

Im dritten Kapitel (S. 72-89) behandelt Offermanns die Reiseliteratur als
weitere Informationsquelle zum Buddhismus. Obschon sie unter Gelehrten als
wenig serids galt, pragte sie doch das Bild dieser Religion nachhaltig, insofern

1 Offermanns verwendet die Schreibweise “Zen/Buddhismus” konventionell “um sperrige
Wortkonstruktionen, wie ‘der gesamte Buddhismus, aber auch der Zen-Buddhismus’ oder
‘der Zen-Buddhismus und der gesamte Buddhismus’ zu vermeiden.” (S. 16 n2)

AS/EA LVIII+4+2004, S. 1107-1146



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1135

sie seit dem 17. Jh. als Stoff- und Motivreservoir literarischer Produktion ver-
wendet wurde. Folgerichtig interessiert sich Offermanns fiir die politischen
Vorwinde und wirtschaftlichen Agendas der Reisenden: “Denn die Intention des
Schreibers beeinflusste meines Erachtens nicht nur die Fragen, die er sich oder
fremden Menschen und Kulturen auf einer Reise stellte, sondern daraus folgend
auch die Antworten, die er bekam.” (S. 72) Besonnene Aussagen wie die von
James Cook erweisen sich als Ausnahme:

“Nachdem ich die bestmogliche Beschreibung von Benehmen und Sitte dieses Volkes
gegeben habe, wird erwartet werden, daB ich auch noch eine Schilderung seiner Religion
geben solle, wortiber ich indessen so wenig erfahren habe, daB ich es kaum wagen wiirde,
das Thema zu beriihren, und es auch mit Stillschweigen iibergangen hitte, wenn es nicht
sowohl meiner Pflicht als meiner Neigung entspriche, die geringsten Beobachtungen in
dieses Tagebuch aufzunehmen.” (Zit. n. Offermanns, S. 74)

Der Anspruch der Leser, mit Berichten aus einer bizarren Fremde unterhalten zu
werden, die Vorurteile und kommerziellen Interessen der Verfasser, folgten dem
seit den jesuitischen Missionsbriefen herrschenden Drang, das Bild eines amora-
lischen und skurril-verruchten Buddhismus zu zeichnen.

Wihrend die oftmals kolportierten Reiseberichte der Unterhaltung dienten,
machte der Bedarf an “niitzlichem Wissen” seitens der Handelsmissionen ihre
Auswertung durch die damals gegriindeten akademischen Gesellschaften erfor-
derlich. In deren Veréffentlichungen findet Offermanns das religiés begriindete
Motiv, “dal die gottliche Vorsehung ihnen das Recht zur Kolonisation und
Exploitation gegeben hatte” (S. 75), wissenschaftlich legitimiert. Dem 1645/46
in Niederlandisch erschienenen und bald darauf ins Franzésische, Deutsche,
Englische und Lateinische iibersetzten Bericht A True Description of the Mighty
Kingdoms of Japan & Siam von Frangois Caron wird eine paradigmatische
Bedeutung beigemessen: Religiose Motive rissen diesen ausgewiesenen, sonst
um faktische Genauigkeit bemiihten Kenner Japans zu Polemiken hin, die in
seinem Fall — er war Protestant — verstindlich werden vor dem Hintergrund der
Vertreibung seiner Familie durch franzosische Katholiken und der Christenver-
folgung in Japan. Entsprechend werden “buddhistische Sekten” vor allem durch
Amoralitit und inquisitorische Foltermethoden charakterisiert. Offermanns sieht
bei Caron drei hergebrachte Dispositive zusammenwirken: 1. Die negative Ein-
stellung gegeniiber allen heidnischen Religionen und das Sendungsbewusstsein
der Handelsgesellschaften; 2. die protestantische Ablehnung des katholischen
Monchs- und Klosterwesens — Caron bediente sich der gleichen Rhetorik wie die
Jesuiten, wobei die Parallelen nicht zum Protestantismus sondern zum Katho-

AS/EA LVIII+4+2004, S. 1107-1146



1136 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

lizismus gezogen wurden; 3. die illustrierten Darstellungen von Gewalt und
Unzucht sollten die Sensationslust der Leser befriedigen und dem sonst
faktenorientierten Reisebericht kommerziellen Erfolg sichern. (S. 80-89)

Mit der religionskritischen Haltung der Aufkldrung und der wachsenden
Bedeutung des Warenhandels vollzog sich eine allmdhliche Sensibilisierung fiir
die kulturellen Leistungen nicht-christlicher Zivilisationen. Unter dieser Pri-
misse betrachtet Offermanns die ersten philosophischen Auseinandersetzungen
mit dem Buddhismus und stellt fest, dass die jesuitischen Missionsbriefe, die
Berichte von Handelsreisenden und die Reisekolportagen die wesentlichen
Informationsquellen jener “europdischen ‘Schreibtischtiter’ wie Athanasius
Kircher, Leibniz oder Voltaire” (S. 71) geblieben waren, denen Offermanns die
beiden folgenden Kapitel widmet, “Das Echo der jesuitischen Stimmen” (S. 90—
134) und “Die Aufkldrung und der Zen/Buddhismus” (S. 135-185). Aus einer
Fiille von Einzelbeobachtungen sei hier nur auf die von Offermanns heraus-
gearbeiteten Anleihen der Aufklérer bei den Jesuiten hingewiesen, die das Bild
vom Konfuzianismus und sein Verhiltnis zum Buddhismus bis in die Gegenwart
hinein beeinflussen: Wihrend man Konfuzius als Deist respektive als Begriinder
einer natiirlichen Vernunftreligion darstellte, unter deren Einfluss das chinesi-
sche Reich von sittlich vollendeten Gelehrten ethisiert wurde, sind Buddhismus
und Daoismus als vernunftloser Aberglauben karikiert worden. Nach Auffassung
Voltaires wurden sie von den konfuzianischen Literati nur deshalb toleriert, weil
sie die ungebildeten Massen befriedeten — eine Vorwegnahme des gefliigelten
Wortes vom “Opium fiir das Volk”. Offermanns bringt die offensichtlichen
Parallelen zwischen jesuitischem und aufkliarerischem Bild vom Buddhismus auf
den Punkt:

Sowohl bei den Jesuiten wie auch bei den Aufklidrern besteht kein Interesse am Zen/
Buddhismus ‘an sich’, sondern er degeneriert zur empirischen Argumentationshilfe und
wird so europdischen Interessen untergeordnet. Die Aufklérer treffen mit ihren rhetorischen
Attacken gegen den Zen/Buddhismus sogleich das Christentum, ungebildete und raffgierige
buddhistische Bonzen werden zu dekadenten christlichen Priestern. Mit diesen Anklagen
umgingen die Philosophen natiirlich auch die Zensur, von der sie fortwihrend kontrolliert
wurden. (S. 185)

Mit Immanuel Kant kiindigt sich ein weiteres, bis heute aktuelles Stereotyp der
Rezeption an, namlich Tibet als Ort unverdorbener Spiritualitit. Nicht ohne
Ironie stellt Offermanns bei Kant auch Anklinge an die “Renaissance Oriental”
fest:

AS/EA LVIII*4+2004, S. 1107-1146



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1137

Besondere Faszination iibte das geheimnisumwitterte Tibet auf Kant aus, dem es schwer
gefallen zu sein scheint, seine Phantasie zu ziigeln. Fiir ihn war Tibet ‘der Urplatz der
Kiinste und Wissenschaften’. Selbst die Weisheit der Inder hatte ihren Anfang in Tibet.
Dagegen weiB er iiber den ‘Lamaismus’ nichts Gutes zu berichten, da dieser nichts Anderes
sei als ‘ein in das blindeste Heidentum ausgeartetes katholisches Christentum’. (S. 174-5)

Kant scheute sich nicht, den Buddhismus fiir ahistorische Vergleiche mit dem
Christentum zu instrumentalisieren und damit eine nunmehr zwei Jahrhunderte
frither eingefiihrte jesuitische Rhetorik zu aktualisieren. Offenkundig wird hier
das den Verstehensprozess retardierende Moment rhetorischer Stereotypen, derer
sich Philosophen bewusst bedienten, um zu iiberzeugen oder eigene vorgefasste
Ansichten zu rechtfertigen.

Mit Schopenhauer avancierte der Buddhismus erstmals zur affirmativen
Projektionsflache. (S. 205-6) Auch hier stellt sich die philosophische Buddhis-
mus-Rezeption vor allem als Rechtfertigungsrhetorik heraus, mit welcher die
einmal etablierten Klischees perpetuiert und instrumentalisiert wurden: Die Hal-
tung des einzelnen Philosophen gegeniiber dem Christentum war von entschei-
dender Bedeutung fiir sein Urteil iiber den Buddhismus. Offermanns weist aber
auch auf die Vorannahmen einer opportunen Kritik hin, etwa wenn er mit Blick
auf Hegels Geschichtstheorie (und damit auf den Zirkel des Orientalismus-
Vorwurfes) lakonisch feststellt: “Eine ‘Abrechnung’ mit Hegel beinhaltet vor
allem die Verpflichtung, den eigenen Orientalismen und Ethnozentrismen ins
Auge zu sehen.” (S. 205) Seine Ubersicht der philosophischen Rezeption des
Zen-Buddhismus im 18. und 19. Jh. — Leibniz, Kant, Hegel, Schopenhauer und
Nietzsche werden jeweils kurze Einzeldarstellungen gewidmet — schldgt einen
kithnen Bogen von der Aufklirung hin zur Theosophie Blavatskys und Olcotts,
an dessen Ende “der Buddhismus nicht linger nur ein Objekt fiir wissenschaft-
liche Studien war, [...] buddhistische Vorstellungen in ein westliches religioses
Gedankensystem integriert wurden und damit sozusagen das Eis fiir weitere
Symbiosen gebrochen war.” (S. 210)

Offermanns behandelt ferner die politischen und 6konomischen Ent-
wicklungen, unter welchen die jesuitische und aufklirerische Konfuzianismus-
Begeisterung einer Indien-Romantik wich (S. 192-8), in deren Folge schliesslich
glinstige Voraussetzungen fiir die friihen philologischen Bemiihungen um
buddhistische Schriften geschaffen wurden.

Im Grossen und Ganzen, so das Fazit, ging es keinem der bedeutenden
Philosophen um kritische Verstehensprozesse; im giinstigen Fall galt es, den
nicht einmal ansatzweise verstandenen Buddhismus als Exempel intellektuellen
Scheiterns in das eigene, als liberlegen empfundene Denken einzubeziehen; in

AS/EA LVIII+4+2004, S. 1107-1146



1138 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

der Regel jedoch diente der Buddhismus als Ziel pauschaler Religionskritik. In
Anbetracht dessen wird verstindlich, weshalb die akademische Buddhismus-
forschung und das seit dem 19. Jh. im philologischen Quellenstudium der Texte
erworbene Wissen als Korrektive eher wirkungslos waren. Die seit den
Jesuitenbriefen etablierten Vorurteile hatten den Buddhismus soweit deklassiert,
dass die inzwischen erschlossenen Quellentexte weitgehend unbeachtet blieben
und als Gegenstand einer ernsthaften philosophischen Auseinandersetzung dis-
qualifiziert schienen.

Der militarische und wirtschaftliche Aufschwung Japans seit der Meiji-
Restauration und das erwachende Interesse in Europa fiir den Zen-Buddhismus
erlaubte japanischen Gelehrten wie D. T. Suzuki (1869-1960), die apologetische
Initiative zu ergreifen. Offermanns stellt im achten Kapitel, “Daisetz Teitaro
Suzuki und sein Zen” (S. 211-254), dar, wie dieser die westliche Zen-Rezeption
prigte, indem er die Zen-Praxis als “a-historische, ewige, transkulturelle Erfah-
rung, die jedes diskursive Denken transzendiert” zur “Quelle der einzigen
authentischen religiosen Lehre” (S. 230) stilisierte und damit eine selbstbe-
wusste Replik auf manches westliche Buddhismus-Klischee fand: Mittels
nationalistischer, kulturalistischer und essenzialistischer Argumente wies er das
Zen als universale Grundlage fiir interreligiose Dialoge religiéser Lehren und
Praktiken aus. Offermanns stellt diskursanalytisch dar, wie sich Suzukis Dar-
stellung des Zen westlicher Begrifflichkeiten bediente und bewusst an wis-
senschaftlichen Entwicklungen, Modeerscheinungen und aktuellen politischen
Vorstellungen orientierte. Diese sollten in Verbindung mit Suzukis eigentiim-
licher Naturmetaphorik im Westen auf anhaltende Gegenliebe stossen; sie
wirken — etwa in der Psychologisierung des Erleuchtungsgeschehens oder im
Vereinbarkeitsargument, der Zen-Buddhismus stehe im Einklang mit den moder-
nen Naturwissenschaften — auch in der gegenwértigen Buddhismusrezeption
nach.

Rudolf Otto, “der erste deutsche Theologe, der den Zen-Buddhismus posi-
tiv beurteilte” (S. 255), gelang im Anschluss an Suzuki eine religionsphilo-
sophische Synthese christlicher und zen-buddhistischer Vorstellungen als Aus-
druck eines religiosen Evolutionismus. Im safori des Zen glaubte er seine
Vorstellung von der Erfahrung des Numinosen in der Praxis gefunden zu haben
— Nachweis einer universalen, ahistorischen Essenz als Grund aller Religiositit,
die weder begrifflich noch der rationalen Vernunft zugéanglich sei, sondern nur
erfahren werden konne. Offermanns vergleicht parallele Aussagen von Suzuki
und Otto, und zeigt, wie letzterer christliche Mystik, Kant’sche Aufkldrungs-
philosophie und Metaphysik, romantischen Idealismus und Suzuki-Zen syn-

AS/EA LVIII*4+2004, S. 1107-1146



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1139

thetisiert, um den Protestantismus als ultimative Verwirklichung seines Reli-
gionsbegriffes zu erweisen. Wie bei Suzuki, so entpuppt sich auch bei Otto der
“open minded dialogue” als “militant comparativism” (vgl. S. 282) — moglicher-
weise ein notwendiger Durchgang “zu einem ernsthafteren Dialog zwischen
Christentum und Zen-Buddhismus” (S. 288). Darin besteht fiir Offermanns die
bis zum heutigen Tag aktuelle Bedeutung der Zen-Rezeption Ottos fiir die
weitere Ausformung des Zen-Buddhismus in Deutschland. In einem Appendix
zum Verhiltnis von Zen und New-Age-Lehren (S. 298-308) und den aktuellen
christlichen Formen von Zen-Praxis (S. 308-17) stellt er entsprechende Ent-
wicklungen vor. Personen- und Sachregister (S. 343-53) runden die inhaltlich
wohlgefiillte und detailreiche Studie ab.

Offermanns’ Arbeit zeigt, in welchem Umfang die Aneignung des Zen-
Buddhismus von theologischen und philosophischen Konflikten sowie politisch-
okonomischen Interessen geleitet war. Sie zeichnet aus, dass in ihr der
Zen/Buddhismus konsequent durch das Material seiner Rezeption betrachtet,
von diesem ausgehend jedoch nicht etwa ein “genuin deutscher” Zen-Buddhis-
mus extrapoliert wird. Indem Offermanns die Zen-Rezeption als ideen- und
religionsgeschichtliches Problemfeld versteht (S. 296), gelingt es ferner, eine
Reihe von irrefiihrenden Zugingen als solche kenntlich zu machen und zu
vermeiden:

—  Zunichst enthilt sich Offermanns in wohltuender Weise einer Kompara-
tistik, die sich anmassen koénnte, die Sache eines im Westen “verkannten”
Zen-Buddhismus zu vertreten oder gar irgendwelche “Missverstindnisse”
auszurdumen. Gleichwohl sind die Entwicklungen und Verkennungen der
Rezeption dadurch sichtbar gemacht, dass sie als Effekte rhetorischer
Stereotypen, als Rechtfertigungen, Vorwinde oder Synkretismen erwiesen
werden, und zwar ohne dass dabei nach einem normativen Referenzfeld
oder einem wie auch immer beschaffenen Korrektiv gesucht wiirde.

—  Daneben ist sich Offermanns der Gefahr bewusst, mit einer rezeptions-
geschichtlich begriindeten Argumentation in den Zirkeln der Orientalismus-
Debatte auflaufen zu konnen. Er vermeidet dies, indem er den Orientalis-
mus-Vorwurf als Bestandteil seiner rezeptionsgeschichtlichen Darstellung
thematisiert und dadurch zu einer kritischen Wiirdigung der Leistungen
einzelner Orientalisten wie Burnouf oder Oldenburg gelangt.

—  Der fiir akademische Publikationen wegen seiner zahlreichen ironischen
Wendungen und Zuspitzungen uniibliche und manchmal etwas irritierende
Sprachgebrauch Offermanns ist als bewusst eingesetztes Stilmittel durchaus

AS/EA LVIII*4+2004, S. 1107-1146



1140 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

akzeptabel: Es riickt nicht nur die historische Distanz verstiarkt ins Be-
wusstsein des Lesers, sondern bringt auch ein Misstrauen gegeniiber dem
institutionalistischen Gestus einer Wissenschaftssprache zum Ausdruck,
mit welcher die Banalitit der behandelten Stereotypen iiber Jahrhunderte
kaschiert werden konnte.

—  Offermanns geht zu Recht davon aus, dass es eine richtige oder “eigent-
liche” Reprisentation des Buddhismus nicht geben kann, weil dessen Platz
im Leben immer schon Effekt hermeneutischer Vindizierung ist. Der Ver-
suchung, voreilig von der rezeptionsgeschichtlichen Ebene auf ideen-
geschichtliche Entwicklungen zu schliessen, begegnet Offermanns mit
differenzierender Kontextualisierung in den jeweiligen sozialen, 6konomi-
schen, theologischen und machtpolitischen Zusammenhéngen. Verzirkelte
Fragestellungen werden vermieden, indem an einer impliziten Grundfrage
festgehalten wird: “Was sind die Motive der Rezeption?”” Meines Erachtens
liegt in dieser sinnvollen Beschrinkung die Stringenz seiner Argumentation
im Durchgang der zahlreichen Kontexte, die sie einbeziehen muss, be-
griindet.

Mit Blick auf die Fachzugehorigkeit des Rezensenten zur Sinologie darf nicht
unerwihnt bleiben, dass Offermanns’ Arbeit auch Fragen an eine wissenschaft-
liche Praxis impliziert, in welcher der Buddhismus kaum mehr ausser Acht
gelassen werden kann. Die klassischen Schwerpunkte sinologischer Forschung
und Lehre, die vor-Han-zeitlichen und dann die neokonfuzianischen Denker der
Song-Zeit sowie die Gelehrten- und Beamtenkultur der Ming- und Qing-Zeit
(bei gleichzeitiger Marginalisierung der involvierten buddhistisch und daoistisch
attribuierten Kategorien), perpetuieren in gewissem Sinne das Chinabild der
Jesuiten und Leibniz’, der aus den Missionsbriefen sein Wissen iiber Konfuzia-
nismus und Buddhismus bezog, und eine entsprechende Periodisierung in
“bedeutungsvolle” Epochen chinesischer Geistesgeschichte vorgenommen hatte.
Die Jesuiten bezogen thr Wissen im 17. Jh. ihrerseits von den konfuzianischen
Beamten, deren Polemiken gegen den Buddhismus und Daoismus sich die
Missionare in China aneigneten, um selber nicht in den Verdacht zu geraten,
“das gleiche ‘Klientel” anzuziehen”. (S. 153) “Die Jesuiten hatten dementspre-
chend dhnliche Motive, sich von den Chan/Buddhisten zu distanzieren wie die
Neokonfuzianer” (ebd.), d.h. sich den unliebsamen synkretistischen und eklekti-
schen Ansitzen vieler ihrer chinesischen Gespriachspartner zu entziehen. Die
innerhalb der sinologischen Forschung den konfuzianischen Kategorien beige-
messene herausragende Bedeutung erweist sich auch als Echo eines missiologi-

AS/EA LVIII=4+2004, S. 1107-1146



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1141

schen Zirkels, der um das jesuitische Konstrukt eines “eigentlichen” (konfuzia-
nischen) Chinas kreist: “Der Konfuzianismus war zu einem europiischen Pro-
blem geworden, weil er zu einem christlichen Problem geworden war.” (S. 187)

Allein die Zisur, die Offermanns setzt — und seine Arbeit ist die sprich-
wortliche Probe aufs Exempel —, impliziert eine forschungsstrategische Chance:
Der dem Buddhismus nach wie vor zugeschriebene Stellenwert eines kulturell
assimilierten “Imports” markiert wohl einen ebenso riskanten wie vielverspre-
chenden Ausgangspunkt fiir begriffsgeschichtliche Untersuchungen der Verhilt-
nisse von christlichen und konfuzianischen Kategorien. Unter einer solchen
Perspektive erwiesen sich ndmlich manche Institutionalismen vor allem als
rhetorische Stereotypen und Fetischbegriffe.2 Weniger als kulturphilosophischer
Zugang zu einem kulturell oder religiés “Anderen” denn als Spiegel impliziter
Vorannahmen, Dispositive und Verkennungen ist der Buddhismus wissenschaft-
lich erst noch zu entdecken: Der besondere Wert von Offermanns’ Arbeit fiir die
sinologische Forschung besteht vor allem darin, dass es mit ihr gelungen ist, eine
Reihe solcher “blinder Flecken” rezeptionsgeschichtlich zu verorten und ihre
Nachhaltigkeit zu erweisen, und zwar ohne jede Andeutung apologetischer,
essenzialistischer oder kulturalistischer Komparatistik.

Martin Lehnert

OPENSHAW, Jeanne: Seeking Bauls of Bengal. Cambridge etc.: Cambridge Uni-
versity Press 2002. University of Cambridge Oriental Publications 60. ISBN 0
521 81125 2. xii; 288 pp.

The Bauls (baul) of Bengal are by now too well known to need an introduction;
indeed, they have in part been converted into icons on the one hand, and into
clichés on the other. Much of the literature on them is essentialising, tendentious,
apodictic or apologetic. Literature of this sort has also influenced much of

2 Dass ein solcher Ansatz auch fiir andere Forschungsbereiche mit Bezug auf den asiatischen
Kulturraum fruchtbar ist, belegt beispielsweise die kiirzlich erschienene Studie iiber die
ambivalent-phantasmatische Konstruktion des “Tantrismus” im Westen von Hugh B. Urban,
Tantra: Sex, Secrecy, Politics, and Power in the Study of Religion (University of California
Press 2003).

AS/EA LVIII+4+2004, S. 1107-1146



1142 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

“scholarly” literature, since the latter relies to some extent on the former, and
since ideas and classifications which have succeeded in gaining currency—
whatever be the processes involved—tend to exert their subtle influence even
over those who might be basically sceptical of them.

There have, of course, been conscious efforts to leave this rut and chart a
new course, but with limited success in changing the status quo in Baul studies.
Openshaw’s seems to be the first major, book-length publication to tackle the
problematic issues mentioned head-on and radically. In doing so, she turns not
only against popularising and ideological descriptions, but also against much of
what is commonly perceived as “scholarly” literature, inasmuch as this is not
based, or not primarily based, on empirical observation. She largely dispenses
with the theorising, historicising and essentialisation so prevalent in this field.
As such, her work is also directed against “the imprisonment of academic
thinking within categories (especially English language categories) which all too
often precludes us from apprehending alternative modes of thinking” (p. 241,
criticising Partha Chatterjee’s subaltern approach).

This book may thus be seen as part of a wider trend of criticism of
dominant academic approaches to South Asian studies, of essentialisations and
theorisations not necessarily substantiated by empirical observation, and of
notions on the primacy of literary traditions which may in actual fact be, and in
very many cases most probably are, secondary. This scepticism also applies to
nomenclature, in this case not only to labels such as “Baul”, but also to labels
like “Tantric”, “syncretistic” and “eclectic”, the latter two quite obviously the
result of essentialisations assuming the existence of “pure” spheres.

Openshaw quite rightly points out that it is unclear exactly what groups of
persons “Baul” refers to, and how these are to be actually characterised, while at
the same time various other groups which might quite possibly be subsumed
under this label, or under some other label applied to the former groups, may not
be considered. Her study of the issues and problems involved shows that neither
the terminology commonly used, nor the characteristics and classifications
associated with this terminology, are satisfactory. One of her most important
findings seems to this reviewer to be that bau/ in Bengali is basically an
adjective that may, but need not, be substantivised, whereas in English (and, one
may add, in other major European tongues) the word is transformed into a
proper noun (“Baul”) and loses its basic adjectival meaning (p. 2). It is obvious
that one thus has quite different semantic spheres in Bengali and English. For
instance, baul baisnab could refer to a “baul (adjective) Vaishnava”, i.e. a
Vaishnava characterised by certain traits of “madness” or the like; however, the

AS/EA LVIII*4+2004, S. 1107-1146



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1143

usual English usage leads only to an understanding such as “Baul and
Vaishnava”, “Vaishnava who is a Baul” or the like.

The conclusion from the examination of the various issues mentioned is,
according to Openshaw, that the terminology hitherto used is inadequate, and
she consequently proposes to classify the objects of her study not as bauls, but
as those in a bartaman' state, or following the bartaman path, i.e. bartaman-
panthis. Adhering to this terminology, she then proceeds to examine a particular
group, namely Raj Khyapa and his followers primarily in the districts of Nadia,
Murshidabad and parts of Birbhum in West Bengal. Their way of life, practices
and ideas pertaining to these practices are described and discussed, and this then
serves as the basis for further general considerations.

Openshaw’s study is lucid and extremely interesting. Her empirical
observations seem trustworthy, all the more so since she is well aware of the
problems occasioned by the falsification of data through the observer, though of
course, as generally with studies of this sort, independent verification is difficult
unless one oneself reduplicates the relevant fieldwork. As to what she says,
mostly critically, on research methodology and theories hitherto, it is hard not to
agree with much or even most. But a brief review cannot accord such issues the
extensive discussion they deserve, and so it seems best to confine ourselves here
to some individual points that deserve particular highlighting.

What comes out quite forcefully in this work is the priority of bartaman
over anuman, of the actual, individual experience over any other form of
knowledge. Primacy for the people examined lies in knowledge of the body and
body-centred practice, this body (the microcosm) being identified with the
macrocosm. This can lead to the individual’s focus becoming progressively
more experience-centred with the passage of time (though augmented through
the discussion of pertinent topics among persons with similar experience), with a
concurrent loss of relevance of what others say or think, not only resulting in the
negation of authority, including scholarly theory and history, which is not based
on actual experience, but also gradually erasing social or religious classifications
important to others, since these become irrelevant.

It is quite obvious that some of the ideologies or methods academic
approaches may adhere to create a serious problem in this context, serving rather
to hamper than to further understanding. The issues which this realisation leads
to are not confined to the narrower sphere of Openshaw’s study, but have wide
implications for South Asian studies as a whole, since it is certain that the groups

1 barttaman is an older variant.

AS/EA LVIII*4+2004, S. 1107-1146



1144 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

examined here are not the only ones holding such views, though others may not
be quite so radical.

However, attempts to understand adherents of the bartaman path should
not fall into the trap of essentialising these, or of seeing an inherent dichotomy
between bartaman and anuman. While an emphasis on bartaman can and does
create an “us”—"they” divide with regard to followers of the anuman path, it can
and does also equally lead to an ultimate negation of such categories as
irrelevant, since, at least according to those examined, the only ultimate category
is that of manus or the human being. As Openshaw quite aptly states, what we
thus may end up with is “a category denying category” (p. 244). This is, clearly,
something which modes of research seeking or based on clear-cut classifications
will find extremely difficult to cope with.

From the aforegoing it follows that Seeking Bauls of Bengal is a work that
can be warmly recommended. Nevertheless, it is not without problematic
aspects, the major one being methodological in nature. One of the irritating
characteristics of many ethnographic studies, particularly, though not only, from
Anglo-Saxon countries, is a tendency to generalise their findings culled from a
particular group of individuals. This is also true of Openshaw’s study, and is
problematic especially in her usage of the label of bartaman.

While this may be quite apt when applied to the group she studies, and
maybe even a number of similar groups, difficulties crop up as soon as a wider
context is regarded. This is evident even in the discussion of those called tantrik,
on pp. 116f. and 144: Openshaw herself draws attention to the fact that, even
though these may with quite some justification claim the label bartaman too, this
appellation is denied them by those groups she examines, often on grounds that
to the reader seem to be based primarily on social or class antagonisms.

The matter becomes even more complicated when one looks at other
sources. Thus June McDaniel?> holds both Bauls and Sahajiyas (sahajiya) to
follow the bartaman path (p. 27). Since Openshaw, even though calling the
latter “largely a scholarly category” (p. 260), nevertheless sees at least some
Sahajiya groups as distinct (cf. p. 220: “parallels [...] with the so-called Vais-
nava Sahajiyas”), we obviously have a problem here.

2 “The Indwelling of God: Sacred Biology among the Bauls and Sahajiyas”, Shaping Bengali
Worlds, Public and Private. Edited by Tony K. Stewart. East Lansing, MI (Asian Studies
Center, Michigan State University) 1989. South Asia Series Occasional Paper 37, pp. 23—
28.

AS/EA LVIII+4+2004, S. 1107-1146



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1145

This becomes even greater when we regard what Saktinith Jha3 says on
what he terms the majority of the Vaishnavas in Murshidabad district: that these
adhere to ritual intercourse, the intake of the “four moons” etc., and that they are
divided into those who follow the path of the Gosvamins (goshami), and those
following that of the Bauls and Vairagis (bairagi). Both of these call themselves
raganuga- or barttaman-panthi, whereas the “orthodox” (raisthik) Vaishnavas
are labelled anuman'panthi or baidik or baidhik (pp. 109f.)

These two examples suffice to show that we obviously have a problem
here; it is superfluous to adduce more. It follows from this that Openshaw’s
attempts to solve the problem of definition and terminology will surely not be
the last word on the subject. But that does not detract from the importance of this
study both as a means to gain an understanding of “Bauls”, and as a challenge to
entrenched modes of studying South Asian phenomena.

The work is extremely well printed and bound, and has been carefully
edited. Note, though, that the “Name Index” neglects the footnotes; this seems
also to apply to the “General Index”.

Rahul Peter Das

VERARDI, Giovanni and Silvio VITA (eds.): Buddhist Asia 1: Papers from the
Conference of Buddhist Studies Held in Naples in May 2001. Italian School of
East Asian Studies: Kyoto, 2003. ISBN 4-900793-22-1. ix, 245 pp.

As first volume of a new series of publications of the Italian School of East
Asian Studies (ISEAS) in Kyoto, Buddhist Asia 1 contains a collection of papers
read at a conference on the occasion of the opening of the Centre for Buddhist
Studies at the Universita degli Studi di Napoli “L’Orientale”, Naples. The series
Buddhist Asia approaches Buddhism as a “vehicle of transmission of ideas,
religious doctrines and elements of material culture [...], [which] in many cases
still remains an important feature of social life and an intellectual driving force.”
(p. vii) Keeping up the long-standing tradition of Italian scholarship in the field
of Buddhist studies, the present issue encompasses a broad range of outstanding
research. The individual contributions include many disciplines such as art histo-
ry, philology, religious and intellectual history, covering the geographical/

3 “Mursidabad jelar baisnab dharmer itibrtta”, Mursidabad carca. Sampadana: Pratibharafijan
Maitra. Khagta/Baharam'pur/Mursidabad (Mursidabad Carca Kendra) Beng. era 1395 (dis-
tributed through Pustak Bipani, Kalikata), pp. 93—122.

AS/EA LVIII+*4+2004, S. 1107-1146



1146 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

historical field between India and Tibet, ranging from Early Medieval China to
Modern Japan:

(I) Giovanni Verardi, “Images of Destruction: An enquiry into Hindu icons in
their relation to Buddhism,” pp. 1-36.

(2) Anna Filigenzi, “A Vajrayanic Theme in the Rock Sculpture of Swat,” pp.
37-55.

(3) Franceso Sferra, “Some Considerations on the Relationship between Hindu
and Buddhist Tantras,” pp. 57-84.

(4) Mauro Maggi, “Canonical Quotations in the Khotanese Book of
Vimalakirti,” pp. 85-101.

(5) Giacomella Orofino, “Eros and Death in Esoteric Indo-Tibetan Buddhism,”
pp. 103—-122.

(6) Erika Forte, “The Excavations at the Fengxiansi Site in Longmen, China,”
pp- 123-144.

(7) Antonino Forte, “On the Origin of the Purple Kasaya in China,” pp. 145—
166.

(8) Antonello Palumbo, “Dharmaraksa and Kanthaka: White Horse Monasteries
in Early Medieval China,” pp. 167-216.

(9) Silvio Vita, “Printings of the Buddhist ‘Canon’ in Modern Japan,” pp. 217—
245.

All papers address specialized and central issues in their respective field of
research and are also of great interest well beyond the Buddhist subject matter.
This includes for example the rise of disinhibitory aesthetics as a means to extol
the warlords of the warring states of Medieval India and the related Buddhist/
Tantric legitimatory strategies; the composition of Tantric scriptures as herme-
neutic vindications concerning practices shared by competing Buddhist and
Hindu Tantric traditions; new evidence for the dating of the bestowal of the
purple robe upon Huaiyi, Daoist precedents and further implications for the
relation between imperial order and the Buddhist clergy.

Martin Lehnert

AS/EA LVIII+4+2004, S. 1107-1146



	Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

