
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 58 (2004)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Bretfeld, Sven: Das singhalesische Nationalepos von König Dutthagämam
Abhaya. Textkritische Bearbeitung und Übersetzung der Kapitel VII.3-VIII.3 der
Rasavahinï des Vedeha Thera und Vergleich mit den Paralleltexten Sahassa-

vatthuppakarana und Saddharmälahkäraya. Berlin: Dietrich Reimer Verlag
2001. (Monographien zur indischen Archäologie, Kunst und Philologie, Band
13. ISBN 3-496-02712-6. cxxvii, 276 S.

Im 2. Jh. v. Chr. setzte sich der singhalesische Herrscher Dutthagämam Abhaya
(Regiemngszeit 161-137 v. Chr.) in einem Machtkampf zwischen mehreren

lokalen, um die Vorherrschaft streitenden Fürsten der Insel Lanka (Ceylon)
durch. Seitdem gilt er den Singhalesen als der Begründer des geeinten
singhalesischen Königreichs. Während die älteste erhaltene Pälichronik, der Dïpa-
vamsa (4. Jh. n. Chr.) der Machtergreifung und Herrschaft des Dutthagämam

ganze 13 Verse widmet, hat Mahänäma, der Verfasser der etwas jüngeren
"Großen Chronik" Mahâvamsa (6. Jh.), diesen Stoff zu einem 11 Kapitel mit
861 Versen umfassenden eigenständigen Epos (Kap. 22-32) ausgestaltet. Mit
dem Dutthagämam-Abschnitt des Mahâvamsa wird eine literarische
Transformation greifbar, in welcher das komplexe historische Geschehen reduziert
und polarisiert wird auf einen Zweikampf des singhalesischen Königs Dutthagämam

gegen den tamilischen Herrscher Elära. Singhalesisch gilt hier gleich
buddhistisch, tamilisch dagegen gleich hinduistisch und damit als buddhi-

sten- und also auch singhalesenfeindlich. Der tamilische Buddhismus wird dabei

geflissentlich übersehen. Diese unhistorische, tendenziös singhalesisch-nationa-
listische Sichtweise auf Dutthagämam als den Bezwinger der angeblich
buddhistenfeindlichen Tamilen wird im Mahâvamsa noch nicht konsequent durchgehalten

- Mahänäma lobt die "edle Geburt" des Tamilenfürsten Elära, bezeichnet

ihn als "gegen Freund und Feind gleichermaßen gerecht" (ujujätiko [...] maj-
jhatto mittasattusu, Mhv 21,13-14) und erzählt im Anschluß die Legenden vom
buddhistenfreundlichen Elära -, in späteren, heterogenen Abschnitten des

Mahâvamsa wird jedoch zum erstenmal eine Geschichtsklittemng belegbar, die sich

bis auf den heutigen Tag in Ceylon unter singhalesischen Nationalisten und

buddhistischen Fundamentalisten als einer der treibenden Faktoren des singhale-
sisch-tamilischen Bürgerkriegs erhalten hat.

AS/EA LVIII-4-2004, S. 1107-1146



1108 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Das "Dutthagämanf-Epos" (wie Wilhelm Geiger, der Herausgeber und
Übersetzer des Mahâvamsa, es nannte) hat in der Päli- und singhalesischen
Literatur weitergewirkt und eine Anzahl von noch jüngeren Bearbeitungen
dieses Stoffes angeregt. Eine von diesen ist enthalten in der Päli-Erzählungs-
sammlung Rasavähim des Mönch-Autors Vedeha (Thera) und entstammt
vermutlich dem 13. Jh. Sven Bretfeld (fortan B.), angeregt und angeleitet von
seinem Lehrer Heinz Bechert (der einst die "Edition der Rasavähim für die Serie

der Pali Text Society übernommen hatte, sie aber später wegen anderer

Verpflichtungen nicht realisieren konnte", S. xliii), hat im Rahmen eines

Promotionsstipendiums die einschlägigen 11 Kapitel dieses quasi-historiographischen
Textes ediert und erstübersetzt. Verglichen hat er den Text der Rasavähim mit
parallelen Abschnitten anderer Erzählwerke in Päli und Singhalesisch, die vor
allem in der Erzählungssammlung (Päli-) Sahassavatthuppakarana (eines sonst
unbekannten Autors, der möglicherweise Ratthapäla hieß) enthalten sind sowie
in der singhalesischen Bearbeitung der Rasavähim, dem Saddharmälamkäraya
eines Verfassers namens Devaraksita Jayabähu Dharmakïrti (14. Jh.), einem der

Meisterwerke der klassischen singhalesischen Literatur. Hinzu kommen weitere
Parallelen in der einschlägigen Päli- und singhalesischen Erzähltradition.

In der literatargeschichtlichen quellenkritischen Einleitung rekapituliert B.

den Erkenntnisstand der Forschung zur Vorgeschichte der erhaltenen Palichroni-
ken. Er referiert hier im wesentlichen die Seiten 47-74 der Göttinger Dissertation

von Frank Perera (The Early Buddhist Historiography of Ceylon, 1979), der

sich seinerseits vor allem auf die bekannten Arbeiten von Oldenberg, Geiger,
Mendis, Frauwallner und Bechert bezogen hatte. Nach diesen Autoren basieren

die erhaltenen Chroniken auf dem verlorenen Sihalatthakathä-Mahävamsa

(verfaßt in altsinghalesischer Prosa durchsetzt mit Päli-Versen, möglicherweise
in drei Rezensionen der Mahävihära-, der Uttaravihära- und der Jetavanavihära-

Tradition). Diese Quelle wird im Päli-Kommentar zum Mahâvamsa (der
Mahävamsa-Tikä namens Vamsatthappakäsim, entstanden irgendwann zwischen
dem 8. und dem 13. Jh.) zitiert. Bei der Abfassung des Mahâvamsa stützte sich
Mahänäma im wesentlichen auf den Sïhalatthakathamahavamsa der Mahävihära-
Schule, griff aber auch, ebenso wie der Redaktor des Dïpavamsa, auf zwei

Königslisten (Räjävali und Punhapotthaka) sowie volkstümliche Erzählungen
zurück. B. gelangt zu der recht unbefriedigenden Einsicht, daß es "keine

Möglichkeit" gibt "festzustellen, wie groß Mahänämas eigener Anteil bei der

Ausgestaltung des Epos gewesen ist - was natürlich besonders für die

Erforschung der religiös-nationalistischen Intentionen der frühen srilankischen

Historiographie interessant wäre" (S. xxxiii). B. vermutet jedoch eine "bereits

AS/EA LVIII-4-2004. S. 1107-1146



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1109

längere Entwicklungsgeschichte" des Dutthagämani-Epos vor dem Mahâvamsa.
Eine "andere, wahrscheinlich ältere Erzähltradition" (S. xxxvi) des Dutthagä-
manï-Stoffs findet er im Sahassavatthuppakarana überliefert, der Päli-Bearbei-

tang einer verlorenen altsinghalesischen Sahassavatthu-Atthakathä (S. lxii), die

ebenfalls in der Mahävamsa-Tikä zitiert wird. Hierauf soll insbesondere das 23.

Kapitel des Mahâvamsa, das von den zehn Großen Kriegern des Dutthagämam
handelt, basieren.

Daß die Darstellung des Mahâvamsa für spätere Bearbeitungen des Duttha-

gämarü-Stoffs autoritativ geworden ist, zeigt sich gerade auch an der Rasavähim.

Obwohl diese vorwiegend auf dem Sahassavatthuppakarana basiert, lehnt sie

sich in ihrem Kapitel über Dutthagämam eng an den Mahâvamsa an, wobei sie

die Abweichungen des Sahassavatthuppakarana ignoriert. Hier zeigt sich

beispielhaft, wie unterschiedliche Erzähltraditionen durch die Autorität der "Großen
Chronik" verdrängt wurden (S. xxxvii). Andererseits ist die antitamilische
Tendenz in der Rasavähim noch stärker ausgeprägt als im Mahâvamsa (S. xxxix),
stärker auch als im Thüpavamsa (13. Jh.?) oder noch späteren Werken wie der

Püjävali (spätes 13. Jh.) oder dem singhalesischen Räjävaliya (18. Jh.).
Ein eigener Teil der Einleitung ist dem inhaltlichen Vergleich von

Sahassavatthuppakarana, Rasavähim und Saddharmälamkäraya gewidmet. Anstelle einer

konsequenten Inhaltsangabe beschränkt sich B. auf die Auflistung der
Unterschiede dieser Texte zueinander, zeigt aber auch Gemeinsamkeiten mit bzw.

Abweichungen von Mahâvamsa, Thüpavamsa und verwandten Texten auf. B.
stellt fest, daß Vedeha eine nicht erhaltene, vollständigere Rezension des

Mahävamsa-Textes vorgelegen hat (S. xc, xcvii). Für das Dutthagämam-Kapitel
faßt B. zusammen, daß "das Sahassavatthuppakarana sich vom Mahâvamsa
sowie allen anderen bekannten Bearbeitungen des Stoffes unterscheidet und

vermutlich auf einer ähnlichen, aber in einigen Punkten deutlich verschiedenen,
Erzähltradition bemht als das Dutthagamanï-Epos des Mahâvamsa". Der

Saddharmälamkäraya lehnt sich eng an die Rasavähim an, "ergänzt aber

zahlreiche Informationen und zusätzliche Episoden, die er zum großen Teil dem

Simhala-Thüpavamsa entnimmt" (S. xcviii). Soweit der literatargeschichtliche
Teil der Einleitung, zu dem vielleicht noch anzumerken wäre, daß er durch

Vermeidung etlicher Redundanzen um einiges hätte gestrafft werden können.

Die textkritische Einleitung zu seiner Edition und Übersetzung der das

Dutthagamanï-Epos enthaltenden Kapitel der Rasavähini unterteilt B. in zwei
Abschnitte, nämlich zum einen die "Beschreibung der Textzeugen", zum anderen in
einen Abschnitt, den er "Editionsprinzipien" benennt. Die Beschreibung der

Textzeugen beschränkt sich auf eine kurze Auflistung der benutzten Manu-

AS/EA LVIII-4-2004, S. 1107-1146



1110 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

skripte und Ausgaben, da diese identisch seien mit denen, die bereits Junko

Matsumura bei ihrer Teilausgabe eines anderen Abschnitts der Rasavähim

vorgelegen haben (The Rasavähim of Vedeha Thera, Vaggas V and VI: The Miga-
potaka-Vagga and the Uttaroliya-Vagga, Osaka 1992). Hinzugekommen ist nur
eine Handschrift, eine Abschrift von Si, die bei Textlücken in der Vorlage (die
erst nach der Abschrift durch mechanische Beschädigung entstanden) konsultiert
wurde.

B. übernimmt Matsumuras Textzeugenstemma, das er in dem von ihm
edierten Textabschnitt der Rasavähim bestätigt findet. Eine recensio nach den

Regeln der klassischen Textkritik leistet B. jedoch nicht. Er führt lediglich eine

Textlücke an, die den Hyparchetypus y beweisen soll, bleibt aber die

Begründung schuldig dafür, wamm dieser Textabschnitt zum ursprünglichen Text

gehört haben muß; - er könnte ja ebensogut auch im Hyparchetypus x
nachträglich hinzugefugt worden sein. Die Tatsache, daß er auch im Saddharmälamkäraya

enthalten ist, würde dann nur bedeuten, daß der gemeinsame Archetypus

noch über diesem Zeugen anzusetzen ist. Im übrigen begnügt sich B. mit
dem Hinweis, "bereits ein flüchtiger Blick in den textkritischen Apparat der

vorliegenden Edition" zeige "eine große Anzahl weiterer Stellen, an denen die Hss.

der x-Tradition gegen diejenigen des y-Zweiges" (S. cxiii) stünden. B. scheint zu

glauben, bloße Gemeinsamkeiten von Textzeugen reichten aus, um ihren Standort

im Stammbaum zu bestimmen. Tatsächlich aber sind es allein die
sogenannten Leitfehler (errores significativi), die stammbaumkritischen Wert haben,

insbesondere auch die sog. Bindefehler (errores coniunctivi). Ein Bindefehler
muß so beschaffen sein, daß "aller Wahrscheinlichkeit nach" zwei Textzeugen
"nicht unabhängig voneinander in diesen Fehler verfallen sein können. 'Aller
Wahrscheinlichkeit nach' deswegen, weil sich die Möglichkeit, daß mehrere

Zeugen unabhängig voneinander denselben Fehler begehen, theoretisch oft nicht
ausschließen läßt" (Paul Maas: Textkritik. Leipzig 1950, S. 27). Statt also jede
einzelne Position im Stammbaum, wie es erforderlich wäre, durch die
Präsentation möglichst mehrerer Leitfehler abzusichern, gibt B. bei seinem

anschließenden Versuch, die von Matsumura postulierte y-Rezension weiter zu

untergliedern, eine quantitative Auflistung von Gemeinsamkeiten wechselnder

Gruppen von Manuskripten der y-Gruppe, die "eine große Nähe" (S. cxvi) der

jeweiligen Handschriften zueinander belegen sollen. Bei den Varianten, die er
dabei anführt, handelt es sich allesamt nicht um Bindefehler im Maas'schen

Sinn, da sich eben nicht ausschließen läßt, daß beispielsweise asakkontä gegen
asakkonto (S. cxiii unten) in den einzelnen Textzeugen, in denen sich diese

unterschiedliche Lesart findet, unabhängig voneinander entstanden ist. Oder daß

AS/EA LVIII-4-2004, S. 1107-1146



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 1111

ein ca ausgefallen ist, kann ebenfalls keinerlei stammbaumrelevante Beweiskraft
haben. Und gantvä gegen hantvä ist bei der großen Ähnlichkeit von ga <S> und

ha CO in der singhalesischen Schrift gleichfalls ohne jeden stemmatischen

Belang. Das gleiche gilt im übrigen auch für Kontamination: Auch sie muß durch

derartige Bindefehler nachgewiesen werden, auch hier reichen bloße
Gemeinsamkeiten nicht aus. Solange also nicht durch den Nachweis signifikanter Fehler
das hypothetisch angenommene Stemma abgesichert wird, steht es auf wackligem

Grund.

Wenn B. schon nicht Geigers Textkritik des Mahâvamsa - zu Unrecht, wie
ich finde - als Vorbild für seine Handschriftenevaluation nehmen mag, so gibt es

doch eine Reihe von indologischen Texteditionen, bei deren Stammbaumkritik
die Einsicht in die Bedeutung des Leitfehlers methodisch umgesetzt wurde: E.

N. Snyder: Der Commentar und die Textüberlieferung des Mahâvamsa.
[Dissertation Leipzig]. Berlin 1891. Ulrich Schneider: Der Holzgott und die Brahmanen.

Teil II: Textausgabe. Wiesbaden 1984, S. 3-9. Marion Meisig: Die "China-
Lehre" des Saktismus. Mahäcinäcära Tantra, kritisch ediert nebst Übersetzung

und Glossar. Wiesbaden 1988, S. 23-56 (Rezension von A. Bareau, in: Revue

de l'Histoire de Religions, CCVII-2 [1990], S. 217-218). Helmut Eimer: Rab

tu 'byuh ba 'i gzi. Die tibetische Übersetzung des Pravrajyävastu im Vinaya der
Mülasarvästivädins. Wiesbaden 1983. Die letzten drei genannten Arbeiten wurden

anhand vergleichbarer Handschriftenüberlieferungen wie der des Päli
erarbeitet, so daß sich B. auch an ihnen hätte orientieren können.

Diskutabel ist auch - um zur Edition selbst überzugehen - die editorische
Scheu vor der Emendation. Natürlich ist die Mode der Konjektaralkritik des 19.

Jh. längst überwunden, das bedeutet aber nicht, daß Konjekturen gmndsätzlich
zu unterlassen sind, wie B. es in seinem dritten "Editionsprinzip" (S. cxi)
fordert. Um noch einmal Paul Maas (loc. cit., S. 10) zu zitieren: "Erweist sich die

Überliefemng als verdorben, so muß versucht werden, sie durch divinatio zu
heilen. Dieser Versuch führt entweder zu einer evidenten Emendation oder zu
mehreren etwa gleichmäßig befriedigenden Konjekturen oder zu der Erkenntnis,
daß eine Heilung durch divinatio nicht zu erhoffen ist (crux)." Wenn also der für
den Archetypus rekonstruierte Text offenkundig an Textverderbnis leidet, muß

der Versuch unternommen werden, ihn zu heilen. Als Beispiel mag gleich der

zweite Satz des von B. edierten Textes genommen werden. Der übereinstimmend

durch alle Handschriften bezeugte und deshalb archetypische Text leidet

an fehlender Kongmenz eines seiner Adjektivattribute zu Subjektspronomen und

Prädikat. Subjektspronomen und Prädikat lauten pluralisch: te [...] nisïdimsu
"Sie [...] setzten sich nieder", davon abhängig ist u. a. das singularische Adjek-

AS/EA LVIII-4-2004, S. 1107-1146



1112 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

tivattribut senangaparivuto "umgeben von einer Militäreinheit". Logisches Subjekt

ist der König Käkavannatissa aus dem vorhergehenden ersten Satz. B.

erkennt das Problem in der Fußnote (S. 86, n. 3) zu seiner Übersetzung, bemerkt

sogar, daß der Zusatz deviyä saddhim "zusammen mit der Königin" "nur sinnvoll

ist, wenn Subjekt und Prädikat die Königin nicht bereits mit einschließen"

(ebd.), was für einen ursprünglichen Singular spreche. Er übersetzt auch

folgerichtig das Subjektspronomen im Singular "Er [...]". Im Text seiner Edition aber

scheut er sich, die Emendation des singhalesischen Herausgebers der Druckausgabe

der Rasavähim zu übernehmen und in so [...] nisïdi "Er [...] setzte sich

nieder" zu emendieren. Er übersetzt also einen anderen Text als den von ihm
selbst edierten. Zwar nicht in der Übersetzung, jedoch bei der Textkonstitation
folgt er damit seinem "dritten Editionsprinzip", daß, um "Konjekturen gegen die

handschriftliche Bezeugung" zu vermeiden, "Verstöße gegen Grammatik, Syntax

etc. der 'klassischen' Päli-Sprache dabei unter Umständen in Kauf zu
nehmen" seien (S. cxi). Es geht hier aber nicht um den Unterschied zwischen
"klassischem" Päli (was immer das sein mag) und spätem Päli der
nachkanonischen narrativen Literatur, sondern dämm, daß der Text des Archetyps

ganz einfach grammatisch falsch ist (und zwar in jeder Sprachstafe und jedem
Sprachstil), jedoch mit Leichtigkeit und einem schlagenden Argument (deviyä
saddhim) verbessert werden kann und deshalb auch verbessert werden muß,
denn: "Aufgabe der Textkritik ist Herstellung eines dem Autograph (Original)
möglichst nahekommenden Textes." (P. Maas, loc. cit., S. 1). Natürlich ist bei

Konjekturen Zurückhaltung zu wahren und, wenn immer möglich, die
handschriftliche Bezeugung zu beachten; diese Maxime darf aber auch nicht zu starr

gehandhabt werden. Selbstverständlich muß die Konjektur als solche
gekennzeichnet werden, und die für den Archetypus rekonstruierte Lesart muß dem

Apparat zu entnehmen sein.

Noch im selben Satz findet sich ein zweites, ganz ähnliches Beispiel, nur
daß in diesem Fall die richtige Lesart nicht allein in Handschriften, sondern auch
in der Tïka bezeugt ist: B. rekonstruiert als archetypischen Text (S. 3, 1. 8):

auhavidhapänamukhaväsayutto tambülädlhi bhikkhünam upatthahanto und
übersetzt "bedienten die Bhikkhus mit acht Sorten von Getränken, ebenso mit
Betel, der mit (Zutaten) vermischt war, die den Mund parfümieren, und weiteren

Dingen". Es ist ganz klar, daß hier nicht der Nominativ Singular -yutto stehen

kann, sondern die Stammform -yutta- gefordert ist (denn es ist ja nicht der

König, der mit den Mund parfümierenden Zutaten vermischt ist, sondern der

Betel). Selbst wenn der Kommentar Rasavähimtikä die richtige Lesart nicht
hätte, wäre hier die Stammform zu emendieren. Bemerkenswert ist noch die Tat-

AS/EA LVIII-4-2004, S. 1107-1146



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 1113

sache, daß auch S2 die richtige Lesart °yuttatämbülä° aufweist, und auch

°yuttämbülä° der Handschrift Si dürfte durch Haplographie aus °yuttatämbülä°
entstanden sein, so daß die richtige Lesart für deren gemeinsame Quelle v
bezeugt ist. Entweder haben also (wenn B.s hypothetischer Stammbaum so stimmt)
k und y unabhängig voneinander den Fehler begangen, das richtige °yutta° (unter

dem Einfluß der benachbarten Adjektivattribute, die ebenfalls im Nominativ
Singular -o stehen) in °yutto zu verschreiben - was ich jedoch für einigermaßen
unwahrscheinlich halte, ausschließen läßt es sich aber nicht - so daß die richtige
Lesung °yutta° auch für den Hyparchetypus x und für den Archetypus z postuliert

werden müßte; - oder aber der Schreiber von v hat den Fehler erkannt und

auf dem Wege gelehrter Konjektaralkritik, genauso wie der Herausgeber der

Dmckausgabe C, emendiert. Erwägenswert wäre schließlich noch, ob der

sanskritisierenden Lesart °yuttatämb°, die immerhin durch S2, C und die Tïka (s.

S. 26), indirekt auch durch Sl, recht gut bezeugt ist, als lectio difficilior gegenüber

der dem Morengesetz folgenden Lesung °yuttatamb° der Vorzug zu geben
ist.

Weitere Anmerkungen zur Edition.

S. 3, n. 38 mit S. 88, n. 4: Im Haupttext sollen die Lesungen stehen, die für
den Archetypus rekonstruiert werden können. Deshalb gehört upacinantehi
in den Text, weil es in VS3S7S10 sehr gut bezeugt ist; auch upacintehi in
S4S5S6 ist als Verderbnis aus upacinantehi zu erklären. Die Lesart upani-
cinantehi, ein Hapaxlegomenon, dagegen ist Sondergut von Ss und damit
so schlecht bezeugt, daß sie in den Apparat verlegt werden sollte.

- S. 4, n. 4, mit S. 88, n. 9: Nach den S. cxxiii, 2. Abschnitt, aufgestellten

Editionsprinzipien gehörte päyetvä in den Text, da es durch vS3 für x gut
bezeugt ist; päyitvä der y-Rezension dagegen in den Apparat.
S. 24,1. 5 mit n. 7, und S. 125, n. 5: Zu Recht ist hatä "getötet" in den Text
aufgenommen, übersetzt ist aber die Lesart matä "gestorben".

Anmerkungen zur Übersetzung:

- S. 3,1. 3: kira "bekanntlich", "wie es überliefert ist", "wie es heißt" ist hier
und auch sonst nicht übersetzt.

- S. 3,1. 17: antoparivene nicht "in jener Zelle dort" sondern "in der inneren

Zelle".

AS/EA LVIII-4-2004. S. 1107-1146



1114 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

S. 4, n. 11 mit S. 89, n. 13: attamanâ agamäsi nicht "war sie hocherfreut"
sondern "ging sie hocherfreut davon".

- S. 47,1. 11 mit S. 156,1. 14: mahävibhavo "schwerreich" nicht übersetzt.
S. 47,1. 24 mit S. 158, 1. 9 und S. 54, 1. 17: tadupädäya nicht "von da an"
sondern "auf Gmnd dessen", vgl. die Tïka: tarn evam attano katam
kammarn upädäya "auf Gmnd dieser so von ihm selbst vollbrachten Tat", und
Übers. Geiger Mhv 23,54a "because of this".

- S. 125,1. 13: Bei der Übersetzung von pasu mit "Vieh" ist zu berücksichti¬

gen, daß Sanskrit pasu ganz geläufig als Schimpfname für Andersgläubige
gebraucht wird (vgl. M. Meisig: Chinalehre, S. 198), also zur toten Metapher

abgesunken sein kann. Das würde die hier zum Ausdmck kommende

Geringschätzung abmildem. Natürlich kann eine tote Metapher auch
wiederbelebt werden, wie es dann im Saddharmälamkäraya 498,24f. geschehen
wäre.

Bei dieser Gelegenheit sei schließlich noch auf einige unnötige Dmckfehler
aufmerksam gemacht:

S. xxv, letzte Zeile: Vattagâmanï Abhaya regierte nicht im "1. Jh. n. Chr. ",
sondern natürlich im ersten vorchristlichen Jh. (nämlich 89-77 v. Chr.).

- S. lxiv, 1. 12: stattporänä lies poränä.

- S. lxxxviii, 1. 2: nach "einige Zeit" ergänze "später".

- S. lxxxv, 1. 14: lies "abgeschriebenen".
S. xcix, 1. 13: statt "Dharmakïrtis" lies "Dharmakïrti".

- S. 26,1. 23: statt drena lies itarena.

- S. 88, n. 7: statt gandhaparibandam katvä lies gandhaparibhandam katvä.

- S. 48, n. 1: statt "siehe S. 160, Anm. 5" lies "siehe S. 158, Anm. 5".

Mit großem Fleiß hat Bretfeld den immerhin 80 Seiten umfassenden Päli-Text
ediert und alles in allem zuverlässig erstübersetzt. Begrüßenswert ist auch, daß

er die singhalesische Adaption mit Gewinn durchgehend verglichen hat. Die
Gegenüberstellung der Parallelen aus einschlägigen historiographischen oder
eher quasihistoriographischen Werken hat aufschlußreiche Einzelerkenntnisse
erbracht. Mit unermüdlichem archivarischen Eifer wurde selbst die entlegenste
Sekundärliteratur bibliographiert. Diskussionsbedarf ist ausgerechnet bei der

Textkritik geblieben, immerhin dem Herzstück einer jeden Edition, aber damit
tan sich viele Indologen schwer. Wer am Mahâvamsa seine Freude hat, kann

nun auch, dank Bretfelds Arbeit, eine teils unabhängige Tradition ergänzend

AS/EA LVIII-4-2004, S. 1107-1146



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 1115

rezipieren (wie ich es in meinem Seminar "Das Verhältnis von Singhalesen und

Tamilen in den Päli-Chroniken", das ich zum ersten Mal im Sommersemester

1987 abhielt, tan werde). Er muß sich freilich darüber im klaren bleiben, daß er

nicht mit Historiographie, sondern mit Legenden und religionspolitischen
Polemiken konfrontiert ist, die bis in die jüngste Zeitgeschichte weiterwirken.

Konrad Meisig

DESHPANDE, Madhav M. and Peter E. HOOK (eds.), Indian Linguistic Studies.

Festschrift in Honor of George Cardona, Delhi: Motilal Banarsidass Publishers

Private Limited. 2002. ISBN: 81-208-1885-7. xxv, 384 pp.

The book under revision is a conspicuous collection of papers in honour of
Professor George Cardona, presumably for his sixtieth birthday - even if, due to
the delay in printing, the editors do not mention this or any other specific
occasion. One may say that Festschrifts constitute a kind of literary and scientific

genre, and share some common features and constraints that characterise

this book as well. Surely, a Festschrift is meant to acknowledge the scientific
achievements of a scholar; but it is also (or at least should be) a way to show the

capacity of the same scholar to influence the word of scholarship, and to inspire
more or less directly the work of other scholars. A Festschrift, therefore, may be

an excellent instmment to evaluate the state ofthe art of current research in some

area of scholarly work (though from an inevitably limited perspective) - whereas

an haphazard collection of papers is often the best way to hide even good
contributions from the eyes of future scholars.

The present collection belongs without doubt to the first kind and shows a

remarkable internal unity and cohesion in the topics tackled, and also some

underlying methodological similarities. On the other hand, it does not contain
much material that is completely new: some contributions, though quite
interesting, are in fact secondary points and sidelines arising from more comprehensive

works; others, as the contributors duly acknowledge in their papers, are

fresh presentations with new data and arguments of subjects already dealt with
in previous versions. But this is also a typical constraint of the Festschrift genre,
which, being linked to specific occasions, may sometimes impose its own timing
on scholars' work. Nonetheless, the book is without doubt a good picture of a

number of present-day trends and future research paths in Indian linguistics;
from that point of view it will be briefly commented on, with all due apologies if
the comment appears to suffer from the interests of the present writer. One final

AS/EA LVIII-4-2004, S. 1107-1146



1116 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

note to close this general introduction: as it happens all too often, the book is full
of harmless but fastidious misprints.

The Festschrift begins with a brief preface by the two editors, a complete

bibliography of George Cardona and a list of the doctoral theses supervised by
him.

I. Sanskrit Grammatical Theory—The first section is devoted to the study
of grammar conceived as a system, in an "almost synchronic" perspective. Most
of the contributions focus on later commentators, who nowadays seem to be

getting more and more independent attention for their own sake, and not as mere

helpful 'translators' of earlier authorities. JAMES BENSON's contribution ["How
names work in grammar", pp. 3-24; the title is somewhat misleading] deals

mainly with late interpretations of two well-known paribhäsäs (traditionally
referred to as yathoddesa- and käryakäla-paribhäsä) governing the interpretation

of names and paribhäsäs in grammar. The aim of the author is to contrast

Nägesa's interpretation of these paribhäsäs with the one proposed by his
predecessor Bhattoji Dïksita, and demonstrate how the latter was deeply influenced

by the theory of names developed by the Mïmâmsâ. While stating his case, the

author points out the difference between paribhäsäs and samjhäsütras as

exhibited by Nägesa, and explains it as a difference in the process of interpretation
of these two kinds of mles: through padaikaväkyatä or through väkyaikaväkyatä.
The fact of having drawn attention to this distinction is an important side

contribution, which gives the opportunity of re-thinking the differences between
these two kinds of metarules.

EIVIND G. KAHRS ["Some observations on the sthânasambandha", pp. 25-
43] actually presents a kind of résumé of some fundamental points on the

grammarians' conception of substitution extensively dealt with in his 1998 book

on the nirvacana tradition.1 In the present paper, he focuses on the notion of
sthäna and on the nature of the relation it determines through A 1 1 49 sasthï

sthäneyogä, while paying particular attention to the contribution of later

commentators, especially Nägesa.

Later grammatical tradition is the focus of the contribution by Robert A.
HUECKSTEDT ["Some later argument on iko yan aci", pp. 44-72]. The author

reconstructs the grammatical debate - principally between Srikrsna author of the

1 Kahrs, Eivind, 1998, Indian Semantic Analysis. The nirvacana tradition, Cambridge: Cam¬

bridge University Press.

AS/EA LVIII-4-2004, S. 1107-1146



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 1117

Prakâsa, his student Bhattoji Dïksita, and a later scholar of the same line,

Panditaräja Jagannätha - on the functioning of two paribhäsäs, namely A 1 1 50

"sthäne 'ntaratamah", which the author identifies as the principle of 'nearness',
and A 1 3 10, "yathäsahkhyam anudesah samänäm", labelled as 'respective
correlation', as well as on their role in interpreting A 6 1 77 "iko yan aci". The

author had already dealt with some of these problems in his 1995 monograph,2
but the focus in the present paper is the possibility (a rare one when studying
Indian tradition) of reconstructing the dynamics of a debate between scholars

whose life, work and mutual relations can be assumed with some confidence. It
also shows how, in Bhattoji Dïksita's times, it was possible to completely
overturn some well-established patterns of explanation of Pänini's text. In
Hueckstedt's present contribution, by the way, Snkrsna's and Jagannätha's

opinions are now accounted for. The argument concerning these two paribhäsäs
calls, as the author points out, for further reflections on the quotation of sounds

and pratyâhâras in grammar, particularly where the possibility of tadväcya-

väcya, i.e., as Hueckstedt puts it, 'expression of what is two steps away from the

word actually heard', is concerned. Strictly linked with these topics are his

considerations about 'how paribhäsäs work in grammar', particularly
Bhartrhari's proposal (mentioned on p. 48) of interpreting sthäne 'ntaratamah
'at the time of understanding a mie', and the similar position attributed to

Panditaräja Jagannätha, p. 67; in both cases, nevertheless, it seems that reference

to the more amply debated yathoddesa- and käryakäla-controversy might have

proved useful.
Some reflections concerning the practice of exegetical work are the core of

SAROJA Bhate's contribution ["Exegetics of Sanskrit grammar", pp. 73-86].
The author discusses some positions, assumed by Bhattoji Dïksita, concerning
the means to distinguish pratyâhâras from other grammatical items. While
commenting Bhattoji Dïksita's arguments, the author points out a shift in
tradition towards a 'theory-oriented' approach to grammar. She suggests that this

may be observed, among other things, in the usage of purely speculative
examples (like *kartrrartham}) to challenge grammatical interpretations, usage
that is never questioned in itself but is on the contrary accepted and answered to

"in the same environment of make-belief ' (p. 86).

2 Hueckstedt, Robert A., 1995, Nearness and Respective Correlation, Wiesbaden: Harrasso¬

witz Verlag.
3 Cf. Mahâbhâsya Vol. I p. 34 1. 20 ad Sivasütra 6 (Kielhorn's edition).

AS/EA LVIII-4-2004, S. 1107-1146



1118 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

V. B. BHAGWAT ["vaiyäkaranänäm nirvikalpajhänasarhkalpanä", pp. 87-
89] tackles a much earlier grammarian and philosopher, namely Bhartrhari, and

offers a brief commentary on VP 1 123, a famous kärikä asserting that all knowledge

is, as it were, permeated (anuviddha) by language. The author records

various interpretations, from the hypothesis that the kärikä had no other aim than

to eulogise the science of language itself, to the possibility that the claim it
makes should apply not only to linguistic knowledge (sabdajhäna), and to

structured or distinct (vikalpa) knowledge, but to indistinct (nirvikalpa) knowledge

as well.

II. KÄRAKA-SYUDlYiS,—The second section is devoted to one of the topics that
have most benefited from Cardona's scientific achievements. It is perhaps one of
the domains where the dialogue between Western and Eastern linguistic
traditions has proved most fruitful.

The first contribution, from BRENDAN S. GlLLON ["Bhartrhari's Rule for
unexpressed kärakas: The problem of control in Classical Sanskrit", pp. 93-
111], is a good example. The aim of the paper is to study various cases of
control in Classical Sanskrit and to compare them with their interpretation in
traditional grammar: namely, with some 'rules for unexpressed kärakas' as

framed by Bhartrhari. The author justifies his approach not only on the basis that

Classical Sanskrit offers a very rich corpus of data, extending over many
centuries, but also on the grounds that this same language has been described,

with 'prodigious and insightful work', by Sanskrit grammarians through the

ages. This statement duly reminds us of the fact that Sanskrit testimony is

invaluable for modem linguists, not only for its intrinsic richness, but also

because it has been transmitted together with a very refined first-hand

interpretation. On the other hand, what seems more questionable in this paper, is

Gillon's choice to found the interpretation on 'a mie' of Bhartrhari's. First of all,
it must be said that the author works exclusively on &. 3 7 81-82 and does not
mention k 86. The latter kärikä offers a different example which, if I understand

it well, does not posit 'sameness of kärakas' as a condition, but, at most,
'sameness of object (dravya)'. Besides that, it seems somewhat arbitrary to

suppose that the kärikäs at stake were actually meant as grammatical mles; their
role in the whole argumentation seems to be different. The point which
Bhartrhari seems to be asserting is that, on some conditions, a käraka may
remain unexpressed; he is not interested in determining on which conditions this
is possible. In other words, I am not sure if Bhartrhari (supposing that he is

AS/EA LVIII-4-2004, S. 1107-1146



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 1119

dealing with 'sameness of kärakas' and not with 'sameness of dravya') meant to

posit a condition of sameness of kärakas as different from a condition of
sameness of case-endings.

The collocation of S. D. Joshi and J. A. F. Roodbergen's article ["On P.

1.4.1-2: A reconsideration", pp. 112-20] among the karate-studies is somewhat

awkward. It is tme that their contribution concerns A 1 4 1-2, two sütras often

called forth while dealing with kärakas, but kärakas are hardly mentioned in
their text. In fact, their paper presents reflections on the functioning of two

conflict-solving principles - namely the more general principle of apavädatva

(application of the more specific mie) and the principle oiparatva (application
of the subsequently taught mie) enunciated by A 1 4 2;4 it shows that, in the

case of mutual conflict (yipratisedhd), the first principle is already adequate and

there is therefore no need for enunciation of A 1 4 2. The latter mie becomes

nevertheless necessary in case of non-vipratisedha cases of co-application of
terms. This offers a new argument to uphold Patanjali's second interpretation of
the two mles A 1 4 1-2, which consist in reformulating A 14 lä kadäräd ekä

samjnä and A 1 4 2 vipratisedhe param käryam as one single mie prâk kadärät

param käryam.
The third contribution of this section, by PETER M. SCHARF ["Panini,

vivaksä and tórate-mle-ordering", pp. 121-49], deals on the contrary with one

of the core topics of käraka-shxdies, i.e. the concept of vivaksä. In the first part
of his contribution the author strives to outline the specificity of the role of
vivaksä in Äära&a-attribution, in contrast with the role played by the ontological
status of the different elements involved, and with that of linguistic
cooccurrence. The issue is particularly significant; still, while the first assumption
is convincing, the second one would perhaps have benefited from an ampler
discussion. Twice Scharf is forced to assume that words normally held to refer to

the act of speaking are used in a different sense; on p. 128 he affirms that

vacana, in M I p. 325 1. 17 vr. 15 ad A 1 4 23 fi, "does not refer to enunciated or

even mentally constmcted speech." He further argues that this interpretation is

necessary because Kätyäyana "is speaking of the semantic condition for the

application of the käraka terms which in tum serve as the conditions for the

introduction of speech forms in the grammar." Still, this argument does not seem

fully convincing. In fact Kätyäyana, in the passage at stake, is simply asserting

For an ampler discussion and exemplification the authors refer to Joshi, S. D. and J. A. F.

Roodbergen (eds.), 1995, The Asthâdhyâyî of Panini. With translation and explanatory

notes. Volume IV (1.4.1-1.4.110), Delhi: Sahitya Akademi.

AS/EA LVIII-4-2004, S. 1107-1146



1120 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

that expression (vacana) of more than one käraka for one and the same participant

in the action occurs freely in real speech and that the name one gives to the

käraka thus realised is grounded on the expression (vacanäsraya) actually

employed. The argument seems to be that attribution of käraka-roles does not

depend on ontology, but on actual linguistic usage. In other words, Kätyäyana
resorts here to the well known non-commitment of grammar to ontology and to

'things as they really are'. Giving one or the other käraka-name to the participants

of an action depends on actual linguistic choices and not on some

ontological quality inherent in the participants themselves. Similarly, on p. 129

SCHARF is forced to specify that "although Patanjali uses the phrase, 'is spoken

of,' (kathyamäne) instead of 'is present', [...] Patanjali is not speaking of a

cooccurrence condition." Here too, the argument does not seem to be beyond

question: Scharf assumes that - verbal endings being present in Devadattah

pacati as well as in sthâlï pacati - there would be no room for expressing the

independence of other action-participants if linguistic co-occurrence were at

stake, inasmuch as the agent would be always expressed. Still, this position is

abandoned by Patanjali himself who, in the subsequent lines, proposes to reason
in terms of combination with / inherence in (samaväya) the principal agent

(pradhäna), or separation (vyaväya) from it. It is therefore not impossible that

Patanjali purposely used kathyamäne to identify a conception of independence
which he rejected immediately afterwards. Moreover the two terms, samaväya
and vyaväya, are often used in contexts of co-occurence phenomena as well,
especially when dealing with phonemes which may be either combined or
separated. We do not maintain here that co-occurence conditions are sufficient to
mie out vivaksä from the grammatical device of käraka attribution; nevertheless,
these two concepts are deeply mingled, and co-occurrence cannot be too swiftly
mied out. In the second part of his contribution the author discusses the relation
between the vivaksä principle and the two adhikära-rules 1 4 1-2, and their role
in the mechanism ofkäraka attribution.

MADHAV M. DESHPANDE ["Kärakas: Direct and indirect relationships", pp.

150-61] examines models used to represent relationships between kärakas and

their import in the constmction of the corresponding theory. The main model is,

of course, the kärakacakra, 'wheel of kärakas' used as the name of a certain

number of very recent texts; but the author proposes other models that may help
to represent Pänini's conception of käraka-relations.

III. Historical Studies in Grammatical Traditions—The third section is

devoted to a more history-oriented series of contributions on grammatical tradi-

AS/EA LVIII-4-2004, S. 1107-1146



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 1121

tion. Two contributions concern the role of Buddhist grammar and grammarians
in the making up of Indian grammatical tradition.

ANNA RADICCHI ["Two Buddhist Grammarians: Candragomin and Jayäditya",

pp. 165-81] comes back to the notion of vivaksä and contrasts its usage in the

Mahâbhâsya to the usage in two grammars written by Buddhists, the first being
the Cändravyäkarana (along with the Vrtti), the second the first five adhyäyas
of the Käsikä "accepting as a working hypothesis that the first five adhyäyas are
the work ofthe Buddhist Jayäditya" (p. 168). The concept of vivaksä seems to

acquire further domains of application in the treatise of Candragomin (while not
in the Käsikä), and Radicchi suggests this is linked with the interests in psychology

and with the anti-ontological claims typical of Buddhism in Candragomin's
time. The author presents some interesting illustrations of this dialectics between

philosophical assumptions and grammatical mles: for example the emergence of
vivaksä (in the Cändravrtti) while discussing the use of verb forms (particularly
to express time), which reminds us strongly of the Buddhist debate concerning
the unreality of time. Another example, opposite to the preceding one, is the

absence of the concept of vivaksä in a domain, that of the means to signify 'the

independence ofthe agent', where it is to be found already in the Mahâbhâsya;
this is another fact which seems strictly linked to extra-grammatical beliefs.

Much-debated questions concerning Cändravyäkarana and the Vrtti are

dealt with in JOHANNES BRONKHORST'S contribution ["The Cändra-vyäkarana:
Some questions", pp. 182-201] too. In this paper, the author presents some new
data and further reflections in support of his earlier assumption that sütra and

vrtti have one and the same author, and returns to the hypothesis of a common
source (probably of päninian tradition) to which both the Cändravyäkarana and

the Käsikä are possibly indebted.5 Important new testimony in this matter is

offered by a number of readings which the Dïpika of Bhartrhari shares with the

Käsikä alone, a fact which suggests that the two texts also had another source in

common, considering that the author thinks it unlikely that the Käsikä borrowed

directly from Bhartrhari. Finally, there is a brief discussion concerning the date

and place of composition ofthe Cändra-vyäkarana.
JAN HOUBEN's contribution ["Semantics in the History of South Asian

Thought: Three observations on the emergence of semantics in the Sanskrit

The previous paper to which Bronkhorst make reference is Bronkhorst, Johannes, 1983, "On
the history of Päninian grammar in the early centuries following Patanjali" in Journal of
Indian Philosophy 11: 357—412.

AS/EA LVIII-4-2004. S. 1107-1146



1122 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

tradition", pp. 202-22] has a more theoretical approach than the preceding two.
The author presents here three observations concerning the task of
reconstructing a history of semantics (taking this term in a broad sense) in Sanskrit

linguistics. The first claim is that "the available Sanskrit texts testify to an

exceedingly long history of efforts dealing with semantic problems stretching

over a period of at least 3000 years" (p. 203). The formula 'history of efforts

dealing with semantic problems' is surely not unintentional, as the author is well
aware of the fact that there is no Sanskrit semantic tradition as such (nor a word
in Sanskrit to signify it). A historical perspective in this domain is most needed,

as Houben points out in his second observation, and without doubt it has long
been neglected. Still, one wonders if the fact that there is no tradition as such,

developed in the Indian sub-continent in this domain, does not, at least partially,
impair the initial claim about a history 'stretching over a period of at least 3000

years'. The different cultural episodes of this history are collected together
because we, from the outside, recognise in them a sameness of topics (namely
the study and representation of meaning) which perhaps was not perceived as

such at the time, and because all these episodes share the (more or less) same

language. This is of course perfectly sound, but there is a touch of arbitrariness

of which one should be aware. This objection is in part answered in the third

point where Houben, premising that "several factors may prevent us from clearly
perceiving a landmark in the history of semantic thought" (p. 214), identifies

some major 'landmarks' or 'cmcial episodes' in this millenarian history, from
which he proposes to begin reconstmcting a coherent historical account:

Brähmana-texts, the Nirukta, early Mïmâmsâ, Pänini's grammar, Vâkyapadïya,
Dignäga and Dharmakïrti, Dhvanyäloka, Navya-Nyäya.6 A wider discussion

among scholars on the relevance of each of these landmarks would certainly

prove fruitful.
The section is then closed by two briefer articles. WILLIAM MALANDRÀ

["Notes on the Avestan grammatical tradition", pp. 223-33] presents some

interesting cases of grammatical intervention in the Avestan text (etymological
insertions, tmesis and division of compounds), and proposes to read them as

hints towards the reconstmction of some features of Zoroastrian grammatical
tradition. K. MEENAKHSI ["Making of Panini", pp. 234-48] writes a generic

6 For an ampler discussion of these landmarks the author refers to Houben, Jan, 1997, "The

Sanskrit Tradition" in van Bekkum et alii (eds.), The Emergence of Semantics in Four

Linguistic Traditions, Studies in the History of the Linguistic Sciences, Amsterdam (NL)
and Philadelphia (USA): John Benjamins.

AS/EA LVIII-4-2004, S. 1107-1146



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 1123

essay whose aim (among others) is to "to trace the history of linguistic
speculation of the Indo-Aryan speech community from the earlier stages of Vedic

[...]" (p. 234).

IV. Lexical Studies—The fourth section begins with two brief notes, one from
G. B. PALSULE ["Sanskrit âsïna", pp. 251-56] on the problematic form asina,
which the author proposes to interpret not (as it is generally done) as an irregular
form of present participle, but as a past participle, and another from M. A.
MEHENDALE ["Does Patanjali on Panini 5.2.9 refer to chess?", pp. 257-63], who
addresses the question of whether Patanjali's commentary on Panini 5 2 9 refers

to chess or to a kind of backgammon.

TORU YAGI's contribution ["Once again on the forms of oath in classical India

(I): In connection with Kätyäyana's vt. 8 'sapa upalambhane' on Panini 1.3.2",

pp. 264-89] is a good example of how päninian grammar may help in

highlighting some very subtle facts concerning language. The author works on
forms of oath in classical India and interprets them through some sütras and

värttikas which concern the meaning and government of the root sap. He

reconstmcts three different but related meanings (to curse, to swear, i.e. to curse
one's own self under certain conditions, and to swear or declare something to

somebody), and suggests that the dative governed by the ätmanepada form (e.g.

te sape, 'I swear to you') is not mied by A 1 4 32 (generic definition of sampra-
däna), but by A 1 4 34 which - in Yagi's interpretation - teaches the technical

name sampradäna for "one to whom (something / someone) is being desired (by
the agent) to be made known" in co-occurence with some roots, among which

sap (p. 280). The author therefore interprets sentences like the preceding te sape
as meaning that the act of formulating an oath (i.e. of formulating a curse on
one's own self, hence the ätmanepada endings) is accomplished so as to make

someone else (expressed in the dative case) aware of something.
The last contribution concerns Vedic studies; STEPHANIE W. JAMISON

["Rigvedic sïm and ïm", pp. 290-312] presents an amply documented study on
the two so called 'particles' sïm and ïm in the Rgveda. The aim ofthe author is

to resubmit to the attention of scholars, and offer new arguments to, the view
already formulated by Grassman that these two forms are originally and

principally forms of enclitic accusative pronouns; she also attempts to distinguish the

functions and distribution oîsïm and ïm (and Î) at a synchronic level. At the end

of the paper, the author proposes several stimulating (though not always fully
acknowledgeable: particularly weak seems the justification for the long ï of the

AS/EA LVIII-4-2004, S. 1107-1146



1124 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

mostly masculine accusative ïm) reflections and problems concerning the origin
of these forms and their further developments.

V. CULTURAL STUDIES—The section consists principally in a long article by
ALBRECHT WEZLER ["Some remarks on the final verses of the Kämasütra", pp.
315-43], who proposes a new translation and commentary on the last verses of
the Kämasütra. The author highlights the apologetic character of this conclusion,
by the means of which Vätsyäyana justifies his work "stressing the intrinsic
exigencies of his sästra qua sästra [...] and incorporating at the same time [...]
criticism and identifying himself with it" (p. 338). There follows a brief
miscellaneous note from HARMUT SCHARFE ["The language of the physician",
pp. 344-46] who presents some euphemistic linguistic practices drawn from the

Carakasamhitä, and a syntactic peculiarity which characterises the style of
Drdhabala, who integrated some missing books of the Carakasamhitä.

VI. Modern Indian Languages—The section is quite disparate. M. B.
EMENEAU ["Some Toda developments of Proto-Dravidian r", pp. 349-57] gives
evidence to assess some developments of Proto-Dravidian *r in Toda, especially
Toda w in word-final position (with the exception of some imperative forms
where we get d or /). The author discusses also some difficult forms and

proposed etymologies. PETER EDWIN HOOK and KUSUM JAIN ["How to be

sarcastic in Hindi-Urdu", pp. 358-73] discuss some lexical / grammatical
devices used in Hindi-Urdu to express a universal pragmatic phenomenon like
sarcasm. The authors classify expressions of sarcasm following whether they
attack the presumed beliefs of the person to whom the utterance is addressed (the
addressee), or the presumed beliefs of some person involved in the situation
described by the utterance (the subject), or previous beliefs of the speaker him /
herself. Still they do not try to ascertain if there are grammatical features that
characterise each type, even though they make scattered suggestions in this
direction while commenting the data. The last contribution, by BH. KRISHNA-

MURTI ["Gender and Number in Dravidian", pp. 374-81] lists three dominant

types to express gender and number in Dravidian languages, and argues that one

of them represents the original Proto-Dravidian system.

Maria Piera Candotti

AS/EA LVIII-4-2004, S. 1107-1146



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 1125

GrasmÜCK, Oliver: Geschichte und Aktualität der Daoismusrezeption im

deutschsprachigen Raum. Münster: Lit Verlag, 2004. ISBN 3-8258-7017-0. 145

Seiten.

Oliver Grasmück gibt in seiner Arbeit einen historischen Abriss deutschsprachiger

Rezeptionsmuster und (populärer bzw. populärwissenschaftlicher)
Aneignungen dessen, was "in der westlichen Welt unter dem Label «Daoismus»

firmiert": "Die Muster in der Wahrnehmung und Verarbeitung des Fremden vor
dem Hintergmnd der eigenen christlich geprägten Kultur gilt es aufzuweisen."

(S. 14) Grasmück erschliesst die Fülle dieser "Dao-Literatar" in drei Kapiteln
und führt sie mit Hilfe selektiver Kriterien einer systematischen Darstellung zu.

(1) "Geschichte der Daoismusrezeption: Chronologie und Rezeptionsmuster" (S.

21-54) entwirft eine Periodisiemng der Rezeptionsprozesse in sechs Phasen von
der jesuitischen Mission bis in die Gegenwart (S. 21-33). Kursorisch werden

jeweilige Dispositive wie beispielsweise missionarische und theologische Deu-

tangsmodelle, Übersetzungen "in christlichen Schemata", alternative Formen

von Religiosität im Zuge der sogenannten Lebensreformbewegung und die Rolle
des Verlegers Eugen Diederichs skizziert (S. 33-54).

(2) "Empirische Bestandsaufnahme der Daoismusrezeption im deutschsprachigen

Raum: 1900-2000" (S. 55-101) bezieht sich vor allem auf die Entwicklungen

des Buchmarktes während des genannten Zeitraumes. Die kategoriale
und mit Statistiken untermauerte Darstellung gibt Aufschluss über inhaltliche
Tendenzen und Erscheinungszahlen des Genres "Daoismus".

(3) "Der Daoismus des Westens: Systematisiemng und Ausblick" (S. 102-112)
deutet die westliche Aneignung des Daoismus als Ergebnis einer strukturellen
Ähnlichkeit zwischen chinesischer und modemer westlicher Religiosität (S.l08-
109). Als solcher erscheint er in der Dichotomie Körper/Geist begründet, welche

"in den größeren Kontext des westlich-religiösen Codes eingebunden wird und
dessen Ausdmcksfähigkeit erweitert." (S. 112)

Bei aller gebotenen Knappheit verliert Grasmück terminologiegeschichtliche
und begriffliche Probleme der Rezeption nicht aus dem Blick. In dem engen
Rahmen seiner Studie wären eine darüber hinaus gehende ideengeschichtliche
Aufarbeitung der Rezeption wohl kaum möglich oder eine am Einzelfall orientierte

Darstellung entsprechender Motive und Dispositive wenig sinnvoll gewe-

AS/EA LVIII-4-2004, S. 1107-1146



1126 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

sen; deshalb stehen vor allem die publikationshistorischen Entwicklungen im
Vordergmnd. Als sinnvolle Ergänzung erweist sich der "Anhang" (S. 124-145)

- eine nach mdimentären Kategorien des Buchmarktes wie bspw. "Mystik/Meditation",

"Sexualität/Partnerschaft" etc. geordnete Bibliographie der deutschsprachigen

Daoismus-Literatar.

Martin Lehnert

JACOBS, Jörn: Textstudium des Laozi: Daodejing. Eine komfortable Referenzausgabe

mit Anmerkungen sowie Anhängen für die praktische Arbeit. Zugleich
Versuch einer modernen Altphilologie des klassischen Chinesisch. Frankfurt am
Main, Berlin, Bern, Bruxelles, New York, Oxford, Wien: Peter Lang, 2001.

Frankfurter China-Stadien, Band 6. ISBN 3-631-37254-X. 376 S.

Jacobs "komfortable Referenzausgabe" des Daode jing besteht aus folgenden
Elementen für jeden der 81 Abschnitte dieses Werkes (pp. 13-227):

1. Die Wiedergabe eines sogenannten "tradierten Textes", der in Einzelsätze

umgebrochen, aber ohne Interpunktion gesetzt wird. Im Kapitel "Methode der

Textdarstellung (Präsentation des Textes)" (pp. 295-299) heisst es dazu: "Der
tradierte Text unterscheidet sich nur marginal von der Wang Bi-Ausgabe. Da es

viele jeweils in Details unterschiedliche Textausgaben gibt [...], wird im
Zweifelsfall die Wiedergabe des Wang Bi-Textes bei Gäo Ming 1996) als gültig
angesehen."

2. Eine "Lesung des tradierten Textes", d.h. eine punktierte, neuchinesische

Lesung in Pinyin-Umschrift.
3. An sogenannt "wesentlichen Stellen" (p. 296) werden abweichende Versionen

(gemeint sind die Rezensionen A und B aus Mawangdui, sowie die Guodian-

Auszüge) "einfach gegenübergestellt", ohne dass ein Urtext rekonstruiert würde.
4. In den "Anmerkungen zu den Texten" stehen vermischte Notizen, etwa zu

Variantenschreibungen in den verschiedenen Rezensionen. Manchmal heisst dieses

Element auch "Textvergleich", "Textanterschiede" oder wird gänzlich ohne

Titel behandelt; manchmal steht es über, manchmal unter dem Element

"Wörter"; in letzterem Falle dann zumeist ohne Titel.
5. Das Element "Wörter" besteht aus einer Aufzählung der im jeweiligen
Abschnitt vorkommenden Schriftzeichen, gefolgt von deren neuchinesischen

Lesungen in Pinyin-Umschrift, sowie einer beliebig gewählten Liste von in
Wörterbüchern aufgefundenen Bedeutungen.

AS/EA LVIII-4-2004, S. 1107-1146



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 1127

6. "[B]ei vielen Kapiteln" wird eine "Inhaltswiedergabe gegeben, in der versucht

wird, möglichst textnah zu bleiben, mit möglichst wenigen kontextuellen Annahmen

auszukommen und möglichst keine mode- oder ideologiebehafteten
Ausdrucksweisen des Deutschen zu benutzen. Sie soll nur der Orientiemng dienen

und erhebt keinen Anspmch auf Übersetzungsqualität." (p. 297) Dies Element

heisst manchmal auch "zu Inhalt und Übersetzungen" oder "zum Inhalt".
7. "[I]n vielen Kapiteln" gibt es "Übersetzungen verschiedener Autoren" (p.

297-298). Kurze, bewertende Kommentare von Jacobs zu den jeweiligen
Übersetzungen folgen. Zuweilen haben diese den Titel "zu den Übersetzungen".

(Nota bene: Zumeist sind hier die Übersetzungen von Richard Wilhelm, Ernst

Schwarz und Robert G. Henricks gemeint, andere Versuche werden bloss sporadisch

zitiert.)

Als Anhang bringt Jacobs ein- oder mehrseitige "Allgemeine Anmerkungen zum

Dàodéjïng" (pp. 229-334), namentlich (in der Reihenfolge ihres Auftretens):
eine Synopsis der Textstruktar (p. 228, sie!), "Aufbau des Textes", "Rhetorik",
"[bjäufig vorkommende Themenbereiche und deren Verteilung im Text", "Wertung

des Dàodéjïng", Rezeption in China und Europa, alte Bezeichnungen für

Beijing und China, "Bezeichnung des Textes", Dào (il) und Dé (It) "als
Zeichen, Wort und Begriff, dazwischen "Daoismus", danach "Etymologie",
"Eigennamen", "Klassische chinesische Epoche", "Kontakte zu China in der

Kaiserzeit", [sieben] "Lehnschreibungen" in den Mawangdui-Texten, "Lesbarkeit

altchinesischer Texte", "Methode der Textdarstellung", Methoden des Textvergleichs,

der Textanalyse, des Übersetzungsvergleichs, Pinyin-Umschrift, "Philosophen

der klassischen chinesischen Zeit", "Radikalsystem", Reime im Daode

jing, "Tabus" [der Wortschreibung], wichtige Textausgaben, "Textversionen

(generell)", "Textverständnis und Übersetzbarkeit alter Texte", "Texttradition",
"Übersetzungen".

Dem Anhang folgt ein "Sach- und Namensindex" (pp. 335-343), ein
"Zeichenindex" (des tradierten Textes des Daodejing, pp. 344-351), die
"Zeichenhäufigkeit" (pp. 352-358), das Verzeichnis der "Literatur" (pp. 359-366), eine

"Radikalvergleichstabelle" (pp. 367-372), eine Chinakarte mit den alten Staaten

(pp. 373-374), sowie eine Liste der "Provinzen des heutigen China" (p. 375).

Trotz Ansprüchen, eine "moderne Philologie" (Untertitel, pp. 1-6, passim), nicht

nur für "Leser" (und Leserinnen), "die sich bisher nicht mit Altphilologie
beschäftigt haben", sondern auch für "Sinologen und Japanologen" zu bieten und

AS/EA LVIII-4-2004, S. 1107-1146



1128 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

ein "komfortables Textbuch" zu schreiben (p. 4), ist Jacobs Werk für die
philologische Arbeit unbrauchbar und der Lesekomfort gering.

Variomm-Ausgaben sind für Textvergleiche ungleich komfortabler.1 Die

Aufzählung von Wortbedeutungen ist unnötig. Stattdessen wären eingehende
semantische Untersuchungen erwünscht. Die Notation von Schriftzeichen in den

Manuskriptfunden weist eigenwillige Gebrauchsformen auf, die heute der

Interpretation bedürfen. Zumeist handelt es sich um Lehnschreibungen, das heisst,
das notierte Zeichen verschriftet bloss den Lautwert eines Wortes. Nun heisst

Jacobs sämtliche Interpretationen, wie ein solches Zeichen zu lesen sei, durchwegs

"Korrekturen", was ja wohl eine fehlerhafte Schreibung auch dort impliziert,

wo bloss ein Schreibgebrauch zum Tragen kommt. Die diesbezüglich
gemachten Bemerkungen sind oft dunkel oder repetieren bloss die Lesevorschläge
anderer Autoren (oft diejenigen Gao Mings). Der Autor hat sich leider auch

nicht mit den rekonstruierten Lautwerten und historischer Phonologie befasst,

weswegen seine Aussagen über die Zeichenverwendung in den Manuskriptfunden

zusätzlich an Prägnanz verlieren.

Rudolf Pfister

Masilamani-Meyer, Eveline: Kättavaräyan Katai—The Story of Kättavaräyan.

An annotated Translation. Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, 2004. (Beiträge

zur Kenntnis südasiatischer Sprachen und Literaturen 10). ISBN 3-477-
04712-7. 337 pp.

Many of the popular Tamil folk stories and ballads survived thanks to the

initiatives of the publisher B. Irattina Nayakar and Sons. These publications do

not always follow the principles of a critical edition. However, the stories are
made available for a wider public for an affordable price. The present translation
of the Kättavaräyan Katai is based on one of those publications. Kättavaräyan
was a Tamil folk-hero with a mystic origin and engaged himself in criminal
activities. He was punished with impalement; but did not die. In the end he

1 Der Rezensent verweist dazu auf folgende Werke, die sich nicht in Jacobs Bibliographie
finden: Shima Kunio ftlffj, 1973, Röshi kösei ^T&iE. Tokyo: Kyûko shoin ïK^lr
K. Li Ruohui 3^W, 2001, Laozi yiwen duizhao biao %1-^XfiWM. In: Jianbo

yanjiu ffflffiffl^ 2001:853-875.

AS/EA LVIII-4-2004, S. 1107-1146



Rezensionen / Comptes rendus /Reviews 1129

became a minor Hindu god. The story shares many structural similarities with
the other Tamil folktales, and like many of them it is also a story of the

development from humane to divine of a folk hero. The story is full of Tamil
cultural elements and is also a revolt against the high caste Brahmins. It is sung
and enacted during village temple festivals for the god Kättavaräyan. The text
and translation are also a portrayal of the Dravidian and Aryan cultural mix in
the Tamil society.

The cult of Kättavaräyan: Kättavaräyan is a "criminal" Hindu village God,
and is also a "demon devotee" of Siva according to the descriptions of Alf
Hiltebeitel.1 He is also respected as a slain innocent folk's hero of Tamil Nadu.
Such heroes are praised as if they are gods, and a divine myth starts snowballing
around their mystical birth, growth, supernatural powers and valorous acts. In
the course of time the folk story is enlarged or shortened due to the influence of
the local cultural and social factors. In due course they demand their seat within
the gallery of Hindu gods. This is one way of looking at the story of Kättavaräyan.

Temples for such protecting village deities are often found at the outer

areas of the villages and cities and near the borders. They are often seen as

protectors of agamic Hindu deities dwelling in the centre of a village or town.
Because of the location, where such temples for the protecting deities are found,
and, because of their non-agamic rituals as against the agamic rituals ofthe main
Hindu gods, and, because of the subordinate position of the protecting gods in
the hierarchy of higher and lower gods, such village gods are also studied in the

light of the Aryan diffusion into the south of India. The central question is

whether they are original Dravidian gods belonging to local societies or whether

they are imported Aryan gods who underwent localisation. In the past years both
the theories have received attention and contributed to a better understanding of
the village deities. Madeleine Biardeau's research points out that these minor
gods should not be seen as the remnants of a Dravidian religion; but as part of
the total Hinduism with its superior and inferior forms.2 The oral and written
versions of the story of Kättavaräyan portray him, on the one hand, as a

"criminal" god and, on the other hand, as a "demon devotee". The transformation is

1 Alf Hiltebeitel defines the "criminal gods" and the "demon devotees." Violation of the

sacred codes and boundaries is one of the characteristics of the criminal gods. Demon

adversaries are converted by gods into their devotees. See Alf Hiltebeitel, ed. 1990.

Criminal Gods and Demon Devotees - Essays on the Guardians of Popular Hinduism, New
Delhi: Manohar, p. 1.

2 Madeleine Biardeau, 1990. "Brahmins and Meat-Eating Gods", pp. 19-33. In: Criminal
Gods and Demon Devotees, op. cit.

AS/EA LVIII-4-2004. S. 1107-1146



1130 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

from violence to deification. A violent folk-hero becomes a guardian of a god
and a demon devotee. Through his supernatural powers he becomes ultimately a

god himself. Criminal Gods and Demon Devotees shows a number of parallelisms

among such figures arising from different parts of India.

Kättavaräyan is not an isolated "criminal" hero in the history of Tamil folklore.
His profile as a criminal hero does not deviate from that of the other folk-heroes
such as Karuppacämi - the guardian deity of Kallalakar, one of the localised
forms of Vishnu, in the temple for Kallalakar in the city Alakarkövil.
Alakarkövil is about twelve miles away from Madurai and lies on the northern
banks of the river Vaikai. Kallalakar is considered to be the brother of
Meenakshi - the presiding goddess of Madurai and consort of Siva.3 There are

many parallelisms between the mythologies of Kättavaräyan and that of the two
festivals in Madurai. The family network of brother and sister is found between

Kallalakar and Meenakshi on the one hand and between the mother of
Kättavaräyan and his uncle Perumäl on the other hand. One of the important
violations of Kättavaräyan is his marriage with a high caste Brahmin girl while
he himself belonged to the low caste Paraiya. Kämätci, his divine mother,
warned Kättavaräyan that "she belongs to the Brahmin lineage, the highest caste,

or not? Because ofthe Brahmin's daughter, a great sin will occur. Because ofthe
Aiyan's daughter, a disaster will happen [...] it is through the girl that the stake

trees will come to pass."4 In a way the story of Kättavaräyan is a mockery ofthe
Brahmins and a diffusion of the distinction between pure and impure on the

religious and social levels. In the katai cheating is justified and killing is

tolerated.

The introduction to the cult of Kättavaräyan (pp. 8-23) devotes special
attention to the geography of the Kättavaräyan story, which is based on the

author's fieldwork. The introduction is highly useful for understanding the
historical and cultural ramification of the story. As is mentioned above Criminal
Gods and Demon Devotees helps one to understand the place of this folk-hero

3 See Dennis Hudson, "Two Citrâ Festivals in Madurai." In: Guy R. Welbon & Glenn E.

Yocum, ed. 1982. Religious Festivals in South India and Sri Lanka, New Delhi: Manohar,

pp. 101-156.
4 Eveline Masilamani-Meyer, Kättavaräyan Katai - The Story of Kättavaräyan, op. cit., p.

131.

AS/EA LVIII-4-2004, S. 1107-1146



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 1131

and guardian god within the wider context of Hinduism and the process of
localisation.5

The Tamil text (pp. 189-337) ofthe Kattavarayacuvami katai, which is included
here as an Appendix, is a reproduction of the text published by the B. Irattina

Nayakar & Sons in 1980, and the English translation is based on this Tamil text.
The popular publication of 1980 is not a critical edition, and it is not known
whether it is based on a manuscript or an oral version. Oral versions of this story
are still in vogue in Tamil Nadu. The inconsistencies in the text and the story are

attributed to the varying oral versions. Masilamani-Meyer points out the
inconsistencies (p. 3) in the published text and David Shulman6 remarks about the

dependability of the unedited versions of the texts. The Tamil text is,
unfortunately, one ofthe many versions ofthe story.

About 430 foot-notes are added to the English translation (pp. 24-152) of
the story. The foot-notes deal with a variety of subjects such as the place of
words from the spoken language and the cultural importance of some words and

expressions. For example, in foot-note 434 she explains the difference between
the literary tutai and the colloquial total 'thigh'. In the same foot-note the author
refers to the Tamil belief that the presence of a mole on the thigh of a girl
adumbrates misfortune for her husband. In the corresponding Tamil text there is

a reference to the mark of a "snake" (a black spot) on the thigh of the Brahmin

girl Äriyamälai. Kättavaräyan wanted to marry her. The elegant and functional

English translation ofthe Tamil text is greatly enriched by the hundreds of
elucidating foot-notes. Through the foot-notes Masilamani-Meyer emphasises the

narrative character of the text. The appended Tamil text helps the readers to
examine the validity ofthe English translation.

Apart from the katai versions of the story there are also other versions
found in different Tamil genres such as Ammanai, Ëcal and Nätakam. The

portrayal of Kättavaräyan in the various genres ranges from a disgusted criminal
hero to a benevolent god. The story or katai versions of the Kättavaräyan impart
amusements, while the Ammanai versions depict a dignified and godly
Kättavaräyan. The katai is full of supernatural birth-stories of Kättavaräyan and the

magic's he displayed to seduce the girls he wanted. For example how Kätta-

5 The articles of Biardeau, Shulman and Masilamani-Meyer together with the splendid intro¬

duction of Alf Hiltebeitel cover a vast area of this subject. See Alf Hiltebeitel, Criminal
Gods and Demon Devotees, op.cit., pp. 1-103.

6 See David Dean Shulman, 1990. "Outcaste, Guardian, and Trickster: Notes on the myth of
Kättavaräyan", in: Criminal Gods and Demon Devotees, op. cit., pp. 35-36.

AS/EA LVIII-4-2004. S. 1107-1146



1132 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

varäyan took the form of a fish to come in contact with the bathing Brahmin girl
Äriyamälai. The details about Kättavaräyan are available from the various
versions ofthe katai and the other genres.

Masilamani-Meyer has made accessible to the scholars of Indian culture, in

general, and Tamil language and literature, in particular, an important Tamil
ballad. Her scientific translation with rich notes on the language and culture, and

the reproduction of the Tamil text are significant contributions to the study of
Tamil folklore and religion.

A.G. Menon

OffermannS, Jürgen: Der lange Weg des Zen-Buddhismus nach Deutschland.
Vom 16. Jahrhundert bis Rudolf Otto. Lund Studies in History of Religions
Volume 16. Stockholm: Almqvist & Wiksell International 2002. ISBN 91-22-
01953-7. 355 Seiten.

Die Bedingungen, unter welchen sich buddhistische Religionsformen im christlich

geprägten Westen konstituieren, werden eher sporadisch und dann überwiegend

mit sozialhistorischen Ansätzen untersucht. Problematisch erscheint

weniger die Identifizierung der im Westen reduktionistisch als "buddhistisch"
begriffenen Phänomene selbst, als vielmehr das historisch gewachsene Konglomerat

von Vorannahmen, die diese einer "importierten", rational nicht fassbaren,
"esoterischen" Praxis zuschreiben. Die Betonung des "Fremdartigen" dient
bisweilen als Rechtfertigung einer geflissentlichen Nichtbeachtung der buddhistischen

Lehrinhalte und ihrer religiösen Bedeutung. Entsprechend konzentriert
sich das jüngere intellektuelle Interesse am Buddhismus vor allem auf sein

Potential für interkultarelle Verständigungsprozesse zwischen Ost und West: So

unterschiedlichen Persönlichkeiten wie dem Dalai Lama, Martin Heidegger oder
Daisetz Teitarö Suzuki wird zuweilen eine Art Stellvertreterfunktion im

sogenannten "Dialog der Kulturen" bzw. "Religionen" zugewiesen, und dabei
das mdimentäre Bild vom Buddhismus als einendes Band des asiatischen

(Zeit-)Raumes zwischen (antikem) Griechenland und (modernem) Japan
beschworen - vermeintlicher Zugang zum Verstehen des jeweils "Anderen". Voreilig

werden dabei je nach Interesse diachrone Verschiedenheiten in synchrone
Gegensätze oder Identitäten umgemünzt.

Hermeneutische Vindiziemngen dieser Art sind nicht allein als
postkoloniale Repräsentationen des Buddhismus zu verstehen. Vielmehr beherrscht

AS/EA LVIII-4-2004, S. 1107-1146



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 1133

nach wie vor eine Reihe von wesentlich älteren Stereotypen die westlichen

Buddhismus-Rezeptionen. Diesen Stereotypen geht Jürgen Offermanns - mit
Schwerpunkt auf dem in Deutschland prominenten "Zen-Buddhismus" (S. 10) -
in seiner religionshistorischen Studie nach, und zeigt ihre bis in das 16. Jh.

zurückgehende Kontinuität auf, jene Zeit also, da Jesuitenmissionare in China
und Japan die ersten Berichte zum Buddhismus verfassten.

Offermanns' detailreiche Arbeit "über den langen Weg des Zen-Buddhismus

nach Deutschland" ist einem hermeneutisch anspruchsvollen Gegenstand

gewidmet, dessen Relevanz sich bereits aus den ideengeschichtlichen
Zusammenhängen von vier Jahrhunderten europäischer Religionsgeschichte ergibt, den

historischen, sozialen und ideellen Prozessen, die der religionsphilosophischen
Auseinandersetzung des Theologen Rudolf Otto (1869-1937) mit dem Zen

vorangingen, diese konditioniert und begleitet haben. Rudolf Otto war von
prägender Bedeutung für die westliche Konzeptualisierung des Zen-Buddhismus,
wobei sich für Offermanns auch die Frage nach den Motiven und Bedingungen
einer Reihe von religiösen Ausdrucksformen stellt, die von Ottos Zen-Rezeption
beeinflusst sind.

Offermanns sichtet eine Fülle von Quellen und arbeitet ihre Dispositive
chronologisch in den gegebenen sozialen, ökonomischen, politischen und

theologischen Zusammenhängen heraus. Im Ergebnis findet man eine ebenso

vielschichtige wie spannende Darstellung, deren roter Faden im Folgenden skizziert
werden soll:

Im ersten Kapitel begründet Offermanns die Wahl des Forschungsgegenstandes

(S. 10-11), diskutiert Ansätze und Ergebnisse der bisherigen Forschung
(S. 11-16) und die methodologischen Prämissen seines religionshistorischen
Zugangs (S. 16-24). Diesen zeichnet aus, dass der untersuchte Rezeptions-

prozess von seinen Anfangen her, seit den jesuitischen Missionsbriefen aus

Japan und China, aufgerollt wird. Offermanns geht rezeptionsgeschichtlich vor;
er stellt die Quellen dar, die westlichen Gelehrten ermöglichten, sich über den

Buddhismus zu erkundigen, bespricht ihre historischen Voraussetzungen, ihre

Dispositive und die Dispositive ihrer Rezeption. Kommunikationswege,
Referenzfelder und Funktionen werden berücksichtigt, z.B. bei Briefen, Reise- und

Sitzungsberichten, philosophischen Abhandlungen oder programmatischen
Beiträgen zu internationalen Konferenzen. Offermanns macht die betreffenden
Intentionen kenntlich, indem er dem rezeptionsgeschichtlichen Vorgehen ein

diskursanalytisches Korrektiv an die Seite stellt.
Das zweite Kapitel (S. 30-71) ist der jesuitischen Mission in Japan und

China gewidmet, für lange Zeit die einzige Institution, die europäischen Gelehr-

AS/EA LVIII-4-2004, S. 1107-1146



1134 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

ten ermöglichte, Kenntnis vom Buddhismus zu erlangen. Dazu führt Offermanns
in das Selbstverständnis des Jesuitenordens und die damals aktuellen
theologischen Diskurse in Abhängigkeit von den jeweiligen sozialen und politischen
Fragen ein, ohne die "ein Verständnis des jesuitischen Zen/Buddhismusbildes

[...] nicht möglich" (S. 43) wäre.1 Ein besonderes Merkmal der jesuitischen
Buddhismus-Rezeption war die Wahmng des Informationsmonopols. Die für
wertlos befundenen buddhistischen Schriften wurden von den sprachkundigen
Jesuiten weder übersetzt noch anderen Gelehrten zugänglich gemacht. Bereits

hier kristallisiert sich heraus, was Offermanns in der deutschsprachigen
philosophischen und akademischen Buddhismus-Rezeption des 19. und 20. Jh.

bestätigt findet: "Die daraus entstehenden Stereotypen der Zen/Buddhismus-Re-

zeption sind mehr ein Spiegelbild europäischer Geistes- und Religionsgeschichte
als das ernsthafte Bemühen, zu einem Verständnis asiatischer Religionen zu

gelangen." (S. 43)
So trivial diese Feststellung auch erscheinen mag, die in den folgenden

Kapiteln beschriebenen Mechanismen der negativen Assoziation, denen der

Buddhismus unterworfen wurde, die entsprechenden politischen und

theologisch-philosophischen Agendas und Vorwände, erweisen sich in vielerlei
Hinsicht als aufschlussreich. Das in den jesuitischen Schriften behauptete
"heidnische Durcheinander" der Buddhisten deutet Offermanns konsequent als "eine

Beschreibung und Kritik an den post-reformatorischen Verhältnissen in Europa":

"Denn mit Hilfe des Chan/Buddhismus sollte der Leserschaft zu Hause vor
Augen gehalten werden, was aus dem Christentum werden würde, falls
Protestanten und Jansenisten nicht aufhörten, die christliche Kirche zu spalten." (S.

68) Er zeigt auch, dass Renaissance und Humanismus nicht nur Zeiten religiöser
Intoleranz waren, sondern auch eines intellektuellen Überlegenheitsgefühls, das

sich schon vor der Aufklärung aus dem "nützlichen Wissen" um Vernunft und

Logik speiste. Diesbezüglich merkt Offermanns treffend an, und er führt dies an

anderen Stellen im Einzelnen aus, dass "das jesuitische Modell, sich dem Zen-

Buddhismus auf intellektuelle Weise zu nahem, [...] bis etwa 1960 die
vorherrschende Rezeptionsform in Deutschland [verbleibt]." (S. 70)

Im dritten Kapitel (S. 72-89) behandelt Offermanns die Reiseliteratur als

weitere Informationsquelle zum Buddhismus. Obschon sie unter Gelehrten als

wenig seriös galt, prägte sie doch das Bild dieser Religion nachhaltig, insofern

1 Offermanns verwendet die Schreibweise "Zen/Buddhismus" konventionell "um sperrige

Wortkonstruktionen, wie 'der gesamte Buddhismus, aber auch der Zen-Buddhismus' oder

'der Zen-Buddhismus und der gesamte Buddhismus' zu vermeiden." (S. 16 n2)

AS/EA LVIII-4-2004, S 1107-1146



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 1135

sie seit dem 17. Jh. als Stoff- und Motivreservoir literarischer Produktion
verwendet wurde. Folgerichtig interessiert sich Offermanns für die politischen
Vorwände und wirtschaftlichen Agendas der Reisenden: "Denn die Intention des

Schreibers beeinflusste meines Erachtens nicht nur die Fragen, die er sich oder
fremden Menschen und Kulturen auf einer Reise stellte, sondern daraus folgend
auch die Antworten, die er bekam." (S. 72) Besonnene Aussagen wie die von
James Cook erweisen sich als Ausnahme:

"Nachdem ich die bestmögliche Beschreibung von Benehmen und Sitte dieses Volkes

gegeben habe, wird erwartet werden, daß ich auch noch eine Schilderung seiner Religion
geben solle, worüber ich indessen so wenig erfahren habe, daß ich es kaum wagen würde,
das Thema zu berühren, und es auch mit Stillschweigen übergangen hätte, wenn es nicht
sowohl meiner Pflicht als meiner Neigung entspräche, die geringsten Beobachtungen in

dieses Tagebuch aufzunehmen." (Zit. n. Offermanns, S. 74)

Der Anspruch der Leser, mit Berichten aus einer bizarren Fremde unterhalten zu
werden, die Vorurteile und kommerziellen Interessen der Verfasser, folgten dem

seit den jesuitischen Missionsbriefen herrschenden Drang, das Bild eines
amoralischen und skurril-verruchten Buddhismus zu zeichnen.

Während die oftmals kolportierten Reiseberichte der Unterhaltung dienten,
machte der Bedarf an "nützlichem Wissen" seitens der Handelsmissionen ihre

Auswertung durch die damals gegründeten akademischen Gesellschaften
erforderlich. In deren Veröffentlichungen findet Offermanns das religiös begründete

Motiv, "daß die göttliche Vorsehung ihnen das Recht zur Kolonisation und

Exploitation gegeben hatte" (S. 75), wissenschaftlich legitimiert. Dem 1645/46

in Niederländisch erschienenen und bald darauf ins Französische, Deutsche,

Englische und Lateinische übersetzten Bericht A True Description ofthe Mighty
Kingdoms of Japan & Siam von François Caron wird eine paradigmatische
Bedeutung beigemessen: Religiöse Motive rissen diesen ausgewiesenen, sonst

um faktische Genauigkeit bemühten Kenner Japans zu Polemiken hin, die in
seinem Fall - er war Protestant - verständlich werden vor dem Hintergmnd der

Vertreibung seiner Familie durch französische Katholiken und der Christenverfolgung

in Japan. Entsprechend werden "buddhistische Sekten" vor allem durch

Amoralität und inquisitorische Foltermethoden charakterisiert. Offermanns sieht

bei Caron drei hergebrachte Dispositive zusammenwirken: 1. Die negative
Einstellung gegenüber allen heidnischen Religionen und das Sendungsbewusstsein
der Handelsgesellschaften; 2. die protestantische Ablehnung des katholischen
Mönchs- und Klosterwesens - Caron bediente sich der gleichen Rhetorik wie die

Jesuiten, wobei die Parallelen nicht zum Protestantismus sondern zum Katho-

AS/EA LVIII-4-2004. S. 1107-1146



1136 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

lizismus gezogen wurden; 3. die illustrierten Darstellungen von Gewalt und

Unzucht sollten die Sensationslust der Leser befriedigen und dem sonst

faktenorientierten Reisebericht kommerziellen Erfolg sichern. (S. 80-89)
Mit der religionskritischen Haltung der Aufklärung und der wachsenden

Bedeutung des Warenhandels vollzog sich eine allmähliche Sensibilisiemng für
die kulturellen Leistungen nicht-christlicher Zivilisationen. Unter dieser
Prämisse betrachtet Offermanns die ersten philosophischen Auseinandersetzungen
mit dem Buddhismus und stellt fest, dass die jesuitischen Missionsbriefe, die

Berichte von Handelsreisenden und die Reisekolportagen die wesentlichen

Informationsquellen jener "europäischen 'Schreibtischtäter' wie Athanasius

Kircher, Leibniz oder Voltaire" (S. 71) geblieben waren, denen Offermanns die

beiden folgenden Kapitel widmet, "Das Echo der jesuitischen Stimmen" (S. 90-
134) und "Die Aufklärung und der Zen/Buddhismus" (S. 135-185). Aus einer
Fülle von Einzelbeobachtangen sei hier nur auf die von Offermanns
herausgearbeiteten Anleihen der Aufklärer bei den Jesuiten hingewiesen, die das Bild
vom Konfuzianismus und sein Verhältnis zum Buddhismus bis in die Gegenwart
hinein beeinflussen: Während man Konfuzius als Deist respektive als Begründer
einer natürlichen Vemunftreligion darstellte, unter deren Einfluss das chinesische

Reich von sittlich vollendeten Gelehrten ethisiert wurde, sind Buddhismus
und Daoismus als vemunftloser Aberglauben karikiert worden. Nach Auffassung
Voltaires wurden sie von den konfuzianischen Literati nur deshalb toleriert, weil
sie die ungebildeten Massen befriedeten - eine Vorwegnahme des geflügelten
Wortes vom "Opium für das Volk". Offermanns bringt die offensichtlichen
Parallelen zwischen jesuitischem und aufklärerischem Bild vom Buddhismus auf
den Punkt:

Sowohl bei den Jesuiten wie auch bei den Aufklärern besteht kein Interesse am Zen/

Buddhismus 'an sich', sondern er degeneriert zur empirischen Argumentationshilfe und

wird so europäischen Interessen untergeordnet. Die Aufklärer treffen mit ihren rhetorischen

Attacken gegen den Zen/Buddhismus sogleich das Christentum, ungebildete und raffgierige
buddhistische Bonzen werden zu dekadenten christlichen Priestern. Mit diesen Anklagen
umgingen die Philosophen natürlich auch die Zensur, von der sie fortwährend kontrolliert
wurden. (S. 185)

Mit Immanuel Kant kündigt sich ein weiteres, bis heute aktuelles Stereotyp der

Rezeption an, nämlich Tibet als Ort unverdorbener Spiritualität. Nicht ohne

Ironie stellt Offermanns bei Kant auch Anklänge an die "Renaissance Oriental"
fest:

AS/EA LVIII-4-2004, S. 1107-1146



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 1137

Besondere Faszination übte das geheimnisumwitterte Tibet auf Kant aus, dem es schwer

gefallen zu sein scheint, seine Phantasie zu zügeln. Für ihn war Tibet 'der Urplatz der

Künste und Wissenschaften'. Selbst die Weisheit der Inder hatte ihren Anfang in Tibet.

Dagegen weiß er über den 'Lamaismus' nichts Gutes zu berichten, da dieser nichts Anderes

sei als 'ein in das blindeste Heidentum ausgeartetes katholisches Christentum'. (S. 174-5)

Kant scheute sich nicht, den Buddhismus für ahistorische Vergleiche mit dem
Christentum zu instmmentalisieren und damit eine nunmehr zwei Jahrhunderte
früher eingeführte jesuitische Rhetorik zu aktualisieren. Offenkundig wird hier
das den Verstehensprozess retardierende Moment rhetorischer Stereotypen, derer
sich Philosophen bewusst bedienten, um zu überzeugen oder eigene vorgefasste
Ansichten zu rechtfertigen.

Mit Schopenhauer avancierte der Buddhismus erstmals zur affirmativen
Projektionsfläche. (S. 205-6) Auch hier stellt sich die philosophische
Buddhismus-Rezeption vor allem als Rechtfertigungsrhetorik heraus, mit welcher die

einmal etablierten Klischees perpetaiert und instrumentalisiert wurden: Die
Haltung des einzelnen Philosophen gegenüber dem Christentum war von entscheidender

Bedeutung für sein Urteil über den Buddhismus. Offermanns weist aber

auch auf die Vorannahmen einer opportunen Kritik hin, etwa wenn er mit Blick
auf Hegels Geschichtstheorie (und damit auf den Zirkel des Orientalismus-

Vorwurfes) lakonisch feststellt: "Eine 'Abrechnung' mit Hegel beinhaltet vor
allem die Verpflichtung, den eigenen Orientalismen und Ethnozentrismen ins

Auge zu sehen." (S. 205) Seine Übersicht der philosophischen Rezeption des

Zen-Buddhismus im 18. und 19. Jh. - Leibniz, Kant, Hegel, Schopenhauer und
Nietzsche werden jeweils kurze Einzeldarstellungen gewidmet - schlägt einen
kühnen Bogen von der Aufklärung hin zur Theosophie Blavatskys und Oleotts,
an dessen Ende "der Buddhismus nicht länger nur ein Objekt für wissenschaftliche

Stadien war, [...] buddhistische Vorstellungen in ein westliches religiöses
Gedankensystem integriert wurden und damit sozusagen das Eis für weitere

Symbiosen gebrochen war." (S. 210)
Offermanns behandelt femer die politischen und ökonomischen

Entwicklungen, unter welchen die jesuitische und aufklärerische Konfuzianismus-

Begeistemng einer Indien-Romantik wich (S. 192-8), in deren Folge schliesslich

günstige Voraussetzungen für die frühen philologischen Bemühungen um
buddhistische Schriften geschaffen wurden.

Im Grossen und Ganzen, so das Fazit, ging es keinem der bedeutenden

Philosophen um kritische Verstehensprozesse; im günstigen Fall galt es, den

nicht einmal ansatzweise verstandenen Buddhismus als Exempel intellektuellen
Scheiterns in das eigene, als überlegen empfundene Denken einzubeziehen; in

AS/EA LVIII-4-2004, S. 1107-1146



1138 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

der Regel jedoch diente der Buddhismus als Ziel pauschaler Religionskritik. In
Anbetracht dessen wird verständlich, weshalb die akademische Buddhismusforschung

und das seit dem 19. Jh. im philologischen Quellenstudium der Texte
erworbene Wissen als Korrektive eher wirkungslos waren. Die seit den

Jesuitenbriefen etablierten Vorurteile hatten den Buddhismus soweit deklassiert,
dass die inzwischen erschlossenen Quellentexte weitgehend unbeachtet blieben
und als Gegenstand einer ernsthaften philosophischen Auseinandersetzung
disqualifiziert schienen.

Der militärische und wirtschaftliche Aufschwung Japans seit der Meiji-
Restauration und das erwachende Interesse in Europa für den Zen-Buddhismus
erlaubte japanischen Gelehrten wie D. T. Suzuki (1869-1960), die apologetische
Initiative zu ergreifen. Offermanns stellt im achten Kapitel, "Daisetz Teitarö
Suzuki und sein Zen" (S. 211-254), dar, wie dieser die westliche Zen-Rezeption

prägte, indem er die Zen-Praxis als "a-historische, ewige, transkultarelle Erfahrung,

die jedes diskursive Denken transzendiert" zur "Quelle der einzigen
authentischen religiösen Lehre" (S. 230) stilisierte und damit eine selbstbe-

wusste Replik auf manches westliche Buddhismus-Klischee fand: Mittels
nationalistischer, kultaralistischer und essenzialistischer Argumente wies er das

Zen als universale Gmndlage für interreligiose Dialoge religiöser Lehren und

Praktiken aus. Offermanns stellt diskursanalytisch dar, wie sich Suzukis

Darstellung des Zen westlicher Begrifflichkeiten bediente und bewusst an

wissenschaftlichen Entwicklungen, Modeerscheinungen und aktuellen politischen
Vorstellungen orientierte. Diese sollten in Verbindung mit Suzukis eigentümlicher

Natarmetaphorik im Westen auf anhaltende Gegenliebe stossen; sie

wirken - etwa in der Psychologisiemng des Erleuchtangsgeschehens oder im

Vereinbarkeitsargument, der Zen-Buddhismus stehe im Einklang mit den modernen

Naturwissenschaften - auch in der gegenwärtigen Buddhismusrezeption
nach.

Rudolf Otto, "der erste deutsche Theologe, der den Zen-Buddhismus positiv

beurteilte" (S. 255), gelang im Anschluss an Suzuki eine religionsphilosophische

Synthese christlicher und zen-buddhistischer Vorstellungen als
Ausdmck eines religiösen Evolutionismus. Im satori des Zen glaubte er seine

Vorstellung von der Erfahmng des Numinosen in der Praxis gefunden zu haben

- Nachweis einer universalen, ahistorischen Essenz als Gmnd aller Religiosität,
die weder begrifflich noch der rationalen Vernunft zugänglich sei, sondern nur
erfahren werden könne. Offermanns vergleicht parallele Aussagen von Suzuki
und Otto, und zeigt, wie letzterer christliche Mystik, Kant'sehe Aufklärungsphilosophie

und Metaphysik, romantischen Idealismus und Suzuki-Zen syn-

AS/EA LVIII-4-2004, S. 1107-1146



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 1139

thetisiert, um den Protestantismus als ultimative Verwirklichung seines

Religionsbegriffes zu erweisen. Wie bei Suzuki, so entpuppt sich auch bei Otto der

"open minded dialogue" als "militant comparativism" (vgl. S. 282) - möglicherweise

ein notwendiger Durchgang "zu einem ernsthafteren Dialog zwischen
Christentum und Zen-Buddhismus" (S. 288). Darin besteht für Offermanns die

bis zum heutigen Tag aktuelle Bedeutung der Zen-Rezeption Ottos für die

weitere Ausformung des Zen-Buddhismus in Deutschland. In einem Appendix
zum Verhältnis von Zen und New-Age-Lehren (S. 298-308) und den aktuellen
christlichen Formen von Zen-Praxis (S. 308-17) stellt er entsprechende
Entwicklungen vor. Personen- und Sachregister (S. 343-53) mnden die inhaltlich

wohlgefüllte und detailreiche Studie ab.

Offermanns' Arbeit zeigt, in welchem Umfang die Aneignung des Zen-
Buddhismus von theologischen und philosophischen Konflikten sowie
politischökonomischen Interessen geleitet war. Sie zeichnet aus, dass in ihr der

Zen/Buddhismus konsequent durch das Material seiner Rezeption betrachtet,

von diesem ausgehend jedoch nicht etwa ein "genuin deutscher" Zen-Buddhismus

extrapoliert wird. Indem Offermanns die Zen-Rezeption als ideen- und

religionsgeschichtliches Problemfeld versteht (S. 296), gelingt es femer, eine

Reihe von irreführenden Zugängen als solche kenntlich zu machen und zu
vermeiden:

- Zunächst enthält sich Offermanns in wohltuender Weise einer Kompara-
tistik, die sich anmassen könnte, die Sache eines im Westen "verkannten"
Zen-Buddhismus zu vertreten oder gar irgendwelche "Missverständnisse"
auszuräumen. Gleichwohl sind die Entwicklungen und Verkennungen der

Rezeption dadurch sichtbar gemacht, dass sie als Effekte rhetorischer

Stereotypen, als Rechtfertigungen, Vorwände oder Synkretismen erwiesen

werden, und zwar ohne dass dabei nach einem normativen Referenzfeld
oder einem wie auch immer beschaffenen Korrektiv gesucht würde.

- Daneben ist sich Offermanns der Gefahr bewusst, mit einer rezeptions¬

geschichtlich begründeten Argumentation in den Zirkeln der Orientalismus-
Debatte auflaufen zu können. Er vermeidet dies, indem er den
Orientalismus-Vorwurf als Bestandteil seiner rezeptionsgeschichtlichen Darstellung
thematisiert und dadurch zu einer kritischen Würdigung der Leistungen
einzelner Orientalisten wie Bumouf oder Oldenburg gelangt.

- Der für akademische Publikationen wegen seiner zahlreichen ironischen

Wendungen und Zuspitzungen unübliche und manchmal etwas irritierende
Sprachgebrauch Offermanns ist als bewusst eingesetztes Stilmittel durchaus

AS/EA LVIII-4-2004, S. 1107-1146



1140 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

akzeptabel: Es rückt nicht nur die historische Distanz verstärkt ins
Bewusstsein des Lesers, sondern bringt auch ein Misstrauen gegenüber dem

institationalistischen Gestus einer Wissenschaftssprache zum Ausdmck,
mit welcher die Banalität der behandelten Stereotypen über Jahrhunderte

kaschiert werden konnte.

- Offermanns geht zu Recht davon aus, dass es eine richtige oder "eigent¬
liche" Repräsentation des Buddhismus nicht geben kann, weil dessen Platz

im Leben immer schon Effekt hermeneutischer Vindiziemng ist. Der
Versuchung, voreilig von der rezeptionsgeschichtlichen Ebene auf
ideengeschichtliche Entwicklungen zu schliessen, begegnet Offermanns mit
differenzierender Kontextaalisierung in den jeweiligen sozialen, ökonomischen,

theologischen und machtpolitischen Zusammenhängen. Verzirkelte

Fragestellungen werden vermieden, indem an einer impliziten Gmndfrage
festgehalten wird: "Was sind die Motive der Rezeption?" Meines Erachtens

liegt in dieser sinnvollen Beschränkung die Stringenz seiner Argumentation
im Durchgang der zahlreichen Kontexte, die sie einbeziehen muss,
begründet.

Mit Blick auf die Fachzugehörigkeit des Rezensenten zur Sinologie darf nicht
unerwähnt bleiben, dass Offermanns' Arbeit auch Fragen an eine wissenschaftliche

Praxis impliziert, in welcher der Buddhismus kaum mehr ausser Acht
gelassen werden kann. Die klassischen Schwerpunkte sinologischer Forschung
und Lehre, die vor-Han-zeitlichen und dann die neokonfuzianischen Denker der

Song-Zeit sowie die Gelehrten- und Beamtenkultar der Ming- und Qing-Zeit
(bei gleichzeitiger Marginalisiemng der involvierten buddhistisch und daoistisch
attribuierten Kategorien), perpetaieren in gewissem Sinne das Chinabild der

Jesuiten und Leibniz', der aus den Missionsbriefen sein Wissen über Konfuzianismus

und Buddhismus bezog, und eine entsprechende Periodisierung in
"bedeutungsvolle" Epochen chinesischer Geistesgeschichte vorgenommen hatte.

Die Jesuiten bezogen ihr Wissen im 17. Jh. ihrerseits von den konfuzianischen

Beamten, deren Polemiken gegen den Buddhismus und Daoismus sich die

Missionare in China aneigneten, um selber nicht in den Verdacht zu geraten,
"das gleiche 'Klientel' anzuziehen". (S. 153) "Die Jesuiten hatten dementsprechend

ähnliche Motive, sich von den Chan/Buddhisten zu distanzieren wie die

Neokonfuzianer" (ebd.), d.h. sich den unliebsamen synkretistischen und eklektischen

Ansätzen vieler ihrer chinesischen Gesprächspartner zu entziehen. Die
innerhalb der sinologischen Forschung den konfuzianischen Kategorien
beigemessene herausragende Bedeutung erweist sich auch als Echo eines missiologi-

AS/EA LVIII-4-2004, S. 1107-1146



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 1141

sehen Zirkels, der um das jesuitische Konstmkt eines "eigentlichen" (konfuzianischen)

Chinas kreist: "Der Konfuzianismus war zu einem europäischen
Problem geworden, weil er zu einem christlichen Problem geworden war." (S. 187)

Allein die Zäsur, die Offermanns setzt - und seine Arbeit ist die
sprichwörtliche Probe aufs Exempel -, impliziert eine forschungsstrategische Chance:

Der dem Buddhismus nach wie vor zugeschriebene Stellenwert eines kulturell
assimilierten "Imports" markiert wohl einen ebenso riskanten wie vielversprechenden

Ausgangspunkt für begriffsgeschichtliche Untersuchungen der Verhältnisse

von christlichen und konfuzianischen Kategorien. Unter einer solchen

Perspektive erwiesen sich nämlich manche Institationalismen vor allem als

rhetorische Stereotypen und Fetischbegriffe.2 Weniger als kultarphilosophischer
Zugang zu einem kulturell oder religiös "Anderen" denn als Spiegel impliziter
Vorannahmen, Dispositive und Verkennungen ist der Buddhismus wissenschaftlich

erst noch zu entdecken: Der besondere Wert von Offermanns' Arbeit für die

sinologische Forschung besteht vor allem darin, dass es mit ihr gelungen ist, eine

Reihe solcher "blinder Flecken" rezeptionsgeschichtlich zu verorten und ihre

Nachhaltigkeit zu erweisen, und zwar ohne jede Andeutung apologetischer,
essenzialistischer oder kultaralistischer Komparatistik.

Martin Lehnert

Openshaw, Jeanne: Seeking Bäuls ofBengal. Cambridge etc.: Cambridge
University Press 2002. University of Cambridge Oriental Publications 60. ISBN 0

521 81125 2. xii; 288 pp.

The Bauls (bäul) of Bengal are by now too well known to need an introduction;
indeed, they have in part been converted into icons on the one hand, and into
clichés on the other. Much ofthe literature on them is essentialising, tendentious,

apodictic or apologetic. Literature of this sort has also influenced much of

Dass ein solcher Ansatz auch für andere Forschungsbereiche mit Bezug auf den asiatischen

Kulturraum fruchtbar ist, belegt beispielsweise die kürzlich erschienene Studie über die

ambivalent-phantasmatische Konstruktion des "Tantrismus" im Westen von Hugh B. Urban,

Tantra: Sex, Secrecy, Politics, and Power in the Study ofReligion (University of California
Press 2003).

AS/EA LVIII-4-2004, S. 1107-1146



1142 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

"scholarly" literature, since the latter relies to some extent on the former, and

since ideas and classifications which have succeeded in gaining currency—
whatever be the processes involved—tend to exert their subtle influence even

over those who might be basically sceptical of them.

There have, of course, been conscious efforts to leave this mt and chart a

new course, but with limited success in changing the status quo in Baul studies.

Openshaw's seems to be the first major, book-length publication to tackle the

problematic issues mentioned head-on and radically. In doing so, she turns not
only against popularising and ideological descriptions, but also against much of
what is commonly perceived as "scholarly" literature, inasmuch as this is not
based, or not primarily based, on empirical observation. She largely dispenses
with the theorising, historicising and essentialisation so prevalent in this field.
As such, her work is also directed against "the imprisonment of academic

thinking within categories (especially English language categories) which all too
often precludes us from apprehending alternative modes of thinking" (p. 241,

criticising Pärtha Chatterjee's subaltem approach).
This book may thus be seen as part of a wider trend of criticism of

dominant academic approaches to South Asian studies, of essentialisations and

theorisations not necessarily substantiated by empirical observation, and of
notions on the primacy of literary traditions which may in actual fact be, and in

very many cases most probably are, secondary. This scepticism also applies to
nomenclature, in this case not only to labels such as "Baul", but also to labels
like "Tantric", "syncretistic" and "eclectic", the latter two quite obviously the

result of essentialisations assuming the existence of "pure" spheres.

Openshaw quite rightly points out that it is unclear exactly what groups of
persons "Baul" refers to, and how these are to be actually characterised, while at

the same time various other groups which might quite possibly be subsumed

under this label, or under some other label applied to the former groups, may not
be considered. Her study of the issues and problems involved shows that neither
the terminology commonly used, nor the characteristics and classifications
associated with this terminology, are satisfactory. One of her most important
findings seems to this reviewer to be that bäul in Bengali is basically an

adjective that may, but need not, be substantivised, whereas in English (and, one

may add, in other major European tongues) the word is transformed into a

proper noun ("Baul") and loses its basic adjectival meaning (p. 2). It is obvious
that one thus has quite different semantic spheres in Bengali and English. For
instance, bäul baisnab could refer to a "baul (adjective) Vaishnava", i.e. a

Vaishnava characterised by certain traits of "madness" or the like; however, the

AS/EA LVIII-4-2004, S. 1107-1146



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 1143

usual English usage leads only to an understanding such as "Baul and

Vaishnava", "Vaishnava who is a Baul" or the like.
The conclusion from the examination of the various issues mentioned is,

according to Openshaw, that the terminology hitherto used is inadequate, and

she consequently proposes to classify the objects of her study not as hauls, but

as those in a bartamän1 state, or following the bartamän path, i.e. bartamän-

panthïs. Adhering to this terminology, she then proceeds to examine a particular

group, namely Räj Khyäpä and his followers primarily in the districts of Nadia,
Murshidabad and parts of Birbhum in West Bengal. Their way of life, practices
and ideas pertaining to these practices are described and discussed, and this then

serves as the basis for further general considerations.

Openshaw's study is lucid and extremely interesting. Her empirical
observations seem trustworthy, all the more so since she is well aware of the

problems occasioned by the falsification of data through the observer, though of
course, as generally with studies of this sort, independent verification is difficult
unless one oneself reduplicates the relevant fieldwork. As to what she says,

mostly critically, on research methodology and theories hitherto, it is hard not to

agree with much or even most. But a brief review cannot accord such issues the

extensive discussion they deserve, and so it seems best to confine ourselves here

to some individual points that deserve particular highlighting.
What comes out quite forcefully in this work is the priority of bartamän

over anumän, of the actual, individual experience over any other form of
knowledge. Primacy for the people examined lies in knowledge of the body and

body-centred practice, this body (the microcosm) being identified with the

macrocosm. This can lead to the individual's focus becoming progressively
more experience-centred with the passage of time (though augmented through
the discussion of pertinent topics among persons with similar experience), with a

concurrent loss of relevance of what others say or think, not only resulting in the

negation of authority, including scholarly theory and history, which is not based

on actual experience, but also gradually erasing social or religious classifications

important to others, since these become irrelevant.
It is quite obvious that some of the ideologies or methods academic

approaches may adhere to create a serious problem in this context, serving rather

to hamper than to further understanding. The issues which this realisation leads

to are not confined to the narrower sphere of Openshaw's study, but have wide

implications for South Asian studies as a whole, since it is certain that the groups

1 barttamân is an older variant.

AS/EA LVIII-4-2004, S. 1107-1146



1144 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

examined here are not the only ones holding such views, though others may not
be quite so radical.

However, attempts to understand adherents of the bartamän path should

not fall into the trap of essentialising these, or of seeing an inherent dichotomy
between bartamän and anumän. While an emphasis on bartamän can and does

create an "us"-"they" divide with regard to followers of the anumän path, it can
and does also equally lead to an ultimate negation of such categories as

irrelevant, since, at least according to those examined, the only ultimate category
is that of mänus or the human being. As Openshaw quite aptly states, what we
thus may end up with is "a category denying category" (p. 244). This is, clearly,
something which modes of research seeking or based on clear-cut classifications
will find extremely difficult to cope with.

From the aforegoing it follows that Seeking Bäuls ofBengal is a work that

can be warmly recommended. Nevertheless, it is not without problematic
aspects, the major one being methodological in nature. One of the irritating
characteristics of many ethnographic studies, particularly, though not only, from

Anglo-Saxon countries, is a tendency to generalise their findings culled from a

particular group of individuals. This is also tme of Openshaw's study, and is

problematic especially in her usage ofthe label of bartamän.
While this may be quite apt when applied to the group she studies, and

maybe even a number of similar groups, difficulties crop up as soon as a wider
context is regarded. This is evident even in the discussion of those called täntrik,
on pp. 116f. and 144: Openshaw herself draws attention to the fact that, even

though these may with quite some justification claim the label bartamän too, this

appellation is denied them by those groups she examines, often on grounds that

to the reader seem to be based primarily on social or class antagonisms.
The matter becomes even more complicated when one looks at other

sources. Thus June McDaniel2 holds both Bauls and Sahajiyas (sahajiya) to

follow the bartamän path (p. 27). Since Openshaw, even though calling the

latter "largely a scholarly category" (p. 260), nevertheless sees at least some

Sahajiya groups as distinct (cf. p. 220: "parallels [...] with the so-called Vaisnava

Sahajiyas"), we obviously have a problem here.

2 "The Indwelling of God: Sacred Biology among the Bauls and Sahajiyas", Shaping Bengali
Worlds, Public and Private. Edited by Tony K. Stewart. East Lansing, MI (Asian Studies

Center, Michigan State University) 1989. South Asia Series Occasional Paper 37, pp. 23-
28.

AS/EA LVIII-4-2004, S. 1107-1146



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 1145

This becomes even greater when we regard what Saktinäth Jhä3 says on

what he terms the majority ofthe Vaishnavas in Murshidabad district: that these

adhere to ritual intercourse, the intake ofthe "four moons" etc., and that they are

divided into those who follow the path of the Gosvamins (gosbamï), and those

following that ofthe Bauls and Vairagis (bairagï). Both of these call themselves

rägänugä- or barttaman-panthï, whereas the "orthodox" (naisthik) Vaishnavas

are labelled anumän 'panthï or baidik or baidhik (pp. 109f.)
These two examples suffice to show that we obviously have a problem

here; it is superfluous to adduce more. It follows from this that Openshaw's

attempts to solve the problem of definition and terminology will surely not be

the last word on the subject. But that does not detract from the importance of this

study both as a means to gain an understanding of "Bauls", and as a challenge to

entrenched modes of studying South Asian phenomena.
The work is extremely well printed and bound, and has been carefully

edited. Note, though, that the "Name Index" neglects the footnotes; this seems

also to apply to the "General Index".

Rahul Peter Das

Verardi, Giovanni and Silvio VITA (eds.): Buddhist Asia 1: Papers from the

Conference ofBuddhist Studies Held in Naples in May 2001. Italian School of
East Asian Studies: Kyoto, 2003. ISBN 4-900793-22-1. ix, 245 pp.

As first volume of a new series of publications of the Italian School of East

Asian Studies (ISEAS) in Kyoto, Buddhist Asia 1 contains a collection of papers
read at a conference on the occasion of the opening of the Centre for Buddhist
Studies at the Università degli Stadi di Napoli "L'Orientale", Naples. The series

Buddhist Asia approaches Buddhism as a "vehicle of transmission of ideas,

religious doctrines and elements of material culture [...], [which] in many cases

still remains an important feature of social life and an intellectual driving force."

(p. vii) Keeping up the long-standing tradition of Italian scholarship in the field
of Buddhist studies, the present issue encompasses a broad range of outstanding
research. The individual contributions include many disciplines such as art history,

philology, religious and intellectual history, covering the geographical/

3 "Mursidäbäd jelär baisnab dharmer itibrtta", Mursidäbäd carcâ. Sampädanä: Pratibhäranjan
Maitra. Khäg'fä/Baharam'pur/Mursidäbäd (Mursidäbäd Carcä Kendra) Beng. era 1395

(distributed through Pustak Bipani, Kalikätä), pp. 93-122.

AS/EA LVIII-4-2004, S. 1107-1146



1146 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

historical field between India and Tibet, ranging from Early Medieval China to
Modem Japan:

(1) Giovanni Verardi, "Images of Destmction: An enquiry into Hindu icons in
their relation to Buddhism," pp. 1-36.

(2) Anna Filigenzi, "A Vajrayanic Theme in the Rock Sculpture of Swat," pp.
37-55.

(3) Franceso Sferra, "Some Considerations on the Relationship between Hindu
and Buddhist Tantras," pp. 57-84.
(4) Mauro Maggi, "Canonical Quotations in the Khotanese Book of
Vimalakïrti," pp. 85-101.
(5) Giacomella Orofino, "Eros and Death in Esoteric Indo-Tibetan Buddhism,"
pp.103-122.
(6) Erika Forte, "The Excavations at the Fengxiansi Site in Longmen, China,"

pp. 123-144.

(7) Antonino Forte, "On the Origin of the Purple Käsäya in China," pp. 145—

166.

(8) Antonello Palumbo, "Dharmaraksa and Kanthaka: White Horse Monasteries
in Early Medieval China," pp. 167-216.

(9) Silvio Vita, "Printings ofthe Buddhist 'Canon' in Modem Japan," pp. 217—

245.

All papers address specialized and central issues in their respective field of
research and are also of great interest well beyond the Buddhist subject matter.
This includes for example the rise of disinhibitory aesthetics as a means to extol
the warlords of the warring states of Medieval India and the related Buddhist/
Tantric legitimately strategies; the composition of Tantric scriptures as hermeneutic

vindications concerning practices shared by competing Buddhist and

Hindu Tantric traditions; new evidence for the dating of the bestowal of the

purple robe upon Huaiyi, Daoist precedents and further implications for the

relation between imperial order and the Buddhist clergy.

Martin Lehnert

AS/EA LVIII-4-2004, S. 1107-1146


	Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

