
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 58 (2004)

Heft: 4

Artikel: Ein Klassiker in einer neuen Welt

Autor: Marchal, Kai

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147657

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147657
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EIN KLASSIKER IN EINER NEUEN WELT

Kai Marchai, Ludwig-Maximilians Universität München

Yu Yingshi ^5-ìNf: "Zhu Xis geschichtliche Welt - Stadien zur politischen
Kultur der song-zeitlichen Gentry" Zhu Xi de lishi shijie - Songdai shidaifu
zhengzhi wenhua de yanjiu *AfttMi1t#-*ft±;^i$fê3tftW5Jf
%, "Yunchen congkan" 96/97, Taipei: Yunchen jtü, 2003 (sowie eine

Kurzzeichenedition in der V.R. China, Beijing: Sanlian HI$fi, 2003)

Wenige sinologische Fachbücher haben in den letzten Jahren eine ähnliche
Reaktion ausgelöst wie Yu Yingshis magnus opus über den Denker Zhu Xi 7^

M (1130-1200). Im Sommer 2003 in Taipei erschienen, zirkulierten Auszüge
schon seit Monaten im Internet und wurden in den einschlägigen Departments
der Peking University und anderswo lebhaft diskutiert. Seither hat sich eine

vielstimmige Debatte zwischen taiwanischen und festländischen Forschern

entwickelt, die noch lange nicht zu Ende scheint.1 Im folgenden deshalb eine

1 Von Liu Shuxian SÜiE5fe liegen bislang zwei Wortmeldungen vor, seine ursprüngliche
Rezension "Ping Yu Yingshi 'Zhuzi de lishi shijie - Songdai shidaifu zhengzhi wenhua de

yanjiu' I¥£3?B# F*TWffiJÈttlf - 5fe ft ±** iS fô £ 4fc W flf ft J ," Jiuzhou

xuelin 2003 (1:2), S. 316-334 (dazu gibt es Yu Yingshis rebuttal "'Chouli', 'huizhuan' yu
'neisheng waiwang' - da Liu Shuxian xiansheng fttffij TOfU JS f fallar3EJ
- ^rSiJ:eÈ5fc5fc£," Jiuzhou xuelin 2004 (2:1), S. 301-310) und Liu Shuxians zweiter

Debattenbeitrag wenig später, "Dui yu Yu Yingshi jiaoshou de huiying fiJ^^I^P^SS
WtHlffi," Jiuzhou xuelin 2004 (2:2), S. 294-296 (dazu ein Nachwort Yu Yingshis mit
deutlich programmatischen Zügen, "Shi shuo rujia de zhengti guihua - Liu Shuxian

'huiying' duhou S^iâff ^MfiÜSfJ - |iji£5fc TIhIÄJ m'û," Jiuzhou xuelin 2004

(2:2), S. 297-312). Eine gewisse Berühmtheit hat die Position Yang Rubins tìlfllX
erlangt, von dem bisher zwei Artikel vorliegen: "Ruguo zai huizhuan yi ci 'Gebainishi de

huizhuan' - du Yu Yingshi xiansheng de 'Zhuzi (sie!) de lishi shijie - Songdai shidaifu

zhengzhi wenhua de yanjiu' $P-!ïf[ë]W-& T ff ÖMÄ W0|| J - tl£r3?B#5fe£
W r^TWBitìlf- - Sfti^Afê^ftMWftJ ," Dangdai 195 (2003:11), S.

125-141 (die Antwort Yu Yingshis auf diesen Artikel: "Wo cuihui le Zhu Xi de jiazhi shijie
ma? - da Yang Rubin xiansheng SÄST *« M M tt tt #r ¦! - ^«fS*5fe*,"
Dangdai 197 (2004.1), S. 54—73); und der zweite Beitrag Yang Rubins, "Women xuyao

geng duo dianfan de zhuanyi -jingda Yu Yingshi xiansheng SfflSfüJEi^ -ft-fSf-tälf#

AS/EA LVIII-4-2004, S. 995-1011



996 KAI MARCHAL

kurze Zusammenfassung der wichtigsten Thesen dieses Buches, ein Überblick
über Schwerpunkte der Kontroverse und der erste Versuch einer kritischen

Würdigung.2

Inhalt und Argumentation

Yu Yingshis Studie ist keine Biografie Zhu Xis, sondern ein close reading seiner

"geschichtlichen Welt", deren Ursprünge bis in die Nordsong (960-1127)
zurückreichen, die Hunderte historischer Persönlichkeiten einschließt und die

weit über den Zeitraum seines eigentlichen Wirkens (zwischen 1162, dem Jahr

seiner ersten Throneingabe, und 1196, dem Jahr seines endgültigen Rückzuges
ins Privatleben) hinausgreift. Im Laufe der Analyse zeigt sich, daß Zhu Xi
sowohl als Vertreter der Gentry dt ~X 3t, wie als Repräsentant der daoxue (der
"Lehre vom rechten Weg" iS^), im Zentrum der politischen Geschichte der

Südsong (1127-1279) steht. Diese Perspektive ermöglicht eine Reinterpretation
seiner philosophischen Lehren.

In einem Vorwort wird der Grund für die zentralen Thesen bereitet. Einer

eindringlichen Kritik an der bislang insbesondere die chinesischsprachige

Forschung dominierenden philosophischen Interpretation der daoxue folgt das

Plädoyer für eine rekontextualisierende, politisch-historische Lesweise. In
mehreren Einzelstadien führt Yu Yingshi diesen Ansatz durch, um quasi die

Sprengsätze anzubringen, die im folgenden das traditionelle Bild Zhu Xis (und

- ftg^r^ïfêSfc^," Dangdai 198 (2004.2), S. 97-105. Auch Ge Zhaoguang M%it in

Peking hat eine Kritik verfaßt, "Chai le menlan bian wu nei wu wai: zai zhengzhi, sixiang

yu shehuishi zhi jian - du Yu Yingshi xiansheng 'Zhuzi de lishi shijie - Songdai shidaifu

zhengzhi wenhua de yanjiu' ji xiangguan pinglun #F 7 Hffiff M 1*3 ^hftS&fê.SSK
tt#£:ilH] - 5l£3ïB#5fc£ «*TMS£tt#r - *ft±**®fê£ftMffl£>>
Rfàffîîfîà" Dangdai 198 (2004:2), S. 86-96. Ebenfalls haben sich zu Wort gemeldet
Chen Lai ßj|3j£ mit dem Artikel "Cong 'sixiang shijie' dao 'lishi shijie' - Yu Yingshi
'Zhuzi de lishi shijie - Songdai shidaifu zhengzhi wenhua de yanjiu' shuping fit ï Sffltt
n\ m rsitt^j - £3?u# «^TMBitttir - *ft±**®fê3tftM$fft
#» i£a?," Ershiyi shiji 79 (2003:10), S. 130-139, und Huang Jinxing ^JtÄ, "Yi xu
wei shu VJ, rT M Ér," Dushu, 2003.9, S, 80-84. Außerdem liegt eine (chinesische)

Rezension von Hoyt C. Tillman vor, Tian Hao EB }p, "Ping Yu Yingshi de 'Zhu Xi de lishi

shijie' sf£3ÏE#W (*iÖi)I$tf)) ," Shijie zhexue 2004:4, S. 103-107.

2 Ich danke Hans van Ess für die kritische Lektüre einer Vorfassung dieser Rezension, sowie

Liu Shuxian fllìÉ5fc und Qiu Pengsheng fiRïi^^È von der Academia Sinica für Hinweise
und erhellende Diskussionen.

AS/EA LVIII-4-2004, S 995-1011



Ein Klassiker in einer neuen Welt (Rezensionsartikel) 997

der daoxue) zum Kollabieren bringen. Zuerst dekonstruiert er die drei Zentralbegriffe

(l)daotong ÎË$E und (2) daoxue it^ und(3)daoti iE ff:
(1) Zhu Xi bezeichne mit daotong primär eine vorhistorische, alle

Lebensbereiche umfassende Ordnung: die Einheit von ethisch-individueller und
politisch-aktiver Sphäre, von einer Existenz als "Weiser im Inneren" \HM und
einer als "König im Äußeren" #b3E - nicht aber, gemäß der äußerst wirkmächtigen

Interpretation von Zhu Xis Schüler Huang Gan ]Sf# (1159-1221), eine

ununterbrochene, eine spirituelle Botschaft weiterreichende Überlieferungskette

(139).
(2) Daoxue bezeichne nun die daotong folgende Epoche, die nach dem

Scheitern der politischen Ambitionen des Konfuzius ganz im Zeichen einer

Konzentration auf die innere (einzelmenschliche) Sphäre stand; wichtig ist nun
Yu Yingshis Hinweis, daß die Unterscheidung von daotong und daoxue Zhu Xi
um das Jahr 1185 dazu diente, Chen Liangs M.% (1143-1194) Theorie des

autoritären Souveräns ein zweistufiges, normatives Modell der Herrschaft

gegenüberstellen zu können (I 40 ff.) - diese wesentlich politische Funktion der
beiden Begriffe ist in Zhu Xis "Vorwort zum Zhongyong" ¦f ÜfPf von 1189

jedoch in den Hintergrund getreten.
(3) Unter daoti faßt Zhu Xi schließlich die geistige Entität, die das ganze

All durchdringt, weder räumlich, noch zeitlich begrenzt ist und welche die
Harmonie aller Dinge und Lebewesen gewährleistet (I 53). Mit anderen Worten, alle
drei Begriffe dienten Zhu Xi dazu, mittels einer reinen Wertesphäre die "bloße
faktische Macht" % in Schranken zu weisen.

Diese Analyse und die folgenden, höchst aufschlußreichen Detailstadien über
das Verhältnis der daoxue zar "Guwen-Bewegung" 'S" US SÜ, zu Wang Anshis

i$5 (1021-1086) "Neuen Lehren" §r# und zum Buddhismus, über

Zhang Zais -MM (1020-1077) "Westinschrift" E ££, Cheng Yis fl EM

(1033-1107) "Kommentar zum Yijing" MfcMW und Zhu Xis Theorie des

Souveräns werfen die Verhandlungsmasse ab, mit der Yu Yingshi die folgende
grundstürzende Réévaluation der daoxue unternimmt.

In den ersten drei Kapiteln umreißt Yu Yingshi die Grundzüge der
"politischen Kultur" Wi^a'SCVL der Song-Dynastie. Das erste Kapitel identifiziert
als einen spezifischen Zug in der Mentalität der songzeitlichen Gentry die
Sehnsucht nach einer Rückkehr in ein archaisches Zeitalter, den "drei Dynastien"

EL \X ¦ Obzwar dieses Phänomen unter anderem Ergebnis der spezifischen
kulturellen Mission Taizongs %tf. (reg. 976-998) war, entwickelte es sich

ursprünglich fern des Kaiserhofes (I 267) und gewann erst unter Kaiser Renzong

AS/EA LVIII-4-2004, S. 995-1011



998 Kai Marchal

iZjjî (reg. 1023-1064) eine größere Sichtbarkeit in Gestalt von Autoren wie Li
Gou ^M (1009-1059), Ouyang Xiu E&H& (1007-1072) u.a. Sowohl Wang
Anshi, als auch wenige Jahre später Cai Jing MM (1147-1226) betrieben ihre

Politik unter dem Motto einer Restauration der archaischen Idealordnung.
Das zweite Kapitel geht dem spezifischen politischen Status der

songzeitlichen Gentry-Klasse nach, der definiert war durch die Vorgaben der
Dynastiegründer (die sogenannten "Familienregeln" M'ii. der Herrscherfamilie Zhao

ffi, festgehalten in Gestalt von Taizongs "Schwurtafel" =F5^: kein Gelehrter
oder Dissident dürfe getötet werden (I 280)), durch das kulturelle Selbstverständnis

des Hofes und das neue System der staatlichen Examina.
Das dritte Kapitel entwickelt bisherige Einsichten weiter zu der These, daß

die Gentry-Klasse spätestens unter Renzong als politisches Subjekt erwacht sei

und von nun an ein kollektives Bewußtsein ihrer Verantwortung für die
Geschicke des Reiches besessen habe - den berühmten Worten Fan Zhongyans ?ß

#¦$§ (989-1052) zufolge sah die Gentry die Reichspolitik als "eigene Mission"

oft an (I 30 f.). Yu Yingshi beschreibt nun diese neue Gentry ausführlich: sie

ist von einer moralischen, intellektuellen Redlichkeit und einer politischen
Mündigkeit erfüllt, die sie deutlich von der Gelehrtenschicht der Tang-Dynastie
abheben; die Überwindung der Entfremdung zwischen Hof und Gelehrten hat
zudem frühere eskapistisch-nihilistische Züge aus der gesellschaftlichen
Grundströmung gelöscht (I 291 ff). Direkte Konsequenz der neuen Mentalität war die

Forderung nach paritätischer Herrschaft: der Kaiser "legt" idealerweise "gemeinsam

(mit der Gentry) die politische Agenda des Reiches fest" ^ÊL^MM. (I
302). Dieses Modell sollte zum ersten Mal Wirklichkeit annehmen in dem

Zusammenwirken Wang Anshis und Shenzongs # ^? (reg. 1068-1086) (I
305).

Das vierte Kapitel zeigt, wie der Erfolg Wang Anshis die Machtstruktar am

Hof nachhaltig transformiert hat: ein Zeichen für die Vergrößerung der Macht
des Kanzlers war es, daß dieser ab der Ära Xining £B^ (1068-1078) die

Posten der Zensoren und Berater (tai jian jülil) nach freier Wahl besetzen

konnte (I 333). Diese neue Machtstruktur hielt sich bis in die Südsong durch, so

daß nicht nur Cai Jing, sondern auch noch so autokratische Kanzler wie Qin Gui

#lt (1090-1155) oder Han Tuozhou -fliUW (1152-1207) sich derselben

gestaltenden Macht bedienten, die Wang Anshi dem Kanzleramt injiziert hatte.

Nicht zuletzt sollte auch die daoxue ihre Macht über den Zugriff auf diese

beiden Ämter ausbauen (II 270-304). Wir blicken hier mit anderen Worten auf
den Januscharakter der politischen Geschichte des 11. und 12. Jahrhunderts:
denn daß diese Ämter in den Einflußbereich des Kanzlers und damit der Gentry

AS/EA LVIII-4-2004, S. 995-1011



Ein Klassiker in einer neuen Welt (Rezensionsartikel) 999

fielen, hatte eine gefährliche Politisierung der "öffentlichen Sphäre" 4»jj$} am

Hof zur Folge - wie Su Dongpo M~$L$. (1036-1101) hellsichtig schrieb: von

nun an sollten "die Standpunkte über die Dinge" am Hof "hochkochen" $}tfob%

M (1333).
Das fünfte Kapitel vertieft die bisherigen Einsichten und zeigt, wie alle

politischen Konflikte jener Jahre um die "politische Agenda des Reiches" guoshi
Wjh (manchmal auch guolun MÌE) kreisten. Mit dieser "Agenda" wurden die

grundsätzlichen Orientierungsmarken der Hofpolitik festgeschrieben, die nach

1127 im wesentlichen das Verhältnis des Reiches zu den Dschurdschen betrafen:

über die drei möglichen Optionen "militärische Konfrontation" SJ5, "Verteidigung

des status quo" ^ oder "Friedensschluß" fP, entschied der Kaiser in

Übereinstimmung mit dem Kanzler, bedurfte dabei jedoch auch der Zustimmung
der Gentry, eine Verständigung zwischen Kaiser und Kanzler allein stieß

dagegen auf erheblichen Gegendruck aus der Hoföffentlichkeit - Gaozong Mzk
(reg. 1127-1162) und Qin Gui stießen im Jahr 1138 auf eben dieses Problem (I
372).

In der Südsong nahm die "Agenda" einen immer immobileren Charakter

an; so verlosch der Einfluß der auf Appeasement mit den Dschurdschen
gestimmten "Agenda" Gaozongs und Qin Guis weder mit dem Tod des Kanzlers,
noch mit dem Thronverzicht des Kaisers und behielt ihre lähmende Wirkung
durch die längste Zeit der Herrschaft von Gaozongs Sohn Xiaozong # th (reg.

1162-1189) - erst nach Gaozongs Tod 1187 konnte Ye Shi MM (1150-1223)
zum ersten Mal in einer Throneingabe die "Agenda" wieder expressis verbis

erörtern (I 442). Paradoxerweise mußte diese immer stärker ins Zentrum der

Hofpolitik rücken, je mehr das Ideal einer paritätischen Herrschaft von Kaiser
und Gentry an Energie gewann. Insofern kam es zu einer deutlichen Schwächung

des politischen Willens des Souveräns, der gezwungen war, sich in der

Formulierung einer "Agenda" zu binden, und der andererseits seinen Willen nur
noch innerhalb der in der Auseinandersetzung um die "Agenda" sichtbar
werdenden "öffentlichen Sphäre" ausdrücken konnte (I 434).

Yu Yingshi widmet dem Begriff des "Wiederaufbaus der (politischen)
Ordnung" ft ff- JE M ein langes sechstes Kapitel, in dem er ein neues Porträt
der nordsong-zeitlichen Konfuzianer zeichnet. Insistierte die Forschung bisher
meist darauf, daß die ûfaoxue-Gelehrten der Südsong direkt zu tang-zeitlichen
Konfuzianem wie Han Yu $f ÊC (768-824) oder Li Ao $f| (772-841)
aufgeschlossen hätten und deren metaphysische Themen fortsetzten, arbeitet Yu
Yingshi ihre Beziehung zu nordsong-zeitlichen Konfuzianem wie Sun Fu ?^^
(992-1057), Shi Jie ^fv (1005-1045) und Hu Yuan ifôïf (993-1059) her-

AS/EA LVIII-4-2004, S. 995-1011



1000 KaiMarchal

aus; diese legten in ihrer Klassikerexegese das Schwergewicht auf die "Propagierung

des Daos der Ordnungsgebung" ffi BJ Vp iE, sprich die politische
Nutzanwendung der Klassikertexte. Wenn dann Wang Anshi in seiner eigenen

Klassikerexegese (insbesondere in seinem Kommentarwerk "Neue Bedeutung
der drei Klassiker" Sanjing xinyi HM§flt) Hu Yuan als intellektuelle
Leitfigur heranzieht und die "Riten der Zhou" Zhouli M Ä als einen blueprint für
seine institutionelle Reform betrachtet, verkörpert er einen breiten Konsens über

die Dringlichkeit und Möglichkeit einer Neugestaltung der gesamten Lebenswelt
des 11. Jahrhunderts (I 417). Mit anderen Worten, Wang Anshis Reformen sind
Ausdmck einer tiefen Modernisierungstendenz der songzeitlichen Gesellschaft,
die sich ebenso wiederfinden läßt in den Ansätzen zu einer Landreform, in der

Bildung von "community compacts" M$3, wie in der Forderung nach einer von
der Lokalverwaltang ausgehenden Neuordnung des Reiches (vgl. I 299 f.).

Das nächste siebte Kapitel widmet sich noch einmal der Funktion der

"politischen Agenda des Reiches" in den politischen Auseinandersetzungen zur
Zeit Wang Anshis und in den Jahren danach, bis zur Lebzeit Zhu Xis.
Paradoxerweise fiel den Höflingen mit der "Agenda" ein machtvolles Instrument in
die Hand, um Dissidenten zuerst auszumachen und hernach politisch totzustellen

(I 431 f.). Kanzler wie Zhang Dun MW und Cai Jing bedienten sich ihrer,
wenn sie gegen die Gegner Wang Anshis vorgingen, und auch noch der Kanzler
Wang Huai 3Eîfî (1127-1189) brauchte in der großen Antwfaoxwe-Bewegung
des Jahres 1183 nur Cai Jings Strategie zu wiederholen (I 445). Zhu Xi, dessen

Vater selbst Opfer einer solchen Kampagne geworden war, schrieb hellsichtig,
daß die "Agenda" zu einer Waffe geworden sei, "um die ungehorsamen Münder
der Gentry gefügsam zu machen" &iM±J:3z^%2-0 (1383).

Das achte Kapitel steht am Anfang des zweiten Teils, der sich nun ganz auf
die politischen Ereignisse zur Lebzeit Zhu Xis konzentriert. Nach einer Analyse
der Antriebskräfte für Zhu Xis politisches Engagement beschreibt Yu Yingshi
die Petitionstätigkeit Zhu Xis, Lu Jiuyuans fêtiffî (1139-1193), Zhang Shis

^itt (1133-1180) und Lü Zuqians S fiat (1137-1181); so wird deutlich,
daß die Throneingabe und die zahllosen Versuche, mit dem Kaiser in direkten
Kontakt zu treten, Ausdrucksformen der Suche nach einem idealen Souverän

waren, der wiedemm die eigentliche conditio sine qua non war für die

Neuordnung der individuellen, wie der politischen Sphäre. Die Einflußnahme auf
den Kaiser wird sichtbar als ein kollektives Projekt sämtlicher daoxue-Gelehrten

(II 55).
Das neunte Kapitel vertieft die Analyse der Beziehung zwischen der

"imperialen Macht" JEW und daoxue-Gelehrten wie Zhu Xi, Lu Jiuyuan, aber

AS/EA LVIII-4-2004, S 995-1011



Ein Klassiker in einer neuen Welt (Rezensionsartikel) 1001

auch weniger bekannten Akteuren wie Liu Qingzhi 10 Vit£ (1139-1195) und

Zhou Bida M'j&jï. (1126-1204). Deutlich wird, daß diese keineswegs rein

intellektuelle Dissidenten waren, sondern eine mächtige strukturelle Alternative
im politischen Prozeß verkörperten. In diesem Sinne weist Yu Yingshi nach, daß

die Verbannung Lu Jiuyuans vom Hof im Jahr 1186 eine direkte Reaktion
konservativer Kräfte auf dessen politische Intervention am Hof war (der
Vorwand, mit dem Lu Jiuyuans Verbannung begründet wurde - er besitze "ein

ungestümes Auftreten und [spreche] ohrenbetäubend laut" 'M iE "je IS -, ist also

kein Detail von bloß anekdotischem Wert, sondern Indiz für einen politischen
Kampf Ulli).

Im zehnten Kapitel (ebenso wie im zwölften Kapitel) entwickelt Yu Yingshi

die eigentliche Hauptthese seines Buches: der späte Xiaozong habe nach dem

Tod Gaozongs zurückgefunden zu seinen ursprünglichen, gegen den Einfluß
seines Vaters jedoch nicht durchführbaren Ambitionen, und zwischen Ende 1187

und Anfang 1189 - dem Zeitpunkt seines Thronverzichtes - weitreichende
Reformen eingeleitet. Durch die Anstellung des ^aoxwe-freundlichen Kanzlers

Zhou Bida einerseits und die Bildung einer "Allianz" HW (II 16) mit den

daoxue-Gelehrten andererseits habe er die Gmndlage für einen Neuanfang der

Hofpolitik mit dem Ziel einer raschen Wiedereroberung Nordchinas schaffen

wollen. Doch die Reformen stoßen auf den Widerstand konservativer Hofkreise,
die erfolgreich den Thronfolger Guangzong Jt% (reg. 1189-1194) als

Gegengewicht zu Xiaozong aufbauen. Nachdem letzterer zum Rücktritt überredet

worden ist, wendet sich sein Nachfolger schnell von den Reformen ab. Als auch

der daoxue-freundliche Kanzler Zhao Ruoyu ffi^fM (1140-1196) unter
unklaren Umständen ums Leben kommt, versinkt der Reformversuch Xiaozongs
ins Vergessen und wird zu dem "verlorengegangenen Glied" im.$KÎfyM.W der

politischen Geschichte des 12. Jahrhunderts (II 18).

Im elften Kapitel geht Yu Yingshi noch einmal detailliert den Gegnern der

daoxue nach und beschreibt die verborgene Logik hinter den Attacken gegen
Zhu Xi und die daoxue (insbesondere sind das der "Fall" Tang Zhongyou H#
JsL 1183, die Angriffe durch den Beamten Lin Li #^ im Jahr 1188 und das

Verbot der daoxue 1196).
Das zwölfte Kapitel ist ganz der imperialen Macht und der "moralischen

Autorität des Souveräns" JES gewidmet. Abgesehen von einer subtilen Analyse

der Diskussionen um den Begriff der "moralischen Autorität" (bekannt sind

die Eingabe Zhou Nans M^ (1159-1213) und Zhu Xis kurzer, aber umso

wichtigerer Text "Analyse (des Begriffes der) moralischen Autorität des Souveräns"

JE Hilf) widmet sich Yu Yingshi hier einer biographischen und psycho-

AS/EA LVIII-4-2004, S. 995-1011



1002 KAIMARCHAL

logischen Analyse der Persönlichkeiten des Gaozong, Xiaozong und Guang-

zong. Die Vater-Sohn-Beziehung zwischen Gaozong und Xiaozong, die

Wandlungen in Xiaozongs Psyche nach dem Tod des Vaters und die
Geisteskrankheit Guangzongs werden sichtbar als Erscheinungsformen des spezifischen

Dispositivs der songzeitlichen Macht.

Diskussion und Perspektiven der Kritik

Es steht zu erwarten, daß "Zhu Xis geschichtliche Welt" unseren zukünftigen
Blick auf diesen Denker und die daoxue entscheidend prägen wird. In diesem

Buch wird das Geschehen im 12. Jahrhundert - zwischen intellectual history,
institutioneller und politischer Geschichte - so radikal neu ausgeleuchtet, daß die
Details des historischen Prozesses eine für das traditionelle Verständnis oft
irritierende Bedeutung annehmen.3 Die Energie, mit der Yu Yingshi den

"Kontext" W-^Ë einer lange verlorengegangenen Welt in der Tradition eines

Quentin Skinner rekonstruiert, ist selbst für die an großen Werken nicht arme

Rezeptionsgeschichte Zhu Xis einmalig. Daß der Autor die politische Geschichte
des 12. Jahrhunderts mittels einer Studie über gerade diesen Denker neu aufrollt,
wird im Verlauf als die eigentliche methodologische Pointe Yu Yingshis
sichtbar: der sonst oft als unweltlicher Denker beschriebene Zhu Xi stand
tatsächlich im Zentmm eines dichtgeknüpften, hochmodernen Nachrichtennetzes,
das sich aus den persönlichen Berichten von Hofbeamten, aus Gerüchten und

"Hofgazetten" /JN$ß (II 585) zusammenfügte - zu Recht kann also argumentiert
werden, daß sich in Zhu Xis souveräner Informationspolitik das System im
Luhmann'sehen Sinne selbst anschaut.4 Dieser Perspektivwechsel erweist sich

nun heuristisch gesprochen als äußerst fruchtbar.

3 Z.B. war Zhu Xis Treffen an der "Sechseckigen Pagode" AfPin außerhalb Hangzhous
mit den Gelehrten der Yongjia-Schule im Jahr 1194 kein müßiges Gelehrtengespräch,
sondern ein "politisches meeting" I&}pJ*!£# (II 208) mit dem Zweck, die neuen Verhältnisse

am Hof mitzugestalten; der sonst in düsteren Farben als "Henkersknecht" der daoxue

dargestellte Han Tuozhou erfüllte eine wesentliche makrohistorische Funktion (I 471 f.);
und der Konflikt zwischen Gaozong und Xiaozong kann Yu Yingshi zufolge mit Erik H.
Eriksons Gegensatz von "Ego-ideal" und "Ego-identity" erklärt werden (II 478).

4 Man lese nur Zhu Xis messerscharfe Analyse der tagespolitischen Funktion der "politischen
Agenda des Reiches" in einem Brief an Chen Junqing PiîftîiP aus dem Jahr 1165 (zitiert
in 1381 f.).

AS/EA LVIII-4-2004, S. 995-1011



Ein Klassiker in einer neuen Welt (Rezensionsartikel) 1003

Neu ist nun nicht die These, daß Zhu Xi auch über seine kurze Hofkarriere
hinaus immer politisch engagiert war;5 auch seine politischen Ideen sind schon

öfters beschrieben worden.6 Doch wurde von Chen Chun ffi.ì$ (1159-1223),
dem Autoren des ersten "Handwörterbuches der daoxue", dem Beixi ziyi jfcvJt

^it, bis zu modernen Forschem wie z.B. Tomoeda Ryütarö Äftti^CEP,
Qian Mu I8fjl, Zhang Liwen "Mal3t, Chen Lai W.M oder Liu Shuxian fO

i£5fc, aber auch Wm. Theodore de Bary oder Wing-tsit Chan, nie gmndsätzlich
in Frage gestellt, daß die genuine Problematik Zhu Xis seine Lehren über den

"Herz-Geist" 'Ù, die "menschliche Natur" iE, "die Ordnungsprinzipien" M,
den "Äther" M, usw. sind.7 Yu Yingshi fordert diese jahrhundertealte Tradition
heraus, wenn er Zhu Xi als einen Denker entwirft, für den die Rekonstmktion
der politischen Ordnung primär, Erkenntnisse über die Welt und das Selbst aber

sekundär waren. Der Begriff des dao il habe mit anderen Worten zuallererst
einen sozio-politischen Charakter besessen und sei erst in einem zweiten Schritt

zu einem Begriff mit kosmologischer Bedeutung weiterentwickelt worden (I
202). Zhu Xi nicht als metaphysisch-spekulativer, sondern als politischer
Denker: damit vollendet Yu Yingshi eine der westlichen Forschung in den

letzten Jahren inhärente Tendenz, Zhu Xis politischen und kultaralistischen

Schon Li Xinchuan ^'CH# verteidigte bekanntlich Zhu Xi gegen den Vorwurf, er sei nur
ein "Einsiedler" jftB# gewesen (Li Xinchuan, Jianyan yHai chaoye zaji >Êifc W^SiSf
HIE, Beijing: Zhonghua shuju, 2000, S. 632-637). Ein wichtiger Aufsatz zu Zhu Xis
Beamtenkarriere ist immer noch Conrad Schirokauer, "Chu Hsi's Political Career: A Study

of Ambivalence," in: Arthur F. Wright und Denis Twitchett (Ed.), Confucian Personalities,
Stanford: Stanford University Press, 1962.

Conrad Schirokauer, "Chu Hsi's Political Thought," Journal of Chinese Philosophy 5.2

(June 1978), S. 127-159. Song Xi 3cB#, "Zhu Xi de zhengzhi lun," in: Songshi yanjiu jl,
Nr. 10 (1978), S. 355-369; Zeng Chunhai Ì'#A, "Zhu Xi de zhengzhi sixiang," in:

Zhong Caijun, Zhang Jilin (ed.), Guoji Zhuzixue huiyi lunwenji, Taipei: Academia Sinica,

1993, S. 1017-1048.

Tomoeda Ryütarö M ft fï JK È|5, Shushi no shisô keisei %i T "> S M ¥&J$L, Tokyo:
Shunjüsha, 1969; Qian Mu UÏS, Zhuzi xin xue'an t|5 ï^ Sr ^P 3K, Taipei: Sanmin shuju,

1971; Zhang Liwen, Zhu Xi sixiang yanjiu ^A-SffiWfS, Beijing: Zhongguo shehui

kexue, 2001; Chen Lai, Song Ming lixue ^HJä^P, Shenyang: Liaoning jiaoyu chubanshe,
1991 ; Liu Shuxian, Zhuzi zhexue sixiang de fazhan yu wancheng M T *£^S ffl M fiM K
tE fi£, Taipei: Xuesheng shuju, 1982; de Bary, William Theodore, Neo-Confucian

Orthodoxy and the Learning ofthe Mind-and-Heart, New York: Columbia University Press,

1981; Wing-tsit Chan, Chu Hsi. New Studies, Honolulu: University of Hawaii Press, 1989.

AS/EA LVIII-4-2004, S. 995-1011



1004 KaiMarchal

Diskurs gegenüber seinem metaphysisch-spekulativen aufzuwerten.8 Doch für
die chinesischsprachigen Zhu Xi Studies bedeutet dieser Schritt nichts weniger
als eine "kopernikanische Wende" Bfa/gÄWSlI.9

Die Konsequenzen sowohl für unser Bild von Zhu Xi, als auch der daoxue-

Gemeinschaft sind in der Tat erheblich. Yu Yingshi schließt an einen schon

einige Jahre andauernden Prozeß der Historisierung der daoxue und damit der

Destmktion ihrer traditionellen Hagiographie an,10 treibt ihn aber auch noch

einmal weiter voran: in der Vergangenheit galt die daoxue als eine Gemeinschaft

8 Siehe Hoyt C. Tillmans berühmten Aufsatz "A New Direction in Confucian Scholarship:

Approaches to Examining Differences between Neo-Confucianism and Tao-hsüeh,"

Philosophy East and West 42.3 (July 1992), S. 455^t74; vgl. auch Tillman (1992), S. 9 f.

9 Angesichts der Tatsache, daß der politische Kern von Zhu Xis Denken in den letzten 800

Jahren übersehen wurde, scheint dieser Term durchaus angemessen. Die Gründe für diese

"Verwindung" des ursprünglichen Zhu Xi innerhalb der chinesischen Überlieferung sind

hochkomplex: eine Rolle spielt sicher die Tatsache, daß Zhu Xis Briefe an Hofbeamten und

seine zahlreichen Throneingaben nie mit derselben Aufmerksamkeit gelesen wurden, wie
seine Briefe an Schüler oder sein Kommentar zu den Vier Büchern E9 Ir ; die post-song-
zeitliche politische Geschichte mit der zunehmenden Verabsolutierung der imperialen
Macht hat die eher politischen Segmente Zhu Xis wahrscheinlich ebenso in den Hintergrund
treten lassen (vgl. hierzu Tang Qinfus Überlegungen, in Tang Qinfu 'MIÊhië, Zhu Xi de

shixue sixiang Tfcjftffti^Sffi, Jinan: Qilu chubanshe, 2000, S. 43 f.). Eher nachrangig
wirkt dagegen das Argument Yu Yingshis, die moderne Forschung habe das ursprüngliche

Anliegen Zhu Xis unter dem Einfluß westlicher Forschungsprämissen verfälscht (I 33), da ja

- wie Yang Rubin zu Recht hervorhebt - die Tendenz zu einer spekulativen Lektüre von
Zhu Xis Schriften schon lange vor westlichen Einflüssen z.B. im Beixi ziyt zu sehen ist

(Yang Rubin (2003:11), S. 137). Es mag sein, daß das besondere Verhältnis von exoteri-

scher und esoterischer Lehre bei Zhu Xi ebenfalls eine Rolle gespielt hat: seine politische
Lehre ist zwar vordergründig keine "Geheimlehre" (wie etwa seine Interpretation des Taiji,
deren esoterischen Charakter kürzlich Julia Ching klar gemacht hat, siehe ihren Aufsatz:

"Taiji lun: Zhu Xi de michuan xueshuo ;fc fil tnî : ^5 il Ôtl 1$ fil ^Ptft," in: Zhuzixue de

kaizhan - xueshu pian, hrsg. von Zhong Caijun, Taibei: Hanxue yanjiu congkan, 2002, S.

197-217), doch wäre zu fragen, ob dem daotong-Gedanken (vgl. die "Transmission der

Lehre des Herz-Geistes" chuanshou xinfa ffS'ha, im Vorwort zum Zhongyong ^M),
Zhu Xis stark verinnerlichter Theorie des idealen Herrschers und seinen Interventionen in
der Tagespolitik nicht durchaus eine esoterische Intention eigne, die sich in anderen

Bereichen seines Denkens so nicht wiederfindet.
10 Vgl. Studien wie Hoyt C. Tillman, Confucian Discourse and Chu Hsi's Ascendancy, Hono¬

lulu: University of Hawaii Press, 1992; Ichiki Tsuyuhiko ^M^^B, Shushi monjin
shodan keisei no kenkyü ^MfiAMMMhK ^ WR, Tokyo: Söbunsha, 2002; Tsuchida,

Kenjirö ±EE3#&B|5, Dögaku no keisei iï* <0 Mfà, Tokyo: Söbunsha, 2002; und Hans

van Ess, Von Ch 'eng I zu Chu Hsi. Die Lehre vom Rechten Weg in der Überlieferung der

Familie Hu. Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, 2003.

AS/EA LVIII-4-2004. S 995-1011



Ein Klassiker in einer neuen Welt (RezensionsArtikel) 1005

von intellektuellen Dissidenten, fem des Hofes, aber attraktiv für Song-

Literaten, weil diese mit der zunehmenden Zahl an Mitbewerbern ihre Chancen

auf eine Beamtenkarriere schwinden sahen und deshalb ihren Elitenstatas nur
noch mit dem Rekurs auf die daojcwe-typischen moralischen Lehren verteidigen
konnten; doch unter dieser Prämisse mußte letztlich unverständlich bleiben,

warum sie zu einem solchen Problem für die Machthaber wurde: Yu Yingshi
bemerkt zu Recht, daß das "Parteienverbot der Ära Qingyuan (1195-1201)" H
7n|6^ wie ein sinnloser grand guignol erscheinen muß, solange man die

daoxue nicht als ein politisches Subjekt und ihre Mitglieder nicht als politische
Aktivisten begreift, die eine spezifische politische Agenda durchzusetzen suchten

(I 12).11 Die von Conrad Schirokauer benannte Scheu, mit der sich Zhu Xi
jedem Engagement am Hof zu entziehen schien, müßte mithin als Ausdmck
eines verborgenen "Willens zur Macht" verstanden werden.

Wenn sich diese Interpretation Yu Yingshis in der Forschung durchsetzen

sollte, würde in der Tat ein Paradigmenwechsel vollzogen: fraglich erschiene

dann T.C. Lius berühmte These eines "inward tum", den China nach 1127

vollzogen habe, da sie eine Distanznahme der südsongzeitlichen daoxue von der

Zentralmacht impliziert; ebenso würde die in der amerikanischen Sinologie
verbreitete, sozialgeschichtlich orientierte These, daß sich die Gentry der

Südsong zunehmend von einem nationalen Engagement abgewandt und immer
stärker in lokale Kontexte eingeschrieben habe, deutlich an Plausibilität
einbüßen.12 Ebenso ist es nach dieser Studie nicht mehr ohne weiteres möglich, im
neokonfuzianischen Voluntarismus den Kern für einen autokratischen
Herrschersbegriff wiederzufinden oder Zhu Xis politische Theorie gar als ein
Beispiel für die widerstandslose Unterwerfung der Gentry unter die Autokratie zu

11 Auch Schirokauers berühmter Aufsatz über die Verfolgung der <fao;<:He-Gelehrten bot kei¬

nen Aufschluß über die tieferen Gründe der staatlichen Repressionen, siehe ders., "Neo-
Confucians under Attack: The Condemnation of Wei-hsueh," in: Crisis and Prosperity in

Sung China, hrsg. von John Winthrop Haeger, Tucson: 1975, S. 163-198. Vgl. auch die

Darstellung derselben Epoche bei Hoyt C. Tillman (Tillman 1992, S. 133-144).
12 T.C. Liu zufolge habe sich die daoxue wegen der Verfahrenheit der Reichspolitik ganz auf

Fragen der persönlichen Selbstkultivation und abstrakten Spekulation konzentriert, siehe

China Turning Inward: Intellectual-Political Changes in the Early Twelfth Century,
Cambridge: Council of East Asian Studies, Harvard University, 1988. Für die These einer

Lokalisierung siehe beispielhaft Robert Hymes, Conrad Schirokauer (Hrsg.), 1993, Ordering the

World, Approaches to State and Society in Sung Dynasty China, University of California
Press.

AS/EA LVIII-4-2004, S. 995-1011



1006 KaiMarchal

verstehen - Argumente, die in Stadien zur Geistesgeschichte der Ming und Qing
immer wieder als leicht bedienbare stock phrases dienen.13

Angesichts des Nachdrucks, mit dem Yu Yingshi diese seiner Meinung
nach bislang übersehene ursprüngliche Gestalt des Zhu Xi'sehen Denkens
restaurieren möchte, überrascht es nicht, daß seine Studie oftmals aus einer leicht
als einseitig kritisierbaren Perspektive um die politischen Facetten der daoxue-

typischen Begriffe kreist, andere Nuancen aber vernachlässigt.14 Eine Detailkritik

ist im Rahmen dieser Rezension unmöglich, es soll im folgenden nur
dämm gehen, die Validität einiger Analysekriterien zu diskutieren, einige
Perspektiven der Kritik aufzuzeigen und damit den Erkenntnisstand der bisher
erschienenen Rezensionen zu erarbeiten.

(1) Eine entscheidende Strebe in Yu Yingshis Interpretation ist der Nachweis,
daß Zhu Xi und seine Zeitgenossen sich als Fortsetzer eines gemeinsamen
Projektes verstanden, an dem Wang Anshi gescheitert ist: alle ihre Versuche, am

Hof eine Reform zu initiieren, bezogen sich auf das annus mirabilis 1069

zurück, so daß Yu Yingshi von dem 12. Jahrhundert als von einem "Post-Wang-
Anshi-Zeitalter" tê JE :£c Ç B# iX spricht. Diese These ist insofern frappierend,
als die daoxue-Gelehrten sonst oft als Nachfolger der konservativen Gelehrten
der Ära Yuanyou TC^ (1086-1093) und damit der unmittelbaren Gegner

Wang Anshis verstanden worden sind. Yang Rubin hat in seiner Rezension diese

These kritisch diskutiert: gültig ist sein Hinweis, daß sich in den Schriften Zhu

Xis positive Urteile nur zur Person, nicht aber zum Werk Wang Anshis finden;
und der Einwurf, daß Yu Yingshis These, Cheng Yis und Cheng Haos Denken
sei von Wang Anshi wesentlich beeinflußt gewesen (z.B. sei Cheng Yis Yijing-
Kommentar in Reaktion auf dessen Reformpolitik entstanden (I 218)),
unplausibel wirke, da das ursprüngliche Kraftzentrum der Philosophie der beiden

13 Siehe etwa Woei Lien Chong, "Mankind and Human Nature in Chinese Thought," China

Information 11.2-3 (1996), S. 138-75, oder Fu Zhengyuan, The Autocratic Tradition and
Chinese Politics, Cambridge: Cambridge University Press, 1993; und Paul Jiang, The

Search for Mind: Ch'en Pai-sha, Philosopher-Poet, Singapore: Singapore University Press,

1980, S. xii-iii.
14 So ist seine Interpretation des <iao/o«g-Gedankens durchaus heikel: Yu Yingshi geht

schweigend darüber hinweg, daß Zhu Xi schon Jahre vor dem Briefwechsel mit Chen Liang
den Begriff daotong in einer Diskussion mit Lu Jiuyuan 1181 verwendet und daotong in

jenem Kontext (und vielen anderen Kontexten) nur schwerlich in den politischen Diskurs

gestellt werden kann (es geht dort um das richtige Verständnis des Taiji À ft; Tillman

(1992), S. 227; vgl. etwa auch Achim Mittags Rezension von Tillman (1992), T'oung Pao

82 (1996), S. 167-184, hier: S. 172 f.).

AS/EA LVIII-4-2004, S. 995-1011



Ein Klassiker in einer neuen Welt (Rezensionsartikel) 1007

Brüder schon in Texten wie dem Dingxing lun /È 'IE lä lange vor der

Begegnung mit dem Reformer geschaffen worden sei.15 Die These der Südsong
als eines "Post-Wang-Anshi-Zeitalter" impliziert zudem die Annahme einer
mehr oder weniger nahtlosen Kontinuität von Nord- zu Südsong - in der

Forschung durchaus umstritten. So hat Peter Bol erst vor kurzem mit starken

Argumenten den Nachweis unternommen, daß der Hof Huizongs WLtx (reg.

1101-25) zum letzten Mal die Vision einer aktivistischen Hofpolitik à la Wang
Anshi zu verkörpern vermochte, die nach 1127 endgültig zu einer "imperial
fiction" verkam.16 Die Kontinuitätsthese Yu Yingshis müßte sich diesen

Einwürfen verstärkt stellen.

(2) Der Reformversuch Xiaozongs ist in den offiziellen historischen Quellen
nicht dokumentiert; Yu Yingshi ist deshalb auf eine indirekte Beweisführung
angewiesen, wobei er außerdem immer wieder bisher übersehene Texte
erschließt, wie z.B. Zhu Xis kurze "Elegie auf Kaiser Xiaozong" #^è^ìfe^
M (II 590-601) oder Zhou Bidas Tagebuch, das Süing lu Sltìt- Eins seiner

entscheidenden Argumente ist die konvergierende Entwicklung von daoxue und

Hofpolitik, die sich ihm zufolge wie zwei Parabeln zu Beginn von Xiaozongs
Reformversuch treffen. Zwei wichtige Indizien für diese Konvergenz sind die

Entscheidungen des Kaisers, eine dreijährige Trauerzeit für Gaozong (anstelle
der sonst üblichen drei Monate) anzuordnen und den Dauphin (den späteren
Kaiser Guangzong) an den tagespolitischen Prozessen teilhaben zu lassen (II 384

ff.) - in zweifelloser Übereinstimmung mit Forderungen der daoxue-Gelehrten.
So kann Yu Yingshi behaupten, daß Xiaozong nach jahrelanger Passivität im
Sommer 1188 einen plötzlichen Sinneswandel vollzogen und seinen ursprünglichen

Reformwillen wiedergefunden habe: Zhu Xi habe sodann in seinem

bekanntem "Siegelmemorandum aus dem Jahr wu shen (1188)" /X^atV
Xiaozongs "weisen Sinn" MIS getroffen und dessen Reformagenda intuitiv
benannt (II 186 ff.). Eine wesentliche Argumentationslinie Yu Yingshis
kristalliert sich nun in der Analyse der Kommunikationskanäle zwischen daoxue

und Kaiser; hier liegt aber auch ein strukturelles Problem vor, nämlich die

Schwierigkeit, den Willen des Kaisers tatsächlich zu lokalisieren. Seine Reaktion

auf die Verlesung einer Throneingabe bleibt uns heute, genau wie den

damaligen daoxue-Gelehrten, weitgehend verborgen und ist auf Interpretationen

15 Yang Rubin (2003:11), S. 128 ff.
16 Peter Bol, "Whither the Emperor? Emperor Huizong, the new Policies and the Tang-Song

Transition," Journal ofSung-Yuan Studies 31 (2001), S. 103-134.

AS/EA LVIII-4-2004, S. 995-1011



1008 KAIMARCHAL

angewiesen. So beschreibt, in Gegensatz zu Yu Yingshi, Su Jingnan ïfëjft^î
Xiaozong als zynischen Herrscher, der Zhu Xis Throneingabe 1188 überängstlich

und ohne Aufmerksamkeit für den Inhalt bloß abgenommen hat.17 Ebenso

verbirgt sich hinter der Audienz, als dem wirkmächtigsten Instmment der
Einflußnahme auf den Kaiser, ein Problem, das man als bottleneck-Effekt der

politischen Kommunikation bezeichnen könnte: je höher der Ansprechpartner in
einer Hierarchie steht, desto geringer sind die Aussichten, daß ein von außen

kommender Akteur eine in den politischen Prozeß übersetzbare Fordemng
übermitteln kann. Zu leicht konnte die Aufmerksamkeit des Kaisers im Laufe einer

Audienz gestört werden, zu schnell war die engere Umgebung zur Stelle, um die

Wirkung einer Eingabe auf die Psyche des Kaisers abzufedern, ja zu zerreden. -
In einer zweiten Argumentationslinie versucht Yu Yingshi außerdem, im
Charakter Xiaozongs eine tiefere Ursache für die politische Reform wiederzufinden.
Hier spürt er zweifellos frappierende biographische Evidenz auf; doch inwieweit
sich diese in dem politischen Prozeß selbst niedergeschlagen hat, ist ein anderes.

Hier ist durchaus Raum für weitere Diskussionen über die Natur des Xiao-
zong'schen Reformversuches. So unternahm John W. Chaffee zufolge der

Kanzler Zhao Ruoyu, dem Yu Yingshi in seiner Studie eine zentrale Rolle

zuschreibt, in seiner Amtszeit 1194/1195 keinerlei Initiativen zu einer politischen

Reform, ja besaß nicht einmal ein politisches Programm.18
Bedauerlicherweise verknüpft Yu Yingshi auch nirgendwo Zhu Xis ausführliche Diskussionen

über historische Institutionen, über das Zhouli M f§ und seine durchaus

skeptische Haltung zu Wiederherstellung der vorhistorischen Ordnung (z.B. das

"Brunnenfeldsystem" #E9) mit seinem tagespolitischen Engagement.

(3) Yu Yingshi hat mit dieser Studie eine heftige Kontroverse unter chinesischsprachigen

Forschem ausgelöst, ja sogar vimlente Kritik provoziert (Yang Rubin
ist so weit gegangen, Yu Yingshi die Zerstömng der von Zhu Xi mühsam

aufgebauten "Wertesphäre" iWfEt&J?- vorzuwerfen).19 Offenbar ist nun das

eigentliche Skandalon dieses Buches, daß in ihm eine bestimmte Vorstellung

17 Su Jingnan MMWi, Zhuzi dazhuan ^T^fiï, Beijing: Shangwu yinshuguan, 2003, S.

677-687. Zur allgemeinen Situation am Hof Xiaozongs vgl. auch Wang Deyi Iffiljc,
"Song Xiaozong ji qishidai fc^mA^fêfiX," in: Songshi yanjiu ji, Nr. 10 (1978), S.

264-283, und Lao Nap-yin, "The Absolutist Reign of Sung Hsiao-tsung (r. 1163-1189),"
Ph.D Dissertation, Princeton University, 1986.

18 John W. Chaffee, "Chao Ju-yü, Spurious Learning, and Southern Sung Political Culture,"
Journal ofSung-Yuan Studies 22 (1990-1992),S. 23-61, hier: S. 51.

19 Yang Rubin (2003:11), S. 140.

AS/EA LVIII-4-2004, S. 995-1011



Ein Klassiker in einer neuen Welt (Rezensionsartikel) 1009

von neokonfuzianischem Denken destruiert wird, die nicht zuletzt unser
Verständnis des vormodernen Chinas entscheidend geprägt hat. Kritiker haben es

ausgelegt als einen Versuch, die "grand narrative des daotong" îËM^Cf3(2È
und damit das zentrale neokonfuzianische Paradigma (eine Grundfeste chinesischen

Philosophierens im 20. Jahrhundert) zu destruieren.20 Dieser Tradition
zufolge bezeichnet daotong ÜL$L eine "Raum und Zeit überwindende geistige
Entität" S0#SWH#Äff, die sich wesentlich erschließt in einer pronon-
cierten Fassung menschlicher Innerlichkeit und einem semi-religiösen Bewußtsein,

wie sie von den unterschiedlichsten Autoren und in der Gegenwart
besonders wirkmächtig von Mou Zongsan ^ tk H (in den Begriffen einer

Subjektphilosophie nach Immanuel Kant) nobilitiert wurden.21 Zhu Xis Reflexionen

zur inneren Sphäre (neisheng ftM) spielen hier eine entscheidende Rolle.
Obwohl Yu Yingshi erklärt, daß seine Studie diese narrative keineswegs in

Frage stellt, wirkt sein Ansatz - wie die Rezensionen überdeutlich belegen - in
der Tat äußerst aggressiv zurück auf Versuche gegenwärtigen Philosophierens in
China und Taiwan. Seine Kritiker sind nun kaum je auf seine im engeren Sinne

historischen Thesen eingegangen - insbesondere Zhu Xis Rolle in Xiaozongs
Reformversuch; Gegenstand ihrer Kritik ist die von Yu Yingshi betriebene

Anbindung zentraler Begriffe wie dao, tianli oder taiji an die unmittelbare

Handlungsebene der Reformen, sowie sein radikal neuer Blickwinkel, der Zhu
Xi als an einer Rekonstmktion politischer Ordnung interessiert zeigt.22
Offensichtlich unterminiert diese Akzentuierung der äußeren (politischen) Sphäre

bisherige Versuche, ausgehend von Zhu Xis Theorie der inneren Sphäre eine

abstrakt-spekulative, neokonfuzianisch entworfene "Philosophie" zu etablieren.
So hat die Kritik auf das "ontologische Interesse" ^fSIâfK) Hitf Zhu Xis
verwiesen, das vorrangig auf den Kosmos und nachrangig auf eine Polis abziele.23

Ein philosophisches Paradigma politischer Ordo (renjian zhixu A^ttff), wie
es Yu Yingshi vorzuschlagen scheint, ist dagegen in großen Teilen der chinesischen

Gelehrtenwelt nicht akzeptabel. Ironischerweise kann er jedoch durchaus

20 Yang Rubin (2003:11 S. 125 ff.
21 Meine Überlegungen folgen dem bedeutungsvollen, aber offenbar willentlich im Text ver¬

borgenen methodischen Exkurs Yu Yingshis, siehe Yu Yingshi (2003:1), S. 155-159.
22 Nachdem der Eindruck entstanden ist, er reduziere Zhu Xi auf die äußere (politische) Sphä¬

re, hat er in einer Antwort auf seine Kritiker klargemacht, daß sich innere und äußere

Sphäre bei Zhu Xi in einer Balance befinden, wobei der "ultimate concern" &ltël[lf tH

dennoch der äußeren Sphäre als der eigentlichen Vollendung des konfuzianischen Ideals

gegolten habe (Yu Yingshi (2004:1), S. 55 f.; Yu Yingshi 2004 (2:1), S. 304 f.).
23 Yang Rubin (2003:11), S. 136.

AS/EA LVIII-4-2004, S. 995-1011



1010 KaiMarchal

fur sich in Anspruch nehmen, durch die unablässige Vernetzung von innerer und
äußerer Sphäre, von Ideengeschichte und politischer Geschichte ein zentrales

Credo der daoxue zum ersten Mal wissenschaftlich eingeholt zu haben: das Dao
werde stets in Worten und Taten sichtbar.

Schluß und Ausblick

In den letzten Jahren, insbesondere vor und nach seinem 800. Todestag, hat die

Zhu-Xi-Forschung deutlich an Dynamik gewonnen.24 Yu Yingshi ist nun eine

bahnbrechende Studie gelungen, die trotz ihrer Monumentalität offen für
Fortsetzungen bleibt: weder hat er die politischen Ideen Zhu Xis systematisch
erschlossen, noch seine "geschichtliche Welt" in allen Facetten dargelegt, und

was die philosophische Arbeit aus diesem historisierten Zhu Xi macht, ist eine

ganz andere Frage. Es wird in den kommenden Jahren dämm gehen, aus der

"historischen Welt Zhu Xis" neue Erkenntnisse über unser Verständnis des

"Neokonfuzianismus" zu erzeugen.25 Doch klar ist bereits heute, daß Yu Yingshis

Buch das chinesische Denken als solches auf die Probe gestellt hat; die

Polemik zeigt noch einmal, wie aktuell für chinesischsprachige Gelehrte das eine

Ideal Zhu Xis noch immer ist: die "Bildung des Selbst" ft 'Ù # 14, der

Gedanke, daß uns jenseits der Worte der geistige Raum der Tradition vorliege,
in den man nur durch langjährige Exerzitien und nach Ablegung eines Bekenntnisses

eindringen kann.26

24 Zwei Meilensteine der neueren Forschung sind die Ausführliche Edition der Jahreschronik
Zhu Xis /feÄ^ü-ftiS, hrsg. von Su Jingnan, Shanghai: Huadong shifan daxue chubanshe,

2001, und die neue kritische 27-bändige Gesamtausgabe der Werke Zhu Xis, an der die

meisten Zhu-Xi-Spezialisten der chinesischsprachigen Welt mitgearbeitet haben (Zhuzi

quanshu 'fc-f^M, hrsg. von Zhu Jieren fejfèA, Yan Zuozhi JÜft^L und Liu Yong-
xiang ìiJtKIì, Shanghai: Shanghai guji chubanshe, 2002).

25 Yu Yingshi hat dies bereits selbst mit einem Nachfolgeband versucht, siehe Ders., Song

Ming lixue yu zhengzhi wenhua %.tyiE.^Hi&t.ìn%ik, Taipei: Yunchen, 2004. Man

vergleiche auch die in vieler Hinsicht Yu Yingshi verpflichtete Studie von He Jun fsjfl?,

Nansong ruxue jiangou Sä^fÜ^PJEfli, Shanghai: Shanghai renmin chubanshe, 2004.

26 Die Verteidigung Yu Yingshis gegen die Angriffe Liu Shuxians am Ende seiner Erwiderung

spricht Bände: er weigert sich, ein solches Bekenntnis abzulegen, und beharrt auf seiner

Absicht, sich mit einem Platz "außerhalb" der neokonfuzianischen Selbstbildungstradition

zu begnügen (Yu Yingshi 2004 (2:1), S. 309 f.).

AS/EA LVIII-4-2004, S. 995-1011



Ein Klassiker in einer neuen Welt (RezensionsArtikel) 1011

Außer Frage steht, daß auch Yu Yingshi einem starken Traditionalismus
verhaftet ist: in einer Schlüsselpassage erinnert er uns daran, daß, wenn das

"Confucian project" im 21. Jahrhundert noch einmal wichtig werden will, es sich der

Song-Dynastie stellen muß, die bessere Bedingungen für eine Realisiemng des

"konfuzianischen Ideals und seiner Werte" MMfflMMfflifLiM. bereithielt, als

jede andere Dynastie (I 390). Der Autor verhehlt dennoch nicht die Ambivalenz
der konfuzianischen Utopie: nur durch eine Sonderbeziehung zur imperialen
Macht wird sie politisch relevant, doch diese Macht ist - man lese nur die

Beschreibung von Ningzongs ^th Thronbesteigung (II 586 f.) - von einer

gmndsätzlichen Gestaltangsschwäche. Gerade wegen ihrer historischen Tiefenschärfe

ist nicht auszuschließen, daß sich Yu Yingshis Hinweise für die zukünftige

Neudefinition des "Confucian Project" und seiner möglichen Beziehung zur
chinesischen Staatsmacht als äußerst fruchtbar erweisen werden. Sein Buch hat

zweifellos das Verdienst, Zhu Xi als einen moderneren und wesentlich tieferen
Denker darzustellen, als der er bisher, wenigstens im Westen, oft wahrgenommen

worden ist.

AS/EA LVIII-4-2004, S. 995-1011




	Ein Klassiker in einer neuen Welt

