Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 58 (2004)

Heft: 4

Artikel: Ein Klassiker in einer neuen Welt
Autor: Marchal, Kai

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147657

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147657
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

EIN KLASSIKER IN EINER NEUEN WELT

Kai Marchal, Ludwig-Maximilians Universitit Miinchen

YU Yingshi R J&Hs: “Zhu Xis geschichtliche Welt — Studien zur politischen
Kultur der song-zeitlichen Gentry” Zhu Xi de lishi shijie — Songdai shidaifu
zhengzhi wenhua de yanjiu 2 P FE L5 — RACL K KBUG 3L RIBF
9%, “Yunchen congkan” 96/97, Taipei: Yunchen fU /%, 2003 (sowie eine
Kurzzeichenedition in der V.R. China, Beijing: Sanlian = I, 2003)

Wenige sinologische Fachbiicher haben in den letzten Jahren eine &hnliche
Reaktion ausgelost wie Yu Yingshis magnus opus iiber den Denker Zhu Xi K
E (1130-1200). Im Sommer 2003 in Taipei erschienen, zirkulierten Ausziige
schon seit Monaten im Internet und wurden in den einschldgigen Departments
der Peking University und anderswo lebhaft diskutiert. Seither hat sich eine
vielstimmige Debatte zwischen taiwanischen und festlandischen Forschern
entwickelt, die noch lange nicht zu Ende scheint.! Im folgenden deshalb eine

1 Von Liu Shuxian #|if 4% liegen bislang zwei Wortmeldungen vor, seine urspriingliche
Rezension “Ping Yu Yingshi ‘Zhuzi de lishi shijie — Songdai shidaifu zhengzhi wenhua de
yanjiv’ P RER (R FRBLHER - RALKKRBUAXABBIR] | Jiuzhou
xuelin 2003 (1:2), S. 316-334 (dazu gibt es Yu Yingshis rebuttal “*Chouli’, ‘huizhuan’ yu
‘neisheng waiwang’ — da Liu Shuxian xiansheng [ #i & | , [ [2]#% | B2 [ Q54 F
- BBk Jiuzhou xuelin 2004 (2:1), S. 301-310) und Liu Shuxians zweiter
Debattenbeitrag wenig spiter, “Dui yu Yu Yingshi jiaoshou de huiying ¥f i 4% 2 R 2 #%
B1E1 HE " Jiuzhou xuelin 2004 (2:2), S. 294-296 (dazu ein Nachwort Yu Yingshis mit
deutlich programmatischen Ziigen, “Shi shuo rujia de zhengti guihua — Liu Shuxian ‘hui-
ying’ duhou AFRFE XK AR E - Bk [RIE] SR, Jiuzhou xuelin 2004
(2:2), S. 297-312). Eine gewisse Beriihmtheit hat die Position Yang Rubins #ff & er-
langt, von dem bisher zwei Artikel vorliegen: “Ruguo zai huizhuan yi ci ‘Gebainishi de
huizhuan’ — du Yu Yingshi xiansheng de ‘Zhuzi (sic!) de lishi shijie — Songdai shidaifu
zhengzhi wenhua de yanjiv’ W3R fEE—x [FF A EAMEH] - FHREREE
B TRTFRBERHR - R KKRBUAXALKIEIF ] | Dangdai 195 (2003:11), S.
125-141 (die Antwort Yu Yingshis auf diesen Artikel: “Wo cuihui le Zhu Xi de jiazhi shijie
ma? — da Yang Rubin xiansheng HH#EH T R B EE M FIE? - HHER AL
Dangdai 197 (2004.1), S. 54-73); und der zweite Beitrag Yang Rubins, “Women xuyao
geng duo dianfan de zhuanyi — jingda Yu Yingshi xiansheng 1 7 & # £ # # () 64 75

AS/EA LVIII=4+2004, S. 995-1011



996 KAI MARCHAL

kurze Zusammenfassung der wichtigsten Thesen dieses Buches, ein Uberblick
tiber Schwerpunkte der Kontroverse und der erste Versuch einer kritischen
Wiirdigung.?

Inhalt und Argumentation

Yu Yingshis Studie ist keine Biografie Zhu Xis, sondern ein close reading seiner
“geschichtlichen Welt”, deren Urspriinge bis in die Nordsong (960-1127)
zuriickreichen, die Hunderte historischer Personlichkeiten einschliefit und die
weit liber den Zeitraum seines eigentlichen Wirkens (zwischen 1162, dem Jahr
seiner ersten Throneingabe, und 1196, dem Jahr seines endgiiltigen Riickzuges
ins Privatleben) hinausgreift. Im Laufe der Analyse zeigt sich, daB Zhu Xi
sowohl als Vertreter der Gentry & K K, wie als Reprisentant der daoxue (der
“Lehre vom rechten Weg” 1&%), im Zentrum der politischen Geschichte der
Stidsong (1127-1279) steht. Diese Perspektive ermdglicht eine Reinterpretation
seiner philosophischen Lehren.

In einem Vorwort wird der Grund fiir die zentralen Thesen bereitet. Einer
eindringlichen Kritik an der bislang insbesondere die chinesischsprachige
Forschung dominierenden philosophischen Interpretation der daoxue folgt das
Pladoyer fiir eine rekontextualisierende, politisch-historische Lesweise. In
mehreren Einzelstudien fiihrt Yu Yingshi diesen Ansatz durch, um quasi die
Sprengsétze anzubringen, die im folgenden das traditionelle Bild Zhu Xis (und

— & R US4 Dangdai 198 (2004.2), S. 97-105. Auch Ge Zhaoguang & JKJ% in
Peking hat eine Kritik verfaBt, “Chai le menlan bian wu nei wu wai: zai zhengzhi, sixiang
yu shehuishi zhi jian — du Yu Yingshi xiansheng ‘Zhuzi de lishi shijie — Songdai shidaifu
zhengzhi wenhua de yanjiu’ ji xiangguan pinglun #f T 748 {# # (4 f 4b . 76 BUA, B AR B
Rz - MRERESE CRFIELHA - RA L KKRBUSTHKIBTF)
K B &Y 5@, Dangdai 198 (2004:2), S. 86-96. Ebenfalls haben sich zu Wort gemeldet
Chen Lai [§2K mit dem Artikel “Cong ‘sixiang shijie’ dao ‘lishi shijie’ — Yu Yingshi
‘Zhuzi de lishi shijie — Songdai shidaifu zhengzhi wenhua de yanjiu’ shuping #¢ [ A8t
Rl B TEEHA] - KRER (RTHESHA - RERERXRKRBBETHHTR
) WREE,” Ershiyi shiji 79 (2003:10), S. 130-139, und Huang Jinxing # i B, “Yi xu
wei shu UL FF 2 &, Dushu, 2003.9, S, 80-84. AuBerdem liegt eine (chinesische)
Rezension von Hoyt C. Tillman vor, Tian Hao H %, “Ping Yu Yingshi de ‘Zhu Xi de lishi
shijie’ FF REMH) CREMBE S A | Shijie zhexue 2004:4, S. 103-107.

2 Ich danke Hans van Ess fiir die kritische Lektiire einer Vorfassung dieser Rezension, sowie
Liu Shuxian #/i& % und Qiu Pengsheng ff# 4 von der Academia Sinica fiir Hinweise
und erhellende Diskussionen.

AS/EA LVIII+4+2004, S. 995-1011



EIN KLASSIKER IN EINER NEUEN WELT (REZENSIONSARTIKEL) 997

der daoxue) zum Kollabieren bringen. Zuerst dekonstruiert er die drei Zentral-
begriffe (1) daotong IE# und (2) daoxue EZ: und (3) daoti EHS:

(1) Zhu Xi bezeichne mit daotong primir eine vorhistorische, alle Lebens-
bereiche umfassende Ordnung: die Einheit von ethisch-individueller und poli-
tisch-aktiver Sphire, von einer Existenz als “Weiser im Inneren” W2 und
einer als “Ko6nig im AuBeren” 4t £ — nicht aber, gemaB der duBerst wirkméch-
tigen Interpretation von Zhu Xis Schiiler Huang Gan ¥ % (1159-1221), eine
ununterbrochene, eine spirituelle Botschaft weiterreichende Uberlieferungskette
(L.39).

(2) Daoxue bezeichne nun die daotong folgende Epoche, die nach dem
Scheitern der politischen Ambitionen des Konfuzius ganz im Zeichen einer
Konzentration auf die innere (einzelmenschliche) Sphire stand; wichtig ist nun
Yu Yingshis Hinweis, dafl die Unterscheidung von daotong und daoxue Zhu Xi
um das Jahr 1185 dazu diente, Chen Liangs 5 (1143-1194) Theorie des
autoritiren Souverdns ein zweistufiges, normatives Modell der Herrschaft
gegeniiberstellen zu konnen (I 40 ff.) — diese wesentlich politische Funktion der
beiden Begriffe ist in Zhu Xis “Vorwort zum Zhongyong” H [&/¥ von 1189
jedoch in den Hintergrund getreten.

(3) Unter daoti faBt Zhu Xi schlieBlich die geistige Entitét, die das ganze
All durchdringt, weder raumlich, noch zeitlich begrenzt ist und welche die Har-
monie aller Dinge und Lebewesen gewihrleistet (I 53). Mit anderen Worten, alle
drei Begriffe dienten Zhu Xi dazu, mittels einer reinen Wertesphire die “blof3e
faktische Macht” #% in Schranken zu weisen.

Diese Analyse und die folgenden, héchst aufschluBreichen Detailstudien iiber
das Verhiltnis der daoxue zur “Guwen-Bewegung” 7 3CiE ), zu Wang Anshis
T %A (1021-1086) “Neuen Lehren” # 2 und zum Buddhismus, iiber
Zhang Zais & & (1020-1077) “Westinschrift” 7§ $4, Cheng Yis F% EH
(1033-1107) “Kommentar zum Yijing” F2[X 5 1% und Zhu Xis Theorie des
Souverdns werfen die Verhandlungsmasse ab, mit der Yu Yingshi die folgende
grundstiirzende Reevaluation der daoxue unternimmt.

In den ersten drei Kapiteln umreifit Yu Yingshi die Grundziige der “po-
litischen Kultur” B8 4t der Song-Dynastie. Das erste Kapitel identifiziert
als einen spezifischen Zug in der Mentalitit der songzeitlichen Gentry die
Sehnsucht nach einer Riickkehr in ein archaisches Zeitalter, den “drei Dyna-
stien” = fX.. Obzwar dieses Phinomen unter anderem Ergebnis der spezifischen
kulturellen Mission Taizongs K55 (reg. 976-998) war, entwickelte es sich
urspriinglich fern des Kaiserhofes (I 267) und gewann erst unter Kaiser Renzong

AS/EA LVIII+4+2004, S. 995-1011



998 KAI MARCHAL

{Z5% (reg. 1023-1064) eine groBere Sichtbarkeit in Gestalt von Autoren wie Li
Gou Z=#l (1009-1059), Ouyang Xiu EX[%1& (1007-1072) u.a. Sowohl Wang
Anshi, als auch wenige Jahre spiter Cai Jing %% 51 (1147-1226) betrieben ihre
Politik unter dem Motto einer Restauration der archaischen Idealordnung.

Das zweite Kapitel geht dem spezifischen politischen Status der song-
zeitlichen Gentry-Klasse nach, der definiert war durch die Vorgaben der Dyna-
stiegriinder (die sogenannten “Familienregeln” ZXi% der Herrscherfamilie Zhao
i, festgehalten in Gestalt von Taizongs “Schwurtafel” % kein Gelehrter
oder Dissident diirfe getotet werden (I 280)), durch das kulturelle Selbstver-
stindnis des Hofes und das neue System der staatlichen Examina.

Das dritte Kapitel entwickelt bisherige Einsichten weiter zu der These, daf3
die Gentry-Klasse spitestens unter Renzong als politisches Subjekt erwacht sei
und von nun an ein kollektives Bewultsein ihrer Verantwortung fiir die Ge-
schicke des Reiches besessen habe — den beriihmten Worten Fan Zhongyans 7@
{f#E (989-1052) zufolge sah die Gentry die Reichspolitik als “eigene Mission”
. fE an (I 30 f). Yu Yingshi beschreibt nun diese neue Gentry ausfiihrlich: sie
ist von einer moralischen, intellektuellen Redlichkeit und einer politischen
Miindigkeit erfiillt, die sie deutlich von der Gelehrtenschicht der Tang-Dynastie
abheben; die Uberwindung der Entfremdung zwischen Hof und Gelehrten hat
zudem friihere eskapistisch-nihilistische Ziige aus der gesellschaftlichen Grund-
strdomung geloscht (I 291 ff.). Direkte Konsequenz der neuen Mentalitdt war die
Forderung nach parititischer Herrschaft: der Kaiser “legt” idealerweise “gemein-
sam (mit der Gentry) die politische Agenda des Reiches fest” F£ i B2 (I
302). Dieses Modell sollte zum ersten Mal Wirklichkeit annehmen in dem
Zusammenwirken Wang Anshis und Shenzongs f# 5% (reg. 1068-1086) (I
305).

Das vierte Kapitel zeigt, wie der Erfolg Wang Anshis die Machtstruktur am
Hof nachhaltig transformiert hat: ein Zeichen fiir die VergroBBerung der Macht
des Kanzlers war es, da dieser ab der Ara Xining EEZ (1068-1078) die
Posten der Zensoren und Berater (tai jian = @) nach freier Wahl besetzen
konnte (I 333). Diese neue Machtstruktur hielt sich bis in die Stidsong durch, so
daf nicht nur Cai Jing, sondern auch noch so autokratische Kanzler wie Qin Gui
Z=H8 (1090-1155) oder Han Tuozhou F#{EH (1152-1207) sich derselben
gestaltenden Macht bedienten, die Wang Anshi dem Kanzleramt injiziert hatte.
Nicht zuletzt sollte auch die daoxue ihre Macht iiber den Zugriff auf diese
beiden Amter ausbauen (II 270-304). Wir blicken hier mit anderen Worten auf
den Januscharakter der politischen Geschichte des 11. und 12. Jahrhunderts:
denn daB diese Amter in den EinfluBbereich des Kanzlers und damit der Gentry

AS/EA LVIII=4+2004, S. 995-1011



EIN KLASSIKER IN EINER NEUEN WELT (REZENSIONSARTIKEL) 999
fielen, hatte eine gefihrliche Politisierung der “6ffentlichen Sphire” 72 3F am
Hof zur Folge — wie Su Dongpo #f W 3¢ (1036-1101) hellsichtig schrieb: von
nun an sollten “die Standpunkte iiber die Dinge” am Hof “hochkochen™ 5 i#
J#& (1333).

Das fiinfte Kapitel vertieft die bisherigen Einsichten und zeigt, wie alle
politischen Konflikte jener Jahre um die “politische Agenda des Reiches” guoshi
7& (manchmal auch guolun [3:f) kreisten. Mit dieser “Agenda” wurden die
grundsitzlichen Orientierungsmarken der Hofpolitik festgeschrieben, die nach
1127 im wesentlichen das Verhiltnis des Reiches zu den Dschurdschen betrafen:
iiber die drei moglichen Optionen “militdrische Konfrontation” X, “Verteidi-
gung des status quo” 5 oder “FriedensschluB” #lI, entschied der Kaiser in
Ubereinstimmung mit dem Kanzler, bedurfte dabei jedoch auch der Zustimmung
der Gentry, eine Verstindigung zwischen Kaiser und Kanzler allein stiel3
dagegen auf erheblichen Gegendruck aus der Hofoffentlichkeit — Gaozong 1 5%
(reg. 1127-1162) und Qin Gui stieen im Jahr 1138 auf eben dieses Problem (I
372).

In der Stidsong nahm die “Agenda” einen immer immobileren Charakter
an; so verlosch der Einflu} der auf Appeasement mit den Dschurdschen ge-
stimmten “Agenda” Gaozongs und Qin Guis weder mit dem Tod des Kanzlers,
noch mit dem Thronverzicht des Kaisers und behielt ihre lihmende Wirkung
durch die langste Zeit der Herrschaft von Gaozongs Sohn Xiaozong ZE (reg.
1162-1189) — erst nach Gaozongs Tod 1187 konnte Ye Shi ZEi# (1150-1223)
zum ersten Mal in einer Throneingabe die “Agenda” wieder expressis verbis
erértern (I 442). Paradoxerweise muflte diese immer stirker ins Zentrum der
Hofpolitik riicken, je mehr das Ideal einer parititischen Herrschaft von Kaiser
und Gentry an Energie gewann. Insofern kam es zu einer deutlichen Schwi-
chung des politischen Willens des Souverins, der gezwungen war, sich in der
Formulierung einer “Agenda” zu binden, und der andererseits seinen Willen nur
noch innerhalb der in der Auseinandersetzung um die “Agenda” sichtbar
werdenden “6ffentlichen Sphére” ausdriicken konnte (I 434).

Yu Yingshi widmet dem Begriff des “Wiederaufbaus der (politischen)
Ordnung” FKk/FE & ein langes sechstes Kapitel, in dem er ein neues Portrit
der nordsong-zeitlichen Konfuzianer zeichnet. Insistierte die Forschung bisher
meist darauf, dafl die daoxue-Gelehrten der Siidsong direkt zu tang-zeitlichen
Konfuzianern wie Han Yu ¥ &l (768-824) oder Li Ao Z 5% (772-841) auf-
geschlossen hitten und deren metaphysische Themen fortsetzten, arbeitet Yu
Yingshi ihre Beziehung zu nordsong-zeitlichen Konfuzianern wie Sun Fu {478
(992-1057), Shi Jie A4 (1005-1045) und Hu Yuan #H3% (993-1059) her-

AS/EA LVIII*42004, S. 995-1011



1000 KAI MARCHAL

aus; diese legten in ihrer Klassikerexegese das Schwergewicht auf die “Propa-
gierung des Daos der Ordnungsgebung” # B ¥ i&, sprich die politische
Nutzanwendung der Klassikertexte. Wenn dann Wang Anshi in seiner eigenen
Klassikerexegese (insbesondere in seinem Kommentarwerk ‘“Neue Bedeutung
der drei Klassiker” Sanjing xinyi —#8#7#) Hu Yuan als intellektuelle Leit-
figur heranzieht und die “Riten der Zhou” Zhouli J&#€ als einen blueprint fiir
seine institutionelle Reform betrachtet, verkorpert er einen breiten Konsens iiber
die Dringlichkeit und Méglichkeit einer Neugestaltung der gesamten Lebenswelt
des 11. Jahrhunderts (I 417). Mit anderen Worten, Wang Anshis Reformen sind
Ausdruck einer tiefen Modernisierungstendenz der songzeitlichen Gesellschaft,
die sich ebenso wiederfinden 1463t in den Ansitzen zu einer Landreform, in der
Bildung von “community compacts™ %f %Y, wie in der Forderung nach einer von
der Lokalverwaltung ausgehenden Neuordnung des Reiches (vgl. 1 299 f.).

Das nichste siebte Kapitel widmet sich noch einmal der Funktion der
“politischen Agenda des Reiches” in den politischen Auseinandersetzungen zur
Zeit Wang Anshis und in den Jahren danach, bis zur Lebzeit Zhu Xis. Para-
doxerweise fiel den Hoflingen mit der “Agenda” ein machtvolles Instrument in
die Hand, um Dissidenten zuerst auszumachen und hernach politisch totzustellen
(I 431 f.). Kanzler wie Zhang Dun #1¥ und Cai Jing bedienten sich ihrer,
wenn sie gegen die Gegner Wang Anshis vorgingen, und auch noch der Kanzler
Wang Huai E#E (1127-1189) brauchte in der groBen Anti-daoxue-Bewegung
des Jahres 1183 nur Cai Jings Strategie zu wiederholen (I 445). Zhu Xi, dessen
Vater selbst Opfer einer solchen Kampagne geworden war, schrieb hellsichtig,
daf} die “Agenda” zu einer Waffe geworden sei, “um die ungehorsamen Miinder
der Gentry gefiigsam zu machen” #)#| £ K KA Z O (1383).

Das achte Kapitel steht am Anfang des zweiten Teils, der sich nun ganz auf
die politischen Ereignisse zur Lebzeit Zhu Xis konzentriert. Nach einer Analyse
der Antriebskrifte fiir Zhu Xis politisches Engagement beschreibt Yu Yingshi
die Petitionstéitigkeit Zhu Xis, Lu Jiuyuans PE L (1139-1193), Zhang Shis
9R#4 (1133-1180) und Lii Zuqgians &3 (1137-1181); so wird deutlich,
dal3 die Throneingabe und die zahllosen Versuche, mit dem Kaiser in direkten
Kontakt zu treten, Ausdrucksformen der Suche nach einem idealen Souverin
waren, der wiederum die eigentliche conditio sine qua non war fiir die Neu-
ordnung der individuellen, wie der politischen Sphire. Die EinfluBnahme auf
den Kaiser wird sichtbar als ein kollektives Projekt sémtlicher daoxue-Gelehrten
(I1 55).

Das neunte Kapitel vertieft die Analyse der Beziehung zwischen der “im-
perialen Macht” £# und daoxue-Gelehrten wie Zhu Xi, Lu Jiuyuan, aber

AS/EA LVIII*4+2004, S. 995-1011



EIN KLASSIKER IN EINER NEUEN WELT (REZENSIONSARTIKEL) 1001

auch weniger bekannten Akteuren wie Liu Qingzhi 2|iE < (1139-1195) und
Zhou Bida J& 44K (1126-1204). Deutlich wird, daB diese keineswegs rein
intellektuelle Dissidenten waren, sondern eine méchtige strukturelle Alternative
im politischen Prozef} verkérperten. In diesem Sinne weist Yu Yingshi nach, da3
die Verbannung Lu Jiuyuans vom Hof im Jahr 1186 eine direkte Reaktion
konservativer Krifte auf dessen politische Intervention am Hof war (der
Vorwand, mit dem Lu Jiuyuans Verbannung begriindet wurde — er besitze “ein
ungestiimes Auftreten und [spreche] ohrenbetiubend laut” 5 58S —, ist also
kein Detail von bloB anekdotischem Wert, sondern Indiz fiir einen politischen
Kampf, 11 117).

Im zehnten Kapitel (ebenso wie im zwolften Kapitel) entwickelt Yu Ying-
shi die eigentliche Hauptthese seines Buches: der spite Xiaozong habe nach dem
Tod Gaozongs zuriickgefunden zu seinen urspriinglichen, gegen den Einfluf3
seines Vaters jedoch nicht durchfiihrbaren Ambitionen, und zwischen Ende 1187
und Anfang 1189 — dem Zeitpunkt seines Thronverzichtes — weitreichende
Reformen eingeleitet. Durch die Anstellung des daoxue-freundlichen Kanzlers
Zhou Bida einerseits und die Bildung einer “Allianz” ¥ (II 16) mit den
daoxue-Gelehrten andererseits habe er die Grundlage fiir einen Neuanfang der
Hofpolitik mit dem Ziel einer raschen Wiedereroberung Nordchinas schaffen
wollen. Doch die Reformen stof3en auf den Widerstand konservativer Hofkreise,
die erfolgreich den Thronfolger Guangzong Jt 7% (reg. 1189-1194) als Gegen-
gewicht zu Xiaozong aufbauen. Nachdem letzterer zum Rucktritt iiberredet
worden ist, wendet sich sein Nachfolger schnell von den Reformen ab. Als auch
der daoxue-freundliche Kanzler Zhao Ruoyu i # /& (1140-1196) unter un-
klaren Umstdnden ums Leben kommt, versinkt der Reformversuch Xiaozongs
ins Vergessen und wird zu dem “verlorengegangenen Glied” ik IR E der
politischen Geschichte des 12. Jahrhunderts (I 18).

Im elften Kapitel geht Yu Yingshi noch einmal detailliert den Gegnern der
daoxue nach und beschreibt die verborgene Logik hinter den Attacken gegen
Zhu Xi und die daoxue (insbesondere sind das der “Fall” Tang Zhongyou JF ff
A 1183, die Angriffe durch den Beamten Lin Li #A %% im Jahr 1188 und das
Verbot der daoxue 1196).

Das zwdlfte Kapitel ist ganz der imperialen Macht und der “moralischen
Autoritit des Souverins” 24k gewidmet. Abgesehen von einer subtilen Ana-
lyse der Diskussionen um den Begriff der “moralischen Autoritat” (bekannt sind
die Eingabe Zhou Nans JA B (1159-1213) und Zhu Xis kurzer, aber umso
wichtigerer Text “Analyse (des Begriffes der) moralischen Autoritit des Souve-
rins” 2 f##¥) widmet sich Yu Yingshi hier einer biographischen und psycho-

AS/EA LVIII*4+2004, S. 995-1011



1002 KAI MARCHAL

logischen Analyse der Personlichkeiten des Gaozong, Xiaozong und Guang-
zong. Die Vater-Sohn-Beziehung zwischen Gaozong und Xiaozong, die
Wandlungen in Xiaozongs Psyche nach dem Tod des Vaters und die Geistes-
krankheit Guangzongs werden sichtbar als Erscheinungsformen des spezifischen
Dispositivs der songzeitlichen Macht.

Diskussion und Perspektiven der Kritik

Es steht zu erwarten, da3 “Zhu Xis geschichtliche Welt” unseren zukiinftigen
Blick auf diesen Denker und die daoxue entscheidend pragen wird. In diesem
Buch wird das Geschehen im 12. Jahrhundert — zwischen intellectual history,
institutioneller und politischer Geschichte — so radikal neu ausgeleuchtet, daf3 die
Details des historischen Prozesses eine fiir das traditionelle Verstindnis oft
irritierende Bedeutung annehmen.? Die Energie, mit der Yu Yingshi den
“Kontext” Z 3% einer lange verlorengegangenen Welt in der Tradition eines
Quentin Skinner rekonstruiert, ist selbst fiir die an groflen Werken nicht arme
Rezeptionsgeschichte Zhu Xis einmalig. Dal3 der Autor die politische Geschichte
des 12. Jahrhunderts mittels einer Studie iiber gerade diesen Denker neu aufrollt,
wird im Verlauf als die eigentliche methodologische Pointe Yu Yingshis
sichtbar: der sonst oft als unweltlicher Denker beschriebene Zhu Xi stand tat-
sdchlich im Zentrum eines dichtgekniipften, hochmodernen Nachrichtennetzes,
das sich aus den personlichen Berichten von Hofbeamten, aus Geriichten und
“Hofgazetten” /¥R (II 585) zusammenfiigte — zu Recht kann also argumentiert
werden, dal sich in Zhu Xis souverdner Informationspolitik das System im
Luhmann’schen Sinne selbst anschaut.* Dieser Perspektivwechsel erweist sich
nun heuristisch gesprochen als dullerst fruchtbar.

3 Z.B. war Zhu Xis Treffen an der “Sechseckigen Pagode” 7N H1#% auBerhalb Hangzhous
mit den Gelehrten der Yongjia-Schule im Jahr 1194 kein miifliges Gelehrtengesprich, son-
dern ein “politisches meeting” BUif FE#k & (II 208) mit dem Zweck, die neuen Verhilt-
nisse am Hof mitzugestalten; der sonst in diisteren Farben als “Henkersknecht” der daoxue
dargestellte Han Tuozhou erfiillte eine wesentliche makrohistorische Funktion (I 471 f);
und der Konflikt zwischen Gaozong und Xiaozong kann Yu Yingshi zufolge mit Erik H.
Eriksons Gegensatz von “Ego-ideal” und “Ego-identity” erklirt werden (II 478).

4 Man lese nur Zhu Xis messerscharfe Analyse der tagespolitischen Funktion der “politischen
Agenda des Reiches” in einem Brief an Chen Junqing P2 % aus dem Jahr 1165 (zitiert
in 1381 £).

AS/EA LVIII+4+2004, S. 995-1011



EIN KLASSIKER IN EINER NEUEN WELT (REZENSIONSARTIKEL) 1003

Neu ist nun nicht die These, da3 Zhu Xi auch iiber seine kurze Hofkarriere
hinaus immer politisch engagiert war;> auch seine politischen Ideen sind schon
ofters beschrieben worden.® Doch wurde von Chen Chun [#V% (1159-1223),
dem Autoren des ersten “Handwérterbuches der daoxue®, dem Beixi ziyi 1bi%
¥ #, bis zu modernen Forschern wie z.B. Tomoeda Ryitard A F% #E A BF,
Qian Mu 72, Zhang Liwen 5&37 3, Chen Lai P3¢ oder Liu Shuxian %I
A 5%, aber auch Wm. Theodore de Bary oder Wing-tsit Chan, nie grundsitzlich
in Frage gestellt, da3 die genuine Problematik Zhu Xis seine Lehren iiber den
“Herz-Geist” [, die “menschliche Natur” ¥, “die Ordnungsprinzipien” #f,
den “Ather” %, usw. sind.” Yu Yingshi fordert diese jahrhundertealte Tradition
heraus, wenn er Zhu Xi als einen Denker entwirft, fiir den die Rekonstruktion
der politischen Ordnung primir, Erkenntnisse {iber die Welt und das Selbst aber
sekundir waren. Der Begriff des dao i& habe mit anderen Worten zuallererst
einen sozio-politischen Charakter besessen und sei erst in einem zweiten Schritt
zu einem Begriff mit kosmologischer Bedeutung weiterentwickelt worden (I
202). Zhu Xi nicht als metaphysisch-spekulativer, sondern als politischer
Denker: damit vollendet Yu Yingshi eine der westlichen Forschung in den
letzten Jahren inhdrente Tendenz, Zhu Xis politischen und kulturalistischen

5 Schon Li Xinchuan Z=.0:f# verteidigte bekanntlich Zhu Xi gegen den Vorwurf, er sei nur
ein “Einsiedler” E[E&# gewesen (Li Xinchuan, Jianyan yilai chaoye zaji B % UL 58 5] #f
¥EAC, Beijing: Zhonghua shuju, 2000, S. 632-637). Ein wichtiger Aufsatz zu Zhu Xis
Beamtenkarriere ist immer noch Conrad Schirokauer, “Chu Hsi’s Political Career: A Study
of Ambivalence,” in: Arthur F. Wright und Denis Twitchett (Ed.), Confucian Personalities,
Stanford: Stanford University Press, 1962.

6 Conrad Schirokauer, “Chu Hsi’s Political Thought,” Journal of Chinese Philosophy 5.2
(June 1978), S. 127-159. Song Xi A, “Zhu Xi de zhengzhi lun,” in: Songshi yanjiu ji,
Nr. 10 (1978), S. 355-369; Zeng Chunhai & % if§, “Zhu Xi de zhengzhi sixiang,” in:
Zhong Caijun, Zhang Jilin (ed.), Guoji Zhuzixue huiyi lunwenji, Taipei: Academia Sinica,
1993, S. 1017-1048.

7 Tomoeda Ryiutard A& % #& X BE, Shushi no shisé keisei & ¥ @ B A i, Tokyo:
Shunjisha, 1969; Qian Mu #8728, Zhuzi xin xue’an K T #i*%: %, Taipei: Sanmin shuju,
1971; Zhang Liwen, Zhu Xi sixiang yanjiu %4 % B4 5, Beijing: Zhongguo shehui
kexue, 2001; Chen Lai, Song Ming lixue 7 B ¥ %: Shenyang: Liaoning jiaoyu chubanshe,
1991; Liu Shuxian, Zhuzi zhexue sixiang de fazhan yu wancheng &+ ¥ % LA 1) 3% fg B
56 B, Taipei: Xuesheng shuju, 1982; de Bary, William Theodore, Neo-Confucian
Orthodoxy and the Learning of the Mind-and-Heart, New York: Columbia University Press,
1981; Wing-tsit Chan, Chu Hsi. New Studies, Honolulu: University of Hawaii Press, 1989.

AS/EA LVIII+4+2004, S. 995-1011



1004 KAI MARCHAL

Diskurs gegeniiber seinem metaphysisch-spekulativen aufzuwerten.® Doch fiir
die chinesischsprachigen Zhu Xi Studies bedeutet dieser Schritt nichts weniger
als eine “kopernikanische Wende” &F 1 J& =\ [t [7] #5 .0

Die Konsequenzen sowohl fiir unser Bild von Zhu Xi, als auch der daoxue-
Gemeinschaft sind in der Tat erheblich. Yu Yingshi schliefit an einen schon
einige Jahre andauernden Prozel3 der Historisierung der daoxue und damit der
Destruktion ihrer traditionellen Hagiographie an,! treibt ihn aber auch noch
einmal weiter voran: in der Vergangenheit galt die daoxue als eine Gemeinschaft

8 Siehe Hoyt C. Tillmans beriihmten Aufsatz “A New Direction in Confucian Scholarship:
Approaches to Examining Differences between Neo-Confucianism and Tao-hsiieh,”
Philosophy East and West 42.3 (July 1992), S. 455-474; vgl. auch Tillman (1992), S. 9 f.

9 Angesichts der Tatsache, daf3 der politische Kern von Zhu Xis Denken in den letzten 800
Jahren tibersehen wurde, scheint dieser Term durchaus angemessen. Die Griinde fiir diese
“Verwindung” des urspriinglichen Zhu Xi innerhalb der chinesischen Uberlieferung sind
hochkomplex: eine Rolle spielt sicher die Tatsache, daB Zhu Xis Briefe an Hofbeamten und
seine zahlreichen Throneingaben nie mit derselben Aufmerksamkeit gelesen wurden, wie
seine Briefe an Schiiler oder sein Kommentar zu den Vier Biichern VU & ; die post-song-
zeitliche politische Geschichte mit der zunehmenden Verabsolutierung der imperialen
Macht hat die eher politischen Segmente Zhu Xis wahrscheinlich ebenso in den Hintergrund
treten lassen (vgl. hierzu Tang Qinfus Uberlegungen, in Tang Qinfu % #)#&, Zhu Xi de
shixue sixiang % E ) %% B A Jinan: Qilu chubanshe, 2000, S. 43 f.). Eher nachrangig
wirkt dagegen das Argument Yu Yingshis, die moderne Forschung habe das urspriingliche
Anliegen Zhu Xis unter dem EinfluB3 westlicher Forschungspriamissen verfilscht (I 33), da ja
- wie Yang Rubin zu Recht hervorhebt — die Tendenz zu einer spekulativen Lektiire von
Zhu Xis Schriften schon lange vor westlichen Einfliissen z.B. im Beixi ziyi zu sehen ist
(Yang Rubin (2003:11), S. 137). Es mag sein, daB das besondere Verhiltnis von exoteri-
scher und esoterischer Lehre bei Zhu Xi ebenfalls eine Rolle gespielt hat: seine politische
Lehre ist zwar vordergriindig keine “Geheimlehre” (wie etwa seine Interpretation des 7aiji,
deren esoterischen Charakter kiirzlich Julia Ching klar gemacht hat, siche ihren Aufsatz:
“Taiji lun: Zhu Xi de michuan xueshuo A i Gy: 5 2 ) 25, in: Zhuzixue de
kaizhan — xueshu pian, hrsg. von Zhong Caijun, Taibei: Hanxue yanjiu congkan, 2002, S.
197-217), doch wire zu fragen, ob dem daotong-Gedanken (vgl. die “Transmission der
Lehre des Herz-Geistes” chuanshou xinfa 4 #%:02¥%, im Vorwort zum Zhongyong 7 fiff),
Zhu Xis stark verinnerlichter Theorie des idealen Herrschers und seinen Interventionen in
der Tagespolitik nicht durchaus eine esoterische Intention eigne, die sich in anderen
Bereichen seines Denkens so nicht wiederfindet.

10 Vgl. Studien wie Hoyt C. Tillman, Confucian Discourse and Chu Hsi’s Ascendancy, Hono-
lulu: University of Hawaii Press, 1992; Ichiki Tsuyuhiko 11Kt Z, Shushi monjin
shodan keisei no kenkyi 4[] N5 @I i @ B 57, Tokyo: Sobunsha, 2002; Tsuchida,
Kenjirdo + MHfi# (XK BE, Dogaku no keisei i&%: @ J ¥, Tokyo: S6bunsha, 2002; und Hans
van Ess, Von Ch’eng I zu Chu Hsi. Die Lehre vom Rechten Weg in der Uberlieferung der
Familie Hu. Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, 2003.

AS/EA LVIII+4-2004, S. 995-1011



EIN KLASSIKER IN EINER NEUEN WELT (REZENSIONSARTIKEL) 1005

von intellektuellen Dissidenten, fern des Hofes, aber attraktiv fiir Song-
Literaten, weil diese mit der zunehmenden Zahl an Mitbewerbern ihre Chancen
auf eine Beamtenkarriere schwinden sahen und deshalb ihren Elitenstatus nur
noch mit dem Rekurs auf die daoxue-typischen moralischen Lehren verteidigen
konnten; doch unter dieser Primisse mufBite letztlich unverstindlich bleiben,
warum sie zu einem solchen Problem fiir die Machthaber wurde: Yu Yingshi
bemerkt zu Recht, daB das “Parteienverbot der Ara Qingyuan (1195-1201)” A&
JLH%E wie ein sinnloser grand guignol erscheinen muB, solange man die
daoxue nicht als ein politisches Subjekt und ihre Mitglieder nicht als politische
Aktivisten begreift, die eine spezifische politische Agenda durchzusetzen suchten
(I 12)."" Die von Conrad Schirokauer benannte Scheu, mit der sich Zhu Xi
jedem Engagement am Hof zu entziehen schien, mii3te mithin als Ausdruck
eines verborgenen “Willens zur Macht” verstanden werden.

Wenn sich diese Interpretation Yu Yingshis in der Forschung durchsetzen
sollte, wiirde in der Tat ein Paradigmenwechsel vollzogen: fraglich erschiene
dann T.C. Lius beriihmte These eines “inward turn”, den China nach 1127
vollzogen habe, da sie eine Distanznahme der siidsongzeitlichen daoxue von der
Zentralmacht impliziert; ebenso wiirde die in der amerikanischen Sinologie
verbreitete, sozialgeschichtlich orientierte These, da3 sich die Gentry der Siid-
song zunehmend von einem nationalen Engagement abgewandt und immer
stirker in lokale Kontexte eingeschrieben habe, deutlich an Plausibilitit ein-
biilen.'? Ebenso ist es nach dieser Studie nicht mehr ohne weiteres moglich, im
neokonfuzianischen Voluntarismus den Kern fiir einen autokratischen Herr-
schersbegriff wiederzufinden oder Zhu Xis politische Theorie gar als ein Bei-
spiel fiir die widerstandslose Unterwerfung der Gentry unter die Autokratie zu

11 Auch Schirokauers berithmter Aufsatz iiber die Verfolgung der daoxue-Gelehrten bot kei-
nen Aufschluf iiber die tieferen Griinde der staatlichen Repressionen, siehe ders., “Neo-
Confucians under Attack: The Condemnation of Wei-hsueh,” in: Crisis and Prosperity in
Sung China, hrsg. von John Winthrop Haeger, Tucson: 1975, S. 163-198. Vgl. auch die
Darstellung derselben Epoche bei Hoyt C. Tillman (Tillman 1992, S. 133-144).

12 T.C. Liu zufolge habe sich die daoxue wegen der Verfahrenheit der Reichspolitik ganz auf
Fragen der personlichen Selbstkultivation und abstrakten Spekulation konzentriert, siehe
China Turning Inward: Intellectual-Political Changes in the Early Twelfth Century, Cam-
bridge: Council of East Asian Studies, Harvard University, 1988. Fiir die These einer Loka-
lisierung siehe beispielhaft Robert Hymes, Conrad Schirokauer (Hrsg.), 1993, Ordering the
World, Approaches to State and Society in Sung Dynasty China, University of California
Press.

AS/EA LVIII+42004, S. 995-1011



1006 KAI MARCHAL

verstehen — Argumente, die in Studien zur Geistesgeschichte der Ming und Qing
immer wieder als leicht bedienbare stock phrases dienen.!?

Angesichts des Nachdrucks, mit dem Yu Yingshi diese seiner Meinung
nach bislang iibersehene urspriingliche Gestalt des Zhu Xi’schen Denkens re-
staurieren mdochte, liberrascht es nicht, da3 seine Studie oftmals aus einer leicht
als einseitig kritisierbaren Perspektive um die politischen Facetten der daoxue-
typischen Begriffe kreist, andere Nuancen aber vernachlédssigt.'* Eine Detail-
kritik ist im Rahmen dieser Rezension unmoglich, es soll im folgenden nur
darum gehen, die Validitit einiger Analysekriterien zu diskutieren, einige Per-
spektiven der Kritik aufzuzeigen und damit den Erkenntnisstand der bisher
erschienenen Rezensionen zu erarbeiten.

(1) Eine entscheidende Strebe in Yu Yingshis Interpretation ist der Nachweis,
dafl Zhu Xi und seine Zeitgenossen sich als Fortsetzer eines gemeinsamen Pro-
Jektes verstanden, an dem Wang Anshi gescheitert ist: alle ihre Versuche, am
Hof eine Reform zu initiieren, bezogen sich auf das annus mirabilis 1069
zuriick, so daB3 Yu Yingshi von dem 12. Jahrhundert als von einem “Post-Wang-
Anshi-Zeitalter” 1% T % 47 F§{{ spricht. Diese These ist insofern frappierend,
als die daoxue-Gelehrten sonst oft als Nachfolger der konservativen Gelehrten
der Ara Yuanyou JG#i (1086-1093) und damit der unmittelbaren Gegner
Wang Anshis verstanden worden sind. Yang Rubin hat in seiner Rezension diese
These kritisch diskutiert: giiltig ist sein Hinweis, daf3 sich in den Schriften Zhu
Xis positive Urteile nur zur Person, nicht aber zum Werk Wang Anshis finden;
und der Einwurf, dal Yu Yingshis These, Cheng Yis und Cheng Haos Denken
sei von Wang Anshi wesentlich beeinflufit gewesen (z.B. sei Cheng Yis Yijing-
Kommentar in Reaktion auf dessen Reformpolitik entstanden (I 218)), un-
plausibel wirke, da das urspriingliche Kraftzentrum der Philosophie der beiden

13 Siehe etwa Woei Lien Chong, “Mankind and Human Nature in Chinese Thought,” China
Information 11.2-3 (1996), S. 138-75, oder Fu Zhengyuan, The Autocratic Tradition and
Chinese Politics, Cambridge: Cambridge University Press, 1993; und Paul Jiang, The
Search for Mind: Ch’en Pai-sha, Philosopher-Poet, Singapore: Singapore University Press,

14  So ist seine Interpretation des daotong-Gedankens durchaus heikel: Yu Yingshi geht
schweigend dartiber hinweg, dal Zhu Xi schon Jahre vor dem Briefwechsel mit Chen Liang
den Begriff daotong in einer Diskussion mit Lu Jiuyuan 1181 verwendet und daotong in
jenem Kontext (und vielen anderen Kontexten) nur schwerlich in den politischen Diskurs
gestellt werden kann (es geht dort um das richtige Verstindnis des Taiji A f#; Tillman
(1992), S. 227; vgl. etwa auch Achim Mittags Rezension von Tillman (1992), T oung Pao
82 (1996), S. 167-184, hier: S. 172 f.).

AS/EA LVIII=4+2004, S. 995-1011



EIN KLASSIKER IN EINER NEUEN WELT (REZENSIONSARTIKEL) 1007

Briider schon in Texten wie dem Dingxing lun & 1 & lange vor der
Begegnung mit dem Reformer geschaffen worden sei.!> Die These der Siidsong
als eines “Post-Wang-Anshi-Zeitalter” impliziert zudem die Annahme einer
mehr oder weniger nahtlosen Kontinuitit von Nord- zu Siidsong — in der
Forschung durchaus umstritten. So hat Peter Bol erst vor kurzem mit starken
Argumenten den Nachweis unternommen, da der Hof Huizongs %73 (reg.
1101-25) zum letzten Mal die Vision einer aktivistischen Hofpolitik a la Wang
Anshi zu verkdrpern vermochte, die nach 1127 endgiiltig zu einer “imperial
fiction” verkam.!¢ Die Kontinuitdtsthese Yu Yingshis miiite sich diesen
Einwiirfen verstérkt stellen.

(2) Der Reformversuch Xiaozongs ist in den offiziellen historischen Quellen
nicht dokumentiert; Yu Yingshi ist deshalb auf eine indirekte Beweisfithrung
angewiesen, wobei er aullerdem immer wieder bisher iibersehene Texte er-
schlieBt, wie z.B. Zhu Xis kurze “Elegie auf Kaiser Xiaozong” # 7% 2 7 # 2K
a1 (II 590-601) oder Zhou Bidas Tagebuch, das Siling lu JEF% #%. Eins seiner
entscheidenden Argumente ist die konvergierende Entwicklung von daoxue und
Hofpolitik, die sich ihm zufolge wie zwei Parabeln zu Beginn von Xiaozongs
Reformversuch treffen. Zwei wichtige Indizien fiir diese Konvergenz sind die
Entscheidungen des Kaisers, eine dreijidhrige Trauerzeit fiir Gaozong (anstelle
der sonst iiblichen drei Monate) anzuordnen und den Dauphin (den spéiteren
Kaiser Guangzong) an den tagespolitischen Prozessen teilhaben zu lassen (II 384
ff.) — in zweifelloser Ubereinstimmung mit Forderungen der daoxue-Gelehrten.
So kann Yu Yingshi behaupten, da3 Xiaozong nach jahrelanger Passivitdt im
Sommer 1188 einen plétzlichen Sinneswandel vollzogen und seinen urspriing-
lichen Reformwillen wiedergefunden habe: Zhu Xi habe sodann in seinem
bekanntem “Siegelmemorandum aus dem Jahr wu shen (1188)” [ H &
Xiaozongs “weisen Sinn” B2 getroffen und dessen Reformagenda intuitiv
benannt (Il 186 ff.). Eine wesentliche Argumentationslinie Yu Yingshis
kristalliert sich nun in der Analyse der Kommunikationskanile zwischen daoxue
und Kaiser; hier liegt aber auch ein strukturelles Problem vor, namlich die
Schwierigkeit, den Willen des Kaisers tatsachlich zu lokalisieren. Seine Reak-
tion auf die Verlesung einer Throneingabe bleibt uns heute, genau wie den
damaligen daoxue-Gelehrten, weitgehend verborgen und ist auf Interpretationen

15  Yang Rubin (2003:11), S. 128 ff.
16  Peter Bol, “Whither the Emperor? Emperor Huizong, the new Policies and the Tang-Song
Transition,” Journal of Sung-Yuan Studies 31 (2001), S. 103-134.

AS/EA LVIII+4+2004, S. 995-1011



1008 KAI MARCHAL

angewiesen. So beschreibt, in Gegensatz zu Yu Yingshi, Su Jingnan R 5
Xiaozong als zynischen Herrscher, der Zhu Xis Throneingabe 1188 iiberéngst-
lich und ohne Aufmerksamkeit fiir den Inhalt blol abgenommen hat.!” Ebenso
verbirgt sich hinter der Audienz, als dem wirkméchtigsten Instrument der Ein-
flufnahme auf den Kaiser, ein Problem, das man als bottleneck-Effekt der
politischen Kommunikation bezeichnen kénnte: je hoher der Ansprechpartner in
einer Hierarchie steht, desto geringer sind die Aussichten, daB ein von auflen
kommender Akteur eine in den politischen Prozel} iibersetzbare Forderung iiber-
mitteln kann. Zu leicht konnte die Aufmerksamkeit des Kaisers im Laufe einer
Audienz gestort werden, zu schnell war die engere Umgebung zur Stelle, um die
Wirkung einer Eingabe auf die Psyche des Kaisers abzufedern, ja zu zerreden. —
In einer zweiten Argumentationslinie versucht Yu Yingshi auBBerdem, im Cha-
rakter Xiaozongs eine tiefere Ursache fiir die politische Reform wiederzufinden.
Hier spiirt er zweifellos frappierende biographische Evidenz auf; doch inwieweit
sich diese in dem politischen Prozel3 selbst niedergeschlagen hat, ist ein anderes.
Hier ist durchaus Raum fiir weitere Diskussionen iiber die Natur des Xiao-
zong’schen Reformversuches. So unternahm John W. Chaffee zufolge der
Kanzler Zhao Ruoyu, dem Yu Yingshi in seiner Studie eine zentrale Rolle
zuschreibt, in seiner Amtszeit 1194/1195 keinerlei Initiativen zu einer politi-
schen Reform, ja besal nicht einmal ein politisches Programm.!® Bedauer-
licherweise verkniipft Yu Yingshi auch nirgendwo Zhu Xis ausfiihrliche Diskus-
sionen iiber historische Institutionen, iiber das Zhouli J&#8 und seine durchaus
skeptische Haltung zu Wiederherstellung der vorhistorischen Ordnung (z.B. das
“Brunnenfeldsystem” J{-H{) mit seinem tagespolitischen Engagement.

(3) Yu Yingshi hat mit dieser Studie eine heftige Kontroverse unter chinesisch-
sprachigen Forschern ausgelost, ja sogar virulente Kritik provoziert (Yang Rubin
i1st so weit gegangen, Yu Yingshi die Zerstorung der von Zhu Xi miihsam
aufgebauten “Wertesphire” {H{E ttt 5+ vorzuwerfen).!® Offenbar ist nun das
eigentliche Skandalon dieses Buches, dafl in ihm eine bestimmte Vorstellung

17 Su Jingnan W 58§, Zhuzi dazhuan & F K14, Beijing: Shangwu yinshuguan, 2003, S.
677-687. Zur allgemeinen Situation am Hof Xiaozongs vgl. auch Wang Deyi T f#%%,
“Song Xiaozong ji gishidai R 7% K H K AK,” in: Songshi yanjiu ji, Nr. 10 (1978), S.
264-283, und Lao Nap-yin, “The Absolutist Reign of Sung Hsiao-tsung (r. 1163-1189),”
Ph.D Dissertation, Princeton University, 1986.

18  John W. Chaffee, “Chao Ju-yii, Spurious Learning, and Southern Sung Political Culture,”
Journal of Sung-Yuan Studies 22 (1990-1992),S. 23-61, hier: S. 51.

19 Yang Rubin (2003:11), S. 140.

AS/EA LVIII*42004, S. 995-1011



EIN KLASSIKER IN EINER NEUEN WELT (REZENSIONSARTIKEL) 1009

von neokonfuzianischem Denken destruiert wird, die nicht zuletzt unser Ver-
stindnis des vormodernen Chinas entscheidend geprigt hat. Kritiker haben es
ausgelegt als einen Versuch, die “grand narrative des daotong” JE#f A HGH
und damit das zentrale neokonfuzianische Paradigma (eine Grundfeste chinesi-
schen Philosophierens im 20. Jahrhundert) zu destruieren.?? Dieser Tradition
zufolge bezeichnet daotong B 4% eine “Raum und Zeit iiberwindende geistige
Entitat” i Ky 25 () K 49 BT 8%, die sich wesentlich erschlieBt in einer pronon-
cierten Fassung menschlicher Innerlichkeit und einem semi-religiosen Bewuft-
sein, wie sie von den unterschiedlichsten Autoren und in der Gegenwart
besonders wirkméchtig von Mou Zongsan £ 5% = (in den Begriffen einer Sub-
jektphilosophie nach Immanuel Kant) nobilitiert wurden.?! Zhu Xis Reflexionen
zur inneren Sphire (neisheng N E) spielen hier eine entscheidende Rolle.
Obwohl Yu Yingshi erkldrt, daB seine Studie diese narrative keineswegs in
Frage stellt, wirkt sein Ansatz — wie die Rezensionen iiberdeutlich belegen — in
der Tat dullerst aggressiv zuriick auf Versuche gegenwirtigen Philosophierens in
China und Taiwan. Seine Kritiker sind nun kaum je auf seine im engeren Sinne
historischen Thesen eingegangen — insbesondere Zhu Xis Rolle in Xiaozongs
Reformversuch; Gegenstand ihrer Kritik ist die von Yu Yingshi betriebene An-
bindung zentraler Begriffe wie dao, tianli oder taiji an die unmittelbare
Handlungsebene der Reformen, sowie sein radikal neuer Blickwinkel, der Zhu
Xi als an einer Rekonstruktion politischer Ordnung interessiert zeigt.?? Offen-
sichtlich unterminiert diese Akzentuierung der dufBleren (politischen) Sphire
bisherige Versuche, ausgehend von Zhu Xis Theorie der inneren Sphére eine
abstrakt-spekulative, neokonfuzianisch entworfene “Philosophie” zu etablieren.
So hat die Kritik auf das “ontologische Interesse” 4= 5 [ B 1€ Zhu Xis ver-
wiesen, das vorrangig auf den Kosmos und nachrangig auf eine Polis abziele.??
Ein philosophisches Paradigma politischer Ordo (renjian zhixu A [ #kF), wie
es Yu Yingshi vorzuschlagen scheint, ist dagegen in grolen Teilen der chinesi-
schen Gelehrtenwelt nicht akzeptabel. Ironischerweise kann er jedoch durchaus

20  Yang Rubin (2003:11), S. 125 ff.

21 Meine Uberlegungen folgen dem bedeutungsvollen, aber offenbar willentlich im Text ver-
borgenen methodischen Exkurs Yu Yingshis, siehe Yu Yingshi (2003:1), S. 155-159.

22 Nachdem der Eindruck entstanden ist, er reduziere Zhu Xi auf die duBlere (politische) Sphi-
re, hat er in einer Antwort auf seine Kritiker klargemacht, da sich innere und duBere
Sphire bei Zhu Xi in einer Balance befinden, wobei der “ultimate concern™ % i 4 1%
dennoch der duBeren Sphire als der eigentlichen Vollendung des konfuzianischen Ideals
gegolten habe (Yu Yingshi (2004:1), S. 55 f.; Yu Yingshi 2004 (2:1), S. 304 f.).

23 Yang Rubin (2003:11), S. 136.

AS/EA LVIII+4+2004, S. 995-1011



1010 KAI MARCHAL

fiir sich in Anspruch nehmen, durch die unabldssige Vernetzung von innerer und
dullerer Sphire, von Ideengeschichte und politischer Geschichte ein zentrales
Credo der daoxue zum ersten Mal wissenschaftlich eingeholt zu haben: das Dao
werde stets in Worten und Taten sichtbar.

Schluf3 und Ausblick

In den letzten Jahren, insbesondere vor und nach seinem 800. Todestag, hat die
Zhu-Xi-Forschung deutlich an Dynamik gewonnen.?* Yu Yingshi ist nun eine
bahnbrechende Studie gelungen, die trotz ihrer Monumentalitit offen flir
Fortsetzungen bleibt: weder hat er die politischen Ideen Zhu Xis systematisch
erschlossen, noch seine “geschichtliche Welt” in allen Facetten dargelegt, und
was die philosophische Arbeit aus diesem historisierten Zhu Xi macht, ist eine
ganz andere Frage. Es wird in den kommenden Jahren darum gehen, aus der
“historischen Welt Zhu Xis” neue Erkenntnisse iiber unser Verstindnis des
“Neokonfuzianismus” zu erzeugen.?® Doch klar ist bereits heute, dal Yu Ying-
shis Buch das chinesische Denken als solches auf die Probe gestellt hat; die
Polemik zeigt noch einmal, wie aktuell fiir chinesischsprachige Gelehrte das eine
Ideal Zhu Xis noch immer ist: die “Bildung des Selbst” &> % ¥, der
Gedanke, daB3 uns jenseits der Worte der geistige Raum der Tradition vorliege,
in den man nur durch langjahrige Exerzitien und nach Ablegung eines Bekennt-
nisses eindringen kann.?¢

24  Zwei Meilensteine der neueren Forschung sind die Ausfiihrliche Edition der Jahreschronik
Zhu Xis KBS K %, hrsg. von Su Jingnan, Shanghai: Huadong shifan daxue chuban-
she, 2001, und die neue kritische 27-bindige Gesamtausgabe der Werke Zhu Xis, an der die
meisten Zhu-Xi-Spezialisten der chinesischsprachigen Welt mitgearbeitet haben (Zhuzi
quanshu K4, hrsg. von Zhu Jieren K A, Yan Zuozhi &% und Liu Yong-
xiang %7K ##1, Shanghai: Shanghai guji chubanshe, 2002).

25  Yu Yingshi hat dies bereits selbst mit einem Nachfolgeband versucht, siehe Ders., Song
Ming lixue yu zhengzhi wenhua 7 ¥ 5% BB A 3 4k, Taipei: Yunchen, 2004, Man
vergleiche auch die in vieler Hinsicht Yu Yingshi verpflichtete Studie von He Jun &,
Nansong ruxue jiangou T8 A i %2 #4, Shanghai: Shanghai renmin chubanshe, 2004.

26  Die Verteidigung Yu Yingshis gegen die Angriffe Liu Shuxians am Ende seiner Erwiderung
spricht Bénde: er weigert sich, ein solches Bekenntnis abzulegen, und beharrt auf seiner
Absicht, sich mit einem Platz “auflerhalb” der neokonfuzianischen Selbstbildungstradition
zu begniigen (Yu Yingshi 2004 (2:1), S. 309 f.).

AS/EA LVIII+4+2004, S. 995-1011



EIN KLASSIKER IN EINER NEUEN WELT (REZENSIONSARTIKEL) 1011

AuBer Frage steht, daB3 auch Yu Yingshi einem starken Traditionalismus ver-
haftet ist: in einer Schliisselpassage erinnert er uns daran, daf3, wenn das “Con-
fucian project” im 21. Jahrhundert noch einmal wichtig werden will, es sich der
Song-Dynastie stellen muB, die bessere Bedingungen fiir eine Realisierung des
“konfuzianischen Ideals und seiner Werte” fi & [ BEEAE F1{E{E bereithielt, als
jede andere Dynastie (I 390). Der Autor verhehlt dennoch nicht die Ambivalenz
der konfuzianischen Utopie: nur durch eine Sonderbeziehung zur imperialen
Macht wird sie politisch relevant, doch diese Macht ist — man lese nur die
Beschreibung von Ningzongs 2 5% Thronbesteigung (II 586 f.) — von einer
grundsitzlichen Gestaltungsschwiche. Gerade wegen ihrer historischen Tiefen-
schirfe ist nicht auszuschlieen, daf} sich Yu Yingshis Hinweise fiir die zukiinf-
tige Neudefinition des “Confucian Project” und seiner moglichen Beziehung zur
chinesischen Staatsmacht als dufSerst fruchtbar erweisen werden. Sein Buch hat
zweifellos das Verdienst, Zhu Xi als einen moderneren und wesentlich tieferen
Denker darzustellen, als der er bisher, wenigstens im Westen, oft wahrgenom-
men worden ist.

AS/EA LVIII=4+2004, S. 995-1011






	Ein Klassiker in einer neuen Welt

