Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 58 (2004)

Heft: 4

Artikel: Im Goldtal-Park : Struktur und Hintergrinde eines Gedichts von Du Mu
Autor: Leder, Alfred

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147656

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147656
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

IM GOLDTAL-PARK
Struktur und Hintergriinde eines Gedichts von Du Mu

Alfred Leder

Abstract

The present paper analyses Du Mu’s (803-852) famous poem “The Garden at Golden Valley”
(Jingu yuan 4 %% &), which is based on an episode from the biography of Marquis Shi Chong
(A 5, 249-300): The suicide of the singing- and dancing-girl (i %) Lii Zhu (%% £), documented
in chapter 33 of the Jin-Annals. Intertextual references to this source turned out to be significant
for the translation presented here. Poems of Shi Chong and Pan Yue written towards the end of the
3rd c. AD further portray the scene. The interpretation of the rather ambiguous expression xiang
chen FJE as “fallen blossoms”, “fragrant dust of agarwood” and “dust of the world” was related
to passages in the Shishuo Xinyu, and to Wang Jia’s (£ 3%) Shi yi ji (3 187C) with its Buddhist
connotations. The poem conceives the death of Lii Zhu as embedded in processes of natural trans-
formations. Its structural and stylistic peculiarities are essential parts of a highly sophisticated
composition: insipid expression (dan % ); equality of level (ping) tones and deflected (ze) tones;
balance of yin and yang; content-oriented emphasis on the seventh word of each line giving
expression to a close relation between life and death; “cinematographic” style. The appendix con-
tains a annotated translation of the short “Song of Regret”, attributed to Lii Zhu.

1 Die Ubersetzung des Gedichts

Du Mu (803-852) gehort mit seinem umfangreichen poetischen und prosaischen
Werk zu den berithmtesten Dichtern der spiten Tang-Zeit. Mehrere hundert
Gedichte werden ihm zugeschrieben; einzelne sind von weltliterarischer Be-
deutung.! Zehn seiner Gedichte fanden Eingang in die reprisentative Sammlung
der Dreihundert Tang-Gedichte (Tang shi sanbai shou), dazu gehort auch “Im

1 Das massgebliche Fanchuan shiji zhu, Feng 1962, verzeichnet 500 Gedichte von Du Mu,
deren Authentizitit jedoch in einigen Fallen nicht gesichert ist. Kubin (1979) hat 73
Gedichte von Du Mu ins Deutsche tibersetzt. Das Fanchuan shiji zhu wird in der Folge
unter dem Namen des Herausgebers (Feng) zitiert. In Bezug auf das vorliegende Projekt
danke ich Roland Altenburger und Martin Lehnert fiir ihre Unterstiitzung und die
hilfreichen Diskussionen.

AS/EA LVIII*4+2004, S. 963-993



964 ALFRED LEDER

Goldtal-Park” (Jingu yuan), ein siebensilbiger Vierzeiler im neuen Stil, fiir den
strenge Regeln der Komposition gelten. Im Original? lautet das Gedicht:

Skl

KEFHZHE
TK B E B F
H & F B R W &
Ve TR AR A

Dieses Gedicht wurde mehrfach mit unterschiedlichen Akzenten {iibersetzt.?
Gedichte sind allerdings — wie allgemein bekannt — schon auf Grund ihrer Laut-
struktur und ihres Versrhythmus kaum iibersetzbar. Bei chinesischen Gedichten
kommt dazu, dass die Schriftzeichen oft unterschiedliche Worter verschriften,
und sich deshalb bei fehlender syntaktischer Préazisierung Mehrdeutigkeiten als
Eigenart und Chance der komprimierten poetischen Sprache ergeben. Das vor-
liegende Gedicht kommt mit nur sieben Silben pro Zeile aus und wirkt dement-
sprechend “schlanker” als jede Ubersetzung.

Die folgende metrische, jedoch ungereimte Ubertragung verdeutlicht eine
mogliche Lesart. Sie stiitzt sich auf syntaktische, rhythmische, strukturelle und
kontextuelle Kriterien, beriicksichtigt die Kommentare chinesischer Autoren?
und soll sich im vorzuschlagenden Verstindnishorizont bewéhren. Jedes (ein-
silbige) chinesische Wort ist durch eine Hebung vertreten, sodass auf jeden
deutschen Vers sieben Hebungen fallen. Im mittelchinesischen Original ist das
Gedicht nach dem Schema *“aaba” gereimt. Der Versuch einer gereimten Uber-
setzung chinesischer Gedichte in die reimarme deutsche Sprache fiihrt in der
Regel zu erheblichen formalen und inhaltlichen Verzerrungen. Es ist ein Gliicks-
fall, dass sich im vorliegenden Gedicht das Reimschema durch Assonanzen
andeuten liess.

2 Feng 1962: 337.

3 Bynner (1929); Wu (1939); Graham (1965); Ulenbrook (1969); Kubin (1976); Jacob (1983);
Debon (1989%); Burton (1990); Hu (1991); Klépsch (1991); Cheng (1996).

4 Heng (1957); Zhou (1980); Hong (1992).

AS/EA LVIII+4+2004, S. 963-993



IM GOLDTAL-PARK 965

Im Goldtal-Park
Du Mu

Blithender Prunk —einst versprengt, verjagt der duftend Staub,
Stromendes Wasser, ungeriihrt, den Friihling nutzt das Kraut;
Der Tag verddmmert, Wind von Ost, es ziirnt der schreiende Vogel,
Fallen Bliiten, &hneln sie — vom Turm gestiirzter Frau.

2 Die Geschichte von Shi Chong und Lii Zhu

Dem Gedicht liegt eine Episode aus der Biographie des Marquis Shi Chong i
& (249-300) aus dem 33. Kapitel der Jin-Annalen zugrunde. Diesen Kontext
haben fast alle Ubersetzer beriicksichtigt. Shi Chong galt als reichster Mann
seiner Zeit. Die Annalen der Westlichen Jin-Dynastie (265-316), die in der
frilhen Tang-Zeit (7. Jh.) aus heute teilweise verlorenen Schriften kompiliert
wurden, schildern seinen ungebremsten Aufstieg und plétzlichen Fall. Sowohl
seine militdrische wie zivile Laufbahn war von wachsendem Erfolg gekront. Fiir
seine Verdienste im Feldzug gegen Wu wurde er mit 31 Jahren vom ersten Jin-
Kaiser Wu Di (265-290) geadelt. Die Schilderung der Ereignisse, die zu seinem
Tod fiihrten, ragt durch Farbigkeit und Dramatik aus der Biographie Shi Chongs
heraus und hat Du Mu zu seinem Gedicht “Im Goldtal-Park™ inspiriert.> Mit
Ausnahme einer bezeichneten Auslassung iibersetze ich diese Passage voll-
standig:

Shi Chong besass eine Singerin und Ténzerin (ji %) namens Lii Zhu (“Griinperle™), die
hinreissend schén war und meisterlich Flote® spielte. Sun Xiu [f275, ein Vertrauter des
Kronprinzen Lun von Zhao # F fff] sandte einen Boten, um sie zu gewinnen. Shi Chong
lebte zu jener Zeit in seiner abgelegenen Goldtal-Villa. Als er, umgeben von Frauen, auf
eine Terrasse stieg, um den Wasserlauf zu betrachten, meldete sich der Bote. Chong liess
einige Dutzend Sklavinnen und Konkubinen (bi gie 3£ &) vortreten, um sie ihm zu zeigen.
Alle dufteten nach Orchideen und Moschus und waren in feine Seidengaze gehiillt. Shi
Chong sagte: “Diese stehen zur Auswahl.” Worauf der Bote entgegnete: “Der Herr Marquis
stellt Schonheit tiber Schonheit zur Verfiigung, ich jedoch habe den bestimmten Auftrag,
um Lii Zhu zu bitten, weiss aber nicht, welche es ist.” Shi Chong verlor die Fassung und

5 Dass sich Lii Zhu, wie unten beschrieben, vom Turm herab warf, steht nur in diesem
Quellentext.
6  Di 1, eine Querflte aus Bambus mit sechs Lochern.

AS/EA LVIII*4+2004, S. 963-993



966

3

ALFRED LEDER

sagte: “Lii Zhu ist die, die ich liebe; sie kann man nicht bekommen.” Der Bote erwiderte:
“Der Herr Marquis weiss ebenso gut iiber die Vergangenheit wie liber die Gegenwart
Bescheid. Wird das Ferne gepriift, erhellt sich das Nahe. Ich mdochte, dass er dariiber
nachdenkt.” Chong sagte: “Nein.” Nachdem der Bote gegangen war und wieder zuriickkam,
lehnte Chong endgiiltig ab. [An dieser Stelle folgt der Bericht iiber eine politisch motivierte
Intrige, die dazu fiihrte, dass Shi Chong unter einem Vorwand festgenommen wurde.]
Chong war gerade dabei, auf einem Turm seiner Residenz ein Festgelage zu feiern, als
bewaffnete Méanner an der Tiir erschienen. Chong wandte sich an Lii Zhu mit den Worten:
“Nun werde ich deinetwegen bestraft.” Lii Zhu weinte still vor sich hin und sagte: “Es ziemt
sich, dass ich mein Leben in Eurer Gegenwart opfere.” Deshalb warf sie sich vom Turm
herab und starb. Chong sagte: “Ich werde vermutlich nur nach Jiao [Annam] oder Guang
[Guangdong oder Guangxi] verbannt.” Doch als das schwere Gefihrt den ostlichen Markt-
platz [von Luoyang] erreichte, [der wie in Chang’an der Hinrichtungsplatz war], seufzte er:
“Die Schurken wollen nur von meinem Familienbesitz profitieren.” Der Héscher antwortete:
“Wenn du wusstest, dass Reichtum Ungliick bringt, warum hast du ihn nicht frither auf-
gelost (san H)?” Shi Chong war nicht mehr in der Lage zu antworten. Chong, seine
Mutter, seine Frau und seine kleinen und grossen Kinder wurden hingerichtet. Insgesamt
starben fiinfzehn Menschen.” Shi Chong war 52 sui [also nach westlicher Rechnung 51
Jahre] alt.®

Der Goldtal-Park

Der Titel “Im Goldtal-Park™ ist Bedingung dafiir, dass das Gedicht tiberhaupt
verstanden werden kann. “Goldtal” ist in der literarischen Tradition Chinas un-
l6sbar mit Luxus, Ruhm und Glanz des Lebens verbunden, mit der versunkenen
Welt Shi Chongs und seiner Sdngerinnen, Tdnzerinnen und Konkubinen, mit Lii
Zhus Tod und der nachfolgenden Zerstérung.® Das abgeschiedene Goldtal (oder
“Schontal”) war etwa 10 /i (5-6 km) von der damaligen Hauptstadt Luoyang
entfernt.! Der Bergbach des Goldtals, der am Fusse des Bei Mang 1t 1F
entsprang, miindete nordwestlich des kaiserlichen Residenzviertels in einen

10

Im Shih-shuo hsin-yii, Mather 2002: 527, steht, dass damals alle Verwandten von Shi
Chong, fiir die ein Jahr Trauer vorgeschrieben war (Onkel, Vettern ersten Grades, Gross-
eltern) gekdpft wurden.

Jin Shu, Fang 1974: Bd. 4, 1008. Teile der Biographie Shi Chongs wurden von Hellmut
Wilhelm 1959 ins Englische iibersetzt.

Im heutigen China gibt es im Repertoire des Hauptstadt-Singspiels (jingju) ein Stiick mit
dem Titel “Goldtal-Park™.

Zhongguo lishi ditu ji, Bd. 3, enthilt auf Seite 36 einen Lageplan der Umgebung Luoyangs
in der Jin-Dynastie (heute Provinz Henan).

AS/EA LVIII*42004, S. 963-993



IM GOLDTAL-PARK 967

Nebenfluss des Luo & und mit ihm in den Gelben Fluss. Das Tal zog sich nach
Pan Yue & &!' in Windungen empor und war schwer zu begehen. Shi Chong
liess sein Landgut auf einem Hochplateau erbauen, das Catalpa-Gewdsser!? zi ze
FE## genannt wurde.!3 Von der Grosse und dem Zweck der Bauten macht man
sich einen Begriff, wenn man weiss, dass sie mehr als hundert Frauengeméchern
Raum boten. In Shi Chongs “Einleitung zu den Goldtal-Gedichten” (Jingu shi xu
4 4% &¥ JF) riihmt er sich seines Besitzes mit den folgenden Worten:

Oben und unten [im Tal] gibt es klare Quellen, {ippigen Wald, Fruchtbdume, Bambus und
Zypressen, Heilkrduter, sowie zehn ging tH [ca. 54 ha!] kostbares Land; ferner 200 Schafe,
Hiihner, Schweine, Ginse und Enten, nichts, das nicht vollkommen ist in seiner Art; zudem
Wassermiihlen, Fischteiche, Hohlen unter der Erde, alles, was das Auge erfreut und den
Geist erquickt.!4

Als im Jahr 300 auf Betreiben des Kronprinzen Lun von Zhao (Bruder des
amtierenden Kaisers) der ganze Klan der Kaiserin (Jia-Klan)!> ausgerottet
wurde, verlor Shi Chong alle Amter und zog sich endgiiltig — fiir die verbleiben-
de Zeit von wenigen Monaten — auf sein Landgut zuriick. Nicht nur in der
kaiserlichen Verwaltung, sondern auch als Dichter hatte er sich einen Namen
gemacht.'® Aufschlussreich fiir die Lebensart Shi Chongs ist seine Einleitung zu

dem Gedicht “Ich sehne mich danach, nach Hause zuriickzukehren™ (si gui yin
57 5]). Dort schreibt er:

Als ich diese Villa erbaute, bildete ein langer Damm die hintere Grenze, nach vorne ging
die Aussicht auf einen reinen Kanal, ringsherum wuchsen ungefihr zehntausend Zypressen,

11 “Gedicht anlésslich des Treffens im Goldtal” (Jingu ji zuo shi &% 8 AE &%), in Quan Han
Sanguo Jin Nan Bei Chao Shi, Ding 0.J.: Bd. 2, 497; Von Zach 1958: Bd.1, 307.

12 Catalpa: Chinesischer Trompetenbaum.

13 Diese und die folgenden Angaben finden sich verstreut (Stichwortverzeichnis) in Mathers
Ubersetzung des Shishuo xinyu.

14 Quan Shanggu Sandai Qin Han Sanguo Liu Chao Wen, Chen 1997: Bd. 4, 346. Siehe auch
H. Wilhelm 1959: 326.

15  Von 290-306 herrschte Kaiser Hui # %7, der angeblich schwachsinnig war. Seine Frau, die
kinderlose Kaiserin Jia Nanfeng B F§Jal, iibte sich in Intrigen und Machtspielen (Franke
1936: Bd. II, 36-38). Shi Chong war mit ihrem Neffen Jia Mi H & eng befreundet.

16  Von Shi Chong sind acht Gedichte und einige Prosastiicke und Fragmente tiberliefert. Fiir
die Lyrik siehe: Quan Han San Guo Jin Nan Bei Chao Shi, Ding 0.J.: Bd. 2, 531-535; fiir
die Prosa: Quan Shanggu Sandai Qin Han Sanguo Liu Chao Wen, 1997: Bd. 4, 344-347.
Shi Chongs Dichtung war nicht ohne Einfluss auf spitere Dichter wie z.B. Tao Qian (365—
427).

AS/EA LVIII*4+2004, S. 963—993



968 ALFRED LEDER

und fliessendes Wasser wand sich um das Haus herum. Es befanden sich dort Aussichts-
warten und Teiche, ich ziichtete Vogel und Fische. In meinem Harem gab es stets tiichtige
Musikerinnen, die es verstanden, die Melodien von Ch’in [Qin] oder Chao [Zhao] zu Gehor
zu bringen. Wenn ich ausging, fand ich mein Vergniigen im Ergotzen an der Natur oder
beschiftigte mich mit Vogelfang oder Fischfang. Wenn ich nach Hause zuriickkehrte,
erfreute ich mich am Lautenspiel oder an der Lektiire; auch liebte ich es, Lebenselixier zu
verspeisen und Luft herunterzuschlucken, weil ich nicht sterben, sondern einmal mich stolz
in die Wolken erheben wollte wie ein unsterblicher Genius.!”

Shi Chong und sein Neffe Ouyang Jian EX[ZEX (ca. 265-300) gehorten wie
alle bedeutenden Schriftsteller dieser Epoche einer Literatenvereinigung an, die
unter dem Namen “Die vierundzwanzig Freunde” (Er shi si you — 14 K)
bekannt wurde.'® Im Jahr 296 versammelten sich dreissig Dichter im Goldtal-
Park, um bei Musik und Wein reihum die dichterische Inspiration fliessen zu
lassen. Der Begabteste unter ihnen war Pan Yue!?; einzig sein Gedicht iiber das
Goldtal-Treffen?® und die “Einleitung zu den Goldtal-Gedichten” von Shi
Chong 2! sind von diesem Dichter-Treffen erhalten geblieben. In dieser
Einleitung steht, dass sie Tag und Nacht feiernd herumgezogen seien, begleitet
von einem Orchester auf Wagen mit verschiedensten Saiten-, Blas- und
Schlaginstrumenten (gin %%, se i, sheng %&£, zhu 3). Jeder Teilnehmer habe
mit einem aus dem Stegreif entstandenen Gedicht das in seinem Innersten
Bewahrte zum Ausdruck gebracht: Empfindungen tiber die Fliichtigkeit des
Geschicks und Angste iiber die unbestimmte Zeit des eigenen Verblithens.2

17 Ubersetzung Von Zach 1958: Bd. 2, 843. Vgl.: Quan Han Sanguo Jin Nan Bei Chao Shi,
Ding o.J.: Bd. 2, 533.

18  Zu dieser Vereinigung gehorte auch der in Fussnote 15 erwidhnte Jia Mi — Ende der
neunziger Jahre des 3. Jh. Direktor der Palastbibliothek —, der Shi Chong, Pan Yue und
Ouyang Jian mit in den Tod riss.

19 Wo auch immer Pan Yue in der Literatur erwihnt wird, weisen die Verfasser auf seine
Schénheit und seine Liebeswiirdigkeit hin. Frauen seien auf die Strassen geeilt, hitten ihm
Pfirsiche zugeworfen und ihn umrundet. In Bezug auf Schénheit habe man in jener Zeit
nicht an das ménnliche Schénheitsideal griechisch-romischer Prigung, sondern eher an
einen “femininen, krianklichen, bis zur Zerbrechlichkeit zarten und durchgeistigten Typus”
zu denken (Eichhorn 1937: 468).

20  Siehe Fussnote 11.

21  Siehe Fussnote 14.

22 Die Versammlung der Dichter im Goldtal glich der “Versammlung im Orchideenpavillon”
von Wang Xizhi. Tatsdchlich freute sich Wang Xizhi, wenn seine eigene Einleitung mit der
Einleitung von Shi Chong verglichen wurde. Shishuo xinyu, Yu 1983: 344. Shih-shuo hsin-
yii, Mather 2002: 344.

AS/EA LVIII*4+2004, S. 963—-993



IM GOLDTAL-PARK 969

Shi Chong, Pan Yue und Ouyang Jian wurden am selben Tag hingerichtet. Als Pan Yue
etwas spiter als Shi Chong auf dem 6stlichen Marktplatz in Luoyang eintraf, fragte ihn Shi
Chong: “Anren [der Ansprechname von Pan Yue], kommst du auch dazu.” Pan Yue ant-
wortete mit der Schlusszeile seines Goldtal-Gedichts. Diese Zeile lautet: “Ich verbinde mein
Los mit meinem Freund Shi, um mit weissem Haupt an denselben Ort zuriickzukehren.”
Nun ging seine Prophezeiung auf unerwartete Weise in Erfiillung.?

Zwischen Shi Chong und Du Mu, die beide fast im selben Lebensalter starben,
liegen 550 Jahre historischer Distanz. “Goldtal” war fiir Du Mu ein assoziations-
trachtiges Wort, das er aus historischen und literarischen Quellen kannte. Wie
chinesische Beamte, Dichter und Gelehrte iiberhaupt, war er von einer stupenden
Belesenheit. Bereits als 24-Jdhriger (also 827) legte er in der dstlichen Haupt-
stadt Luoyang das jinshi-Examen ab, das #usserst schwierig zu bestehen war und
ein hohes Mass an literarischer Kompetenz und Fiahigkeit des kreativen
Schreibens voraussetzte. Er streicht heraus, dass er bereits als 20-Jéhriger die
Geschichtswerke von dreizehn Dynastien studiert habe.?* Die oben erwéhnten
Gedichte von Shi Chong und Pan Yue kannte er zumindest aus der literarischen
Anthologie Wen Xuan 3%, die anfangs des 6. Jh. kompiliert wurde und 761
Texte umfasst, deren Studium fiir die Beamtenpriifungen der Tangzeit obliga-
torisch war. Nach einer Tétigkeit in Yangzhou als Generalsekretér im Kriegs-
ministerium (833-835) — einer Zeit, in der er nach dem (vielleicht tibertriebenen)
Zeugnis eines Gedichts? ein ausschweifendes Leben fiihrte —, finden wir Du
Mu im Jahre 835 wieder in Luoyang als Zensor in doppelter Funktion.?® Diese
Stadt trug immer noch starke Spuren der Zerstérung durch den An Lushan-
Aufstand und die Riickeroberung durch die kaiserlichen Truppen, obwohl seit
diesem Ereignis 70 Jahre vergangen waren. In Luoyang lebten in jener Zeit viele
alternde Generile und zivile Beamte, die sich in den Ruhestand zuriickgezogen
hatten.?’” Wie das mittlerweile zerfallene Anwesen Shi Chongs im Goldtal diirfte
auch Luoyang auf Du Mu einen deprimierenden Eindruck gemacht haben,
besonders im Kontrast zu Yangzhou, in dieser Zeit eine der lebendigsten und
prachtigsten Stidte Chinas. Dass Du Mu das Goldtal, in dem alle Spuren des
fritheren Lebensgenusses und der literarischen Kultur ausgeloscht waren, friither

23 Nach Shih-shuo hsin-yii, Mather 2002: 528.

24 Kubin 1979: 34.

25  Qian huai 1&1% ‘das Herz ausschiitten’ (Feng 1962: 369; Kubin 1979: 214), das den Aus-
druck “Traum von Yangzhou” enthilt, der in der chinesischen Literatur zu einem Topos
geworden ist.

26  Siehe Kubin 1979: 12.

27  Waley 1949: 158-159.

AS/EA LVIII*4+2004, S. 963-993



970 ALFRED LEDER

oder spiter von Luoyang aus besucht hat, ist wahrscheinlich. Ein Gedicht, das
den Titel triagt “Im Goldtal der Vergangenheit nachhingen” (Jingu huai gu 4
%1% 15 28), ein klassischer siebensilbiger Achtzeiler, driickt im Unterschied zum
Gedicht “Im Goldtal-Park™ eine personliche Betroffenheit aus. Du Mu beklagt
die Unbestindigkeit der Welt, die Bliitezeiten und den Zerfall im Lauf der
Geschichte. Er vermisst im Park den Duft der Pfirsich- und Pflaumenbidume
(eine konventionelle Metapher fiir weibliche Schonheit), sowie das Fluidum der
feinen Seidengaze. Der Jade-Turm (in dem einst Frauen so schon wie Jade
wohnten) stehe leer. In der Nacht verstrome die Quelle grenzenloses Bedauern.?’

4  Bliihender Prunk versprengt

Nach dem assoziationsreichen Titel, der die Situation, von der das Gedicht han-
delt, bereits ahnen lésst, hebt der erste Vers mit den fiir Shi Chong charakteristi-
schen Kennzeichen an: Reichtum und prunkendes Gehabe (“blithender Prunk”
fan hua % %£).30 Das Gedicht beginnt mit einer Anspielung auf Shi Chong und
endet mit einer Anspielung auf Lii Zhu. Es wird in der Folge auch klar, dass ein
Ereignis der Vergangenheit in Erinnerung gerufen wird (shi 3% )3!, und dass
der Prunk aufgeldst, verteilt, versprengt, zerschlagen, zerstort wurde (san #{).32
Nun gibt es allerdings in diesem Halbvers noch eine aufschlussreiche Doppel-
deutigkeit: Hua #: kann im ersten oder im zweiten Ton gelesen werden. Im
zweiten Ton bedeutet es “Prunk™, im ersten Ton “Blume” (urspriingliche Form
von hua {t., das auf dem zweiten Platz der vierten Zeile “Blume” oder “Bliite”
bedeutet). Somit weckt fan hua auch die Vorstellung zahlreicher Blumen, wobei
“Blumen” in diesem Kontext als konventionelle Bezeichnung fiir “Konkubinen”

28  Feng 1962: 408.

29  Diese Formulierung wird sich im Zusammenhang mit der chinesischen Gefiihlstheorie kli-
ren (siehe unten).

30 Die Extravaganz, den Luxus und die Verschwendungssucht Shi Chongs malt auch Wang
Wei in seinem Gedicht “Die junge Frau aus Luoyang” aus (Luoyang niier xing &[5 4 5
1T). Klépsch (1991): 63-64; Hong 1992: 115.

31  Shi E lese ich mit dem Kommentar von Zhou (1980) und im Einklang mit den meisten
Ubersetzern als wang shi 1+ 3 (“Vergangene Vorkommnisse”, “die Vergangenheit”).

32 Zur Sprache der Tang-Lyrik und ihrer syntaktischen Besonderheiten, vor allem im
Zusammenhang mit der rhythmischen Prosodie, der mobilen Stellung des Verbs und dem
Fehlen der “leeren Worte” (xuci K7 ; gemeint sind die Pronomen, Pripositionen, Kon-
junktionen, Partikel), siche Cheng 1996: 11-122; Schlepp 1986: 252-259; Debon 1989°.

AS/EA LVIII+4+2004, S. 963-993



IM GOLDTAL-PARK 971

zu verstehen ist. Beide Bedeutungen sind auf Grund der Primirquelle (Jin Shu)
aufs Engste verkniipft. Shi Chong hat mit der Schonheit seiner erblithenden
Konkubinen geprunkt, vor allem mit seiner Favoritin Li Zhu — das Jin Shu
verbindet Prunk, Frauen und Orchideen. Dies gereichte ihm zum Verhédngnis.
Das Anhéufen von Reichtum und Herausstellen von schén geschmiickten Frauen
rief Neider auf den Plan. Du Mu betont an vielen Stellen seines Werks den
zyklischen Ablauf geschichtlicher und individueller Prozesse: Jede Ubertreibung
schldgt letzten Endes in ihr Gegenteil um. Auf dem Hinrichtungsplatz fragt der
Hascher Shi Chong, warum er seinen Reichtum nicht friher aufgeldst habe (san
), da er doch wusste, dass Reichtum Ungliick bringt. Nach der Verhaftung Shi
Chongs wurden die Konkubinen vermutlich verteilt (oder wie Blumen “ver-
streut”), ebenso wurde der gesamte Reichtum eingezogen und aufgeteilt, der
bliihende Prunk versprengt und Lii Zhu “zerschlagen”.

Der zweite Versteil schliesst nach meiner Lesart mit einem parataktischen
“und” an: “(Und) der duftende Staub wurde verjagt (zhu & *).” Die beiden
Versteile werden durch die Zisur deutlich getrennt. Man wiirde allerdings
erwarten, dass der Staub weggeblasen wird. Die auffallende Wahl des Verbs
riickt die verschiedenen Bedeutungen von xiang chen 7 JEE in diesem Gedicht
ins Blickfeld, namlich:

— Abgefallene Bliiten
— Duftender (Adlerholz-)Staub
— Beschmutzung durch die Diifte, bzw. durch den “Staub der Welt”

“Abgefallene Bliiten” fiigen sich dem Thema “Bliiten” (Variante) im ersten
Halbvers und im vierten Vers ein.?*

“Duftender Staub” als Ausdruck fiir “Adlerholz-Staub” geht auf eine Stelle im
Shi yi ji 81870 (Aufzeichnungen zur Sammlung von Vergessenem)3S des
Wang Jia T 3% zuriick, wo es heisst, dass Shi Chong Adlerholz wiederholt

33  Kausative Bedeutung von zhu i&: ‘verjagen’, ‘verbannen’ (GDR: II, 102).

34  Der Ausdruck xiang chen kommt im lyrischen Werk von Du Mu nur noch einmal vor,
ndmlich in dem Gedicht “Geschenk fiir die Unterhaltung im Turm der Freudenmédchen”
(Chang lou xi zeng "EHEELHE). Feng 1962: 352. Hier bedeutet der Ausdruck: ‘abgefallene
Bliiten’.

35  Das Shi yi ji (4. Jh.) zihlt zu dem im chinesischen Mittelalter verbreiteten Genre der “Be-
richte vom Ubernatiirlichen” (zhiguai xiaoshuo EH 1 /Naft).

AS/EA LVIII*4+2004, S. 963-993



972 ALFRED LEDER

zerkleinern liess, bis nur noch Staub {iibrig blieb3¢. Adlerholz (Aquillaria
agallocha Roxb.), auch heute noch einer der kostbarsten und teuersten Duftstoffe
der Welt, gehort zu den Luxusgiitern, mit denen Shi Chong gesegnet war. Es
gelangte auf einem langen Transportweg vom Koénigreich Yue (Siidchina und
Annam) nach Luo-yang (Zentral-China) und diente als Korperpuder, zum
Parfiimieren der Kleider, zu Rducherzwecken und zur Abwehr von Didmonen. Es
soll unter anderem eine aphrodisische Wirkung haben.?’” Adlerholz wird in einer
Anekdote iiber Shi Chong auch im Shishuo xinyu erwdhnt.’® In der Toilette
Chongs hitte es schon gekleidete Dienerinnen gegeben, die fiir die (ménnlichen)
Giste Adlerholz-Puder bereithielten. Diese bekamen neue Kleider, bevor sie die
Toilette verliessen, sodass viele Giste die Toilette aus Scham nicht mehr auf-
suchten.

“Beschmutzung durch die Diifte” gehort im Buddhismus zu den sechs
Beschmutzungen (Sichtbares, Horbares, Riechbares, Schmeckbares, Tastbares,
Gedanken). Du Mu war im konfuzianischen, taoistischen und buddhistischen
Schrifttum bewandert. Trotz seiner konfuzianischen Bildung und Tatigkeit als
Beamter ist seine Lyrik vor allem von chan-buddhistischen und daoistischen
Vorstellungen geprédgt. In einem seiner Gedichte driickt er den Wunsch aus,
buddhistischer Moénch zu werden.? Die Verginglichkeit des menschlichen
Lebens und die Nichtigkeit der Welt sind wiederkehrende Themen seiner Dich-
tungen. Die Vermutung liegt deshalb nahe, dass xiang chen auch eine buddhi-
stische Konnotation hat und pars pro toto den “Staub der Welt” bezeichnet, von

36 Shi yi ji, Qi 1981: 215. Der Ausdruck chen shui zhi xiang UT/KZ & (“im Wasser
sinkendes Duftholz”) ist gleichbedeutend mit chen xiang (“sinkendes Duftholz”, “Adler-
holz”, GDR: Bd. I, 331). Adlerholz ist so schwer, dass es im Wasser sinkt (je besser die
Qualitdt, desto schneller). Weil es dunkel oder schwarz ist, erklart sich die Bezeichnung
Adlerholz: “Aquila (Adler) leitet sich von ‘aquilus’ dunkel ab. Der Adler ist der dunkle
Vogel.” Detaillierte Angaben zu chen xiang finden sich in Schafer 1963: 163-165; Porkert
1978: 319, Ritsch 2003: 33-35; Li 2003: 44-45.

37  Das komplizierte Herstellungsverfahren ist bis heute gleich geblieben; es wird in einer alten
Chronik aus Yue beschrieben, die in einer Anmerkung zur verwendeten Ausgabe des Shi yi
Ji, (Qi 1981: 216), zitiert wird. Die Biéume wurden gefillt, und nachdem das Aussere des
Holzes durch Pilzbefall in einem jahrelangen Prozess verrottet war, das schwere, schwarze
Herzstiick des Baumes als Duftholz verwendet.

38  Mather 2002: 494; Yu 1983: 877.

39 Jiti ganlu shi bei xuan % & H & 57 JL#F (“Aus der Erinnerung an die nérdliche Briistung
des Ganlu-Klosters verfasst”), Feng 1962: 302; Kubin 1979: 194. Siehe auch: Ti chan yuan
LA P (“Auf ein chan-buddhistisches Kloster”), Feng 1962: 245, Kubin 1979: 167.

AS/EA LVIII+4+2004, S. 963-993



IM GOLDTAL-PARK 973

dem es sich zu losen gilt. Dass die “nichtige” Welt verfiihrerisch duftet, ist
typisch buddhistisch. Der Gebrauch von Adlerholz und die Ablésung von der
Welt konvergieren in Shi yi ji 9,13, ein Kapitel, das sich im Hinblick auf das
vorliegende Gedicht intertextuell zu untersuchen lohnt.

5 Die Spurlosigkeit. Ein Exkurs

Das Shi Yi Ji ist ein fiktionaler Text, der Geschichten iiber beriihmte Personen
und Lokalitdten erzéhlt. Der Bogen reicht von den mythischen Kulturheroen
Fuxi und Shennong bis zu Shi Chong und Shi Hu.*? Bei den Lokalitaten handelt
es sich um heilige Berge wie den Kunlun und um die Inseln der Unsterblichen.
Wang Jia, der Autor des Ski Yi Ji, war ein Gelehrter des 4. Jh, der dem Buddhis-
mus nahe stand und angeblich iiber okkulte Fihigkeiten verfuigte. Er {ibte sich in
Reinheit und Leere und mied den Kontakt mit Menschen. Gegen Ende seines
Lebens versteckte er sich Bergh6hlen und hatte mehrere hundert Schiiler. Er
sprach vorzugsweise iiber unsterbliche Wesen (shenxian f# 1) und iiber
absonderliche Vorfille. Um 390 wurde er von Yao Chang #k#&, dem Griinder
der Spiteren Qin-Dynastie hingerichtet, weil er ihm prophezeite, er werde nur
teilweise siegen — was letztlich zutraf.*!

Shi Chong erscheint in Shi yi ji wie Konfuzius im Zhuangzi, ndmlich als
historische Person in einem erfundenen Kontext. Der Rahmen der Episode tiber
Shi Chong (9,13) und seinen koniglichen Reichtum handelt von einer Konkubi-
ne namens Xiangfeng #J&l (“Wirbelwind”). Im Folgenden soll ihre Geschichte
verkiirzt paraphrasiert werden:

Chong kauft Xiangfeng als kleines Midchen von den Hunnen. Mit fiinfzehn*? kann sie
Tone und Farben von Edelsteinen aufs Trefflichste unterscheiden und ihre Herkunft und
Wirkung auf Menschen bestimmen. Sie weiss, ob sie warmend oder kiihlend sind und wie
sie der Intelligenz und Vitalitit niitzen. Xiangfeng ist bereit, Chong, wenn er in hundert
Jahren einmal sterben sollte, ins Grab zu begleiten: “Wer sich im Leben liebt, vereint sich

40  Shi Hu A%, Herrscher der Spiteren Zhao-Dynastie, war urspriinglich ein Hunne. Sein
Hof bildete das bedeutendste buddhistische Zentrum der damaligen Zeit.

41  Zhongguo lidai renming da cidian 1999: 148; GDR: VI, 514.

42 In der Jin-Zeit war ein Mann oder eine Frau mit fiinfzehn erwachsen, mit dreizehn erwach-
sen in der zweiten Kategorie. Kuhn 1991: 405. Es ist bekannt, dass die korperliche und
seelische Reifung im Laufe der Menschheitsgeschichte in Phasen der Akzelleration und
Retardation verlduft. Shakespeares Julia war zwolf.

AS/EA LVIII+4°2004, S. 963-993



974 ALFRED LEDER

im Tod, dies ist besser als ohne Liebe zu leben. Wenn eine Konkubine [ithrem Herrn] ins
Grab folgt, wie konnte ihr Kérper je verwesen?”*3 Auf dieses Gestindnis hin, verstirkt sich
die Liebe von Shi Chong zu Xiangfeng; sie dauert allerdings nur so lange als Xiangfeng
jung und zierlich ist. Alter geworden, schreibt sie ein Fiinfzeichen-Gedicht** iiber den
Herbst des Lebens und den Verlust der Liebe.

In diesen Rahmen eingezeichnet ist eine Reithe von “energetischen” Praktiken:
Chong verwendet Edelsteine mit eingravierten Drachenzeichen, um sich der
Drachenkraft zu versichern; er ldsst Frauen Tag und Nacht im Dauertanz — (heng
wu 18 #E) um eine Sdule herumtanzen; sie miissen auch mit verschiedenen Duft-
stoffen im Mund herumgehen und dazu sprechen und lachen, worauf der stimm-
liche Ausdruck (kougi 1’5)) mit dem Wind davonfliegt; schliesslich erfindet er
den folgenden Test: “Adlerholz wird solange zerkleinert, bis nur noch Staub
tibrig bleibt, den Chong auf [die Matte] eines Elfenbeinbettes streut. Dann ldsst
er die Frauen, die er liebt, dariiber schreiten. Wer keine Spuren (wu ji £ PF)
hinterlasst, erhdlt hundert Perlenketten, wer Spuren hinterldsst, muss sich im
Essen und Trinken einschréinken, bis der Korper leicht und schwach wird.”#3
Vordergriindig gelesen, handelt es sich dabei um eine Vorliebe fiir mid-
chenhafte Korperlichkeit, die an jenen Konig von Chu erinnert, der so angetan
war von Frauen mit schmalen Hiiften, dass sich viele seiner Hofdamen zu Tode
hungerten.¢ Auf diese Begebenheit nimmt auch Du Mu in seinem Gedicht
“Mein Herz ausschiitten” (Qian huai 1&1%)* Bezug, wenn er die schmalen
Hiiften der Médchen aus Chu preist.*® Im selben Gedicht spielt er auf Zhao
Feiyan #H ff¢# an, die “Fliegende Schwalbe”, eine Konkubine und spitere
Frau des Han-Kaisers Cheng ¥, die der Legende nach so leicht war, dass sie

43 Dieses Motiv ist in der chinesischen Literatur bekannt. In einem Text von Kung Shen fL1H
(4.Jh.?) wird iiber eine Konkubine berichtet, die mit ihrem Herrn begraben wurde, der sie im
Grab physisch und emotional ernédhrte, und die noch lebte, als man nach zehn Jahren das
Grab offnete. Zit. in Shih-shuo hsin-yii, Mather 2002: 442.

44 Dieses Gedicht wurde in die vollstindige Sammlung der Jin-Gedichte aufgenommen und als
Verfasser Xiangfeng anstelle von Wang Jia angegeben. Quan Han Sanguo Jin Nan Bei
Chao Shi, Ding o.J.: Bd. 2, 670.

45 Shi YiJi, Qi 1981: 215.

46  Nach dem Hou Hanshu zitiert bei Kubin 1979: 214. Durch Fasten werden die Hiiften einer
erwachsenen Frau allerdings nicht schlanker.

47  Fanchuan shi ji zhu, Ausgabe Feng 1962: 369; Kubin 1979: 214.

48  In weiteren sieben Gedichten spielt Du Mu auf schmale Hiiften an. Als Du Mu Yangzhou
verlassen muss, widmet er das Gedicht “Zum Abschied geschenkt: eines von zwei
Gedichten*, “Zengbie er shou zhi yi* 4 J| — 5 Z— einem dreizehnjihrigen Médchen
von zarter Anmut, das einer Kardamomknospe glich (Feng 1962: 311; Kubin 1979: 198).

AS/EA LVIII+4+2004, S. 963-993



IM GOLDTAL-PARK 975

auf einer Handfldche tanzen konnte. (Als Kaiserin-Witwe wurde sie angeblich
zum Selbstmord gezwungen.*?)

Auf dem Hintergrund des Shi Yi Ji und im Bewusstsein der spirituellen
Intentionen des Autors wird man allerdings die Stelle iiber den “Gewichts-Test”
nicht nur “substantiell” (leichte Midchenkorper), sondern auch “energetisch”
verstehen, namlich als Anspielung auf subtile Energien, wei {, auf die Sphire
des kaum noch Spiirbaren, Sichtbaren und Horbaren, die Ausgangspunkt
kiinftiger Entwicklungen ist. Das Interesse der chinesischen Tradition gilt
weniger klaren Unterscheidung der Bereiche, z.B. des Sichtbaren und
Unsichtbaren, als den Ubergingen. Wenn der (Wirbel)wind alle Spuren
verwischt, hinterlésst das Dao erst gar keine Spuren (wu ji & F5)%, es ist fiir die
sinnliche Wahrnehmung “flach” yi 3%, “leise” xi # und “unfassbar” “subtil”
wei #f.5! Im Huainanzi ist die Spurlosigkeit ein Attribut der Gétter und
Geister.’? In einem buddhistischen Text des 4. Jh. heisst es zudem: “Ein Spiirer,
der sich aufs Spiiren versteht, folgt eben dem, was nicht durch Spuren erspiirbar
ist. Die hochste Wahrheit ist ndmlich leer und unergriindlich.”>* Wird demnach
in unserem Text der “duftende Staub” verjagt, ist dies nicht nur eine Absage an
den Luxus (Adlerholz), sondern auch eine Loslosung von der Sinnlichkeit
tiberhaupt, vom “Staub der Welt”, das heisst von allem, was Leiden verursacht.
Durch diese weltanschauliche Anspielung wichst dem Goldtal-Gedicht ein
vertiefter Sinnhorizont zu.

6 Wasser, Gras, Wind und Vogel

Die zweite Zeile steht in einem markanten Gegensatz zur ersten Zeile. Die Zer-
storung des “blithenden Prunks” ist endgiiltig und kénnte nur durch Entwertung
der Welt als “duftender Staub” iiberwunden werden. Das Wasser hingegen
fliesst eh und je unbetroffen vom einstigen Zerfall, und das Gras (Kraut) ist in

49  Birrell 1982: 298; Shih-shuo hsin-yii, Mather 2002: 536.

50  Chuang Tzu, Watson 1968: 173, 239. Im Zeitalter der hochsten Wirkkraft (de #&) hinter-
lassen selbst Menschen keine Spuren (Watson 1988: 138). Zhuangzi ji shi, 1961: Bd. 2, 445;
Bd. 3, 555, 741.

51  Laozi § 14, Ch’en, 1981: 100.

52 Siehe Debon 1989: 182-183. Der Begriff “Spurlosigkeit* kommt im Huainanzi siebenmal
vor. Huainanzi zhu zi suo yin, 1992.

53 Zitiert nach Debon 1989": 182.

AS/EA LVIII*4+2004, S. 963-993



976 ALFRED LEDER

den natiirlichen Kreislauf von Werden und Vergehen eingebunden. Zu Beginn
des Verses ist von “fliessendem Wasser” (liu shui #ii7K) und von “fehlenden
Emotionen” (wu qing 1% ) die Rede. Qing bezeichnet in erster Linie die
elementaren Emotionen (dann auch die Gefiihle tiberhaupt, die Leidenschaften
und Begierden). In den “philosophischen” und medizinischen Texten sind die
Emotionen kanonisiert und auf vier, fiinf, sechs oder sieben reduziert, zum
Beispiel auf Freude (xi =) und Wut (nu %), Trauer (ai %%) und Vergniigen (/e
4%), Zuneigung (hao %) und Abneigung (wu ). Im Unterschied zur
griechischen Tradition, die unsere Vorstellungen prégt, sind Gefiihle nicht als
Inhalte einer Seele zu denken, sondern als tibergreifende Atmosphéren, die
Situationen firben, oder als Krifte, die von aussen wirken und Reaktionen
auslosen — sowohl bei Mensch und Tier, als auch bei Pflanzen und in der un-
belebten Natur.’* In Du Mus Gedicht “Im Goldtal der Vergangenheit nach-
hidngen™> ist in Bezug auf das Wasser von einer Quelle von ewigem, grenzen-
losem Bedauern (hen)*¢ die Rede. Auch der Ausdruck wu ging (“ohne Emotion”
oder hier sogar besser “Indifferenz”) wird in der chinesischen Lyrik ofters dem
Wasser zugeschrieben, ebenso Baumen.5’

Im Goldtal hat kein Atmosphdrenwechsel auf Grund vergangener Ereig-
nisse stattgefunden. Das fliessende Wasser erscheint im Gedicht weiterhin als
ungerithrt und gleichgiiltig; die Indifferenz ist ein objektiver Bestandteil der
Landschaft. Das Wasser spiirt sie nicht, und sie steht auch ohne Bezug zu einem
menschlichen Subjekt. Die Natur ist keinesfalls vermenschlicht, was die Projek-
tion der Gefiihle aus einem seelischen Innenraum auf die Aussenwelt voraus-
setzen wiirde.”® Das Goldtal-Gedicht beleuchtet ein Stiick Welt. Wenn es im

54  Platon belegt in seinem Konstrukt eines seelischen Innenraums die Gefiithle mit Inner-
lichkeit und Subjektivitit (Introjektion der Gefiihle). Die antireduktionistische Phinomeno-
logie von Schmitz (1969, 1992) entwickelt eine breit ausgefiihrte, erfahrungsbezogene
Gefiihls- und Subjektivititstheorie, die bei der Unterscheidung von spiirbarem Leib und
tastbarem Korper ansetzt, sowie Gefiihl und affektives Betroffensein unterscheidet. Zu den
Konsequenzen dieses Paradigmas fiir das Verstindnis chinesischer Texte vgl. Linck, 2001.

55 Jingu huaigu 4 #1814, Feng 1962: 408.

56  Hen 1R schillert zwischen ‘hassen’ und ‘bedauern’. Offensichtlich trifft das Chinesische
im Bereich der Gefiihle — wie auch im Bereich der Farben — andere Unterscheidungen als
die westlichen Sprachen. ‘Bedauern’ ist als Ubersetzung zu schwach, ‘hassen’ zu stark.

57  Siehe z.B. Li Shangyin “Die Zikade*: “Ein einzelner Baum, griin, ohne Emotion* (obwohl
die Stimme der Zikade gegen Morgen beinah bricht). Hong 1992: 194; Klpsch 1991: 311.

58  In der Landschaft verankerte Gefiihle stimmen nicht in jedem Fall mit den Gefiihlen eines
Betrachters iiberein. Wir sprechen von einer traurigen Landschaft, ohne selbst traurig zu
sein.

AS/EA LVIII+4+2004, S. 963-993



IM GOLDTAL-PARK 977

fliessenden Wasser des Goldtals keine Anteilnahme gibt, heisst dies nur, dass
das Wasser still und ruhig dahin fliesst, weder aufgewiihlt ist noch stockt.’
Stellt man den Ausdruck wu ging in einen “daoistischen Kontext”, sind die
Gefiihle, um die es sich hier handelt, nicht aus der Welt verschwunden, sondern
in ithren Quellgrund®® eingegangen, sowohl in ihrer Vielfalt als auch in ihrer
Unbestimmtheit. In der daoistischen wu-you-Spekulation wird wu zahlensym-
bolisch mit der “Eins” belegt und nicht — wie wir vielleicht erwarten wiirden —
mit der “Null”; you, das Vorhandensein, hingegen mit der “Zwei” als Ausdruck
der Vielheit.5! “Ohne Emotionen” bedeutet, dass alle Emotionen im Gleichge-
wicht sind. Dass keine Emotion entsteht und hervortritt, macht das “Nichtvor-
handensein” (wu) der Emotionen aus, konstituiert ihre Indifferenz. Abwesenheit
wird zu einer besonderen Form der Anwesenheit. Im Zhuangzi Buch V62 ist wu
ging geradezu das Kennzeichen des vollendeten Menschen; er ist ohne Vor-
lieben (hao) und Abneigungen (wu), d.h. er urteilt nicht. Fliessendes Wasser
reprisentiert, so gesehen, eine Instanz im Park, die ungeriihrt ist, weil sie nicht
urteilt. Weder Hass noch Trauer ist im Wasser verankert.

Ein paralleler Vorgang betrifft das Gras cao % (als “Kraut” iibersetzt),
das jeden Frithling von neuem wichst, unbekiimmert iiber das Vorgefallene.®?
Die Formulierung: “Das Gras (Kraut) nutzt den Friihling” ist lakonisch.®* Sie
steht im Kontrast zur gebrauchlichen Verwendung von “Friihling” als Ausdruck
von Vitalitdt, Jugend, Erotik und keimender Liebe. Indirekt wird spiirbar, dass
Liebesgefiihle im Goldtal-Park keinen Platz mehr haben. Die erste Zeile des Ge-
dichts beschreibt die Ausgangssituation, die zweite Zeile erginzt das exponierte
Thema durch den zugehérigen polaren Aspekt (analog dem Ergidnzungsver-
hiltnis von yin und yang). Die Spuren einer menschlichen Welt sind aus dem
Park verbannt, der bestindige Kreislauf des Werdens und Vergehens bleibt
hingegen in der Natur unversehrt.

Der dritte Vers nimmt im klassischen Vierzeiler eine Sonderstellung ein.
Die chinesische Poetik nennt ihn den “Wendevers” (zhuan ju 4 %]). Er bewirkt

59  Zhou (1980: 64) paraphrasiert wu ging in seinem Kommentar als chan yuan ¥%i%, ‘ruhig
fliessen’.

60  Siehe zu dieser Thematik das Kapitel iiber Laozi in Jullien 2000: 273-301.

61  Moller 2002: 154.

62  Chuang Tzu, Watson 1968: 75; Zhuangzi ji shi, Guo 1961: Bd. 1, 217.

63 Zhou (1980: 64) paraphrasiert: “Das Friihlingsgras steht immer noch in saftigem Griin, es
reagiert nicht im Geringsten auf die Verinderung der menschlichen Verhiltnisse.

64 Ich lese in diesem Satz zi H als Verb (‘benutzen’, ‘gebrauchen’, ‘fiir sich brauchen’,
‘nutzen’. HYDCD: 8, 1806; GDR: VI, 410.)

AS/EA LVIII*4+2004, S. 963-993



978 ALFRED LEDER

einen Ubergang, eine “Drehung” hin zum gedanklichen “Aufhingepunkt” des
Gedichts. Auf dem Hintergrund einer generalisierten Polaritit (Zerfall-
Gedeihen) leitet er im Goldtal-Gedicht eine zunehmend individualisierte Situa-
tion ein, die sich in der Anspielung auf Lii Zhus Todessturz — der Wurzel des
Gedichts®® — verdichtet. Der Regel entsprechend ist der Wendevers nicht ge-
reimt. Er beginnt als einziger Vers mit einem Nomen und nachfolgendem Verb;
dadurch entsteht im dritten Vers mehr Bewegung. Eine Tageszeit, eine Wind-
richtung (damit auch eine Jahreszeit) und eine Emotion werden prazisiert. Das
Zwielicht der Abendddmmerung (mu )% lost die Bestimmtheit der Gegen-
stinde auf und offnet einen Raum der Mehrdeutigkeit. Zusammen mit dem
aufkommenden Wind und dem ziirnenden Schrei des Vogels macht sich eine
gespensterhafte Atmosphidre breit. Der Ostwind’ ist ein milder und wiirziger
Wind, der vom Ozean her bldst und die Mitte des Friihlings oder den Spit-
frilhling anzeigt;%® er weht die Bliiten von den Baumen. Der “Ostwind” schafft
somit ein Bindeglied zwischen dem Tag, der zur Neige geht, und dem Friihling,
der sich mit dem Bliitenfall seinem Ende néhert.

Der zweite Versteil ist in meiner Lesart wiederum parataktisch ange-
schlossen. Die Zeichenfolge lautet: yuan & (“ziimen”), #i Wi (auf Vogel
angewendet “schreien”, auf Menschen angewendet “weinen”®), niao & (“Vo-
gel”). Meine Ubersetzung: “Es ziirnt der schreiende Vogel” stiinde demnach im
Widerspruch zur chinesischen Wortstellung im prosaischen Satz. Man wiirde #
niao yuan erwarten. Doch in der Tang-Lyrik ist die Verschiebung des Verbs
nicht ungewd6hnlich.”? Unmittelbar nach der Zasur steht meist ein Zeichen von
ausschlaggebender Bedeutung. Es ist das “Auge” des Gedichts, auf ihm liegt
beim Vortrag ein besonderes Gewicht.”! Dies kann hier nur “ziirnen” sein, denn
“Vogel” als Nomen gehort ans Versende (Parallelismus der Wortart; ein

65  Zhou 1980: 64.

66  “Die sinkende Sonne” auf den Niedergang der Tang-Dynastie — parallel zum Niedergang
der Jin-Dynastie — zu beziechen, kommt zwar der chinesischen Vorliebe fiir politische
Implikationen entgegen, wiirde aber die kiinstlerische Einheit des Goldtal-Gedichts
sprengen. Vergleiche im Unterschied dazu das Gedicht von Li Shangyin: “Zum Lustgarten
hinaufsteigen™ (Deng Leyou & %4¥7), in dem rimu ebenfalls vorkommt. Hong 1992: 274;
Klopsch 1991: 325.

67  “Ostwind” dong feng ® Ji steht — dem elliptischen Stil entsprechend — isoliert, d.h. ohne
Préiposition.

68  Hoffmann 1950: 78.

69 GDR:V,952.

70  Beispiele siehe Cheng 1996.

71 Schlepp 1986; 352; Debon 1989°: 29-30.

AS/EA LVIII+4+2004, S. 963-993



IM GOLDTAL-PARK 979

semantischer Parallelismus zu “Mensch” bzw. “Frau” im vierten Vers wird sich
als wahrscheinlich erweisen); es wird durch “schreien” modifiziert. Wie auch in
anderen Tang-Gedichten geht die inhaltliche Bedeutsamkeit der syntaktischen
Stimmigkeit vor.

Niao kann sowohl einen einzelnen Vogel als auch mehrere Vogel bezeich-
nen. Da im Unterschied zum Chinesischen dieser Unterschied nicht in der
Schwebe gelassen werden kann, pladiere ich entgegen den meisten Ubersetzern
und im Zusammenhang mit dem vierten Vers fiir einen einzelnen Vogel. Wie
gesagt, nimmt der Grad der Bestimmtheit in der dritten Zeile zu. Aus all dem
ergibt sich, dass es nicht der Schrei des Vogels ist, der wiitend klingt, sondern
dass der Vogel ziirnt. Im Unterschied zum Wasser im zweiten Vers spiirt der
Vogel die Wut; er ist anthropomorphisiert. Die Wahl der Emotion “ziirnen” in
Kombination mit “schreien / weinen” ist — wie sich zeigen wird — auf dem Hin-
tergrund des Kontextes bedeutsam und somit ein intertextuelles Signal. Zorn, der
im Vogel zentriert ist, wirkt zwar im Goldtal-Park, doch der Vogel, der schrei-
end / weinend ziirnt steht vermutlich wie die fallenden Bliiten in einem direkten
Bezug zu einem bestimmten Menschen (“Griinperle”). Moglicherweise ist er
sogar ein verwandelter Mensch?72

7  Fallende Bliiten — Lii Zhus Tod

Im vierten Vers scheinen auf den ersten Blick die Zisur und die parataktische
Struktur zu fehlen. Gedichte werden jedoch nicht nur kalligraphiert oder gelesen,
sondern auch gesprochen und angehort. Nur wenn die letzten drei Worter der
vierten Zeile, die Wurzel des Gedichts, im Sprechen etwas abgesetzt und damit
herausgehoben werden, erhalten sie das ihnen gebiihrende Gewicht.”?

Die Referenz des Verses auf das Jin Shu ist bereits bekannt: Bewaffnete
Minner erschienen an der Tiir von Shi Chongs Villa, um ihn zu verhaften. Er

72 Dass sich Menschen in Vogel verwandeln, ist ein verbreitetes Motiv in der chinesischen
Mythologie (Eberhard *1990: 293-294). “Menschen, die zu Unrecht getétet worden sind,
verwandeln sich in Vogel” (Eberhard 1937: 123). Das beriihmteste Beispiel ist Niiwa, die
Tochter des mythischen Kaisers Shennong, die im Ostmeer ertrank und sich in den Vogel
Jingwei ¥ 747 verwandelte. Dieser trigt stindig Steine im Schnabel, um mit ihnen das
Ostmeer zu fiillen. Der Ausdruck jingwei tian hai ¥if#1IH (“Jingwei fiillt das Meer
auf”) ist zu einem Idiom fiir fortgesetzten Hass und zdhe Entschlossenheit geworden.

73 Du Mu hat offenbar seine eigenen Gedichte in einer Art Sprechgesang (vinsong W &), also
stark rhythmisiert, vorgetragen. Siehe unten.

AS/EA LVIII*4+2004, S. 963-993



980 ALFRED LEDER

gab Lii Zhu die Schuld: “‘Nun werde ich deinetwegen bestraft.” Lii Zhu weinte

bR 1Y

still vor sich hin (gi {if “still vor sich hin weinen”, “schluchzen”*) und sagte:
‘Es ziemt sich (dang & “es ist richtig / angemessen”, “es entspricht den Re-
geln”), dass ich mein Leben in Eurer Gegenwart opfere.” Deshalb warf sie sich
vom Turm herab und starb.””> Das Jin Shu stellt die Situation so dar, dass Lii
Zhu — eine literarische Figur — auf Grund konfuzianischer Normen (“es ziemt
sich”) in Gegenwart Shi Chongs Selbstmord begeht. Sie gibt ihm dadurch die
Gewiihr, nie einem andern Mann anzugehdren, denn das Besitzrecht in Bezug
auf Frauen ist ein kanonischer Wert in einer patriarchalen Gesellschaft. Shi
Chong sagt im Jin Shu: “Li Zhu ist die, die ich liebe, sie kann man nicht
bekommen.” Das heisst: ich gonne sie keinem andern (Doppelsinn von hao
“lieben” und “gdénnen”). Dass Lii Zhu ithrem Herrn ins Grab folgen wollte, wie
es Xiangfeng im Shi yi ji verspricht, scheidet als Motiv aus, da sie noch nicht
wissen kann, dass Shi Chong kurz darauf hingerichtet wird. Der Vorwurf Shi
Chongs, dass er wegen ihr bestraft werde, konnte hingegen fiir Lii Zhu den
Druck erhoht haben, das “Streitobjekt”, ndmlich sich selbst, aus dem Weg zu
rdumen. Das Jin Shu rekurriert auch nicht auf Emotionen (ging) wie Liebe oder
Leidenschaft, die im Zusammenhang mit dem Suizid von Konkubinen erst in
Texten aus der Ming-Zeit bedeutsam werden.”® Sie wird durch gesellschaftlich
verankerte méinnliche Normen dazu gezwungen, sich umzubringen.”” Li Zhu
lasst in diesem Text nur ihre Trianen fliessen und zeigt keine Auflehnung gegen

74  GDR, I, 557.

75  Fiir das chinesische lou f# “Turm” (“Stockwerkgebiude™) gibt es keine genaue deutsche
Entsprechung. Es bezeichnet die Mehrstockigkeit im Gegensatz zur landlédufigen Ein-
stockigkeit chinesischer Hiuser und deutet auf Reichtum des Besitzers hin. Zu einem
“Turm” gehort in der Regel auch eine Terrasse fiir festliche Gelegenheiten, und um die
Aussicht auf Wasser, Natur und Mond zu geniessen. Eine “farbige” Schilderung der
Bedeutung von /ou in der chinesischen Lyrik findet sich bei Hoffmann 1950: 243.

76  Zu dieser Entwicklung siehe Carlitz 2001. Die Betonung der Gefiihle verwischt in der
Ming-Zeit im Zusammenhang mit Suizid den Unterschied zwischen einer Singerin und
einer Frau aus “guter Familie” (S. 23).

77  Als dem Qiao Zhizhi % %1, einem Dichter der frilhen Tang-Zeit, seine Lieblingskon-
kubine Biyu # % (“Griinjade™) geraubt wurde, schickte er ihr ein Gedicht mit dem Titel
Lii Zhu pian %Pk (“Li Zhu-Text”), in dem er das “ehrenvolle” Verhalten Lii Zhus
riihmt. Damit zwang er Biyu zwischen Emiedrigung und Selbsttétung zu wihlen. Biyu
brachte sich tatsdchlich um. Das Gedicht trug sie auf sich. Owen 1977: 322-324. In diesem
Gedicht steht auch, Shi Chong habe Lii Zhu fiir 50 Scheffel (50 dou 3}, in jener Zeit ca.
100 1) schimmernder Perlen gekauft. Hellmut Wilhelm (1959: 320) spricht von 30 Scheffeln
(ohne Quellenangabe) und schreibt, der Name “Griinperle” leite sich von diesem Kauf her.

AS/EA LVIII*4+2004, S. 963-993



IM GOLDTAL-PARK 981

das Normengefiige. Dieser Umstand spiegelt die erzieherische Absicht des
Autors. Schreit der Vogel im Goldtal-Gedicht stellvertretend Lii Zhus Zorn in
den Park? Der Zomn des schreienden (oder weinenden) Vogels konnte ein
entscheidendes, obwohl diskret platziertes Textsignal sein, das die Situation
uminterpretiert. Das Gedicht macht auf ein Moment aufmerksam, das die
Geschichte der Li Zhu im Jin Shu unterschligt oder zumindest im Ungewissen
lasst, indem sie einzig die konfuzianische Treueverpflichtung hochhilt. Inter-
essanterweise widersprechen die urspriinglichen Annalen der Westlichen Jin-
Dynastie, die anfangs des 4. Jh. von Gan Bao +# kompiliert wurden — jedoch
nur in Bruchstiicken erhalten sind — in Bezug auf Lii Zhus Selbstmord der Dar-
stellung im Jin Shu. In einem dieser Bruchstiicke steht, dass Lii Zhu erst nach
dem Tod Shi Chongs Selbstmord beging.”® Offenbar stand die Tatsache, dass sie
sich das Leben nahm, urspriinglich nicht in Zusammenhang mit Erwartungs-
haltungen Shi Chongs. Nach Eichhorn” entsprach die allgemeine Geisteshal-
tung in der Westlichen Jin-Zeit auch keineswegs dem, was wir gemeinhin unter
“konfuzianisch” verstehen. Dies gehe schon aus der Hochschétzung des dusseren
Menschen, der schonen Erscheinung, der Eleganz des Auftretens und der dies-
beziiglichen Originalitit hervor. Diese Epoche unterscheide sich durch einen
extremen Individualismus von dem nivellierten Lebensstil spaterer Epochen.
Auch sei die Stellung der Frau in jener Zeit etwas freier gewesen, indem sie
nicht so unbedingt an das Haus gefesselt war wie in spiteren Zeiten (vgl.
Fussnote 19). Der Kompilator des (Tang) Jin Shu hingegen versetzt Lii Zhu in
die Tang-Zeit; so scheint es selbstverstindlich, dass sie in Gegenwart von Shi
Chong in die Tiefe springt.

Nicht der geforderte Reim ist dafiir verantwortlich, dass Du Mu als letztes
Zeichen “Mensch” schreibt und Lii Zhu nicht direkt bezeichnet. Im klassisch
chinesischen Gedicht und in der Lieddichtung steht “Mensch” (ren) fiir beson-
ders nahe stehende Personen, fiir den Freund oder die Geliebte. Mit diesem Wort
verkniipfen sich in der Dichtung Zuneigung, emotionale Bindung oder Mitge-
fiihl.8 In seiner Unbestimmtheit entspricht es dem traditionellen Bediirfnis,
gerade dann mit blosser Anspielung und dusserster Zuriickhaltung zu sprechen,
wenn es um zentrale Belange geht; auch der Tod Lii Zhus wird mit keinem Wort
erwidhnt.®! Im Goldtal-Gedicht 16st sich die anfingliche Gleichsetzung von

78  Zit. im Shih-shuo hsin-yii, Mather 2002: 590.
79  Eichhorn 1937: 457, 473, 479.

80  Hoffmann 1950, 45.

81  Vgl. Jullien 2000.

AS/EA LVIII*4+2004, S. 963-993



982 ALFRED LEDER

Blumen und Konkubinen in dem Wort “Mensch” auf, das Verbindlichkeit und
Wiirde ausstrahlt.??

Dem Tod Lii Zhus nimmt Du Mu jedes Gewicht. In Wirklichkeit fallt ein
menschlicher Korper nicht wie eine Bliite zu Boden, sondern schldgt schwer auf.
Fallende Bliiten hinterlassen hingegen kaum Spuren auf der Erde. Sie reichen
schon beinahe in die Sphire des Subtilen (wei f#). Dies erinnert an die Doppel-
deutigkeit von “fallenden Bliiten” und “duftendem Staub (der Welt)” an “dtheri-
sche” Frauen, die den Boden kaum beriithren. Auch der Vogel hat die Schwer-
kraft iiberwunden.

Wo Bliiten fallen, bilden sich Friichte. Bliihen und Verwelken, Dunkel-
werden (dritter Vers) und Hellwerden, Leben und Totsein sind Phasen des einen
zyklischen Geschehens. Lii Zhus Tod wird in die natiirliche Wandlung (hua 1£)
eingebettet. Du Mu verewigt ihr Schicksal im Goldtal-Gedicht und 6ffnet es
weiteren Perspektiven. Das siebte Wort “Mensch” korrespondiert mit dem sieb-
ten Wort “Vogel”. Vielleicht hat sich Lii Zhu tatséchlich in einen Vogel verwan-
delt. Uberraschend ist, dass Lii Zhu auch durch ein kleines Volkslied, “Lied des
Bedauerns”8? (sieche Anhang), iiberlebt hat; sie soll es als Konkubine Shi
Chongs verfasst haben.

Es wire denkbar, dass das Interesse Du Mus an der Geschichte von Shi
Chong und Li Zhu einen biographischen Hintergrund hat, der allerdings nicht
ndher gekldart und spezifiziert werden kann. Die folgende, in mehreren
literarischen Fassungen tiberlieferte Begebenheit®* bezieht sich auf das Gedicht
“Anlésslich eines Festgelages beim Vorsteher des Kriegsministeriums” (Bingbu
shangshu xishang zuo F&¥ 1% & JH L 1F)8 und zeigt deutliche — allerdings
schwer interpretierbare — Parallelen zur Lii Zhu Episode im Jin Shu:

Als Du Mu in Luoyang seine Amter versah, hatte sich Minister Li Yuan bereits in diese
Stadt zuriickgezogen. Man rilhmte seine prachtvollen Sidngerinnen und Tanzerinnen. Einst

82  Meine Ubersetzung geht in der Indirektheit nicht so weit und prizisiert “Mensch” als
“Frau”, um die Assonanz zu wahren. Nur Debon hat sich dem heutigen Sprachgebrauch und
der Altersverschiebung im damaligen China (siehe Fussnote 41) angepasst und das obsolete
“Midchen” durch “Frau” ersetzt (Debon 1989%: 67).

83  FengS. 345.

84  Die friiheste Quelle ist nach Zhou (1980) das Ben Shi Shi A5 des Meng Qi & Z€ (um
9607?). Ich iibersetzte diese Fassung (Zhou, S. 60). Die beriihmteste Fassung steht in der
kleinen Novelle “Yangzhou Traum” (Yangzhou meng 5 M %) des Yu Ye T ¥, die noch
zwei weitere Episoden enthilt. Inwieweit diese Begebenheiten authentisch sind, steht nicht
fest.

85  Quan Han Sanguo Jin Nan Bei Chao Shi, Ding o.J.: Bd. 2, 669.

AS/EA LVIII+4+2004, S. 963-993



IM GOLDTAL-PARK 983

traf er grosse Vorbereitungen fiir ein Festbankett und lud hohe Funktionédre und beriihmte
Literaten dazu ein. Du Mu als Inspektor und Zensor wagte er hingegen nicht einzuladen. Als
Du Mu von dieser Sache horte, schickte er einen Boten zu Li Yuan, um ihm bekannt zu
geben, dass er ebenfalls teilzunehmen wiinsche. Li Yuan konnte nicht anders als zustimmen.
Als Du Mu kam, sah er mehr als hundert Sangerinnen, alle von aussergewohnlicher Kunst-
fertigkeit und Schonheit. Er sass allein — gegen Siiden gewendet — und fixierte seinen Blick
[auf die Frauen]. Dann kippte er drei Becher in einem Schluck und sagte zu Li: “Ich habe
gehort, dass es eine Sidngerin gibt, die ‘Purpurwolke’ heisst. Welche ist es?” Li zeigte sie
ihm. Lange Zeit konnte Du Mu kein Auge von ihr abwenden, dann sagte er: “Tatsdchlich,
ihr Ruf ist gerechtfertigt, es wire passend, sie mir als Geschenk zu geben.” Li senkte den
Kopf und lachte. Die Sidngerinnen wandten sich ab. Du Mu trank erneut drei Becher, triller-
te vernehmbar vor sich hin und erhob sich. Dann trug er in einem Sprechgesang — klar und
deutlich, wie wenn niemand zugegen wire — dieses Gedicht vor:

“In einer priachtigen Halle findet heute ein glinzendes Bankett statt.
Wer hat den Inspektor und Zensor (d.h. Du Mu) eingeladen?

Plstzlich erschreckt er den ganzen Saal durch eine verriickte Ausserung.
Das stark geschminkte Gesicht [von Purpurwolke] wendet sich ab.”

8  Stil und Komposition

Weist man in einer Anmerkung zur Ubersetzung des Gedichts in wenigen Sitzen
auf die Geschichte von Lii Zhu und Shi Chong hin, scheint dariiber hinaus auf
den ersten Blick kaum noch etwas klirungsbediirftig; man konnte das Gedicht
tiberlesen und als belanglos beiseite schieben. Ein chinesischer Gelehrter des 9.
Jh. vermochte jedoch die Fiille der historischen, literarischen und weltanschau-
lichen Anspielungen innerlich mit lebendiger Bedeutung zu fiillen und spiirte
vermutlich intuitiv die hohe Kunst der Komposition. Er wird weniger versucht
haben, das Gedicht intellektuell zu begreifen, als es sich einzuverleiben. Nach
Jullien® lautet der traditionelle Rat an den chinesischen Leser eines Gedichts, es
wieder und wieder zu rezitieren, es im Mund zu behalten und “auszukosten”, es
still “durchzukauen”. Weil uns diese Art des Zugangs, die kulturellen Hinter-
griinde und die addquaten Mittel der vollstindigen sprachlichen Transposition
fehlen, konnen wir chinesische Gedichte kaum je geniessen. Dies gilt in
besonderem Mass fiir Ubersetzungen, zumal sie unserem lyrischen Empfinden
selten entsprechen.

86  Jullien 1999: 121-122.

AS/EA LVIII+4+2004, S. 963-993



984 ALFRED LEDER

Das Goldtal-Gedicht ist oberflachlich betrachtet ziemlich farblos — in Be-
zug auf den Suizid Lii Zhus verharmlosend — und wird einen westlichen Leser
wohl kaum in den Bann ziehen. Es verzichtet auf ausgesuchte Wendungen und
besondere sprachliche Effekte, wie sie sich in jener Epoche in den Gedichten
von Li He und Li Shangyin finden. Zudem bremsen die gehduften Verbal-
adjektive und das Muster ihrer Verteilung®’ mogliche Ansitze zu einer stirkeren
Dynamik. Nur der letzte Halbvers und vielleicht der schreiende Vogel, der ziirnt,
vermdgen allenfalls die Aufmerksamkeit auf sich zu lenken. Gemessen an der
Dramatik der zugrunde liegenden Vorgénge ist besonders der zweite und vierte
Vers von reizloser Blisse, doch entsprechen sie damit einem ésthetischen Ideal
jener Zeit, dem “Faden” (dan i%).%% Das Gedicht gleicht jener Tochter des
Fiirsten von Qi, die iiber ihrem Brokatgewand (yijin < %) ein einfaches Kleid
aus Hanf (jiongyi % 4K) trug (Shijing, Mao Nr. 57: Shuo ren f A\ “Die erha-
bene Frau”).

Viele der vorkommenden Worter wie “Pracht”, “Duft”, “Wasser”, “Ge-
fithl”, “Gras”, “Friihling”, “Osten”, “Wind”, “Vogel”, “Bliiten”, “Mensch” ge-
héren zum typischen Vokabular der Tang-Lyrik. Der tiefere Sinn des Gedichts
erschliesst sich nur durch besondere Wort-Kombinationen, Mehrdeutigkeiten,
ungewohnte Satzstellungen und syntaktisch-semantische Parallelen. Mit spar-
samsten Mitteln und héchster formaler Konzentration erreicht es seine Sinn-
komplexitit. Verborgene Anspielungen, assoziationstrachtige literarische Remi-
niszenzen sind Keime einer verborgenen Potenz. Die Kunst der diskreten
Anspielung und Indirektheit ldsst einen Reichtum entdecken, dessen Wirkung
nachhaltig beriihrt und in schroffem Gegensatz steht zu gegenwirtigen #sthe-
tischen Stereotypen der Direktheit.

Harmonie und Ausgewogenheit, weltanschaulich verankert im erstarkenden
Chan-Buddhismus der spaten Tang-Zeit, dussern sich vor allem im Verhiltnis
der ebenen (ping) und schiefen (ze) Téne, das nach der mittelchinesischen
Lautung flinfzehn zu dreizehn betrdgt, und im Krifte-Gleichgewicht von Yin
und Yang.?® Der erste Vers ldsst sich je nach Betrachtungsweise yin oder yang
zuordnen. Geht man davon aus, dass mit shi “einst” auf ein vergangenes
Ereignis angespielt wird, ist dessen abgeschlossene Unveridnderlichkeit — der
perfektivische Modus — nach Porkert yin. Lost man hingegen die (im Chine-

87  “Duftender Staub” und “schreiender Vogel” am Ende des ersten und dritten Verses, sowie
“fliessendes Wasser” und “fallende Blitter” am Anfang des zweiten und vierten Verses.

88  Siehe das Kapitel “Die Lehre der Fadheit” in Jullien 1999: 110-120.

89  Zu den Begriffen Yin und Yang und ihren Entsprechungen siche Porkert 1982: 8-29.

AS/EA LVIII+4+2004, S. 963-993



IM GOLDTAL-PARK 985

sischen) zeitentbundenen Verben heraus und beriicksichtigt nur den Prozess-
charakter von “aufldsen / versprengen”, “davoneilen / davonjagen” und das Sub-
tilisieren des Duftholzes zu Staub, zeigt sich der Aspekt yang. Wenn demnach
im ersten Vers yin und yang iiberlagert sind, polarisieren sich im zweiten Vers
die beiden grundlegenden Wirkkrifte und 16sen sich ab: “Fliessendes Wasser”
und die “Indifferenz der Emotionen” entsprechen yin; der Friihling, der das Gras
zum Spriessen bringt, entspricht yang. Im dritten Vers gehort zwar die Abend-
ddmmerung tageszeitlich eingeordnet in die Rubrik yin, das erste Zeichen als
Sonne gelesen jedoch zu yang, ebenso der Ostwind, das “Ziirnen™° und der
Vogel als Himmelstier. Der dritte Vers, der Wendevers, ist demnach iiber-
wiegend yang betont und kontrastiert mit den Yin-Entsprechungen des vierten
Verses: ndmlich “fallen”, stiirzen” und “Mensch” (mit der Implikation “Frau”).

Im Hinblick auf den kompositorischen Zusammenhang lohnt es sich ferner,
die Abfolge der siebten Worter genauer zu analysieren, die von ihrer Position
her in dieser Gedichtform als Schliisselworte gelten: “Staub”, “Friihling” (bezo-
gen auf “Gras”), “Vogel”, “Mensch” umfassen die vier Naturreiche (unbelebt,
pflanzlich, tierisch, menschlich), die Komplexitit der Energien steigt von Vers
zu Vers an. Auch inhaltlich ergibt sich eine mehr und mehr konkretisierende
Ordnung: “Staub” spielt auf eine leichtfiissige Konkubine an, “Friihling” auf das
Lebensalter von Lii Zhu, der Vogel als Stellvertreter auf ihre emotionale Situ-
ation. “Griin” in Li Zhu (“Griinperle”) ist das Emblem des Friihlings (zweiter
Vers) und die Farbe des Lebens im Unterschied zu “schwarz”, das auch Farbe
des Todes sein kann.”! “Duftender Staub” als Adlerholz-Staub ist schwarz und
der beim Eindunkeln schreiende Vogel suggeriert einen Raben (in der chinesi-
schen Mythologie das Tier der Sonne®?), sodass in Bezug auf die siebten Zei-
chen die Folge “schwarz”, “griin”, “schwarz”, “griin” entsteht und somit eine
enge Verklammerung von Leben und Tod.

Analysiert man auf diese Weise die Form des Gedichts, zeigt sich ein nach
symmetrischen Strukturen baumeisterlich gestaltetes Kunstgebilde. Man wird
sich deshalb fragen, ob es durch dichterische Inspiration, ohne bewusste Refle-
xion auf die Form — durch ein unmittelbares Gespiir fir Gleichgewicht und
Gesetzmissigkeit — entstanden ist oder durch sukzessive Anndherungen an den
endgiiltigen Ausdruck. Beide Méglichkeiten wiren denkbar. Du Fu, der eine der

90  “Osten”, “Wind”, “ziirnen” (“Wut”) sind Entsprechungen der Yang-Wandlungsphase
“Holz”.

91  Eberhard *1990: 261.

92 Eberhard 1990: 233.

AS/EA LVIII*4+2004, S. 963-993



986 ALFRED LEDER

beiden “Dichterfiirsten” der Tang-Zeit, war zum Beispiel fiir das Ausfeilen sei-
ner Gedichte beriihmt,”> Li Bai der andere “Dichterfiirst” fiir den genialischen
Waurf, der unverindert stehen blieb.

Das Goldtal-Gedicht evoziert eine momentane Situation. Es beschreibt
einen Park und dringt tief in eine Welt ein — noch vor der Scheidung von Objekt
und Subjekt: “Kein ‘lyrisches Ich’ iiberflutet die Dinge und macht sie dadurch
zu Metaphern und Symbolen.”* Das lyrische Ich hat sich in die Geschehnisse
im Park aufgeldst und ist ihnen so hingegeben, dass jeder Bezug auf sich selbst
fehlt. Kein Subjekt dringt sich den Sachverhalten auf; es gibt keine Stellung-
nahme, kein Urteil, kein affektives Betroffensein, kein Begehren.”> Auch im
vierten Vers stellt kein “auktoriales Ich” die Ahnlichkeit zwischen fallenden
Bliiten und der stiirzenden Frau her. Die Vorgéinge spiegeln sich gegenseitig
selbst.

Jedes Bild ist gleichwertig neben das andere gestellt (eidetisch-paratakti-
scher Stil). Um eine moderne Aquivalenz zu verwenden, kdnnte man von einem
“kinematographischen Stil”* sprechen und an die seitwirts fahrende Kamera
Japanischer Filme denken. Chinesische Bilder wurden héufig auf Rollen gemalt,
um sie der sukzessiven Betrachtung zu eréffnen. Auch die Verwandtschaft von
Gedicht und chinesischem Garten wird offenkundig: “Einen Garten anzulegen
gleicht dem Verfassen eines Gedichts oder eines anderen literarischen Textes,
die gewunden fortschreitende Bewegung muss methodisch genau abgestimmt
sein (Qian Meixi).”” Ablauf und Prozess sind in der chinesischen Tradition
wichtiger als Simultanitidt und Zustand.

Ich habe abschliessend das Augenmerk auf formale Eigentlimlichkeiten
gelenkt. Dabei darf nicht vergessen werden, dass das Gedicht nicht in einer
kunstvollen Schilderung der historisch und literarisch besetzten Landschaft auf-
geht, sondern von gedanklichen Beziigen durchsetzt ist. In einem Antwortbrief®
an Zhuang Chong (Da Zhuang Chong shu %3 78 #) schreibt Du Mu, dass

93 Debon 1989": 59.

94  Han 2002: 77.

95  Du Mu spielt auf den Suizid von Lii Zhu noch in einem zweiten Gedicht an: 7i taohua furen
miao FEBk{e K AR “Auf den Ahnentempel der Pfirsichbliiten-Marquise [von Xi].”
(Kubin 1979: 180; Feng 1962: 274.) Hier driickt er jedoch sein Mitgefiihl aus, wenn er
schreibt: “Goldtal weckt [mein] Mitgefiihl — vom Turm gestiirzte Frau.” “Mitgefiihl” (/ian
19%) schwingt zwischen ‘mitfiihlen’, ‘bedauern’ und ‘zirtlich lieben’.

96  Unger 1986: 275.

97  Jullien 2000: 344.

98  Du Mu Quanji, Chen 1997: 124,

AS/EA LVIII+4+2004, S. 963-993



IM GOLDTAL-PARK 987

ihm die “gedankliche Absicht” (yi &), die einem Gedicht zugrunde liegt, wich-
tiger sei als Form und Schénheit: “Man nehme die gedankliche Absicht (yi &)
als Herrscher, die schopferische Kraft (gi %) als Helfer, die Eleganz der Aus-
drucks und die Struktur der Sitze als ihre Beschiitzer (wei f§7).” Wenn man die
gedankliche Absicht nur umkreise, um sie erst spater voll und ganz zu erfassen,
und sich stattdessen bei eleganten Wendungen aufhalte, fiihre dies zu einem
Uberfluss an Worten und einer zunehmenden Stérung der Ordnung (/i #).
Stehe hingegen die gedanklich Absicht am Anfang, werde der sprachliche Aus-
druck schlicht (pu #£) und erhaben (gao 7). Welches ist nun die gedankliche
Absicht, die dem Goldtal-Gedicht zugrunde liegt? Thematischer Ausgangspunkt
ist der Tod Lii Zhus, der seine Deutung durch Uberginge und Transformationen
erhilt, in die er eingebettet ist: den Ubergang von der sinnlichen Welt zu ihrer
Verfeinerung, den Ubergang vom Friihlingsanfang zum Ende des Friihlings,
vom Ende des Tages zur Nacht, vom Mensch zum Vogel, von der Indifferenz
zum Zorn, vom Bliitenfall zur supponierten Frucht. Dieses Motiv generiert die
Bilder, die Struktur, die sprachlichen Verflechtungen und Nuancen und nicht
zuletzt Rhythmus und Reim.

Anhang

Lied des Bedauerns
Lii Zhu (“Griinperle”) zugeschrieben

5

K WA
S8 RS
FE QAR
U

Hanf mit Seide, rau und schwer zu flicken,
Lisst die Finger alle mir zerstechen;
Gelbes Rindchen mit dem kleinen Karren,
Spielend steigt es aus der Grossen Furt.

AS/EA LVIII+4+2004, S. 963-993



988 ALFRED LEDER

Titel: “Lied des Bedauerns” oder auch “Lied des Sehnens” ist eine Bezeichnung
fiir eine Melodie. Die Zahl der Texte zu dieser Melodie ist im Laufe der Zeit
immer mehr angestiegen (Wang 1996: 73).

Stil: Es handelt sich um ein Lied der siidlichen Volksliedtradition, die in der
Regel mit Homophonien, der Mehrdeutigkeit von Ausdriicken und der sexueller
Metaphorik spielt (Birrell 1982: 9-20). Die Zweiteilung ist konventionell: Die
ersten beiden Verse beziehen sich auf die Frau, die sich in ihrem Gemach aufhilt
und dort néht; die beiden folgenden Verse auf den Mann, der unterwegs ist und
grossere Freiheiten geniesst.

Verfasser: Wang (1996: 74-75) bezweifelt, dass Lii Zhu die Verfasserin ist; er
glaubt vielmehr, dass Shi Chong ihr dieses Lied in den Mund gelegt hat. Seine
Argumente sind jedoch nicht unbedingt stichhaltig, denn ein Liedchen kann
auch jemandem einfallen, der dichterisch unbegabt ist. Mit der siidlichen
Volksliedtradition waren sowohl Lii Zhu als auch Shi Chong vertraut. Lii Zhu
stammte angeblich aus Nanhai (Willhelm 1959: 320), und Shi Chong war einige
Zeit Prafekt der Prafektur Jingzhou siidlich des Yangzi.

Ubersetzung: Hanf mit Seide (sibu) bezeichnet ein Gemisch aus Seide und einer
pflanzlichen Faser. Weil Baumwolle erst in der Yuan-Dynastie angebaut wurde
(Lindgvist 1990: 214), diirfte es sich um ein Gemisch von Seide mit Hanf
handeln (HYDCD: Bd. 9, 853), das tatsichlich rau und schwer zu flicken ist.
Seide konnte fiir den Marquis Shi Chong und Hanf fiir Li Zhu stehen und auf
ithre Verbindung anspielen. Kleiner Karren: Beachte hinsichtlich einer mogli-
chen sexuellen Metaphorik, dass es sich um einen kleinen, zweirddrigen Och-
senkarren handelt. Spielend oder “sich vergniigend”. Grosse Furt: Mengjin, eine
beriihmte Furt im Gelben Fluss. “Gelber Fluss” passt zu “Gelbes Rindchen”. Die
beiden letzten Zeilen driicken Bewegung, Kraft und Vitalitdt aus und sind ver-
mutlich sexuell konnotiert. Dass die Frau sich die Finger zerstechen muss, wo es
doch vergniiglichere Dinge gibt, ist — wie im Titel angesprochen — das zu Be-
dauernde.

AS/EA LVIII*4+2004, S. 963-993



IM GOLDTAL-PARK 989
Bibliographie

Worterbiicher:

HYDCD: Hanyu Da Cidian

1987-94 % 3E K& #. 12 Binde & Indexband. Luo Zhufeng #E 77JE (Hg.).
Shanghai: Hanyu da cidian chubanshe.

GDR: Grand Dictionnaire Ricci De La Langue Chinoise

2001 6 Binde & Indexband. Paris: Desclée de Brouwer.

Quellen:

Chuang Tzu. The Complete Works of Chuang tzu.

1968 Translated by Burton Watson. New York: Columbia University Press.

Du Mu Quanji

1997 Ft 44 4. Chen Yunji P it 7% (Hg.). Shanghai: Shanghai guji chu-
banshe.

Fanchuan Shiji Zhu

1962 B )| 5556 7E . Feng Jiwu #5445 (Hg.). Shanghai: Zhonghua shuju.

Huainanzi Zhu Zi Suo Yin

1992 M T & F & 5. A Concordance to the Huainanzi. Liu Dianjue %
% 8%, Chen Fangzheng [ 77 IE (Hg.). Taipei: Taiwan shang wu.

Jin Shu

1974 % #. Fang Xuanling /5 % #%et al. (Hg.). 4 Bande. Beijing: Zhong-
hua shuju.

Lao Tzu

1981 Text, Notes, and Comments. By Ch’en Ku-ying [# &% . Translated
and adapted by Rhett Y.W. Young and Roger T. Ames. Chinese
Materials Center.

Quan Han Sanguo Jin Nan Bei Chao Shi

o.J. 2% = [ F F L5, Ding Fubao | &% (Hg.). 6 Binde. Nach-
druck. Taibei: Yiwen yinshuguan.

Quan Shanggu Sandai Qin Han Sanguo Liu Chao Wen

1997 2 i =MFE=H/NH L. Chen Yanjia [fiEFet al. (Hg.). 4
Binde. Shijiazhuang: Hebei jiaoyu chubanshe#{ & H hig £k .

Shishuo Xinyu

1983 HEER BT AE. Yu Jiaxi 58 (Hg.). Beijing: Zhonghua shuju.

AS/EA LVIII+4+2004, S. 963-993



990 ALFRED LEDER

Shih-Shuo Hsin-Yii

2002 4 New Account of Tales of the World. By Liu I-ch’ing, with com-
mentary by Liu Chiin; translated with introduction and notes by
Richard B. Mather. Second edition [revised!]. Minneapolis, University
of Minnesota Press.

Shi Yi Ji

1981 fAIEFC. Wang Jia £ 3. Qi Zhiping 7% J4°F (Hg.). Beijing: Zhong-
hua shuju.

Zhuangzi Ji Shi

1961 5. Guo Qingfan & # (Hg.). 4 Binde. Beijing: Zhonghua
shuju.

Gedichtsammlungen, die das Gedicht “Im Goldtal-Park” enthalten, und die
unter dem Namen des Ubersetzers bzw. Herausgebers zitiert werden:

BURTON, R. F.

1990 Du Mu’s Plantains in the Rain. Selected Chinese Poems of Du Mu.
Translated by R. F. Burton. London: Wellsweep Press.

BYNNER, Witter

1929 The Chinese Translations. 2™ ed. New York: Farrar, Straus, Giroux.

CHENG, Frangois

1996 L’écriture poétique chinoise, suivie d’une anthologie des poémes des
Tang. Nouvelle édition, refondue et corrigée par I’auteur. Paris: Seuil.

DEBON, Giinther

1989°  Herbstlich helles Leuchten iiberm See. Chinesische Gedichte aus der
Tang-Zeit. Ausgewihlt, {ibertragen und mit einem Vorwort versehen
von Giinther Debon. Miinchen: Piper.

GRAHAM, A. C.

1965 Poems of the Late T’ang. London: Penguin Classics.

HENG, Tangtui 7 5 18

1957 Tang shi sanbai shou JH&F — H B . Beijing: Wenxue guji kanxing
she chuban.

HONG, Zheng 5A1E

1992 Tang shi san bai shou jinyi xin xi J&&¥ = B 5 FEHHT. Guilin:
Lijiang chubanshe.

HuU, Shiguang

1991 “Du Mu’s Poems”. Chinese Literature (Beijing) 3 (1991), 130-138.

AS/EA LVIII*4+2004, S. 963-993



IM GOLDTAL-PARK 991

JACOB, Paul

1983 Vacances du pouvoir. Poémes des Tang, traduit du chinois, présente et
annoté par Paul Jacob. Paris: Gallimard.

KLOPSCH, Volker

1991 Der seidene Faden. Gedichte der Tang. Frankfurt a.M.: Insel.

KUBIN, Wolfgang

1976 Das lyrische Werk des Tu Mu (803-852). Versuch einer Deutung.
Wiesbaden: Harrassowitz.

ULENBROOK, Jan

1969 Pflaumenbliite und verschneiter Bambus. Chinesische Gedichte. Aus-
wahl und Ubersetzung von Jan Ulenbrook. Ziirich: Manesse.

Wu, John C. H.

1939 “The Four Seasons of T’ang Poetry”, T'ien Hsia Monthly IX, 1
(1939), 61.

ZHou, Xifu J&$548 Hg.

1980  Du Mu Shi Xuan #t#5%i%. Hongkong: Sanlian shudian.

Sekunddrliteratur

BIRRELL, Anne

1982 New Songs from a Jade Terrace: An anthology of early Chinese love
poetry. Boston: Allen & Unwin.

CARLITZ, Katherine

2001 “The Daughter, the Singing-Girl, and the Seduction of Suicide.” Nan
nii 3,1 (2001), 22-46.

DEBON, Giinther

1989°  Chinesische Dichtung. Geschichte, Struktur, Theorie. Leiden: Brill.

EBERHARD, Wolfram

1937 Typen chinesischer Volksmdrchen. Helsinki: Academia Scientiarum
Fennica.

1990 Lexikon chinesischer Symbole. Die Bildsprache der Chinesen. Miin-
chen: Diederichs.

EICHORN, Werner

1937 “Zur chinesischen Kulturgeschichte des 3. und 4. Jahrhunderts”,
Zeitschrift der Deutschen Morgenlindischen Gesellschaft 91 (1937),
451-483.

FRANKE, Otto

1936 Geschichte des chinesischen Reiches. 5 Biande. Leipzig: De Gruyter.

AS/EA LVIII+4+2004, S. 963-993



992 ALFRED LEDER

HAN, Byung-Chul

2002 Philosophie des Zen-Buddhismus. Stuttgart: Reclam.

HOFFMANN, Alfred

1950 Die Lieder des Li Yii (937-978), Herrschers der siidlichen T'ang-
Dynastie. Als Einfiihrung in die Kunst der chinesischen Lieddichtung
aus dem Urtext vollstindig tibertragen und erldutert. Kéln: Greven.

JULLIEN, Frangois

1999 Uber das Fade — eine Eloge. Zu Denken und Asthetik in China. Berlin:
Merve.

2000 Umweg und Zugang. Strategien des Sinns in China und Griechenland.
Wien: Passagen Verlag.

KEEL, Othmar

1986 Das Hohelied. Ziirich: Theologischer Verlag.

KUHN, Dieter

1991 Status und Ritus: Das China der Aristokraten von den Anfdngen bis
zum 10. Jahrhundert nach Christus. Heidelberg: Ed. Forum.

LI, Shih-Chen

2003 Chinese Medical Herbs. A Modern Edition of a Classic Sixteenth-
Century Manual. Translated and Researched by F. Porter Smith and
G.A. Stuart. Minola: Dover.

LINCK, Gudula

2001 Leib und Korper. Zum Selbstverstindnis im vormodernen China.
Frankfurt a. M.: Lang.

LINDQVIST, Cecilia

1990 Eine Welt aus Zeichen. Uber die Chinesen und ihre Schrift. Miinchen:
Droemer Knaur.

MOLLER, Hans-Georg

2001 In der Mitte des Kreises. Daoistisches Denken. Frankfurt a. M.: Insel.

OWEN, Stephen

1977 The Poetry of the Early T'ang. New Haven and London: Yale
University Press.

PORKERT, Manfred

1978 Klinische chinesische Pharmakologie. Heidelberg: Verlag fiir Medizin
Fischer.

1982 Die theoretischen Grundlagen der chinesischen Medizin. 2. durchge-
sehene Auflage. Stuttgart: Hirzel.

AS/EA LVIII*42004, S. 963—-993



IM GOLDTAL-PARK 993

RATSCH, Christian

1996 Réucherstoffe, der Atem des Drachens; 72 Pflanzenportraits. Ethno-
botanik, Rituale und praktische Anwendungen. Aarau: AT Verlag.

SCHAFER, Edward H.

1963 The Golden Peaches of Samarkand. Berkeley and Los Angeles:
University of California Press.

SCHLEPP, Wayne

1986 “Metre and the Tone System in Chinese Poetry”, in: Ganz allmdhlich.
Aufsdtze zur ostasiatischen Literatur, insbesondere zur chinesischen
Lyrik. Festschrift fiir Giinther Debon. Roderich Ptak u. Siegfried
Englert (Hg.). Heidelberg: Heidelberger Verlagsanstalt.

SCHMITZ, Herrmann

1969 Der Gefiihlsraum. System der Philosophie, dritter Band, II. Teil.
Bonn: Bouvier.

1992 Leib und Gefiihl: Materialien zu einer philosophischen Therapeutik.
Paderborn: Jungfermann.

WALEY, Arthur

1949 The Life and Times of Po Chii-1. London: Allen & Unwin.

WANG, Yunxi T i#EE

1996 Yuefu shi shu lun %4 5534 5%, Shanghai: Shanghai guji chubanshe.

WILHELM, Hellmut

1959 “Shih Ch’ung and his Chin-Ku-Yiian”. Monumenta Serica XVIII
(1959), 314-327.

ZACH, Erwin von

1958 Die chinesische Anthologie. Ubersetzungen aus dem Wen hsiian. 2
Bénde. Cambridge: Harvard University Press.

ZHONGGUO LIDAI RENMING DA CIDIAN [ FE A% N 42 K &l i

1999 Zhang Huizhi 5K#%2 et al. (Hg). Shanghai: Shanghai guji chuban-
she.

ZHONGGUO LISHI DITUJI, THE HISTORICAL ATLAS OF CHINA 5] J& 5 Hh [& 5

1982 Band 3: The Three Kingdoms Period. The Western Jin Dynasty
Period. Tan Qixiang #%H B (Hg.). Shanghai: Ditu chubanshe.

AS/EA LVIII+42004, S. 963-993






	Im Goldtal-Park : Struktur und Hintergründe eines Gedichts von Du Mu

