Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 58 (2004)

Heft: 4

Artikel: Die Hermeneutik der Nationalkultur : Tang Junyi (1909-1978) Uber das
Exil

Autor: Frohlich, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147653

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147653
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE HERMENEUTIK DER NATIONALKULTUR:
TANG JUNYI (1909-1978) UBER DAS EXIL

Thomas Fréhlich, Universitit Erlangen-Niirmberg

Sooner or later, in silence or with rhetoric, we sign a
contract whose epitaph reads: To be an exile is to be alive.
George Lamming, The Pleasures of Exile, S. 24.

Abstract

Four months before the founding of the People’s Republic of China in October 1949, the
Confucian philosopher Tang Junyi (1909-1978) reached Hong Kong, where he would stay for the
rest of his life. Soon after his arrival, he took up various intellectual and educational activities
bearing testimony to his concern for the fate of what he perceived as the cultural nation of China.
At the same time, he began to reflect on the exile, trying to expose hermeneutic aspects of the
exilic situation and the correlative relationship of exiled individuals and China’s national culture.
According to Tang Junyi, an individual should, in order to retain opportunities of coming to terms
with the exile, view herself or himself as a self which is intellectually and practically situated
within the horizon of China’s national culture. As Tang Junyi points out, this cultural horizon is
not to be mistaken for a dogmatic set of ethical values or traditional orthodoxies. National culture
should rather be conceptualized as an open, continuing process of interpretation, carried on by
morally autonomous individuals reflecting on and performing normative aspects of an essentially
Confucian “principal current” (zhuliu). Such a permanent reinterpretation of national culture
constitutes, in turn, the foundation of the exile community as a community of interpretation. It is
within this community, that Tang Junyi sees the only “place” where China as a cultural nation
might survive after 1949.

Konfuzianer im Exil

Das Exil des Philosophen Tang Junyi J## %% beginnt, als er im Alter von 41
Jahren am 8. Juni 1949 von Guangzhou kommend gemeinsam mit dem Histo-
riker Qian Mu 72 (1895-1990) Hongkong erreicht.! Bis zu seinem Tod am

1 Tang, Nianpu, S. 70. Ders. Riji, Bd. 27, S. 34. Biographische Informationen zu Tang sind,
obschon keine eigentliche Biographie vorliegt, leicht zugénglich: s. ders. Nianpu, S. 3-243
sowie seine in den Gesammelten Schriften enthaltenen Tagebiicher aus dem Zeitraum 1948

AS/EA LVIII+4+2004, S. 867-894



868 THOMAS FROHLICH

2. Februar 1978 bleibt er in Hongkong, wird jedoch in Taiwan beigesetzt. Ob-
schon er seine vor 1949 in China begonnene akademische Laufbahn in Hong-
kong erfolgreich fortfithren kann und Professor fiir Philosophie an der im selben
Jahr gegriindeten Chinese University of Hong Kong wird, macht er in zahl-
reichen Schriften, die er in den folgenden Jahrzehnten verfasst, deutlich, dass er
Hongkong trotz geographischer und kultureller Nahe zum chinesischen Festland
als Stitte des Exils erfahrt.?

Tang verbringt das Exil als Akademiker, aber nicht in Zuriickgezogenbheit,
sein Tatigkeitsbereich beschrankt sich denn auch nicht auf die universitire Lehre
und Forschung. Bereits zu Beginn des Exils entfaltet er rege publizistische Akti-
vititen und verdffentlicht in drei Jahrzehnten eine ausgesprochen grosse Zahl
von Artikeln in verschiedenen Zeitschriften, die sich zum Teil auch an eine brei-
tere Leserschaft richten.” Dariiber hinaus veranstaltet er seit 1950 6ffentliche
Vortragsreihen und Seminare mit verschiedenen Referenten und tiber 100 Ver-
anstaltungen, die meist von 20 bis 30 Personen besucht werden. 1962 griindet er
in Hongkong zusammen mit dem Philosophen Mou Zongsan #5% = (1909-
1995) und anderen die Studiengesellschaft des éstlichen Humanismus’ (Dong-
fang Renwen Xuehui 375 N X&), die iiber eine internationale Mitglieder-
schaft von rund 70 Personen verfiigt. Daneben engagiert er sich noch in diversen
akademischen Gesellschaften.* Die Bildungsideale, die er dabei vertritt, wie
auch sein Begriff einer konfuzianisch gepriagten chinesischen Nationalkultur und
seine Auffassung von “China” als einer Kulturnation hingen, wie zu zeigen sein
wird, mit seinen Erfahrungen im Exil in direkter Weise zusammen.

Tang gilt heute aufgrund seines sehr umfangreichen, thematisch breiten
philosophischen Werks, das grésstenteils nach 1949 entstand, als einer der wich-
tigsten Reprisentanten einer zweiten Generation moderner Konfuzianer.> Zwei-
felhaft ist hingegen, ob er sich selbst als Reprisentant einer “Bewegung” eines
so genannten modernen Konfuzianismus sah. Von einer solchen Bewegung hatte

bis 1978: ders. Riji. Fiir eine biographische Notiz s. beispielsweise: Bresciani, Reinventing
Confucianism, S. 301-303. Qin, Zhongguo xiandai shi cidian, S. 250.

2 Tang erhilt die Professur 1963 und bekleidet sie bis zu seiner Emeritierung 1974; auch die
ihm verbleibenden vier Lebensjahre engagiert er sich akademisch.

3 Eine gute Ubersicht iiber die Zeitschriften, in denen Tang publizierte, bietet: Feng, Tang
Junyi xiansheng jinian ji, S. 7-28.

4 Fang, Xiandai xin rujia xue an, Bd. 1, S. 23f.

5 Tang verfasste iiber 450 Schriften; davon erschienen zu Lebzeiten 20 in Buchform. Vgl.
Tang, Nianpu, Zhushu Nianbiao, S. 3-71. Feng, Tang Junyi xiansheng jinian ji, S. 29-117.

AS/EA LVIII+4+2004, S. 867-894



TANG JUNYI UND DIE HERMENEUTIK DER NATIONALKULTUR 869

der Philosoph He Lin & B (1902-1992) 1941 erstmals gesprochen.® In der
gegenwirtigen Forschung wird auf die Griindung von Akademien und Zeit-
schriften in der Zeit nach 1939 hingewiesen, wenn es darum geht, die Formie-
rung der vermeintlichen Bewegung nachzuzeichnen.” Tatsachlich handelte es
sich aber wohl eher um eine recht lose akademische, vielleicht auch kultur-
politische Zusammenarbeit verschiedener Persénlichkeiten, die weder politisch
noch sozial fest verankert war. Tang Junyi spielte dabei in der Zeit vor 1949
allem Anschein nach keine zentrale Rolle.

Auch fiir die Zeit nach den Umwiélzungen von 1949 kann nur unter grossen
Vorbehalten von einer “Bewegung” emigrierter Intellektueller gesprochen wer-
den. Der politisch aktive Zhang Junmai &7 ] (1886-1969), selbst einer der
Protagonisten, spricht 1962 zwar von einer Bewegung (“movement”) und identi-
fiziert die 1951 in Hongkong gegriindete Zeitschrift Rensheng A als deren
Organ. Das 1949 von Tang Junyi, Qian Mu und anderen in Hongkong gegriin-
dete New Asia College (Xin Ya Shuyuan ¥ 5 & PBi)? bezeichnet Zhang in
diesem Zusammenhang als “center for the reappraisal and revival of Confucian-
ism”. Zudem erwihnt er, eine programmatische Plattform andeutend, ein von
ihm selbst sowie von Tang Junyi, Mou Zongsan und dem Philosophiehistoriker
Xu Fuguan #R78#7 (1903-1982) unterzeichnetes, 1958 in Minzhu Pinglun [
F7Fa® (The Democratic Review) verdffentlichtes, ziemlich umfangreiches
Manifest mit dem Titel Die chinesische Kultur und die Welt.® Das vermag
jedoch nicht dariiber hinwegzutiuschen, dass die prominentesten Vertreter der
“Bewegung” — aus den verschiedensten Griinden — sich in den genannten Be-
reichen héchstens wihrend kurzer Phasen vollzihlig und gemeinsam engagieren:
Zhang Junmai selbst lebt in den USA, Tang Junyi sowie Qian Mu seit 1949 in
Hongkong, Mou Zongsan bis 1960 in Taiwan, danach in Hongkong, und als Xu
Fuguan es thm 1969 schliesslich gleich tut und vom autoritir regierten Taiwan

6  Gu, Zhongguo gimeng de lishi tujing, S. 139.

7 Beispielsweise: Fang, Xiandai xin rujia xue an, Bd. 1, S. 17-19, 22-24. Bresciani,
Reinventing Confucianism, S. 18-21.

8  Der Griindung des New Asia College geht jene einer Abendschule (Yazhou Wen-
shang Ye Xueyuan &ui il 3L % Pt) am Nationalfeiertag der Republik China
1949 voraus; am 28. Februar 1950 erfolgt die Umbennung in New Asia College.
Tang, Nianpu, S. 70f.

9  Zhang, The Development of Neo-Confucian Thought. Bd. 2, S. 7. Das Manifest
wird von Tang Junyi entworfen und in Zusammenarbeit mit den anderen drei Au-
toren fertig gestellt. Zur Erscheinungsweise des Manifests s. die Literaturangaben
zu Zhang, Zhongguo wenhua yu shijie.

AS/EA LVIII+4+2004, S. 867-894



870 THOMAS FROHLICH

nach Hongkong emigriert, ist das Erscheinen von Rensheng, dem besagten
“Organ”, bereits eingestellt.!?

Auch ideell scheinen Differenzen zwischen den einzelnen Exilintellektuel-
len bestanden zu haben. Obwohl nidmlich alle fiinf auch politische Denker sind,
kann, so weit erkennbar, von keiner gemeinsamen politischen Programmatik
gesprochen werden. Tang Junyi und Xu Fuguan tragen schon Anfang der 50er
Jahre eine 6ffentliche Debatte liber ihr Demokratieverstindnis und das Verhalt-
nis von Wissenschaft und Politik aus.!! Was die Zusammenarbeit von Tang und
Qian angeht, so kooperieren sie zwar bei der Griindung des New Asia College,
aber Qian unterzeichnet das von Tang entworfene Manifest von 1958 nicht.!?
Zudem weist Tang Junyi in privater Korrespondenz, in der das Manifest zur
Sprache kommt, ausdriicklich darauf hin, es gelte den Verdacht zu vermeiden,
man wolle sich zu einer “Partei” zusammenschliessen.!? Als parteipolitische
Plattform ist das Manifest also offensichtlich nicht konzipiert. Was Tang Junyi
anbelangt, so bekundet er sein Desinteresse an politischem Aktivismus denn
auch explizit.!'* Er unterscheidet sich darin deutlich vom 22 Jahre dlteren Zhang
Junmai, der bereits Anfang der 30er Jahre eine politische Partei griindete und
Anfang der 50er Jahre wihrend kurzer Zeit intensiv, aber vergeblich versucht,
eine politische “Dritte Kraft” zu organisieren.!> Schliesslich sei ebenfalls daran
erinnert, dass die Bezeichnung der behaupteten Bewegung als “neokonfuzia-
nisch” (xin ruxue &5 / xin rwjia FfF2) in den Schriften der genannten
Intellektuellen aus den 50er und 60er Jahren nur vereinzelt und ohne einheit-
lichen inhaltlichen Bezug auftaucht. Zhang Junmai etwa betitelt mit diesem
Begriff, so er ihn {iberhaupt gebraucht, nicht in erster Linie den zeitgendssischen
Konfuzianismus, sondern konfuzianische Strémungen der spiten Kaiserzeit.
Dadurch zementiert er einen Begriffsgebrauch, der bis heute der einschligigen
Forschung in westlichen Sprachen insofern Schwierigkeiten bereitet, als sich
nun der Terminus “Neo-Confucianism” (und dessen Ubertragungen in andere
europdische Sprachen) zur Bezeichnung des spitkaiserzeitlichen konfuziani-

10 Rensheng erscheint bis 1968, Minzhu Pinglun bis 1966.

11 Mou Zongsan ergreift dabei Partei fiir Tang. Lee, Xu Fuguan and New Confucianism in
Taiwan (1949-1969), S. 186—188, 192-204. Auch zwischen Qian Mu und Xu Fuguan
kommt es Ende der 50er, Anfang der 60er Jahre zu Differenzen. Ebd., S. 208-218.

12 Die Griinde hierfiir sind nicht vollstdndig geklirt; vgl. ebd., S. 209.

13 Tang, Shujian, S. 116 (Brief vom 28. November 1957 an Mou Zongsan und Xu Fuguan).

14  Beispielsweise in einem in der Zeitschrift Ziyou Ren H B A 1955 erschienenen Artikel.
Tang, Zhonghua renwen yu dangjin shijie bubian, Bd. 9, S. 421.

15 Xue, Minzhu xianzheng yu minzuzhuyi de bianzheng fazhan, S. 52f.

AS/EA LVIII*4+2004, S. 867-894



TANG JUNYI UND DIE HERMENEUTIK DER NATIONALKULTUR 871

schen Denkens einbiirgert, und sich damit gerade nicht auf den “neuen Kon-
fuzianismus” des 20. Jahrhunderts bezieht.!¢

Was die konfuzianischen Exilintellektuellen jedoch verbindet, ist ihr Sen-
dungsbewusstsein. Dieses manifestiert sich sehr deutlich dort, wo sie sich im
Kontext ihrer Beschiftigung mit der westlichen Zivilisation und zeitgendssi-
schen politikgeschichtlichen Erfahrungen, insbesondere “1949”, iiber die Zu-
kunft der chinesischen Kultur und Chinas als Nation Gedanken machen. Welche
Bedeutung dabei ihren jeweiligen Exilerfahrungen zukommt, ldsst sich nicht
pauschal beurteilen: Zum einen unterscheiden sich Hongkong, Taiwan und
Amerika als Orte des Exils in vielfiltiger Hinsicht sehr deutlich voneinander,
zum anderen ldsst sich beim gegenwirtigen Stand der Forschung kaum Allge-
meingiiltiges dariiber sagen, wie diese Denker ihr Exil jeweils erlebten und zu
bewiltigen versuchten. In Bezug auf Tang Junyi kann aber zumindest festge-
halten werden, dass sein Umgang mit dem Exil nicht nur in zeitgeschichtlicher
oder biographischer Hinsicht von Interesse ist, mehrere seiner Schriften zeugen
namlich von seinem Bemiihen um eine geistige Auseinandersetzung mit dem
Exil. Dies soll hier im Vordergrund stehen.

Tang schreibt Anfang der 60er Jahre zwei lingere Artikel tiber das Exil, die
in der Zeitschrift Zuguo Zhoukan FH [ J& ¥ erscheinen und die Titel “Uber das
Fallen und Vergehen der Bliiten und Friichte der chinesischen Nation — zugleich
tiber Bedeutung und Wert des Bewahrens und eine Botschaft fiir Personlich-
keiten in Ubersee™!” sowie “Das Fallen und Vergehen der Bliiten und Friichte
und das Pflanzen eines heiligen Baumes durch das Selbst”!® tragen. Zuvor
schon kam er auf das Exil zu sprechen, vor allem in der zweiten Hilfte der 50er
Jahre: mehrmals anldsslich von Ansprachen zum Studienbeginn vor den Studen-
ten des New Asia College, sodann in kiirzeren Zeitschriftenbeitrigen, und
schliesslich auch im erwihnten Manifest von 1958. Thematisch bezieht Tang die

16  Das englische “Neo-Confucianism” verwendet Zhang 1957 mit Bezug auf den Zeitraum
von der Tang- bis zur Qing-Dynastie. Zhang, The Development of Neo-Confucian Thought.
Bd. 2, S. 7f. In derselben Bedeutung gebraucht er 1963 das Chinesische “xin rujia” (s.
seinen Aufsatz in Rensheng, Nr. 297 [Mirz 1963] mit dem Titel “Xin rujia sixiang shi xie
wan yihou” [T Z¢ B AH o 5 5 LLE)).

17 “Shuo Zhonghua minzu zhi hua guo piaoling — jian lun baoshou zhi yiyi yu jiazhi bing
jinggao haiwai renshi” P ERKZLRAT - HARTFIEREELHER
#h N+, Zuguo Zhoukan, 35, Nr. 1 (1961).

18  “Hua guo piaoling ji linggen zi zhi” {L R E K BAR H 14, Zuguo Zhoukan, 44, Nr. 4
(1964). Die beiden Aufsitze erschienen zusammen mit einem Nachdruck des Manifests und
zwei in der Ming Bao Yuekan ¥H¥# H | veroffentlichten Vortragsmitschriften 1974 in
Buchform. Tang, Shuo Zhonghua minzu zhi hua guo piaoling.

AS/EA LVIII+4+2004, S. 867-894



872 THOMAS FROHLICH

Exilsituation jeweils auf die chinesische Nationalkultur und die Lage Chinas als
Nation. Seine Sprache ist dementsprechend stellenweise pathetisch und expres-
siv. Das Vokabular enthdlt Ausdriicke wie “Boden”, “Heimat” oder ‘“Mutter-
land”, die an nationalistisch-chauvinistische Engfiihrung denken lassen. Es gilt
dabei allerdings im Auge zu behalten, dass zwischen chinesischen und beispiels-
weise deutschen Sprachregistern historisch bedingte Unterschiede bestehen.
Tangs Vokabular ist jedenfalls nicht Ausdruck nationalistischen, sondern patrio-
tischen und konservativen Denkens. Hinter dem Pathos entspinnt sich seine
Reflexion iiber das Exil, die bestrebt ist, dem exilischen Selbst Méglichkeiten zu
Sinnstiftung und Subjektstabilisierung offen zu halten. Das kann, so ein zentra-
ler, holistischer Gedanke von Tang, nur einem Subjekt gelingen, das sich
reflexiv-interpretatorisch wie auch in der praktischen Lebensfiihrung der Matrix
der chinesischen Nationalkultur einzuschreiben vermag und sich darin als kultu-
rell und sittlich situiertes Subjekt konstituiert. Die nationalkulturelle Matrix
begreift Tang nicht als starres, gegenstindliches Gefiige von Werten, Ortho-
doxien oder Dogmen, sondern als feinmaschiges normatives Gewebe aus sich
bestindig fortsetzenden, individuellen Neuaneignungen und Interpretationen
kultureller Bestande im weitesten Sinn. Hand in Hand geht damit das Gewahr-
werden der Gefahr einer scheiternden Situierung, das heisst der Verwundbarkeit
eines exilischen Subjekts, dessen Interpretationshorizont durch positivistische,
normativ nicht mehr anschlussfihige Objektivierungen der Nationalkultur ver-
dunkelt wird.

Leere

Hongkong ist fiir Tang Junyi “Kolonie der Englinder”, es ist, wie er schroff
formuliert, weder “unser Boden” noch sind die Englénder “unser Volk”.!® Nicht
ohne Irritation stellt Tang fest, dass bis Anfang der 60er Jahre viele “Landsleute
in Ubersee”, also nicht nur die Emigranten in Hongkong, sondern auch in Tai-
wan, Siidostasien, in Europa oder Amerika lebende Chinesen, einen Sinnes-
wandel vollzogen und sich damit abzufinden begannen, nun “langfristig fern der
Heimat zu leben”.2° Diese Neuorientierung setzte laut Tang Mitte der 50er Jahre
ein, wobei die Entspannung in der internationalen Politik eine wichtige Ursache

19 Tang, Shuo Zhonghua minzu zhi hua guo piaoling, S. 29; vgl. ebd., S. 43.
20  Ebd,S. 1.

AS/EA LVIII+4+2004, S. 867-894



TANG JUNYI UND DIE HERMENEUTIK DER NATIONALKULTUR 873

gewesen sei.?! Im Verstindnis von Tang zeitigt diese verdnderte Einstellung
zum Exil problematische Konsequenzen: 1956 weist er mit Besorgnis darauf hin,
dass je linger Menschen in einer Kolonie lebten, desto leichter sie vergessen
wiirden, woher sie kamen und weshalb sie in die Kolonie gelangten. Anlass zu
diesen Bemerkungen bietet ihm die Beobachtung, wonach bei Fragen, welche
die Staatlichkeit Chinas, die chinesische Nation und die “Menschheitskultur”
betreffen, nicht nur die in Hongkong aufgewachsenen Studenten des New Asia
College, deren Anteil von Jahr zu Jahr grésser wurde, anscheinend keine emotio-
nale Betroffenheit verspiiren. Es bereite, wie Tang bemerkt, auch der “Jugend”
und “hochrangigen Intellektuellen”, die eigentlich im “Exil” (liuwang ¥iT-)*
lebten, zusehends mehr Miihe, ihre diesbeziigliche Verantwortung zu erken-
nen.? Ethnische Zusammengehorigkeit insinuierend mahnt er an, es sollte nicht
vergessen werden, dass sowohl jene “Chinesen”, die ins Exil gingen, als auch
die in Hongkong geborenen “urspriinglich vom Festland stammen”.?* Die emo-
tionale und lebenspraktische Gewohnung an das Exil und den Exilort geféhrdet
in den Augen von Tang demnach das Uberleben der Exilierten als einer Schick-
salsgemeinschaft.

Sich in das Exildasein in Hongkong zu fiigen, ist fiir Tang gleichbedeutend
mit der Gewodhnung an ein Leben in kultureller Einode: Welche geistigen
Assoziationen verbinden sich denn, fragt er die Studenten des New Asia College
zum Studienbeginn im September 1959, mit “Hongkong”? — doch nur solche,
die einen an Tycoons und Geschiftsleute aus Industrie und Handel denken las-
sen. Kulturell sei Hongkong bedeutungslos, zumal sich vor Ort keine nennens-
werten Bibliotheken, Museen, wissenschaftlichen Symposien oder akademischen
Vereinigungen finden. Einzig Handelsware aus aller Herren Lénder gebe es hier.
Es reiche deshalb nicht aus, einfach nur “Hongkonger” zu sein, das sei man

21  Ebd.

22 Leo Ou-fan Lee zufolge waren im “vormodernen” China keine Vorstellungen von “Exil”
bekannt: “Verbannung” (z.B. “liu fang” #i7{) bedeutete weder Emigration in Gebiete
ausserhalb des Herrschaftsbereichs, dem die Verbannten angehérten (sondern an dessen
Peripherie), noch lag dem eine Entscheidung zugrunde, welche die Verbannten selbst trafen.
Das moderne “liuwang” hingegen komme einer “dictionary definition” von Exil wohl
niher. Lee, “On the Margins of the Chinese Discourse”, S. 226. In Bezug auf Tang Junyi
darf angenommen werden, dass er seine Emigration in das koloniale Hongkong nicht als
“Verbannung” in der oben dargelegten, idlteren Bedeutung verstand. Die Frage nach der
Verwendung des Exilbegriffs auf das “vormoderne” China verdiente jedoch eine vertiefte
Betrachtung.

23 Tang, Zhonghua renwen yu dangjin shijie bubian, Bd. 9, S. 428, 431.

24  Ebd, S. 432.

AS/EA LVIII*4+2004, S. 867-894



874 THOMAS FROHLICH

schliesslich schon allein aufgrund der Tatsache, hier zu leben. Das Bildungsideal
des New Asia College bestehe demgegeniiber darin, die Studenten dabei zu
unterstiitzen, “beeindruckende Chinesen” und “Weltbiirger von kolossaler
[geistiger] Statur” zu werden. Am New Asia College wiirden aus diesem Grunde
die chinesische Kultur und die Weltkulturen erforscht, man studiere Du Fu, Li
Bai, Konfuzius, Menzius, Xunzi und Zhu Xi genauso wie Platon, Aristoteles,
Kant, Hegel, Dante und Shakespeare. Alle Genannten befédnden sich ausserhalb
des engen geistigen Spektrums von Hongkong. Die “geistigen Intentionen” des
New Asia College beschrianken sich, wie Tang feststellt, daher nicht auf Hong-
kong, sondern richten sich auf China und die ganze Welt.?

Das Spektrum der Geistigkeit des New Asia College umfasst nach Tang
sowohl die politische und kulturelle Lage Chinas als auch wissenschaftliche und
kulturelle Stromungen, wie sie sich weltweit manifestieren.?6 Es gelte nun, den
Kulturen Asiens, zu denen mit der chinesischen und der indischen Kultur solche
gehorten, die élter als die europdischen Kulturen seien, “neues Leben” einzu-
flossen, denn in den vergangenen zweihundert bis dreihundert Jahren sei Asien
zum grossten Kolonialgebiet Europas herabgesunken. Von der Riickstidndigkeit
in wissenschaftlicher und technisch-industrieller Hinsicht diirfe jedoch nicht auf
die Riickstdndigkeit der gesamten “Geistigkeit” asiatischer Kulturen geschlossen
werden.?’

Der Wirtschafts- und Handelsplatz Hongkong ist laut Tang aufgrund der
kulturellen Engraumigkeit als Stitte der Wiederbelebung asiatischer Kulturen
allerdings wenig geeignet. In seinen kaum entwickelten geistig-kulturellen,
“humanistischen”?® Bereichen offenbart sich Hongkong als gewissermassen

25 Ebd., S. 505f; vgl. auch S. 488, wo Tang meint, die Studenten sollten danach streben,
“wahre Chinesen” zu werden.

26 Ebd, S.457.

27  Ebd., S. 458. Tangs Konzept eines neuen Asiens enthilt keinerlei Vorstellungen von einer
ethnischen Homogenitit einer “gelben Rasse” und unterscheidet sich insofern deutlich vom
Pan-Asianismus, wie er in den 1890er Jahren in Japan und von Liang Qichao zwischen 1896
und 1899 propagiert wurde. Tangs Begriff eines “neuen Asiens” liegt dem “Kosmo-
politismus™ ndher, mit dem Liang nach 1919 die Verantwortung der einzelnen Angehdorigen
der chinesischen Nation fiir die Weltzivilisation hervorhob. Huang, “Liang Ch’i-ch’ao”, S.
80-82 (Pan-Asianismus). Tang, Global Space and the Nationalist Discourse of Modernity,
S. 192f. (Kosmopolitismus).

28  Der humanistische Kernbereich umfasst bei Tang die Bereiche der Moral und Ethik,
Philosophie, Kunst, Musik, Literatur und Religion. Wissenschaften und Okonomie liegen an
der Peripherie des Kernbereichs, wihrend sich die Bedeutung von Politik darauf beschrinkt,
staatliche und gesellschaftliche Rahmenbedingungen humanistischer Titigkeitsbereiche zu

AS/EA LVIII*4+2004, S. 867-894



TANG JUNYI UND DIE HERMENEUTIK DER NATIONALKULTUR 875

leerer Ort, an dem weder kulturhistorische Zeitverldufe noch geistesgeschicht-
liche Tiefe erfahrbar werden. Tang fasst diese Diagnose in die eindringliche,
bildhafte Beschreibung des Exils als eines geistigen und emotionalen Schwebe-
zustands: Zu Beginn des Exils in Hongkong habe man sich “nach allen Seiten
umgeschaut und nur grenzenlose Weite erblickt”.?®

[solation

Nach Tangs Uberzeugung birgt die gegenwirtige Lage der Exilchinesen, deren
“Mutterland zerstort und [deren] Heim verloren ist”,3° die deshalb mit ihren
Lebens- und Bildungsidealen “im Leeren hingen”, “vagabundieren” und “vom
Wind fortgetragen” werden,?! eine spezifische Gefahr in sich. Von dieser Ge-
fahr entwirft er jenes Bild, das den beiden Aufsitzen, die er zu Beginn der 60er
Jahre {iber das Exil schreibt, den Titel verleiht: Es ist das Bild der chinesischen
Nation als eines grossen Baumes, der abzusterben droht und dessen Bliiten und
Friichte herabfallen und vergehen oder allmihlich vom Wind verstreut werden.
Die verwehten Bliiten des Baumes werden fortan in fremden Gérten, in feuchter
Erde von Mauerecken iiberdauern.?? Die chinesische Nation vermag, wie Tang
seine Metapher erldutert, ihr Territorium, ihre Geschichte und Kultur, ihre Sitt-
lichkeit und Ethik, ihre Sitten und Brauche, ihre Sprache und Schrift nicht mehr
zu bewahren.** Fehlen einer Nation aber eine gemeinsame Kultur** und Spra-
che, gemeinsame Brauche und Gewohnheiten, so wird sie sich im Verstindnis
von Tang nicht linger durch “Verschmelzung” und “Absorption” — d.h. durch
nicht abreissende Ketten von Interpretationen und Neuaneignungen national-
kultureller Formationen durch die Einzelnen — festigen konnen. Damit kdme

gewibhrleisten. Tang, Renwen jingshen zhi chongjian, S. 6366, 401-403. Insbesondere fiir
das Bildungswesen ist im Verstindnis von Tang eine humanistische Pragung von zentraler
Bedeutung.

29  Zhang, Zhongguo wenhua yu shijie, S. 4.

30 Tang, Zhonghua renwen yu dangjin shijie bubian, Bd. 9, S. 470.

31 Ebd, S. 478.

32 Tang, Shuo Zhonghua minzu zhi hua guo piaoling, S. 2.

33  Ebd, S.22.

34  Wenn hier von “Kultur” im Sinne interpretationsbediirftiger normativer Formationen von
Werten und lebensweltlichen Praktiken die Rede ist, so schliesst dies bei Tang die Bin-
dungsfaktoren der Sittlichkeit und Ethik explizit mit ein; s. beispielsweise Tang, Renwen
Jjingshen zhi chongjian, S. 63-66.

AS/EA LVIII*4°2004, S. 867-894



876 THOMAS FROHLICH

auch die unter Bedingungen von Modernitit ohnehin erschwerte normative
Reintegration ausdifferenzierter gesellschaftlicher, 6konomischer und politischer
Bereiche in eine kulturnationale Ordnung?® zum Stillstand. Mit der Verfliich-
tigung des nationalkulturellen Wertehorizonts wiirde sodann die “geistige Ent-
schlossenheit” der Einzelnen, die Existenz der Nation zu wahren, unvermeidlich
abbrockeln.?¢ Mit diesem Zerfall bahnt sich, wie Tang sich ausdriickt, die
“grosse Tragodie der Nation” an.3’

Tang versteht hier die chinesische Nation auf gewissermassen klassische
Weise als Kulturnation, auch wenn ihm kein chinesisches Begriffswort fiir
“Kulturnation” zur Verfiigung steht. Repriasentanten einer Kulturnation gehen
zum einen wie selbstverstidndlich davon aus, dass der kulturnationalen Ordnung
historische Wirklichkeit zukommt, zum anderen unterstellen sie, es handle sich
dabei um eine normativ erstrebenswerte Ordnung, die es ihren Angehorigen
ermdgliche, sich autonom zu einer Einheit zu bestimmen. Die Kulturnation wird
als Trigerin spezifischer Werte, Normen und lebensweltlicher Praktiken auf-
gefasst, welche die durch sie errichtete Ordnung menschlichen Zusammenlebens
als wiinschenswert erscheinen lassen. Die Werte und Ideale des kulturnationalen
Gefiiges entstammen, so wird unterstellt, der normativ produktiven National-
kultur; dasselbe gilt fiir die Kriterien der Zugehorigkeit von Einzelnen oder von
Kollektivititen zur Kulturnation.®® Die Nationalkultur erweist sich so als die
wichtigste Kohésionskraft der Nation und zugleich als Quelle kollektiver wie
individueller Sinnstiftung, aus der sich Weltauslegung und Subjektstabilisierung
ergeben. Die grosse historische Kontinuitit der Kulturnation, von der Vertreter
kulturnationaler Vorstellungen meist ausgehen, ergibt sich demnach vor allem
aus der normativen Kontinuitit nationalkultureller Vergangenheit. In Tangs Bild
vom entwurzelten Baum vollzieht sich der endgiiltige Zusammenbruch der
Nation daher als Folge der Auflésung ihrer kulturellen Bindungskrifte bezie-
hungsweise ihres Wertehorizonts. Den territorialen Umrissen der Nation kommt

35  In Bezug auf den Bereich von Politik: ebd., S. 388, 390-392, 401-403, 409, 423.

36  Tang, Shuo Zhonghua minzu zhi hua guo piaoling, S. 5.

37 Ebd,;8.23.

38  Lepsius, “Nation und Nationalismus in Deutschland”, S. 193f., 197. In der Nationalismus-
forschung wird der Begriff der Nation schon seit einiger Zeit als Begriff einer “gedachten
Ordnung” konzipiert und nicht mehr als Kategorie zur Beschreibung historischer Wirk-
lichkeit gebraucht. Damit wird in Rechnung gestellt, dass die Nation im Unterschied zum
Nationalstaat weder iiber feste staatliche Aussengrenzen noch eindeutig zurechenbare
verfassungsrechtliche Institutionen verfiigt. Vgl. beispielsweise Koselleck, “Volk, Nation,
Nationalismus, Masse”, S. 148f.

AS/EA LVIII*42004, S. 867-894



TANG JUNYI UND DIE HERMENEUTIK DER NATIONALKULTUR 877

hingegen keine zentrale Bedeutung zu.’® Wire die territoriale Integritdt der
Nation, beispielsweise in der Gestalt des Nationalstaats, allein ausschlaggebend
fir ithren Fortbestand, so briauchte Tang rund 12 Jahre nach 1949 keine Meta-
phorik mehr zu bemiithen. Wo er von der chinesischen Nation spricht, geht er
denn auch wie selbstverstindlich davon aus, dass deren Territorium keine
staatliche Einheit mehr darstellt. Die Kulturnation hat, mit anderen Worten, kein
Staatsgebiet mehr zu verlieren. Was ihr nun abhanden zu kommen droht, ist ihre
Nationalkultur — darin besteht ihre wirkliche Verwundbarkeit: Wahrend eine
“Kultur” im Verstédndnis von Tang die Fahigkeit hat, die Nation zu “liberschrei-
ten” und auch dann noch fortzubestehen, wenn die Nation schon untergegangen
ist, vermag es die Nation umgekehrt nicht, ohne ihre “urspriingliche Kultur” zu
tiberdauern.*

Wenn Tang auf die Symptome dieses schleichenden Zerfalls zu sprechen
kommit, so stellt er seine Beobachtungen ausdriicklich unter den Vorbehalt, dass
die Tragodie kein “moralisches Problem” sei. Es geht ihm demnach nicht darum,
moralische Urteile dariiber zu fillen, wie die Leidtragenden dieser “Tragddie”
thre Emigration bewiltigen.*! Er nimmt jedoch Entwicklungen wahr, die seine
Besorgnis erregen: So fragt er rhetorisch, welche Brauche und Gewohnheiten
denn heutzutage in den Gesellschaften der Ubersee-Chinesen (Huagiao shehui
# {54 &) tiberhaupt noch bewahrt wiirden.#? Bedenklich scheint ihm zudem,
dass sich die chinesische Jugend (Zhongguo gingnian 875 ) Taiwans und
Hongkongs — Tang denkt hier in erster Linie an eine Bildungselite — seit einigen
Jahren tber die ganze Welt verstreue und in “vergleichsweise zivilisierten
Staaten” wie den USA eine ausldndische Staatsbiirgerschaft annehme. In vierzig
bis fiinfzig Jahren kénnten sich, so befiirchtet er, die “Gesellschaften der Uber-
see-Chinesen” aufgel6st haben. Nicht einmal mehr dem Namen nach wiirden die
im Ausland lebenden Chinesen (Zhongguo giaomin |8 & [X) dann noch als
Chinesen bestehen.#? Diese Gefahr hilt Tang auch deshalb fur akut, weil er die

39  Es liegt in verschiedener Hinsicht nahe, zwischen Tang Junyis Begriff der chinesischen
Kulturnation und Nationalkultur einerseits und Tu Wei-mings Konzept eines “cultural Chi-
na” andererseits einen Zusammenhang zu sehen, und zwar auch in Bezug auf die Meta-
phorik, zumal ein von Tu ediertes Buch, in dem er sein Verstindnis von “cultural China”
erlautert, den Titel The Living Tree trigt. Tu, “Preface to the Stanford Edition”, S. wiii.
Ders., “Cultural China”, S. 25f.

40  Tang, Shuo Zhonghua minzu zhi hua guo piaoling, S. 53.

41 Ebd, S. 2.
42  Ebd, S.S.
43  Ebd,S.2.

AS/EA LVIII*42004, S. 867-894



878 THOMAS FROHLICH

Uberseechinesen in siidostasiatischen Lindern als politisch, 6konomisch, sozial
und kulturell benachteiligt und unterdriickt ansieht.**

Gravierender scheinen ihm aber jene Konsequenzen der sich anbahnenden
“Trag6die” zu sein, die sich in der Elitenkultur feststellen lassen. Hier macht er
ein kolonisiertes, knechtisches Bewusstsein aus, das sich etwa dort zeige, wo in
Wissenschaft, Bildung und Kunst die Selbstachtung verschwunden sei und daher
keine “eigenen Massstibe” mehr gesetzt wiirden.*> So schitzten laut Tang Chi-
nesen die Exponate aus dem Palastmuseum erst, nachdem diese als Leihgaben in
Amerika auf grosses Interesse gestossen waren.*¢ Nicht minder beunruhigt Tang
die schwindende Prisenz der Sprachen Chinas (Zhongguo yuwen 9 [ 5E30),
die selbst in “Haushalten zahlreicher hochrangiger chinesischer Intellektueller in
Amerika und Europa” nicht mehr gepflegt wiirden. In Hongkong sei sogar in
einer Sitzung zur Vorbereitung der Griindung der Chinese University of Hong
Kong mehrheitlich Englisch gesprochen worden, ohne dass dies irgendjemanden
peinlich beriihrt hitte.#” Tang vermutet hier eine neue Entwicklung und weist
ausdriicklich darauf hin, dass sich in der Republikzeit (1912-1949) sogar die
Reprisentanten der Bewegung fiir Neue Kultur noch der chinesischen Sprache
bedient hatten.*® Uberhaupt sei es inzwischen so, dass chinesische Akademiker
im Ausland studiert haben miissen, um bei ihren Landsleuten Beachtung zu
finden, denn selbst in der wissenschaftlichen Beschiftigung mit der chinesischen
Kultur fehlten eigene Massstibe vollends. Das zeigt sich nach Tang auch darin,
dass in Hongkong die Absolventen des New Asia College beruflich und sozial
benachteiligt und marginalisiert werden.*’

44  Ebd., S. 1. Tang erwihnt die Philippinen, Indonesien, Vietnam, Malaysia, Singapur und
Burma.

45  Ebd., S. 33, 35f. Tang erwihnt in diesem Zusammenhang Hegel und dessen Dialektik von
Herr und Knecht, allerdings ohne den Bezug auf das kolonisierte Bewusstsein eingehend zu
erldutern. Ebd., S. 33. Es mutet zunichst wie eine sonderbare Ironie an, dass Tang sich hier
ausgerechnet auf Hegel bezieht, dessen Urteile tiber die chinesische Zivilisation wenig
schmeichelhaft ausfielen (fehlende Reife in der “Sphire der Innerlichkeit”; noch ausserhalb
der “Weltgeschichte” liegend etc.). Mit Hegel hatte sich Tang aber schon Jahre zuvor einge-
hend beschiftigt, vielleicht stellt er den Bezug also mit Bedacht her, um seine Bereitschaft
anzuzeigen, sich mit westlichem Gedankengut auf differenzierte Weise zu beschiftigen.

46  Ebd., S. 34.

47  Ebd.,S.5.

48 Ebd., S. 4.

49  Ebd., S. 36f,; vgl. auch ders., Zhonghua renwen yu dangjin shijie bubian, Bd. 9, S. 491f.
Tang erkennt allerdings auch Anzeichen fiir eine Entwicklung, die auf eine sich auswei-
tende kulturelle Prisenz Chinas in der Welt schliessen lassen, etwa die wachsende Be-

AS/EA LVIII*4+2004, S. 867-894



TANG JUNYI UND DIE HERMENEUTIK DER NATIONALKULTUR 879

Tangs Ausfiihrungen miinden in die ominése Bemerkung, in Taiwan und
Hongkong seien “sogar die Massstibe fiir die chinesische Gelehrsamkeit in die
Hinde von Aussenstehenden gelangt”.5 Wenn das “gesamte soziale und kultu-
relle Bewusstsein” die Tendenz aufweist, die “Massstdbe anderer zum Massstab
zu nehmen”, um die Stellung eines Gelehrten und den Wert von Gelehrsamkeit
zu bestimmen, dann ist dies, so Tang, “der Anfang des vollstdndigen Zusammen-
bruchs des nationalen Geistes”.!

Lediglich dem Anschein nach lebt Tang hier einen anti-westlichen,
anti-kolonialen Reflex aus. Eine solche Deutung seines kritischen Impetus
wiirde zu kurz greifen und iiberdies quer zu seiner Uberzeugung stehen, eine
Erneuerung Chinas als Kulturnation kénne nur gelingen, wenn Errungenschaften
westlicher Zivilisation angeeignet werden, und zwar auch in den erwéhnten
Kernbereichen geistiger Kultur, aus deren normativem Potential sich die “gei-
stige Entschlossenheit” zur Wahrung des Fortbestands der Nation konstituiert.>2
Tangs Klage iiber die Marginalisierung der Absolventen des New Asia College
erweist sich in diesem Zusammenhang als aufschlussreich. Er spielt damit auf
die geistige, soziale und emotionale Isolation an, als die er das Exil im geistes-
geschichtlich leeren Raum von Hongkong empfindet. Vertieft wird dieses
Gefiihl der Vereinzelung dadurch, dass eine Mehrheit ihre Emigration offenbar
anders bewiltigt und die “Tragédie” der Kulturnation gar nicht mehr erleidet.
Das Exil wirkt damit nicht nur durch die territoriale Begrenztheit der Insel und
durch das verschwindend kleine kulturelle Spektrum Hongkongs beengend,
sondern auch dadurch, dass jene, welche die Tragodie noch erkennen, als Gene-
ration>? isoliert sind: zum einen gegeniiber einer alteren Generation, die nicht im
Exil war, und gegeniiber Nachgeborenen, die sich nicht mehr als Exilierte
fiihlen; zum anderen gegeniiber jenen aus der Exilgeneration, die ihr Exildasein
ohne Kenntnis vom wahren Ausmass der Bedrohung der chinesischen Kultur-

deutung der chinesischen Kultur und Sprache in den Curricula auslandischer Universitéten.
Ders., Shuo Zhonghua minzu zhi hua guo piaoling, S. 44.

50  Ebd., S. 38. Offensichtlich bereitet Tang die Vorstellung einer durch die westliche Sinologie
geprigten Beschiftigung mit der chinesischen Kultur und Geschichte grosse Sorgen.

51 Ebd,S. 37.

52 Vgl. dazu beispielsweise Zhang, Zhongguo wenhua yu shijie, S. 4f., 18, 32-35, 41f.

53  Dieser Gebrauch des Begriffs “Generation” folgt in soziologischer Hinsicht jenem der
Migrationsforschung: Immigranten werden dort einer ‘“‘ersten Generation” zugerechnet, die
Nachkommenschaft dieser ersten Generation, die im Land, das Ziel der Emigration war,
geboren wird, als “zweite Generation”. Pan, The Encyclopedia of the Chinese Overseas, S.
17.

AS/EA LVIII*4+2004, S. 867-894



880 THOMAS FROHLICH

nation fristen. Die Zeiterfahrung des Exilintellektuellen ist somit von der Isola-
tion geprigt, die durch die bestindig schrumpfende Prisenz der Reflexion des
Exildaseins als nationalkultureller “Tragodie” erzeugt wird.

Tangs Bemerkung, seit der Mitte der 50er Jahre habe ein Sinneswandel
unter den Emigranten stattgefunden, weist darauf hin, dass er in diesem Zeit-
raum die Entstehung eines kulturellen Bewusstseins zu erkennen glaubt, das sich
nicht mehr oder nur noch bruchstiickhaft der normativen Kontinuitdt der
Nationalkultur zuschreiben ldsst. Wo Tang in diesem Kontext die chinesische
Kultur thematisiert, spricht er zwar immer noch einheitlich von “China” als
“Zhongguo” " [& oder, stirker kulturell konnotiert, “Zhonghua” F %%, aber
seine Bezeichnungen fiir Chinesen ausserhalb des Festlandes lassen anklingen,
dass er Tendenzen sich aufgliedernder Gemeinschaften von Emigranten wahr-
nimmt: In Bezug auf Taiwan und Hongkong ist sowohl von der “chinesischen
Jugend”, als auch von einer “Gesellschaft von Chinesen” die Rede, die er mit
“Huaren shehui” ¥ N+L& oder “Zhongguoren zhi shehui” B N Z #1 &
bezeichnet.’* Diese Begriffe werden nun aber stellenweise von jenem der
“Gesellschaften von Ubersee-Chinesen” (Huagiao shehui) iiberlagert, durch
einen Begriff also, der deutlich schwichere Konnotationen des national-
kulturellen Wertehorizonts trdgt. 5 Tangs Unbehagen am schwindenden
Bewusstsein von der nationalen “Tragddie” driickt sich terminologisch also
dadurch aus, dass bei ihm die Bezeichnungen fiir “Chinesen” in Hongkong und
Taiwan mit jener der Ubersee-Chinesen austauschbar werden — deshalb auch
seine Ermahnung der Studenten des New Asia College, sich nicht nur als
“Hongkonger”, d.h. als Bewohner eines kultur- und geistesgeschichtlich leeren
Raums zu fiihlen, sondern die geistige Selbstidentifizierung als “Chinesen” und
“Weltbiirger” zu leisten.

54  Im heutigen Sprachgebrauch konnotiert “Zhongguoren” bisweilen Staatszugehorigkeit (VR
China oder Republik China) und “Huaren” ethnische und / oder kulturelle Zugehdorigkeit zu
“China”. Tu, “The Periphery as the Center”, S. 25, 266. Es ist zu vermuten, dass Tang so-
wohl mit “Zhongguoren” als auch “Huaren” die Zugehorigkeit zur Kulturnation andeutet.

55  Vgl. dazu: Tang, Shuo Zhonghua minzu zhi hua guo piaoling, S. 1-3, 39. Der Begriff “Hua-
giao” #E{§ stammt aus dem spiten 19. Jahrhundert und impliziert einen Aufenthalt ausser-
halb Chinas im grosseren Kontext von Migration, und nicht nur von Exil. Ein solcher
Aufenthalt kann permanent sein und die Annahme einer neuen Staatsangehorigkeit ein-
schliessen. Von 1910 bis zur Regelung seines offiziellen Gebrauchs in der Volksrepublik
liess “Huagiao” die Zugehorigkeit zur chinesischen Nation anklingen. Der Begriff wird in
der Volksrepublik und in Taiwan seither in verschiedenen Bedeutungen gebraucht. Pan, The
Encyclopedia of the Chinese Overseas, S. 16.

AS/EA LVIII*4+2004, S. 867-894



TANG JUNYI UND DIE HERMENEUTIK DER NATIONALKULTUR 881

Wollte man im Licht der gegenwirtigen Forschung iiber chinesische
Diaspora-Gemeinschaften hier den Begriff der Diaspora einfiihren, so konnte
man Tangs Position als Versuch verstehen, den kulturell oder ethnisch als
“chinesisch” identifizierten Bevolkerungsgruppen in Taiwan, Hongkong, Siid-
ostasien und Ubersee einen normativ stark geladenen Begriff von Diaspora als
zu privilegierende Variante von Selbstkennzeichnung zu unterbreiten. Tang
versucht in gewisser Weise, einer von ihm als sozial und kulturell zunehmend
hybrid wahrgenommenen, zeitgendssischen Diaspora, ein Verstindnis von Dia-
spora nahe zu legen, das die Erfahrungen des Exils als gemeinsames Leiden am
drohenden Untergang der chinesischen Nationalkultur wach hélt.>¢

Das “wahrhaftige Selbst” und seine Hoffnungslosigkeit

Tang bezweifelt zwar nicht, dass die zeitgenossischen Diaspora-Gemeinschaften
— wobei es ihm insbesondere um deren geistige Eliten geht — am und im Exil
leiden, aber sie begreifen ihr Leiden, wie es ihm scheint, nicht als Konsequenz
eines dramatischen Bedeutungsverlusts des nationalkulturellen Wertehorizonts.
Es kommt nach Uberzeugung von Tang damit zu einer normativ blinden
Wahrnehmung des Exildaseins, was dazu fiihrt, dass die Emigranten nicht mehr
in den geteilten Erfahrungen kultureller Verletzlichkeit einer Schicksalsgemein-
schaft zusammenfinden. Einen wesentlichen Grund dafiir sieht er im grassieren-
den, positivistisch verkiirzten Kulturbegriff emigrierter Bildungseliten. “Kultur”
erscheint dort nicht mehr als Bedeutungsgewebe von Wertvorstellungen, mora-
lischen Normen und lebensweltlichen Praktiken, das im ganzen iiberhaupt erst
die Voraussetzungen individueller Sinnstiftung und Weltbeziige im Horizont
einer Nationalkultur konstituiert. Unter dem Einfluss westlichen Gedankenguts
verfillt die emigrierte Bildungselite laut Tang einem positivistischen Kulturver-

56  McKeown, “Conceptualizing Chinese Diasporas, 1842 to 1949”, S. 307-309. McKeown
weist darauf hin, dass eine Konzipierung von Diaspora in “two vastly divergent ideals, that
of diaspora-as-exile and diaspora-as-diversity” verankert sein kann. Ebd., S. 311. Indem er
den Patriotismus chinesischer Emigranten betont, steht Tang in einer Tradition, die sich bis
zum Anfang des 20. Jahrhunderts zuriickverfolgen ldsst. Ebd., S. 307. Zur Verwendung des
Begriffs der Diaspora in Bezug auf China vgl. auch Pan, The Encyclopedia of the Chinese
Overseas, S. 16f. Die Entstehung von Diaspora-Kulturen, mit denen eine Infragestellung
von essentialistischen Kulturbegriffen und normativ geladenen Modellen eines kulturellen
Zentrums und seiner Peripherie einhergeht, ist auch Reflexionsgegenstand postkolonialer
Diskurse. Ashcroft, Key Concepts in Post-Colonial Studies, S. 70.

AS/EA LVIII=4+2004, S. 867-894



882 THOMAS FROHLICH

stindnis, das Kulturverstehen auf eine schroffe Subjekt-Objekt-Dichotomie
reduziert und die chinesische Kultur als Gemenge einzelner Forschungsgegen-
stinde fasst, die sich aus Relikten einer bereits untergegangenen Kultur zusam-
mensetzen.” Nach Tangs Uberzeugung wird die Tragédie der chinesischen
Nationalkultur, und damit der zentrale Aspekt der Exilerfahrung, dadurch in
vollig unangemessener Weise positivistisch “rationalisiert”.’® In dieser norma-
tiven Leere jenseits der Nationalkultur bliebe das Exil jedoch nur mehr als jene
“grenzenlose Weite” erfahrbar, die Tang nach seiner Ankunft in Hongkong
entgegenstarrte. Das Exil wiirde von den Einzelnen zwar noch erlitten, kénnte
aber nicht mehr im gemeinsamen normativen Kontext der Nationalkultur
bewiltigt werden.

Zu solcher Bewiltigung des Exils ist laut Tang “wahrhaftiges Selbst-
bewusstsein” nétig. Der Einzelne erlangt wahrhaftiges Selbstbewusstsein, und
damit sein “wahrhaftiges Selbst”, dadurch, dass er sich Klarheit tiber die “Unter-
weisung und Nihrung” verschafft, die er in der Nationalkultur erhdlt.>® Zu
dieser Klarheit kommt er, indem er sich sein “Dasein” in der “wahren Realitit”
vergegenwirtigt, das heisst in der Wirklichkeit von Sprache, Geschichte, Kultur,
von Sitten und Briuchen der Nation, kurz: in der Nationalkultur.®® Lasst sich
der Mensch auf die “Unterweisung und Nédhrung” durch Sprache, Kultur, Sitten
und Brduche ein und eignet sich also die Nationalkultur in Selbstbestimmung an,
so folgt er laut Tang seinem Wesensruf (xing ming P£17i7) und sucht die “Giite”
seines Wesens zu entfalten.®! Das menschliche Leben, das als Lebensruf (sheng-
ming £ 1) zunichst eine natiirliche Tatsache ist, gewinnt “Dasein” erst in der
“wahren Realitdt” seiner historischen Wirklichkeit und erfdhrt darin zugleich

57  Zhang, Zhongguo wenhua yu shijie, S. 9—11. Tang ortet solche Tendenzen in der Soziologie,
Psychologie, Geschichtswissenschaft und Kulturanthropologie. Tang, Shuo Zhonghua minzu
zhi hua guo piaoling, S. 18.

58 Ebd,S.7,18.

59 Ebd,S. 11.

60 Ebd.,S.8, 11.

61  Tang, Shuo Zhonghua minzu zhi hua guo piaoling, S. 11. Zu Tangs Verstindnis der Ent-
faltung des “Wesens”, mit dem sich auch metaphysische Uberlegungen verbinden s. bei-
spielsweise: Ders., Renwen jingshen zhi chongjian, S. 60—62, 416. Zhang, Zhongguo
wenhua yu shijie, S. 21-24. Nicht nur an dieser Stelle wird deutlich, dass Tang in Shuo
Zhonghua minzu zhi hua guo piaoling seine Gedanken zwar in einer Weise vortrégt, die
einer breiten Leserschaft Rechnung tragen soll, er dabei aber immer wieder einen
moralphilosophischen und metaphysischen Hintergrund andeutet. Huang Zhenhuas
Interpretation setzt hier an. Huang, “Shi chan lun Tang Junyi xiansheng you guan Zhonghua
minzu zhi hua guo piaoling yu linggen zi zhi zhi sixiang”, S. 57-84.

AS/EA LVIII*4+2004, S. 867-894



TANG JUNYI UND DIE HERMENEUTIK DER NATIONALKULTUR 883

historische Kontingenz.62 Selbstbewusstsein konstituiert sich laut Tang dem-
nach dort, wo der Mensch kulturelle Werte “bewahrt”, die er aus dem Dasein der
nationalkulturellen “Vergangenheit und Gegenwart” zu gewinnen vermag.5
Dieses Bewahren kann zwar “natiirlich” oder “unmittelbar” vollzogen werden,
also ohne reflexiven Bezug zum Wertehorizont der Nationalkultur. Dennoch
wiire es, so Tang, “selbstverstindlich” besser, wenn alle Einzelnen die national-
kulturellen Bestinde “analysieren und reflektieren” wiirden, denn “Bewahren”
sollte nicht auf das blosse Befolgen von Gewohnheiten reduziert werden:%4 Die
nationalkulturellen Grundlagen des Daseins miissen gemdss Tang letztlich vor
dem “Gewissen” der Einzelnen bestehen konnen.®> Wo Tang eine Art von Leit-
prinzip des Bewahrens anfiihrt, erinnern seine Formulierungen an das konser-
vative Denken von Edmund Burke: Da eine Festlegung, wie nationalkulturelle
Wertmassstibe abgewandelt werden sollten, schwer falle, seien Verdnderungen
nur dort statthaft, wo man mit Bestimmtheit wisse, dass in Frage stehende
normative Elemente der Nationalkultur “ohne Wert” seien.®

Im positivistischen Gestus “spezialisierter Gelehrter”, die eine “philosophi-
sche oder wissenschaftliche Kulturtheorie” anwenden, um vermeintlich objektiv
“wahre Werte” der “Unterweisung und Nahrung” zu identifizieren, kann sich
demnach kein wahrhaftiges Selbstbewusstsein herausbilden, und es wird darin
auch kein wahrhaftiges Selbst konstituiert.6” Als ahistorisches Subjekt einer
positivistischen Subjekt-Objekt-Dichotomie wire der Mensch fiir Tang daher ein
Wesen von lediglich abstrakter Wahrscheinlichkeit, das wie ein Naturding durch
einen Gott oder die Natur in die Welt gesetzt wird.®® Die Zeiterfahrung eines
solchen Subjekts wire kultur- und geistesgeschichtlich leer, seine Zukunft
lediglich abstrakte Wahrscheinlichkeit, so dass sich kein historisches Bewusst-

62  Tang, Shuo Zhonghua minzu zhi hua guo piaoling, S. 11.

63  Ebd., S. 24; vgl. auch ders., Zhonghua renwen yu dangjin shijie bubian, Bd. 9, S. 484,

64  Tang, Shuo Zhonghua minzu zhi hua guo piaoling, S. 12, 16.

65 Ebd., S. 20. Vgl. in diesem Kontext auch Luo Yijuns Erlduterung zu Tangs Verstindnis von
“Selbstbewusstsein”. Luo, “Shidai beiging yu wenhua xinxin”, S. 57.

66  Tang, Shuo Zhonghua minzu zhi hua guo piaoling, S. 8. Die Griinde fiir Tangs konservative
Haltung lassen sich vielleicht von einer Diagnose her verstehen, die Michael Walzer im
Zuge seiner Rekonstruktion der “Exilpolitik in der Hebréischen Bibel” stellt: “Gemein-
schaftliches Uberleben und gemeinschaftliche Verletzlichkeit gehdren zusammen, und diese
unaufldsliche Verbindung bestimmte den weitgehend defensiven und konservativen Charak-
ter der Exilpolitik”. Walzer, Exilpolitik in der Hebrdischen Bibel, S. 55.

67  Tang, Shuo Zhonghua minzu zhi hua guo piaoling, S. 12.

68 Ebd, S.11.

AS/EA LVIII*42004, S. 867-894



884 THOMAS FROHLICH

sein fiir die Kontingenz des Daseins entfalten konnte.®® Bliebe der Mensch aber
ohne wahrhaftiges Selbstbewusstsein und deshalb im positivistischen Glauben,
das nationalkulturelle Bedeutungsgewebe objektivieren zu kénnen, so wiirde er
sich selbst ausserhalb der Kulturgeschichte wihnen. Auf dieser vermeintlich
meta- oder ahistorischen Ebene wiirde er sich der historischen, und damit in
gewissem Masse kontingenten Verortung seiner Selbst- und Weltbeziige nicht
mehr bewusst sein. In solcher Kontingenzvergessenheit wiirde der Einzelne
gemdss Tang schliesslich auch nicht mehr imstande sein, die herausragende Er-
fahrung des Exils — die sich anbahnende Tragodie der Kulturnation — als solche
iberhaupt wahrzunehmen.” Die fortschreitende gesellschaftliche Marginalisie-
rung der Nationalkultur ldsst sich mit dem positivistischen Konzept der
Nationalkultur als eines blossen Artefakts nicht erfassen. Ein derart “objekti-
viertes” exilisches Dasein bliebe ohne “historische Realitdt” und damit in der
Leere eines nicht-situierten ‘“abstrakten Selbst”. Die Ursache fiir derartige
objektivistische Verirrungen sieht Tang darin, dass in positivistischen Ansitzen
die Erkenntnisgrenzen der jeweiligen wissenschaftlichen Disziplin ungeniigend
oder gar nicht reflektiert werden. Dies fiihre dazu, dass man sdmtliche auf diese
Weise eruierten “Tatsachen” letztlich nur noch als “verniinftig” hinnehmen
konne.”! Gerade einer solchen positivistischen “Haltung” gegeniiber Geschichte
und Kultur mangle es aber, wie Tang an anderer Stelle vermerkt, selber an
Objektivitit,”

Tang kritisiert im Zusammenhang des positivistischen Denkens schliesslich
auch diejenigen, die es im Hinblick auf eine Absorption Chinas in eine
“Menschheitskultur” begriissen, dass die Chinesen ihre Sitten und Brauche, ihre
Kultur und Sprache verlieren und in der Folge eine andere Staatsangehorigkeit
annehmen. Die Verfechter solcher Vorstellungen versprechen sich davon zwar
einen ersten Schritt hin zu einem Weltbiirgertum,” an dem Tang ebenfalls Mass
nimmt. Er wittert hier jedoch den schlechten Universalismus des “Vergessens
des Grundes”, der sich darin ausdriicke, dass das “Versinken der chinesischen
Nation in einem Meer von Bitterkeit” “regungslos” hingenommen werde.’

69 Ebd., S. 24.

70 Ebd, S. 8.

71  Ebd, S. 18, 28.

72 Zhang, Zhongguo wenhua yu shijie, S. 10f.

73  Ebd,S.7.

74 Ebd., S. 28. Im Verstindnis von Tang liegt mit diesem schlechten Universalismus ein Miss-
verstandnis des alten Ideals von der “Oikumene als einer Familie” vor, dessen locus classi-
cus im Liji #15C (Aufzeichnungen iiber die Sitten; Kapitel “Li yun” #4i&) ist. Tang will

AS/EA LVIII+4+2004, S. 867-894



TANG JUNYI UND DIE HERMENEUTIK DER NATIONALKULTUR 885

Nur ein Subjekt, das sich seiner historischen Situiertheit vergewissert, kann
nach Tang die geistig-kulturelle Dimension des Exils erkennen und darin die
Chance wahren, sein Exildasein in der Interpretationsgemeinschaft einer
Nationalkultur zu bewiltigen. Ob diese Bewiltigung gelingen wird, kénnen die
Einzelnen allerdings nicht antizipieren. Ebenso wenig kénnen sie vorgingig
Gewissheit davon erlangen, welchen Aktivititen und Idealen sie sich zur
Bewiltigung verschreiben sollten. Tang weist darauf hin, dass die normative
Kontinuitdt der Nationalkultur die Einzelnen niemals aus der Kontingenz ihres
geschichtlichen Daseins herauslose, denn der Verlauf menschlicher Geschichte
sei offen und die “historische Zukunft” ohne “bestimmte, zwingende Richtung”
einer Entwicklung; und selbst wenn es eine solche geben sollte, so finde sich
kein Mensch, der sie erkennen kénnte.”> Niemand vermag, so Tang, demnach zu
wissen, wann oder ob es zum “Fallen und Vergehen der Bliiten und Friichte” der
chinesischen Nation kommt, oder ob die frithere “Stirke der chinesischen
Nation”, wie sie sich in Geschichte und Kultur zeigte, ein Garant dafiir ist, dass
die Nation nicht untergehen kann. Es gibt gemiss Tang ebenfalls keine Antwort
darauf, wann man nach Hause wird zuriickkehren kénnen, um Eltern, Verwandte
und Freunde zu sehen, den Ahnenkult zu vollziehen und den ortlichen Konfu-
zius-Tempel zu besuchen. Tang ist auch nicht in der Lage zu sagen, wie man das
knechtische Bewusstsein abstreift und “Selbstachtung” zuriickgewinnt oder mit
welchen “Methoden” die Hoffnungslosigkeit iiberwunden werden konnte. Aus
dieser volligen Hoffnungslosigkeit gibt es fiir ihn daher kein Entrinnen. Den
Exilierten bleiben damit nur jene “Hoffnung” und jenes “Zutrauen”, die sie aus
sich selbst zu gewinnen vermégen, so sie die Hoffnungslosigkeit “wirklichkeits-
nah empfinden”.’® Erst im “Schmerz” volliger Hoffnungslosigkeit kann es ihnen
gelingen, die “Grundlagen” dieses Schmerzes zu “reflektieren”, und dadurch
“selbstbewusst” “Ideale und einen Willen” zu setzen. Diese Reflexion vollziehen
sie in einer bestimmten Emotionalitiit, in einem “Gefiihl erinnernder Dankbar-
keit” fiir die Kontinuitidt der chinesischen Geschichte und Kultur.”” Fiir das

liber solche Vorstellungen kein moralisches Urteil fillen, solange sie als gewissermassen
private Wertiiberzeugungen vertreten werden. Unzulissig ist es in seinen Augen jedoch,
wenn solches Gedankengut “propagiert” werde. Ebd. Vor dem Hintergrund des Manifests
ist anzunehmen, dass sich diese Spitze Tangs gegen die kommunistische Vorstellung einer
Weltrevolution ebenso richtet wie gegen die Weltanschauung, die er hinter einer positivisti-
schen Erforschung der chinesischen Kultur vermutet.

75 Tang, Shuo Zhonghua minzu zhi hua guo piaoling, S. 53f.; vgl. auch ebd., S. 47.

76  Ebd., S. 49f.

77  Ebd., S. 51-53.

AS/EA LVIII*4+2004, S. 867-894



886 THOMAS FROHLICH

selbstbewusste Festlegen von “Idealen” gilt jedoch laut Tang ein “absoluter
Liberalismus” — die Exilierten bewiltigen ihr Dasein nicht, indem sie sich einem
dogmatischen nationalkulturellen Wertekatalog unterwerfen. Stets nimmt die
Verwirklichung von Idealen ihren Ausgang bei den Einzelnen selbst, so dass es,
wie Tang expressis verbis festhilt, keine eindeutigen, vorgefassten Antworten
darauf geben kann, mit welchen Massnahmen und durch welche kulturellen oder
politischen Bewegungen Ideale anzustreben sind.’®

In der unablédssigen Neuaneignung der Nationalkultur durch Interpretation
ihrer Bestinde und Reflexion ihrer normativen Aspekte bewahrt der Einzelne
Zutrauen und Hoffnung: Die Reflexion selbst ist somit der Ort (chu &), den der
Einzelne “in jeder Umgebung”, also auch im Exil, auffinden kann.” Dazu ist
jedoch nur der konkrete Mensch (juti de ren E.#81¥] \) und konkrete “Welt-
biirger” in der Lage, nicht aber der “rein Glaubige” oder “abstrakte Weltbiirger”,
die einfach auf Gott oder ein Paradies vertrauen. Erst als konkrete Menschen
vergewissern sich die Einzelnen der vielfdltigen historischen und lebenswelt-
lichen Bindungen, mitunter ihrer Zugehérigkeit zu einem Staat oder einer
Nation, einer Kulturtradition oder einer Familie.® Darin erweisen sie sich als
“selbstindige Personlichkeiten von kolossaler Statur”, die iiber Selbstachtung
und moralische Autonomie verfiigen und das eigene Dasein “wahrhaftig” zu
erkennen vermogen.®! Erst hier erdffnet sich dem Einzelnen die Chance, sein
Exil im Wertehorizont der Nationalkultur zu bewiltigen und seine Selbstbeziig-
lichkeit und Weltbeziige in grossen, kulturnationalen Zeitraumen zu entwerfen.
Die Gegenwartserfahrung des Exils wird dabei vom Kontinuum national-
geschichtlicher Zeiterfahrung iiberwdlbt: Generationsgeschichtliche Beengung
und kulturgeschichtliche Entleerung des exilischen Daseins koénnen die
Einzelnen, so Tangs Uberzeugung, in der Vergegenwirtigung dieses Kontinu-
ums liberwinden oder wenigstens mildern.

Die “innere Grenze” von Shenzhou

Die normative Kontinuitdt der Nationalkultur sieht Tang darin gewahrt, dass ihr
“Hauptstrom”, als den er “konfuzianisches Denken” beziehungsweise einen

78  Ebd, S. 54, 59f.
79  Ebd, S. 54, 59.
80 Ebd, S. 56.

81 Ebd, S. 58.

AS/EA LVIII*42004, S. 867-894



TANG JUNYI UND DIE HERMENEUTIK DER NATIONALKULTUR 887

konfuzianisch gepridgten Humanismus identifiziert, in einem offenen Interpreta-
tionsprozess iiberdauert. Den konfuzianisch-humanistischen Hauptstrom konzi-
piert Tang aber nicht so, als ob es sich dabei schlechthin um ein Ergebnis von
Interpretation und lebenspraktischer Aneignung der Nationalkultur durch die
Einzelnen handelte. Der Hauptstrom ist zugleich kultureller Horizont einer
Interpretationsgemeinschaft und konstituiert daher Voraussetzungen der Ver-
stehensakte selbst. “Wahrhaftiges Verstehen” von Geschichte wie auch der
Zukunftsperspektiven der Nationalkultur hebt in diesem Sinne auf Interpre-
tationen dieser konfuzianischen “Essenz” der chinesischen Kultur durch die
Einzelnen ab.%2 Es schliesst aber eine Integration von anderen geistigen
Strémungen — wozu auch westliches Gedankengut gehort — keineswegs aus,
diese bilden im Gegenteil ihrerseits Momente der bestindigen Wiederaneignung
der wandelbaren nationalkulturellen Essenz.83 Der essentialistischen Zuspitzung
seines Begriffs der Nationalkultur setzt Tang somit selbst Grenzen, indem er die
Ausgestaltung und zivilisatorische Bedeutung des Hauptstroms historischem
Wandel, das heisst der Offenheit bestindiger Interpretation und Neuaneignung
unterworfen sieht. Der Geschichtsverlauf im ganzen wird in den Augen von
Tang durch die nationalkulturelle Essenz denn auch in keiner Weise deter-
miniert.

Das Kulturverstehen, das die Kontinuitit der kulturnationalen Vergangen-
heit tragt, beschrinkt sich nach Tang nicht auf Reflexion von normativen
Bestinden des konfuzianisch-humanistischen Hauptstroms, sondern hat zugleich
eine performative Dimension: Der offene Interpretationsprozess des Haupt-
stroms ist einer autonomen moralischen Praxis so eingeschrieben, dass zwischen
Reflexion und Praxis ein korrelatives Verhiltnis besteht.? Demnach gewinnt
der “konkrete Mensch” erst in der Verschrinkung von Kulturverstehen und

82  Tang, Renwen jingshen zhi chongjian, S. 592. Zhang, Zhongguo wenhua yu shijie, S. 8, 11—
12, 21. In diesem Zusammenhang klingt eine Aussage Michael Walzers iiber den stidafri-
kanischen Dichter und Exilintellektuellen Breyten Breytenbach in gewisser Weise durchaus
vertraut: “Obwohl er [Breytenbach — T.F.] eine Randposition zu der Welt einnimmt, welche
die Apartheid geschaffen hat, behauptet er, mitten im ‘Hauptstrom’ seiner eigenen
Geschichte und seiner nationalen Kultur zu stehen”. Walzer, Zweifel und Einmischung, S.
298.

83  Zhang, Zhongguo wenhua yu shijie, S. 46-59. Das Manifest liefert hierzu eine eigentliche
Programmatik. Die dort etwas plakativ formulierte Vorgabe hat Tang in anderen Schriften
mit einem betrdchtlichen Aufwand einzulésen versucht. Fiir den Bereich des politischen
Denkens beispielsweise sei auf sein Buch Wenhua yishi yu daode lixing (S. 181-306)
verwiesen.

84  Zhang, Zhongguo wenhua yu shijie, S. 24.

AS/EA LVIII*4+2004, S. 867-894



888 THOMAS FROHLICH

moralischer Autonomie die Mdéglichkeit, als “selbstindige Persénlichkeit” das
normative Potential der Nationalkultur auszuloten. Die Praxis des Kulturver-
stehens weist bei Tang aber iiber den Bereich der Moralitédt hinaus und schliesst
spezifisch exilische Erfahrungen ein. So kommt nach seiner Uberzeugung dem
individuellen Erleiden des Exils eine hermeneutische Bedeutung zu: Ausdriick-
lich ruft er in Erinnerung, wie er und andere Exilintellektuelle in jenem geistigen
und emotionalen Schwebezustand, in den sie das Exil anfinglich versetzt hatte,
sich “erneut” und in “grundlegender Weise” mit der “chinesischen Gelehrsam-
keit und Kultur sowie den Problemen Chinas” hatten beschiftigen konnen. Aus
dem damaligen Leiden heraus hitten sie, so Tang, eine geistige Offenheit — eine
“transzendente und umfassende Geisteshaltung” — erlangt, tiber die sie “zehn
Jahre zuvor” noch nicht verfligten. Ohne eine solche Geisteshaltung kénne man
sich nicht aus einem “fixierten Lebensmuster befreien” und lasse sich die
“Begrenztheit einseitiger Ansichten” nicht vermeiden.?> Tang legt hier Zeugnis
davon ab, dass er und die anderen Verfasser des konfuzianischen Manifests von
1958 erst im Exil “Probleme” Chinas und seiner Kultur klar zu erkennen ver-
mochten und insofern also “wahre Weisheit” aus dem “Leiden” (als einer
exilischen Erfahrung) hervorgehe.8 '

Durch das mit dem Exil verbundene “Leiden” und dessen hermeneutischer
Bedeutsamkeit eroffnet sich den Interpreten demnach in besonderer Weise ein
neuer Zugang zum “Ort”, als den Tang die reflexive Aneignung der National-
kultur versteht. Im Exil kann daher die Nationalkultur als hermeneutisches
Projekt fortbestehen: Tang sieht denn auch die Bildungs- und Kulturideale eines
neuen Asiens, ebenso wie die “Geistigkeit” des New Asia College von einer
“sich tagtdglich erneuernden Geistigkeit” getragen.®’ Diese Kontinuitdt der
Nationalkultur ist die Grundlage fiir das Uberdauern der Kulturnation, zumal
deren territoriale Einflusssphire an die Nationalkultur, und nicht an einen
Nationalstaat gebunden ist. Weil das fiir die Kulturnation konstitutive Kultur-
verstehen an einem Ort der Reflexion jenseits nationalstaatlicher Institutionen
und Territorien stattfinden kann, lisst sich die Kulturnation einstweilen auch in
Exilgemeinschaften erneuern. Eine territoriale Fixierung der Kulturnation wiirde
erst dort erforderlich, wo ihre Représentanten einen Nationalstaat beanspruchten,

85 Ebd, S. 4.

86  Ebd. Vgl. auch: Tang, Zhonghua renwen yu dangjin shijie bubian, Bd. 9, S. 478. Tang ist
sich mit Sicherheit dariiber im Klaren, dass bereits Menzius in Erfahrungen persénlichen
Leids ein initiales Moment der kulturellen Produktivitit von Einzelnen erkannte (vgl.
Menzius VI B.15).

87  Tang, Zhonghua renwen yu dangjin shijie bubian, Bd. 9, S. 459.

AS/EA LVIII*4+2004, S. 867-894



TANG JUNYI UND DIE HERMENEUTIK DER NATIONALKULTUR 889

denn nur der Nationalstaat, nicht aber die Nation ist nach dem Territorialprinzip
organisiert.®8

Nach der Uberzeugung von Tang ist in den herrschenden Ideologien der
zeitgendssischen chinesischen Nationalstaaten der Volksrepublik China auf dem
Festland und der Republik China auf Taiwan die Normativitit der Nationalkultur
verschwunden oder nur noch in dogmatischer Verzerrung gegenwértig. Inner-
halb der &usseren, nationalstaatlichen Begrenzungen wird die Kulturnation
demnach nicht langer bewahrt. Aber auch die positivistische Objektivierung der
chinesischen Nationalkultur, wie sie Tang zufolge weltweit betrieben wird, setzt
der Kulturnation dussere Grenzen, die sie zu einem Artefakt verkommen lassen.
Die chinesische Nation kann daher zeitweilig nur in der Neuaneignung der
Nationalkultur durch exilierte Interpreten iiberdauern. Die Kulturnation hat sich
dabei gewissermassen in “innere”, geistige Grenzen zuriickgezogen, die durch
Reflexion und Interpretation autonom gezogen werden.?® Fiir die Angehdrigen
der chinesischen Kulturnation gilt dabei dasselbe Bildungsideal wie jenes, das
vom New Asia College hochgehalten wird: “Wahrhaftige Chinesen” und “Welt-
biirger von kolossaler [geistiger] Statur” zugleich zu sein. Tang Junyi legt von
diesen “inneren Grenzen” bildliches Zeugnis ab: Es bleibe ihm momentan nichts
anderes iibrig, als in Hongkong Unterschlupf zu suchen, auch wenn das exilische
Dasein ein ungliickliches sei. In seiner “Traumseele” jedoch konne er Shenzhou
fi M erreichen.® Bezeichnenderweise lisst Shenzhou gemeinhin zwei Vorstel-
lungen anklingen: jene eines mythologischen, von Unsterblichen bewohnten
Ortes und jene der zivilisatorischen Ausstrahlung der chinesischen Zentralebene.

Literatur

ASHCROFT, Bill; Gareth GRIFFITHS; Helen TIFFIN

1998 Key Concepts in Post-Colonial Studies. London: Routledge.

BRESCIANI, Umberto

2001 Reinventing Confucianism: The New Confucian Movement. Taipei:
Taipei Ricci Insitute for Chinese Studies.

88  Koselleck, “Volk, Nation, Nationalismus, Masse”, S. 388.

89  Zu den Begriffen der inneren und der dusseren Grenze vgl. die Untersuchung von Fichtes
Reden an die deutsche Nation im Beitrag von Otto Kallscheuer und Claus Leggewie: Kall-
scheuer, “Deutsche Kulturnation versus franzosische Staatsnation?”, S. 156-161.

90  Tang, Shuo Zhonghua minzu zhi hua guo piaoling, S. 29.

AS/EA LVIII*4+2004, S. 867-894



890 THOMAS FROHLICH

FANG Keli 77 5% 37, LI Jinquan 2§84 (Hg.)

1995 Xiandai xin rujia xue an AT HEF L E (Vita und Werk moder-
ner Neokonfuzianer). 3 Bde. Beijing: Zhongguo Shehui Kexue Chu-
banshe.

FENG Aiqun #5E# (Hg)

1979 Tang Junyi xiansheng jinian ji J&B R HELEE. Taibei: Xue-
sheng Shuju.

GU Xin FEIT

1992 Zhongguo gimeng de lishi tujing. Wu si fansi yu dangdai Zhongguo de
yishixingtai zhi zheng. " [3] B 52 i JFE S0 [ ¢, T PO BRLE AR A B A
E /BB 2 IE (Historische Szenerie der chinesischen Aufklirung.
Der Disput zwischen Reflexion des Vierten Mai und Ideologie im
gegenwirtigen China). Hongkong: Oxford University Press.

HUANG, Philip C.

1972 “Liang Ch’i-ch’ao: The Idea of the New Citizen and the Influence of
Meiji Japan”. Transition and Permanence: Chinese History and
Culture. A Festschrift in Honor of Dr. Hsiao Kung-chtian. David C.
Buxbaum, Frederick W. Mote (Hg.). Hong Kong: Cathay Press
Limited, S. 71-102.

HUANG Zhenhua # #< %

1990-92 “Shi chan lun Tang Junyi xiansheng you guan Zhonghua minzu zhi
hua guo piaoling yu linggen zi zhi zhi sixiang R B EERLER
o] v 2 B e A SR PR B #E AR B AH 2 AR (Versuch einer Klérung
von Tang Junyis Gedanken zum Fallen und Vergehen der Bliiten und
Friichte der chinesischen Nation und des Setzens der Wurzel der Seele
durch das Selbst)”. Tang Junyi sixiang guoji hui lunwen ji JEE %% 8
AL PE 5 SC 4% (Beitridge zur internationalen Konferenz iiber das
Denken von Tang Junyi). Huo Taohui % #ilf§ (Hg.). 4 Bde. Hong-
kong: Fajia Chubanshe, Bd. 1, S. 40-88.

KALLSCHEUER, Otto; Claus LEGGEWIE

1994 “Deutsche Kulturnation versus franzosische Staatsnation? Eine ideen-
geschichtliche Stichprobe”. Nationales Bewusstsein und kollektive
Identitdit. Studien zur Entwicklung des kollektiven Bewusstseins in der
Neuzeit 2. Berding, Helmut (Hg.). Frankfurt am Main, S. 112-162.

KOSELLECK, Reinhart u.a.

1992 “Volk, Nation, Nationalismus, Masse”. Geschichtliche Grundbegriffe.
Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland.

AS/EA LVIII+4+2004, S. 867-894



TANG JUNYI UND DIE HERMENEUTIK DER NATIONALKULTUR 891

Otto Brunner, Werner Conze, Reinhart Koselleck. 8 Bde. Stuttgart,
Bd. 7,S. 141-431.

LAMMING, George

1995 The Pleasures of Exile. Ann Arbor: The University of Michigan Press,
(1960).

LEE, Ou-fan Leo

1994 “On the Margins of the Chinese Discourse: Some Personal Thoughts
on the Cultural Meaning of the Periphery”. The Living Tree. The
Changing Meaning of Being Chinese Today. Tu Wei-ming (Hg.).
Stanford, California: Stanford University Press, S. 221-238.

LEE, Su-san

1998 Xu Fuguan and New Confucianism in Taiwan (1949-1969): A
Cultural History of the Exile Generation. Ann Arbor, Michigan: UML
(Ph.D. Dissertation Brown University, Providence, Rhode Island).

LEPSIUS, M. Rainer

1993 “Nation und Nationalismus in Deutschland”. Grenzfille. Uber neuen
und alten Nationalismus. Michael Jeismann, Henning Ritter (Hg.).
Leipzig, S. 193-214.

LUO Yijun # # 1R

1991 “Shidai beiqing yu wenhua xinxin — du Tang junyi xiansheng ‘Shuo
Zhonghua minzu zhi hua guo piaoling« liie ji Gang Tai xin ruxue zhi
suo xingqi RRACIEME B0 — A REAERTERK
ZAERATEE RIBEZFHE 2 BB (Traurige Gefiihle eines
Zeitalter und Zuversicht in die Kultur — eine Lektiire von Tang Junyis
‘Uber das Fallen und Vergehen der Bliiten und Friichte der chinesi-
schen Nation’ und einige kurze Bemerkungen zum Aufleben des Neo-
konfuzianismus in Hongkong und Taiwan)”. Shumu Jikan. Biblio-
graphy Quarterly & HZ= T, 25, Nr. 2 (Sept. 1991), S. 52-58.

MCKEOWN, Adam

1999 “Conceptualizing Chinese Diasporas, 1842 to 1949”. The Journal of
Asian Studies, 58, Nr. 2 (Mai 1999), S. 306-337.

PAN, Lynn (Hg.)

1998 The Encyclopedia of the Chinese Overseas. Richmond, Surrey: Cur- |
zon Press.

QIN Xiaoyi & Z % (Hg.)

1988 Zhongguo xiandai shi cidian — renwu bufen F B HHAC L EFH - A
Y)E 4+ (Worterbuch zur modernen Geschichte Chinas — Teil: Per-
sonlichkeiten). Taibei: Jindai Zhongguo Chubanshe.

AS/EA LVIII*4+2004, S. 867-894



892

THOMAS FROHLICH

TANG Junyi B & 3%

o.J

2000

1990

1988

1994

1986

1988

Nianpu. Zhushu nianbiao. Xian ren zhushu F5%. ER. FREAN
# it (Kommentierte Chronologie zu Leben und Werk [Tang Duan-
zheng J& % IE  (Komp.)]. Chronologisches Schriftenverzeichnis.
Schriften der Eltern). Tang Junyi quanji quan ershijiu JE 5 3% 2%
% 17U (Gesammelte Schriften von Tang Junyi), Bd. 29. Ders.
Taibei: Taiwan Xuesheng Shuju.

Renwen jingshen zhi chongjian N F§# 2 B (Der Wiederauf-
bau der humanistischen Geistigkeit). Tang Junyi quanji quan wu &
AR 4EHE A (Gesammelte Schriften von Tang Junyi), Bd. 5.
Ders. 30 Bde. Taibei: Taiwan Xuesheng Shuju (1989). (Hongkong:
Xin Ya Yanjiusuo, 1955).

Shujian &/ (Korrespondenz). Tang Junyi quanji quan ershiliu &
HB 2% H_+75 (Gesammelte Schriften von Tang Junyi), Bd.
26. Ders. 30 Bde. Taibei: Taiwan Xuesheng Shuju.

Riji. Shang, xia HEC _LF (Tagebiicher). Tang Junyi quanji quan
ershigi, ershiba JEE R 2% £ -1+ t,=+ /U (Gesammelte
Schriften von Tang Junyi), Bd. 27, 28. Ders. 30 Bde. Taibei: Taiwan
Xuesheng Shuju.

Shuo Zhonghua minzu zhi hua guo piaoling &t # R K 2 1e 34
% (Uber das Fallen und Vergehen der Bliiten und Friichte der chine-
sischen Nation). Tabei: Sanmin Shuju. (Taibei: Sanmin Shuju, 1974).
Wenhua yishi yu daode lixing AL & ) BLiE 8 M (Kulturelles
Bewusstsein und moralische Vernunft). Tang Junyi quanji quan ershi
EEKR 2% % -1 (Gesammelte Schriften von Tang Junyi), Bd.
20. Ders. 30 Bde. Taibei: Taiwan Xuesheng Shuju. (Hongkong: You-
lian Chubanshe, 1958; Nachdruck: Taibei: Taiwan Xuesheng Shuju,
1975).

Zhonghua renwen yu dangjin shijie bubian. Shang, xia. " # \ 35
&4t S 4 4 (Chinas Humanismus und die gegenwirtige Welt.
Erginzungen). Tang Junyi quanji quan jiu, shi [EE R EHE HI,
1 (Gesammelte Schriften von Tang Junyi), Bd. 9, 10. Ders. 30 Bde.
Taibei: Taiwan Xuesheng Shuju.

TANG Xiaobing

1996

Global Space and the Nationalist Discourse of Modernity. The

Historical Thinking of Liang Qichao. Stanford, California: Stanford

University Press.

AS/EA LVIII*4+2004, S. 867-894



TANG JUNYI UND DIE HERMENEUTIK DER NATIONALKULTUR 893

Tu Wei-ming

1994 “Cultural China: The Periphery as the Center”. The Living Tree. The
Changing Meaning of Being Chinese Today. Ders. (Hg.). Stanford,
California: Stanford University Press, S. 1-34.

1994 “Preface to the Stanford Edition”. The Living Tree. The Changing
Meaning of Being Chinese Today. Ders. (Hg.). Stanford, California:
Stanford University Press, S. v—x.

WALZER, Michael

2001 Exilpolitik in der Hebrdischen Bibel. Exilic Politics in the Hebrew
Bible. Ubersetzung von Alexandra Riebe. Tiibingen: J. C. B. Mohr
(Paul Siebeck).

1997 Zweifel und Einmischung. Gesellschafiskritik im 20. Jahrhundert. Aus
dem Amerikanischen von Anita Ehlers und Hans-Horst Henschen.
Frankfurt am Main: Fischer Taschenbuch Verlag. (Ubersetzung von
The Company of Critics. Social Criticism and Political Commitment
in the Twentieth Century. London: Halban, 1989).

XUE Huayuan £1k 7

1993 Minzhu xianzheng yu minzuzhuyi de bianzheng fazhan — Zhang
Junmai sixiang yanjiv RF EHHRE FZNREEE- KA
Eh B AHHJT (Die dialektische Entwicklung von demokratisch-kon-
stitutioneller Politik und Nationalismus — eine Untersuchung des Den-
kens von Zhang Junmai). Taibei Xian, Xinzhuang Shi: Daohe Chu-
banshe.

ZHANG Junmai (gez. Carsun Chang)

1957-62 The Development of Neo-Confucian Thought. 2 Bde. New York: Book-
man Associates. (Bd. 2, S. 1-29 enthilt eine Paraphrase von: Zhang
Junmai 5k & #h, Tang Junyi 3 & %%, Xu Fuguan 7% 2 #, Mou
Zongsan .55 =. Zhongguo wenhua yu shijie " [3] 3C 1t Bt 5t
unter dem Titel: “A Manifesto for a Re-appraisal of Sinology and Re-
construction of Chinese Culture”. [Warner Fan, Ubers.]).

ZHANG Junmai (gez. Carson CHANG), HSIEH Yu-wei, HSU Foo-kwan, MoOU

Chung-san and TANG Chun-i

1960 “A Manifesto on the Reappraisal of Chinese Culture. Our Joint Under-
standing of the Sinological Study Relating to World Cultural Out-
look”. Chinese Culture. A Quarterly Review, 3, Nr. 1 (Oktober 1960),
S. 1-71. (Ubersetzung von: Zhang Junmai 5 # #)), Tang Junyi f#H
%%, Xu Fuguan & 8, Mou Zongsan %% —. Zhongguo wenhua
yu shijie [ SCAY BLAH ),

AS/EA LVIII*42004. S. 867-894



894 THOMAS FROHLICH

ZHANG Junmai 58 & #)) (gez. Dr. Carson CHANG), TANG Junyi J&#H %% (gez.
TANG Chun-i), XU Fuguan & & #! (gez. SHU Fu-Kwan), MOU Zongsan £ 7R
— (gez. Mou Chun-san)

1958 Zhongguo wenhua yu shijie 8 AL B 5 (engl. Titel: A De-
claration to the World for Chinese Culture). Hongkong: Minzhu Ping-
lun. (Zuerst unter dem Titel: “Wei Zhongguo wenhua jinggao shijie
renshi xuanyan — women dui Zhongguo xueshu yanjiu ji Zhongguo
wenhua yu shijie wenhua giantu zhi gongtong renshi 74 4 [ 3C 4k
HHAANLET - FATH B SRHTHT 5T A o B B 5 3
AT & 2 L [F] R85 [Ein Manifest mit einer Botschaft zur chine-
sischen Kultur fiir Personlichkeiten weltweit — unsere gemeinsamen
Erkenntnisse zur Erforschung Chinas sowie zur Zukunft der chine-
sischen Kultur und der Weltkultur]” in: Minzhu Pinglun. Democratic
Critigue [ FFFaM, 9, Nr. 1 [1.1.1958], S. 2-21. Der Text erschien
zugleich in den Zeitschriften Zaisheng £ und Zuguo Zhoukan
J&H)).

AS/EA LVIII+4+2004, S. 867-894



	Die Hermeneutik der Nationalkultur : Tang Junyi (1909-1978) über das Exil

