
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 58 (2004)

Heft: 4

Artikel: Die Hermeneutik der Nationalkultur : Tang Junyi (1909-1978) über das
Exil

Autor: Fröhlich, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147653

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147653
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE HERMENEUTIK DER NATIONALKULTUR:
TANG JUNYI (1909-1978) ÜBER DAS EXIL

Thomas Fröhlich, Universität Erlangen-Nürnberg

Sooner or later, in silence or with rhetoric, we sign a

contract whose epitaph reads: To be an exile is to be alive.

George Lamming, The Pleasures ofExile, S. 24.

Abstract

Four months before the founding of the People's Republic of China in October 1949, the

Confucian philosopher Tang Junyi (1909-1978) reached Hong Kong, where he would stay for the

rest of his life. Soon after his arrival, he took up various intellectual and educational activities

bearing testimony to his concern for the fate of what he perceived as the cultural nation of China.

At the same time, he began to reflect on the exile, trying to expose hermeneutic aspects of the

exilic situation and the correlative relationship of exiled individuals and China's national culture.

According to Tang Junyi, an individual should, in order to retain opportunities of coming to terms

with the exile, view herself or himself as a self which is intellectually and practically situated

within the horizon of China's national culture. As Tang Junyi points out, this cultural horizon is

not to be mistaken for a dogmatic set of ethical values or traditional orthodoxies. National culture
should rather be conceptualized as an open, continuing process of interpretation, carried on by
morally autonomous individuals reflecting on and performing normative aspects of an essentially
Confucian "principal current" (zhuliu). Such a permanent reinterpretation of national culture

constitutes, in turn, the foundation of the exile community as a community of interpretation. It is

within this community, that Tang Junyi sees the only "place" where China as a cultural nation

might survive after 1949.

Konfuzianer im Exil

Das Exil des Philosophen Tang Junyi MMÎÏ& beginnt, als er im Alter von 41

Jahren am 8. Juni 1949 von Guangzhou kommend gemeinsam mit dem Historiker

Qian Mu HU (1895-1990) Hongkong erreicht.1 Bis zu seinem Tod am

1 Tang, Nianpu, S. 70. Ders. Riji, Bd. 27, S. 34. Biographische Informationen zu Tang sind,
obschon keine eigentliche Biographie vorliegt, leicht zugänglich: s. ders. Nianpu, S. 3-243
sowie seine in den Gesammelten Schriften enthaltenen Tagebücher aus dem Zeitraum 1948

AS/EA LVIII-4-2004, S. 867-894



868 Thomas Fröhlich

2. Februar 1978 bleibt er in Hongkong, wird jedoch in Taiwan beigesetzt.
Obschon er seine vor 1949 in China begonnene akademische Laufbahn in Hongkong

erfolgreich fortführen kann und Professor für Philosophie an der im selben

Jahr gegründeten Chinese University of Hong Kong wird, macht er in
zahlreichen Schriften, die er in den folgenden Jahrzehnten verfasst, deutlich, dass er

Hongkong trotz geographischer und kultureller Nähe zum chinesischen Festland
als Stätte des Exils erfahrt.2

Tang verbringt das Exil als Akademiker, aber nicht in Zurückgezogenheit,
sein Tätigkeitsbereich beschränkt sich denn auch nicht auf die universitäre Lehre
und Forschung. Bereits zu Beginn des Exils entfaltet er rege publizistische
Aktivitäten und veröffentlicht in drei Jahrzehnten eine ausgesprochen grosse Zahl

von Artikeln in verschiedenen Zeitschriften, die sich zum Teil auch an eine breitere

Leserschaft richten.3 Darüber hinaus veranstaltet er seit 1950 öffentliche

Vortragsreihen und Seminare mit verschiedenen Referenten und über 100

Veranstaltungen, die meist von 20 bis 30 Personen besucht werden. 1962 gründet er

in Hongkong zusammen mit dem Philosophen Mou Zongsan ^-tkAî (1909-
1995) und anderen die Studiengesellschaft des östlichen Humanismus' (Dong-

fang Renwen Xuehui jflTfÀJt^lï'X die über eine internationale Mitgliederschaft

von rund 70 Personen verfügt. Daneben engagiert er sich noch in diversen

akademischen Gesellschaften.4 Die Bildungsideale, die er dabei vertritt, wie
auch sein Begriff einer konfuzianisch geprägten chinesischen Nationalkultar und
seine Auffassung von "China" als einer Kultarnation hängen, wie zu zeigen sein

wird, mit seinen Erfahrungen im Exil in direkter Weise zusammen.

Tang gilt heute aufgrund seines sehr umfangreichen, thematisch breiten

philosophischen Werks, das grösstenteils nach 1949 entstand, als einer der

wichtigsten Repräsentanten einer zweiten Generation moderner Konfuzianer.5
Zweifelhaft ist hingegen, ob er sich selbst als Repräsentant einer "Bewegung" eines

so genannten modernen Konfuzianismus sah. Von einer solchen Bewegung hatte

bis 1978: ders. Riji. Für eine biographische Notiz s. beispielsweise: Bresciani, Reinventing

Confucianism, S. 301-303. Qin, Zhongguo xiandai shi cidian, S. 250.

2 Tang erhält die Professur 1963 und bekleidet sie bis zu seiner Emeritierung 1974; auch die

ihm verbleibenden vier Lebensjahre engagiert er sich akademisch.

3 Eine gute Übersicht über die Zeitschriften, in denen Tang publizierte, bietet: Feng, Tang

Junyi xianshengjinianji, S. 7-28.
4 Fang, Xiandai xin rujia xue an, Bd. 1, S. 23f.
5 Tang verfasste über 450 Schriften; davon erschienen zu Lebzeiten 20 in Buchform. Vgl.

Tang, Nianpu, Zhushu Nianbiao, S. 3-71. Feng, Tang Junyi xianshengjinianji, S. 29-117.

AS/EA LVIII-4-2004, S. 867-894



Tang Junyi und die Hermeneutik der Nationalkultur 869

der Philosoph He Lin ÄKf (1902-1992) 1941 erstmals gesprochen.6 In der

gegenwärtigen Forschung wird auf die Gründung von Akademien und
Zeitschriften in der Zeit nach 1939 hingewiesen, wenn es darum geht, die Formierung

der vermeintlichen Bewegung nachzuzeichnen.7 Tatsächlich handelte es

sich aber wohl eher um eine recht lose akademische, vielleicht auch

kulturpolitische Zusammenarbeit verschiedener Persönlichkeiten, die weder politisch
noch sozial fest verankert war. Tang Junyi spielte dabei in der Zeit vor 1949

allem Anschein nach keine zentrale Rolle.
Auch für die Zeit nach den Umwälzungen von 1949 kann nur unter grossen

Vorbehalten von einer "Bewegung" emigrierter Intellektueller gesprochen werden.

Der politisch aktive Zhang Junmai MWiffll (1886-1969), selbst einer der

Protagonisten, spricht 1962 zwar von einer Bewegung ("movement") und identifiziert

die 1951 in Hongkong gegründete Zeitschrift Rensheng À4 als deren

Organ. Das 1949 von Tang Junyi, Qian Mu und anderen in Hongkong gegründete

New Asia College (Xin Ya Shuyuan M^IWÊ,)8 bezeichnet Zhang in
diesem Zusammenhang als "center for the reappraisal and revival of Confucianism".

Zudem erwähnt er, eine programmatische Plattform andeutend, ein von
ihm selbst sowie von Tang Junyi, Mou Zongsan und dem Philosophiehistoriker
Xu Fuguan &&Ü (1903-1982) unterzeichnetes, 1958 in Minzhu Pinglun ^
jÈE W ak (The Democratic Review) veröffentlichtes, ziemlich umfangreiches
Manifest mit dem Titel Die chinesische Kultur und die Welt.9 Das vermag
jedoch nicht darüber hinwegzutäuschen, dass die prominentesten Vertreter der

"Bewegung" - aus den verschiedensten Gründen - sich in den genannten
Bereichen höchstens während kurzer Phasen vollzählig und gemeinsam engagieren:
Zhang Junmai selbst lebt in den USA, Tang Junyi sowie Qian Mu seit 1949 in

Hongkong, Mou Zongsan bis 1960 in Taiwan, danach in Hongkong, und als Xu
Fuguan es ihm 1969 schliesslich gleich tat und vom autoritär regierten Taiwan

6 Gu, Zhongguo qimeng de lishi tujing, S. 139.
7 Beispielsweise: Fang, Xiandai xin rujia xue an, Bd. 1, S. 17-19, 22-24. Bresciani,

Reinventing Confucianism, S. 18-21.
8 Der Gründung des New Asia College geht jene einer Abendschule (Yazhou Wen-

shang Ye Xueyuan SïfHAi^ft^K) am Nationalfeiertag der Republik China
1949 voraus; am 28. Februar 1950 erfolgt die Umbennung in New Asia College.
Tang, Nianpu, S. 70f.

9 Zhang, The Development of Neo-Confucian Thought. Bd. 2, S. 7. Das Manifest
wird von Tang Junyi entworfen und in Zusammenarbeit mit den anderen drei
Autoren fertig gestellt. Zur Erscheinungsweise des Manifests s. die Literaturangaben
zu Zhang, Zhongguo wenhua yu shijie.

AS/EA LVIII-4-2004, S. 867-894



870 Thomas Fröhlich

nach Hongkong emigriert, ist das Erscheinen von Rensheng, dem besagten

"Organ", bereits eingestellt.10
Auch ideell scheinen Differenzen zwischen den einzelnen Exilintellektael-

len bestanden zu haben. Obwohl nämlich alle fünf auch politische Denker sind,

kann, so weit erkennbar, von keiner gemeinsamen politischen Programmatik
gesprochen werden. Tang Junyi und Xu Fuguan tragen schon Anfang der 50er
Jahre eine öffentliche Debatte über ihr Demokratieverständnis und das Verhältnis

von Wissenschaft und Politik aus.11 Was die Zusammenarbeit von Tang und

Qian angeht, so kooperieren sie zwar bei der Gründung des New Asia College,
aber Qian unterzeichnet das von Tang entworfene Manifest von 1958 nicht.12

Zudem weist Tang Junyi in privater Korrespondenz, in der das Manifest zur
Sprache kommt, ausdrücklich darauf hin, es gelte den Verdacht zu vermeiden,
man wolle sich zu einer "Partei" zusammenschliessen.13 Als parteipolitische
Plattform ist das Manifest also offensichtlich nicht konzipiert. Was Tang Junyi
anbelangt, so bekundet er sein Desinteresse an politischem Aktivismus denn

auch explizit.14 Er unterscheidet sich darin deutlich vom 22 Jahre älteren Zhang
Junmai, der bereits Anfang der 30er Jahre eine politische Partei gründete und

Anfang der 50er Jahre während kurzer Zeit intensiv, aber vergeblich versucht,
eine politische "Dritte Kraft" zu organisieren.15 Schliesslich sei ebenfalls daran

erinnert, dass die Bezeichnung der behaupteten Bewegung als "neokonfuzianisch"

(xin ruxue IfrfS^ I xin rujia §\MW-) in den Schriften der genannten
Intellektuellen aus den 50er und 60er Jahren nur vereinzelt und ohne einheitlichen

inhaltlichen Bezug auftaucht. Zhang Junmai etwa betitelt mit diesem

Begriff, so er ihn überhaupt gebraucht, nicht in erster Linie den zeitgenössischen

Konfuzianismus, sondern konfuzianische Strömungen der späten Kaiserzeit.

Dadurch zementiert er einen Begriffsgebrauch, der bis heute der einschlägigen

Forschung in westlichen Sprachen insofern Schwierigkeiten bereitet, als sich

nun der Terminus "Neo-Confucianism" (und dessen Übertragungen in andere

europäische Sprachen) zur Bezeichnung des spätkaiserzeitlichen konfuziani-

10 Rensheng erscheint bis 1968, Minzhu Pinglun bis 1966.

11 Mou Zongsan ergreift dabei Partei für Tang. Lee, Xu Fuguan and New Confucianism in

Taiwan (1949-1969), S. 186-188, 192-204. Auch zwischen Qian Mu und Xu Fuguan

kommt es Ende der 50er, Anfang der 60er Jahre zu Differenzen. Ebd., S. 208-218.
12 Die Gründe hierfür sind nicht vollständig geklärt; vgl. ebd., S. 209.

13 Tang, Shujian, S. 116 (Brief vom 28. November 1957 an Mou Zongsan und Xu Fuguan).
14 Beispielsweise in einem in der Zeitschrift Ziyou Ren II È À 1955 erschienenen Artikel.

Tang, Zhonghua renwen yu dangjin shijie bubian, Bd. 9, S. 421.

15 Xue, Minzhu xianzhengyu mlnzuzhuyi de bianzhengfazhan, S. 52f.

AS/EA LVIII-4-2004, S. 867-894



Tang Junyi und die Hermeneutik der Nationalkultur 871

sehen Denkens einbürgert, und sich damit gerade nicht auf den "neuen
Konfuzianismus" des 20. Jahrhunderts bezieht.16

Was die konfuzianischen Exilintellektaellen jedoch verbindet, ist ihr Sen-

dungsbewusstsein. Dieses manifestiert sich sehr deutlich dort, wo sie sich im
Kontext ihrer Beschäftigung mit der westlichen Zivilisation und zeitgenössischen

politikgeschichtlichen Erfahrungen, insbesondere "1949", über die
Zukunft der chinesischen Kultur und Chinas als Nation Gedanken machen. Welche

Bedeutung dabei ihren jeweiligen Exilerfahrungen zukommt, lässt sich nicht
pauschal beurteilen: Zum einen unterscheiden sich Hongkong, Taiwan und

Amerika als Orte des Exils in vielfältiger Hinsicht sehr deutlich voneinander,

zum anderen lässt sich beim gegenwärtigen Stand der Forschung kaum
Allgemeingültiges darüber sagen, wie diese Denker ihr Exil jeweils erlebten und zu

bewältigen versuchten. In Bezug auf Tang Junyi kann aber zumindest festgehalten

werden, dass sein Umgang mit dem Exil nicht nur in zeitgeschichtlicher
oder biographischer Hinsicht von Interesse ist, mehrere seiner Schriften zeugen
nämlich von seinem Bemühen um eine geistige Auseinandersetzung mit dem

Exil. Dies soll hier im Vordergrund stehen.

Tang schreibt Anfang der 60er Jahre zwei längere Artikel über das Exil, die

in der Zeitschrift Zuguo Zhoukan $â Hü M T'J erscheinen und die Titel "Über das

Fallen und Vergehen der Blüten und Früchte der chinesischen Nation - zugleich
über Bedeutung und Wert des Bewahrens und eine Botschaft für Persönlichkeiten

in Übersee"17 sowie "Das Fallen und Vergehen der Blüten und Früchte

und das Pflanzen eines heiligen Baumes durch das Selbst"18 tragen. Zuvor
schon kam er auf das Exil zu sprechen, vor allem in der zweiten Hälfte der 50er

Jahre: mehrmals anlässlich von Ansprachen zum Stadienbeginn vor den Studenten

des New Asia College, sodann in kürzeren Zeitschriftenbeiträgen, und

schliesslich auch im erwähnten Manifest von 1958. Thematisch bezieht Tang die

16 Das englische "Neo-Confucianism" verwendet Zhang 1957 mit Bezug auf den Zeitraum

von der Tang- bis zur Qing-Dynastie. Zhang, The Development ofNeo-Confucian Thought.

Bd. 2, S. 7f. In derselben Bedeutung gebraucht er 1963 das Chinesische "xin rujia" (s.

seinen Aufsatz in Rensheng, Nr. 297 [März 1963] mit dem Titel "Xin rujia sixiang shi xie

wan yihou" [ff*^S«ÌS^Wff ]).
17 "Shuo Zhonghua minzu zhi hua guo piaoling - jian lun baoshou zhi yiyi yu jiazhi bing

jinggao haiwai renshi" tft4^ßK£ffiJIÜ* - *Üftft^ÜK»llffiÄM®SJS
*h A±, Zuguo Zhoukan, 35, Nr. 1 (1961).

18 "Hua guo piaoling ji linggen zi zhi" fëSUÇ&utë g tt, Zuguo Zhoukan, 44, Nr. 4

(1964). Die beiden Aufsätze erschienen zusammen mit einem Nachdruck des Manifests und

zwei in der Ming Bao Yuekan BJlöt.flfiJ veröffentlichten Vortragsmitschriften 1974 in

Buchform. Tang, Shuo Zhonghua minzu zhi hua guo piaoling.

AS/EA LVIII-4-2004, S. 867-894



872 Thomas Fröhlich

Exilsituation jeweils auf die chinesische Nationalkultar und die Lage Chinas als

Nation. Seine Sprache ist dementsprechend stellenweise pathetisch und expressiv.

Das Vokabular enthält Ausdrücke wie "Boden", "Heimat" oder "Mutterland",

die an nationalistisch-chauvinistische Engführung denken lassen. Es gilt
dabei allerdings im Auge zu behalten, dass zwischen chinesischen und beispielsweise

deutschen Sprachregistern historisch bedingte Unterschiede bestehen.

Tangs Vokabular ist jedenfalls nicht Ausdruck nationalistischen, sondern
patriotischen und konservativen Denkens. Hinter dem Pathos entspinnt sich seine

Reflexion über das Exil, die bestrebt ist, dem exilischen Selbst Möglichkeiten zu

Sinnstiftang und Subjektstabilisierung offen zu halten. Das kann, so ein zentraler,

holistischer Gedanke von Tang, nur einem Subjekt gelingen, das sich

reflexiv-interpretatorisch wie auch in der praktischen Lebensführung der Matrix
der chinesischen Nationalkultar einzuschreiben vermag und sich darin als kulturell

und sittlich sitaiertes Subjekt konstituiert. Die nationalkultarelle Matrix
begreift Tang nicht als starres, gegenständliches Gefüge von Werten,
Orthodoxien oder Dogmen, sondern als feinmaschiges normatives Gewebe aus sich

beständig fortsetzenden, individuellen Neuaneignungen und Interpretationen
kultureller Bestände im weitesten Sinn. Hand in Hand geht damit das Gewahrwerden

der Gefahr einer scheiternden Sitaierung, das heisst der Verwundbarkeit
eines exilischen Subjekts, dessen Interpretationshorizont durch positivistische,
normativ nicht mehr anschlussfähige Objektivierungen der Nationalkultar
verdunkelt wird.

Leere

Hongkong ist für Tang Junyi "Kolonie der Engländer", es ist, wie er schroff
formuliert, weder "unser Boden" noch sind die Engländer "unser Volk".19 Nicht
ohne Irritation stellt Tang fest, dass bis Anfang der 60er Jahre viele "Landsleute
in Übersee", also nicht nur die Emigranten in Hongkong, sondern auch in
Taiwan, Südostasien, in Europa oder Amerika lebende Chinesen, einen Sinneswandel

vollzogen und sich damit abzufinden begannen, nun "langfristig fern der
Heimat zu leben".20 Diese Neuorientierung setzte laut Tang Mitte der 50er Jahre

ein, wobei die Entspannung in der internationalen Politik eine wichtige Ursache

19 Tang, Shuo Zhonghua minzu zhi hua guo piaoling, S. 29; vgl. ebd., S. 43.

20 Ebd., S.l.

AS/EA LVIII-4-2004, S. 867-894



Tang Junyi und die Hermeneutik der Nationalkultur 873

gewesen sei.21 Im Verständnis von Tang zeitigt diese veränderte Einstellung
zum Exil problematische Konsequenzen: 1956 weist er mit Besorgnis daraufhin,
dass je länger Menschen in einer Kolonie lebten, desto leichter sie vergessen
würden, woher sie kamen und weshalb sie in die Kolonie gelangten. Anlass zu

diesen Bemerkungen bietet ihm die Beobachtung, wonach bei Fragen, welche

die Staatlichkeit Chinas, die chinesische Nation und die "Menschheitskultar"
betreffen, nicht nur die in Hongkong aufgewachsenen Studenten des New Asia

College, deren Anteil von Jahr zu Jahr grösser wurde, anscheinend keine emotionale

Betroffenheit verspüren. Es bereite, wie Tang bemerkt, auch der "Jugend"
und "hochrangigen Intellektuellen", die eigentlich im "Exil" (liuwang iföt)22
lebten, zusehends mehr Mühe, ihre diesbezügliche Verantwortung zu erkennen.23

Ethnische Zusammengehörigkeit insinuierend mahnt er an, es sollte nicht

vergessen werden, dass sowohl jene "Chinesen", die ins Exil gingen, als auch

die in Hongkong geborenen "ursprünglich vom Festland stammen".24 Die
emotionale und lebenspraktische Gewöhnung an das Exil und den Exilort gefährdet
in den Augen von Tang demnach das Überleben der Exilierten als einer

Schicksalsgemeinschaft.

Sich in das Exildasein in Hongkong zu fügen, ist für Tang gleichbedeutend
mit der Gewöhnung an ein Leben in kultureller Einöde: Welche geistigen
Assoziationen verbinden sich denn, fragt er die Studenten des New Asia College

zum Stadienbeginn im September 1959, mit "Hongkong"? - doch nur solche,
die einen an Tycoons und Geschäftsleute aus Industrie und Handel denken

lassen. Kulturell sei Hongkong bedeutungslos, zumal sich vor Ort keine nennenswerten

Bibliotheken, Museen, wissenschaftlichen Symposien oder akademischen

Vereinigungen fänden. Einzig Handelsware aus aller Herren Länder gebe es hier.
Es reiche deshalb nicht aus, einfach nur "Hongkonger" zu sein, das sei man

21 Ebd.

22 Leo Ou-fan Lee zufolge waren im "vormodernen" China keine Vorstellungen von "Exil"
bekannt: "Verbannung" (z.B. "liu fang" ;M,Wi) bedeutete weder Emigration in Gebiete

ausserhalb des Herrschaftsbereichs, dem die Verbannten angehörten (sondern an dessen

Peripherie), noch lag dem eine Entscheidung zugrunde, welche die Verbannten selbst trafen.

Das moderne "liuwang" hingegen komme einer "dictionary definition" von Exil wohl
näher. Lee, "On the Margins of the Chinese Discourse", S. 226. In Bezug auf Tang Junyi
darf angenommen werden, dass er seine Emigration in das koloniale Hongkong nicht als

"Verbannung" in der oben dargelegten, älteren Bedeutung verstand. Die Frage nach der

Verwendung des Exilbegriffs auf das "vormoderne" China verdiente jedoch eine vertiefte

Betrachtung.
23 Tang, Zhonghua renwen yu dangjin shijie bubian, Bd. 9, S. 428, 431.

24 Ebd., S. 432.

AS/EA LVIII-4-2004, S. 867-894



874 Thomas Fröhlich

schliesslich schon allein aufgrund der Tatsache, hier zu leben. Das Bildungsideal
des New Asia College bestehe demgegenüber darin, die Studenten dabei zu

unterstützen, "beeindruckende Chinesen" und "Weltbürger von kolossaler

[geistiger] Statur" zu werden. Am New Asia College würden aus diesem Grunde

die chinesische Kultur und die Weltkultaren erforscht, man studiere Du Fu, Li
Bai, Konfuzius, Menzius, Xunzi und Zhu Xi genauso wie Piaton, Aristoteles,
Kant, Hegel, Dante und Shakespeare. Alle Genannten befänden sich ausserhalb

des engen geistigen Spektrums von Hongkong. Die "geistigen Intentionen" des

New Asia College beschränken sich, wie Tang feststellt, daher nicht auf Hongkong,

sondern richten sich auf China und die ganze Welt.25

Das Spektrum der Geistigkeit des New Asia College umfasst nach Tang
sowohl die politische und kulturelle Lage Chinas als auch wissenschaftliche und

kulturelle Strömungen, wie sie sich weltweit manifestieren.26 Es gelte nun, den

Kulturen Asiens, zu denen mit der chinesischen und der indischen Kultur solche

gehörten, die älter als die europäischen Kulturen seien, "neues Leben"
einzuflössen, denn in den vergangenen zweihundert bis dreihundert Jahren sei Asien

zum grössten Kolonialgebiet Europas herabgesunken. Von der Rückständigkeit
in wissenschaftlicher und technisch-industrieller Hinsicht dürfe jedoch nicht auf
die Rückständigkeit der gesamten "Geistigkeit" asiatischer Kulturen geschlossen
werden.27

Der Wirtschafts- und Handelsplatz Hongkong ist laut Tang aufgrund der

kulturellen Engräumigkeit als Stätte der Wiederbelebung asiatischer Kulturen
allerdings wenig geeignet. In seinen kaum entwickelten geistig-kulturellen,
"humanistischen"28 Bereichen offenbart sich Hongkong als gewissermassen

25 Ebd., S. 505f; vgl. auch S. 488, wo Tang meint, die Studenten sollten danach streben,

"wahre Chinesen" zu werden.

26 Ebd., S. 457.

27 Ebd., S. 458. Tangs Konzept eines neuen Asiens enthält keinerlei Vorstellungen von einer

ethnischen Homogenität einer "gelben Rasse" und unterscheidet sich insofern deutlich vom
Pan-Asianismus, wie er in den 1890er Jahren in Japan und von Liang Qichao zwischen 1896

und 1899 propagiert wurde. Tangs Begriff eines "neuen Asiens" liegt dem

"Kosmopolitismus" näher, mit dem Liang nach 1919 die Verantwortung der einzelnen Angehörigen
der chinesischen Nation für die Weltzivilisation hervorhob. Huang, "Liang Ch'i-ch'ao", S.

80-82 (Pan-Asianismus). Tang, Global Space and the Nationalist Discourse ofModernity,
S. 192f. (Kosmopolitismus).

28 Der humanistische Kernbereich umfasst bei Tang die Bereiche der Moral und Ethik,
Philosophie, Kunst, Musik, Literatur und Religion. Wissenschaften und Ökonomie liegen an

der Peripherie des Kernbereichs, während sich die Bedeutung von Politik darauf beschränkt,

staatliche und gesellschaftliche Rahmenbedingungen humanistischer Tätigkeitsbereiche zu

AS/EA LVIII-4-2004, S. 867-894



Tang Junyi und die Hermeneutik der Nationalkultur 875

leerer Ort, an dem weder kulturhistorische Zeitverläufe noch geistesgeschichtliche

Tiefe erfahrbar werden. Tang fasst diese Diagnose in die eindringliche,
bildhafte Beschreibung des Exils als eines geistigen und emotionalen Schwebezustands:

Zu Beginn des Exils in Hongkong habe man sich "nach allen Seiten

umgeschaut und nur grenzenlose Weite erblickt".29

Isolation

Nach Tangs Überzeugung birgt die gegenwärtige Lage der Exilchinesen, deren

"Mutterland zerstört und [deren] Heim verloren ist",30 die deshalb mit ihren
Lebens- und Bildungsidealen "im Leeren hängen", "vagabundieren" und "vom
Wind fortgetragen" werden,31 eine spezifische Gefahr in sich. Von dieser
Gefahr entwirft er jenes Bild, das den beiden Aufsätzen, die er zu Beginn der 60er

Jahre über das Exil schreibt, den Titel verleiht: Es ist das Bild der chinesischen

Nation als eines grossen Baumes, der abzusterben droht und dessen Blüten und

Früchte herabfallen und vergehen oder allmählich vom Wind verstreut werden.

Die verwehten Blüten des Baumes werden fortan in fremden Gärten, in feuchter

Erde von Mauerecken überdauern.32 Die chinesische Nation vermag, wie Tang
seine Metapher erläutert, ihr Territorium, ihre Geschichte und Kultur, ihre
Sittlichkeit und Ethik, ihre Sitten und Bräuche, ihre Sprache und Schrift nicht mehr

zu bewahren.33 Fehlen einer Nation aber eine gemeinsame Kultur34 und Sprache,

gemeinsame Bräuche und Gewohnheiten, so wird sie sich im Verständnis

von Tang nicht länger durch "Verschmelzung" und "Absorption" - d.h. durch

nicht abreissende Ketten von Interpretationen und Neuaneignungen national-
kultureller Formationen durch die Einzelnen - festigen können. Damit käme

gewährleisten. Tang, Renwen jingshen zhi chongjian, S. 63-66, 401-403. Insbesondere für
das Bildungswesen ist im Verständnis von Tang eine humanistische Prägung von zentraler

Bedeutung.
29 Zhang, Zhongguo wenhua yu shijie, S. 4.

30 Tang, Zhonghua renwen yu dangjin shijie bubian, Bd. 9, S. 470.

31 Ebd., S. 478.

32 Tang, Shuo Zhonghua minzu zhi hua guo piaoling, S. 2.

33 Ebd., S. 22.

34 Wenn hier von "Kultur" im Sinne interpretationsbedürftiger normativer Formationen von
Werten und lebensweltlichen Praktiken die Rede ist, so schliesst dies bei Tang die

Bindungsfaktoren der Sittlichkeit und Ethik explizit mit ein; s. beispielsweise Tang, Renwen

jingshen zhi chongjian, S. 63-66.

AS/EA LVIII-4-2004, S 867-894



876 Thomas Fröhlich

auch die unter Bedingungen von Modernität ohnehin erschwerte normative

Reintegration ausdifferenzierter gesellschaftlicher, ökonomischer und politischer
Bereiche in eine kultarnationale Ordnung35 zum Stillstand. Mit der Verflüchtigung

des nationalkultarellen Wertehorizonts würde sodann die "geistige
Entschlossenheit" der Einzelnen, die Existenz der Nation zu wahren, unvermeidlich
abbröckeln.36 Mit diesem Zerfall bahnt sich, wie Tang sich ausdrückt, die

"grosse Tragödie der Nation" an.37

Tang versteht hier die chinesische Nation auf gewissermassen klassische

Weise als Kultarnation, auch wenn ihm kein chinesisches Begriffswort für
"Kultarnation" zur Verfügung steht. Repräsentanten einer Kultarnation gehen

zum einen wie selbstverständlich davon aus, dass der kultarnationalen Ordnung
historische Wirklichkeit zukommt, zum anderen unterstellen sie, es handle sich
dabei um eine normativ erstrebenswerte Ordnung, die es ihren Angehörigen
ermögliche, sich autonom zu einer Einheit zu bestimmen. Die Kultarnation wird
als Trägerin spezifischer Werte, Normen und lebensweltlicher Praktiken
aufgefasst, welche die durch sie errichtete Ordnung menschlichen Zusammenlebens
als wünschenswert erscheinen lassen. Die Werte und Ideale des kultarnationalen
Gefüges entstammen, so wird unterstellt, der normativ produktiven Nationalkultar;

dasselbe gilt für die Kriterien der Zugehörigkeit von Einzelnen oder von
Kollektivitäten zur Kultarnation.38 Die Nationalkultar erweist sich so als die

wichtigste Kohäsionskraft der Nation und zugleich als Quelle kollektiver wie
individueller Sinnstiftang, aus der sich Weltauslegung und Subjektstabilisierung
ergeben. Die grosse historische Kontinuität der Kultarnation, von der Vertreter
kultarnationaler Vorstellungen meist ausgehen, ergibt sich demnach vor allem

aus der normativen Kontinuität nationalkultareller Vergangenheit. In Tangs Bild
vom entwurzelten Baum vollzieht sich der endgültige Zusammenbruch der

Nation daher als Folge der Auflösung ihrer kulturellen Bindungskräfte
beziehungsweise ihres Wertehorizonts. Den territorialen Umrissen der Nation kommt

35 In Bezug auf den Bereich von Politik: ebd., S. 388, 390-392, 401^03, 409, 423.

36 Tang, Shuo Zhonghua minzu zhi hua guo piaoling, S. 5.

37 Ebd., S. 23.

38 Lepsius, "Nation und Nationalismus in Deutschland", S. 193f, 197. In der Nationalismus¬

forschung wird der Begriff der Nation schon seit einiger Zeit als Begriff einer "gedachten

Ordnung" konzipiert und nicht mehr als Kategorie zur Beschreibung historischer
Wirklichkeit gebraucht. Damit wird in Rechnung gestellt, dass die Nation im Unterschied zum
Nationalstaat weder über feste staatliche Aussengrenzen noch eindeutig zurechenbare

verfassungsrechtliche Institutionen verfügt. Vgl. beispielsweise Koselleck, "Volk, Nation,
Nationalismus, Masse", S. 148f.

AS/EA LVIII-4-2004, S. 867-894



Tang Junyi und die Hermeneutik der Nationalkultur 877

hingegen keine zentrale Bedeutung zu.39 Wäre die territoriale Integrität der

Nation, beispielsweise in der Gestalt des Nationalstaats, allein ausschlaggebend
für ihren Fortbestand, so brauchte Tang rund 12 Jahre nach 1949 keine
Metaphorik mehr zu bemühen. Wo er von der chinesischen Nation spricht, geht er
denn auch wie selbstverständlich davon aus, dass deren Territorium keine

staatliche Einheit mehr darstellt. Die Kultarnation hat, mit anderen Worten, kein

Staatsgebiet mehr zu verlieren. Was ihr nun abhanden zu kommen droht, ist ihre
Nationalkultar - darin besteht ihre wirkliche Verwundbarkeit: Während eine

"Kultur" im Verständnis von Tang die Fähigkeit hat, die Nation zu "überschreiten"

und auch dann noch fortzubestehen, wenn die Nation schon untergegangen
ist, vermag es die Nation umgekehrt nicht, ohne ihre "ursprüngliche Kultur" zu
überdauern.40

Wenn Tang auf die Symptome dieses schleichenden Zerfalls zu sprechen

kommt, so stellt er seine Beobachtungen ausdrücklich unter den Vorbehalt, dass

die Tragödie kein "moralisches Problem" sei. Es geht ihm demnach nicht darum,
moralische Urteile darüber zu fällen, wie die Leidtragenden dieser "Tragödie"
ihre Emigration bewältigen.41 Er nimmt jedoch Entwicklungen wahr, die seine

Besorgnis erregen: So fragt er rhetorisch, welche Bräuche und Gewohnheiten
denn heutzutage in den Gesellschaften der Übersee-Chinesen (Huaqiao shehui

-ÜfRiiH") überhaupt noch bewahrt würden.42 Bedenklich scheint ihm zudem,
dass sich die chinesische Jugend (Zhongguo qingnian 41 H T=f^) Taiwans und

Hongkongs - Tang denkt hier in erster Linie an eine Bildungselite - seit einigen
Jahren über die ganze Welt verstreue und in "vergleichsweise zivilisierten
Staaten" wie den USA eine ausländische Staatsbürgerschaft annehme. In vierzig
bis fünfzig Jahren könnten sich, so befürchtet er, die "Gesellschaften der
Übersee-Chinesen" aufgelöst haben. Nicht einmal mehr dem Namen nach würden die

im Ausland lebenden Chinesen (Zhongguo qiaomin ^HfraK) dann noch als

Chinesen bestehen.43 Diese Gefahr hält Tang auch deshalb für akut, weil er die

39 Es liegt in verschiedener Hinsicht nahe, zwischen Tang Junyis Begriff der chinesischen

Kulturnation und Nationalkultur einerseits und Tu Wei-mings Konzept eines "cultural China"

andererseits einen Zusammenhang zu sehen, und zwar auch in Bezug auf die
Metaphorik, zumal ein von Tu ediertes Buch, in dem er sein Verständnis von "cultural China"

erläutert, den Titel The Living Tree trägt. Tu, "Preface to the Stanford Edition", S. viii.
Ders., "Cultural China", S. 25f.

40 Tang, Shuo Zhonghua minzu zhi hua guo piaoling, S. 53.

41 Ebd., S. 2.

42 Ebd., S. 5.

43 Ebd., S. 2.

AS/EA LVIII-4-2004, S. 867-894



878 Thomas Fröhlich

Überseechinesen in südostasiatischen Ländern als politisch, ökonomisch, sozial

und kulturell benachteiligt und unterdrückt ansieht.44

Gravierender scheinen ihm aber jene Konsequenzen der sich anbahnenden

"Tragödie" zu sein, die sich in der Elitenkultar feststellen lassen. Hier macht er
ein kolonisiertes, knechtisches Bewusstsein aus, das sich etwa dort zeige, wo in

Wissenschaft, Bildung und Kunst die Selbstachtung verschwunden sei und daher

keine "eigenen Massstäbe" mehr gesetzt würden.45 So schätzten laut Tang
Chinesen die Exponate aus dem Palastmuseum erst, nachdem diese als Leihgaben in

Amerika auf grosses Interesse gestossen waren.46 Nicht minder beunruhigt Tang
die schwindende Präsenz der Sprachen Chinas (Zhongguo yuwen ^IH in 3t),
die selbst in "Haushalten zahlreicher hochrangiger chinesischer Intellektueller in
Amerika und Europa" nicht mehr gepflegt würden. In Hongkong sei sogar in
einer Sitzung zur Vorbereitung der Gründung der Chinese University of Hong
Kong mehrheitlich Englisch gesprochen worden, ohne dass dies irgendjemanden

peinlich berührt hätte.47 Tang vermutet hier eine neue Entwicklung und weist

ausdrücklich darauf hin, dass sich in der Republikzeit (1912-1949) sogar die

Repräsentanten der Bewegung für Neue Kultur noch der chinesischen Sprache

bedient hatten.48 Überhaupt sei es inzwischen so, dass chinesische Akademiker
im Ausland studiert haben müssen, um bei ihren Landsleuten Beachtung zu

finden, denn selbst in der wissenschaftlichen Beschäftigung mit der chinesischen

Kultur fehlten eigene Massstäbe vollends. Das zeigt sich nach Tang auch darin,
dass in Hongkong die Absolventen des New Asia College beruflich und sozial

benachteiligt und marginalisiert werden.49

44 Ebd., S. 1. Tang erwähnt die Philippinen, Indonesien, Vietnam, Malaysia, Singapur und

Burma.

45 Ebd., S. 33, 35f. Tang erwähnt in diesem Zusammenhang Hegel und dessen Dialektik von

Herr und Knecht, allerdings ohne den Bezug auf das kolonisierte Bewusstsein eingehend zu

erläutern. Ebd., S. 33. Es mutet zunächst wie eine sonderbare Ironie an, dass Tang sich hier

ausgerechnet auf Hegel bezieht, dessen Urteile über die chinesische Zivilisation wenig
schmeichelhaft ausfielen (fehlende Reife in der "Sphäre der Innerlichkeit"; noch ausserhalb

der "Weltgeschichte" liegend etc.). Mit Hegel hatte sich Tang aber schon Jahre zuvor eingehend

beschäftigt, vielleicht stellt er den Bezug also mit Bedacht her, um seine Bereitschaft

anzuzeigen, sich mit westlichem Gedankengut auf differenzierte Weise zu beschäftigen.
46 Ebd., S. 34.

47 Ebd., S. 5.

48 Ebd., S. 4.

49 Ebd., S. 36f.; vgl. auch ders., Zhonghua renwen yu dangjin shijie bubian, Bd. 9, S. 491f.

Tang erkennt allerdings auch Anzeichen für eine Entwicklung, die auf eine sich ausweitende

kulturelle Präsenz Chinas in der Welt schliessen lassen, etwa die wachsende Be-

AS/EA LVIII-4-2004. S 867-894



Tang Junyi und die Hermeneutik der Nationalkultur 879

Tangs Ausführungen münden in die ominöse Bemerkung, in Taiwan und

Hongkong seien "sogar die Massstäbe für die chinesische Gelehrsamkeit in die

Hände von Aussenstehenden gelangt".50 Wenn das "gesamte soziale und kulturelle

Bewusstsein" die Tendenz aufweist, die "Massstäbe anderer zum Massstab

zu nehmen", um die Stellung eines Gelehrten und den Wert von Gelehrsamkeit

zu bestimmen, dann ist dies, so Tang, "der Anfang des vollständigen Zusammenbruchs

des nationalen Geistes".51

Lediglich dem Anschein nach lebt Tang hier einen anti-westlichen,
anti-kolonialen Reflex aus. Eine solche Deutung seines kritischen Impetus
würde zu kurz greifen und überdies quer zu seiner Überzeugung stehen, eine

Erneuerung Chinas als Kultarnation könne nur gelingen, wenn Errungenschaften
westlicher Zivilisation angeeignet werden, und zwar auch in den erwähnten

Kernbereichen geistiger Kultur, aus deren normativem Potential sich die "geistige

Entschlossenheit" zur Wahrung des Fortbestands der Nation konstituiert.52

Tangs Klage über die Marginalisierung der Absolventen des New Asia College
erweist sich in diesem Zusammenhang als aufschlussreich. Er spielt damit auf
die geistige, soziale und emotionale Isolation an, als die er das Exil im
geistesgeschichtlich leeren Raum von Hongkong empfindet. Vertieft wird dieses

Gefühl der Vereinzelung dadurch, dass eine Mehrheit ihre Emigration offenbar
anders bewältigt und die "Tragödie" der Kultarnation gar nicht mehr erleidet.

Das Exil wirkt damit nicht nur durch die territoriale Begrenztheit der Insel und

durch das verschwindend kleine kulturelle Spektrum Hongkongs beengend,

sondern auch dadurch, dass jene, welche die Tragödie noch erkennen, als

Generation53 isoliert sind: zum einen gegenüber einer älteren Generation, die nicht im
Exil war, und gegenüber Nachgeborenen, die sich nicht mehr als Exilierte

fühlen; zum anderen gegenüber jenen aus der Exilgeneration, die ihr Exildasein
ohne Kenntnis vom wahren Ausmass der Bedrohung der chinesischen Kultar-

deutung der chinesischen Kultur und Sprache in den Curricula ausländischer Universitäten.

Ders., Shuo Zhonghua minzu zhi hua guo piaoling, S. 44.

50 Ebd., S. 38. Offensichtlich bereitet Tang die Vorstellung einer durch die westliche Sinologie

geprägten Beschäftigung mit der chinesischen Kultur und Geschichte grosse Sorgen.

51 Ebd., S. 37.

52 Vgl. dazu beispielsweise Zhang, Zhongguo wenhua yu shijie, S. 4f, 18, 32-35, 41f.
53 Dieser Gebrauch des Begriffs "Generation" folgt in soziologischer Hinsicht jenem der

Migrationsforschung: Immigranten werden dort einer "ersten Generation" zugerechnet, die

Nachkommenschaft dieser ersten Generation, die im Land, das Ziel der Emigration war,
geboren wird, als "zweite Generation". Pan, 77î<? Encyclopedia ofthe Chinese Overseas, S.

17.

AS/EA LVIII-4-2004, S. 867-894



880 Thomas Fröhlich

nation fristen. Die Zeiterfahrung des Exilintellektaellen ist somit von der Isolation

geprägt, die durch die beständig schrumpfende Präsenz der Reflexion des

Exildaseins als nationalkultareller "Tragödie" erzeugt wird.

Tangs Bemerkung, seit der Mitte der 50er Jahre habe ein Sinneswandel

unter den Emigranten stattgefunden, weist darauf hin, dass er in diesem

Zeitraum die Entstehung eines kulturellen Bewusstseins zu erkennen glaubt, das sich

nicht mehr oder nur noch bruchstückhaft der normativen Kontinuität der

Nationalkultar zuschreiben lässt. Wo Tang in diesem Kontext die chinesische

Kultur thematisiert, spricht er zwar immer noch einheitlich von "China" als

"Zhongguo" 41 H oder, stärker kulturell konnotiert, "Zhonghua" 4* ¥, aber

seine Bezeichnungen für Chinesen ausserhalb des Festlandes lassen anklingen,
dass er Tendenzen sich aufgliedernder Gemeinschaften von Emigranten
wahrnimmt: In Bezug auf Taiwan und Hongkong ist sowohl von der "chinesischen

Jugend", als auch von einer "Gesellschaft von Chinesen" die Rede, die er mit
"Huaren shehui" ^AttH" oder "Zhongguoren zhi shehui" 4,HiÀ3ltt'É'
bezeichnet.54 Diese Begriffe werden nun aber stellenweise von jenem der

"Gesellschaften von Übersee-Chinesen" (Huaqiao shehui) überlagert, durch

einen Begriff also, der deutlich schwächere Konnotationen des national-
kulturellen Wertehorizonts trägt. 55 Tangs Unbehagen am schwindenden

Bewusstsein von der nationalen "Tragödie" drückt sich terminologisch also

dadurch aus, dass bei ihm die Bezeichnungen für "Chinesen" in Hongkong und

Taiwan mit jener der Übersee-Chinesen austauschbar werden - deshalb auch

seine Ermahnung der Studenten des New Asia College, sich nicht nur als

"Hongkonger", d.h. als Bewohner eines kultur- und geistesgeschichtlich leeren

Raums zu fühlen, sondern die geistige Selbstidentifizierung als "Chinesen" und

"Weltbürger" zu leisten.

54 Im heutigen Sprachgebrauch konnotiert "Zhongguoren" bisweilen Staatszugehörigkeit (VR
China oder Republik China) und "Huaren" ethnische und / oder kulturelle Zugehörigkeit zu

"China". Tu, "The Periphery as the Center", S. 25, 266. Es ist zu vermuten, dass Tang
sowohl mit "Zhongguoren" als auch "Huaren" die Zugehörigkeit zur Kulturnation andeutet.

55 Vgl. dazu: Tang, Shuo Zhonghua minzu zhi hua guo piaoling, S. 1-3, 39. Der Begriff "Hua¬

qiao" ^MSi stammt aus dem späten 19. Jahrhundert und impliziert einen Aufenthalt ausserhalb

Chinas im grösseren Kontext von Migration, und nicht nur von Exil. Ein solcher

Aufenthalt kann permanent sein und die Annahme einer neuen Staatsangehörigkeit ein-

schliessen. Von 1910 bis zur Regelung seines offiziellen Gebrauchs in der Volksrepublik
liess "Huaqiao" die Zugehörigkeit zur chinesischen Nation anklingen. Der Begriff wird in
der Volksrepublik und in Taiwan seither in verschiedenen Bedeutungen gebraucht. Pan, The

Encyclopedia ofthe Chinese Overseas, S. 16.

AS/EA LVIII-4-2004, S. 867-894



Tang Junyi und die Hermeneutik der Nationalkultur 881

Wollte man im Licht der gegenwärtigen Forschung über chinesische

Diaspora-Gemeinschaften hier den Begriff der Diaspora einführen, so könnte

man Tangs Position als Versuch verstehen, den kulturell oder ethnisch als

"chinesisch" identifizierten Bevölkerungsgruppen in Taiwan, Hongkong,
Südostasien und Übersee einen normativ stark geladenen Begriff von Diaspora als

zu privilegierende Variante von Selbstkennzeichnung zu unterbreiten. Tang
versucht in gewisser Weise, einer von ihm als sozial und kulturell zunehmend

hybrid wahrgenommenen, zeitgenössischen Diaspora, ein Verständnis von
Diaspora nahe zu legen, das die Erfahrungen des Exils als gemeinsames Leiden am
drohenden Untergang der chinesischen Nationalkultar wach hält.56

Das "wahrhaftige Selbst" und seine Hoffnungslosigkeit

Tang bezweifelt zwar nicht, dass die zeitgenössischen Diaspora-Gemeinschaften

- wobei es ihm insbesondere um deren geistige Eliten geht - am und im Exil
leiden, aber sie begreifen ihr Leiden, wie es ihm scheint, nicht als Konsequenz
eines dramatischen Bedeutungsverlusts des nationalkulturellen Wertehorizonts.
Es kommt nach Überzeugung von Tang damit zu einer normativ blinden

Wahrnehmung des Exildaseins, was dazu führt, dass die Emigranten nicht mehr
in den geteilten Erfahrungen kultureller Verletzlichkeit einer Schicksalsgemeinschaft

zusammenfinden. Einen wesentlichen Grund dafür sieht er im grassierenden,

positivistisch verkürzten Kultarbegriff emigrierter Bildungseliten. "Kultur"
erscheint dort nicht mehr als Bedeutangsgewebe von Wertvorstellungen,
moralischen Normen und lebensweltlichen Praktiken, das im ganzen überhaupt erst
die Voraussetzungen individueller Sinnstiftang und Weltbezüge im Horizont
einer Nationalkultar konstituiert. Unter dem Einfluss westlichen Gedankenguts
verfällt die emigrierte Bildungselite laut Tang einem positivistischen Kultarver-

56 McKeown, "Conceptualizing Chinese Diasporas, 1842 to 1949", S. 307-309. McKeown
weist darauf hin, dass eine Konzipierung von Diaspora in "two vastly divergent ideals, that

of diaspora-as-exile and diaspora-as-diversity" verankert sein kann. Ebd., S. 311. Indem er
den Patriotismus chinesischer Emigranten betont, steht Tang in einer Tradition, die sich bis

zum Anfang des 20. Jahrhunderts zurückverfolgen lässt. Ebd., S. 307. Zur Verwendung des

Begriffs der Diaspora in Bezug auf China vgl. auch Pan, The Encyclopedia ofthe Chinese

Overseas, S. 16f. Die Entstehung von Diaspora-Kulturen, mit denen eine Infragestellung
von essentialistischen Kulturbegriffen und normativ geladenen Modellen eines kulturellen
Zentrums und seiner Peripherie einhergeht, ist auch Reflexionsgegenstand postkolonialer
Diskurse. Ashcroft, Key Concepts In Post-Colonial Studies, S. 70.

AS/EA LVIII-4-2004. S. 867-894



882 Thomas Fröhlich

ständnis, das Kultarverstehen auf eine schroffe Subjekt-Objekt-Dichotomie
reduziert und die chinesische Kultur als Gemenge einzelner Forschungsgegenstände

fasst, die sich aus Relikten einer bereits untergegangenen Kultur
zusammensetzen.57 Nach Tangs Überzeugung wird die Tragödie der chinesischen

Nationalkultar, und damit der zentrale Aspekt der Exilerfahrung, dadurch in

völlig unangemessener Weise positivistisch "rationalisiert".58 In dieser normativen

Leere jenseits der Nationalkultar bliebe das Exil jedoch nur mehr als jene
"grenzenlose Weite" erfahrbar, die Tang nach seiner Ankunft in Hongkong

entgegenstarrte. Das Exil würde von den Einzelnen zwar noch erlitten, könnte
aber nicht mehr im gemeinsamen normativen Kontext der Nationalkultar

bewältigt werden.

Zu solcher Bewältigung des Exils ist laut Tang "wahrhaftiges
Selbstbewusstsein" nötig. Der Einzelne erlangt wahrhaftiges Selbstbewusstsein, und

damit sein "wahrhaftiges Selbst", dadurch, dass er sich Klarheit über die
"Unterweisung und Nährung" verschafft, die er in der Nationalkultar erhält.59 Zu
dieser Klarheit kommt er, indem er sich sein "Dasein" in der "wahren Realität"

vergegenwärtigt, das heisst in der Wirklichkeit von Sprache, Geschichte, Kultur,
von Sitten und Bräuchen der Nation, kurz: in der Nationalkultar.60 Lässt sich

der Mensch auf die "Unterweisung und Nährung" durch Sprache, Kultur, Sitten

und Bräuche ein und eignet sich also die Nationalkultar in Selbstbestimmung an,

so folgt er laut Tang seinem Wesensruf (xing ming füififr) und sucht die "Güte"
seines Wesens zu entfalten.61 Das menschliche Leben, das als Lebensruf (sheng-

ming Éfe^p") zunächst eine natürliche Tatsache ist, gewinnt "Dasein" erst in der

"wahren Realität" seiner historischen Wirklichkeit und erfährt darin zugleich

57 Zhang, Zhongguo wenhua yu shijie, S. 9-11. Tang ortet solche Tendenzen in der Soziologie,

Psychologie, Geschichtswissenschaft und Kulturanthropologie. Tang, Shuo Zhonghua minzu

zhi hua guo piaoling, S. 18.

58 Ebd., S. 7, 18.

59 Ebd., S.U.
60 Ebd., S. 8, 11.

61 Tang, Shuo Zhonghua minzu zhi hua guo piaoling, S. 11. Zu Tangs Verständnis der Ent¬

faltung des "Wesens", mit dem sich auch metaphysische Überlegungen verbinden s.

beispielsweise: Ders., Renwen jingshen zhi chongjian, S. 60-62, 416. Zhang, Zhongguo
wenhua yu shijie, S. 21-24. Nicht nur an dieser Stelle wird deutlich, dass Tang in Shuo

Zhonghua minzu zhi hua guo piaoling seine Gedanken zwar in einer Weise vorträgt, die

einer breiten Leserschaft Rechnung tragen soll, er dabei aber immer wieder einen

moralphilosophischen und metaphysischen Hintergrund andeutet. Huang Zhenhuas

Interpretation setzt hier an. Huang, "Shi chan lun Tang Junyi xiansheng you guan Zhonghua
minzu zhi hua guo piaoling yu linggen zi zhi zhi sixiang", S. 57-84.

AS/EA LVIII-4-2004, S. 867-894



Tang Junyi und die Hermeneutik der Nationalkultur 883

historische Kontingenz.62 Selbstbewusstsein konstituiert sich laut Tang demnach

dort, wo der Mensch kulturelle Werte "bewahrt", die er aus dem Dasein der

nationalkultarellen "Vergangenheit und Gegenwart" zu gewinnen vermag.63

Dieses Bewahren kann zwar "natürlich" oder "unmittelbar" vollzogen werden,
also ohne reflexiven Bezug zum Wertehorizont der Nationalkultar. Dennoch

wäre es, so Tang, "selbstverständlich" besser, wenn alle Einzelnen die
nationalkultarellen Bestände "analysieren und reflektieren" würden, denn "Bewahren"
sollte nicht auf das blosse Befolgen von Gewohnheiten reduziert werden:64 Die

nationalkultarellen Grundlagen des Daseins müssen gemäss Tang letztlich vor
dem "Gewissen" der Einzelnen bestehen können.65 Wo Tang eine Art von
Leitprinzip des Bewahrens anführt, erinnern seine Formulierungen an das konservative

Denken von Edmund Burke: Da eine Festlegung, wie nationalkultarelle
Wertmassstäbe abgewandelt werden sollten, schwer falle, seien Veränderungen

nur dort statthaft, wo man mit Bestimmtheit wisse, dass in Frage stehende

normative Elemente der Nationalkultar "ohne Wert" seien.66

Im positivistischen Gestus "spezialisierter Gelehrter", die eine "philosophische

oder wissenschaftliche Kultartheorie" anwenden, um vermeintlich objektiv
"wahre Werte" der "Unterweisung und Nährung" zu identifizieren, kann sich

demnach kein wahrhaftiges Selbstbewusstsein herausbilden, und es wird darin
auch kein wahrhaftiges Selbst konstituiert.67 Als ahistorisches Subjekt einer

positivistischen Subjekt-Objekt-Dichotomie wäre der Mensch für Tang daher ein

Wesen von lediglich abstrakter Wahrscheinlichkeit, das wie ein Natarding durch

einen Gott oder die Natur in die Welt gesetzt wird.68 Die Zeiterfahrung eines

solchen Subjekts wäre kultur- und geistesgeschichtlich leer, seine Zukunft

lediglich abstrakte Wahrscheinlichkeit, so dass sich kein historisches Bewusst-

62 Tang, Shuo Zhonghua minzu zhi hua guo piaoling, S.U.
63 Ebd., S. 24; vgl. auch ders., Zhonghua renwen yu dangjin shijie bubian, Bd. 9, S. 484.

64 Tang, Shuo Zhonghua minzu zhi hua guo piaoling, S. 12, 16.

65 Ebd., S. 20. Vgl. in diesem Kontext auch Luo Yijuns Erläuterung zu Tangs Verständnis von
"Selbstbewusstsein". Luo, "Shidai beiqing yu wenhua xinxin", S. 57.

66 Tang, Shuo Zhonghua minzu zhi hua guo piaoling, S. 8. Die Gründe für Tangs konservative

Haltung lassen sich vielleicht von einer Diagnose her verstehen, die Michael Walzer im

Zuge seiner Rekonstruktion der "Exilpolitik in der Hebräischen Bibel" stellt:
"Gemeinschaftliches Überleben und gemeinschaftliche Verletzlichkeit gehören zusammen, und diese

unauflösliche Verbindung bestimmte den weitgehend defensiven und konservativen Charakter

der Exilpolitik". Walzer, Exilpolitik in der Hebräischen Bibel, S. 55.

67 Tang, Shuo Zhonghua minzu zhi hua guo piaoling, S. 12.

68 Ebd., S.U.

AS/EA LVIII-4-2004, S. 867-894



884 THOMAS FRÖHLICH

sein für die Kontingenz des Daseins entfalten könnte.69 Bliebe der Mensch aber

ohne wahrhaftiges Selbstbewusstsein und deshalb im positivistischen Glauben,
das nationalkultarelle Bedeutangsgewebe objektivieren zu können, so würde er
sich selbst ausserhalb der Kulturgeschichte wähnen. Auf dieser vermeintlich
meta- oder ahistorischen Ebene würde er sich der historischen, und damit in
gewissem Masse kontingenten Verortang seiner Selbst- und Weltbezüge nicht
mehr bewusst sein. In solcher Kontingenzvergessenheit würde der Einzelne

gemäss Tang schliesslich auch nicht mehr imstande sein, die herausragende
Erfahrung des Exils - die sich anbahnende Tragödie der Kultarnation - als solche

überhaupt wahrzunehmen.70 Die fortschreitende gesellschaftliche Marginalisie-

rung der Nationalkultar lässt sich mit dem positivistischen Konzept der

Nationalkultar als eines blossen Artefakts nicht erfassen. Ein derart "objektiviertes"

exilisches Dasein bliebe ohne "historische Realität" und damit in der

Leere eines nicht-sitaierten "abstrakten Selbst". Die Ursache für derartige

objektivistische Verirrungen sieht Tang darin, dass in positivistischen Ansätzen
die Erkenntnisgrenzen der jeweiligen wissenschaftlichen Disziplin ungenügend
oder gar nicht reflektiert werden. Dies führe dazu, dass man sämtliche auf diese

Weise eruierten "Tatsachen" letztlich nur noch als "vernünftig" hinnehmen
könne.71 Gerade einer solchen positivistischen "Haltung" gegenüber Geschichte
und Kultur mangle es aber, wie Tang an anderer Stelle vermerkt, selber an

Objektivität.72

Tang kritisiert im Zusammenhang des positivistischen Denkens schliesslich
auch diejenigen, die es im Hinblick auf eine Absorption Chinas in eine

"Menschheitskultar" begrüssen, dass die Chinesen ihre Sitten und Bräuche, ihre

Kultur und Sprache verlieren und in der Folge eine andere Staatsangehörigkeit
annehmen. Die Verfechter solcher Vorstellungen versprechen sich davon zwar
einen ersten Schritt hin zu einem Weltbürgertum,73 an dem Tang ebenfalls Mass

nimmt. Er wittert hier jedoch den schlechten Universalismus des "Vergessens
des Grundes", der sich darin ausdrücke, dass das "Versinken der chinesischen

Nation in einem Meer von Bitterkeit" "regungslos" hingenommen werde.74

69 Ebd., S. 24.

70 Ebd., S. 8.

71 Ebd., S. 18, 28.

72 Zhang, Zhongguo wenhua yu shijie, S. lOf.

73 Ebd., S. 7.

74 Ebd., S. 28. Im Verständnis von Tang liegt mit diesem schlechten Universalismus ein Miss¬

verständnis des alten Ideals von der "Oikumene als einer Familie" vor, dessen locus classi-

cus im Liji fjügE (Aufzeichnungen über die Sitten; Kapitel "Li yun" -féiii) ist. Tang will

AS/EA LVIII-4-2004. S. 867-894



Tang Junyi und die Hermeneutik der Nationalkultur 885

Nur ein Subjekt, das sich seiner historischen Sitaiertheit vergewissert, kann
nach Tang die geistig-kulturelle Dimension des Exils erkennen und darin die

Chance wahren, sein Exildasein in der Interpretationsgemeinschaft einer

Nationalkultar zu bewältigen. Ob diese Bewältigung gelingen wird, können die

Einzelnen allerdings nicht antizipieren. Ebenso wenig können sie vorgängig
Gewissheit davon erlangen, welchen Aktivitäten und Idealen sie sich zur
Bewältigung verschreiben sollten. Tang weist darauf hin, dass die normative
Kontinuität der Nationalkultar die Einzelnen niemals aus der Kontingenz ihres

geschichtlichen Daseins herauslöse, denn der Verlauf menschlicher Geschichte
sei offen und die "historische Zukunft" ohne "bestimmte, zwingende Richtung"
einer Entwicklung; und selbst wenn es eine solche geben sollte, so fände sich
kein Mensch, der sie erkennen könnte.75 Niemand vermag, so Tang, demnach zu
wissen, wann oder ob es zum "Fallen und Vergehen der Blüten und Früchte" der
chinesischen Nation kommt, oder ob die frühere "Stärke der chinesischen

Nation", wie sie sich in Geschichte und Kultur zeigte, ein Garant dafür ist, dass

die Nation nicht untergehen kann. Es gibt gemäss Tang ebenfalls keine Antwort
darauf, wann man nach Hause wird zurückkehren können, um Eltern, Verwandte
und Freunde zu sehen, den Ahnenkult zu vollziehen und den örtlichen
Konfuzius-Tempel zu besuchen. Tang ist auch nicht in der Lage zu sagen, wie man das

knechtische Bewusstsein abstreift und "Selbstachtung" zurückgewinnt oder mit
welchen "Methoden" die Hoffnungslosigkeit überwunden werden könnte. Aus
dieser völligen Hoffnungslosigkeit gibt es für ihn daher kein Entrinnen. Den

Exilierten bleiben damit nur jene "Hoffnung" und jenes "Zutrauen", die sie aus
sich selbst zu gewinnen vermögen, so sie die Hoffnungslosigkeit "wirklichkeitsnah

empfinden".76 Erst im "Schmerz" völliger Hoffnungslosigkeit kann es ihnen

gelingen, die "Grundlagen" dieses Schmerzes zu "reflektieren", und dadurch
"selbstbewusst" "Ideale und einen Willen" zu setzen. Diese Reflexion vollziehen
sie in einer bestimmten Emotionalität, in einem "Gefühl erinnernder Dankbarkeit"

für die Kontinuität der chinesischen Geschichte und Kultur.77 Für das

über solche Vorstellungen kein moralisches Urteil fällen, solange sie als gewissermassen

private Wertüberzeugungen vertreten werden. Unzulässig ist es in seinen Augen jedoch,
wenn solches Gedankengut "propagiert" werde. Ebd. Vor dem Hintergrund des Manifests
ist anzunehmen, dass sich diese Spitze Tangs gegen die kommunistische Vorstellung einer

Weltrevolution ebenso richtet wie gegen die Weltanschauung, die er hinter einer positivistischen

Erforschung der chinesischen Kultur vermutet.
75 Tang, Shuo Zhonghua minzu zhi hua guo piaoling, S. 53f; vgl. auch ebd., S. 47.

76 Ebd., S. 49f.

77 Ebd., S. 51-53.

AS/EA LVIII-4-2004, S. 867-894



886 Thomas Fröhlich

selbstbewusste Festlegen von "Idealen" gilt jedoch laut Tang ein "absoluter
Liberalismus" - die Exilierten bewältigen ihr Dasein nicht, indem sie sich einem

dogmatischen nationalkultarellen Wertekatalog unterwerfen. Stets nimmt die

Verwirklichung von Idealen ihren Ausgang bei den Einzelnen selbst, so dass es,

wie Tang expressis verbis festhält, keine eindeutigen, vorgefassten Antworten
darauf geben kann, mit welchen Massnahmen und durch welche kulturellen oder

politischen Bewegungen Ideale anzustreben sind.78

In der unablässigen Neuaneignung der Nationalkultar durch Interpretation
ihrer Bestände und Reflexion ihrer normativen Aspekte bewahrt der Einzelne

Zutrauen und Hoffnung: Die Reflexion selbst ist somit der Ort (chu J6), den der

Einzelne "in jeder Umgebung", also auch im Exil, auffinden kann.79 Dazu ist

jedoch nur der konkrete Mensch {futi de ren JlfiËIÀ) und konkrete
"Weltbürger" in der Lage, nicht aber der "rein Gläubige" oder "abstrakte Weltbürger",
die einfach auf Gott oder ein Paradies vertrauen. Erst als konkrete Menschen

vergewissern sich die Einzelnen der vielfältigen historischen und lebensweltlichen

Bindungen, mitunter ihrer Zugehörigkeit zu einem Staat oder einer

Nation, einer Kultartradition oder einer Familie.80 Darin erweisen sie sich als

"selbständige Persönlichkeiten von kolossaler Statur", die über Selbstachtung
und moralische Autonomie verfügen und das eigene Dasein "wahrhaftig" zu
erkennen vermögen.81 Erst hier eröffnet sich dem Einzelnen die Chance, sein

Exil im Wertehorizont der Nationalkultur zu bewältigen und seine Selbstbezüg-

lichkeit und Weltbezüge in grossen, kultarnationalen Zeiträumen zu entwerfen.

Die Gegenwartserfahrung des Exils wird dabei vom Kontinuum
nationalgeschichtlicher Zeiterfahrung überwölbt: Generationsgeschichtliche Beengung
und kulturgeschichtliche Entleerung des exilischen Daseins können die

Einzelnen, so Tangs Überzeugung, in der Vergegenwärtigung dieses Kontinuums

überwinden oder wenigstens mildern.

Die "innere Grenze" von Shenzhou

Die normative Kontinuität der Nationalkultar sieht Tang darin gewahrt, dass ihr
"Hauptstrom", als den er "konfuzianisches Denken" beziehungsweise einen

78 Ebd., S. 54, 59f.

79 Ebd., S. 54, 59.

80 Ebd., S. 56.

81 Ebd., S. 58.

AS/EA LVIII-4-2004, S. 867-894



Tang Junyi und die Hermeneutik der Nationalkultur 887

konfuzianisch geprägten Humanismus identifiziert, in einem offenen Interpreta-

tionsprozess überdauert. Den konfuzianisch-humanistischen Hauptstrom konzipiert

Tang aber nicht so, als ob es sich dabei schlechthin um ein Ergebnis von

Interpretation und lebenspraktischer Aneignung der Nationalkultar durch die

Einzelnen handelte. Der Hauptstrom ist zugleich kultureller Horizont einer

Interpretationsgemeinschaft und konstituiert daher Voraussetzungen der Ver-
stehensakte selbst. "Wahrhaftiges Verstehen" von Geschichte wie auch der

Zukunftsperspektiven der Nationalkultar hebt in diesem Sinne auf Interpretationen

dieser konfuzianischen "Essenz" der chinesischen Kultur durch die

Einzelnen ab.82 Es schliesst aber eine Integration von anderen geistigen

Strömungen - wozu auch westliches Gedankengut gehört - keineswegs aus,

diese bilden im Gegenteil ihrerseits Momente der beständigen Wiederaneignung
der wandelbaren nationalkultarellen Essenz.83 Der essentialistischen Zuspitzung
seines Begriffs der Nationalkultar setzt Tang somit selbst Grenzen, indem er die

Ausgestaltung und zivilisatorische Bedeutung des Hauptstroms historischem

Wandel, das heisst der Offenheit beständiger Interpretation und Neuaneignung
unterworfen sieht. Der Geschichtsverlauf im ganzen wird in den Augen von
Tang durch die nationalkultarelle Essenz denn auch in keiner Weise
determiniert.

Das Kultarverstehen, das die Kontinuität der kultarnationalen Vergangenheit

trägt, beschränkt sich nach Tang nicht auf Reflexion von normativen
Beständen des konfuzianisch-humanistischen Hauptstroms, sondern hat zugleich
eine performative Dimension: Der offene Interpretationsprozess des Hauptstroms

ist einer autonomen moralischen Praxis so eingeschrieben, dass zwischen

Reflexion und Praxis ein korrelatives Verhältnis besteht.84 Demnach gewinnt
der "konkrete Mensch" erst in der Verschränkung von Kultarverstehen und

82 Tang, Renwen jingshen zhi chongjian, S. 592. Zhang, Zhongguo wenhua yu shijie, S. 8, 11-

12, 21. In diesem Zusammenhang klingt eine Aussage Michael Walzers über den

südafrikanischen Dichter und Exilintellektuellen Breyten Breytenbach in gewisser Weise durchaus

vertraut: "Obwohl er [Breytenbach - T.F.] eine Randposition zu der Welt einnimmt, welche

die Apartheid geschaffen hat, behauptet er, mitten im 'Hauptstrom' seiner eigenen

Geschichte und seiner nationalen Kultur zu stehen". Walzer, Zweifel und Einmischung, S.

298.

83 Zhang, Zhongguo wenhua yu shijie, S. 46-59. Das Manifest liefert hierzu eine eigentliche

Programmatik. Die dort etwas plakativ formulierte Vorgabe hat Tang in anderen Schriften

mit einem beträchtlichen Aufwand einzulösen versucht. Für den Bereich des politischen
Denkens beispielsweise sei auf sein Buch Wenhua yishi yu daode lixing (S. 181-306)
verwiesen.

84 Zhang, Zhongguo wenhua yu shijie, S. 24.

AS/EA LVIII-4-2004, S. 867-894



888 Thomas Fröhlich

moralischer Autonomie die Möglichkeit, als "selbständige Persönlichkeit" das

normative Potential der Nationalkultur auszuloten. Die Praxis des Kultarver-
stehens weist bei Tang aber über den Bereich der Moralität hinaus und schliesst

spezifisch exilische Erfahrungen ein. So kommt nach seiner Überzeugung dem

individuellen Erleiden des Exils eine hermeneutische Bedeutung zu: Ausdrücklich

ruft er in Erinnerung, wie er und andere Exilintellektaelle in jenem geistigen
und emotionalen Schwebezustand, in den sie das Exil anfänglich versetzt hatte,
sich "erneut" und in "grundlegender Weise" mit der "chinesischen Gelehrsamkeit

und Kultur sowie den Problemen Chinas" hatten beschäftigen können. Aus
dem damaligen Leiden heraus hätten sie, so Tang, eine geistige Offenheit - eine

"transzendente und umfassende Geisteshaltang" - erlangt, über die sie "zehn
Jahre zuvor" noch nicht verfugten. Ohne eine solche Geisteshaltang könne man
sich nicht aus einem "fixierten Lebensmuster befreien" und lasse sich die

"Begrenztheit einseitiger Ansichten" nicht vermeiden.85 Tang legt hier Zeugnis
davon ab, dass er und die anderen Verfasser des konfuzianischen Manifests von
1958 erst im Exil "Probleme" Chinas und seiner Kultur klar zu erkennen
vermochten und insofern also "wahre Weisheit" aus dem "Leiden" (als einer

exilischen Erfahrung) hervorgehe.86

Durch das mit dem Exil verbundene "Leiden" und dessen hermeneutischer
Bedeutsamkeit eröffnet sich den Interpreten demnach in besonderer Weise ein

neuer Zugang zum "Ort", als den Tang die reflexive Aneignung der Nationalkultar

versteht. Im Exil kann daher die Nationalkultar als hermeneutisches

Projekt fortbestehen: Tang sieht denn auch die Bildungs- und Kultarideale eines

neuen Asiens, ebenso wie die "Geistigkeit" des New Asia College von einer
"sich tagtäglich erneuernden Geistigkeit" getragen.87 Diese Kontinuität der
Nationalkultar ist die Grundlage für das Überdauern der Kultarnation, zumal
deren territoriale Einflusssphäre an die Nationalkultar, und nicht an einen

Nationalstaat gebunden ist. Weil das für die Kultarnation konstitutive
Kultarverstehen an einem Ort der Reflexion jenseits nationalstaatlicher Institutionen
und Territorien stattfinden kann, lässt sich die Kultarnation einstweilen auch in
Exilgemeinschaften erneuern. Eine territoriale Fixierung der Kultarnation würde
erst dort erforderlich, wo ihre Repräsentanten einen Nationalstaat beanspruchten,

85 Ebd., S. 4.

86 Ebd. Vgl. auch: Tang, Zhonghua renwen yu dangjin shijie bubian, Bd. 9, S. 478. Tang ist

sich mit Sicherheit darüber im Klaren, dass bereits Menzius in Erfahrungen persönlichen

Leids ein initiales Moment der kulturellen Produktivität von Einzelnen erkannte (vgl.
Menzzus VI B. 15).

87 Tang, Zhonghua renwen yu dangjin shijie bubian, Bd. 9, S. 459.

AS/EA LVIII-4-2004, S. 867-894



Tang Junyi und die Hermeneutik der Nationalkultur 889

denn nur der Nationalstaat, nicht aber die Nation ist nach dem Territorialprinzip
organisiert.88

Nach der Überzeugung von Tang ist in den herrschenden Ideologien der

zeitgenössischen chinesischen Nationalstaaten der Volksrepublik China auf dem

Festland und der Republik China auf Taiwan die Normativität der Nationalkultar
verschwunden oder nur noch in dogmatischer Verzerrung gegenwärtig. Innerhalb

der äusseren, nationalstaatlichen Begrenzungen wird die Kultarnation
demnach nicht länger bewahrt. Aber auch die positivistische Objektivierung der

chinesischen Nationalkultar, wie sie Tang zufolge weltweit betrieben wird, setzt

der Kultarnation äussere Grenzen, die sie zu einem Artefakt verkommen lassen.

Die chinesische Nation kann daher zeitweilig nur in der Neuaneignung der

Nationalkultur durch exilierte Interpreten überdauern. Die Kultarnation hat sich

dabei gewissermassen in "innere", geistige Grenzen zurückgezogen, die durch
Reflexion und Interpretation autonom gezogen werden.89 Für die Angehörigen
der chinesischen Kultarnation gilt dabei dasselbe Bildungsideal wie jenes, das

vom New Asia College hochgehalten wird: "Wahrhaftige Chinesen" und "Weltbürger

von kolossaler [geistiger] Statur" zugleich zu sein. Tang Junyi legt von
diesen "inneren Grenzen" bildliches Zeugnis ab: Es bleibe ihm momentan nichts
anderes übrig, als in Hongkong Unterschlupf zu suchen, auch wenn das exilische
Dasein ein unglückliches sei. In seiner "Traumseele" jedoch könne er Shenzhou

tt ft\ erreichen.90 Bezeichnenderweise lässt Shenzhou gemeinhin zwei Vorstellungen

anklingen: jene eines mythologischen, von Unsterblichen bewohnten
Ortes und jene der zivilisatorischen Ausstrahlung der chinesischen Zentralebene.

Literatur

Ashcroft, Bill; Gareth Griffiths; Helen Tiffin
1998 Key Concepts in Post-Colonial Studies. London: Routledge.

Bresciani, Umberto
2001 Reinventing Confucianism: The New Confucian Movement. Taipei:

Taipei Ricci Insitate for Chinese Studies.

88 Koselleck, "Volk, Nation, Nationalismus, Masse", S. 388.

89 Zu den Begriffen der inneren und der äusseren Grenze vgl. die Untersuchung von Fichtes
Reden an die deutsche Nation im Beitrag von Otto Kalischeuer und Claus Leggewie: Kali-
scheuer, "Deutsche Kulturnation versus französische Staatsnation?", S. 156-161.

90 Tang, Shuo Zhonghua minzu zhi hua guo piaoling, S. 29.

AS/EA LVIII-4-2004, S. 867-894



890 Thomas Fröhlich

FANG Keli If^lal, Li Jinquan 3*$P± (Hg.)
1995 Xiandai xin rujia xue an JjüfClPHff I^^ffe (Vita und Werk moder¬

ner Neokonfuzianer). 3 Bde. Beijing: Zhongguo Shehui Kexue
Chubanshe.

FENGAiqun M'Stffi- (Hg.)
1979 Tang Junyi xiansheng jinian ji MMI&Jt^-fàlfcM. Taibei: Xue¬

sheng Shuju.
GuXin JÜHjf

1992 Zhongguo qimeng de lishi tujing. Wu sifansi yu dangdai Zhongguo de

yishixingtai zhi zheng. ^M&BfäM^MM. EHUAft + HW
MWHMW-Ì.JE (Historische Szenerie der chinesischen Aufklärung.
Der Disput zwischen Reflexion des Vierten Mai und Ideologie im

gegenwärtigen China). Hongkong: Oxford University Press.

Huang, Philip C.

1972 "Liang Ch'i-ch'ao: The Idea ofthe New Citizen and the Influence of
Meiji Japan". Transition and Permanence: Chinese History and
Culture. A Festschrift in Honor ofDr. Hsiao Kung-ch 'üan. David C.

Buxbaum, Frederick W. Mote (Hg.). Hong Kong: Cathay Press

Limited, S. 71-102.
HUANG Zhenhua pfJI^
1990-92 "Shi chan lun Tang Junyi xiansheng you guan Zhonghua minzu zhi

hua guo piaoling yu linggen zi zhi zhi sixiang tt, M Ira üf W Wi 5fe ^fe W

i^fSMMfllllletttSM (Versuch einer Klärung
von Tang Junyis Gedanken zum Fallen und Vergehen der Blüten und

Früchte der chinesischen Nation und des Setzens der Wurzel der Seele

durch das Selbst)". Tang Junyi sixiang guoji hui lunwen ji M H %*k /S
M 13 l^ rÉ 3t Ä (Beiträge zur internationalen Konferenz über das

Denken von Tang Junyi). Huo Taohui ÜIS'Bli (Hg.). 4 Bde. Hongkong:

Fajia Chubanshe, Bd. 1, S. 40-88.

Kallscheuer, Otto; Claus Leggewie
1994 "Deutsche Kultarnation versus französische Staatsnation? Eine ideen¬

geschichtliche Stichprobe". Nationales Bewusstsein und kollektive
Identität. Studien zur Entwicklung des kollektiven Bewusstseins in der
Neuzeit 2. Berding, Helmut (Hg.). Frankfurt am Main, S. 112-162.

Koselleck, Reinhart u.a.

1992 "Volk, Nation, Nationalismus, Masse". Geschichtliche Grundbegriffe.
Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland.

AS/EA LVIII-4-2004, S. 867-894



Tang Junyi und die Hermeneutik der Nationalkultur 891

Otto Brunner, Werner Conze, Reinhart Koselleck. 8 Bde. Stuttgart,
Bd. 7,S. 141-431.

Lamming, George
1995 The Pleasures ofExile. Ann Arbor: The University of Michigan Press,

(1960).
LEE, Ou-fan Leo
1994 "On the Margins ofthe Chinese Discourse: Some Personal Thoughts

on the Cultural Meaning of the Periphery". The Living Tree. The

Changing Meaning of Being Chinese Today. Tu Wei-ming (Hg.).
Stanford, California: Stanford University Press, S. 221-238.

Lee, Su-san

1998 Xu Fuguan and New Confucianism in Taiwan (1949-1969): A

Cultural History ofthe Exile Generation. Ann Arbor, Michigan: UMI.
(Ph.D. Dissertation Brown University, Providence, Rhode Island).

LEPSIUS, M. Rainer
1993 "Nation und Nationalismus in Deutschland". Grenzfalle. Über neuen

und alten Nationalismus. Michael Jeismann, Henning Ritter (Hg.).

Leipzig, S. 193-214.

LuoYijun HUtë?
1991 "Shidai beiqing yu wenhua xinxin - du Tang junyi xiansheng 'Shuo

Zhonghua minzu zhi hua guo piaoling< lue ji Gang Tai xin ruxue zhi

suo xingqi ftft&flHSSttif'fc ¦• l!/f^ IS 5fc »+Ü rM
Z^^mW^Rmm§\m^ZB,m& (Traurige Gefühle eines

Zeitalter und Zuversicht in die Kultur - eine Lektüre von Tang Junyis
'Über das Fallen und Vergehen der Blüten und Früchte der chinesischen

Nation' und einige kurze Bemerkungen zum Aufleben des

Neokonfuzianismus in Hongkong und Taiwan)". Shumu Jikan.
Bibliography Quarterly # g ^fij, 25, Nr. 2 (Sept. 1991), S. 52-58.

McKeown, Adam
1999 "Conceptualizing Chinese Diasporas, 1842 to 1949". The Journal of

Asian Studies, 58, Nr. 2 (Mai 1999), S. 306-337.
PAN, Lynn (Hg.)
1998 The Encyclopedia of the Chinese Overseas. Richmond, Surrey: Cur¬

zon Press.

QlNXiaoyi ##{i (Hg.)
1988 Zhongguo xiandai shi cidian - renwu bufen ^fflîl^JÈWA - À

$}ffîjr (Wörterbuch zur modernen Geschichte Chinas - Teil:
Persönlichkeiten). Taibei: Jindai Zhongguo Chubanshe.

AS/EA LVIII-4-2004, S. 867-894



892 Thomas Fröhlich

Tang Junyi ÄfftS:
o.J Nianpu. Zhushu nianbiao. Xian ren zhushu ^af. ÜSE. ^^5feÀ

HìÈ (Kommentierte Chronologie zu Leben und Werk [Tang Duan-

zheng M ^fij iE (Komp.)]. Chronologisches Schriftenverzeichnis.
Schriften der Eltern). Tang Junyi quanji quan ershijiu ÜfüiSi^Ä
# H-\~fh (Gesammelte Schriften von Tang Junyi), Bd. 29. Ders.

Taibei: Taiwan Xuesheng Shuju.
2000 Renwen jingshen zhi chongjian ÀìHttuÉ (Der Wiederauf¬

bau der humanistischen Geistigkeit). Tang Junyi quanji quan wu Üf
W,%&^kM ^i (Gesammelte Schriften von Tang Junyi), Bd. 5.

Ders. 30 Bde. Taibei: Taiwan Xuesheng Shuju (1989). (Hongkong:
Xin Ya Yanjiusuo, 1955).

1990 Shujian ftffi (Korrespondenz). Tang Junyi quanji quan ershiliu Üf

MWlikl^k ^— ~\"/\ (Gesammelte Schriften von Tang Junyi), Bd.
26. Ders. 30 Bde. Taibei: Taiwan Xuesheng Shuju.

1988 Riß. Shang, xia Bio _t~F (Tagebücher). Tang Junyi quanji quan
ershiqi, ershiba /SfU^^Hl ^ — "h~b, — "+"A (Gesammelte
Schriften von Tang Junyi), Bd. 27, 28. Ders. 30 Bde. Taibei: Taiwan

Xuesheng Shuju.
1994 Shuo Zhonghua minzu zhi hua guo piaoling Wi 41 ¥ KWA$L :ül fü

2J (Über das Fallen und Vergehen der Blüten und Früchte der
chinesischen Nation). Tabei: Sanmin Shuju. (Taibei: Sanmin Shuju, 1974).

1986 Wenhua yishi yu daode lixing X Vu M ffi H M tiS tt (Kulturelles
Bewusstsein und moralische Vernunft). Tang Junyi quanji quan ershi

HHii^Ä #—+ (Gesammelte Schriften von Tang Junyi), Bd.
20. Ders. 30 Bde. Taibei: Taiwan Xuesheng Shuju. (Hongkong: Youlian

Chubanshe, 1958; Nachdruck: Taibei: Taiwan Xuesheng Shuju,

1975).
1988 Zhonghua renwen yu dangjin shijie bubian. Shang, xia. 41 ¥À3tl&l

H^tftJ^IÄiE (Chinas Humanismus und die gegenwärtige Welt.

Ergänzungen). Tang Junyi quanji quan jiu, shi jftlqiJc^A #A,
+ (Gesammelte Schriften von Tang Junyi), Bd. 9, 10. Ders. 30 Bde.

Taibei: Taiwan Xuesheng Shuju.
Tang Xiaobing
1996 Global Space and the Nationalist Discourse of Modernity. The

Historical Thinking of Liang Qichao. Stanford, California: Stanford

University Press.

AS/EA LVIII-4-2004, S. 867-894



Tang Junyi und die Hermeneutik der Nationalkultur 893

Tu Wei-ming
1994 "Cultural China: The Periphery as the Center". The Living Tree. The

Changing Meaning of Being Chinese Today. Ders. (Hg.). Stanford,
California: Stanford University Press, S. 1-34.

1994 "Preface to the Stanford Edition". The Living Tree. The Changing
Meaning of Being Chinese Today. Ders. (Hg.). Stanford, California:
Stanford University Press, S. v-x.

Walzer, Michael
2001 Exilpolitik in der Hebräischen Bibel. Exilic Politics in the Hebrew

Bible. Übersetzung von Alexandra Riebe. Tübingen: J. C. B. Mohr
(Paul Siebeck).

1997 Zweifel und Einmischung. Gesellschaftskritik im 20. Jahrhundert. Aus
dem Amerikanischen von Anita Ehlers und Hans-Horst Henschen.

Frankfurt am Main: Fischer Taschenbuch Verlag. (Übersetzung von
The Company of Critics. Social Criticism and Political Commitment
in the Twentieth Century. London: Halban, 1989).

XUEHuayuan ^itft
1993 Minzhu xianzheng yu minzuzhuyi de bianzheng fazhan - Zhang

Junmai sixiang yanjiu KZEÄÄ^KS£±IIM?s?fIf|^l- 3iM
Wì^.-MWi% (Die dialektische Entwicklung von demokratisch-konstitutioneller

Politik und Nationalismus - eine Untersuchung des Denkens

von Zhang Junmai). Taibei Xian, Xinzhuang Shi: Daohe
Chubanshe.

Zhang Junmai (gez. Carsun Chang)
1957-62 The Development ofNeo-Confucian Thought. 2 Bde. New York: Book¬

man Associates. (Bd. 2, S. 1-29 enthält eine Paraphrase von: Zhang
Junmai MMWl, Tang Junyi HHSjc, Xu Fuguan t^JCftl, Mou
Zongsan ^ tk H. Zhongguo wenhua yu shijie tf3 ffl JC VC % tä Jf-

unter dem Titel: "A Manifesto for a Re-appraisal of Sinology and

Reconstruction of Chinese Culture". [Warner Fan, Übers.]).
Zhang Junmai (gez. Carson Chang), Hsieh Yu-wei, Hsu Foo-kwan, Mou
Chung-san and Tang Chun-i
1960 "A Manifesto on the Reappraisal of Chinese Culture. Our Joint Under¬

standing of the Sinological Study Relating to World Cultural
Outlook". Chinese Culture. A Quarterly Review, 3, Nr. 1 (Oktober 1960),
S. 1-71. (Übersetzung von: Zhang Junmai MMWl, Tang Junyi /jtlq
î$, Xu Fuguan t^Ätü, Mou Zongsan ^-tkAA Zhongguo wenhua

yu shijie ^MXit^^tW).

AS/EA LVIII-4-2004. S 867-894



894 Thomas Fröhlich

Zhang Junmai "MMW] (gez. Dr. Carson CHANG), Tang Junyi Jftfq 15 (gez.
TANG Chun-i), Xu Fuguan l&Äll (gez. SHU Fu-Kwan), MOU Zongsan %-m

H (gez. MOU Chun-san)
1958 Zhongguo wenhua yu shijie ^SÜt^tftlf (engl. Titel: A De¬

claration to the World for Chinese Culture). Hongkong: Minzhu Pinglun.

(Zuerst unter dem Titel: "Wei Zhongguo wenhua jinggao shijie
renshi xuanyan - women dui Zhongguo xueshu yanjiu ji Zhongguo
wenhua yu shijie wenhua qianta zhi gongtong renshi M 41 BHUfc^tSC

iÉfWA±:ts - nm*mmmw%&*mxftmi&R$:
ftìIuiÉ^AI^tSIS [Ein Manifest mit einer Botschaft zur
chinesischen Kultur für Persönlichkeiten weltweit - unsere gemeinsamen
Erkenntnisse zur Erforschung Chinas sowie zur Zukunft der
chinesischen Kultur und der Weltkultar]" in: Minzhu Pinglun. Democratic

Critique K±b¥Iw, 9, Nr. 1 [1.1.1958], S. 2-21. Der Text erschien

zugleich in den Zeitschriften Zaisheng ff4 und Zuguo Zhoukan IE
SJWjfij).

AS/EA LVIII-4-2004, S. 867-894


	Die Hermeneutik der Nationalkultur : Tang Junyi (1909-1978) über das Exil

