
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 58 (2004)

Heft: 2: Das Bild der Schweiz in Japan : Rezeptionsformen im 20.
Jahrhundert

Artikel: Die reformiert-presbyterianische Kirche im Japan der Meiji-Zeit : eine
Keimzelle der Demokratie

Autor: Tomoji, Odori

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147634

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147634
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE REFORMIERT-PRESBYTERIANISCHE KIRCHE
IM JAPAN DER MEIJI-ZEIT:

EINE KEIMZELLE DER DEMOKRATIE

Odori Tomoji, Musashi daigaku (Musashi University)
(deutsche Fassung durch den Autor)

Abstract
This article examines the process of the introduction of Reformed Protestantism into Japan
and the development of its church organization during the Meiji Period. The institutions of
this church such as local church meeting, church session and synodal assembly were based on
a model of church government by the base. By attending the meetings and assemblies based

on majority rule, the members of the reformed-presbyterian church in Japan learned not only
direct democratic but also representative democratic principles either consciously or
unconsciously. It is not surprising that many members of this church joined the Freedom and

Popular Rights Movement (jiyü minken undo) ofthe 1870s and 1880s and were elected as

representatives to the Lower House of the new Imperial Diet after the Meiji Constitution was

established. It is obvious that the church was one of the cradles of modern democracy in Japan.

1. Einführung

Das Christentum wurde 1549 vom Jesuitenmissionar Franz Xavier (1506-52)
in Japan eingeführt. Bis zur ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts bekannten
sich mehr als 700'000 Menschen in Japan zum Christentum. Rund 250
christliche Gemeinden zählte man damals auf den japanischen Hauptinseln.
Die japanischen Christen müssten jedoch bald unter einer hartnäckigen
Verfolgung leiden. Dem Verbot der Missionierung von 1587 und der

Ausweisung aller ausländischen Missionare im Jahre 1614 folgten
Zwangskonversionen und Ermordungen. Die so genannten "geheimen Christen"

(kakure kirishitan) versteckten Kreuze, Rosenkränze und Marienbilder in
Privathäusern und bewahrten ihren Glauben durch Jahrhunderte der

Verfolgung hindurch bis zum Ende der japanischen "Landesabschliessung".
Kurz nach der "Landesöffnung" nahmen die "geheimen Christen" 1865 mit
den wieder in Japan anwesenden katholischen Missionaren Kontakt auf. Die

AS/EA LVlll-2-2004, S. 439-449



440 Odori Tomoji

Zahl der auf diese Weise wiederentdeckten Christen wird auf 50'000
geschätzt.'

Die europäischen und amerikanischen Protestanten begannen erst im
Jahre 1859 ihre Missionstätigkeit in Japan. Die 1872 im Dorf Yokohama
gegründete Nihon kirisuto kökai oder die Church of Christ in Japan war die
erste protestantische Kirche in Japan. Diese vom Missionar James Hamilton
Ballagh (1832-1920) der Dutch Reformed Church in America geleitete
Gemeinde zählte am Anfang knapp zehn Mitglieder, in ihrem zweiten Jahr

wuchs sie aber auf 60 Seelen an. Der grösste Teil der Mitglieder gehörte zu
denjenigen Samurai, die durch die Meiji-Reformen ihre Privilegien verloren
hatten. Sie waren aber lernfähig und gerne bereit, neue Ideen und Werte
aufzunehmen. Einer der ersten Mitglieder dieser Kirche war Uemura Masahisa

(1858-1925), der 1887 in Tokyo eine neue protestantische Kirche mit
dem Namen Banchö kyökai begründete und Pastor wurde. Die Kirche in
Yokohama trug den Namen kökai ("allgemeine Kirche"), was dem Umstand
Rechnung trug, dass die ausländischen protestantischen Missionare sehr eng
miteinander kooperierten und gewissermassen überkonfessionell orientiert
waren. Vor allem in der Anfangsphase ihrer Japanmission wollten sie keine

getrennten Konfessionskirchen. Bei der Kirchengründung aber spielten die
Missionare der Dutch Reformed Church in America, der Presbyterian Church
in the United States of America und der United Presbyterian Church of
Scotland eine führende Rolle. Daher war die kökai stark vom Calvinismus

geprägt. Sie hatte von Anfang an eine reformiert-presbyterianische
Kirchenverfassung, die auf den drei Ämtern des Predigers (Pastors), des Ältesten und
des Diakons aufgebaut war. Die calvinistisch-presbyterianische Tendenz kam
noch deutlicher zum Ausdruck, als die Pastoren und Ältesten begannen, sich

zur repräsentativ zusammengesetzten Kirchenversammlung (Synode) zu treffen.

Die kökai wurde 1877 aufgelöst und die Reformierten und Presby-
terianer schlössen sich zur United Church of Christ in Japan (Nihon kirisuto
itchi kyökai, ab 1890 Nihon kirisuto kyökai) zusammen. Zur damaligen Zeit
bildeten sich auch die Konfessionskirchen der Kongregationalisten, der Epi-
skopalisten sowie der Methodisten.2 Die Protestanten gründeten Knaben-

1 Vgl. Gonoi Takashi, Nihon kirisutokyöshi, Tokyo 1990, 14, 249f.
2 Vgl. Okabe Ikkö, "Nihon kirisuto kökai no zasetsu to chöröha no dökö: Yokohama ni

okeru kirisutokyö juyö", in: Nihon protestantism no shosö, hrsg. von Takahashi

Masao, Tokyo 1995, 49ff.; Nakajima Köji et al., Chörö-, kaikakuha kyökai rainichi
senkyöshi jiten, Tokyo 2003, 320ff. Die Zahl der Protestanten in Japan stieg von
37'000 im Jahre 1900 auf 200'000 im Jahre 1936. Vgl. Gonoi, a. a. O., 288, 297. Die

AS/EA LVIII-2-2004, S. 439-449



DIE REFORMIERT-PRESBYTERIANISCHE Kirche 441

und Mädchenschulen an vielen Orten, um christliches Gedankengut in Umlauf

zu bringen. Protestantische Universitäten wurden ebenfalls schon in den
1870er Jahren in Tokyo und Kyoto gegründet, und auch im politischen
Bereich engagierten sich die japanischen Protestanten. Sie setzten sich z.B.
für die Abschaffung der legalisierten Prostitution und der Kinderarbeit ein.
In den 70er und 80er Jahren des 19. Jahrhunderts erfreuten sich die
protestantischen Christen in Japan eines hohen Ansehens, was mit dem gesteigerten

Respekt vor der "westlichen Zivilisation" in dieser Zeit zusammenhängt.

Die Katholiken hatten dagegen einen geringeren Einfluss auf die

japanische Gesellschaft.3

William E. Griffis, ein amerikanischer Lehrer und Schriftsteller, der von
1870 bis 1875 in Japan tätig war, schrieb im Jahre 1907:

I could never imagine Bushido of itself alone, or Japanese Buddhism, or Shinto, or the

Government, originating a Red Cross, a Peace Conference, a system of hospitals, a

Woman's University, the emancipation and elevation to citizenship of pariahs and

outcasts (eta and hinin), freedom of the press, the granting of full toleration of religion,
or securing of real representative political institutions. In scarcely one of those features

in the New Japan most admirable to Christians or to the best men of the Occident, do I
recognise the legitimate offspring of Bushido or forces inherent in Japan.4

Es ist wohl unumstritten, dass der Protestantismus zu den Triebkräften der

"Modernisierung" Japans seit Mitte des 19. Jahrhunderts gehörte. Im
Folgenden soll versucht werden, die Entwicklungsgeschichte des reformierten
Protestantismus in Japan zu skizzieren und die von der kirchlichen Praxis

vorangetriebene Gestaltung eines neuen Menschentypus, der den Anforderungen

der Entfeudalisierung und Demokratisierung entsprach, in Augenschein

zu nehmen.5

Kongregationalisten waren auch Anhänger einer Strömung im Calvinismus, aber ihre

Betonung der Unabhängigkeit der Einzelgemeinden führte zu einer starken

Heterogenität. Es kam z.B. zu einer Mischung aus christlichen, konfuzianischen und shintö-
istischen Elementen. Vgl. Sumiya Mikio, Kindai Nihon no keisei to kirisutokyö,
Tokyo 1961, 132ff.

3 Vgl. Gössmann, Elisabeth, Religiöse Herkunft, profane Zukunft? Das Christentum in

Japan, München 1965, 174-176.
4 Zit. n. Cary, Otis, A History of Christianity in Japan: Protestant Missions, Rutland,

Vermont & Tokyo 1976, 350.

5 Die Missionare aus der Schweiz in der Meiji-Zeit waren nicht evangelisch-reformierte
Kirchenmänner, sondern Mitglieder des aus dem deutschen theologischen Liberalismus

hervorgegangenen "Allgemeinen Evangelisch-Protestantischen Missionsvereins". Ihre

AS/EA LVlll-2-2004, S. 439-449



442 Odori Tomoji

2. Uemura Masahisa über Calvin

Im Jahre 1876 wurde die erste japanische Lutherbiographie vom
Philosophen Nakamura Masanao (1832-91) veröffentlicht. Es handelt sich um
einen Artikel in der Literaturzeitschrift Döjinsha bungaku zasshi. Darin
schrieb er auch über Zwingiis Reformation in Zürich und die Konfessionskriege

in der Schweiz. Nach Nakamuras Auffassung war Zwingli ebenso

"aufrührerisch" wie Andreas Bodenstein von Karlstadt.6 Die erste japanische
Darstellung über Calvins Reformation stammt aus der Feder vom Pfarrer und
Theologen Uemura Masahisa. In der christlichen Zeitschrift Fukuin shinpö
schilderte er 1895 Calvins Leben und reformatorisches Wirken in Genf.
Uemura erwähnte auch die Unterschiede zwischen Luther und Calvin in der
Abendmahls- und Prädestinationslehre. Ebenso bemerkenswert ist, dass

Uemura für eine "Wahlverwandtschaft" zwischen Calvinismus und
Republikanismus argumentierte:

Früher hielt ich Calvins Theologie für freiheitsfeindlich. Das war aber ein grosses
Missverständnis. Die Länder, in denen der Calvinismus sich durchgesetzt hat, sind fast ohne
Ausnahme republikanisch. Beispiele dafür sind Frankreich, die Niederlande, Schottland
und Amerika. In England rebellierten die Calvinisten oder Puritaner gegen das

absolutistische Königtum. Die lutherischen Länder haben dagegen mit dem Republikanismus
nichts zu tun. Der calvinistische Begriff der Theokratie oder Gottesherrschaft könnte
einen Schutzschild gegen die Überschätzung der Herrschaft von Menschen über
Menschen darstellen.7

Uemuras Beobachtungen zur politisch-sozialen Dynamik des Calvinismus

waren äusserst zutreffend.
Im Jahre 1907, zum 400. Geburtstag Calvins, schrieb Uemura in einem

weiteren Artikel für die Zeitschrift Fukuin shinpö:

Theologie hatte darum keine schweizerisch-reformierten Züge. Vgl. Rudolf Pfister,

Kirchengeschichte der Schweiz, Bd. 3, Zürich 1984, 247f.; Nakazawa Köki, "Suisu fukyü
fukuin shinkyö dendöshi J. Hunziker ni tsuite", in: Nihon protestantism no shosö,

hrsg. v. M. Takahashi, 255-277.
6 Nakamura Masanao, "Rüsäden", in: Uemura Masahisa to sono jidai, hrsg. von Saba

Wataru, Bd. 2, Tokyo 1938, 589-593.
7 Uemura Masahisa zenshü, hrsg. von Uemura zenshü kankökai, Bd. 7, Tokyo 1932, 385-

390, hier 389f.

AS/EA LVIII-2-2004, S. 439-449



Die reformiert-presbyterianische Kirche 443

Die japanischen Kongregationalisten, Baptisten, Episkopalisten und insbesondere die

Anhänger der Nihon kirisuto kyökai stehen in enger historischer Verbindung mit dem

Calvinismus. Zum einen verfügt die Nihon kirisuto kyökai in Bezug auf die Verfassungsstruktur

über grosse Ähnlichkeiten mit der Kirche in Genf. Zum anderen waren die

ausländischen Missionare, die uns bei der Gründung der ersten protestantischen
Kirchgemeinde unterstützt hatten, Befürworter der calvinistischen Tradition. Die treueste Be-

wahrerin des geistigen Erbes Calvins ist in Japan ohne Zweifel die Nihon kirisuto
kyökai?

Als der 18-jährige Uemura 1873 von James Ballagli getauft wurde, hatte er
kein ausgeprägtes konfessionelles Bewusstsein. Aber bis zur Jahrhundertwende

gewann er durch sein Theologiestudium und seine Seelsorgertätigkeit
die Überzeugung, dass seine Kirche am treffendsten als calvinistisch-refor-
miert bezeichnet werden könne.

Uemura gründete und leitete zwei Zeitschriften: die christliche Fukuin
shinpö und die volksaufklärerische Nihon hyöron. Letztere Zeitschrift
vermittelt uns Uemuras politischen Standpunkt. In der ersten Nummer dieser
Zeitschrift von 1890 schrieb er klar und deutlich: "Unser politisches Ziel ist

es, Freiheit und Fortschritt zu fördern."9 Diese politische Einstellung beruhte
weitgehend auf seiner Theologie und seinen Erfahrungen innerhalb der Kirche.

Dabei ging es vor allem um die "Verfassungsstruktur" seiner Kirche.

3. Beratung und Abstimmung in der Kirche

Die Umstände der ersten Gemeindegründung in Yokohama im März 1872
können wir aus den Kirchenbüchern Kökai kiroku und den so genannten
"Spionageberichten" entnehmen. Ein von der Meiji-Regierung nach Yokohama

ausgesandter Spion und Priester des Jödo-shinshü-Buddhismus namens

Toyoda berichtete:

Vor der Taufe sprach der Missionar Ballagh zu den Täuflingen: "Obwohl sich die

Kirchenverfassung von Ort zu Ort unterscheidet, müssen wir traditionsgemäss das Amt
des Ältesten einrichten, um unser Gemeindeleben aufrechtzuerhalten. Gehen Sie nun in
den Tempel, um dort Ihren Ältesten zu wählen. Beraten Sie anschliessend miteinander
über die Formulierung Ihrer Kirchenordnung. Ich lege Ihnen einen Ordnungsentwurf vor.
Aber aufgrund der Beratungsergebnisse können Sie ihn umarbeiten."

8 Ebd., 390-396, hier 390f.
9 Uemura Masahisa to sono jidai, Bd. 3, 430-433, hier 432.

AS/EA LVIII-2-2004, S. 439-449



444 Odori Tomoji

Die Gemeinde wählte Ogawa Yoshiyasu (1831-1912), der seit 1865 als

Dolmetscher des amerikanischen Missionars David Thompson (1835-1915)
gearbeitet hatte und im Jahre 1869 getauft worden war, zu ihrem Ältesten. Dem

Kirchenordnungsentwurf Ballaghs wurde fast ohne Änderungen zugestimmt.
In dieser Kirchenordnung war vorgeschrieben, dass die Ältesten und Dia-
kone für eine Amtsdauer von zwei Jahren mit einer Zweidrittel-Mehrheit in
der Gemeindeversammlung ernannt werden müssten. Der erste Pastor der

Kirchgemeinde in Yokohama war Ballagli. Er bekleidete das Amt jedoch nur
provisorisch, um von einem japanischen Pastor abgelöst zu werden.10

Im März 1873 begann die Gemeinde die Beratung über die Änderung
und Ergänzung der Kirchenordnung. Nach dem Versammlungsprotokoll
war Ogawa als "Ältester" wichtigster Redner. Er schlug vor, einen neuen
Artikel über die "Bewahrung des Sonntags" zu schaffen. Auch andere

Gemeindemitglieder meldeten sich zu Wort. Honda Yoichi (1848-1912) etwa

behauptete, dass man das "Bekenntnis" von der "Ordnung" unterscheiden
müsse. "Wichtiger ist die Unterscheidung zwischen den unveränderbaren
und den veränderbaren Artikeln", betonte dagegen der Diakon Nimura
Morizö. Diese Diskussion führte schliesslich zur Gründung eines Ausschusses

für Kirchenordnung. In diesen kumite ("Ausschuss") wurden sieben Personen

gewählt.11 Die Elemente shügi ("allgemeine Beratung") und fudaire
("Abstimmung") waren bezeichnenderweise wesentliche Bestandteile der

reformiert-presbyterianischen Kirchenverfassung.
Im Jahre 1879 kam eine neue und umfassende Kirchenordnung zustande.

Das Original wurde auf Englisch verfasst. Darin zeigte die presbyterial-
synodale Verfassung der Nihon kirisuto (itchi) kyökai ihre ganze Gestalt:

It is absolutely necessary that the government of the church be exercised under some

certain and definite form. And we hold it to be expedient, and agreeable to Scripture that
the church be governed by sessional, presbyterial, and synodical assemblies [...]. The

Church session consists of the pastor or pastors, and ruling elders, of a particular
congregation [...]. The Church session is charged with maintaining the spiritual govern-

10 Yasokyö kakuchi tansaku hökokusho (Ökuma bunshö A4154). Vgl. auch Sugii Rokurô,

Meijiki kirisutokyö no kenkyü, Kyoto 1984, 232ff.; Nakajima et al., Chörö-,
kaikakuha kyökai rainichi senkyöshi jiten, 33-58; Uemura Masahisa to sono jidai, Bd.

2, 109; Nihon kirisuto kyökai rekishi shiryöshü, hrsg. von Hatta Ryöichi et al., Bd. 3,

Kyoto 1976, 1-14.
11 Uemura Masahisa to sono jidai, Bd. 2, 124f. Der Diakon Nimura war in Wirklichkeit ein

buddhistischer Priester, der für die Meiji-Regierung spionierte. Vgl. Uemura Masahisa to

sono jidai, Ergänzungsband, Tokyo 1976, 61f.

AS/EA LVIII-2-2004, S. 439-449



Die reformiert-presbyterianische Kirche 445

ment of the congregation; for which purpose, they have power to inquire into the
knowledge and Christian conduct of the members of the church; to call before them
offenders and witnesses, being members of their own congregation, and to introduce
other witnesses, where it may be necessary to bring the process to issue, and when they
can be procured to attend; to receive members into the church; to admonish, to rebuke,
to suspend, or exclude from sacraments, those who are found to deserve censure; to
concert the best measures for promoting the spiritual interests of the congregation; and

to appoint delegates to the higher judicatories of the church [...]. The Church being
divided into many separate congregations, these need mutual counsel and assistance, in
order to preserve soundness of doctrine, and regularity of discipline, and to enter into
common measures for promoting knowledge and religion, and for preventing infidelity,
error, and immorality [...]. Hence arise the importance and usefulness of presbyterial and

synodical assemblies [...]. A Presbytery consists of all the pastors, acting pastors, and

evangelists, and one elder from each session within a certain district [...]. The

presbytery has power to receive and issue appeals from church sessions and references

brought before them in an orderly manner; to examine and license candidates for the

holy ministry; to ordain, instai, remove, and judge ministers; to examine and approve
or censure the records of Church session; to resolve questions of doctrine or discipline
seriously and reasonably proposed; to condemn erroneous opinions which injure the

purity or peace of the church; to visit particular churches, for the purpose of inquiring
into their state, and redressing the evils that may have arisen in them; to unite or divide

congregations, at the request of the people, or to form or receive new congregations,
and in general to order whatever pertains to the spiritual welfare of the churches under

their care [...]. As a presbytery is a convention of the bishops and elders within a certain
district: so a synod is a convention of the bishops and elders within a larger district,
including at least three presbyteries. The ratio of the representation of elders in the

synod is the same as in the presbytery [...]. The synod has power to receive and issue all
appeals regularly brought up from the presbyteries; to decide on all references made to
them; to review the records of presbyteries, and approve or censure them; to redress

whatever has been done by presbyteries contrary to order; to take effectual care that
presbyteries observe the constitution of the church; to erect new presbyteries, and unite

or divide those which were before created; and generally to take such order with respect
to the presbyteries, sessions, and people under their care.12

Die erste Presbyterialversammlung (regionalsynodenähnliche Versammlung)
hatte schon 1877 in Yokohama unter der Teilnahme von den Delegierten aus

drei Kirchgemeinden von Yokohama, Tokyo und Shinshü-Ueda stattgefunden

und hatte der Ernennung von drei Japanern zu Pastoren zugestimmt.

12 The Constitution of the Union Church of Christ in Japan, Yokohama 1879 (Nachdruck,
in: Nihon kirisuto kyökai rekishi shiryöshü, hrsg. von Hatta Ryöichi et al., Bd. 2,

Kyoto 1975, 5-14.

ASIEA LVlll-2-2004, S. 439-449



446 Odori Tomoji

1881 tagte die Synode in Tokyo zum ersten Mal.13 Die Kirchenordnung von
1879 enthielt auch Vorschriften für die Durchführung der Gemeindeversammlung

und einen umfangreichen Katalog der Rechte der Kirchenmitglieder:

Members in full possession of their privileges and they only have a right to vote at
church meetings whether in matters of an exclusively ecclesiastical character, such as

the election of church officers or in the secular affairs of the church. In all cases

members of the church have direct access to the session with complaints against fellow-
members, or in matters connected with the doctrine, discipline, and government [...].
They have also access to the presbytery and synod by appeal, complaint, petition or
overture [...]. It is right and proper that members of a church have meetings to consider

or decide all matters of general interest or business in that particular church, which do

not relate to the doctrine, government or discipline as these latter pertain to the duties

of the elders (teaching and ruling) alone when constituted into courts. The matters for
which church meetings may be called are such as; the choosing of a pastor, the election
of church officers; the determining of the ways of raising collections and the objects for
which they are to be made; the fixing of the minister's salary; the buying or renting of
land or houses for church purposes, together with all the building, enlarging or removal
and repairs of such edifices, renting of pews etc. or the appointing of committees to
carry such objects into effect; the determining of their own order of worship, the time of
holding religious services on the Sabbath or during the week; the undertaking of any
religious work and its support, such as Sunday schools, mission-work etc.; arranging
for lectures, social or other gatherings which do not interfere with the order of the
church.14

Bereits zu einer Zeit, als es in Japan weder eine Staatsverfassung noch ein
Parlament gab, konnten Mitglieder der reformiert-presbyterianischen Kirche
sich durch ihre Versammlungserfahrung in der Pfarrgemeinde an demokratische

Verfahren gewöhnen und durch ihre Presbyteriums- und Synodenerfahrung

die Grundstrukturen der parlamentarischen bzw. repräsentativen
Demokratie kennenlernen. Dagegen hatten buddhistische und shintöistische
Institutionen in dieser Zeit mit dem Begriff "Laienmitspracherecht" rein gar
nichts zu tun. Die im Jahre 1881 von "liberalen" Priestern abgefasste

"Tempelordnung" des Nishi-Honganji erklärte die priesterliche Generalversamm-

13 Ebd., Nachwort des Herausgebers, 7. Vgl. auch Uemura Masahisa to sono jidai, Bd. 2,
139-144, 186.

14 Ebd., 16-20.

AS/EA LVIII-2-2004, S. 439-449



Die reformiert-presbyterianische Kirche 447

lung, die auf dem Majoritätsprinzip beruhte, für das höchte Organ. Die Laien
waren aber von dieser Generalversammlung ausgeschlossen.15

4. Die beginnende Demokratisierung der politischen Systeme
in Japan

Am 11. Februar 1889 trat die erste japanische Staatsverfassung in Kraft. Sie

machte Japan zur konstitutionellen Monarchie. In dieser Verfassung wurde
den Untertanen die "Religionsfreiheit" zugesichert, "sofern sie die öffentliche
Ordnung nicht stören" (Art. 28). Diese Verfassung war zugleich aber auch

Ausgangspunkt für die Vergöttlichung des Kaisers (Tennö). Der Tennö
wurde als oberster Priester des Shintoismus angesehen. In der Staatslehre der

Meiji-Zeit war Shintö ein nichtreligiöser oder religionsfreier Staats- und
Volkskult. Man konnte damit die Teilnahme an Shintö-Zeremonien zur
Pflicht der Untertanen erheben. Der Staatskult war das eine, das individuelle
Glaubensbekenntnis des Einzelnen etwas anderes. Japanische Christen fühlten

sich zunächst erleichtert. Im Jahre 1890 wurde das Reichsparlament
einberufen. Viele Christen kandidierten zur Wahl für das Unterhaus

(shügiin), elf von ihnen wurden zu Abgeordneten gewählt. Darunter waren
fünf Mitglieder der Nihon kirisuto kyökai, Persönlichkeiten wie Shimada

Saburö (1852-1923), Nakajima Nobuyuki (1846-99) und Kataoka Kenkichi
(1844-1903). Der frühere "Älteste" Kataoka war einer der Führer der

"Bewegung für Freiheits- und Volksrechte" (jiyü minken undö) in Tosa

(Köchi), wo er mit Itagaki Taisuke (1837-1919) die politische Organisation
Risshisha gegründet und die Einberufung eines Parlaments basierend auf
dem allgemeinen Wahlrecht gefordert hatte.16

Honda Yoichi, der 1872 in Yokohama getauft wurde und später in
Hirosaki als Pastor arbeitete, war kommunalpolitisch tätig. Er wurde 1882 in
die Präfekturversammlung in Aomori gewählt. Zwei Jahre zuvor hatte er mit
seinen Kampfgenossen 3'000 Unterschriften für die Parlamentseinberufung
gesammelt.17 Uemura Masahisa, der einflussreichste Pastor und Theologe der

15 Vgl. Hirano Takeshi, Nishi-Honganji-hö to rikkenshugi: kindai Nihon no kokka keisei

to shükyö söshiki, Kyoto 1988, 89-96, 160, 240.

16 Vgl. Uemura Masahisa to sono jidai, Bd. 5, Tokyo 1938, 21ff.; Sumiya, Kindai Nihon

no keisei to kirisutokyö, 83-96; Tosa jiyü minken undö shiryöshü, hrsg. von Sotozaki

Mitsuhiro, Köchi 1987, 3-17.

17 Honda Yoichi, hrsg. von Aoyama gakuin, Tokyo 1968, 35-49, 62-98.

AS/EA LVIII-2-2004, S. 439-449



448 Odori Tomoji

Nihon kirisuto kyökai in dieser Zeit, wollte niemals Politiker werden und war
in die Kirchenführung vertieft, um "mehr Demokratie und Offenheit" im
Bereich der täglichen Lebenswelt des Kirchenvolks zu verwirklichen. Im
Jahre 1889 wählte die Kirchgemeinde Uemuras eine Frau in das Amt des

"Ältesten". Dieses Wahlergebnis wurde jedoch im nächsten Jahr von der

Synodalversammlung zurückgewiesen, weil die Kirchenordnung von 1879
vorschrieb: "[...] in all cases the persons elected must be male members in
full communion in the church in which they are to exercise their office."18
Bei der Abstimmung darüber, ob eine Frau für das Amt des "Ältesten"
zuzulassen sei, wurden 31 Ja-Stimmen und 38 Nein-Stimmen abgegeben. Nur
einer von neun Missionaren aus Amerika oder Europa votierte mit "Ja".

Dagegen gaben 30 von 60 Japanern Ja-Stimmen ab. Die ausländischen
Missionare waren offensichtlich konservativer eingestellt als die japanischen
Synodaldelegierten. Jener frauenfeindliche Artikel der Kirchenordnung
wurde schliesslich im Jahre 1921 abgeschafft.19

Ishihara Ken (1882-1976) schrieb 1931 einen längeren Artikel mit dem
Titel "Der Schweizer Reformator Zwingli" in der Frauenzeitschrift Fujin no
tomo. Der Kirchenhistoriker, der einst als Ältester mit dem Pastor Uemura
zusammengearbeitet und 1922 in Basel Theologie studiert hatte, beschrieb

eindrucksvoll, wie die Reformation in der Stadt Zürich von den Bürgern
gemeinsam und genossenschaftlich getragen wurde. Die von Ishihara
geschilderten kirchengeschichtlichen Ereignisse in der Schweiz betrafen
öffentliche Disputationen über Glaubenssachen, Abstimmungen, die Wahl

von Pfarrern sowie die Ernennung von Ausschüssen und erinnerten die
japanischen Protestanten lebhaft an ihre eigene Kirchengeschichte seit der frühen

Meiji-Zeit.20
Zusammenfassend lässt sich sagen, dass die Affinität der Verfassungsstruktur

der reformiert-presbyterianischen Kirche zur Demokratie
unverkennbar ist. Natürlich war der Genfer Reformator Calvin genauso wenig ein

"Demokrat" wie der Zürcher Reformator Zwingli. Sie waren aber die Gründer

einer Kirche, die sich "von unten nach oben" aufbaute. Die reformiert-

18 The Constitution of the Union Church of Christ in Japan, 23.

19 Vgl. Uemura Masahisa to sono jidai, Bd. 5, 685-692, 701.

20 Vgl. Ishihara Ken chosakushû, Bd. 8, Tokyo 1979, 333-338. Vgl. auch die chrono¬

logische Bibliographie der japanischen Literatur zur calvinistischen und zwinglia-
nischen Reformation sowie zum Täufertum in der Schweiz von Morita Yasukazu,
"Japanische Geschichtsschreibung zur schweizerischen Reformation. Eine Auswahlbibliographie",

in: Zwingliana 26 (1999), 99-134.

AS/EA LVIII-2-2004, S. 439-449



DIE REFORMIERT-PRESBYTERIANISCHE KIRCHE 449

presbyterianische Kirche war auch in Japan eine Keimzelle der Demokratie,
obschon sie klein war.

AS/EA LVIII-2-2004, S. 439-449




	Die reformiert-presbyterianische Kirche im Japan der Meiji-Zeit : eine Keimzelle der Demokratie

