
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 58 (2004)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendues = Reviews

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN - COMPTES RENDUES
REVIEWS

BOCK-RAMING, Andreas: Untersuchungen zur Gottesvorstellung in der älteren

Anonymliteratur des Pähcarätra. Wiesbaden: Harrassowitz, 2002. - XI, 418 S.,

10 Tafeln. - ISBN 3-447-0-4589-2. -€ 99,-.

Le Pähcarätra, même s'il se présente parfois comme "védique" (ce qu'a voulu
démontrer notamment Yâmunâcârya), est la forme tantrique du visnouisme. Il
possède une importante littérature religieuse, théologique, rituelle: celle des textes

généralement nommés samhitä, qui, pour la plupart, ne sont pas très anciens.

Le présent travail repose sur deux d'entre eux, 1'Ahirbudhnyasamhitä (ABS) et

la Sätvatasamhitä (SS), traditionnellement considérés comme importants et
vénérables et dont l'A situe, raisonnablement, la composition entre le 10e et le
12e/13e siècles. Ouvrages "anonymes", ces deux samhitäs ont (comme c'est
ordinairement le cas pour ce genre d'ouvrage) été élaborées au cours des temps en

incluant des éléments pouvant provenir de plusieurs sources, ce qui n'empêche
toutefois pas leur doctrine de présenter notamment sur le plan métaphysique et

théologique une certaine homogénéité. Ce sont ces doctrines (et certaines de

leurs sources) qu'examine B-R, qui étudie plus particulièrement une conception
de la divinité propre au Pähcarätra, selon laquelle le dieu suprême, Hari, Visnu
ou Näräyana, se manifeste par le moyen de trois ou quatre hypostases, les vyüha,
d'où peuvent émaner d'autres vyüha ou d'autres entités divines, les vibhava. Les

passages des deux samhitä auxquels l'A se réfère plus particulièrement sont cités

en transcription selon les éditions utilisées et traduits en allemand, ce qui est

utile car aucune version en une langue occidentale de ces deux oeuvres, intéressantes

mais vastes, n'a jusqu'à présent été publiée (une traduction anglaise
annotée de la SS a été faite par un chercheur japonais, mais je ne sache pas qu'elle
ait été publiée. L'AS, quant à elle, n'a guère été étudiée depuis la brève présentation

qu'en avait fait Schrader, parue en 1916).

Méthodologiquement, B-R entend précisément se démarquer de ceux qui
avant lui ont étudié ces textes en les traitant comme des constructions homogènes

issues d'une rédaction d'ensemble, alors qu'ils les considère, avec raison,

comme formés sans doute en plusieurs étapes, en partie par emprunts à d'autres

ouvrages et selon les besoins du temps.
Ainsi, après avoir résumé l'état de la recherche dans le domaine du Pähcarätra

et la méthode d'investigation qu'il va utiliser, B-R présente d'abord la



232 Rezensionen - Comptes rendues - Reviews

cosmogonie des vyüha selon l'AS, chapitres 4 à 7 (mais surtout le ch. 5), où sont
décrites les manifestations et résorptions successives de l'univers. Il ressort de

cet examen attentif que cette cosmogonie est faite d'éléments de provenances
diverses assemblés au cours des temps jusqu'à former un ensemble d'apparence
homogène, certains de ces éléments provenant d'ailleurs sans doute de la SS, qui
est le plus ancien des deux textes étudiés.

Envisageant ensuite la conception de la divinité de la SS, B-R commence

par examiner les passages de cette samhitä qui ont dû servir à la rédaction du

chap. 5 de l'AS. Il rapproche les descriptions iconographiques de la divinité, que
l'on y trouve, des portions décrivant les traits des images divines (pratima-
laksana) du Visnudharmottarapuräna et des chapitres 48 à 52 de l'Agnipuräna,
la SS se trouvant dans ce domaine plus proche, selon lui, de ces deux textes que
de l'AS. Il explique cette différence par le fait que la SS viserait avant tout à

donner à l'adepte les éléments visuels nécessaires pour adorer la divinité, le

point de vue de l'AS étant plus métaphysique, théologique. Il note en outre que

pour la SS la forme divine suprême est Väsudeva alors que pour l'AS, c'est

Visnu-Näräyana. Il voit là le signe d'une opposition entre deux groupes de päh-
carätrins dont l'un (celui qui s'exprime dans la SS) serait plus tantrique, tandis

que l'autre, représenté par l'AS, se voudrait plus "védique": c'est une hypothèse
concevable, sinon prouvée. B-R consacre à cette occasion un excursus (pp. 185-

202) au caractère tantrique de la SS en citant à ce propos un passage du 2e

chapitre relatif à la kundalinï en tant que celle-ci est liée à certains aspects de la

parole. Bien d'autres traits tantriques eussent également pu être mentionnés.
Ceux-ci ont sans doute été choisis parce qu'ils sont particulièrement développés
dans les textes sivaïtes cachemiriens, leur présence tendant donc à confirmer

l'origine nord-indienne de cette samhitä. L'A passe aussi en revue diverses
notions tantriques généralement connues. (Je me permettrai de remarquer au

passage que contrairement à ce qu'indique la note 273, p.193, le terme nadänta se

trouve bien dans le Netra Tantra, 22. 21.). Avant d'en indiquer les traits tantriques,

B-R souligne le caractère "orthodoxe" de la SS. Celui-ci n'a rien
d'étonnant, d'une part, parce que le Pähcarätra se présente volontiers comme une
sorte d'ésotérisme védique; d'autre part, parce que les tantras, même sivaïtes,
n'excluent généralement pas les règles brahmaniques-védiques: ils se bornent à

les juger sans utilité pour parvenir à la libération par identification au plan
suprême de la divinité.

L'excursus suivant (pp. 202-219) concerne deux représentations de Visnu:
celles nommées Visvarüpa et Vaikuntha, dont la description donnée dans la SS

correspond à des représentations sculptées que l'on ne trouve guère qu'au
Cachemire à partir, semble-t-il, du 9e siècle. Si l'on admet avec B-R qu'en Inde



Rezensionen - Comptes rendues - Reviews 233

une forme divine se trouve en sculptures avant d'être décrite dans les textes, les

passages de la SS contenant ces descriptions ne pourraient qu'être postérieurs à

cette date - et être d'origine cachemirienne. Est aussi examinée, à la fin du
volume, avec d'autres éléments iconographiques, la stèle de Nand, dont B-R établit
de façon assez convaincante qu'elle n'illustre nullement des conceptions du

Pähcarätra, ni même du visnouisme, mais probablement le système des tattva du

Sämkhya. L'évocation (p. 182) d'une opposition entre croyance à Narayana ou à

Väsudeva comme dieu suprême permet à l'A de se référer à la notion
d'inklusivismus chère à Hacker, dont il applique à plusieurs égards la méthode
de recherche. Un chapitre est consacré à l'examen des quatre vyüha, puis des 38

vibhava qui en sont issus (parmi lesquels Krsna et les dix avatâras), en comparant

les descriptions du 12e chapitre de la SS avec celles du Visnudharmottara et

de l'Agni Puräna. Si ces descriptions sont utiles, on remarquera pourtant que
l'A, en n'en retenant que l'aspect théologique, en a laissé de côté la principale
raison d'être, qui n'est pas théologique, mais rituelle. Comme la plupart des

textes de cette sorte, en effet, la SS ne décrit les divinités que pour permettre à

l'adepte de savoir comment se les représenter pour les adorer. Dire que l'adoration

des vibhava "fallt in den Bereich der meditativen Verehrung" (p. 106) n'est
donc pas tout à fait exact. Il ne s'agit en effet pas d'adoration méditative, mais
de culte. Certes une adoration mentale est prescrite, mais c'est celle du culte
'intérieur' (antaryäga) qui, dans toute célébration tantrique, précède obligatoirement

le culte matériellement effectué avec diverses offrandes, ces dernières
étant également faites, mais en imagination seulement, au cours de ce rite mental.

L'A a toutefois raison de souligner l'importance pour le dévot de ces formes
divines qu'il peut se représenter, alors que la divinité suprême, Visnu-Näräyana
ou Väsudeva, transcendante et sans forme, est inaccessible à l'imagination
comme à la dévotion.

B-R compare aussi le système cosmogonique et les appellations de la divinité

dans l'AS et la SS avec celles d'autres textes, qu'il s'agisse du Narayanïya
parvan du Mahâbhârata, du commentaire de Sahkara sur les Brahmasütra ou de

la Jayäkhyasamhitä, autre oeuvre importante du Pähcarätra. Il se demande
notamment si l'appellation d'Acyuta employée dans cette samhitä ne serait pas due

à une influence des Vaikhänasa. Cela paraît toutefois peu probable, cette secte

visnouite très védisante s'étant développée dans le sud de l'Inde (où elle occupe
toujours une place importante, les brahmanes vaikhänasa étant les officiants
habituels des temples visnouites), alors que la Jayäkhyasamhitä paraît bien être

originaire du nord de l'Inde. B-R se demande en terminant quelle pourrait être

l'origine du système tétradique ou pentadique des vyüha, sans donner toutefois
de réponse à cette question.



234 Rezensionen - Comptes rendues - Reviews

Ce travail très méticuleux contribue utilement à une meilleure connaissance,

notamment textuelle, de la SS, à quoi aident encore les deux annexes
donnant des concordances textuelles. Il y a une bonne bibliographie, des planches

à l'appui des développements iconographiques, mais un index plus que
sommaire. Le Pähcarätra ayant jusqu'à présent été relativement peu étudié, il y a

tout Heu d'apprécier une étude nouvelle le concernant. Sur la conception de la

divinité propre à cette tradition, on pourra aussi se reporter à la thèse de Marion
PASTELLI, Philosophisch-theologische Grundanschauungen der Jayäkhyasamhitä,

parue à Vienne (Verlag der Österreichischen Akademie der Wissenschaften),

qui n'est pas éditée avec la qualité de présentation de celui de B-R, mais

qui est un travail de tout premier ordre.

André PADOUX (Paris)

Indische Handschriften Teil 15: Die Palmblatthandschriften der Sammlung
Janert der Staatsbibliothek zu Berlin - Preussischer Kulturbesitz, beschrieben von
Gerhard EHLERS. (Verzeichnis der orientalischen Handschriften in Deutschland;
Band II, 15). - Stuttgart: Franz Steiner Verlag, 2003.

It is plain that this slim volume represents a very large amount of painstaking
labour on the part of Gerhard EHLERS. The South Indian manuscripts of the
Janert collection acquired by the National Library of Berlin (Staatsbibliothek zu
Berlin - Preussischer Kulturbesitz), numbering just less than 500 palm-leaf
bundles, have here been meticulously examined, their texts identified, briskly
described (pp. 11-148) and indexed, following the norms ofthe VOHD (Verzeichnis

der Orientalischen Handschriften in Deutschland), which is to say that we
find an index of subject-areas (Literaturbereiche, pp. 151-3), of titles (pp. 154-

68), of authors (pp. 169-73), of places mentioned, and of dates of the

manuscripts catalogued (p. 174), and a concordance of library sigla and catalogue
numeration (pp. 175-84). The brief introduction (pp. 7-8) strikes a rather dispirited

tone when speaking of the condition of preservation of the bulk of the

collection, and indeed, if one strings together a sample of epithets from the physical
descriptions ofthe palm-leaf bundles, it is a mournful litany that results:
"wurmstichig", "stark beschädigt", "verklebt", "kaum benutzbar", "lückenhaft",
"brüchig", "stark abgerieben", "z.T. unleserlich", "meist unpaginiert" "mit abgebrochener

linker Hälfte", and so forth.
The South Indian technology of the book and the South Indian climate -

and no doubt other factors too - mean that old, complete copies of the texts



Rezensionen - Comptes rendues - Reviews 235

transmitted in the South, and particularly the Tamil-speaking South, appear to be

relatively rare. The oldest dated manuscript of this collection is a damaged
incomplete manuscript of the Baia- and Yuddha-kändas of the Rämayana of 1802

AD (catalogue No. 5226).

Apart from lamenting their condition, EHLERS draws attention to the large
number of bundles that transmit several small texts or fragments of texts, which
of course made his cataloguing task yet more difficult (p. 7):

Um den Arbeitslinien der Akademie der Wissenschaften in Göttingen gerecht zu werden,

wurde hier die sehr zeitaufwendige Handschriftenbeschreibung gestrafft.

As a result, the texts of nearly 50 ofthe nearly 500 bundles ofthe collection are

no more closely identified than by a phrase such as "Sammelhandschrift mit
Püjä- und Vidhi-Texten unterschiedlicher Provenienz" (Catalogue No. 5019).
The texts of a further 6 bundles are not identified at all (Nos. 4959, 4967, 5095,

5242, 5286, and 5373).

Anyone who has wrestled with poorly preserved South Indian manuscripts
must feel compassion and admiration for EHLERS. And future editors ofthe texts

of this collection - which are predominantly from the epics and from Veda and

Veda-related literature - will feel gratitude too. As EHLERS remarks (p. 7):

Trotz aller Mängel läßt sich feststellen, daß die Palmblatthandschriften der Sammlung Janert

durchaus ihren wissenschaftlichen Wert haben.

Eager text-critics will now be looking forward with more sanguine hopes to
the appearance of a catalogue of the Kashmirian manuscripts of the Janert
collection.

Dominic GOODALL (Pondicherry Centre

ofthe École française d'Extrême-Orient)

EHLERS, Gerhard / EMMERICK, Ronald E. / Gaeffke, Peter / Kämpfe, Hans-

Rainer / VAN DER KUIJP, Leonard W. J. / SONI, Jayandra / STEINER, Roland /

WENK, Klaus: Süd- und zentralasiatische Literaturen. Wiebeisheim 2002.

(Neues Handbuch der Literaturwissenschaft; Bd. 24). ISBN 3-89104-072-5.

Die Ziele des Neuen Handbuchs der Literaturwissenschaft sind hochgesteckt: Es

will nicht mehr und nicht weniger als eine "moderne Gesamtdarstellung der
Weltliteratur" sein und soll den "heutigen Stand der Literaturwissenschaft um-



236 Rezensionen - Comptes rendues - Reviews

fassend dokumentieren".1 Dementsprechend hoch waren die Erwartungen der

Rezensentin, als sie den Band 24 aus der Reihe, der den süd- und zentralasiatischen

Literaturen gewidmet ist, in der Hand hielt. Der Freude folgte allerdings
rasch die Enttäuschung, ausgelöst durch die Feststellung im Vorwort, dass die

im Band abgedruckten Beiträge "sich inhaltlich auf dem Stand Mitte der neunziger

Jahre" befänden und neuere Literatur und Forschungsergebnisse lediglich
punktuell eingearbeitet worden seien. Der Band ist 2002 erschienen. Die Diskrepanz

zwischen dem heutigen Stand der Forschung und dem aus der Mitte der

neunziger Jahre ist in einigen der behandelten Gebiete sehr gross. Es stellt sich
damit von vornherein die Frage, ob es sinnvoll ist, ein Sammelwerk mit Beiträgen

zu publizieren, die schon bei der Veröffentlichung durch die neuere
Forschung in weiten Teilen überholt sind. Hinzu kommt als weiterer schwerwiegender

konzeptioneller Mangel, dass eine Anzahl von Beiträgen, die geplant waren
und, wie aus dem Vorwort ersichtlich, wohl vor allem die indische Literaturgeschichte

betreffen, in dem vorliegenden Band nicht miteingeschlossen wurden,
weil die angefragten Autoren ihre Manuskripte trotz wiederholter Aufforderung
nicht rechtzeitig zum Redaktionsschluss eingereicht hatten. Die Rezensentin

vermutet, dass es sich hier vor allem um Beiträge zur schöngeistigen indischen
Literatur handelt. Dies hat dazu geführt, dass die indische Literaturgeschichte
völlig einseitig auf ihre religiösen und philosophischen Aspekte verkürzt wurde.
Da sich das Neue Handbuch der Literaturwissenschaft an ein breiteres Publikum
wendet, haben solche unausgewogene Darstellungen, die jedoch einen umfassenden

Anspruch formulieren, eine breitere Öffentlichkeitswirkung. Angesichts
der noch immer weit verbreiteten Vorstellung, aussereuropäische literarische
Traditionen seien gleichzusetzen mit religiöser Literatur, während die
Ausdifferenzierung des Wissens in säkulare Wissenstraditionen allein Europa vorbehalten

sei, ist eine solche Aussenwirkung nicht förderlich für das erklärte Ziel, "aus

synchroner Sicht die übernationalen gesellschaftlich-kulturellen Voraussetzungen

und Strukturparallelen" zur Geltung zu bringen, wie es so schön im
Klappentext formuliert ist.

Die hier formulierten Bedenken sind struktureller Art. Sie könnten

aufgewogen werden durch die Qualität der einzelnen Beiträge des zu besprechenden
Bandes. Wenn die Einzelbeiträge durchweg von hoher wissenschaftlicher Qualität

wären und neue Sichtweisen auf die einzelnen süd- und zentralasiatischen
Literaturen erschlössen, erschiene eine Publikation trotz der Umstände doch

Beide Zitate aus dem Klappentext des Bandes 24.



Rezensionen - Comptes rendues - Reviews 237

insgesamt als Gewinn. Leider sind die einzelnen Beiträge aber von sehr
unterschiedlicher Qualität, wie im einzelnen zu sehen sein wird.

Der vorliegende Band gliedert sich in insgesamt sieben Kapitel, von denen

drei Südasien, drei Zentralasien und ein Kapitel die Literaturen des südostasiatischen

Festlands behandeln, ein Umstand, der nicht aus dem Titel hervorgeht.
Gerechtfertigt wird das Vorgehen durch die Bemerkung des Verlags im
Vorwort, die Gliederung habe sich nicht nur aus geographischen, sondern aus
literarhistorischen Gesichtspunkten ergeben, so dass die enge Verbindung zwischen
den in den genannten geographischen Räumen vorhandenen Literaturen abgebildet

wird. Warum hier aber die singhalesischen Literaturen nicht aufgenommen
sind, bleibt ein Rätsel.

Namhafte Gelehrte wie Gerhard EHLERS, Leonard W.J. VAN DER KUIJP,

Peter GAEFFKE oder der verstorbene Ronald EMMERICK haben an dem Band

mitgearbeitet. Ein beigefügtes Register der besprochenen Werke macht den

Band benutzerfreundlich.
Gerhard EHLERS eröffnet die Beiträge mit einem Essay über die vedische

Literatur. EHLERS gibt eine klar strukturierte Einführung, die sich meistenteils
auf einem aktuellen Forschungsstand befindet. Auch Literatur nach 1995 ist in
das kurze Literaturverzeichnis aufgenommen worden, lediglich die umfangreiche

Studie von Oberlies zum Veda aus dem Jahr 1998 ist nicht erwähnt. Der
Autor versteht es, durch eine ausführliche Darstellung des vedischen Opferrituals

und die Akzentsetzung auf die mündliche Tradierung des Veda die Aktualität
dieser ältesten indischen Literatur für das heutige religiöse Leben in Indien
anschaulich zu machen.

Der zweite Beitrag von Jayandra SONI und Roland STEINER über das

"religiös-philosophische Schrifttum Indiens" ist hingegen eine grosse Enttäuschung.
Dieser mit 89 Seiten umfangreichste Aufsatz des Bandes ist zu einer Darstellung
der indischen religiösen und philosophischen Traditionen anstelle der indischen
Literaturen geraten. Darüber hinaus geben einzelne Teilabschnitte, so z.B. der

über den indischen Buddhismus, den Forschungsstand der achtziger Jahre des

20. Jahrhunderts wider, was schlicht ein Ärgernis ist. Wenig glücklich erscheint
zudem das Unterfangen der Autoren, die vedische Literatur in die Darstellung
einzubinden, so im ersten Abschnitt der Einleitung und noch einmal auf fast drei
Seiten im Abschnitt über die "hinduistische Literatur". Da hätte ein Hinweis auf
den vorangegangenen Beitrag von EHLERS genügt. Hier macht sich das erste

Mal eine ungenügende redaktionelle Betreuung des Gesamtbandes bemerkbar,
denn ein aufmerksamer Redaktor hätte solche Überschneidungen bemerkt.

Die Gliederung des Aufsatzes von Soni und Steiner folgt für den Hinduismus

der heute üblichen indischen Unterteilung der philosophischen Schulen in



238 Rezensionen - Comptes rendues - Reviews

sechs darsana. Die Autoren rechtfertigen in ihren einleitenden Bemerkungen
dieses Vorgehen und problematisieren zugleich die Anwendbarkeit des europäischen

Philosophie-Begriffs auf indische Denksysteme. Obwohl die Rezensentin
die Meinung der Autoren, die eher von einer Nichtanwendbarkeit europäischer
Termini als komparatistische, transkulturell einsetzbare Begriffe überzeugt zu
sein scheinen, nicht teilt, begrüsst sie diese kritischen Vorbemerkungen sehr. Die
Autoren fassen ihre Argumente jedoch in eine merkwürdig "altmodische" Sprache.

Da ist von der "Eigenart des philosophischen Schrifttums" (S. 28), der

"Eigenartigkeit" (S. 26) des indischen Denkens und dergleichen mehr die Rede,
eine Sprechweise, die einerseits an das indologische Schrifttum des ausgehenden
19. Jahrhunderts erinnert, andererseits aufhorchen lässt hinsichtlich der theoretischen

Implikationen, die einem solchen Postulat von "Eigentümlichkeit"
zugrunde liegen könnte. Liegt ihm vielleicht der Kulturessentialismus der frühen
Indienforscher zugrunde, wie ihn so treffend Hermann Oldenberg formuliert hat:

"Für Indien kam Alexander zu spät; als er erschien, hatte das indische Volk in
seiner Insichgekehrtheit schon allzu viel von den Zügen eines Sonderlings unter
den Völkern angenommen, von Lebensformen und Gewohnheiten des Denkens

beherrscht, die für die Massstäbe der nichtindischen Welt inkommensurabel
waren."2

Ärgerlich ist der Abschnitt über den indischen Buddhismus, der eine eklatante

Nichtkenntnis der Ergebnisse der neueren Buddhismusforschung offenbart.
So wird schon zu Beginn die Buddhabiographie als historische Faktengeschichte
mitgeteilt. Nicht einmal in einem Nebensatz verweisen die Autoren darauf, dass

es sich hier um eine hagiographische Erzählung handelt, die nicht den Anspruch
auf Historizität für sich reklamiert, sondern das erzählt, was für die damaligen
Anhängerinnen und Anhänger des Buddha wichtig war (und heute immer noch

wichtig ist). Genauso unreflektiert wird von einem "ursprünglichen Buddhismus"

gesprochen, ohne die Erkenntnis der Buddhismusforschung zur Kenntnis

zu nehmen, dass dieses Konstrukt wohl eher in einer nach-aufklärerischen,
romantischen Suche nach den Ursprüngen von Religion zu verorten ist als historische

Realität widerzuspiegeln. Das Verhältnis der Päli-Suttas zum "Wort des

Buddha", das diesen "ursprünglichen Buddhismus" den Autoren zufolge
bewahrt, wird ebenfalls nicht weiter problematisiert. Die Einleitung zum Päli-Ka-
non (S. 65) suggeriert denn auch, dass nur der Tipitaka der Theravädin älteste

buddhistische Texte bewahrt hätte, was einfach falsch ist. Die anschliessende

Beschreibung des buddhistischen Kanons (skt. Tripitaka) hat allgemeinen Cha-

2 Oldenberg, 1961:10. Nachdruck der Erstausgabe Berlin 1897.



Rezensionen - Comptes rendues - Reviews 239

rakter, was aus der Verwendung der Sanskrit-Äquivalente anstelle des Päli
hervorgeht. Sie ist aber auf der Grundlage des Päli-Kanons erarbeitet. Dies führt zu
falschen Verallgemeinerungen: So wird das Parivära als Teil des Vinayapitaka

genannt, obwohl der Text erst in Sri Lanka verfasst wurde und nur in der Thera-

väda-Tradition bekannt ist. In der Beschreibung des Sütrapitaka wird der Khud-

dakanikäya als integrativer Teil desselben genannt, er gehört jedoch nur im
Theraväda zum Sütrapitaka, die anderen Schulen haben ihn dem Sütrapitaka nur
zum Teil integriert.3

Wie in den Abschnitten zu den hindü-philosophischen Lehren beschränkt

sich die Beschreibung der Literatur zum indischen Buddhismus auf eine

Beschreibung der buddhistischen religiösen Grundlehren und der Philosophiegeschichte,

in deren Verlauf, sozusagen als Beleg für die dargestellten Lehren, die

Titel einiger wichtiger buddhistischer Texte genannt werden. Warum in einer

Literaturgeschichte auf insgesamt vier Seiten die vier Wahrheiten und das

Entstehen in Abhängigkeit erläutert werden müssen, entzieht sich dem Verständnis
der Rezensentin. Die Bemerkungen zur Entstehung des Mahäyäna (es entstand

den Autoren zufolge in "bestimmten Kreisen", S. 78) sind so vage formuliert,
dass sie jegliche Aussagekraft verlieren. Gerade die Geschichte der Entstehung
des Mahäyäna ist durch die Forschungen der letzten Jahre neu geschrieben worden.

Da SONI und STEINER ihren Text, wie auf S. 98 vermerkt, 1989 fertiggestellt

und lediglich geringfügig überarbeitet haben, hat die neuere Forschung in
der vorliegenden Darstellung keine Spuren hinterlassen.

Der kurze Abschnitt über den tantrischen Buddhismus enthält die peinliche
Aussage, die Anuttarayoga-Tantras seien "saktistische Geheimlehren". Ein Blick
in die dem Beitrag beigegebene recht umfangreiche Bibliographie offenbart,
dass die Autoren sich auf Werke wie Glasenapps Buddhistische Mysterien aus

dem Jahr 1940 stützen, das zu seiner Zeit eine sehr gute Einführung in den

tantrischen Buddhismus darstellte, heute aber natürlich längst in weiten Teilen
veraltet ist. Neuere Literatur zum buddhistischen Tantra wurde anscheinend nicht
benutzt (die neueste Literaturangabe zum Tantra datiert aus dem Jahr 1973, s. S.

111).

Auch der Abschnitt über "Die religiös-philosophischen Schriften des

Jinismus" krankt daran, dass nicht die Literatur der Jainas vorgestellt wird,
sondern ihre religiös-philosophischen Lehren. Von den etwas mehr als fünf Seiten,
die den Jainas gewidmet sind, werden nur auf zwei Seiten die Entstehung des

Jaina-Kanons und seine einzelnen Teile abgehandelt. Das ist bedauerlich, da

3 Bareau, 1964:25.



240 Rezensionen - Comptes rendues - Reviews

einer der beiden Autoren des Beitrags, Jayandra SONI, ein bedeutender Erforscher

des Jinismus ist.

Insgesamt lässt sich für SONIs und STEINERs Beitrag feststellen, dass sie

das vorgegebene Ziel, eine Literaturgeschichte zu verfassen, nicht beachtet
haben und stattdessen eine ideengeschichtliche Abhandlung vorgelegt haben, die

jedoch in vielen Aspekten veraltete Forschungsergebnisse präsentiert sowie

zahlreiche Ungenauigkeiten enthält.

Der Beitrag von Leonard W.J. VAN DER KUIJP über die tibetische Literatur
gibt sich hingegen nicht mit einem Überblick auf der Grundlage von Sekundärliteratur

zufrieden (es gibt hier allerdings auch nur wenig), sondern bildet
anhand von punktuellen Ausschnitten aus der tibetischen Literaturgeschichte ihre

Komplexität in gelungener Weise ab. Es gelingt ihm, einige Hauptlinien der

tibetischen Literaturgeschichte herauszuarbeiten. So beschreibt er den enormen
Einfluss, den die indische schöngeistige Literatur auf die tibetischen literarisch

tätigen Eliten ausgeübt hat, aber zeigt zugleich auch die Modifizierungen und

Transformationen auf, die diese vorgenommen haben. VAN DER KUIJP bedient
sich als einer der wenigen Autoren des Bandes einer Sprache, die sowohl die
Kenntnis zeitgenössischer literaturtheoretischer Diskurse verrät als auch das

Bemühen, einige Hauptentwicklungen der tibetischen Literatur jenseits aller
verklärenden "Orientalismen", aber auch ohne jegliche kulturelle Überheblichkeit,

wie sie besonders in dem Beitrag zur mongolischen Literatur immer wieder

durchbricht, nachzuzeichnen. Seine kurze Abhandlung, die nicht nach einem

chronologischen Schema vorgeht wie SONI und STEINER oder auch EHLERS, und

die von vornherein nicht einem Bemühen um vollständige Darstellung aller in
Tibet gebräuchlichen literarischen Genres gewidmet ist, bietet auch Tibetologin-
nen und Tibetologen manches Neue. Van der Kuijp legt seinem Beitrag ein

Schema zugrunde, das die besprochenen literarischen Werke in vier Gattungen
einteilt: (1) Prosawerke, (2) in Versform abgefasste Literatur, (3) in einer

Mischung aus Prosa und Versen verfasste Werke und (4) Werke, die aus einem

einzigen riesigen Versfuss bestehen und denen zudem die einen Text üblicherweise

gliedernden Satzzeichen fehlen. Unter der Fülle von Informationen, die

VAN DER KUIJP mitteilt, möchte ich hier den kurzen Passus zur Literaturgattung
der "Legenden" (skt. avadäna, tib. rtogs-brjod) erwähnen. Hinter dieser auf den

ersten Blick buddhistisch-didaktischen Literaturgattung "versteckt" sich der

Beginn des tibetischen Romans: Die Erzählung "Die Legende vom Prinzen

'Ohnegleichen'" aus dem Jahr 1718, von mDo-mkhar-ba, einem gebildeten Politiker
verfasst, gibt eine genaue Schilderung der zeitgenössischen tibetischen Gesellschaft

und ihrer politischen Akteure.



REZENSIONEN - COMPTES RENDUES - REVIEWS 241

VAN DER KUIJPs Exkurs zu den glu bzw. mgur, den "Gesängen der geistigen

Schau", wie er sie übersetzt, geben eine sehr differenzierte Einführung in
dieses Genre oder besser Genres der tibetischen Literatur, sowohl die religiösen,
aber auch die säkularen Semantiken der Gattung betonend.

Leider ist der Beitrag von VAN DER KUIJP nicht sorgfältig redigiert worden,
so dass sich nicht nur orthographische Fehler im deutschen Text finden, sondern

auch in den tibetischen Termini. So wird auf S. 126 rdo-rje'i-glu fälschlich mit
rdo-rje'-iglu wiedergegeben, und auf S. 127 liest man tu anstelle von glu, um

nur zwei Beispiele hier anzuführen. Der Beitrag ist zudem in Teilen redundant

(so werden dieselben Informationen auf S. 122 und S. 131 gegeben, eine kluge
Redaktion hätte hier den Text geglättet), und auch die Übersetzung aus dem

Englischen ist in manchen Punkten etwas eigentümlich, so wenn auf S. 122 von
der "mongolischen Kaiserfamilie" die Rede ist. Der mongolische Terminus

qayan lässt sich bekanntermassen nicht mit "Kaiser" übersetzen. Die "mongolischen

Kaiser" sind entweder eine hübsche Erfindung des Autors oder seiner
Übersetzer. Der Begriff taucht in VAN DER KUIJPs Beitrag mehrmals auf, aber in
der hier erwähnten Passage ist er nicht nur eine irreführende Wiedergabe des

mongolischen qayan, sondern auch sachlich falsch: Der 4. Dalai Lama Yon-tan-

rgya-mtsho entstammt nicht der Linie des Cinggis Qan, deren Mitglieder allein

Anspruch auf die Grossqan-Würde hatten, sondern war ein Urenkel des Altan

qayan der südostmongolischen Tümed. Altan qayan war zwar zu seiner Zeit de

facto der mächtigste mongolische Herrscher, de iure war er jedoch dem Grossqan

untergeordnet.
Die Literaturangaben sind etwas zu spärlich ausgefallen. So fehlt z.B. der

Sammelband Tibetan Literature. Studies in Genre, von J.I. Cabezon und R.R.

Jackson herausgegeben (New York 1996), der einen Beitrag zu den von VAN

DER KUIJP so ausführlich besprochenen glu und mgur enthält (auf den Seiten

368-392).
Aber abgesehen von solchen Kleinigkeiten lohnt sich wegen VAN DER

KuiJPs Beitrag fast die Anschaffung des Buches.

Der folgende Beitrag von Hans-Rainer KÄMPFE zur Literatur der Mongolen
ist leider eine grosse Enttäuschung, und zwar in mehrfacher Hinsicht. Seine

Darstellung ist nicht nur fachwissenschaftlich nicht auf dem neuesten Stand, wovon
allein das recht umfangreiche Literaturverzeichnis Zeugnis ablegt, das lediglich
drei Werke aus den Jahren 1998 bis 2000 nennt, während die übrige verzeichnete

Literatur den Stand der Forschung vornehmlich der sechziger bis achtziger
Jahre des 20. Jahrhunderts wiedergibt. Darüber hinaus bedient sich der Autor
einer wissenschaftsgeschichtlich längst überholten Terminologie. So wiederholt
er mit grosser Hartnäckigkeit den Begriff "Lamaismus" und "lamaistisch" zur



242 REZENSIONEN - COMPTES RENDUES - REVIEWS

Kennzeichnung des tibeto-mongolischen Buddhismus, ein Begriff, der schon im
Jahr 1835 von Isaac Jacob Schmidt als "rein europäische Erfindung" kritisiert
wurde und schon längst im musealen Magazin pejorativer orientalistischer

Zuschreibungen des asiatischen "Anderen" eingemottet worden sein sollte. Dies

ist jedoch nicht das einzige Beispiel einer wissenschaftstheoretisch erstaunlich

unreflektierten Terminologie. Da ist von einer "synkretistischen Epoche", einer

"lamaistischen" und sogar von einer "Dekadenzepoche" die Rede, die zur
Periodisierung der mongolischen Geschichte herangezogen werden. Die Explizierung
der "geistesgeschichtlichen Kriterien", die für diese Einteilung bemüht wurden,
fehlt. Die Krönung dieses begrifflichen Instrumentariums findet sich in der

Charakterisierung der mongolischen M/g-Dichtung als "primitives Analogon der

vorderasiatischen Fürstenspiegel-Literatur" (S. 138).5 Die gesamte Darstellung
durchzieht wie ein roter Faden die immer wieder geäusserte Meinung des

Autors, die mongolische Kultur sei fast ausschliesslich von fremdkulturellen
Einflüssen abhängig gewesen. So heisst es zur Mongolei des 13.-15. Jahrhunderts:

"Chinesische, muslimische, mittelasiatisch-christliche und tibetisch-lamaistische
Einflüsse in Politik und Verwaltungswesen, in Religion, Literatur und Kunst
wurden bereitwilligst aufgenommen und überlagerten sich dem autochthonen

schamanistisch geprägten Substrat zu einem eigenartigen Synkretismus" (S. 133-

4). Solchen begrifflich nebulösen Beschreibungen (was soll hier "eigenartig"
bedeuten?) liegt ein monadischer Kulturbegriff zugrunde, der "Kulturen" als in
sich geschlossene homogene Einheiten begreift und nicht als von Menschen

hervorgebrachte historische Deutungen von Wirklichkeiten. Dieser statische und

a-historische Kulturbegriff mündet in einen Kulturessentialismus, in dem die

vielfältigen Transformationsprozesse, denen kulturelle Weltdeutungen stets

unterworfen sind, weder diskursiv noch begrifflich abgebildet werden können, da

sie lediglich als Defizienzkategorien erscheinen.

Nach Meinung des Autors ist die mongolische Literatur (wegen der
fremdkulturellen Einflüsse?) von einer minderen literarischen Qualität, und selbst das

mongolische Heldenepos hält seinem kritischen Blick nicht stand. Es zeichne

sich durch "krasse Schwarz-Weiss-Malerei um den Sieg des Guten über das

Böse, das Gute verkörpert im Helden, das Böse in Tieren, Drachen oder Riesen",
aus. Sein Urteil ob dieser "Schwarz-Weiss-Malerei" fällt dementsprechend

4 Vgl. auch Lopez, 1998:15-45.
5 Ganz anders das Urteil von Heissig, 1986:71, auf den sich Kämpfe hier in seiner

Charakterisierung der bilig bezieht, und der den bilig eine oft hohe dichterische Qualität
zuspricht.



Rezensionen - Comptes rendues - Reviews 243

harsch aus: "Ob das mongolische Heldenepos auch qualitativ "ebenbürtig neben

die grossen Heldenepen der Weltliteratur" tritt, wie dies von manchen Mongolisten

behauptet worden ist, darf allerdings füglich bezweifelt werden" (S. 149).
Leider lässt uns KÄMPFE nicht teilhaben an seiner Urteilsfindung, weil er uns

nirgends die Qualitätskriterien, die ihn zu diesem Urteil führen, mitteilt.
Abgesehen davon, dass die oben zitierte Charakterisierung des mongolischen

Epos schlicht falsch ist, wie ein Blick in die Vielzahl der in Übersetzung

publizierten mongolischen Epen sowie die mongolistische6 wie auch vergleichende

Epenforschung zeigt, führt KÄMPFE die Leserinnen und Leser auch in
die Irre, wenn er aus der Vielzahl der mongolischen Epen lediglich drei namentlich

nennt, von denen eines, Qan qarangyui, "eine rein mongolische Erfindung
zu sein scheint" (S. 148), während das Geser-Epos im tibetischen Kulturraum
entstanden ist. So entsteht der Eindruck, dass das mongolische Epos vorwiegend
auf Anleihen aus den benachbarten Kulturräumen beruht. Die Bedeutung kom-
paratistischer Untersuchungen der Epenforschung, z.B. zu Motivübernahmen,
für geschichts- und kulturwissenschaftliche Fragestellungen thematisiert der

Autor jedoch nicht. Umfangreiche mongolische Epenzyklen wie Bum erdeni
oder Alamci mergen werden nicht einmal namentlich erwähnt. Dass eine
differenzierte Darstellung, die zudem noch komparatistische Aspekte der Epenforschung

berücksichtigt, auch auf wenigen Seiten möglich ist, hat Heissig schon
1986 bewiesen.7

Neben den schon genannten wissenschaftstheoretischen und fachlichen
Defiziten sind manche sachliche Details unrichtig oder geben einen veralteten
Forschungsstand wieder. Als Entstehungsdatum der "Geheimen Geschichte der

Mongolen" wird das Datum 1240 genannt. Dieses Datum ist jedoch keineswegs
unumstritten. Igor de Rachewiltz, und vor ihm schon andere Mongolisten, hat 1965

überzeugend argumentiert, dass grosse Teile der "Geheimen Geschichte" schon
1228 vorgelegen haben müssen.8 Merkwürdigerweise erwähnt KÄMPFE in seiner

Bibliographie die Übersetzung der "Geheimen Geschichte" von de Rachewiltz
nicht, obwohl sie die bisher gründlichste ist und bis heute unübertroffen.9

So gibt Rincindorji einen knappen, aber sehr lehrreichen Überblick über den Sujetaufbau
im mongolischen Epos, der immerhin schon im Jahr 1987 veröffentlicht wurde, dem Autor
also bekannt sein dürfte, s. Rincindorji, 1987:29-44.

Heissig, 1986:76-77.

Rachewiltz, 1965:185-206.

Zuerst in den Papers on Far Eastern History zwischen 1971 und 1985 publiziert, ist nun die

Übersetzung in neuer Überarbeitung mitsamt dem umfangreichen Anmerkungsapparat in

Buchform erschienen, s. Rachewiltz, 2004.



244 Rezensionen - Comptes rendues - Reviews

Auf S. 140 wird von einer "zweiten Bekehrung der Mongolen zum
Lamaismus" gesprochen. Hier ist der Autor der autochthonen tibeto-mongolischen
Periodisierung geschichtlicher Zeiten, die ein ideologisches Konstrukt tibeto-

mongolischer buddhistischer Geschichtsschreibung darstellt, unkritisch erlegen.
Von einer "zweiten Bekehrung" der Mongolen kann keine Rede sein, weil eine

"erste" nie stattgefunden hatte. Auf S. 142 schliesslich wird behauptet, die erste

Übersetzung des tibetischen bKa '- 'gyur hätte in den Jahren 1628-29 stattgefunden.

Das ist in der Tat der Wissensstand von 1980. Aber schon 1984 hat Heissig
in einem Aufsatz10 darauf hingewiesen, dass im Erdeni tunumal neretü sudur
eine vollständige bKa '- gywr-Übersetzung aus den Jahren 1602-07 erwähnt

wird. ' ' Dies ist inzwischen gesicherter Forschungsstand.
Des Weiteren erstaunt die eklektische Literaturauswahl. So wird zur

europäischen Rezeption der Mongolen auf Bezzola verwiesen, ein Hinweis auf die

hervorragende und weit über Bezzola hinausgehende umfassende Darstellung
von Schmieder fehlt hingegen.n Ebensowenig findet sich im Literaturverzeichnis

die bisher einzige in einer westeuropäischen Sprache abgefasste Arbeit zu

den Iledkel sastir erwähnt,13 obwohl KÄMPFE auf die Iledkel sastir recht ausführlich

eingeht. Da verwundert es dann auch nicht mehr, dass zu zentralasiatischen

Nomadenreichen allgemein der von der Forschung längst überholte Grousset in
der Auflage von 197014 und zur neueren mongolischen Geschichte das Werk von
Bawden aus dem Jahr 1968 empfohlen werden. 5

Zusammenfassend muss festgestellt werden, dass hier eine Chance vertan

wurde, einen auf dem aktuellen Forschungsstand basierenden Überblick über die

mongolische Literatur zu geben. Zugleich zeigt dieser Beitrag in bedrückender

Weise, wie sehr die Mongolistik den Anschluss an den aktuellen kulturwissenschaftlichen

Diskurs verpasst hat.

Der Beitrag des vor zwei Jahren verstorbenen Ronald E. EMMERICK, der

sich besonders um die Erforschung des Khotanischen verdient gemacht hat, ist
fast stichwortartig knapp geraten. Nach einem kurzen Abriss der Entdeckungs-

10 Heissig, 1984.

11 Kollmar-Paulenz, 2001:350-1.
12 Schmieder, 1994. Ebensowenig wird Klopprogge, 1993 erwähnt.

13 Veit, 1990.

14 Zu zentralasiatischen Nomadenreichen s. die umfangreichen Sammelbände von Davis-

Kimball, 1995 und Dani & Masson, 1992-1997. Die aktuellste Darstellung (sie war bei

Drucklegung des besprochenen Bandes noch nicht erschienen) gibt Dì Cosmo, 2002.
15 Zur neueren mongolischen Geschichte Barkmann, 1999 und, aus mongolischer Sicht,

Bulag, 2002.



Rezensionen - Comptes rendues - Reviews 245

geschichte Zentralasiens (hier besonders die Gebiete an den Seidenstrassen) gibt
der Autor nach Sprachen geordnet allgemeine Hinweise zu den in diesen Gebieten

entdeckten literarischen Texten. Trotz der Knappheit der Darstellung dürfte
seine methodische Vorgehensweise für einen breiteren Leserkreis sehr ansprechend

sein: Für die meisten der von ihm kurz vorgestellten Literaturen des

vorislamischen Zentralasien gibt er ein literarisches Beispiel in Umschrift und
Übersetzung. Seine Auswahl zeigt Humor, wie der kurze Text über die Undankbarkeit

der Frauen aus einer khotanischen Fassung des Rämayana veranschaulicht.

Auf dem neuesten Forschungsstand ist der hier gegebene Überblick natürlich

nicht, aber er will es wohl auch gar nicht sein. Der kurze Text versteht sich
eher als eine Übersicht über die Vielfalt der Sprachen und Literaturen Zentralasiens

im ersten Jahrtausend unserer Zeitrechnung.
Der Beitrag von Klaus WENK über die Literaturen des südostasiatischen

Festlands kann hier nur inhaltlich vorgestellt werden. WENK gibt einen recht
ausführlichen Überblick über die thailändische Literatur, wobei er den Schwerpunkt

auf die schöngeistige Literatur legt, was in dem besprochenen Band sonst

nur VAN DER KUIJP und EMMERICK tun. Entlang einer den thailändischen
Herrscher-Dynastien folgenden Chronologie bespricht er die bedeutendsten literarischen

Werke. Interessant ist die geschickte Verbindung von Literatur- und
Sozialgeschichte. Leider endet die Darstellung der Literatur der Gegenwart mit Autoren,

die ihre Blüte in den fünfziger und sechziger Jahren des 20. Jahrhunderts

erlebten. Man hätte gern noch etwas über die jüngsten literarischen Entwicklungen

vernommen.
Auch in dem Beitrag von Wenk macht sich die mangelnde redaktionelle

Betreuung bemerkbar. Wie auch in den anderen Aufsätzen finden sich eine
Reihe von Druckfehlern, zudem fehlen bei den Sanskrit-Wörtern durchgängig
die Diakritica.

Peter GAEFFKE, einer der renommiertesten Kenner der modernen Literaturen

des indischen Subkontinents, hat es unternommen, die "neu-indoarischen
Literaturen Indiens" vorzustellen. Der Autor legt das Hauptgewicht seiner
Darstellung auf die Hindi (Kharï Bolï)-Literatur, die erst im 19. Jahrhundert ihren

Anfang genommen hat, bezieht jedoch auch die bengalische, marathische und
die Urdü-Literaturen mit ein. GAEFFKE skizziert konzise und differenziert den

Aufstieg des Hindï im 19. Jahrhundert zur Literatursprache, die politischen
Gegebenheiten (Zerfall des Mogulreiches und britische Kolonialherrschaft)
geschickt in seine Darstellung einbeziehend, die sich auf der literarischen Ebene in
der Auseinandersetzung mit dem Urdü und mit der europäischen Literatur, die
durch die Vermittlung des Englischen den indischen Eliten bekannt geworden

war, bemerkbar machen. Im Folgenden nennt er die auch in Europa durch Über-



246 Rezensionen - Comptes rendues - Reviews

Setzungen bekanntesten, "klassischen" Autoren wie z.B. Mulk Räj Änand oder

Premcand. Es wäre hilfreich für die Leserinnen und Leser gewesen, wenn
GAEFFKE auch die deutschen Übersetzungen der Werke dieser Autoren angegeben

hätte. GAEFFKE reiht nicht nur die Titel der Werke der verschiedenen

bengalischen, Hindi- Marathi- und Urdü-Schriftsteller aneinander, sondern bemüht

sich, sie nach thematischen Gesichtspunkten zu ordnen und die Inhalte ihrer
Werke zu skizzieren. Er hebt vor allem die Schriftstellerinnen und Schriftsteller
hervor, die sozialkritisch engagiert sind.

Kritisch ist anzumerken, dass GAEFFKE es versäumt, auch die neuesten

Entwicklungen und Autoren zu erwähnen. Die Rezensentin hat sich gefragt, in
welchem Jahr der Beitrag GAEFFKEs entstanden ist, wenn es auf S. 209 zu den

Werken der Panjabi-Autorin Amrita Pritam heisst, sie seien in "den letzten
Jahren" entstanden, oder der 1981 veröffentlichte Roman Sei samay von Sunil

Gahgopadhyäya als "erst kürzlich" veröffentlicht bezeichnet wird. Auch habe

ich manche bekannten Hindi-Autoren wie z.B. Nirmal Varmä in dem Überblick
vermisst. Die kurzen Bemerkungen im letzten Abschnitt zu Vikram Seth und
Salman Rushdie verwirren insofern, als der Autor nicht erwähnt, dass beide

Autoren in Englisch schreiben. Hier hätte auch Arundhati Roy erwähnt werden

müssen, die 1997 den Booker Prize für ihren Roman The God of Small Things
erhalten hat. Dieser letzte Abschnitt wirkt merkwürdig unpassend im Gesamt des

Beitrags.
Zusammenfassend muss festgestellt werden, dass die einzelnen Beiträge

des Bands 24 des Neuen Handbuchs der Literaturwissenschaft, "Süd- und
zentralasiatische Literaturen", von höchst unterschiedlicher wissenschaftlicher Qualität

sind. An dem insgesamt negativen Eindruck, den der Band hinterlässt, ist zu
Teilen das redaktionelle Vorgehen des Verlags nicht ganz unschuldig, der seinen

Autoren nicht nahegelegt hat, vor der Publikation ihrer Beiträge diese auf den

aktuellen Forschungsstand zu bringen. Viele der vermerkten Mängel sind indes

allein den einzelnen Autoren anzulasten. Wer zu einer fachwissenschaftlich
aktuellen und allgemein verständlichen Überblicksdarstellung greifen will, dem

kann das vorliegende Werk jedenfalls nicht empfohlen werden.

Zitierte Literatur

Bareau, A.
1964 Der indische Buddhismus. In: BAREAU, A., SCHUBRING, W., FÜRER-

HAIMENDORF, C. v. (Hg.), Die Religionen Indiens III. Buddhismus -



Rezensionen - Comptes rendues - Reviews 247

Jinismus - Primitivvölker. Kohlhammer, Stuttgart. (Die Religionen der

Menschheit; 13).

Barkmann, U. B.

1999 Geschichte der Mongolei oder Die "Mongolische Frage ". Die Mongolen
auf ihrem Weg zum eigenen Nationalstaat. Bouvier, Bonn.

BULAG, U.
2002 The Mongols at China 's Edge. History and the Politics of National Unity.

Rowman & Littlefield, Inc., Lanham [etc.].

CABEZON, J. I. & JACKSON, R. R. (eds.)
1996 Tibetan Literature. Studies in Genre. Snow Lion, New York.

Dì Cosmo, N.
2002 Ancient China and its Enemies. The Rise of Nomadic Power in East Asian

History. Cambridge University Press, Cambridge.

Dani, A. H. & Masson, v. m. (eds.)
1992-97 History ofCivilizations ofCentral Asia. Vols. 1-4. Paris.

DAVIS-KIMBALL, J. et al. (eds.)
1995 Nomads ofthe Eurasian Steppes in the Early Iron Age. Berkeley.

Heissig, W.
1984 Zur 'Biographie des Altan Khan' der Tümet (1507-1983). UAJb, N.F.,

4:187-221.
1986 Mongolische Literatur. In: WEIERS, 1986:70-85.

Klopprogge, A.
1993 Ursprung und Ausprägung des abendländischen Mongolenbildes im 13.

Jahrhundert. Ein Versuch zur Ideengeschichte des Mittelalters. Harrassowitz,

Wiesbaden. (Asiatische Forschungen; 122).

Kollmar-Paulenz, K.
2001 Erdeni tunumal neretü sudur. Die Biographie des Altan qayan der Tümed-

Mongolen. Ein Beitrag zur Geschichte der religionspolitischen Beziehungen

zwischen der Mongolei und Tibet im ausgehenden 16. Jahrhundert.

Harrassowitz, Wiesbaden. (Asiatische Forschungen; 142).

Lopez, D. S. Jr.

1998 Prisoners of Shangri-La. Tibetan Buddhism and the West. University of
Chicago Press, Chicago.

Oberlies, T.

1998 Die Religion des Rgveda. Wien. (Publications ofthe De Nobili Redsearch

Library; 26-27).



248 Rezensionen - Comptes rendues - Reviews

Oldenberg, H.
1961 Buddha. Sein Leben, seine Lehre, seine Gemeinde. Wilhelm Goldmann

Verlag, München. (Berlin 1897).

Rachewiltz, I. de

1965 Some remarks on the dating of the Secret History ofthe Mongols. Monu¬

menta Serica 24:185-206.
2004 The Secret History of the Mongols. A Mongolian Chronicle of the Thir¬

teenth Century. Translated with a Historical and Philological Commentary
by I. d. R. - 2 vols. - Brill, Leiden/Boston.

Rincindorji
1987 Mongyol tuuli-yin üile yabudal-un bayiyulumji-yin kögjil ["Die Entwick¬

lung des Sujetaufbaus des mongolischen Epos"]. In: HEISSIG, W. (Hg.),
Fragen der mongolischen Heldendichtung. Teil IV. Vorträge des 5. Epen-

symposiums des Sonderforschungsbereichs 12, Bonn 1985. Harrassowitz,
Wiesbaden, 29-44. (Asiatische Forschungen; 101).

Schmidt, I. J.

1836 Über Lamaismus und die Bedeutungslosigkeit dieses Nahmens. Bulletin
Scientifique publié par l'Académie Impériale des Sciences de

Saint-Pétersbourg 1, Nr. 1.

SCHMIEDER, F.

1994 Europa und die Fremden. Die Mongolen im Urteil des Abendlandes vom
13. bis in das 15. Jahrhundert. Thorbecke, Sigmaringen. (Beiträge zur
Geschichte und Quellenkunde des Mittelalters; 16).

VEIT, V.
1990 Die vier Qane von Qalqa. Ein Beitrag zur Kenntnis der politischen

Bedeutung der nordmongolischen Aristokratie in den Regierungsperioden
K'ang-hsi bis Ch'ien-lung (1661-1796) anhand des biographischen
Handbuches Iledkel sastir aus dem Jahre 1795. Teil I: Untersuchungen (Iledkel
sastir Hefte 45-76). Teil II: Biographien (Iledkel sastir Hefte 45-76).
Harrassowitz, Wiesbaden. (Asiatische Forschungen, 111).

WEIERS, M. (Hg.)
1986 Die Mongolen. Beiträge zu ihrer Geschichte und Kultur. Wissenschaftli¬

che Buchgesellschaft, Darmstadt.

Karénina KOLLMAR-PAULENZ (Bern)



Rezensionen - Comptes rendues - Reviews 249

FRENZ, Margret: Vom Herrscher zum Untertan: Spannungsverhältnis zwischen

lokaler Herrschaftsstruktur und der Kolonialverwaltung in Malabar zu Beginn
der Britischen Herrschaft (1790-1805). Stuttgart: Franz Steiner Verlag, 2000.

(Beiträge zur Südasienforschung, Südasien-Institut Universität Heidelberg; Bd.

188). XI, 256 pp. - ISBN 3-515-07770-7.

In Germany, during recent years, a number of scholars have addressed the question

whether Indian kingship and royal power can be understood in a way that is

of help in writing not only the precolonial and colonial history of India, but also

is of use in interpreting political power in independent India. In Germany, the

studies of Georg Berkemer, Hermann KULKE, and Burkhard SCHNEPEL no

longer depend on time-honoured concepts of "Staat und Gesellschaft". They
have taken into account the work of, for instance, Jan HEESTERMAN and Jean-

Claude Galey on classical Indian kingship and that of Bernard COHN and

Nicholas DIRKS on the socalled "little kingdom", and have used the insights of
these scholars in a way that is an important step forward in our understanding of
Indian political culture. The work of Margret FRENZ, a doctoral thesis prepared
under the supervision of Dietmar ROTHERMUND and Hermann KULKE, belongs
to this "ethnohistorical" school.

FRENZ's study analyses the fundamental clash of precolonial and colonial
political cultures in early-colonial Malabar, i.e. the northern part of present-day
Kerala. She deals with the nature of royal authority in the area and arrives at an

understanding of the subject with the help of all-Indian concepts such as

rajadharma. Secondly, in a kind of case study, she tells the story of how two of these

rajas reacted to the penetration of the English East India Company into the
political system they were part of: both had vain hopes of being able to negotiate
on an equal footing with the British, were disappointed on this score, and finally
got stuck in the swamps of resistance, in the case of one of these rajas, and of
cooperation in the case ofthe other.

The question whether these men, and especially the one who fought for his

autonomy, the so-called Palassi Raja, must be considered "little kings" dominates

the book and, in the end, the author argues convincingly that, taking into
consideration the literature on the subject, this is the case. In Kerala, though the

"great king" has left the scene centuries ago, the people are still very much

aware of his empty throne which continues to define the role ofthe "little kings"
and to guide their behaviour. Also, the rajas are still "vice-regents ofthe God"
and their temple duties as well as their patronage of temples remain crucial for
the continuation of their authority, as they once were for the king of all of Kerala.

A raja like the Palassi Raja is the centre of a redistributive system in which



250 Rezensionen - Comptes rendues - Reviews

the spheres of the political and that of the ritual are undistinguishable. His
alliances with other rajas of the Kerala political system are always in flux and are

continuously subjected to piecemeal renegotiation. If we adopt a concept ofthe
little king" that is somewhat more dynamic and contextual than it hitherto was,
FRENZ suggests, it will be more useful to historians who, like herself, aim at

doing away with eurocentric models ofthe state. Thus, her work is an important
contribution to the historicisation of the concept of the "little king", though, one
could add, in a case like this there seems to be little difference, as far as the

meaning of the concept of kingship is concerned, between a "little king" and a

small-scale great king.
However, in spite of her intention to overcome eurocentrisms, FRENZ's

exercise is still somewhat bogged down by the use of onesidedly European
concepts like legitimacy and sovereignty. The first of these dangerously suggests

positive legality in the manner of European constitutional law and, therefore,
stands in the way of an adequate description of the negotiated and ritually
achieved nature of Indian kingship. The term sovereignty, understood as the

freedom to decide one's behaviour independent of others, is bound up with
Western, sixteenth-century ideas about the unassailable authority of the state.

Such ideas clash with the dharmic, flexible, and shared nature of political and

ritual rights in India. There, even consecrated rajas possess no more than a
basketful of rights that represent as many claims to participate in politics. Such a

basket not only is of a size and has a content different in the case of each of
them, its weight diminishes or increases as the wheel of fortune continues to
recycle political and ritual power. To introduce all sorts of different sovereignties

("ritual", "political", "parcellized", "shared"), as is sometimes done, doesn't
help. Why not describe things as we observe them: a participation in politics
with a certain room of manoevre and a continuously refurbished claim to authority

and respect. Rather than sovereignty, it is simply a field of different measures

of autonomous agency that seems to make itself felt here.

It seems to me preferable, in short, to say that the British introduced the

(European) concept of sovereignty and imposed it on the country rather than that

they wrested it from the rajas. The rajas were not so much asked to hand over
sovereignty (a concept they would not have understood) to the British as denied

agency and an autonomous negotiating position. When their right to receive gifts
at festivals was stolen from the baskets that represented their political capital,
one ofthe bases ofthe redistributive system, i.e. ofthe Malabar political system
itself, was removed. European constitutional terminology can only confuse

things here. Indian terms like rajadharma, rightly employed by FRENZ, and, to
an extent, anthropological concepts seem to be of more assistance.



Rezensionen - Comptes rendues - Reviews 251

Another alien term, adopted by FRENZ - and other non-Indian historians, I
should add - in imitation of Wink, is fitna. This Perso-Arab term is little used in
India and then only (fitna uthana, to cause mischief) in a pejorative way to
denounce and brand as illegitimate the political culture of alliance and negotiation
so characteristic of the "little kingdom". The term belongs to the vocabulary of
military-fiscalist propaganda, i.e. to an idiom that branded the hundreds of
minor, but autonomous, princes of India as corruption-, disloyalty-, treason-, in
short fitna-, ridden, and meant to delegitimize them. It sides, in other words,
with early-modern military-fiscalist state builders like the Mughal successor

states, Mysore, and the Marathas and, subsequently, with the all-too-modern, but

equally military-fiscalist, British colonialists. In uncritically embracing this term
of abuse and applying it to the Indian "little kingdom", FRENZ, like WINK,
accepts the viewpoint of these military-fiscalist states. As an "ideal type", the

military-fiscalist state, characterized by the attempts of a central ruler at

maximizing (often through tax farming) the resources of as wide as possible a region
and using them, with the help of a costly standing army, to monopolize power, is

the antithesis and arch-enemy ofthe "little kingdom", i.e. "the jajmani system
writ large" (DIRKS), based on exchange and on the sharing (anteilig is the apt

adjective FRENZ uses) and redistribution of resources. By adopting the military-
fiscalist term offitna, therefore, FRENZ unintentionally assumes a position that is

intrinsically inimical to the phenomenon (the genuinely Indian "little kingdom")
she means to do justice to. But as one cannot adopt the slogans of these

conquerors and, at the same time, be fair to the Indian ancien régime, it seems
inevitable to recognize that the "complementarity of order and disorder" and the

continuous easing off and tightening of alliances denounced by the larger states

constitute features of a political culture that is of the essence of Indian history.
There is indeed nothing dishonourable about the norms of Indian royal alliance

politics and it deserves a better label than the rather nasty un-Indian one offitna.
To repeat this military fiscalist predator's label in decribing the admirable
negotiating skills of their preys, India's "little kings", is not only injust, it is also a

distortion of history.
FRENZ's investigation ofthe end-phase ofthe Malabar ancien régime, in

fact, shows how the world of military fiscalism - in this case represented by
Tipu Sultan's Mysore and the British East India Company - and that ofthe
Indian "little kingdom" are locked in what she calls a "dialogue of misunderstanding".

She emphasizes that the Palassi Raja's behaviour can only be

explained by his thoroughly Indian interpretation of rajadharma, an attitude that
the British, at its most positive, viewed as an extreme, but misguided, love of
freedom. In the process, free agency is wrested from the Malabar rajas with the



252 REZENSIONEN - COMPTES RENDUES - REVIEWS

aim to discipline them according to the procedures, the famous "rules and

regulations", of the Cornwallis Code that can take cognizance of them only as

British citizens. What seems to have struck FRENZ most is the inability of
almost all EIC servants to empathize with and enter into the complex inner
world of their Indian adversaries, with the result that they could only see

Indian politics as a world in decay and India's "little kings" as hopeless relics of
the past.

FRENZ's success in analysing this clash of political cultures is partly due to

use she makes of a collection of letters written in old-Malayalam kept in the

University Library of Tübingen in Germany. An English translation by FRENZ

and Scaria Zacharia of a number of these fascinating letters is given in a 35-

page appendix to the book.

FRENZ's dissertation is a well-researched and stimulating contribution to
the study of the Indian "little kingdom". It must be hoped that, in due course, it
will become available in an English translation.

D. H. A. KOLFF (Leiden)

Kratkij katalog sufijskich proizvedenij XVIII-XXW. iz sobranija Instituta Vosto-

kovedenija Akademii Nauk Respubliki Uzbekistana im. al-Biruni (Handlist of
Sufi manuscripts, 18th-20th centuries, in the holdings ofthe Oriental Institute,
Academy ofSciences, Republic of Uzbekistan, Biruni), sostaviteli (compiled by):
S. GULOMOV, Sh. ZlYADOV, G. KARIMOV, H. MADRAIMOV, A. MUMINOV, N.
TOSHEV and Sh. TOSHEVA, red.: B. BaBADJANOV, A. KRÄMER, J. PAUL, ed. by
Jürgen Paul. Berlin: Das Arabische Buch, 2000. (ISBN 3-86093-266-7).

und

Katalog sufischer Handschriften aus der Bibliothek des Institutsfür Orientalistik
der Akademie der Wissenschaften, Republik Usbekistan / Katalog sufijskich
proizvedenij XVIII-XX vv. iz sobranij Instituta Vostokovedenija im. Abu Rajcha-
na al-Biruni Akademii Nauk Respubliki Uzbekistan, zusammengestellt von /
sostaviteli: Baxtiyar BABADJANOV, Sanjar GULAMOV, Shovosil ZlYADOV, Mu-
zaffar Kamilov, Gulam KARIMOV, Ashirbek MUMINOV, Nuryoghdi TOSHEV,

Sharifa TOSHEVA; Software-Entwicklung, Computersatz / Kompjuternyj nabor,

programmy: Ulrike BERNDT, Hindol MADRAIMOV; Redaktion / redakcionnaja
kollegija: Baxtiyar BABADJANOV, Ulrike BERNDT, Ashirbek MUMINOV, Jürgen
PAUL; herausgegeben von / izdatel': Jürgen Paul. Stuttgart: Franz Steiner Ver-



Rezensionen - Comptes rendues - Reviews 25 3

lag, 2002. (Verzeichnis der Orientalischen Handschriften in Deutschland,
Supplementband 37). (ISBN 3-515-07931-9).

Die in den Jahren 2000 und 2002 publizierten Kataloge sind das Resultat eines

Gemeinschaftsprqjektes deutscher und usbekischer Mittelasienforscher, das von
der deutschen GTZ (Gesellschaft für Technische Zusammenarbeit) finanziert
worden ist. Sie stellen in mehrfacher Hinsicht ein Novum dar: die Handlist of
Sufi manuscripts erfasst eine Handschriftensammlung nach thematischen und

chronologischen Gesichtspunkten, und der Katalog sufischer Handschriften
beschreibt die herausragendsten Werke der nach dieser Systematik erfassten

Werke; sie sind zudem in russischer Sprache in deutschen Verlagen erschienen

(das Vorwort der Handlist of Sufi manuscripts ist zweisprachig: Russisch und

Englisch, und für das Verständnis der Einträge bedarf es nur der Kenntnis der

Kyrilliza).
Die in den beiden Katalogen erfassten Handschriften entstammen der

Sammlung des "Beruni"-Instituts für Orientalistik der Akademie der
Wissenschaften der Republik Usbekistan. Sie zählt mit fast 26 000 Manuskripten, die

gut 45 000 Werke umfassen, und mit einem Fond von annähernd 5000
Dokumenten zu den grössten Kollektionen der Welt.1 In den bereits existierenden
älteren Handschriftenkatalogen dieser Sammlung sind nur rund 20% der darin
verwahrten Werke beschrieben.2 Die Beschreibungen zu einzelnen Themen wie
Geschichte, Reiseberichte, Geheimwissenschaften, Sufismus, u.a. sind dabei

über die einzelnen Bände verstreut. Im Jahre 1993 wurden die Beschreibungen
der Werke der Naqsbandiya,3 und 1998 die der Geschichtsbücher4 sowie der

mathematischen und naturwissenschaftlichen Schriften5 - teilweise leicht korrigiert

und ergänzt - in je einem Band gebündelt. Die Handlist ofSufi manuscripts

1 Zur Genese und Zusammensetzung der Sammlung s. Ashirbek Muminov, "Fonds nationaux

et collections privées de manuscrits en écriture arabe de l'Ouzbékistan", in: Cahiers d'Asie
Centrale 1: Patrimoine manuscrit et vie intellectuelle de l'Asie Centrale islamique, S. 18-20.

2 Sobranie vostocnych rukopisej Akademii nauk Uzbekikoj SSR, torn I-XI, Taskent 1952-

1987; Katalogfonda Instituta rukipisej, torn HI, Taskent 1988-1989 (der Katalog des

Handschrifteninstituts, das 1998 aufgelöst, und dessen Sammlung dem "Beruni Institut" zugeführt
wurde, beschreibt fast ausschliesslich literarische Werke).

3 Samsuddinchon Z. Bobochonov / Abdulaziz Mansür, Naqsbandijja tariqatiga oid qölyoz-
malarfihristi, Toskent 1993.

4 Sobranie vostocnych rukopisej Akademii nauk Respubliki Uzbekistan - Istorija, Taskent 1998.

5 Sobranie vostocnych rukopisej Akademii nauk Respubliki Uzbekistan - Tocnye i estestven-

nye nauki, Taskent 1998.



254 Rezensionen - Comptes rendues - Reviews

und der Katalog sufischer Handschriften des 18. und 19. Jahrhunderts gehen
über diese Bündelungs-Anstrengungen weit hinaus. In der Handlist of Sufi
manuscripts sind insgesamt 2009 Kopien aufgelistet, die 570 Texte repräsentieren;
1514 Kopien respektive 274 Texte sind dabei zum ersten Mal erfasst worden.

Für den Katalog sufischer Handschriften haben die Verfasser aus diesen und

einigen weiteren Texten, die noch nicht in die Handlist aufgenommen worden

waren, 126 Werke für eine detaillierte Beschreibung ausgewählt.6 Einige Autoren

dieser Werke sind bislang vollkommen unbekannt, und die meisten Werke
sind hier zum allerersten Mal beschrieben. Ein Vergleich mit jenen Beschreibungen

zeigt, dass die Forschung zum Sufismus in Mittelasien in den letzten
beiden Jahrzehnten grosse Erkenntnisfortschritte erzielt hat. Die Autoren und

Herausgeber des Kataloges können hier sowohl auf ihre eigenen Studien
zurückgreifen7 als auch auf Untersuchungen eines wachsenden Kreises von
Mittelasienforschern.8 Die Wahl des chronologischen Rahmen, das 18. bis 20.

Jahrhundert, ist gut begründet: im Verlauf des 18. Jahrhunderts verbreitete sich
im islamischen Mittelasien die Naqsbandïya Mugaddidiya, der von Ahmad-i
Sirhindï (st. 1624) begründete Zweig der Naqsbandïya, der seit dem Ende dieses

Jahrhunderts dort die Landschaft der Sufi-"Orden" dominiert. Von der zuneh-

Einige Fehler der Handlist sind im Katalog korrigiert und als solche unmittelbar nach der

Nennung der lf. und der Inv.-Nr. kenntlich gemacht.

Jürgen Paul, Die politische und soziale Bedeutung der Naqsbandiyya in Mittelasien im 15.

Jahrhundert, Berlin / New York 1991; idem, "Doctrine and organization: The Khwäjagän/

Naqshbandîya in the first generation after Bahä'uddin", ANOR Nr. 1, Halle-Berlin 1998;

Baxtiyor M. Babadzanov, "On the history of the Naqsbandïya mugaddidiya in central

Mäwarä'annahr in the late 18th and early 19th centuries", in: Muslim culture in Russia and

Central Asia from the 18th to the early 20th centuries [vol. 1], ed. by Michael Kemper,
Anke von KüGELgen, Dmitriy Yermakov, Berlin 1996, S. 385-413; Bakhtiyar Baba-

janov, "La naqshbandiyya sous les premiers Sheybanides", in: Cahiers d'Asie Centrale 3-4:

L'héritage timouride - Iran-Asie centrale-Inde XVe-XVIIIe siècles, 1997, S. 69-90;

Bakhtiyor Babajanov, "Mawlänä Lutfülläh Chustî - An outline of his hagiography and

political activity", in: Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft 149 (1999)

245-270; Asirbek Muminov, "Mübeyyidiyye-Yaseviyye aläkasi hakkinda", in: BIR - Türk

dünyasi incemeleri dergisi, 1994, No. 1, S. 115-123; IDEM, "O proizchozdenii bratstva yasa-

vija", in: Islam i mezcivilizacionnoe vzaimodejstvie, Moskau 1994, S. 119-131; idem,
"Veneration of Holy Sites of the Mid-Sirdar'ya Valley: Continuity and Transformation", in:

Muslim Culture in Russia and Central Asia from the 18th to the Early 20th Centuries, ed. by
Michael Kemper, Anke vonKügelgen, Dmitriy Yermakov, Berlin, 1996, S. 355-367.

An jüngeren Forschern, die über Sufismus im Mittelasien arbeiten, sind hier vor allem zu

nennen Aleksej Chismatullin, Devin DeWeese, Michael Kemper, Hisao Komatsu, Anke

von Kügelgen, Florian Schwarz, Thierry Zarcone.



Rezensionen - Comptes rendues - Reviews 255

menden Dominanz dieses Zweiges zeugen auch viele der im Katalog sufischer
Handschriften beschriebenen Texte (Nr. 3, 6-7, 8-9, 14, 15-25, 27, 40, 45-46,
50-51, 60, 63-69, 72-74, 88-90, 103-104, 118-124, 130, 133, 177).9 An Schriften

von Mitgliedern der Naqsbandïya Mugaddidïya sind vorzugsweise Hagiographien

bisher unbekannter Scheiche aufgenommen worden sowie Texte, die
interessante rituelle Aspekte enthalten. Daneben sind auch einige gar nicht oder
kaum bekannte Schriften anderer Naqsbandiya-Zweige berücksichtigt, wie z.B.
die Genelaogie einer der Frauen von Mahdüm-i A'zam (Käsäni Dahbïdï, st.

1542; Nr. 109). Eine Reihe von Beschreibungen ist Texten anderer Sufi-"Orden"
gewidmet. Es überwiegen Schriften der Yasawiya (Nr. 11-12, 80, 87, 129, 136,

142-143, 152), doch sind auch Werke der Kubrawïya (Nr. 13, 91, 105), der

Qädiriya (Nr. 38) und Tsqïya (Nr. 33) vertreten sowie solche, die mehrere turuq
abhandeln (Nr. 49, 81-83, 135) oder Sufismus im allgemeinen (Nr. 84-86)
betreffen (darunter findet sich ein Wörterbuch sufischer Termini, Nr. 29-31). Einige

dieser Texte sind aus der Defensive heraus geschrieben (Nr. 11, 87, 129, 136,

144, 145); sie verteidigen und legitimieren die Riten des jeweiligen Sufi-"Or-
den", insbesondere das Gottesgedenken mit vernehmlicher Stimme (dikr-i
gahrlarra).

Darüber hinaus haben die Herausgeber auch Schriften aufgenommen, die
nicht im engeren Sinne "sufisch" sind, um auf diese Weise zum einen die für
diese Region zweifelsohne kennzeichnende Hegemonie der an die Mystik
gebundenen Vorstellungswelten und Handlungsmuster zu dokumentieren und zum
anderen einen möglichst grossen Benutzerkreis anzusprechen (Handlist of Sufi
manuscripts, S. ii, viii). Zu diesen Schriften gehören die Geschichten heiliger
Stätten bestimmter Städte oder Regionen, wie jene von Os (Nr. 111, 131) Nür-
Ätä (Nr. 97-102, 106), Sayram (Nr. 146-151) und Khorezm (Nr. 132), ein
Pilgerführer von Zentralasien nach Mekka und Medina (Nr. 61-62) und eine Reihe

von "Katechismen" für Zünfte (Nr. 154-176). Die Zünfte standen in engem
Kontakt zu Sufi-"Orden", und sowohl ihre Entstehungslegenden als auch ihr
Weltwissen und ihr ganzer Habitus, d.h. vor allem die einzelnen Handlungen
und die dabei zu sprechenden Litaneien sind stark von den turuq geprägt. Die
Hauptcharakteristika dieses Literaturtypus sind gesondert zusammengefasst (S.

278-281). Darüber hinaus haben die Herausgeber auch Kommentare zu Sufi-
Werken der "Klassiker" wie Galaladdïn Rumï (Nr. 1) und Sihäbaddin as-Suhra-

wardï (Nr. 10) sowie Übersetzungen aus dem Persischen und Arabischen ins

Die angegebenen Nummern beziehen sich auf den Katalog sufischer Handschriften.



256 Rezensionen - Comptes rendues - Reviews

Turkï verzeichnet und teilweise auch beschrieben10. Die Übersetzungen sind vor
allem aufgrund ihrer jeweiligen regionalen Färbung von sprach- und kulturhistorischem

Interesse (Nr. 71: die Briefe von Ahmad-i Sirhindï; Nr. 59: Fariduddïn
'Attärs Tadkirat al-awliyä'; Nr. 32: Ibn 'Arabis Fusüs al-hikam). Nicht alle

Manuskripte sind allerdings datiert; bisweilen hat daher neben inhaltlichen Indizien
das Datum der Kopie den Ausschlag für die Aufnahme in die Kataloge gegeben.

Die Beschreibungen sind - wie bei einem Autorenkollektiv nicht anders zu

erwarten - in der Gewichtung einzelner Aspekte nicht ganz einheitlich und auch

der inhaltliche Tiefgang variiert. Einige der Autoren sind erst durch das

deutschusbekische Gemeinschaftsprojekt in den Umgang mit Handschriften eingeführt
worden.

Der Aufbau der Einträge sowie die Indices sind in beiden Katalogen sehr

übersichtlich. Die ausführlichen Beschreibungen des Katalogs sufischer
Handschriften folgen bis auf wenige Ausnahmen den Prinzipien der Kataloge des

VOHD. Die Ausnahmen sind der thematischen Ausrichtung des Kataloges
geschuldet. So sind bei Sammelhandschriften nur die sufischen Manuskripte
detailliert beschrieben, von den übrigen Handschriften werden aber Autor, Titel
und Anzahl der Folios verzeichnet.

Beide Kataloge stellen einen wichtigen Beitrag zur Erfassung der sufischen

Werke des islamischen Mittelasiens in der Neuzeit dar. Der Wert und Nutzen

vor allem des Katalogs sufischer Handschriften geht noch weit darüber hinaus.

Er erschliesst zum ersten Mal viele bislang unbekannte Werke und Autoren jener
Region und Epoche und dokumentiert gleichzeitig die mit der wachsenden
Dominanz der Naqsbandiya-Mugaddidiya einhergehenden Legitimierungsstrategien
anderer Sufi-"Orden". Auf diese Weise stellt er auch ein wichtiges Korrektiv zu
den meist minderwertigen Sufi-Broschüren dar, die seit dem Zerfall der Sowjetunion

den dortigen Markt beherrschen. Beide Kataloge sprechen aufgrund der

vielen Textsorten (Hagiographien, Genealogien, theoretische Trakate, Briefe,
Stadtgeschichten, Zunft-"Katechismen") und Sprachen (Persisch, Arabisch,

Turkï) auch einen breiten Benutzerkreis an. Die Abfassung des Katalogs
sufischer Handschriften in russischer Sprache schränkt den Kreis an Nutzniessern -
international gesehen - allerdings im wesentlichen auf Mittelasienforscher, Tur-

kologen, Iranisten und Osteuropahistoriker ein. Andererseits ist es sehr zu

begrüssen, dass man sich in diesem Falle nicht der Übermacht des Englischen ge¬

lo In der Handlist sind 53 Übersetzungen ins Turkï erfasst. Die im Text genannten Nummern
beziehen sich auf den Katalog sufischer Handschriften.



Rezensionen - Comptes rendues - Reviews 257

beugt hat, sondern mit dem Russischen einer seit langem etablierten

Wissenschaftssprache das Wort redet.

Anke VON KÜGELGEN (Bern)

Madhyamakahrdayam, Bhavyakrtam Madhyamakahrdayam of Bhavya. Ed. by
Chr. LINDTNER. Adyar, Chennai: The Adyar Library and Research Center, 2001.

(The Adyar Library Series; vol. 123). - ISBN: 81-85141-40-1.

Einer der bedeutenderen Vertreter des von Nägärjuna (2. Jh. u.Z.) begründeten

Madhyamaka war Bhâvaviveka (ca. 6. Jh. u.Z.) oder auch Bhavya, wie er in den

Kolophonen tibetischer Übersetzungen genannt wird. Ihm werden mehrere Werke

zugeschrieben, sein Kommentar zu Nägärjunas Mülamadhyamakakärikä, der

Prajhapradïpa, zudem die Madhyamakahrdayakärikä [MH], das *Karatalarat-
na und Nikäyabhedavibhangavyäkhyäna. Auch eine Vrtti, die Tarkajvälä [TJ],
ein aus Versen und Prosakommentar bestehendes Werk (misrakavyäkhyäna),
zählt zu diesen. Für die Interpretation der MH ist diese Vrtti unentbehrlich, da

sie reichhaltige Erläuterungen zu den meisten Versen der MH enthält. Die
intertextliche Chronologie erlaubt es, die MH als ein frühes Werk von Bhâvaviveka

anzusetzen. Als einziger Autor seiner Zeit vertritt Bhâvaviveka das Madhyamaka

unter Berücksichtigung und Adaption logisch-erkenntnistheoretischer

Entwicklungen wie sie aus der Überlieferung von Vasubandhu und Dignäga her

bekannt sind. Darüber hinaus setzt sich Bhâvaviveka, wie auch Dignäga im

Pramänasamuccaya, systematisch mit einer Vielzahl indischer Lehrmeinungen
auseinander, versucht mit der von ihm adaptierten und dann eigens ausgeformten
Methode der Beweisführung, des svatantra, Kemaussagen gegnerischer
Lehrmeinungen der Vertreter des Sämkhya, Vaisesika, Lokäyata, Tämrasätiya, um

nur einige wenige zu nennen, zurückzuweisen und seine Madhyamaka-Position
zu begründen. Die heute aus elf Kapiteln bestehende MH nimmt deswegen in
der indischen Philosophiegeschichte im allgemeinen und der Entwicklung des

Madhyamaka im besonderen eine historisch bedeutsame Position ein. Da dieses

recht frühe doxographische Werk in seiner polemischen Auseinandersetzung
auch Auskunft über altes Gedankengut gibt, dessen Quellen fast vollständig
verloren gegangen sind, trägt es zum Verständnis der noch recht unerforschten

Frühgeschichte indischer Philosophie bei.
Die MH liegt sowohl in Sanskrit (ca. 10. Jh. u.Z.) als auch in einer tibetischen

Übersetzung (ca. 11. Jh. u.Z.) vor, aber die TJ nur in tibetischer Übersetzung

(ca. 11. Jh. u.Z.). Zitate aus der MH sind nur selten in den Werken späterer



258 Rezensionen - Comptes rendues - Reviews

indischer Kommentatoren zu finden. Tibetische Kommentatoren hingegen zitieren

die MH häufig. Über die mongolischen Übersetzungen der MH und TJ ist
fast nichts bekannt.

Das Sanskritoriginal hat sich in vier Textzeugen erhalten. Dabei handelt
es sich um eine Abschrift, die Sämkrtyäyana 1936 in Tibet erstellte, um
Fotografien, die Tucci 1939 in Tibet machte, und um ein 1966 während einer
chinesischen Expedition in Tibet gefundenes Manuskript, das 1991 in einer
Faksimileausgabe erschienen ist. Der vierte Textzeuge, die in St. Petersburg
vorhandene Abschrift der MH, die auch von Sämkrtyäyana stammt, ist nicht von
Bedeutung, da es sich nur um eine recht fehlerhafte Kopie der von
Sämkrtyäyana in Tibet erstellten Abschrift handelt. Die drei übrigen Sanskritzeugen

gehen letztendlich auf eine Handschrift zurück und geben diese in
verschiedenen Zerfallsstadien wieder; kein erhaltener Zeuge ist vollständig. Alle
drei ergänzen sich. Zur Restitution müssen alle herangezogen werden. Auch
die fünf tibetisch kanonischen Ausgaben der MH und TJ sind für eine Edition
zu berücksichtigen, da so manche Lesart der MH durch Prosapassagen der TJ
verifiziert werden kann. Für die vollständige Erschliessung der MH sind, wie
erste Arbeitsproben gezeigt haben, auch ihre Zitate in autochthon tibetischen
Werken heranzuziehen.

Einer Gesamtausgabe der MH stellen sich aufgrund der teils recht undurchsichtigen

Überlieferung der MH und TJ nicht unerhebliche Schwierigkeiten
entgegen. Auch der beachtliche Umfang der TJ, der z.B. im sDe-dge bsTan-'gyur,
Vol. 68, No. 3856, f. 40b7-329b4 umfasst, und die Qualität der Textzeugen, d.h.

die Vielzahl der Korruptelen, die UnVollständigkeit mancher Kapitel, die

Abweichungen der jeweils in Sanskrit und Tibetisch erhaltenen MH, wie sie z.B. in
den Arbeiten von QVARNSTRÖM zu MH VIII und von Kawasaki zu MH IX-X
ersichtlich sind, erschweren diese Arbeit.

Im Laufe der letzten fünf Jahrzehnte erschienen verschiedene
wissenschaftliche Arbeiten, Ausgaben, die MH I-III, MH V und MH VIII-X erschlossen.

MH IV ist aus einer unpublizierten Version von Thurman bekannt. Einige
Strophen der MH VI waren von NAKADA ediert worden. Bis auf zwei Strophen
fehlt MH VII in den im Sanskrit überlieferten Quellen. Nur eine Anzahl von
Strophen des unvollständig überlieferten Kapitels VI und MH XI, ein aus drei

Strophen bestehendes Kapitel, das den Abschluss des gesamten Werkes bildet,
sowie der Kolophon waren noch nicht vollständig erschlossen.

Mit der Edition von LINDTNER [L] wird eine erste Gesamtausgabe der MH
[MHL] vorgelegt. Diese Ausgabe besteht aus drei Teilen: Einleitung, Edition und

Anhang. In der Einleitung werden der Autor, die ihm zugeschriebenen Werke,
seine Philosophie und seine Quellen traditioneller Überlieferung (ägama), der



Rezensionen - Comptes rendues - Reviews 259

Inhalt des Werkes sowie in wenigen Worten das Quellenmaterial, das der Edition

zugrundegelegt wurde, behandelt. Der Hauptteil weist den edierten
Sanskrittext auf. Versindex und apparatus criticus schliessen die Arbeit ab.

Für seine Ausgabe beschränkte sich L darauf, nur den Sanskrittext unter

Berücksichtigung der vier tibetischen Überlieferungen der MH und TJ im Cone,

sDe-dge, sNar-thah und Peking bsTan-'gyur herauszugeben. Ausführliche
Gründe für eine Neuausgabe nannte er nicht. Eine detaillierte Darstellung
benutzter Quellen und eine Besprechung ihres Überlieferungszustandes, ihrer
sprachlichen Besonderheiten usw., eine Auswertung des Materials und Angaben

zu neuen Ergebnissen, Desiderata auf diesem Gebiet, fehlen. Auf einige

vorangegangene Arbeiten wies L in der Einleitung zwar hin, aber wichtige
Editionsarbeiten wie z.B. die von Hoornaert zu MH/TJ V wurden nicht
erwähnt.

L benutzte nur eine Sanskritquelle [MS], aus seinem Privatbesitz
stammende Fotografien von dem 1966 während einer chinesischen Expedition in
Tibet gefundenen Manuskript, das 1991 in einer Faksimileausgabe in Beijing
publiziert worden war. Viele in Sämkrtyäyanas Abschrift verzeichnete Lesarten,
die aus dem ältesten Zeugen stammen, blieben somit unberücksichtigt. Die im
dGa'-ldan bsTan-'gyur überlieferte tibetische Übersetzung der MH und TJ und

die mongolischen Übersetzungen wurden nicht benutzt; eine Begründung für
dieses Vorgehen liegt nicht vor.

Die Edition von L ist mit vielerlei Fehlern durchsetzt. Hierzu gehört, dass

ein recht oberflächlicher Umgang mit dem MS - Textverlust im MS wurde häufig

nicht vermerkt wie z.B. in MH I.6a, 9c, 18a, 18cd, 23c, 27a, 33cd, MH
II. 10b, MH III.4d, 1 ld, 12a, 19a, 22c usw. -jeden, der ernsthaft am Text
interessiert ist, dazu zwingt, das Manuskript selbst zu konsultieren. Darüber hinaus

muss z.B. MH VIILld °samskäro0 lauten und VIII. 14b °bhogäbhimänavad (cum

Tib.). QVARNSTRÖMs MH VIII.24ab na... yathärthätmeti dhïr matä (cum Tib.)
ist sinnvoller als Ls Korrektur na... yathärthätmeti dhïr yathä. Das von L
angegebene MH VIII. 101b syät fehlt im MS. Eigenheiten des MS wie z.B. MH 1.1c

svasamvedyam oder MH II. 1 Od satyadvayäsrayät, die von den tibetischen
Übersetzungen abweichen, wurden nicht besprochen.

Mittlerweile ist bekannt, dass die MH eine von der tibetischen Übersetzung

verschiedene Überlieferung durchgemacht hat und abweichende Lesarten
aufweist. Somit sollten Emendationen wie z.B. Ls MH I.5c tattvajhänaisanä
oder MH III.2d trailokyähata0 eingehender begründet werden. Ls Angabe in
II.5d sarvaduhkhopasäntaye bedarf einer Erklärung, da das MS sarva-
duhkhaughasäntaye aufweist. Diese wird von der tibetischen Übersetzung der
Verse und der Paraphrasierung in TJ mit sdug bsnal chu bo kun zi 'i phyir ge-



260 Rezensionen - Comptes rendues - Reviews

stützt. Ls Konjektur in III. 19a moha- muss tamah lauten, da sowohl im MS
noch ein ta- sichtbar ist als auch die Vrtti [D58a4], entgegen Ls Anmerkung,
diese von der tibetischen Übersetzung der Verse abweichende Lesart mit gti
mug mun pa dag... unterstützt. MH III.26 muss bhütäsvabhävam heissen und
nicht wie nach L bhütäsvabhävam. Sowohl der tibetische Vers als auch die

Vrtti unterstützen diese Lesart mit ngo bo nyid min. Diese Negation ist von
historischer Bedeutung; sie ist nicht nur Ausgangspunkt für Bhavyas Erläuterungen

der zwei Arten der Negation (pratisedha), der reinen Negation (pra-
sajyapratisedha) und der ausgrenzenden Negation (paryudäsa), sondern hiermit

wird ein in der Madhyamakatradition soweit unbekannter Aspekt der

Differenzierung in der Beweisführung eingeführt. Diese zwei Negationen werden
ausführlich in der TJ dargestellt. Recht willkürlich gibt L im MS nicht überlieferte

Verse stellenweise durch im Tibetischen überlieferte wieder. Diese tibetischen

Verse wurden von L jedoch nicht ediert. Begründungen für diese

Vorgehensweise wie z.B. im Falle von III.65, III.69cd, III.71ab, III.75, III.99cd
oder III. 109 usw. fehlen.

Damit hat die Liste noch lange nicht ihr Ende gefunden, zu der u.a. auch

gehört, dass recto/verso Seitenangaben des MS fehlen, mangelhafte bibliographische

Angaben sowohl in der Einleitung als auch im apparatus criticus ein
Identifizieren der Literatur nicht möglich machen, dass L die Endzeile von
Kapitel I, II, III usw. unterschlagen hat und stattdessen seine eigenen

Formulierungen anführte, dass eine Edition des Kolophons fehlt und L
Sanskrittermini in seiner Einleitung oft nicht übersetzte. Einer, der des Sanskrits

unkundig ist, findet sich dort nicht zurecht. Sachlich falsche Darstellungen wie
z.B. seine Angabe zu MH 1.1-3 "Homage to the Buddha for having taught the

tattva..." [MHL: xxix], im Text steht jedoch nur tattvam didesa kärunyäd yo
niraksaram aksaraih \ bhävato 'stu namas tasmai sästre 'vitathavädine, und

oberflächliche Darstellungen wie z.B. die Inhaltsangabe zu III. 1-23 [MHL:
xxx] oder z.B. die Aussage "Absolute reality (tattva) is only to be achieved

through the power of reason" [MHL: xxx], wo doch Bhâvaviveka selbst schon
z.B. in MH 1.1 sagte: apratarkyam... tattvam, mindern weiter den Wert dieser
nicht zu empfehlenden Arbeit.

Annette L. HEITMANN (Bonn)



Rezensionen - Comptes rendues - Reviews 261

MYLIUS, Klaus: Geschichte der altindischen Literatur. Die 3000jährige
Entwicklung der religiös-philosophischen, belletristischen und wissenschaftlichen
Literatur Indiens von den Veden bis zur Etablierung des Islam. 2., überarbeitete

und ergänzte Auflage. Wiesbaden: Harrassowitz. 2003. (Beiträge zur Kenntnis
südasiatischer Sprachen und Literaturen; 11). X, 417 S. - ISBN 3-447-04772-0.

-€58,-.

Schon in seiner erste Ausgabe (als Geschichte der Literatur im alten Indien,
Leipzig: Reclam, 1983) hat sich dieses Werk von Klaus MYLIUS zum
Einführungswerk für Anfänger und handlichen Referenzwerk für Fortgeschrittene
gemausert. Es ist darum zuerst einmal erfreulich, dass es nun wieder aufgelegt
wurde, noch dazu zu einem Preis, der zwar als nicht ganz billig, aber immerhin
als erschwinglich bezeichnet werden darf.

Allerdings hinterlässt die Lektüre dieser insgesamt dritten Auflage (nach
der Originalausgabe von 1983 und der ersten unter dem Titel Geschichte der
altindischen Literatur veranstalteten Ausgabe des Scherz Verlags, Bern von
1988) ein zwiespältiges Gefühl, insbesondere dann, wenn man über die
verdienstvolle Sammlung der Fakten hinaus den Aufbau, die Darstellungsweise und

die theoretischen Grundlagen dieser Literaturgeschichte etwas genauer unter die

Lupe nimmt.
Was dabei zuerst auffallt ist das Geschichtsbild, das MYLIUS seinem Werk

zu Grunde legt: Da ist von der zerfallenden Urgesellschaft (S. 20), vom Feudalismus

(S. 111), vom orientalischen Despotismus (S. 190), vom Stand der
Produktivkräfte und vom ideologischen Überbau (S. 366) die Rede. Die Begriffe
verweisen auf das marxistische Geschichtsbild, das im Vorwort der Ausgabe von
1983 noch explizit eingeführt wurde (S. 5f):

Literatur als einen Teil des historischen Gesamtprozesses eines Volkes in ihrem
Wechselverhältnis zwischen sozialer Basis und gesellschaftlichem Überbau zu begreifen ist im Falle

der indischen Literaturgeschichte nur ansatzweise möglich.

In unserer Auflage fehlt dieser Hinweis, doch die ideologische Grundlage,
die zugleich als heuristischer Ansatz wirkt, ist geblieben. Man mag sich darüber

streiten, ob das marxistische Geschichtsbild eine noch zeitgemässe
wissenschaftliche Methode ist. Es wäre jedoch Klaus MYLIUS zuzumuten gewesen, in
der Einleitung auf dessen Verwendung hinzuweisen und seinen Nutzen zu
begründen.

Ähnlich unreflektiert - zumindest aus der Sicht des Lesers - verfährt
Mylius bei der Gliederung der altindischen Literatur. Zugegeben, die von ihm ver-



262 Rezensionen - Comptes rendues - Reviews

wendete Einteilung wird in der westlichen Indologie seit über hundert Jahren

jedem Anfänger gelehrt. Sie hat aber aus heutiger Sicht grosse Schwächen: So

unterläuft die Trennung zwischen hinduistischer, buddhistischer und jinistischer
Literatur die historische Realität: Die Koexistenz der verschiedenen religiösen
Systeme über eine lange Zeitspanne der indischen Geschichte und ihre gegenseitige

Verzahnung und Befruchtung in der Literatur kommt bei dieser Art von
Einteilung zu kurz. Ebenso fragwürdig muss die - aus dem westlichen Denken

importierte - Trennung von Religion und Philosophie (wobei letztere bei MYLIUS

neben die wissenschaftliche Literatur gruppiert wird) erscheinen. In Frage zu
stellen wäre zudem die Übertragung von westlichen Gattungsbegriffen wie
Epos, Lyrik und Drama auf eine indische Literatur, die namentlich, aber nicht

nur im Bereich der Kävya-Literatur sehr wohl in der Lage ist, über sich selbst zu
reflektieren und ihre Gattungen selber zu benennen. In allen diesen Fällen, in
denen im Westen entwickelte Einteilungen und Gattungsbegriffe der indischen
Literatur übergestülpt werden, vermisst man als Leser das erklärende Wort,
warum diese den ebenfalls vorhandenen indischen vorzuziehen sind. Der Satz

aus dem Vorwort (S. 3)

Man wird zum Verständnis des Wesens der indischen Literatur nicht vorstossen, wenn man
sich nicht von der Last traditioneller europazentrischer Vorstellungen zu befreien vermag.

bleibt von diesem Blickpunkt aus ein reines Lippenbekenntnis.
Wenn MYLIUS schliesslich eine qualitative Wertung der einzelnen Werke

vornimmt, ist er weniger europazentrisch als vielmehr subjektiv. Seine Wertung
bezieht sich nicht auf die Stellung, die ein Werk in der indischen Rezeptionsgeschichte

einnimmt (solche Fragen berührt er nur am Rande), sondern auf
seinen eigenen persönlichen Eindruck. So liest sich etwa das Kapitel über die Literatur

des Mahäyäna (S. 315-324) als ein einziger Verriss. Aber auch anderswo
ist der Autor nicht eben zimperlich mit seinem Vokabular: So ist von
minderwertigen Zusätzen (S. 299) die Rede, von Dekadenz (S. 131), von Degeneration
(S. 306) und beginnender geistiger Erschlaffung (S. 27), ja sogar von Entartung
(S. 123) wird gesprochen. Hier fällt Klaus MYLIUS mit der Sicherheit eines Marcel

Reich-Ranicki sein Urteil über die verschiedenen Werke der altindischen

Literatur, ohne dass zu erkennen wäre, auf welche objektivierbaren Kriterien
sich dieses Urteil gründet oder warum er es überhaupt für notwendig hält, eine
solche Wertung in seine Literaturgeschichte aufzunehmen.

Alle diese Eigenheiten zeichneten bereits die Ausgabe von 1983 aus und
manches davon erschien gewiss damals noch zeitgemässer als heute. Doch wäre

es wünschbar gewesen, Klaus MYLIUS hätte die Gelegenheit einer dritten Auf-



Rezensionen - Comptes rendues - Reviews 263

läge genutzt, um sein eigenes Werk grundlegend zu modernisieren. Dies ist leider

nicht geschehen. Man hat vielmehr den Eindruck, dass die Erwartungen, die

die Ankündigung einer "gründlich durchgesehenen" (Vorwort von Dieter B.

KAPP, S. vii) Auflage weckt, nur ungenügend erfüllt werden. Für mich als

Rezensenten war es jedenfalls nicht leicht zu erkennen, was für diese Auflage
überarbeitet und ergänzt wurde. Als nennenswerte Ergänzung im Text fiel mir einzig
ein Absatz zum Yogaväsistha auf (S. 107), der jedoch nicht von Klaus MYLIUS,
sondern von Peter THOMI stammt.

Ähnlich verhält es sich mit den bibliographischen Angaben: die Mehrheit
der Ergänzungen bezieht sich auf Neuauflagen von bereits früher erschienen

Werken. Hingegen sind dem Autor offenbar einige neuere Standardwerke

entgangen. So fehlen z.B. im Bereich Epos und Puräna die Epic and Puränic
bibliography, Wiesbaden 1992, oder John BROCKINGTON, The Sanskrit epics, Leiden

1998, oder im Bereich der Philosophie Karl H. POTTER, Encyclopaedia ofIndian

philosophies, Delhi 1970ff. Man gewinnt den Eindruck, der Autor habe seine

Bibliographie nicht systematisch ergänzt, sondern eher zufällig diejenigen Werke

aufgenommen, die ihm in den letzten Jahren in die Hände gekommen sind.

Entsprechend spiegelt diese Literaturgeschichte in ihrer Auflage von 2003

den Forschungsstand von 1983. Neuere Erkenntnisse wie Fragen der Oral Poetry,

der Rezeptions- und Überlieferungsgeschichte oder des nicht nur im Bereich
des Bhägavata-Puräna wichtigen Einflusses der alttamilischen Literatur bleiben

ausgeklammert. Dadurch vermittelt sie dem Leser ungewollt den Eindruck einer

Forschung, die sich in den letzten zwanzig Jahren nicht mehr weiterentwickelt
hat.

Ein erfahrener Indologe kann leicht erkennen, dass dies so nicht stimmt,
nicht aber ein Novize oder ein fachfremder Leser, an die dieses Buch auch, wenn
nicht sogar in erster Linie, gerichtet ist. Ein entsprechend ungünstiges Bild werden

diese Leser von der heutigen Indologie, namentlich der klassischen Indologie,

erhalten. Dies ist zu bedauern, besonders in einer Zeit, da in Deutschland

allenthalben indologische Studiengänge und Lehrstühle in Frage gestellt werden

und die Universität Tübingen ankündigt, sie wolle das Sondersammelgebiet
Südasien nicht mehr weiter führen.

Andreas BIGGER (Basel)



264 Rezensionen - Comptes rendues - Reviews

MYLIUS, Klaus: Wörterbuch Ardhamagadhi-Deutsch. Wichtrach: Institut für
Indologie, 2003. - 663 pp. - CHF 240.- ISBN 3-7187-0025-5.

Students wishing to study Jain canonical texts are not well served with
lexicographical aids. SHETH's Päiasasaddamahannavo PSM) is heavy and gives
them far more than they need, while the meanings are in Hindi, necessitating

access to a Hindi dictionary; GHATAGE's on-going A Comprehensive and Critical

Dictionary of the Prakrit Languages with Special Reference to Jain Literature

is many years away from completion; RATNACHANDRAJl's five-volume

Ardha-Mdgadhï Dictionary AMg Diet.) is too bulky for easy use.

Professional scholars of Jainism will probably possess these works, but the

average student is unlikely to be in such a happy position - AMg Diet., in
particular, is unlikely to be in the possession of most students - and they must needs

consult them in a University or Institute library.
Klaus Mylius has now produced a one-volume dictionary which will make

life easier for such students.

Not all Jain canonical texts are written in Ardha-Mägadhi AMg). Some

later texts are in Jain Mähärästri JM), while others are in a mixture of the two
Prakrits. These differ phonologically and morphologically, but many words have

the same phonological form in both dialects, while the morphological differences

are confined to certain case endings. The nominative singular ending of an

a-stem noun is in -e in AMg, but in -o in JM. The accusative ending is -am in
both dialects.

MYLIUS gets around this problem of dialect identification by regarding
certain texts as AMg, and listing the words in those. The AMg texts covered in
this Dictionary are: the eleven Amgas ofthe Jain canon; seven ofthe Uvamgas;
one of the Painnas; four Cheyasuttas; three of the Mülasuttas; and the special
texts Namdisutta and Anuogadärä. The inclusion of a word in this dictionary
implies that the word is to be found in one or other of the specified texts.

The dictionary is, for the most part, very easy to use. The AMg form is

followed by the Sanskrit equivalent (Sanskrit chäyä), where one exists, and then

the meaning(s) in German. The meanings appear to be a blend of those given in
PSM and AMg Diet., and there is no attempt to give additions and corrections to
those, e.g. the suggestion that kola sometimes means "jackal", e.g. at Uttarajjha-

yana XIX.54, is not mentioned.

No text references are given, not even the handful given in AMg Diet, and

PSM.

The alphabetical order of words follows the native Indian order, with anusvära

preceding the consonants, as the chart on p. 14 makes clear. Those over-



Rezensionen - Comptes rendues - Reviews 265

looking this will be surprised at not finding camkamana, etc., after cakkhuhara,
and will not necessarily think to look after caovacaiya.

The positioning of compounds differs somewhat from that found in AMg
Diet, and PSM, and initially may cause confusion for users. In AMg Diet., for
example, compounds of attha (< Sanskrit artha) are treated under the headword

attha. MYLIUS, however, puts some compounds together in one paragraph, while
others are given individual entries. So, for example, there is a paragraph
comprising atthafkara; -kämaya; ~gavesi; ~ggha\ ~joni, but atthanaya and at-
thaniura immediately after it have separate entries. They are followed by a

paragraph comprising attha\dhara; ~piväsiya. A compound of attha < Sanskrit asta

comes before the next compound of attha < Sanskrit artha.
The chäyä-s which are given are not intended to be "correct" etymologies,

as MYLIUS makes clear (p. 10), but are the equivalents which are usually found
in Jain Sanskrit commentaries. These are, for the most part, those given in AMg
Diet., so that, for example, the chäyä for caccara is catvara, and MYLIUS makes

no reference to the suggestion that caccara is more likely to be derived from
Sanskrit carcara. Where the AMg Diet, gives no Sanskrit equivalent, e.g. for
ulla, because the word is not a tatsama or tadbhava formation (see AMg Diet.

Vol. II, p. 15 footnote), MYLIUS also omits an equivalent, although PSM gives
ärdra. Although AMg Diet, gives no chäyä for ulla, it surprisingly gives adrika

(presumably a misprint for ädraka) for ullaga and ärdraka for ullaya. Most of
the words for which the AMg Diet, gives no chäyä are listed as desi by PSM.

Although AMg Diet gives no chäyä for ullana and ullaniyä, MYLIUS queries
ärdrikarana (given by PSM) for the former, and for the latter he gives "ärdra-
yanikä" (with PSM). He makes no mention of the possibility that ulla is probably

an example of the -la suffix replacing the -ra suffix, i.e. ulla is < *ud-la
ud-ra, just as alia is < *ärd-la.

The quotation marks which he places around some chäyä-s indicate that the

word is "nur lautgesetzlich erschlossen" (p. 10). So, for allai 'Pflanzenart' he

gives "allakf" (PSM gives drdrakï) and for alliyävana 'Vermischung' he lists

"äläyana" (with PSM). Neither chäyä is included in MONIER-WILLIAMS'

Sanskrit-English Dictionary MW).
MYLIUS occasionally departs from the other dictionaries, e.g. for sämidhe-

ya he gives sämidhena as the chäyä, presumably because sämidhena exists in
Sanskrit, although both PSM and AMg Diet, give sämidheya, which is not

quoted in MW.
The absence of text references means that readers are deprived of the

opportunity of seeing whether, by any chance, the word found in the text they are

reading occurs in any other AMg text. Similarly, for anyone reading, say, a Päli



266 REZENSIONEN - COMPTES RENDUES - REVIEWS

text who wishes to check whether a related Jain term is used in similar contexts
in AMg texts, the absence of any references to specific texts is a drawback, and

consultation of some of the lexical sources named above becomes essential.

Despite these minor defects, there is no doubt that this dictionary will be

very useful for students, who will find it convenient to have a one-volume
dictionary containing all the AMg words they will come across while reading any
of the listed Jain texts.

K. R. Norman (Royston, Herts)

Die Pockengöttin: Fastenmärchen der Frauen von Awadh. Gesammelt von Indu
Prakash PANDEY, aus dem Hindi übersetzt von Indu Prakash Pandey und Heidemarie

PANDEY, mit einem märchentypologischen Anhang von Konrad MEISIG.

Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, 2002. (Beiträge zur Indologie; 36). XIV, 189

S. - ISBN 3-447-0-4617-1. - CHF 99,- (ca. EUR 58,-).

Ce trente-sixième volume de la collection Beiträge zur Indologie présente 29

"contes" (Märchen) hindi réunis par Indu Prakash PANDEY et traduits en
allemand par ce dernier et sa femme Heidemarie PANDEY. Comme l'indique le
traducteur dans sa préface, cet ouvrage contient une sélection de récits oraux de

femmes brahmanes de l'Avadh, parus originellement en hindi en 1967 sous le

titre de Avadhï vrata kathâë (Récits de vœux de la région d'Avadh) et rééditées

en 2000 à New Delhi: Mahiläö kï vrata kathâë (Récits de vœux de femmes). Le
titre de la présente édition allemande (Die Pockengöttin, La déesse de la variole)
reprend celui du premier récit, alors que le sous-titre combine les deux titres
hindi et joue sur la polysémie des termes vrata ("vœux", qui, de par sa nature,
renvoie fréquemment au sens de "jeûne") et kathâë ("récits", mais que l'on
trouve aussi traduit par "fables", "légendes", "contes"), pour devenir ainsi Contes

déjeunes des femmes de l'Avadh.
Ces histoires ont à l'origine été récoltées et rédigées par Indu Prakash

PANDEY, entre 1952 et 1955. Il les a recueillies auprès de femmes appartenant à

une communauté de brahmanes orthodoxes, les Kanya-Kubja, résidant dans

l'Avadh, une région du centre de l'Uttar Pradesh englobant les villes de Luck-
now et Ayodhyâ. PANDEY précise dans la préface sa méthode: il s'est fait
raconter chacune des histoires plusieurs fois avant de les retranscrire de mémoire,
puis les a présentées aux narratrices pour les leur faire "approuver". Ces histoires

prennent souvent appui sur les épisodes des Puräna. Originairement racontées

en avadhï - une langue autrefois importante, à présent reléguée au rang de dia-



Rezensionen - Comptes rendues - Reviews 267

lecte hindi - ces histoires ont finalement été rédigées par l'auteur en hindi standard

(kharï bolï) afin de leur assurer une diffusion hors des frontières de

l'Avadh. Un seul récit a été conservé dans sa langue originale, à titre d'exemple

- un exemple qui perd bien sûr sa spécificité dans la traduction allemande. Alors

que la compilation hindi présentait avant tout, selon PANDEY, un intérêt ethnologique,

cette traduction allemande trouve sa raison d'être dans les histoires elles-
mêmes. Outre l'intérêt littéraire et culturel que peuvent susciter ces récits
"populaires", c'est en définitive à un travail de préservation d'une tradition orale

que s'est livré l'auteur. Il s'inquiète en effet, cinquante ans après avoir réuni ces

récits, de voir que la connaissance de ceux-ci et de leur contexte de récitation
s'estompe peu à peu chez les femmes, détentrices de ce savoir, par l'impact des

moyens audio-visuels modernes comme la télévision.
Dans son introduction, Heidemarie PANDEY nous présente un bref historique

de la région d'Avadh et de sa langue, Vavadhï. Elle esquisse ensuite un
tableau ethnographique du village où ont été recueillies ces histoires, avant de

souligner l'importance du jeûne et sa place significative dans la vie des

villageois, et notamment des villageoises. Le jeûne poursuit certes un but spirituel,
comme le fait de gagner la bienveillance des dieux ou des mérites religieux,
mais il aspire aussi à la réalisation de vœux tout à fait concrets, tels que
l'obtention de fils, le bonheur du mari ou la fortune familiale. Ces récits ont alors

pour fonction de clarifier le sens du jeûne et de lui donner un cadre déterminé.
Mais ces jeûnes, réglés sur le calendrier lunaire hindou, ne se limitent pas
exclusivement aux restrictions alimentaires. Comme le montrent clairement les histoires

rassemblées après l'introduction, les prescriptions et les interdits alimentaires
sont très souvent accompagnés, si ce n'est remplacés, par la vénération des

dieux, des offrandes cérémonielles ou des bains rituels.
Viennent ensuite les récits eux-mêmes, introduits chronologiquement selon

leur place dans le calendrier lunaire hindou. Chacun est précédé d'une brève

présentation des aspects importants du rituel ou du jeûne qui lui sont rattachés,
du contexte d'énonciation - mais pas systématiquement - et parfois des éléments

mythologiques qui le constituent.
Cette première partie de l'ouvrage - qui peut tout à fait suffire en elle-

même pour le lecteur non indianiste - est suivie d'un important appendice réalisé

par l'éditeur de la série, Konrad MEISIG. Cette seconde partie additionnelle -
plutôt que complémentaire - est composée d'une liste explicative des mois du

calendrier lunaire hindou, d'une analyse typologique des récits, d'un index de la

classification des contes selon AARNE/THOMPSON, d'un index général et d'une
liste des termes hindi utilisés dans la première partie avec leur équivalent selon

une translittération académique.



268 Rezensionen - Comptes rendues - Reviews

La section la plus importante est celle de l'analyse des récits. Après avoir
fait un résumé de l'histoire, découpé et numéroté selon les motifs et thèmes de

celle-ci, Konrad MEISIG développe ses remarques et observations, d'après la
méthode comparative de l'analyse des contes. Le but de sa démarche est de faciliter

des comparaisons plus larges avec le vaste réservoir international des contes.

Ses remarques renvoient dès lors, suivant la thématique et les éléments du

récit en question, soit aux contes européens, soit aux versions approchantes
indiennes, soit encore à la littérature moderne hindi. Ces observations sont de

longueurs et de contenus inégaux, voire étonnamment absentes pour les derniers
récits. Vu la nature très hétérogène et non systématique des renvois comparatifs
avancés par l'éditeur, il est alors préférable de considérer ces comparaisons avec
d'autres récits plus ou moins similaires comme de simples pistes de réflexions et

non d'y voir un essai d'analyse et de compréhension, littéraire ou anthropologique,

des thèmes qui traversent ces récits.
Par son contenu comme par sa présentation, cet ouvrage s'adresse donc à

plusieurs lectorats, de l'aveu même de l'éditeur. C'est précisément dans cette

ouverture à un lectorat multiple que réside toute la richesse, mais aussi la
faiblesse, de ce livre. En effet, la lecture des récits et leur introduction respective
donne au lecteur germanophone un accès inhabituel et captivant au monde rural
indien. L'indianiste y trouve aussi un intérêt certain, confronté qu'il est
généralement et prioritairement aux récits classiques comme les Puräna ou le

Kathäsaritsägara. Les récits oraux retranscrits dans ce volume, bien que souvent
basés sur la littérature puränique - ou grâce à cela même - deviennent d'autant
plus intéressants pour le chercheur, qu'il y trouve un matériau riche pour une

comparaison ou une étude des relations entre traditions écrites et orales. Mais
devant la disparité des remarques contenues dans la deuxième partie du livre, le

lecteur n'a d'autre choix que de pousser plus loin lui-même la réflexion et les

recherches dans le domaine qui l'intéresse plus spécifiquement (littérature
comparée, anthropologie, philologie, etc.). Ce sentiment d'un manque de cohésion

qui se dégage des remarques pourra heureusement être corrigé par la consultation

des nombreuses références mises à disposition du lecteur dans le texte et

dans les notes de bas de page.

Nicola POZZA (Lausanne)



Rezensionen - Comptes rendues - Reviews 269

VAN Spengen, Wim: Tibetan Border Worlds. A Geohistorical Analysis of Trade

and Traders. London and New York: Kegan Paul International, 2000. IX, 307

S., Index. - ISBN 0-7103-0592-3.

Seit mehr als einem halben Jahrhundert hat sich in den Geschichtswissenschaften

mit der Etablierung der sogenannten "nouvelle histoire", ein Begriff, den

Henri BERR bereits im Jahr 1930 in die Diskussion einbrachte, eine bedeutende

Entwicklung vollzogen: die Abkehr von einer positivistischen Geschichtsschreibung,

die sich als "Historiographie der Ereignisse"1 verstand, und die Hinwendung

zu einer Geschichtsschreibung der "langen Zeitabläufe", die in der Analyse
der geographischen, ökonomischen, sozialen, psychologischen, religiösen und

kulturellen Motive gesellschaftlicher Veränderungen ein "Projekt... der 'totalen'
Geschichte"2 verfolgt. Grossen Einfluss auf die ersten Vertreter dieser neuen

Geschichtswissenschaft, die in der 1929 gegründeten Zeitschrift Annales
d'histoire économique et sociale ihre Konzepte darlegten, hatte von Beginn an

die Geographie, genauer die Humangeographie. Dies trifft besonders auf einen
der wichtigsten Vertreter der Annales-Schule zu, Fernand BRAUDEL, der seit

1947 einen Lehrstuhl für "Geographische Geschichte" an der Vie section de

l'Ecole pratique des hautes études innehatte. Die methodischen Ansätze der

"nouvelle histoire", seit ihren Anfängen in vielfältiger Weise modifiziert und

weiterentwickelt, sind inzwischen längst in verschiedenen asienwissenschaftlichen

Disziplinen aufgegriffen und umgesetzt worden. Für die Zentralasienwissenschaft

trifft dies jedoch nur bedingt zu. Der, jedenfalls nach Kenntnisstand
der Rezensentin, bisher einzige Versuch, das Konzept der "longue durée" für die

Geschichte zentralasiatischer Völkerschaften fruchtbar zu machen, datiert aus

dem Jahr 1979 und ist auf keine grössere Resonanz gestossen.3 Nun liegt mit der

Monographie von Wim VAN SPENGEN über die Nyishangba von Manang und den

von ihnen ausgeübten Femhandel erstmals seit langer Zeit eine Untersuchung vor,
die für den tibetischen Kulturraum das von BRAUDEL entwickelte geohistorische

Konzept konsequent anwendet, allerdings mit kleineren Modifikationen.

Nyishang, oder sNye-shang in tibetischer Sprache, bildet den westlichsten
Teil des Distrikts von Manang im nördlichen Zentralnepal. Es liegt in einer
Höhe von 3500 Metern über dem Meeresspiegel und gehört, obschon es durch
das Annapurna-Massiv von Tibet getrennt ist, wie das benachbarte Mustang zum

1 Vovelle, 1994:104.
2 Le Goff, 1994:14.
3 KWANTEN, 1979.



270 REZENSIONEN - COMPTES RENDUES - REVIEWS

tibetischen Kulturraum. Die Nyishangba sprechen allerdings selbst keinen
tibetischen Dialekt und betrachten sich als Gurung oder als Ghale (VAN SPENGEN,

148). Wie in vielen Himalaya-Regionen können auch die Nyishangba aufgrund
der geringen Niederschlagsmenge ihre Lebensmittelversorgung nicht ganzjährig
durch den Anbau von hauptsächlich Gerste und Buchweizen sicherstellen, so

dass saisonale Versorgungsengpässe durch extra-territoriale Aktivitäten
aufgefangen werden müssen. Warum sich die Nyishangba ausgerechnet dem Fernhandel

zugewandt haben, möchte VAN SPENGEN jedoch nicht eindimensional im
Rahmen einer solchen Theorie der Adaptationsstrategie erklären. Ebensowenig
bemüht er das Erklärungsmodell eines besonderen "social outlook" der
buddhistischen Bhotia-Gesellschaften, das VON FÜRER-HAIMENDORF entworfen hat.

VAN SPENGEN versucht vielmehr, die Fernhandelsaktivitäten der Nyishangba
mit Hilfe des geohistorischen Erklärungsmodells von BRAUDEL in den Kontext
der beiden die Himalaya-Regionen über Jahrhunderte hin bestimmenden
économies-mondes, die indische und die chinesische, einzubetten. Darüber hinaus
bezieht er in die "langen Zeitabläufe" die "mittleren Zeitabläufe" der Staatenbildung

und der Grenzziehungen ein. Auf diese Weise gelingt es ihm, die bis in den

ostasiatischen Raum reichenden Handelsaktivitäten der Nyishangba in einen

grösseren historischen und geographischen Kontext einzubetten und nicht nur
den Fernhandel der Nyishangba, sondern allgemein den Handel in Tibet und
seinen Grenzländern im Spannungsfeld zwischen lokalen und überregionalen
ökonomischen "Welten" abzubilden.

Die Studie von VAN SPENGEN ist über Jahrzehnte hin entstanden. Hinsichtlich

des Datenmaterials basiert sie auf einer Feldforschung, die der Autor im
Jahr 1981 bei den Nyishangba durchgeführt hatte und deren Ergebnisse 1987 in
Kailash publiziert worden sind.4 Die Kapitel 5-8 sind im Wesentlichen eine

Zusammenfassung dieser schon publizierten Forschung (siehe VAN SPENGEN, 145).

Im ersten Kapitel der Monographie legt der Autor Rechenschaft über die
Entstehungsgeschichte der Studie ab, erläutert sein Forschungsinteresse und den hieraus

resultierenden theoretischen Zugang des "concept of regionality" (VAN
SPENGEN, 14). Das folgende 2. Kapitel ist das schwächste des Buches. Der
Autor entwirft eine kurze geopolitische Geschichte Tibets, kommt jedoch
aufgrund der von ihm herangezogenen, recht eklektisch ausgewählten und häufig
von der neueren Forschung längst überholten Sekundärliteratur zu zuweilen
recht fragwürdigen Ergebnissen. Nur auf einige wenige sachliche Fehler sei

hingewiesen: VAN SPENGEN beschreibt die kulturell-religiöse Atmosphäre wäh-

4 Van Spengen, 1987:131 -277.



Rezensionen - Comptes rendues - Reviews 271

rend der Zeit des tibetischen Königreichs (7.-9. Jahrhundert) im Spannungsfeld
zwischen dem Adel, der sich an der Bon-Religion orientierte, und dem Königshaus,

das den Buddhismus förderte. Gerade die Erforschung der Bon-Religion
hat seit den sechziger Jahren des 20. Jahrhunderts enorme Fortschritte gemacht,
und heute ist sich die Forschung einig, dass von einer in der Bon-Religion
gründenden religiösen Identität der Tibeter während der Königszeit keine Rede sein

kann. Die Bon-Religion ist vielmehr genauso wie der Buddhismus eine "importierte"

Religion, die nach Tibet im 10./11. Jahrhundert eingeführt wurde.5 Tibetische

Religiosität lässt sich nicht, wie VAN SPENGEN dies tut, in der Bipolarität
von Buddhismus versus Bon abbilden, sondern umschliesst einen umfangreichen,

wenig spezifizierten Bereich von autochthonen Glaubensvorstellungen, die

R.A. STEIN "Tradition" oder "namenlose Religion" genannt hat.6 Die autochthonen

tibetischen Konzepte sind inzwischen recht gut erforscht worden,7 und ihre

Kenntnis hätte die Studie VAN SPENGENS sehr bereichert, da das Konzept des

Raumes (tib. gnas) eine entscheidende Rolle zur Konstituierung einer lokalen

religiösen Identität im tibetischen Kulturraum spielt.8 Es wäre sehr interessant

gewesen, den Braudelschen Entwurf einer geographischen Geschichte auf dieses

autochthone religiöse Raumkonzept anzuwenden.

Historische Ungenauigkeiten wie die Behauptung, die mongolischen
Völkerschaften "paid spiritual allegiance to the Dalai Lamas" (S. 27) seit der Mitte
des 16. Jahrhunderts, hätten vermieden werden können, wenn die Sekundärliteratur

achtsamer gelesen worden wäre. Manche Behauptungen sind auch

schlichtweg falsch in diesem Kapitel, so z.B. die Aussage, "there followed a

period of 'Kagyu ascendancy', either in its Kadampa or Karmapa form" (S. 24).
Die bKa'-brgyud-pa-Traditionen des tibetischen Buddhismus kennen keine

bKa'-gdams-pa-Form. Es ist müssig, sämtliche sachlichen Fehler hier
aufzuzählen. Ihre Häufung gerade in dem historischen Kapitel der Studie zeigt einmal

mehr, wie schwierig es tatsächlich ist, fächerübergreifend zu arbeiten: Der Autor
ist kein Tibetologe, und er verfügt auch nicht über die entsprechende
Sprachkompetenz. Sein Forschungsgebiet berührt jedoch die Tibetologie in vielfältiger
Weise. So muss es fast zwangsläufig zu Unrichtigkeiten und Ungenauigkeiten in
der Darstellung tibetischer Kultur und Geschichte kommen. Die Rezensentin

5 Kvaerne, 1995:9-10.
6 Stein, 1972:191 ff.
7 Siehe vor allem die Arbeiten von Karmay, 1998, und die Sammelbände zum Bergkult im

tibetischen Kulturraum, Blondeau & Steinkellner, 1996, und Blondeau, 1998.

8 Vgl. Huber, 1999:20 ff.



272 Rezensionen - Comptes rendues - Reviews

hätte sich gewünscht, dass der Autor die neuere tibetologische Forschung mehr

in seine Darstellung eingebunden hätte, aber diese Feststellung soll in keiner
Weise das Verdienst der geleisteten Forschung schmälern: Hier hat sich ein
Wissenschaftler aus seinem Fachgebiet, der Geographie, heraus auf ihm unbekanntes

Terrain gewagt, und er hat damit nicht nur der Humangeographie, sondern auch

der Tibetologie neue Perspektiven aufgezeigt.
VAN SPENGEN diskutiert seine Feldforschungsergebnisse einerseits auf

einem hohen theoretischen Niveau, andererseits übernimmt er unhinterfragt die

Rationalitätsparadigmen der europäischen Moderne und überträgt die in der

Geschichtswissenschaft gängige Einteilung in "Mittelalter" und "Moderne" auf
die tibetischen Gesellschaften (S. 74). Tibetische Geschichte lässt sich jedoch
nicht in das Korsett einer europäischen geschichtswissenschaftlichen Periodisierung

zwängen, weil die Sinnkriterien, durch die Vergangenheit im
tibetischbuddhistischen kulturellen Kontext konstruiert wird, andere sind als im
christlich-abendländischen Kontext.9

Zuletzt sei angemerkt, dass der Text zuweilen redundant ist, so auf den

Seiten 161 und 162, wo ein einmaliger Hinweis auf den Bevölkerungsrückgang
in den frühen siebziger Jahren des 20. Jahrhunderts für Nyishang genügt hätte.

Solche Wiederholungen ziehen sich durch die ganze Studie, was die Lektüre
manchmal etwas erschwert.

Insgesamt ist der Eindruck, den die Studie von VAN SPENGEN hinterlässt,
sehr positiv. Seine Darstellung der Nyishangba und ihrer Fernhandelsbeziehungen

in Ost- und Südostasien ist ein wertvoller Beitrag zur Geographie des

Himalayaraumes und ein schönes Beispiel, welch fruchtbare Ergebnisse
ethnologische Feldforschung durch die Einbettung in grössere kulturgeographische
Zusammenhänge zeitigt.

Zitierte Literatur

Blondeau, A.-M.
1998 Tibetan Mountain Deities, Their Cults and Representations. Papers Pre¬

sented at a Panel of the 7th Seminar of the International Association for
Tibetan Studies, Graz 1995. Wien. (Österreichische Akademie der

Wissenschaften, philosophisch-historische Klasse, Denkschriften; 266. Band).

Siehe Kollmar-Paulenz, 2004 (im Druck).



Rezensionen - Comptes rendues - Reviews 273

Blondeau, A.-M. & Steinkellner, E.

1996 Reflections ofthe Mountain. Essays on the History and Social Meaning of
the Mountain Cult in Tibet and the Himalaya. Wien. (Österreichische
Akademie der Wissenschaften, philosophisch-historische Klasse,
Denkschriften; 254. Band).

Huber, T.

1999 The cult of Pure Crystal Mountain. Popular Pilgrimage and Visionary
Landscape in Southeast Tibet. Oxford usw.

Karmay, S.

1998 The Arrow and the Spindle. Studies in History, Myths, Rituals and Beliefs
in Tibet. Kathmandu.

Kollmar-Paulenz, K.
2004 "Die Wirklichkeit der Imagination: Zur Religionsgeschichte des Teufel-

und Dämonenglaubens in Tibet und der Mongolei", in: H. Herkomer &
R. C. SCHWINGES (Hg.), Engel, Teufel und Dämonen. Bern usw. (Im
Druck).

KVAERNE, P.

1995 The Bon Religion of Tibet. The Iconography of a Living Tradition. Lon¬

don.

KWANTEN, L.
1979 Imperial Nomads. A History ofCentral Asia, 500-1000. Leicester.

Le Goff, J.

1994 "Neue Geschichtswissenschaft", in: J. LE GOFF, R. CHARTIER, J. REVEL

(Hg.), Die Rückeroberung des historischen Denkens. Grundlagen der
Neuen Geschichtswissenschaft. Mit Beiträgen von Jacques Le Goff, André

Burguière, Michel Vovelle, Philippe Ariès, Krzysztof Pomian, Jean-

Claude Schmitt, Eveline Patlagean. Frankfurt am Main, 11-61.

Stein R.A.
1972 Tibetan Civilization. Stanford, California.

VAN SPENGEN, W.
1987 "The Nyishangba of Manang: geographical perspectives on the rise of a

Nepalese trading community", in: Kailash, vol. XIII, nos. 3-4:131-277.

Vovelle, M.
1994 "Die Geschichtswissenschaft und die 'longue durée'", in: J. LE GOFF et

al., Die Rückeroberung des historischen Denkens, 103-136.

Karénina KOLLMAR-PAULENZ (Bern)



274 Rezensionen - Comptes rendues - Reviews

YUE JUN: Geschichten vom Hörensagen. Novellen der Qing-Zeit. Aus dem
Chinesischen übersetzt von Rainer SCHWARZ. Herausgegeben und mit einem
Register versehen von Hartmut WALRAVENS. Wiesbaden: Harrassowitz Verlag,
2003. (Asien- und Afrika-Studien der Humboldt-Universität zu Berlin; Bd. 14).
202 S.

Die Erzählsammlung mit dem Titel Er shi lu ("Aufzeichnungen von Ohrenfut-

ter") des wenig bekannten Autors YUE JUN (1766-ca. 1820) gehört dem Genre
der in privater Kommunikation mündlich mitgeteilten und darauf in hoher

Literatursprache aufgezeichneten Kurzerzählung (sog. biji xiaoshuo) an. Von ihrer
Entstehungs- und Publikationszeit her war diese Sammlung Indiz für ein um
1790 stark zunehmendes Interesse unter gelehrten Autoren an der Sammlung
und Verbreitung von Geschichten über Seltsames und Wunderbares, vor allem
aber über Jenseitiges und der Geisterwelt Zugehöriges. Dieser Trend wird meist
mit der erst ab 1766 in gedruckter Form greifbaren monumentalen Sammlung
Liaozhai zhiyi ("Berichte über Seltsames aus dem Studio der Musse") des Pu
SONGLING (1640-1715) in einen engen Zusammenhang gestellt. Die vermeintlichen

"Folgewerke" zum Liaozhai zhiyi unterscheiden sich jedoch durchwegs
durch das viel kürzere Format und die ästhetisch und ideell wesentlich weniger
komplexe Gestaltung ihrer Einzeltexte. Der Einfluss Pu SONGLINGs ist wohl
eher dahingehend zu vermuten, dass durch die postume Anerkennung seines

Werks die Themen des Seltsamen generell stark an Akzeptanz gewannen.
Im Vergleich zu den Werken berühmter Zeitgenossen wie Ji YUNs (1724-

1805) und YUAN MEIs (1716-1798) handelt es sich bei YUE JUNs Sammlung um
ein Buch von viel bescheidenerem Umfang und Renommee. Ji YUN liess seine

umfangreichen Aufzeichnungen von einschlägigen Kurzerzählungen unter dem

Gesamttitel Yuewei caotang biji ("Pinselnotizen aus der Strohhütte der Betrachtung

des Grossen im Kleinen"; entstanden im Zeitraum 1789-1798) - ebenso wie
YUAN Mei seine voluminöse Sammlung Zi bu yu ("Worüber der Meister nicht
sprach"; spätestens 1796 publiziert) - als Teil seines Alterswerks veröffentlichen,

nachdem er sich in der Gelehrtenwelt der Qianlong-Zeit bereits längst
einen bedeutenden Namen gemacht hatte. Ji Yun und YUAN MEI konnten sich
die Assoziation mit dem potenziell immer noch notorischen Genre der
"Geistergeschichten" offenbar ohne Imageschaden leisten. YUE JUN war insofern freilich
ein anderer Fall, denn er veröffentlichte den ersten Teil seiner Sammlung im

jungen Alter von 26 Jahren, also bereits 1792, noch bevor er 1801 die entscheidende

Prüfung zum juren bestand. Damit erschien seine Sammlung aber noch

wenige Jahre vor denjenigen seiner viel älteren und im Gegensatz zu ihm überaus

prominenten Zeitgenossen.



Rezensionen - Comptes rendues - Reviews 275

Eine schöne Auswahl aus Ji YUNs Sammlung hat uns vor zwei Jahrzehnten

der Übersetzer Konrad HERRMANN präsentiert (Leipzig und Weimar: Gustav

Kiepenheuer, 1983); "einige Kostproben" aus YUAN Meis Werk konnte der
Übersetzer des hier zu besprechenden Bandes, Rainer SCHWARZ, unter dem

Titel Chinesische Geistergeschichten im Insel-Verlag (Frankfurt/M. und Leipzig,

1997) platzieren und im Taschenbuchformat hoffentlich an eine breitere
Leserschaft bringen. Die grosszügige Auswahl an Übersetzungen aus dem Er shi

lu, die uns Rainer SCHWARZ in Zusammenarbeit mit Hartmut WALRAVENS unter
dem Titel Geschichten vom Hörensagen vorgelegt hat, wurde hingegen in der

wissenschaftlichen Reihe "Asien- und Afrika-Studien der Humboldt-Universität

zu Berlin" publiziert. Durch diesen Umstand wird die Verbreitung dieses Bandes

wohl auf den engsten akademischen Zirkel beschränkt bleiben. Das ist
grundsätzlich zu bedauern, denn die solide und sorgfältige Arbeit des Übersetzers

hätte auch in diesem Falle ein breiteres Publikum verdient gehabt. Allerdings
bleibt fraglich, inwiefern eine breitere Leserschaft tatsächlich Gefallen gefunden
hätte an dieser Sammlung. Und dies liegt keineswegs am peripheren Status des

Werks, der durch das konsequente Fehlen von Einträgen in den gängigen
westlichen Referenzwerken zur chinesischen Literatur bestätigt wird. Die Probleme

sind vielmehr im Wesen des Genres selber zu suchen sowie wohl auch bei der

Textauswahl.
Im vorliegenden Band enthalten sind ein biographisches Vorwort des

Übersetzers, "Über Yue Jun" (S. 7-13), welches die nicht sehr reichhaltig überlieferten

lebensgeschichtlichen Daten zu diesem Autor zusammenträgt und ein wenig
in den historischen Zusammenhang stellt. Die darin etwas unklar behandelte

Publikationsgeschichte des Er shi lu wird durch eine "Bibliographische Notiz"
(S. 143) des Herausgebers etwas erweitert, bleibt aber unvollständig. Dazu kann

hier nachgetragen werden, dass gemäss dem Vorwort des Autors das Skript der

12 Kapitel (juan) umfassenden ersten Serie der Sammlung 1791 vollständig
vorlag und 1792 für den Druck vorbereitet wurde. Die Entstehung der zweiten

Folge (Er bian) der Sammlung profitierte insofern von der Veröffentlichung der

ersten, als einige Leser durch die Lektüre der ersten Serie ermutigt wurden, dem

Autor ihre eigenen Geschichten mitzuteilen, wodurch sie ihm ausreichend Stoff
für einen Folgeband lieferten. Bereits 1794 war die Arbeit an diesem 8 Kapitel
umfassenden zweiten Teil abgeschlossen. Die zweite Folge wurde aber offenbar
nicht mehr zu Lebzeiten des Autors veröffentlicht, sondern erst in der auf 1824

datierten Neuausgabe mit aufgenommen.
Der Herausgeber hat sich dafür entschieden, dem Übersetzungstext die

chinesische Textvorlage nach einer Ausgabe in vereinfachten Schriftzeichen von
1991 (Ji'nan: Qi Lu shushe [erratum: Jinan: Jilu shushe]; S. 142) im Anhang



276 REZENSIONEN - COMPTES RENDUES - REVIEWS

beizugeben. Dies begründet er mit dem Hinweis auf eine angebliche geringe

Verfügbarkeit des Textes. Hierzu ist allerdings zu bemerken, dass neben der

Referenzausgabe immerhin noch zwei weitere moderne, vollständige und editorisch

kompetent betreute Ausgaben bekannt sind: (1) Hg. CHEN SHUGUO

(Changsha: Yue Lu shushe, 1986); und (2) Hg. SHI JlCHANG (Changchun: Shidai

wenyi chubanshe, 1987). Insofern kann man dem Herausgeber hinsichtlich der

behaupteten Obskurität des Textes nicht ganz beipflichten. Eine Wiedergabe des

chinesischen Quellentextes hätte sich allenfalls bei einer seltenen älteren Ausgabe

gerechtfertigt. Der im Anhang mitgelieferte, immerhin rund 50 Buchseiten

umfassende, doppelseitig und um 90° gedreht wiedergegebene Text in
vereinfachten Schriftzeichen erscheint hingegen nicht nur unnötig, sondern in der

vorliegenden Form auch in mehrfacher Hinsicht als eine ungeeignete Lösung. Weil
nämlich nur die Quellentexte der ausgewählten übersetzten Einzeltexte
wiedergegeben sind (d.h. zusammengeschnipselt wurden), ist der Text für
wissenschaftliche Referenzzwecke unbrauchbar. Andererseits sind aber etwa die
Kommentare des Autors (jeweils eingeleitet mit der Phrase: Feifei Zi yue ["Meister
Nein-Nein spricht"]), die konsequent nicht übersetzt wurden, im chinesischen
Text dennoch erhalten geblieben. Ebenfalls störend wirkt der Umstand, dass die

Paginierung der Referenzausgabe nicht bei 1 beginnt, sondern bei 149. Statt
eines Nachweises der "Fundstellen" (S. 145-146), der kaum mehr bietet als ein

Inhaltsverzeichnis, hätte man sich vom Herausgeber lieber Angaben zur
Einteilung in Kapitel (juan) sowie zu den nicht übersetzten Texten, die zumindest
dem Titel nach hätten aufgeführt werden können, gewünscht.

Von den 199 Einzeltexten, die in den 20 Kapiteln der beiden Teile des Er
shi lu enthalten sind, wurden 84, also rund 42%, übersetzt. Allerdings hat der

Übersetzer gerade die längeren Texte mehrheitlich nicht berücksichtigt, sodass

umfangmässig vielleicht nur etwa ein Drittel des Textmaterials übersetzt wurde.
Dass gerade die längeren Texte beiseite gelassen wurden, ist insofern bedauerlich,

als meist gerade diese erst jenen Grad an erzählerischer Komplexität
aufweisen, der sie auch als literarische Texte interessant macht. Von den fünf Texten

aus dem Er shi lu, die in einer kürzlich erschienenen, vorzüglichen Anthologie

Qing-zeitlicher klassischer Erzählungen als repräsentative Beispiele
aufgenommen wurden,1 hat der Übersetzer leider nur gerade einen berücksichtigt.
Über die Textauswahl lässt sich natürlich stets streiten, da verschiedene Leser
bekanntlich immer auch unterschiedliche Interessen und Kriterien mitbringen.

1 Vgl. Guti xiaoshuo chao: Qingdai juan, Hg. Cheng Yizhong et al. (Beijing: Zhonghua

shuju, 2001), S. 218-232.



REZENSIONEN - COMPTES RENDUES - REVIEWS 277

Die Kurz- und Kürzesttexte, die vom Übersetzer mehrheitlich ausgewählt wurden,

können jedoch in manchen Fällen nicht als Erzählungen - und erst recht

nicht als "Novellen", als welche der Untertitel des Bandes sie bezeichnet - gelten,

da sie den Minimalkriterien eines erzählerischen Textes oft nicht genügen.

Die Qualität der Texte im Er shi lu ist denn auch sehr unausgewogen, was,
produktionsästhetisch betrachtet, sicherlich auch die Arbeitsweise des Autors spiegelt,

der die mündlichen Erzählungen von Gewährspersonen verschriftlichte. Die

Informanten, die in einigen Texten namentlich erwähnt sind und teilweise identifiziert

werden konnten (vgl. S. 135), verfügten wohl über sehr unterschiedlich

ausgeprägte erzählerische Talente. Im Unterschied etwa zu Pu SONGLING, der

seine gesammelten narrativen Ausgangsmaterialien jeweils zu Kunsterzählungen
weiterentwickelte, beliess YUE JUN viele seiner Quellenmaterialien gewissermassen

im Rohzustand, sodass wir es teilweise mit ziemlich kruden und banalen

Berichten zu tun haben. Während mehrere Texte Witzen zumindest ähneln (z.B.
"Das Grab von Fangbos Lustknaben", S. 69, oder "Herr Pi", S. 97), handelt es

sich bei den unter dem Titel "Unachtsamkeiten" (Wangwu, S. 128-130)
versammelten acht Kurztexten eindeutig um eine Serie von Witzen zu einem
beliebten Themenbereich des Humors. Dass der Übersetzer auch solche Texte in
seine Auswahl aufgenommen hat, lässt sein Bemühen erkennen, das Er shi lu in

seiner ganzen Bandbreite zu repräsentieren.
Thematisch bietet uns das Er shi lu vor allem eine breite Palette der vielfältigen

Themen und Figuren des Seltsamen und Wunderbaren. Dem Genre

entsprechend überwiegen Beschreibungen unheimlicher Erfahrungen der
Menschenwelt mit der Geisterwelt. Dennoch wäre es ungerechtfertigt, die Texte der

Sammlung pauschal als "Gespenstergeschichten" abzutun, obwohl auch welche
darunter sind. Als Grundprinzip der Geschichten lässt sich erkennen, dass das

Seltsame ergründet, motiviert und dadurch gleichsam bedeutsam gemacht und in

die Menschenwelt eingeordnet wird. Als ein schönes Beispiel dafür darf die

Geschichte "Der Schnee als Ehevermittler" (Xue mei, S. 32-34) gelten, ein
erzählerisch rigide und mit präzisem Detail gestalteter Text, der diesbezüglich
leider eher eine Ausnahme innerhalb der Sammlung darstellt: Zwei gegensätzliche

junge Frauen aus dem gleichen Dorf heiraten am selben Tag. Ein heftiger
Schneesturm führt dazu, dass die Brautsänften verwechselt werden, wodurch die

reiche Braut zur Familie des armen Bräutigams gebracht wird und umgekehrt.
Diese verkehrte Zuordnung wird von den Familien der Brautpaare aber als

Fügung des Himmels gedeutet und akzeptiert. Die Schicksale werden nachträglich
vom Himmel auch wieder ausgeglichen. In "Die Tochter der Familie Qian"
(Qian shi nü, S. 25-26) geht es ebenfalls ums Heiraten, wobei hier allerdings ein
Geistwesen für Verwirrung sorgt, denn die Braut verdoppelt sich: Wie kann nun



278 Rezensionen - Comptes rendues - Reviews

die gespenstische Doppelgängerin vom Original unterschieden werden? Der
Trick der Brautmutter, die körperliche Beweglichkeit der duplizierten Bräute auf
die Probe zu stellen, wobei die richtige Braut sich durch ihre Ungelenkigkeit zu
erkennen gibt, kommentiert indirekt auch einen Aspekt der damaligen
Lebensbedingungen der Frauen.

Die Geisterwelt folgt zwar ihrer eigenen Handlungslogik, in manchen Fällen

fehlt aber auch schlicht jegliche Auflösung des Problems - gleichsam die
Pointe. In "Deng Schattenlos" (Deng Wuying, S. 16) verselbständigt sich der
Schatten eines Menschen, wird zunächst zum willfährigen Diener, der sich nach

den Wünschen seines Besitzers verwandelt. Schliesslich löst er sich aber ganz
vom Körper seines Herrn, reist fort und hinterlässt einen schattenlosen
Menschen. An diesem Text frappiert vor allem die Idee, zu der sich Peter Schlemihls
wundersame Geschichte allerdings nur auf den ersten Blick assoziiert. Eine
ebenfalls komparativistisch interessante Idee findet sich in "Der Maler" (Huashi,
S. 39). Der darin beschriebene physische Eintritt des Malers in das von ihm
gemalte Bild schliesst zunächst einmal nahtlos an bekannte daoistische

Mikrokosmos-Makrokosmos-Vorstellungen an. Indem jedoch die Idee, "in das Bild
hineinzusteigen", offenbar durch dessen durch die zentralperspektivische Darstellung

bewirkte Illusion räumlicher Tiefe - "wie auf einem europäischen Bild" (lei
Xiyang hua) - inspiriert ist, wird dieser erzählerisch ansonsten unbedeutende
Text kulturgeschichtlich interessant (vgl. die Anmerkung des Übersetzers, S.

133-134).
Zwei ebenfalls erwähnenswerte Erzählungen befassen sich mit den geistigen

Grundvoraussetzungen des Bücherstudiums. In "Der Beamte in Lila" (Zi yi
li, S. 56-57) will ein reicher Kaufmann seinen Sohn mit allen Mitteln zu einem
Gelehrten machen, um dadurch ihm und sich selber das Prestige der Bildung zu
verschaffen. Nachdem aber dem beschränkten Sohn die Büchergelehrsamkeit
auch nach Jahren des Studiums völlig fremd geblieben ist, gerät der Vater in
Wut und bringt ihn im Affekt um. Als der Sohn jedoch ins Leben zurückkehrt,
zeigt er nun die verblüffendsten geistigen Fähigkeiten. Die wundersame Wandlung

wird damit begründet, dass ihm im Jenseits das Herz (d.h. das Geistesorgan)

ausgewechselt worden sei. In der Erzählung "Chen Zhu" (Chen Zhu, S.

114-116) wird in einer interessanten Laborsituation das Verhältnis des Bücherwissens

zum Weltwissen und damit die Frage der Referentialität thematisiert:
Ein jünger Mann liest ohne jegliche Voraussetzungen und abgeschirmt von der

Welt im Selbststudium eine grosse Menge Bücher. Beim Versuch, seine Umwelt
mit Hilfe der unverstandenen Büchern zu deuten, unterlaufen ihm die groteske-
sten Missverständnisse. In solchen Texten wird auch ein Zusammenhang zur
Lebenswelt des Autors selber ansatzweise greifbar.



Rezensionen - Comptes rendues - Reviews 279

Hinsichtlich des ethischen Horizonts der Geschichten im Er shi lu dominieren

volksreligiöse, neokonfuzianische und daoistische Ideen, während buddhistische

Themen nur am Rande vertreten sind (Ausnahme: "Der Mönch in den Lu-
shan-Bergen" [Lushan seng, S. 116-118]). Als Grundprinzip von Gerechtigkeit
herrscht ein universales, auch von der Geister- und Götterwelt durchgesetztes

Vergeltungsdenken, wie es auch in der längeren vernakulären Erzählung (sog.

huaben) allgegenwärtig ist. Die landläufigen erzählliterarischen Topoi und

Figurentypen (Unsterbliche, Bettler, Fischer, Recken, Füchsinnen usw.) werden oft
recht konventionell behandelt. In Ausnahmefällen kommt es zwar zur Brechung
eines gängigen Musters, welche allerdings ihrerseits bereits wieder zur Konvention

geworden war, wie z.B. im Falle der Glück statt Verderben bringenden
Füchsin in "Der Kaufmann aus Shu" (Shu shang, S. 36-37). Eine auffällige
thematische Konzentration lässt sich im Bereich "ritterlicher" (xia) Rollen und
Verhaltensweisen erkennen, welcher während der Qing-Zeit tatsächlich deutlich
an Beliebtheit gewann (vgl. S. 47-48, 92-93, 94-95, 97-99, 101-102, 106-109,

124-127). Gerade an dieser Thematik lässt sich aber eine starke Tendenz zum
Topischen erkennen.

Während YUE JUN wohl tatsächlich viele seiner Geschichten nach mündlichen

Berichten von Freunden und Bekannten niederschrieb, griff er im Falle von
"Hier war ich" (Wolaiye, S. 82-83) wohl eindeutig auf eine schriftliche Vorlage
zurück. Der Autor vermerkt zwar lediglich, "dieser Vorfall könnte eine[r]
Erzählung aus der Song-Zeit entstammen" (S. 83), aber er scheint die einzige
bekannte frühe Version dieser Geschichte über den Einbrecherkönig von Hangzhou

wohl auch gekannt zu haben.2 Der kundige Übersetzer hat es nicht
versäumt, auf diese mutmassliche Quelle hinzuweisen (S. 137). An dieser Stelle ist
ein Lob auf den ungewöhnlich ausführlichen Anmerkungsapparat (S. 131-141)

anzubringen, in welchem der Übersetzer keineswegs nur Sacherläuterungen

aufgenommen hat, sondern mitunter auch Hinweise auf motivliche Parallelen in
anderen Texten oder mögliche Quellen. Allerdings hätten die Quellenverweise
um einiges präziser ausfallen dürfen. Zudem setzen die diversen sekundärliterarischen

Kurzverweise eigentlich einen bibliographischen Nachweis voraus, der

offenbar schlicht vergessen wurde.
Man merkt dem Übersetzungstext durchwegs an, was für ein erfahrener und

sicherer Übersetzer Rainer SCHWARZ ist. Auch übersetzerische Schwierigkeiten
wie Wortspiele oder Missverständnisse (z.B. S. 55) meistert er souverän. Der

Shen Chu, Xie shi (Baibu congshu jicheng), S. 8b-10b; vgl. Ling Mengchu, Erke paian
jingqi (2 Bde., Xianggang: Gudian wenxue chubanshe, o.J.), Kap. 39, Bd. 2, S. 754-756.



280 REZENSIONEN - COMPTES RENDUES - REVIEWS

gewählte lakonische deutsche Sprachstil entspricht der sprachlichen Ökonomie
der Vorlage recht genau. Dass sich das Lesevergnügen an diesem Band dennoch

in Grenzen hält, liegt vielmehr an der Textauswahl, die sich wohl eher auf die

längeren Texte hätte konzentrieren müssen, sowie am heterogenen Grundcharakter

des Er shi lu. Religionswissenschafter, Ethnologen und Volkskundler werden

insgesamt wohl eher ihre Freude an diesem Buch haben als die Literaturwissenschafter,

denn an erzählliterarisch einigermassen interessanten Texten findet
sich in der getroffenen Auswahl leider nicht viel mehr als ein Dutzend. Insofern
und angesichts der eindeutig akademischen Positionierung der Publikation wäre
ein analytischer Motivindex zu allen Texten der Sammlung eine willkommene
Zugabe gewesen.

Roland ALTENBURGER (Zürich)


	Rezensionen = Comptes rendues = Reviews

