Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 58 (2004)
Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendues = Reviews
Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN — COMPTES RENDUES —
REVIEWS

BOCK-RAMING, Andreas: Untersuchungen zur Gottesvorstellung in der dlteren
Anonymliteratur des Paricaratra. Wiesbaden: Harrassowitz, 2002. — XI, 418 S,
10 Tafeln. — ISBN 3-447-0-4589-2. — € 99,—.

Le Paficaratra, méme s’il se présente parfois comme “védique” (ce qu’a voulu
démontrer notamment Yamunacarya), est la forme tantrique du visnouisme. Il
posséde une importante littérature religieuse, théologique, rituelle: celle des tex-
tes généralement nommés samhita, qui, pour la plupart, ne sont pas trés anciens.
Le présent travail repose sur deux d’entre eux, I’Ahirbudhnyasamhita (ABS) et
la Satvatasamhita (SS), traditionnellement considérés comme importants et veé-
nérables et dont I’A situe, raisonnablement, la composition entre le 10° et le
12°/13° siécles. Ouvrages “anonymes”, ces deux samhitas ont (comme c’est or-
dinairement le cas pour ce genre d’ouvrage) été élaborées au cours des temps en
incluant des €¢léments pouvant provenir de plusieurs sources, ce qui n’empéche
toutefois pas leur doctrine de présenter notamment sur le plan métaphysique et
théologique une certaine homogénéité. Ce sont ces doctrines (et certaines de
leurs sources) qu’examine B-R, qui étudie plus particuliérement une conception
de la divinité propre au Pafcaratra, selon laquelle le dieu supréme, Hari, Visnu
ou Narayana, se manifeste par le moyen de trois ou quatre hypostases, les vyuha,
d’ou peuvent émaner d’autres vyuha ou d’autres entités divines, les vibhava. Les
passages des deux samhita auxquels 1’A se référe plus particuliérement sont cités
en transcription selon les éditions utilisées et traduits en allemand, ce qui est
utile car aucune version en une langue occidentale de ces deux oeuvres, intéres-
santes mais vastes, n’a jusqu’a présent été publiée (une traduction anglaise an-
notée de la SS a été faite par un chercheur japonais, mais je ne sache pas qu’elle
ait été publiée. L’AS, quant a elle, n’a guére été étudiée depuis la breve présen-
tation qu’en avait fait Schrader, parue en 1916).

Méthodologiquement, B-R entend précisément se démarquer de ceux qui
avant lui ont étudié ces textes en les traitant comme des constructions homo-
genes i1ssues d’une rédaction d’ensemble, alors qu’ils les considére, avec raison,
comme formés sans doute en plusieurs étapes, en partie par emprunts a d’autres
ouvrages et selon les besoins du temps.

Ainsi, aprés avoir résumé 1’état de la recherche dans le domaine du Pafica-
ratra et la méthode d’investigation qu’il va utiliser, B-R présente d’abord la



232 REZENSIONEN — COMPTES RENDUES — REVIEWS

cosmogonie des vyuha selon I’AS, chapitres 4 a 7 (mais surtout le ch. 5), ou sont
decrites les manifestations et résorptions successives de 1’univers. Il ressort de
cet examen attentif que cette cosmogonie est faite d’éléments de provenances
diverses assemblés au cours des temps jusqu’a former un ensemble d’apparence
homogene, certains de ces éléments provenant d’ailleurs sans doute de la SS, qui
est le plus ancien des deux textes étudiés.

Envisageant ensuite la conception de la divinité de la SS, B-R commence
par examiner les passages de cette samhita qui ont di servir a la rédaction du
chap. 5 de I’AS. Il rapproche les descriptions iconographiques de la divinité, que
I’on y trouve, des portions décrivant les traits des images divines (pratima-
laksana) du Visnudharmottarapurana et des chapitres 48 a 52 de 1’ Agnipurana,
la SS se trouvant dans ce domaine plus proche, selon lui, de ces deux textes que
de I’AS. 11 explique cette différence par le fait que la SS viserait avant tout a
donner a I’adepte les éléments visuels nécessaires pour adorer la divinité, le
point de vue de I’AS étant plus métaphysique, théologique. Il note en outre que
pour la SS la forme divine supréme est Vasudeva alors que pour 1I’AS, c’est
Visnu-Narayana. Il voit 1a le signe d’une opposition entre deux groupes de pafi-
caratrins dont 1’un (celui qui s’exprime dans la SS) serait plus tantrique, tandis
que I’autre, représenté par 1I’AS, se voudrait plus “védique”: c’est une hypothése
concevable, sinon prouvée. B-R consacre a cette occasion un excursus (pp. 185-
202) au caractére tantrique de la SS en citant & ce propos un passage du 2° cha-
pitre relatif a la kundalini en tant que celle-ci est liée a certains aspects de la
parole. Bien d’autres traits tantriques eussent également pu étre mentionnés.
Ceux-ci ont sans doute été choisis parce qu’ils sont particulierement développés
dans les textes Sivaites cachemiriens, leur présence tendant donc a confirmer
’origine nord-indienne de cette samhita. L’ A passe aussi en revue diverses no-
tions tantriques généralement connues. (Je me permettrai de remarquer au pas-
sage que contrairement a ce qu’indique la note 273, p.193, le terme nadanta se
trouve bien dans le Netra Tantra, 22. 21.). Avant d’en indiquer les traits tantri-
ques, B-R souligne le caractére “orthodoxe” de la SS. Celui-ci n’a rien
d’étonnant, d’une part, parce que le Paficaratra se présente volontiers comme une
sorte d’ésotérisme védique; d’autre part, parce que les tantras, méme Sivaites,
n’excluent genéralement pas les régles brahmaniques-védiques: ils se bornent a
les juger sans utilité pour parvenir a la libération par identification au plan su-
préme de la divinité.

L’excursus suivant (pp. 202-219) concerne deux représentations de Visnu:
celles nommées Visvariipa et Vaikuntha, dont la description donnée dans la SS
correspond & des représentations sculptées que 1’on ne trouve guére qu’au
Cachemire a partir, semble-t-il, du 9° siécle. Si I’on admet avec B-R qu’en Inde



REZENSIONEN — COMPTES RENDUES — REVIEWS 233

une forme divine se trouve en sculptures avant d’étre décrite dans les textes, les
passages de la SS contenant ces descriptions ne pourraient qu’étre postérieurs a
cette date — et étre d’origine cachemirienne. Est aussi examinée, a la fin du vo-
lume, avec d’autres éléments iconographiques, la stéle de Nand, dont B-R établit
de fagon assez convaincante qu’elle n’illustre nullement des conceptions du
Paficaratra, ni méme du visnouisme, mais probablement le systéme des tattva du
Samkhya. L évocation (p.182) d’une opposition entre croyance a Nardyana ou a
Vasudeva comme dieu supréme permet a 1’A de se référer a la notion
d’inklusivismus chére a Hacker, dont il applique a plusieurs égards la méthode
de recherche. Un chapitre est consacré a I’examen des quatre vyitha, puis des 38
vibhava qui en sont issus (parmi lesquels Krsna et les dix avataras), en compa-
rant les descriptions du 12° chapitre de la SS avec celles du Visnudharmottara et
de I’Agni Purana. Si ces descriptions sont utiles, on remarquera pourtant que
I’A, en n’en retenant que ’aspect théologique, en a laissé de coté la principale
raison d’€tre, qui n’est pas théologique, mais rituelle. Comme la plupart des
textes de cette sorte, en effet, la SS ne décrit les divinités que pour permettre a
I’adepte de savoir comment se les représenter pour les adorer. Dire que 1’adora-
tion des vibhava “féllt in den Bereich der meditativen Verehrung” (p. 106) n’est
donc pas tout a fait exact. Il ne s’agit en effet pas d’adoration méditative, mais
de culte. Certes une adoration mentale est prescrite, mais c’est celle du culte
‘intérieur’ (antaryaga) qui, dans toute célébration tantrique, précéde obligatoi-
rement le culte matériellement effectué avec diverses offrandes, ces derniéres
¢tant également faites, mais en imagination seulement, au cours de ce rite men-
tal. L’A a toutefois raison de souligner I’importance pour le dévot de ces formes
divines qu’il peut se représenter, alors que la divinité supréme, Visnu-Narayana
ou Vasudeva, transcendante et sans forme, est inaccessible a 1’imagination
comme a la dévotion.

B-R compare aussi le systéme cosmogonique et les appellations de la divi-
nité dans I’AS et la SS avec celles d’autres textes, qu’il s’agisse du Narayaniya
parvan du Mahabharata, du commentaire de Sankara sur les Brahmasiitra ou de
la Jayakhyasamhita, autre oeuvre importante du Paficaratra. Il se demande no-
tamment si I’appellation d’Acyuta employée dans cette samhita ne serait pas due
a une influence des Vaikhanasa. Cela parait toutefois peu probable, cette secte
vispouite trés védisante s’étant développée dans le sud de 1’Inde (ou elle occupe
toujours une place importante, les brahmanes vaikhanasa étant les officiants
habituels des temples visnouites), alors que la Jayakhyasamhita parait bien étre
originaire du nord de I’Inde. B-R se demande en terminant quelle pourrait étre
origine du systéme tétradique ou pentadique des vyitha, sans donner toutefois
de réponse a cette question.



234 REZENSIONEN — COMPTES RENDUES — REVIEWS

Ce travail trés méticuleux contribue utilement & une meilleure connais-
sance, notamment textuelle, de la SS, a quoi aident encore les deux annexes
donnant des concordances textuelles. Il y a une bonne bibliographie, des plan-
ches a I’appui des développements iconographiques, mais un index plus que
sommaire. Le Paficaratra ayant jusqu’a présent été relativement peu étudié, il y a
tout lieu d’apprécier une étude nouvelle le concernant. Sur la conception de la
divinité propre a cette tradition, on pourra aussi se reporter a la thése de Marion
RASTELLI, Philosophisch-theologische Grundanschauungen der Jayakhyasam-
hita, parue a Vienne (Verlag der Osterreichischen Akademie der Wissenschaf-
ten), qui n’est pas éditée avec la qualité de présentation de celui de B-R, mais
qui est un travail de tout premier ordre.

André PADOUX (Paris)

Indische Handschriften Teil 15: Die Palmblatthandschriften der Sammlung Ja-
nert der Staatsbibliothek zu Berlin — Preussischer Kulturbesitz, beschrieben von
Gerhard EHLERS. (Verzeichnis der orientalischen Handschriften in Deutschland;
Band I1, 15). — Stuttgart: Franz Steiner Verlag, 2003.

It is plain that this slim volume represents a very large amount of painstaking
labour on the part of Gerhard EHLERS. The South Indian manuscripts of the Ja-
nert collection acquired by the National Library of Berlin (Staatsbibliothek zu
Berlin — Preussischer Kulturbesitz), numbering just less than 500 palm-leaf bun-
dles, have here been meticulously examined, their texts identified, briskly de-
scribed (pp. 11-148) and indexed, following the norms of the VOHD (Verzeich-
nis der Orientalischen Handschriften in Deutschland), which is to say that we
find an index of subject-areas (Literaturbereiche, pp. 151-3), of titles (pp. 154-
68), of authors (pp. 169-73), of places mentioned, and of dates of the manu-
scripts catalogued (p. 174), and a concordance of library sigla and catalogue
numeration (pp. 175-84). The brief introduction (pp. 7-8) strikes a rather dispir-
ited tone when speaking of the condition of preservation of the bulk of the col-
lection, and indeed, if one strings together a sample of epithets from the physical
descriptions of the palm-leaf bundles, it is a mournful litany that results: “wurm-
stichig”, “stark beschadigt”, “verklebt”, “kaum benutzbar”, “liickenhaft”, “bri-
chig”, “stark abgerieben”, “z.T. unleserlich”, “meist unpaginiert” “mit abgebro-
chener linker Hilfte”, and so forth.

The South Indian technology of the book and the South Indian climate —
and no doubt other factors too — mean that old, complete copies of the texts

73 ¢



REZENSIONEN — COMPTES RENDUES — REVIEWS 235

transmitted in the South, and particularly the Tamil-speaking South, appear to be
relatively rare. The oldest dated manuscript of this collection is a damaged in-
complete manuscript of the Bala- and Yuddha-kandas of the Ramayana of 1802
AD (catalogue No. 5226).

Apart from lamenting their condition, EHLERS draws attention to the large
number of bundles that transmit several small texts or fragments of texts, which
of course made his cataloguing task yet more difficult (p. 7):

Um den Arbeitslinien der Akademie der Wissenschaften in Gottingen ... gerecht zu werden,
wurde hier die sehr zeitaufwendige Handschriftenbeschreibung gestraftt.

As a result, the texts of nearly 50 of the nearly 500 bundles of the collection are
no more closely identified than by a phrase such as “Sammelhandschrift mit
Puja- und Vidhi-Texten unterschiedlicher Provenienz” (Catalogue No. 5019).
The texts of a further 6 bundles are not identified at all (Nos. 4959, 4967, 5095,
5242, 5286, and 5373).

Anyone who has wrestled with poorly preserved South Indian manuscripts
must feel compassion and admiration for EHLERS. And future editors of the texts
of this collection — which are predominantly from the epics and from Veda and
Veda-related literature — will feel gratitude too. As EHLERS remarks (p. 7):

Trotz aller Mingel 146t sich feststellen, da die Palmblatthandschriften der Sammlung Janert
durchaus ihren wissenschaftlichen Wert haben.

Eager text-critics will now be looking forward with more sanguine hopes to
the appearance of a catalogue of the Kashmirian manuscripts of the Janert col-
lection.

Dominic GOODALL (Pondicherry Centre
of the Ecole francaise d’Extréme-Orient)

EHLERS, Gerhard / EMMERICK, Ronald E. / GAEFFKE, Peter / KAMPFE, Hans-
Rainer / VAN DER KUIJP, Leonard W. J. / SONI, Jayandra / STEINER, Roland /
WENK, Klaus: Siid- und zentralasiatische Literaturen. Wiebelsheim 2002.
(Neues Handbuch der Literaturwissenschaft; Bd. 24). ISBN 3-89104-072-5.

Die Ziele des Neuen Handbuchs der Literaturwissenschaft sind hochgesteckt: Es
will nicht mehr und nicht weniger als eine “moderne Gesamtdarstellung der
Weltliteratur” sein und soll den “heutigen Stand der Literaturwissenschaft um-



236 REZENSIONEN — COMPTES RENDUES — REVIEWS

fassend dokumentieren”.! Dementsprechend hoch waren die Erwartungen der
Rezensentin, als sie den Band 24 aus der Reihe, der den siid- und zentralasiati-
schen Literaturen gewidmet ist, in der Hand hielt. Der Freude folgte allerdings
rasch die Enttduschung, ausgel6st durch die Feststellung im Vorwort, dass die
im Band abgedruckten Beitrage “sich inhaltlich auf dem Stand Mitte der neunzi-
ger Jahre” befinden und neuere Literatur und Forschungsergebnisse lediglich
punktuell eingearbeitet worden seien. Der Band ist 2002 erschienen. Die Diskre-
panz zwischen dem heutigen Stand der Forschung und dem aus der Mitte der
neunziger Jahre ist in einigen der behandelten Gebiete sehr gross. Es stellt sich
damit von vornherein die Frage, ob es sinnvoll ist, ein Sammelwerk mit Beitré-
gen zu publizieren, die schon bei der Verdffentlichung durch die neuere For-
schung in weiten Teilen iiberholt sind. Hinzu kommt als weiterer schwerwiegen-
der konzeptioneller Mangel, dass eine Anzahl von Beitrdgen, die geplant waren
und, wie aus dem Vorwort ersichtlich, wohl vor allem die indische Literaturge-
schichte betreffen, in dem vorliegenden Band nicht miteingeschlossen wurden,
weil die angefragten Autoren ihre Manuskripte trotz wiederholter Aufforderung
nicht rechtzeitig zum Redaktionsschluss eingereicht hatten. Die Rezensentin
vermutet, dass es sich hier vor allem um Beitrdge zur schongeistigen indischen
Literatur handelt. Dies hat dazu gefiihrt, dass die indische Literaturgeschichte
vollig einseitig auf ihre religiosen und philosophischen Aspekte verkiirzt wurde.
Da sich das Neue Handbuch der Literaturwissenschaft an ein breiteres Publikum
wendet, haben solche unausgewogene Darstellungen, die jedoch einen umfas-
senden Anspruch formulieren, eine breitere Offentlichkeitswirkung. Angesichts
der noch immer weit verbreiteten Vorstellung, aussereuropdische literarische
Traditionen seien gleichzusetzen mit religioser Literatur, wéhrend die Ausdiffe-
renzierung des Wissens in sdkulare Wissenstraditionen allein Europa vorbehal-
ten sei, ist eine solche Aussenwirkung nicht forderlich fiir das erkldrte Ziel, “aus
synchroner Sicht die libernationalen gesellschaftlich-kulturellen Voraussetzun-
gen und Strukturparallelen” zur Geltung zu bringen, wie es so schon im Klap-
pentext formuliert ist.

Die hier formulierten Bedenken sind struktureller Art. Sie konnten aufge-
wogen werden durch die Qualitdt der einzelnen Beitrdge des zu besprechenden
Bandes. Wenn die Einzelbeitrige durchweg von hoher wissenschaftlicher Qua-
litdt wiren und neue Sichtweisen auf die einzelnen siid- und zentralasiatischen
Literaturen erschlossen, erschiene eine Publikation trotz der Umstdnde doch

1 Beide Zitate aus dem Klappentext des Bandes 24.



REZENSIONEN — COMPTES RENDUES — REVIEWS 237

insgesamt als Gewinn. Leider sind die einzelnen Beitrdge aber von sehr unter-
schiedlicher Qualitdt, wie im einzelnen zu sehen sein wird.

Der vorliegende Band gliedert sich in insgesamt sieben Kapitel, von denen
drei Stidasien, drei Zentralasien und ein Kapitel die Literaturen des siidostasiati-
schen Festlands behandeln, ein Umstand, der nicht aus dem Titel hervorgeht.
Gerechtfertigt wird das Vorgehen durch die Bemerkung des Verlags im Vor-
wort, die Gliederung habe sich nicht nur aus geographischen, sondern aus lite-
rarhistorischen Gesichtspunkten ergeben, so dass die enge Verbindung zwischen
den in den genannten geographischen Rdumen vorhandenen Literaturen abgebil-
det wird. Warum hier aber die singhalesischen Literaturen nicht aufgenommen
sind, bleibt ein Ritsel.

Nambhafte Gelehrte wie Gerhard EHLERS, Leonard W.J. VAN DER KUIJP,
Peter GAEFFKE oder der verstorbene Ronald EMMERICK haben an dem Band
mitgearbeitet. Ein beigefiligtes Register der besprochenen Werke macht den
Band benutzerfreundlich.

Gerhard EHLERS eroffnet die Beitrdge mit einem Essay iiber die vedische
Literatur. EHLERS gibt eine klar strukturierte Einfilhrung, die sich meistenteils
auf einem aktuellen Forschungsstand befindet. Auch Literatur nach 1995 ist in
das kurze Literaturverzeichnis aufgenommen worden, lediglich die umfangrei-
che Studie von Oberlies zum Veda aus dem Jahr 1998 ist nicht erwédhnt. Der
Autor versteht es, durch eine ausfiihrliche Darstellung des vedischen Opferritu-
als und die Akzentsetzung auf die miindliche Tradierung des Veda die Aktualitét
dieser altesten indischen Literatur fiir das heutige religidse Leben in Indien an-
schaulich zu machen.

Der zweite Beitrag von Jayandra SONI und Roland STEINER iiber das “reli-
giods-philosophische Schrifttum Indiens” ist hingegen eine grosse Enttduschung.
Dieser mit 89 Seiten umfangreichste Aufsatz des Bandes ist zu einer Darstellung
der indischen religiésen und philosophischen Traditionen anstelle der indischen
Literaturen geraten. Dariiber hinaus geben einzelne Teilabschnitte, so z.B. der
Uber den indischen Buddhismus, den Forschungsstand der achtziger Jahre des
20. Jahrhunderts wider, was schlicht ein Argernis ist. Wenig gliicklich erscheint
zudem das Unterfangen der Autoren, die vedische Literatur in die Darstellung
einzubinden, so im ersten Abschnitt der Einleitung und noch einmal auf fast drei
Seiten im Abschnitt iber die “hinduistische Literatur”. Da hitte ein Hinweis auf
den vorangegangenen Beitrag von EHLERS geniigt. Hier macht sich das erste
Mal eine ungeniigende redaktionelle Betreuung des Gesamtbandes bemerkbar,
denn ein aufmerksamer Redaktor hitte solche Uberschneidungen bemerkt.

Die Gliederung des Aufsatzes von SONI und STEINER folgt fiir den Hindu-
ismus der heute {iblichen indischen Unterteilung der philosophischen Schulen in



238 REZENSIONEN — COMPTES RENDUES — REVIEWS

sechs darsana. Die Autoren rechtfertigen in ihren einleitenden Bemerkungen
dieses Vorgehen und problematisieren zugleich die Anwendbarkeit des europdi-
schen Philosophie-Begriffs auf indische Denksysteme. Obwohl die Rezensentin
die Meinung der Autoren, die eher von einer Nichtanwendbarkeit européischer
Termini als komparatistische, transkulturell einsetzbare Begriffe {iberzeugt zu
sein scheinen, nicht teilt, begriisst sie diese kritischen Vorbemerkungen sehr. Die
Autoren fassen ihre Argumente jedoch in eine merkwiirdig “altmodische” Spra-
che. Da ist von der “Eigenart des philosophischen Schrifttums” (S. 28), der “Ei-
genartigkeit” (S. 26) des indischen Denkens und dergleichen mehr die Rede,
eine Sprechweise, die einerseits an das indologische Schrifttum des ausgehenden
19. Jahrhunderts erinnert, andererseits aufhorchen lasst hinsichtlich der theoreti-
schen Implikationen, die einem solchen Postulat von “Eigentlimlichkeit”
zugrunde liegen konnte. Liegt ihm vielleicht der Kulturessentialismus der friihen
Indienforscher zugrunde, wie ihn so treffend Hermann Oldenberg formuliert hat:
“Fur Indien kam Alexander zu spit; als er erschien, hatte das indische Volk in
seiner Insichgekehrtheit schon allzu viel von den Ziigen eines Sonderlings unter
den Volkern angenommen, von Lebensformen und Gewohnheiten des Denkens
beherrscht, die fiir die Massstiabe der nichtindischen Welt inkommensurabel
waren.”

Argerlich ist der Abschnitt iiber den indischen Buddhismus, der eine ekla-
tante Nichtkenntnis der Ergebnisse der neueren Buddhismusforschung offenbart.
So wird schon zu Beginn die Buddhabiographie als historische Faktengeschichte
mitgeteilt. Nicht einmal in einem Nebensatz verweisen die Autoren darauf, dass
es sich hier um eine hagiographische Erzahlung handelt, die nicht den Anspruch
auf Historizitat fir sich reklamiert, sondern das erzdhlt, was fiir die damaligen
Anhiéngerinnen und Anhinger des Buddha wichtig war (und heute immer noch
wichtig ist). Genauso unreflektiert wird von einem “urspriinglichen Buddhis-
mus” gesprochen, ohne die Erkenntnis der Buddhismusforschung zur Kenntnis
zu nehmen, dass dieses Konstrukt wohl eher in einer nach-aufkldrerischen, ro-
mantischen Suche nach den Urspriingen von Religion zu verorten ist als histori-
sche Realitdt widerzuspiegeln. Das Verhdltnis der Pali-Suttas zum “Wort des
Buddha”, das diesen “urspriinglichen Buddhismus” den Autoren zufolge be-
wahrt, wird ebenfalls nicht weiter problematisiert. Die Einleitung zum Pali-Ka-
non (S. 65) suggeriert denn auch, dass nur der Tipitaka der Theravadin &lteste
buddhistische Texte bewahrt hitte, was einfach falsch ist. Die anschliessende
Beschreibung des buddhistischen Kanons (skt. Tripitaka) hat allgemeinen Cha-

2 OLDENBERG, 1961:10. Nachdruck der Erstausgabe Berlin 1897.



REZENSIONEN — COMPTES RENDUES — REVIEWS 239

rakter, was aus der Verwendung der Sanskrit-Aquivalente anstelle des Pali her-
vorgeht. Sie ist aber auf der Grundlage des Pali-Kanons erarbeitet. Dies fiihrt zu
falschen Verallgemeinerungen: So wird das Parivara als Teil des Vinayapitaka
genannt, obwohl der Text erst in Sri Lanka verfasst wurde und nur in der Thera-
vada-Tradition bekannt ist. In der Beschreibung des Sutrapitaka wird der Khud-
dakanikaya als integrativer Teil desselben genannt, er gehdrt jedoch nur im The-
ravada zum Sitrapitaka, die anderen Schulen haben ihn dem Sutrapitaka nur
zum Teil integriert.’

Wie in den Abschnitten zu den hindi-philosophischen Lehren beschrinkt
sich die Beschreibung der Literatur zum indischen Buddhismus auf eine Be-
schreibung der buddhistischen religiosen Grundlehren und der Philosophiege-
schichte, in deren Verlauf, sozusagen als Beleg fiir die dargestellten Lehren, die
Titel einiger wichtiger buddhistischer Texte genannt werden. Warum in einer
Literaturgeschichte auf insgesamt vier Seiten die vier Wahrheiten und das Ent-
stehen in Abhédngigkeit erldutert werden miissen, entzieht sich dem Verstindnis
der Rezensentin. Die Bemerkungen zur Entstehung des Mahayana (es entstand
den Autoren zufolge in “bestimmten Kreisen”, S. 78) sind so vage formuliert,
dass sie jegliche Aussagekraft verlieren. Gerade die Geschichte der Entstehung
des Mahayana ist durch die Forschungen der letzten Jahre neu geschrieben wor-
den. Da SONI und STEINER ihren Text, wie auf S. 98 vermerkt, 1989 (!) fertigge-
stellt und lediglich geringfiigig iiberarbeitet haben, hat die neuere Forschung in
der vorliegenden Darstellung keine Spuren hinterlassen.

Der kurze Abschnitt iiber den tantrischen Buddhismus enthélt die peinliche
Aussage, die Anuttarayoga-Tantras seien “saktistische Geheimlehren”. Ein Blick
in die dem Beitrag beigegebene recht umfangreiche Bibliographie offenbart,
dass die Autoren sich auf Werke wie Glasenapps Buddhistische Mysterien aus
dem Jahr 1940 stiitzen, das zu seiner Zeit eine sehr gute Einfilhrung in den tan-
trischen Buddhismus darstellte, heute aber natiirlich ldngst in weiten Teilen ver-
altet ist. Neuere Literatur zum buddhistischen Tantra wurde anscheinend nicht
benutzt (die neueste Literaturangabe zum Tantra datiert aus dem Jahr 1973, s. S.
111).

Auch der Abschnitt iiber “Die religids-philosophischen Schriften des Ji-
nismus” krankt daran, dass nicht die Literatur der Jainas vorgestellt wird, son-
dern ihre religids-philosophischen Lehren. Von den etwas mehr als fiinf Seiten,
die den Jainas gewidmet sind, werden nur auf zwei Seiten die Entstehung des
Jaina-Kanons und seine einzelnen Teile abgehandelt. Das ist bedauerlich, da

3 BAREAU, 1964:25.



240 REZENSIONEN — COMPTES RENDUES — REVIEWS

einer der beiden Autoren des Beitrags, Jayandra SONI, ein bedeutender Erfor-
scher des Jinismus ist.

Insgesamt lasst sich fiir SONIs und STEINERs Beitrag feststellen, dass sie
das vorgegebene Ziel, eine Literaturgeschichte zu verfassen, nicht beachtet ha-
ben und stattdessen eine ideengeschichtliche Abhandlung vorgelegt haben, die
jedoch in vielen Aspekten veraltete Forschungsergebnisse prisentiert sowie
zahlreiche Ungenauigkeiten enthalt.

Der Beitrag von Leonard W.J. VAN DER KUIJP iiber die tibetische Literatur
gibt sich hingegen nicht mit einem Uberblick auf der Grundlage von Sekundér-
literatur zufrieden (es gibt hier allerdings auch nur wenig), sondern bildet an-
hand von punktuellen Ausschnitten aus der tibetischen Literaturgeschichte ihre
Komplexitdt in gelungener Weise ab. Es gelingt ihm, einige Hauptlinien der
tibetischen Literaturgeschichte herauszuarbeiten. So beschreibt er den enormen
Einfluss, den die indische schongeistige Literatur auf die tibetischen literarisch
tatigen Eliten ausgelibt hat, aber zeigt zugleich auch die Modifizierungen und
Transformationen auf, die diese vorgenommen haben. VAN DER KUIJP bedient
sich als einer der wenigen Autoren des Bandes einer Sprache, die sowohl die
Kenntnis zeitgendssischer literaturtheoretischer Diskurse verrdt als auch das
Bemiihen, einige Hauptentwicklungen der tibetischen Literatur jenseits aller
verkldrenden “Orientalismen”, aber auch ohne jegliche kulturelle Uberheblich-
keit, wie sie besonders in dem Beitrag zur mongolischen Literatur immer wieder
durchbricht, nachzuzeichnen. Seine kurze Abhandlung, die nicht nach einem
chronologischen Schema vorgeht wie SONI und STEINER oder auch EHLERS, und
die von vornherein nicht einem Bemiihen um vollstindige Darstellung aller in
Tibet gebrauchlichen literarischen Genres gewidmet ist, bietet auch Tibetologin-
nen und Tibetologen manches Neue. Van der Kuijp legt seinem Beitrag ein
Schema zugrunde, das die besprochenen literarischen Werke in vier Gattungen
einteilt: (1) Prosawerke, (2) in Versform abgefasste Literatur, (3) in einer Mi-
schung aus Prosa und Versen verfasste Werke und (4) Werke, die aus einem
einzigen riesigen Versfuss bestehen und denen zudem die einen Text tiblicher-
weise gliedernden Satzzeichen fehlen. Unter der Fiille von Informationen, die
VAN DER KUIJP mitteilt, mochte ich hier den kurzen Passus zur Literaturgattung
der “Legenden” (skt. avadana, tib. rtogs-brjod) erwéhnen. Hinter dieser auf den
ersten Blick buddhistisch-didaktischen Literaturgattung “versteckt” sich der
Beginn des tibetischen Romans: Die Erzdhlung “Die Legende vom Prinzen 'Oh-
negleichen’” aus dem Jahr 1718, von mDo-mkhar-ba, einem gebildeten Politiker
verfasst, gibt eine genaue Schilderung der zeitgendssischen tibetischen Gesell-
schaft und ihrer politischen Akteure.



REZENSIONEN — COMPTES RENDUES — REVIEWS 241

VAN DER KuUlJPs Exkurs zu den glu bzw. mgur, den “Geséngen der geisti-
gen Schau”, wie er sie iibersetzt, geben eine sehr differenzierte Einfilhrung in
dieses Genre oder besser Genres der tibetischen Literatur, sowohl die religidsen,
aber auch die sdkularen Semantiken der Gattung betonend.

Leider ist der Beitrag von VAN DER KUIJP nicht sorgfiltig redigiert worden,
so dass sich nicht nur orthographische Fehler im deutschen Text finden, sondern
auch in den tibetischen Termini. So wird auf S. 126 rdo-rje ‘i-glu félschlich mit
rdo-rje’-iglu wiedergegeben, und auf S. 127 liest man fu anstelle von glu, um
nur zwei Beispiele hier anzufithren. Der Beitrag ist zudem in Teilen redundant
(so werden dieselben Informationen auf S. 122 und S. 131 gegeben, eine kluge
Redaktion hitte hier den Text geglittet), und auch die Ubersetzung aus dem
Englischen ist in manchen Punkten etwas eigentiimlich, so wenn auf S. 122 von
der “mongolischen Kaiserfamilie” die Rede ist. Der mongolische Terminus
gayan ldsst sich bekanntermassen nicht mit “Kaiser” iibersetzen. Die “mongoli-
schen Kaiser” sind entweder eine hiibsche Erfindung des Autors oder seiner
Ubersetzer. Der Begriff taucht in VAN DER KUIIPs Beitrag mehrmals auf, aber in
der hier erwihnten Passage ist er nicht nur eine irrefiihrende Wiedergabe des
mongolischen gayan, sondern auch sachlich falsch: Der 4. Dalai Lama Yon-tan-
rgya-mtsho entstammt nicht der Linie des Cinggis Qan, deren Mitglieder allein
Anspruch auf die Grossqan-Wiirde hatten, sondern war ein Urenkel des Altan
qayan der siidostmongolischen Tiimed. Altan qayan war zwar zu seiner Zeit de
facto der michtigste mongolische Herrscher, de iure war er jedoch dem Gross-
gan untergeordnet.

Die Literaturangaben sind etwas zu sparlich ausgefallen. So fehlt z.B. der
Sammelband Tibetan Literature. Studies in Genre, von J.I. Cabezon und R.R.
Jackson herausgegeben (New York 1996), der einen Beitrag zu den von VAN
DER KUIP so ausfiihrlich besprochenen g/u und mgur enthilt (auf den Seiten
368-392).

Aber abgesehen von solchen Kleinigkeiten lohnt sich wegen VAN DER
Kulips Beitrag fast die Anschaffung des Buches.

Der folgende Beitrag von Hans-Rainer KAMPFE zur Literatur der Mongolen
ist leider eine grosse Enttauschung, und zwar in mehrfacher Hinsicht. Seine Dar-
stellung ist nicht nur fachwissenschaftlich nicht auf dem neuesten Stand, wovon
allein das recht umfangreiche Literaturverzeichnis Zeugnis ablegt, das lediglich
drei Werke aus den Jahren 1998 bis 2000 nennt, wihrend die iibrige verzeich-
nete Literatur den Stand der Forschung vornehmlich der sechziger bis achtziger
Jahre des 20. Jahrhunderts wiedergibt. Dariiber hinaus bedient sich der Autor
einer wissenschaftsgeschichtlich langst tiberholten Terminologie. So wiederholt
er mit grosser Hartnickigkeit den Begriff “Lamaismus” und “lamaistisch” zur



242 REZENSIONEN — COMPTES RENDUES — REVIEWS

Kennzeichnung des tibeto-mongolischen Buddhismus, ein Begriff, der schon im
Jahr 1835 von Isaac Jacob Schmidt als “rein europdische Erfindung” kritisiert
wurde und schon ldngst im musealen Magazin pejorativer orientalistischer Zu-
schreibungen des asiatischen “Anderen” eingemottet worden sein sollte.” Dies
ist jedoch nicht das einzige Beispiel einer wissenschaftstheoretisch erstaunlich
unreflektierten Terminologie. Da ist von einer “synkretistischen Epoche”, einer
“lamaistischen” und sogar von einer “Dekadenzepoche” die Rede, die zur Perio-
disierung der mongolischen Geschichte herangezogen werden. Die Explizierung
der “geistesgeschichtlichen Kriterien”, die fiir diese Einteilung bemiiht wurden,
fehlt. Die Kronung dieses begrifflichen Instrumentariums findet sich in der Cha-
rakterisierung der mongolischen bilig-Dichtung als “primitives Analogon der
vorderasiatischen Fiirstenspiegel-Literatur” (S. 138).° Die gesamte Darstellung
durchzieht wie ein roter Faden die immer wieder gedusserte Meinung des Au-
tors, die mongolische Kultur sei fast ausschliesslich von fremdkulturellen Ein-
fliissen abhdngig gewesen. So heisst es zur Mongolei des 13.-15. Jahrhunderts:
“Chinesische, muslimische, mittelasiatisch-christliche und tibetisch-lamaistische
Einfliisse in Politik und Verwaltungswesen, in Religion, Literatur und Kunst
wurden bereitwilligst aufgenommen und iiberlagerten sich dem autochthonen
schamanistisch gepragten Substrat zu einem eigenartigen Synkretismus” (S. 133-
4). Solchen begrifflich nebulésen Beschreibungen (was soll hier “eigenartig”
bedeuten?) liegt ein monadischer Kulturbegriff zugrunde, der “Kulturen” als in
sich geschlossene homogene Einheiten begreift und nicht als von Menschen
hervorgebrachte historische Deutungen von Wirklichkeiten. Dieser statische und
a-historische Kulturbegriff miindet in einen Kulturessentialismus, in dem die
vielfdltigen Transformationsprozesse, denen kulturelle Weltdeutungen stets un-
terworfen sind, weder diskursiv noch begrifflich abgebildet werden konnen, da
sie lediglich als Defizienzkategorien erscheinen.

Nach Meinung des Autors ist die mongolische Literatur (wegen der fremd-
kulturellen Einfliisse?) von einer minderen literarischen Qualitét, und selbst das
mongolische Heldenepos hilt seinem kritischen Blick nicht stand. Es zeichne
sich durch “krasse Schwarz-Weiss-Malerei um den Sieg des Guten iiber das
Bose, das Gute verkorpert im Helden, das Bose in Tieren, Drachen oder Riesen”,
aus. Sein Urteil ob dieser “Schwarz-Weiss-Malerei” féllt dementsprechend

4 Vgl. auch LopPEz, 1998:15-45.

5 Ganz anders das Urteil von HEISSIG, 1986:71, auf den sich Kimpfe hier in seiner
Charakterisierung der bilig bezieht, und der den bilig eine oft hohe dichterische Qualitat zu-
spricht.



REZENSIONEN — COMPTES RENDUES — REVIEWS 243

harsch aus: “Ob das mongolische Heldenepos auch qualitativ “ebenbiirtig neben
die grossen Heldenepen der Weltliteratur™ tritt, wie dies von manchen Mongo-
listen behauptet worden ist, darf allerdings fliiglich bezweifelt werden” (S. 149).
Leider ldsst uns KAMPFE nicht teilhaben an seiner Urteilsfindung, weil er uns
nirgends die Qualitdtskriterien, die ihn zu diesem Urteil fihren, mitteilt.

Abgesehen davon, dass die oben zitierte Charakterisierung des mongoli-
schen Epos schlicht falsch ist, wie ein Blick in die Vielzahl der in Ubersetzung
publizierten mongolischen Epen sowie die mongolistische’ wie auch verglei-
chende Epenforschung zeigt, fiihrt KAMPFE die Leserinnen und Leser auch in
die Irre, wenn er aus der Vielzahl der mongolischen Epen lediglich drei nament-
lich nennt, von denen eines, Qan garangyui, “eine rein mongolische Erfindung
zu sein scheint” (S. 148), wahrend das Geser-Epos im tibetischen Kulturraum
entstanden ist. So entsteht der Eindruck, dass das mongolische Epos vorwiegend
auf Anleihen aus den benachbarten Kulturrdumen beruht. Die Bedeutung kom-
paratistischer Untersuchungen der Epenforschung, z.B. zu Motiviibernahmen,
fir geschichts- und kulturwissenschaftliche Fragestellungen thematisiert der
Autor jedoch nicht. Umfangreiche mongolische Epenzyklen wie Bum erdeni
oder Alamci mergen werden nicht einmal namentlich erwédhnt. Dass eine diffe-
renzierte Darstellung, die zudem noch komparatistische Aspekte der Epenfor-
schung berticksichtigt, auch auf wenigen Seiten moglich ist, hat Heissig schon
1986 bewiesen.’

Neben den schon genannten wissenschaftstheoretischen und fachlichen De-
fiziten sind manche sachliche Details unrichtig oder geben einen veralteten For-
schungsstand wieder. Als Entstehungsdatum der “Geheimen Geschichte der Mon-
golen” wird das Datum 1240 genannt. Dieses Datum ist jedoch keineswegs unum-
stritten. Igor de Rachewiltz, und vor ihm schon andere Mongolisten, hat 1965
lberzeugend argumentiert, dass grosse Teile der “Geheimen Geschichte” schon
1228 vorgelegen haben miissen.® Merkwiirdigerweise erwahnt KAMPFE in seiner
Bibliographie die Ubersetzung der “Geheimen Geschichte” von de Rachewiltz
nicht, obwohl sie die bisher griindlichste ist und bis heute uniibertroffen.’

6 So gibt RINCINDORJI einen knappen, aber sehr lehrreichen Uberblick iiber den Sujetaufbau
im mongolischen Epos, der immerhin schon im Jahr 1987 veroffentlicht wurde, dem Autor
also bekannt sein diirfte, s. RINCINDORJI, 1987:29-44.

7 HEIssIG, 1986:76-77.

RACHEWILTZ, 1965:185-206.

9 Zuerst in den Papers on Far Eastern History zwischen 1971 und 1985 publiziert, ist nun die
Ubersetzung in neuer Uberarbeitung mitsamt dem umfangreichen Anmerkungsapparat in
Buchform erschienen, s. RACHEWILTZ, 2004.

]



244 REZENSIONEN — COMPTES RENDUES — REVIEWS

Auf S. 140 wird von einer “zweiten Bekehrung der Mongolen zum La-
maismus” gesprochen. Hier ist der Autor der autochthonen tibeto-mongolischen
Periodisierung geschichtlicher Zeiten, die ein ideologisches Konstrukt tibeto-
mongolischer buddhistischer Geschichtsschreibung darstellt, unkritisch erlegen.
Von einer “zweiten Bekehrung” der Mongolen kann keine Rede sein, weil eine
“erste” nie stattgefunden hatte. Auf S. 142 schliesslich wird behauptet, die erste
Ubersetzung des tibetischen bKa - ‘gyur hitte in den Jahren 1628-29 stattgefun-
den. Das ist in der Tat der Wissensstand von 1980. Aber schon 1984 hat Heissig
in einem Aufsatz'® darauf hingewiesen, dass im Erdeni tunumal neretii sudur
eine vollstindige bKa’-'gyur-Ubersetzung aus den Jahren 1602-07 erwihnt
wird."" Dies ist inzwischen gesicherter Forschungsstand.

Des Weiteren erstaunt die eklektische Literaturauswahl. So wird zur euro-
pédischen Rezeption der Mongolen auf Bezzola verwiesen, ein Hinweis auf die
hervorragende und weit liber Bezzola hinausgehende umfassende Darstellung
von Schmieder fehlt hingegen.'? Ebensowenig findet sich im Literaturverzeich-
nis die bisher einzige in einer westeuropdischen Sprache abgefasste Arbeit zu
den Iledkel Sastir erwihnt,” obwohl KAMPFE auf die Iledkel Sastir recht ausfiihr-
lich eingeht. Da verwundert es dann auch nicht mehr, dass zu zentralasiatischen
Nomadenreichen allgemein der von der Forschung léngst iiberholte Grousset in
der Auflage von 1970" und zur neueren mongolischen Geschichte das Werk von
Bawden aus dem Jahr 1968 empfohlen werden."

Zusammenfassend muss festgestellt werden, dass hier eine Chance vertan
wurde, einen auf dem aktuellen Forschungsstand basierenden Uberblick iiber die
mongolische Literatur zu geben. Zugleich zeigt dieser Beitrag in bedriickender
Weise, wie sehr die Mongolistik den Anschluss an den aktuellen kulturwissen-
schaftlichen Diskurs verpasst hat.

Der Beitrag des vor zwei Jahren verstorbenen Ronald E. EMMERICK, der
sich besonders um die Erforschung des Khotanischen verdient gemacht hat, ist
fast stichwortartig knapp geraten. Nach einem kurzen Abriss der Entdeckungs-

10 HEIssIG, 1984.

11 KOLLMAR-PAULENZ, 2001:350-1.

12 SCHMIEDER, 1994. Ebensowenig wird KLOPPROGGE, 1993 erwihnt.

13 VEIT, 1990.

14 Zu zentralasiatischen Nomadenreichen s. die umfangreichen Sammelbidnde von DAVIS-
KIMBALL, 1995 und DANI & MASSON, 1992-1997. Die aktuellste Darstellung (sie war bei
Drucklegung des besprochenen Bandes noch nicht erschienen) gibt DI Cosmo, 2002.

15 Zur neueren mongolischen Geschichte BARKMANN, 1999 und, aus mongolischer Sicht,
BULAG, 2002.



REZENSIONEN — COMPTES RENDUES — REVIEWS 245

geschichte Zentralasiens (hier besonders die Gebiete an den Seidenstrassen) gibt
der Autor nach Sprachen geordnet allgemeine Hinweise zu den in diesen Gebie-
ten entdeckten literarischen Texten. Trotz der Knappheit der Darstellung diirfte
seine methodische Vorgehensweise flir einen breiteren Leserkreis sehr anspre-
chend sein: Fiir die meisten der von ihm kurz vorgestellten Literaturen des vor-
islamischen Zentralasien gibt er ein literarisches Beispiel in Umschrift und
Ubersetzung. Seine Auswahl zeigt Humor, wie der kurze Text iiber die Undank-
barkeit der Frauen aus einer khotanischen Fassung des Ramdyana veranschau-
licht. Auf dem neuesten Forschungsstand ist der hier gegebene Uberblick natiir-
lich nicht, aber er will es wohl auch gar nicht sein. Der kurze Text versteht sich
cher als eine Ubersicht {iber die Vielfalt der Sprachen und Literaturen Zentral-
asiens im ersten Jahrtausend unserer Zeitrechnung.

Der Beitrag von Klaus WENK iiber die Literaturen des siidostasiatischen
Festlands kann hier nur inhaltlich vorgestellt werden. WENK gibt einen recht
ausfithrlichen Uberblick iiber die thaildndische Literatur, wobei er den Schwer-
punkt auf die schongeistige Literatur legt, was in dem besprochenen Band sonst
nur VAN DER KUIJP und EMMERICK tun. Entlang einer den thaildndischen Herr-
scher-Dynastien folgenden Chronologie bespricht er die bedeutendsten literari-
schen Werke. Interessant ist die geschickte Verbindung von Literatur- und Sozi-
algeschichte. Leider endet die Darstellung der Literatur der Gegenwart mit Auto-
ren, die ihre Bliite in den flinfziger und sechziger Jahren des 20. Jahrhunderts
erlebten. Man hitte gern noch etwas iiber die jiingsten literarischen Entwicklun-
gen vernommen.

Auch in dem Beitrag von WENK macht sich die mangelnde redaktionelle
Betreuung bemerkbar. Wie auch in den anderen Aufsidtzen finden sich eine
Reihe von Druckfehlern, zudem fehlen bei den Sanskrit-Wortern durchgéingig
die Diakritica.

Peter GAEFFKE, einer der renommiertesten Kenner der modernen Literatu-
ren des indischen Subkontinents, hat es unternommen, die “neu-indoarischen
Literaturen Indiens” vorzustellen. Der Autor legt das Hauptgewicht seiner Dar-
stellung auf die Hindi (Khari Boli)-Literatur, die erst im 19. Jahrhundert ihren
Anfang genommen hat, bezieht jedoch auch die bengalische, marathische und
die Urdu-Literaturen mit ein. GAEFFKE skizziert konzise und differenziert den
Aufstieg des Hindi im 19. Jahrhundert zur Literatursprache, die politischen Ge-
gebenheiten (Zerfall des Mogulreiches und britische Kolonialherrschaft) ge-
schickt in seine Darstellung einbeziehend, die sich auf der literarischen Ebene in
der Auseinandersetzung mit dem Urdi und mit der européischen Literatur, die
durch die Vermittlung des Englischen den indischen Eliten bekannt geworden
war, bemerkbar machen. Im Folgenden nennt er die auch in Europa durch Uber-



246 REZENSIONEN — COMPTES RENDUES — REVIEWS

setzungen bekanntesten, “klassischen” Autoren wie z.B. Mulk Rdj Anand oder
Premcand. Es wire hilfreich fiir die Leserinnen und Leser gewesen, wenn
GAEFFKE auch die deutschen Ubersetzungen der Werke dieser Autoren angege-
ben hitte. GAEFFKE reiht nicht nur die Titel der Werke der verschiedenen ben-
galischen, Hindi- Marathi- und Urda-Schriftsteller aneinander, sondern bemiiht
sich, sie nach thematischen Gesichtspunkten zu ordnen und die Inhalte ihrer
Werke zu skizzieren. Er hebt vor allem die Schriftstellerinnen und Schriftsteller
hervor, die sozialkritisch engagiert sind.

Kritisch ist anzumerken, dass GAEFFKE es versdumt, auch die neuesten
Entwicklungen und Autoren zu erwihnen. Die Rezensentin hat sich gefragt, in
welchem Jahr der Beitrag GAEFFKEs entstanden ist, wenn es auf S. 209 zu den
Werken der Pafijabi-Autorin Amrita Pritam heisst, sie seien in “den letzten Jah-
ren” entstanden, oder der 1981 verdffentlichte Roman Sei samay von Sunil
Gangopadhyaya als “erst kiirzlich” verdffentlicht bezeichnet wird. Auch habe
ich manche bekannten Hindi-Autoren wie z.B. Nirmal Varma in dem Uberblick
vermisst. Die kurzen Bemerkungen im letzten Abschnitt zu Vikram Seth und
Salman Rushdie verwirren insofern, als der Autor nicht erwdhnt, dass beide
Autoren in Englisch schreiben. Hier hitte auch Arundhati Roy erwdhnt werden
miissen, die 1997 den Booker Prize fiir ihren Roman The God of Small Things
erhalten hat. Dieser letzte Abschnitt wirkt merkwiirdig unpassend im Gesamt des
Beitrags.

Zusammenfassend muss festgestellt werden, dass die einzelnen Beitrége
des Bands 24 des Neuen Handbuchs der Literaturwissenschaft, “Stid- und zen-
tralasiatische Literaturen”, von héchst unterschiedlicher wissenschaftlicher Qua-
litat sind. An dem insgesamt negativen Eindruck, den der Band hinterlésst, ist zu
- Teilen das redaktionelle Vorgehen des Verlags nicht ganz unschuldig, der seinen
Autoren nicht nahegelegt hat, vor der Publikation ihrer Beitrdge diese auf den
aktuellen Forschungsstand zu bringen. Viele der vermerkten Miangel sind indes
allein den einzelnen Autoren anzulasten. Wer zu einer fachwissenschaftlich ak-
tuellen und allgemein verstindlichen Uberblicksdarstellung greifen will, dem
kann das vorliegende Werk jedenfalls nicht empfohlen werden.

Zitierte Literatur

BAREAU, A.
1964 Der indische Buddhismus. In: BAREAU, A., SCHUBRING, W., FURER-
HAIMENDORF, C. v. (Hg.), Die Religionen Indiens III. Buddhismus —



REZENSIONEN — COMPTES RENDUES — REVIEWS 247

Jinismus — Primitivvolker. Kohlhammer, Stuttgart. (Die Religionen der
Menschheit; 13).

BARKMANN, U. B.

1999 Geschichte der Mongolei oder Die “Mongolische Frage”. Die Mongolen
auf ihrem Weg zum eigenen Nationalstaat. Bouvier, Bonn.

BULAG, U.
2002 The Mongols at China’s Edge. History and the Politics of National Unity.
Rowman & Littlefield, Inc., Lanham [etc.].

CABEZON, J. I. & JACKSON, R. R. (eds.)
1996 Tibetan Literature. Studies in Genre. Snow Lion, New York.

D1 CosMo, N.
2002 Ancient China and its Enemies. The Rise of Nomadic Power in East Asian
History. Cambridge University Press, Cambridge.

DANI, A. H. & MASSON, V. M. (eds.)
1992-97  History of Civilizations of Central Asia. Vols. 1-4. Paris.

DAVIS-KIMBALL, J. et al. (eds.)
1995 Nomads of the Eurasian Steppes in the Early Iron Age. Berkeley.

HEISSIG, W.

1984 Zur ‘Biographie des Altan Khan’ der Timet (1507-1983). UAJb, N.F.,
4:187-221.

1986 Mongolische Literatur. In: WEIERS, 1986:70-85.

KLOPPROGGE, A.

1993 Ursprung und Ausprigung des abendldndischen Mongolenbildes im 13.
Jahrhundert. Ein Versuch zur Ideengeschichte des Mittelalters. Harrasso-
witz, Wiesbaden. (Asiatische Forschungen; 122).

KOLLMAR-PAULENZ, K.

2001 Erdeni tunumal neretii sudur. Die Biographie des Altan qayan der Tiimed-
Mongolen. Ein Beitrag zur Geschichte der religionspolitischen Beziehun-
gen zwischen der Mongolei und Tibet im ausgehenden 16. Jahrhundert.
Harrassowitz, Wiesbaden. (Asiatische Forschungen; 142).

LOPEZ, D. S. Jr.

1998 Prisoners of Shangri-La. Tibetan Buddhism and the West. University of
Chicago Press, Chicago.

OBERLIES, T.

1998 Die Religion des Rgveda. Wien. (Publications of the De Nobili Redsearch
Library; 26-27).



248 REZENSIONEN — COMPTES RENDUES — REVIEWS

OLDENBERG, H.
1961 Buddha. Sein Leben, seine Lehre, seine Gemeinde. Wilhelm Goldmann
Verlag, Miinchen. (Berlin 1897).

RACHEWILTZ, L. de

1965 Some remarks on the dating of the Secret History of the Mongols. Monu-
menta Serica 24:185-206.

2004 The Secret History of the Mongols. A Mongolian Chronicle of the Thir-
teenth Century. Translated with a Historical and Philological Commentary
by I. d. R. — 2 vols. — Brill, Leiden/Boston.

RINCINDORJI

1987 Mongyol tuuli-yin liile yabudal-un bayiyulumji-yin kogjil [“Die Entwick-
lung des Sujetaufbaus des mongolischen Epos”]. In: HEISSIG, W. (Hg.),
Fragen der mongolischen Heldendichtung. Teil IV. Vortrige des 5. Epen-
symposiums des Sonderforschungsbereichs 12, Bonn 1985. Harrassowitz,
Wiesbaden, 29-44. (Asiatische Forschungen; 101).

SCHMIDT, I. J.

1836 Uber Lamaismus und die Bedeutungslosigkeit dieses Nahmens. Bulletin
Scientifique publié par |'Academie Impériale des Sciences de Saint-Pé-
tersbourg 1, Nr. 1.

SCHMIEDER, F.

1994 Europa und die Fremden. Die Mongolen im Urteil des Abendlandes vom
13. bis in das 15. Jahrhundert. Thorbecke, Sigmaringen. (Beitrdge zur Ge-
schichte und Quellenkunde des Mittelalters; 16).

VEIT, V.

1990 Die vier Qane von Qalqa. Ein Beitrag zur Kenntnis der politischen
Bedeutung der nordmongolischen Aristokratie in den Regierungsperioden
K’ang-hsi bis Ch’ien-lung (1661-1796) anhand des biographischen Hand-
buches Iledkel Sastir aus dem Jahre 1795. Teil I: Untersuchungen (Iledkel
Sastir Hefte 45-76). Teil II: Biographien (Iledkel Sastir Hefte 45-76).
Harrassowitz, Wiesbaden. (Asiatische Forschungen, 111).

WEIERS, M. (Hg.)

1986 Die Mongolen. Beitrdge zu ihrer Geschichte und Kultur. Wissenschaftli-
che Buchgesellschaft, Darmstadt.

Karénina KOLLMAR-PAULENZ (Bern)



REZENSIONEN — COMPTES RENDUES — REVIEWS 249

FRENZ, Margret: Vom Herrscher zum Untertan: Spannungsverhdltnis zwischen
lokaler Herrschaftsstruktur und der Kolonialverwaltung in Malabar zu Beginn
der Britischen Herrschaft (1790-1805). Stuttgart: Franz Steiner Verlag, 2000.
(Beitrdge zur Siidasienforschung, Siidasien-Institut Universitidt Heidelberg; Bd.
188). XI, 256 pp. — ISBN 3-515-07770-7.

In Germany, during recent years, a number of scholars have addressed the ques-
tion whether Indian kingship and royal power can be understood in a way that is
of help in writing not only the precolonial and colonial history of India, but also
is of use in interpreting political power in independent India. In Germany, the
studies of Georg BERKEMER, Hermann KULKE, and Burkhard SCHNEPEL no
longer depend on time-honoured concepts of “Staat und Gesellschaft”. They
have taken into account the work of, for instance, Jan HEESTERMAN and Jean-
Claude GALEY on classical Indian kingship and that of Bernard COHN and
Nicholas DIRKS on the socalled “little kingdom”, and have used the insights of
these scholars in a way that is an important step forward in our understanding of
Indian political culture. The work of Margret FRENZ, a doctoral thesis prepared
under the supervision of Dietmar ROTHERMUND and Hermann KULKE, belongs
to this “ethnohistorical” school.

FRENZ’s study analyses the fundamental clash of precolonial and colonial
political cultures in early-colonial Malabar, i.e. the northern part of present-day
Kerala. She deals with the nature of royal authority in the area and arrives at an
understanding of the subject with the help of all-Indian concepts such as raja-
dharma. Secondly, in a kind of case study, she tells the story of how two of these
rajas reacted to the penetration of the English East India Company into the po-
litical system they were part of: both had vain hopes of being able to negotiate
on an equal footing with the British, were disappointed on this score, and finally
got stuck in the swamps of resistance, in the case of one of these rajas, and of co-
operation in the case of the other.

The question whether these men, and especially the one who fought for his
autonomy, the so-called Palassi Raja, must be considered “little kings” domi-
nates the book and, in the end, the author argues convincingly that, taking into
consideration the literature on the subject, this is the case. In Kerala, though the
“great king” has left the scene centuries ago, the people are still very much
aware of his empty throne which continues to define the role of the “little kings”
and to guide their behaviour. Also, the rajas are still “vice-regents of the God”
and their temple duties as well as their patronage of temples remain crucial for
the continuation of their authority, as they once were for the king of all of Kera-
la. A raja like the Palassi Raja is the centre of a redistributive system in which



250 REZENSIONEN — COMPTES RENDUES — REVIEWS

the spheres of the political and that of the ritual are undistinguishable. His alli-
ances with other rajas of the Kerala political system are always in flux and are
continuously subjected to piecemeal renegotiation. If we adopt a concept of “the
little king” that is somewhat more dynamic and contextual than it hitherto was,
FRENZ suggests, it will be more useful to historians who, like herself, aim at
doing away with eurocentric models of the state. Thus, her work is an important
contribution to the historicisation of the concept of the “little king”, though, one
could add, in a case like this there seems to be little difference, as far as the
meaning of the concept of kingship is concerned, between a “little king” and a
small-scale great king.

However, in spite of her intention to overcome eurocentrisms, FRENZ’s ex-
ercise is still somewhat bogged down by the use of onesidedly European con-
cepts like legitimacy and sovereignty. The first of these dangerously suggests
positive legality in the manner of European constitutional law and, therefore,
stands in the way of an adequate description of the negotiated and ritually
achieved nature of Indian kingship. The term sovereignty, understood as the
freedom to decide one’s behaviour independent of others, is bound up with
Western, sixteenth-century ideas about the unassailable authority of the state.
Such ideas clash with the dharmic, flexible, and shared nature of political and
ritual rights in India. There, even consecrated rajas possess no more than a bas-
ketful of rights that represent as many claims to participate in politics. Such a
basket not only is of a size and has a content different in the case of each of
them, its weight diminishes or increases as the wheel of fortune continues to
recycle political and ritual power. To introduce all sorts of different sovereign-
ties (“ritual”, “political”, “parcellized”, “shared”), as is sometimes done, doesn’t
help. Why not describe things as we observe them: a participation in politics
with a certain room of manoevre and a continuously refurbished claim to autho-
rity and respect. Rather than sovereignty, it is simply a field of different meas-
ures of autonomous agency that seems to make itself felt here.

It seems to me preferable, in short, to say that the British introduced the
(European) concept of sovereignty and imposed it on the country rather than that
they wrested it from the rajas. The rajas were not so much asked to hand over
sovereignty (a concept they would not have understood) to the British as denied
agency and an autonomous negotiating position. When their right to receive gifts
at festivals was stolen from the baskets that represented their political capital,
one of the bases of the redistributive system, i.e. of the Malabar political system
itself, was removed. European constitutional terminology can only confuse
things here. Indian terms like rajadharma, rightly employed by FRENZ, and, to
an extent, anthropolcgical concepts seem to be of more assistance.



REZENSIONEN — COMPTES RENDUES — REVIEWS 221

Another alien term, adopted by FRENZ — and other non-Indian historians, I
should add — in imitation of Wink, is fitna. This Perso-Arab term is little used in
India and then only (fitna uthana, to cause mischief) in a pejorative way to de-
nounce and brand as illegitimate the political culture of alliance and negotiation
so characteristic of the “little kingdom”. The term belongs to the vocabulary of
military-fiscalist propaganda, i.e. to an idiom that branded the hundreds of mi-
nor, but autonomous, princes of India as corruption-, disloyalty-, treason-, in
short fitna-, ridden, and meant to delegitimize them. It sides, in other words,
with early-modern military-fiscalist state builders like the Mughal successor
states, Mysore, and the Marathas and, subsequently, with the all-too-modern, but
equally military-fiscalist, British colonialists. In uncritically embracing this term
of abuse and applying it to the Indian “little kingdom”, FRENZ, like WINK, ac-
cepts the viewpoint of these military-fiscalist states. As an “ideal type”, the
military-fiscalist state, characterized by the attempts of a central ruler at maxi-
mizing (often through tax farming) the resources of as wide as possible a region
and using them, with the help of a costly standing army, to monopolize power, is
the antithesis and arch-enemy of the “little kingdom”, i.e. “the jajmani system
writ large” (DIRKS), based on exchange and on the sharing (anteilig is the apt
adjective FRENZ uses) and redistribution of resources. By adopting the military-
fiscalist term of fitna, therefore, FRENZ unintentionally assumes a position that is
intrinsically inimical to the phenomenon (the genuinely Indian “little kingdom™)
she means to do justice to. But as one cannot adopt the slogans of these con-
querors and, at the same time, be fair to the Indian ancien régime, it seems in-
evitable to recognize that the “complementarity of order and disorder” and the
continuous easing off and tightening of alliances denounced by the larger states
constitute features of a political culture that is of the essence of Indian history.
There is indeed nothing dishonourable about the norms of Indian royal alliance
politics and it deserves a better label than the rather nasty un-Indian one of fitna.
To repeat this military fiscalist predator’s label in decribing the admirable nego-
tiating skills of their preys, India’s “little kings”, is not only injust, it is also a
distortion of history.

FRENZ’s investigation of the end-phase of the Malabar ancien régime, in
fact, shows how the world of military fiscalism — in this case represented by
Tipu Sultan’s Mysore and the British East India Company — and that of the In-
dian “little kingdom” are locked in what she calls a “dialogue of misunder-
standing”. She emphasizes that the Palassi Raja’s behaviour can only be ex-
plained by his thoroughly Indian interpretation of rajadharma, an attitude that
the British, at its most positive, viewed as an extreme, but misguided, love of
freedom. In the process, free agency is wrested from the Malabar rajas with the



252 REZENSIONEN — COMPTES RENDUES — REVIEWS

aim to discipline them according to the procedures, the famous “rules and
regulations”, of the Cornwallis Code that can take cognizance of them only as
British citizens. What seems to have struck FRENZ most is the inability of al-
most all EIC servants to empathize with and enter into the complex inner
world of their Indian adversaries, with the result that they could only see In-
dian politics as a world in decay and India’s “little kings” as hopeless relics of
the past.

FRENZ’s success in analysing this clash of political cultures is partly due to
use she makes of a collection of letters written in old-Malayalam kept in the
University Library of Tiibingen in Germany. An English translation by FRENZ
and Scaria ZACHARIA of a number of these fascinating letters is given in a 35-
page appendix to the book.

FRENZ’s dissertation is a well-researched and stimulating contribution to
the study of the Indian “little kingdom”. It must be hoped that, in due course, it
will become available in an English translation.

D. H. A. KOLFF (Leiden)

Kratkij katalog sufijskich proizvedenij XVIII-XX vv. iz sobranija Instituta Vosto-
kovedenija Akademii Nauk Respubliki Uzbekistana im. al-Biruni (Handlist of
Sufi manuscripts, 18th-20th centuries, in the holdings of the Oriental Institute,
Academy of Sciences, Republic of Uzbekistan, Biruni), sostaviteli (compiled by):
S. GULOMOV, Sh. ZIYADOV, G. KARIMOV, H. MADRAIMOV, A. MUMINOV, N.
TOSHEV and Sh. TOSHEVA, red.: B. BABADJANOV, A. KRAMER, J. PAUL, ed. by
Jirgen PAUL. Berlin: Das Arabische Buch, 2000. (ISBN 3-86093-266-7).

und

Katalog sufischer Handschriften aus der Bibliothek des Instituts fiir Orientalistik
der Akademie der Wissenschaften, Republik Usbekistan / Katalog sufijskich
proizvedenij XVIII-XX vv. iz sobranij Instituta Vostokovedenija im. Abu Rajcha-
na al-Biruni Akademii Nauk Respubliki Uzbekistan, zusammengestellt von /
sostaviteli: Baxtiyar BABADJANOV, Sanjar GULAMOV, Shovosil ZIYADOV, Mu-
zaffar KAMILOV, Gulam KARIMOV, Ashirbek MUMINOV, Nuryoghdi TOSHEV,
Sharifa TOSHEVA; Software-Entwicklung, Computersatz / Kompjuternyj nabor,
programmy: Ulrike BERNDT, Hindol MADRAIMOV; Redaktion / redakcionnaja
kollegija: Baxtiyar BABADJANOV, Ulrike BERNDT, Ashirbek MUMINOV, Jiirgen
PAUL; herausgegeben von / izdatel’: Jirgen PAUL. Stuttgart: Franz Steiner Ver-



REZENSIONEN — COMPTES RENDUES — REVIEWS 253

lag, 2002. (Verzeichnis der Orientalischen Handschriften in Deutschland, Supp-
lementband 37). (ISBN 3-515-07931-9).

Die in den Jahren 2000 und 2002 publizierten Kataloge sind das Resultat eines
Gemeinschaftsprojektes deutscher und usbekischer Mittelasienforscher, das von
der deutschen GTZ (Gesellschaft fur Technische Zusammenarbeit) finanziert
worden ist. Sie stellen in mehrfacher Hinsicht ein Novum dar: die Handlist of
Sufi manuscripts erfasst eine Handschriftensammlung nach thematischen und
chronologischen Gesichtspunkten, und der Katalog sufischer Handschriften
beschreibt die herausragendsten Werke der nach dieser Systematik erfassten
Werke; sie sind zudem in russischer Sprache in deutschen Verlagen erschienen
(das Vorwort der Handlist of Sufi manuscripts ist zweisprachig: Russisch und
Englisch, und fiir das Verstdndnis der Eintrdge bedarf es nur der Kenntnis der
Kyrilliza).

Die in den beiden Katalogen erfassten Handschriften entstammen der
Sammlung des “Beruni”-Instituts fiir Orientalistik der Akademie der Wissen-
schaften der Republik Usbekistan. Sie zdhlt mit fast 26 000 Manuskripten, die
gut 45 000 Werke umfassen, und mit einem Fond von annidhernd 5000 Doku-
menten zu den grossten Kollektionen der Welt.' In den bereits existierenden
dlteren Handschriftenkatalogen dieser Sammlung sind nur rund 20% der darin
verwahrten Werke beschrieben.” Die Beschreibungen zu einzelnen Themen wie
Geschichte, Reiseberichte, Geheimwissenschaften, Sufismus, u.a. sind dabei
tiber die einzelnen Bénde verstreut. Im Jahre 1993 wurden die Beschreibungen
der Werke der Naqgsbandiya,’ und 1998 die der Geschichtsbiicher® sowie der
mathematischen und naturwissenschaftlichen Schriften® — teilweise leicht korri-
giert und ergénzt — in je einem Band gebiindelt. Die Handlist of Sufi manuscripts

1 Zur Genese und Zusammensetzung der Sammlung s. Ashirbek MUMINOV, “Fonds nationaux
et collections privées de manuscrits en écriture arabe de 1’Ouzbékistan”, in: Cahiers d’Asie
Centrale 7: Patrimoine manuscrit et vie intellectuelle de |’ Asie Centrale islamique, S. 18-20.

2 Sobranie vostocnych rukopisej Akademii nauk Uzbekskoj SSR, tom I-XI, TaSkent 1952-
1987; Katalog fonda Instituta rukipisej, tom I-II, Taskent 1988-1989 (der Katalog des Hand-
schrifteninstituts, das 1998 aufgeldst, und dessen Sammlung dem “Beruni Institut” zugeflhrt
wurde, beschreibt fast ausschliesslich literarische Werke).

3 Samsuddinchon Z. BoBoCHONOV / Abdulaziz MANSUR, Nagsbandijja tarigatiga oid qolyoz-
malar fihristi, ToSkent 1993.

e Sobranie vostocnych rukopisej Akademii nauk Respubliki Uzbekistan — Istorija, Taskent 1998.

5 Sobranie vostocnych rukopisej Akademii nauk Respubliki Uzbekistan — Tocnye i estestven-
nye nauki, TaSkent 1998.



254 REZENSIONEN — COMPTES RENDUES — REVIEWS

und der Katalog sufischer Handschriften des 18. und 19. Jahrhunderts gehen
iber diese Biindelungs-Anstrengungen weit hinaus. In der Handlist of Sufi ma-
nuscripts sind insgesamt 2009 Kopien aufgelistet, die 570 Texte reprdsentieren;
1514 Kopien respektive 274 Texte sind dabei zum ersten Mal erfasst worden.
Fir den Katalog sufischer Handschriften haben die Verfasser aus diesen und
einigen weiteren Texten, die noch nicht in die Handlist aufgenommen worden
waren, 126 Werke fiir eine detaillierte Beschreibung ausgewihlt.® Einige Auto-
ren dieser Werke sind bislang vollkommen unbekannt, und die meisten Werke
sind hier zum allerersten Mal beschrieben. Ein Vergleich mit jenen Beschrei-
bungen zeigt, dass die Forschung zum Sufismus in Mittelasien in den letzten
beiden Jahrzehnten grosse Erkenntnisfortschritte erzielt hat. Die Autoren und
Herausgeber des Kataloges konnen hier sowohl auf ihre eigenen Studien zu-
riickgreifen’ als auch auf Untersuchungen eines wachsenden Kreises von Mittel-
asienforschern.® Die Wahl des chronologischen Rahmen, das 18. bis 20.
Jahrhundert, ist gut begriindet: im Verlauf des 18. Jahrhunderts verbreitete sich
im islamischen Mittelasien die Nag$bandiya Mugaddidiya, der von Ahmad-i
Sirhindi (st. 1624) begriindete Zweig der NagSbandiya, der seit dem Ende dieses
Jahrhunderts dort die Landschaft der Sufi-“Orden” dominiert. Von der zuneh-

6 Einige Fehler der Handlist sind im Katalog korrigiert und als solche unmittelbar nach der
Nennung der If. und der Inv.-Nr. kenntlich gemacht.

& Jirgen PAUL, Die politische und soziale Bedeutung der Nagsbandiyya in Mittelasien im 15.
Jahrhundert, Berlin / New York 1991; IDEM, “Doctrine and organization: The Khwajagan/
Nagshbandiya in the first generation after Baha’uddin”, ANOR Nr. 1, Halle-Berlin 1998;
Baxtiyor M. BABADZANOV, “On the history of the Nagsbandiya mugaddidiya in central
Mawara’annahr in the late 18th and early 19th centuries”, in: Muslim culture in Russia and
Central Asia from the 18th to the early 20th centuries [vol. 1], ed. by Michael KEMPER,
Anke vVON KUGELGEN, Dmitriy YERMAKOV, Berlin 1996, S. 385-413; Bakhtiyar BABA-
JANOV, “La nagshbandiyya sous les premiers Sheybanides”, in: Cahiers d’Asie Centrale 3-4:
L’héritage timouride — Iran-Asie centrale-Inde XVe-XVIile siecles, 1997, S. 69-90;
Bakhtiyor BABAJANOV, “Mawlana Lutfullah Chisti — An outline of his hagiography and
political activity”, in: Zeitschrift der Deutschen Morgenlindischen Gesellschaft 149 (1999)
245-270; Asirbek MuMINOV, “Miibeyyidiyye-Yaseviyye alakas: hakkinda”, in: BIR — Tiirk
diinyasi incemeleri dergisi, 1994, No. 1, S. 115-123; IDEM, “O proizchozZdenili bratstva yasa-
vija”, in: Islam i mezcivilizacionnoe vzaimodejstvie, Moskau 1994, S. 119-131; IDEM, “Ve-
neration of Holy Sites of the Mid-Sirdar’ya Valley: Continuity and Transformation”, in:
Muslim Culture in Russia and Central Asia from the 18th to the Early 20th Centuries, ed. by
Michael KEMPER, Anke VON KUGELGEN, Dmitriy YERMAKOV, Berlin, 1996, S. 355-367.

8 An jiingeren Forschern, die iiber Sufismus im Mittelasien arbeiten, sind hier vor allem zu
nennen Aleksej CHISMATULLIN, Devin DEWEESE, Michael KEMPER, Hisao KOMATSU, Anke
VON KUGELGEN, Florian SCHWARZ, Thierry ZARCONE.



REZENSIONEN — COMPTES RENDUES — REVIEWS 255

menden Dominanz dieses Zweiges zeugen auch viele der im Katalog sufischer
Handschriften beschriebenen Texte (Nr. 3, 6-7, 8-9, 14, 15-25, 27, 40, 45-46,
50-51, 60, 63-69, 72-74, 88-90, 103-104, 118-124, 130, 133, 177).” An Schriften
von Mitgliedern der Nagsbandiya Mugaddidiya sind vorzugsweise Hagiogra-
phien bisher unbekannter Scheiche aufgenommen worden sowie Texte, die in-
teressante rituelle Aspekte enthalten. Daneben sind auch einige gar nicht oder
kaum bekannte Schriften anderer NagSbandiya-Zweige berticksichtigt, wie z.B.
die Genelaogie einer der Frauen von Mahdim-i A‘zam (Kasani Dahbidi, st.
1542; Nr. 109). Eine Reihe von Beschreibungen ist Texten anderer Sufi-“Orden”
gewidmet. Es iiberwiegen Schriften der Yasawiya (Nr. 11-12, 80, 87, 129, 136,
142-143, 152), doch sind auch Werke der Kubrawiya (Nr. 13, 91, 105), der
Qadiriya (Nr. 38) und ‘ISqiya (Nr. 33) vertreten sowie solche, die mehrere furug
abhandeln (Nr. 49, 81-83, 135) oder Sufismus im allgemeinen (Nr. 84-86) be-
treffen (darunter findet sich ein Worterbuch sufischer Termini, Nr. 29-31). Eini-
ge dieser Texte sind aus der Defensive heraus geschrieben (Nr. 11, 87, 129, 136,
144, 145); sie verteidigen und legitimieren die Riten des jeweiligen Sufi-“Or-
den”, insbesondere das Gottesgedenken mit vernehmlicher Stimme (dikr-i
gahrlarra).

Darliber hinaus haben die Herausgeber auch Schriften aufgenommen, die
nicht im engeren Sinne “sufisch” sind, um auf diese Weise zum einen die fiir
diese Region zweifelsohne kennzeichnende Hegemonie der an die Mystik ge-
bundenen Vorstellungswelten und Handlungsmuster zu dokumentieren und zum
anderen einen moglichst grossen Benutzerkreis anzusprechen (Handlist of Sufi
manuscripts, S. 1ii, viil). Zu diesen Schriften gehoren die Geschichten heiliger
Stéitten bestimmter Stddte oder Regionen, wie jene von O§ (Nr. 111, 131) Nur-
Ata (Nr. 97-102, 106), Sayram (Nr. 146-151) und Khorezm (Nr. 132), ein Pil-
gerfiihrer von Zentralasien nach Mekka und Medina (Nr. 61-62) und eine Reihe
von “Katechismen” fiir Ziinfte (Nr. 154-176). Die Ziinfte standen in engem
Kontakt zu Sufi-“Orden”, und sowohl ihre Entstehungslegenden als auch ihr
Weltwissen und ihr ganzer Habitus, d.h. vor allem die einzelnen Handlungen
und die dabei zu sprechenden Litaneien sind stark von den turug geprigt. Die
Hauptcharakteristika dieses Literaturtypus sind gesondert zusammengefasst (S.
278-281). Dariiber hinaus haben die Herausgeber auch Kommentare zu Sufi-
Werken der “Klassiker” wie Galaladdin Riimi (Nr. 1) und Sihdbaddin as-Suhra-
wardi (Nr. 10) sowie Ubersetzungen aus dem Persischen und Arabischen ins

9 Die angegebenen Nummern beziehen sich auf den Katalog sufischer Handschriften.



256 REZENSIONEN — COMPTES RENDUES — REVIEWS

Turki verzeichnet und teilweise auch beschrieben'’. Die Ubersetzungen sind vor
allem aufgrund ihrer jeweiligen regionalen Farbung von sprach- und kulturhisto-
rischem Interesse (Nr. 71: die Briefe von Ahmad-i Sirhindi; Nr. 59: Fariduddin
‘Attars Tadkirat al-awliya’; Nr. 32: Ibn ‘Arabis Fusius al-hikam). Nicht alle Ma-
nuskripte sind allerdings datiert; bisweilen hat daher neben inhaltlichen Indizien
das Datum der Kopie den Ausschlag fiir die Aufnahme in die Kataloge gegeben.

Die Beschreibungen sind — wie bei einem Autorenkollektiv nicht anders zu
erwarten — in der Gewichtung einzelner Aspekte nicht ganz einheitlich und auch
der inhaltliche Tiefgang variiert. Einige der Autoren sind erst durch das deutsch-
usbekische Gemeinschaftsprojekt in den Umgang mit Handschriften eingefiihrt
worden.

Der Aufbau der Eintrdge sowie die Indices sind in beiden Katalogen sehr
Ubersichtlich. Die ausfiihrlichen Beschreibungen des Katalogs sufischer Hand-
schriften folgen bis auf wenige Ausnahmen den Prinzipien der Kataloge des
VOHD. Die Ausnahmen sind der thematischen Ausrichtung des Kataloges ge-
schuldet. So sind bei Sammelhandschriften nur die sufischen Manuskripte de-
tailliert beschrieben, von den ilibrigen Handschriften werden aber Autor, Titel
und Anzahl der Folios verzeichnet.

Beide Kataloge stellen einen wichtigen Beitrag zur Erfassung der sufischen
Werke des islamischen Mittelasiens in der Neuzeit dar. Der Wert und Nutzen
vor allem des Katalogs sufischer Handschriften geht noch weit dartiber hinaus.
Er erschliesst zum ersten Mal viele bislang unbekannte Werke und Autoren jener
Region und Epoche und dokumentiert gleichzeitig die mit der wachsenden Do-
minanz der Nagsbandiya-Mugaddidiya einhergehenden Legitimierungsstrategien
anderer Sufi-“Orden”. Auf diese Weise stellt er auch ein wichtiges Korrektiv zu
den meist minderwertigen Sufi-Broschiiren dar, die seit dem Zerfall der Sowjet-
union den dortigen Markt beherrschen. Beide Kataloge sprechen aufgrund der
vielen Textsorten (Hagiographien, Genealogien, theoretische Trakate, Briefe,
Stadtgeschichten, Zunft-“Katechismen”) und Sprachen (Persisch, Arabisch,
Turki) auch einen breiten Benutzerkreis an. Die Abfassung des Katalogs sufi-
scher Handschriften in russischer Sprache schriankt den Kreis an Nutzniessern —
international gesehen — allerdings im wesentlichen auf Mittelasienforscher, Tur-
kologen, Iranisten und Osteuropahistoriker ein. Andererseits ist es sehr zu be-
griissen, dass man sich in diesem Falle nicht der Ubermacht des Englischen ge-

10 In der Handlist sind 53 Ubersetzungen ins Turki erfasst. Die im Text genannten Nummern
bezichen sich auf den Katalog sufischer Handschriften.



REZENSIONEN — COMPTES RENDUES — REVIEWS 257

beugt hat, sondern mit dem Russischen einer seit langem etablierten Wissen-
schaftssprache das Wort redet.

Anke VON KUGELGEN (Bern)

Madhyamakahrdayam, Bhavyakrtam = Madhyamakahrdayam of Bhavya. Ed. by
Chr. LINDTNER. Adyar, Chennai: The Adyar Library and Research Center, 2001.
(The Adyar Library Series; vol. 123). — ISBN: 81-85141-40-1.

Einer der bedeutenderen Vertreter des von Nagarjuna (2. Jh. u.Z.) begriindeten
Madhyamaka war Bhavaviveka (ca. 6. Jh. u.Z.) oder auch Bhavya, wie er in den
Kolophonen tibetischer Ubersetzungen genannt wird. Thm werden mehrere Wer-
ke zugeschrieben, sein Kommentar zu Nagarjunas Mulamadhyamakakarika, der
Prajfiapradipa, zudem die Madhyamakahrdayakarika [MH], das *Karatalarat-
na und Nikayabhedavibharigavyakhyana. Auch eine Vrtti, die Tarkajvala [TJ]],
ein aus Versen und Prosakommentar bestehendes Werk (misrakavyakhyana),
zédhlt zu diesen. Fir die Interpretation der MH ist diese Vrtti unentbehrlich, da
sie reichhaltige Erlduterungen zu den meisten Versen der MH enthilt. Die inter-
textliche Chronologie erlaubt es, die MH als ein frilhes Werk von Bhavaviveka
anzusetzen. Als einziger Autor seiner Zeit vertritt Bhavaviveka das Madhya-
maka unter Beriicksichtigung und Adaption logisch-erkenntnistheoretischer
Entwicklungen wie sie aus der Uberlieferung von Vasubandhu und Dignaga her
bekannt sind. Dariliber hinaus setzt sich Bhavaviveka, wie auch Dignaga im
Pramadnasamuccaya, systematisch mit einer Vielzahl indischer Lehrmeinungen
auseinander, versucht mit der von ihm adaptierten und dann eigens ausgeformten
Methode der Beweisfithrung, des svatantra, Kernaussagen gegnerischer Lehr-
meinungen der Vertreter des Samkhya, Vaisesika, Lokayata, Tamrasatiya, um
nur einige wenige zu nennen, zuriickzuweisen und seine Madhyamaka-Position
zu begriinden. Die heute aus elf Kapiteln bestehende MH nimmt deswegen in
der indischen Philosophiegeschichte im allgemeinen und der Entwicklung des
Madhyamaka im besonderen eine historisch bedeutsame Position ein. Da dieses
recht frilhe doxographische Werk in seiner polemischen Auseinandersetzung
auch Auskunft iiber altes Gedankengut gibt, dessen Quellen fast vollstindig
verloren gegangen sind, trigt es zum Verstdndnis der noch recht unerforschten
Friihgeschichte indischer Philosophie bei.

Die MH liegt sowohl in Sanskrit (ca. 10. Jh. u.Z.) als auch in einer tibeti-
schen Ubersetzung (ca. 11. Jh. u.Z.) vor, aber die TJ nur in tibetischer Uberset-
zung (ca. 11. Jh. u.Z.). Zitate aus der MH sind nur selten in den Werken spéterer



258 REZENSIONEN — COMPTES RENDUES — REVIEWS

indischer Kommentatoren zu finden. Tibetische Kommentatoren hingegen zitie-
ren die MH hiufig. Uber die mongolischen Ubersetzungen der MH und TJ ist
fast nichts bekannt.

Das Sanskritoriginal hat sich in vier Textzeugen erhalten. Dabei handelt
es sich um eine Abschrift, die Samkrtyayana 1936 in Tibet erstellte, um Foto-
grafien, die Tucci 1939 in Tibet machte, und um ein 1966 wahrend einer chi-
nesischen Expedition in Tibet gefundenes Manuskript, das 1991 in einer Fak-
simileausgabe erschienen ist. Der vierte Textzeuge, die in St. Petersburg vor-
handene Abschrift der MH, die auch von Samkrtydyana stammt, ist nicht von
Bedeutung, da es sich nur um eine recht fehlerhafte Kopie der von
Samkrtyayana in Tibet erstellten Abschrift handelt. Die drei tibrigen Sanskrit-
zeugen gehen letztendlich auf eine Handschrift zuriick und geben diese in ver-
schiedenen Zerfallsstadien wieder; kein erhaltener Zeuge ist vollstindig. Alle
drei ergénzen sich. Zur Restitution miissen alle herangezogen werden. Auch
die funf tibetisch kanonischen Ausgaben der MH und TJ sind fiir eine Edition
zu berticksichtigen, da so manche Lesart der MH durch Prosapassagen der TJ
verifiziert werden kann. Fiir die vollstdndige Erschliessung der MH sind, wie
erste Arbeitsproben gezeigt haben, auch ihre Zitate in autochthon tibetischen
Werken heranzuziehen.

Einer Gesamtausgabe der MH stellen sich aufgrund der teils recht undurch-
sichtigen Uberlieferung der MH und TJ nicht unerhebliche Schwierigkeiten ent-
gegen. Auch der beachtliche Umfang der TJ, der z.B. im sDe-dge bsTan-'gyur,
Vol. 68, No. 3856, f. 40b7-329b4 umfasst, und die Qualitit der Textzeugen, d.h.
die Vielzahl der Korruptelen, die Unvollstindigkeit mancher Kapitel, die Ab-
weichungen der jeweils in Sanskrit und Tibetisch erhaltenen MH, wie sie z.B. in
den Arbeiten von QVARNSTROM zu MH VIII und von Kawasaki zu MH IX-X
ersichtlich sind, erschweren diese Arbeit.

Im Laufe der letzten finf Jahrzehnte erschienen verschiedene wissen-
schaftliche Arbeiten, Ausgaben, die MH I-III, MH V und MH VIII-X erschlos-
sen. MH IV ist aus einer unpublizierten Version von Thurman bekannt. Einige
Strophen der MH VI waren von NAKADA ediert worden. Bis auf zwei Strophen
fehlt MH VII in den im Sanskrit {iberlieferten Quellen. Nur eine Anzahl von
Strophen des unvollstindig tiberlieferten Kapitels VI und MH XI, ein aus drei
Strophen bestehendes Kapitel, das den Abschluss des gesamten Werkes bildet,
sowie der Kolophon waren noch nicht vollstindig erschlossen.

Mit der Edition von LINDTNER [L] wird eine erste Gesamtausgabe der MH
[MH, ] vorgelegt. Diese Ausgabe besteht aus drei Teilen: Einleitung, Edition und
Anhang. In der Einleitung werden der Autor, die ihm zugeschriebenen Werke,
seine Philosophie und seine Quellen traditioneller Uberlieferung (agama), der



REZENSIONEN — COMPTES RENDUES — REVIEWS 259

Inhalt des Werkes sowie in wenigen Worten das Quellenmaterial, das der Edi-
tion zugrundegelegt wurde, behandelt. Der Hauptteil weist den edierten Sans-
krittext auf. Versindex und apparatus criticus schliessen die Arbeit ab.

Fir seine Ausgabe beschrinkte sich L darauf, nur den Sanskrittext unter
Beriicksichtigung der vier tibetischen Uberlieferungen der MH und TJ im Co-
ne, sDe-dge, sNar-than und Peking bsTan-'gyur herauszugeben. Ausfiihrliche
Griinde fiir eine Neuausgabe nannte er nicht. Eine detaillierte Darstellung be-
nutzter Quellen und eine Besprechung ihres Uberlieferungszustandes, ihrer
sprachlichen Besonderheiten usw., eine Auswertung des Materials und Anga-
ben zu neuen Ergebnissen, Desiderata auf diesem Gebiet, fehlen. Auf einige
vorangegangene Arbeiten wies L in der Einleitung zwar hin, aber wichtige
Editionsarbeiten wie z.B. die von Hoornaert zu MH/TJ V wurden nicht er-
wihnt.

L benutzte nur eine Sanskritquelle [MS], aus seinem Privatbesitz stam-
mende Fotografien von dem 1966 wiahrend einer chinesischen Expedition in
Tibet gefundenen Manuskript, das 1991 in einer Faksimileausgabe in Beijing
publiziert worden war. Viele in Samkrtyayanas Abschrift verzeichnete Lesarten,
die aus dem iltesten Zeugen stammen, blieben somit unberiicksichtigt. Die im
dGa’-ldan bsTan-’gyur iiberlieferte tibetische Ubersetzung der MH und TJ und
die mongolischen Ubersetzungen wurden nicht benutzt; eine Begriindung fiir
dieses Vorgehen liegt nicht vor.

Die Edition von L ist mit vielerlei Fehlern durchsetzt. Hierzu gehort, dass
ein recht oberflachlicher Umgang mit dem MS — Textverlust im MS wurde hiu-
fig nicht vermerkt wie z.B. in MH I.6a, 9¢c, 18a, 18cd, 23c, 27a, 33cd, MH
I1.10b, MH II1.4d, 11d, 12a, 19a, 22¢ usw. — jeden, der ernsthaft am Text inter-
essiert ist, dazu zwingt, das Manuskript selbst zu konsultieren. Dartiber hinaus
muss z.B. MH VIII.1d °samskara® lauten und VIIL. 14b °bhogabhimanavad (cum
Tib.). QVARNSTROMs MH VIII.24ab na... yatharthatmeti dhir mata (cum Tib.)
ist sinnvoller als Ls Korrektur na... yatharthatmeti dhir yatha. Das von L ange-
gebene MH VIIL.101b syat fehlt im MS. Eigenheiten des MS wie z.B. MH L1c
svasamvedyam oder MH I1.10d satyadvayasrayat, die von den tibetischen Uber-
setzungen abweichen, wurden nicht besprochen.

Mittlerweile ist bekannt, dass die MH eine von der tibetischen Uberset-
zung verschiedene Uberlieferung durchgemacht hat und abweichende Lesarten
aufweist. Somit sollten Emendationen wie z.B. Ls MH 1.5c tattvajianaisana
oder MH 111.2d trailokyahata® eingehender begriindet werden. Ls Angabe in
I1.5d sarvaduhkhopasantaye bedarf einer Erkldrung, da das MS sarva-
duhkhaughasantaye aufweist. Diese wird von der tibetischen Ubersetzung der
Verse und der Paraphrasierung in TJ mit sdug bsnal chu bo kun Zi’i phyir ge-



260 REZENSIONEN — COMPTES RENDUES — REVIEWS

stiitzt. Ls Konjektur in III.19a moha- muss tamah lauten, da sowohl im MS
noch ein ta- sichtbar ist als auch die Vrtti [D58a4], entgegen Ls Anmerkung,
diese von der tibetischen Ubersetzung der Verse abweichende Lesart mit gti
mug mun pa dag... unterstiitzt. MH II1.26 muss bhutasvabhavam heissen und
nicht wie nach L bhutasvabhavam. Sowohl der tibetische Vers als auch die
Vrtti unterstiitzen diese Lesart mit ngo bo nyid min. Diese Negation ist von
historischer Bedeutung; sie ist nicht nur Ausgangspunkt fiir Bhavyas Erldute-
rungen der zwei Arten der Negation (pratisedha), der reinen Negation (pra-
sajyapratisedha) und der ausgrenzenden Negation (paryudasa), sondern hier-
mit wird ein in der Madhyamakatradition soweit unbekannter Aspekt der Dif-
ferenzierung in der Beweisflihrung eingefiihrt. Diese zwei Negationen werden
ausfiithrlich in der TJ dargestellt. Recht willkiirlich gibt L im MS nicht tiberlie-
ferte Verse stellenweise durch im Tibetischen iiberlieferte wieder. Diese tibeti-
schen Verse wurden von L jedoch nicht ediert. Begriindungen fiir diese Vor-
gehensweise wie z.B. im Falle von IIL.65, II1.69¢d, II1.71ab, II1.75, I11.99cd
oder II1.109 usw. fehlen.

Damit hat die Liste noch lange nicht ihr Ende gefunden, zu der u.a. auch
gehort, dass recto/verso Seitenangaben des MS fehlen, mangelhafte bibliogra-
phische Angaben sowohl in der Einleitung als auch im apparatus criticus ein
Identifizieren der Literatur nicht moglich machen, dass L die Endzeile von Ka-
pitel I, II, III usw. unterschlagen hat und stattdessen seine eigenen
Formulierungen anfiihrte, dass eine Edition des Kolophons fehlt und L San-
skrittermini in seiner Einleitung oft nicht iibersetzte. Einer, der des Sanskrits
unkundig ist, findet sich dort nicht zurecht. Sachlich falsche Darstellungen wie
z.B. seine Angabe zu MH 1.1-3 “Homage to the Buddha for having taught the
tattva...” [MH,: xxix], im Text steht jedoch nur tattvam didesa karunyad yo
niraksaram aksaraih | bhavato ’stu namas tasmai Sastre 'vitathavadine, und
oberfldchliche Darstellungen wie z.B. die Inhaltsangabe zu III.1-23 [MH;:
xxx] oder z.B. die Aussage “Absolute reality (tattva) is only to be achieved
through the power of reason” [MH, : xxx], wo doch Bhavaviveka selbst schon
z.B. in MH 1.1 sagte: apratarkyam... tattvam, mindern weiter den Wert dieser
nicht zu empfehlenden Arbeit.

Annette L. HEITMANN (Bonn)



REZENSIONEN — COMPTES RENDUES — REVIEWS 261

MYLIUS, Klaus: Geschichte der altindischen Literatur. Die 3000jdhrige Ent-
wicklung der religios-philosophischen, belletristischen und wissenschaftlichen
Literatur Indiens von den Veden bis zur Etablierung des Islam. 2., Uberarbeitete
und ergidnzte Auflage. Wiesbaden: Harrassowitz. 2003. (Beitrdge zur Kenntnis
siidasiatischer Sprachen und Literaturen; 11). X, 417 S. — ISBN 3-447-04772-0.
—€ 58,—.

Schon in seiner erste Ausgabe (als Geschichte der Literatur im alten Indien,
Leipzig: Reclam, 1983) hat sich dieses Werk von Klaus MYLIUS zum Einfiih-
rungswerk fiir Anfanger und handlichen Referenzwerk fiir Fortgeschrittene ge-
mausert. Es ist darum zuerst einmal erfreulich, dass es nun wieder aufgelegt
wurde, noch dazu zu einem Preis, der zwar als nicht ganz billig, aber immerhin
als erschwinglich bezeichnet werden darf.

Allerdings hinterlédsst die Lektiire dieser insgesamt dritten Auflage (nach
der Originalausgabe von 1983 und der ersten unter dem Titel Geschichte der
altindischen Literatur veranstalteten Ausgabe des Scherz Verlags, Bern von
1988) ein zwiespiltiges Gefiihl, insbesondere dann, wenn man {iber die ver-
dienstvolle Sammlung der Fakten hinaus den Aufbau, die Darstellungsweise und
die theoretischen Grundlagen dieser Literaturgeschichte etwas genauer unter die
Lupe nimmt.

Was dabei zuerst auffallt ist das Geschichtsbild, das MYLIUS seinem Werk
zu Grunde legt: Da ist von der zerfallenden Urgesellschaft (S. 20), vom Feuda-
lismus (S. 111), vom orientalischen Despotismus (S. 190), vom Stand der Pro-
duktivkrifte und vom ideologischen Uberbau (S. 366) die Rede. Die Begriffe
verweisen auf das marxistische Geschichtsbild, das im Vorwort der Ausgabe von
1983 noch explizit eingefiihrt wurde (S. 5f.):

Literatur als einen Teil des historischen Gesamtprozesses eines Volkes in ihrem Wechsel-
verhaltnis zwischen sozialer Basis und gesellschaftlichem Uberbau zu begreifen ist im Falle
der indischen Literaturgeschichte (...) nur ansatzweise moglich.

In unserer Auflage fehlt dieser Hinweis, doch die ideologische Grundlage,
die zugleich als heuristischer Ansatz wirkt, ist geblieben. Man mag sich dariiber
streiten, ob das marxistische Geschichtsbild eine noch zeitgemésse wissen-
schaftliche Methode ist. Es wire jedoch Klaus MYLIUS zuzumuten gewesen, in
der Einleitung auf dessen Verwendung hinzuweisen und seinen Nutzen zu be-
griinden.

Ahnlich unreflektiert — zumindest aus der Sicht des Lesers — verfahrt My-
LIUS bei der Gliederung der altindischen Literatur. Zugegeben, die von ihm ver-



262 REZENSIONEN — COMPTES RENDUES — REVIEWS

wendete Einteilung wird in der westlichen Indologie seit iiber hundert Jahren
jedem Anfénger gelehrt. Sie hat aber aus heutiger Sicht grosse Schwichen: So
unterlduft die Trennung zwischen hinduistischer, buddhistischer und jinistischer
Literatur die historische Realitdt: Die Koexistenz der verschiedenen religidosen
Systeme Uber eine lange Zeitspanne der indischen Geschichte und ihre gegen-
seitige Verzahnung und Befruchtung in der Literatur kommt bei dieser Art von
Einteilung zu kurz. Ebenso fragwiirdig muss die — aus dem westlichen Denken
importierte — Trennung von Religion und Philosophie (wobei letztere bei MYLI-
US neben die wissenschaftliche Literatur gruppiert wird) erscheinen. In Frage zu
stellen wire zudem die Ubertragung von westlichen Gattungsbegriffen wie
Epos, Lyrik und Drama auf eine indische Literatur, die namentlich, aber nicht
nur im Bereich der Kavya-Literatur sehr wohl in der Lage ist, iiber sich selbst zu
reflektieren und ihre Gattungen selber zu benennen. In allen diesen Fillen, in
denen im Westen entwickelte Einteilungen und Gattungsbegriffe der indischen
Literatur ubergestiilpt werden, vermisst man als Leser das erkldrende Wort,
warum diese den ebenfalls vorhandenen indischen vorzuziehen sind. Der Satz
aus dem Vorwort (S. 3)

Man wird zum Verstdndnis des Wesens der indischen Literatur nicht vorstossen, wenn man
sich nicht von der Last traditioneller europazentrischer Vorstellungen zu befreien vermag.

bleibt von diesem Blickpunkt aus ein reines Lippenbekenntnis.

Wenn MYLIUS schliesslich eine qualitative Wertung der einzelnen Werke
vornimmt, ist er weniger europazentrisch als vielmehr subjektiv. Seine Wertung
bezieht sich nicht auf die Stellung, die ein Werk in der indischen Rezeptions-
geschichte einnimmt (solche Fragen beriihrt er nur am Rande), sondern auf sei-
nen eigenen personlichen Eindruck. So liest sich etwa das Kapitel iiber die Lite-
ratur des Mahayana (S. 315-324) als ein einziger Verriss. Aber auch anderswo
ist der Autor nicht eben zimperlich mit seinem Vokabular: So ist von minder-
wertigen Zusétzen (S. 299) die Rede, von Dekadenz (S. 131), von Degeneration
(S. 306) und beginnender geistiger Erschlaffung (S. 27), ja sogar von Entartung
(S. 123) wird gesprochen. Hier fallt Klaus MYLIUS mit der Sicherheit eines Mar-
cel Reich-Ranicki sein Urteil liber die verschiedenen Werke der altindischen
Literatur, ohne dass zu erkennen wire, auf welche objektivierbaren Kriterien
sich dieses Urteil griindet oder warum er es iiberhaupt fiir notwendig hilt, eine
solche Wertung in seine Literaturgeschichte aufzunehmen.

Alle diese Eigenheiten zeichneten bereits die Ausgabe von 1983 aus und
manches davon erschien gewiss damals noch zeitgemasser als heute. Doch wire
es wiinschbar gewesen, Klaus MYLIUS hétte die Gelegenheit einer dritten Auf-



REZENSIONEN — COMPTES RENDUES — REVIEWS 263

lage genutzt, um sein eigenes Werk grundlegend zu modernisieren. Dies ist lei-
der nicht geschehen. Man hat vielmehr den Eindruck, dass die Erwartungen, die
die Ankiindigung einer “griindlich durchgesehenen” (Vorwort von Dieter B.
KAPP, S. vii) Auflage weckt, nur ungeniigend erfiillt werden. Fir mich als Re-
zensenten war es jedenfalls nicht leicht zu erkennen, was fiir diese Auflage tiber-
arbeitet und ergénzt wurde. Als nennenswerte Ergdnzung im Text fiel mir einzig
ein Absatz zum Yogavasistha auf (S. 107), der jedoch nicht von Klaus MYLIUS,
sondern von Peter THOMI stammt.

Ahnlich verhilt es sich mit den bibliographischen Angaben: die Mehrheit
der Ergidnzungen bezieht sich auf Neuauflagen von bereits frither erschienen
Werken. Hingegen sind dem Autor offenbar einige neuere Standardwerke ent-
gangen. So fehlen z.B. im Bereich Epos und Purana die Epic and Puranic bibli-
ography, Wiesbaden 1992, oder John BROCKINGTON, The Sanskrit epics, Leiden
1998, oder im Bereich der Philosophie Karl H. POTTER, Encyclopaedia of Indian
philosophies, Delhi 1970ff. Man gewinnt den Eindruck, der Autor habe seine
Bibliographie nicht systematisch ergdnzt, sondern eher zufillig diejenigen Wer-
ke aufgenommen, die ihm in den letzten Jahren in die Hinde gekommen sind.

Entsprechend spiegelt diese Literaturgeschichte in ihrer Auflage von 2003
den Forschungsstand von 1983. Neuere Erkenntnisse wie Fragen der Oral Poe-
try, der Rezeptions- und Uberlieferungsgeschichte oder des nicht nur im Bereich
des Bhagavata-Purana wichtigen Einflusses der alttamilischen Literatur bleiben
ausgeklammert. Dadurch vermittelt sie dem Leser ungewollt den Eindruck einer
Forschung, die sich in den letzten zwanzig Jahren nicht mehr weiterentwickelt
hat.

Ein erfahrener Indologe kann leicht erkennen, dass dies so nicht stimmt,
nicht aber ein Novize oder ein fachfremder Leser, an die dieses Buch auch, wenn
nicht sogar in erster Linie, gerichtet ist. Ein entsprechend ungiinstiges Bild wer-
den diese Leser von der heutigen Indologie, namentlich der klassischen Indolo-
gie, erhalten. Dies ist zu bedauern, besonders in einer Zeit, da in Deutschland
allenthalben indologische Studiengénge und Lehrstiihle in Frage gestellt werden
und die Universitdt Tiibingen ankiindigt, sie wolle das Sondersammelgebiet
Stidasien nicht mehr weiter flihren.

Andreas BIGGER (Basel)



264 REZENSIONEN — COMPTES RENDUES — REVIEWS

MYLIUS, Klaus: Worterbuch Ardhamagadhi-Deutsch. Wichtrach: Institut fir In-
dologie, 2003. — 663 pp. — CHF 240.— ISBN 3-7187-0025-5.

Students wishing to study Jain canonical texts are not well served with lexico-
graphical aids. SHETH’s Paiasasaddamahannavo (= PSM) is heavy and gives
them far more than they need, while the meanings are in Hindi, necessitating
access to a Hindi dictionary; GHATAGE’s on-going A Comprehensive and Criti-
cal Dictionary of the Prakrit Languages with Special Reference to Jain Litera-
fure 1s many years away from completion; RATNACHANDRAIJI’s five-volume
Ardha-Magadhi Dictionary (= AMg Dict.) is too bulky for easy use.

Professional scholars of Jainism will probably possess these works, but the
average student is unlikely to be in such a happy position — AMg Dict., in par-
ticular, is unlikely to be in the possession of most students — and they must needs
consult them in a University or Institute library.

Klaus MYLIUS has now produced a one-volume dictionary which will make
life easier for such students.

Not all Jain canonical texts are written in Ardha-Magadhi (= AMg). Some
later texts are in Jain Maharastri (= JM), while others are in a mixture of the two
Prakrits. These differ phonologically and morphologically, but many words have
the same phonological form in both dialects, while the morphological differ-
ences are confined to certain case endings. The nominative singular ending of an
a-stem noun is in -e in AMg, but in -0 in JM. The accusative ending is -am in
both dialects.

MYLIUS gets around this problem of dialect identification by regarding
certain texts as AMg, and listing the words in those. The AMg texts covered in
this Dictionary are: the eleven Amgas of the Jain canon; seven of the Uvamgas;
one of the Painnas; four Cheyasuttas; three of the Mulasuttas; and the special
texts Namdisutta and Anuogadara. The inclusion of a word in this dictionary
implies that the word is to be found in one or other of the specified texts.

The dictionary is, for the most part, very easy to use. The AMg form is
followed by the Sanskrit equivalent (Sanskrit chaya), where one exists, and then
the meaning(s) in German. The meanings appear to be a blend of those given in
PSM and AMg Dict., and there is no attempt to give additions and corrections to
those, e.g. the suggestion that kola sometimes means “jackal”, e.g. at Uttarajjha-
yana XIX.54, is not mentioned.

No text references are given, not even the handful given in AMg Dict. and
PSM.

The alphabetical order of words follows the native Indian order, with anus-
vara preceding the consonants, as the chart on p. 14 makes clear. Those over-



REZENSIONEN — COMPTES RENDUES — REVIEWS 265

looking this will be surprised at not finding camkamana, etc., after cakkhuhara,
and will not necessarily think to look after caovacaiya.

The positioning of compounds differs somewhat from that found in AMg
Dict. and PSM, and initially may cause confusion for users. In AMg Dict., for
example, compounds of attha (< Sanskrit artha) are treated under the headword
attha. MYLIUS, however, puts some compounds together in one paragraph, while
others are given individual entries. So, for example, there is a paragraph com-
prising atthalkara;, ~kamaya, ~gavesi; ~ggha, ~joni, but atthanaya and at-
thaniura immediately after it have separate entries. They are followed by a para-
graph comprising atthaldhara; ~pivasiya. A compound of aftha < Sanskrit asta
comes before the next compound of attha < Sanskrit artha.

The chdyd-s which are given are not intended to be “correct” etymologies,
as MYLIUS makes clear (p. 10), but are the equivalents which are usually found
in Jain Sanskrit commentaries. These are, for the most part, those given in AMg
Dict., so that, for example, the chaya for caccara is catvara, and MYLIUS makes
no reference to the suggestion that caccara is more likely to be derived from
Sanskrit carcara. Where the AMg Dict. gives no Sanskrit equivalent, e.g. for
ulla, because the word is not a fatsama or tadbhava formation (see AMg Dict.
Vol. II, p. 15 footnote), MYLIUS also omits an equivalent, although PSM gives
ardra. Although AMg Dict. gives no chaya for ulla, it surprisingly gives adrika
(presumably a misprint for adraka) for ullaga and ardraka for ullaya. Most of
the words for which the AMg Dict. gives no chaya are listed as desi by PSM.
Although AMg Dict gives no chaya for ullana and ullaniya, MYLIUS queries
ardrikarana (given by PSM) for the former, and for the latter he gives “ardra-
yanika” (with PSM). He makes no mention of the possibility that u/la is proba-
bly an example of the -/a suffix replacing the -ra suffix, i.e. ulla is < *ud-la =
ud-ra, just as alla is < *ard-la.

The quotation marks which he places around some chdya-s indicate that the
word is “nur lautgesetzlich erschlossen” (p. 10). So, for allai ‘Pflanzenart’ he
gives “allaki” (PSM gives ardraki) and for alliyavana ‘Vermischung’ he lists
“alayana” (with PSM). Neither chadya is included in MONIER-WILLIAMS’ San-
skrit-English Dictionary (= MW).

MYLIUS occasionally departs from the other dictionaries, e.g. for samidhe-
va he gives samidhena as the chdyd, presumably because samidhena exists in
Sanskrit, although both PSM and AMg Dict. give samidheya, which is not
quoted in MW.

The absence of text references means that readers are deprived of the op-
portunity of seeing whether, by any chance, the word found in the text they are
reading occurs in any other AMg text. Similarly, for anyone reading, say, a Pali



266 REZENSIONEN — COMPTES RENDUES — REVIEWS

text who wishes to check whether a related Jain term is used in similar contexts
in AMg texts, the absence of any references to specific texts is a drawback, and
consultation of some of the lexical sources named above becomes essential.

Despite these minor defects, there is no doubt that this dictionary will be
very useful for students, who will find it convenient to have a one-volume dic-
tionary containing all the AMg words they will come across while reading any
of the listed Jain texts.

K. R. NORMAN (Royston, Herts)

Die Pockengdttin: Fastenmdrchen der Frauen von Awadh. Gesammelt von Indu
Prakash PANDEY, aus dem Hindi {ibersetzt von Indu Prakash Pandey und Heide-
marie PANDEY, mit einem mérchentypologischen Anhang von Konrad MEISIG.
Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, 2002. (Beitrdge zur Indologie; 36). XIV, 189
S. — ISBN 3-447-0-4617-1. — CHF 99,- (ca. EUR 58,-).

Ce trente-sixieme volume de la collection Beitrdge zur Indologie présente 29
“contes” (Mdrchen) hindi réunis par Indu Prakash PANDEY et traduits en alle-
mand par ce dernier et sa femme Heidemarie PANDEY. Comme 1’indique le tra-
ducteur dans sa préface, cet ouvrage contient une sélection de récits oraux de
femmes brahmanes de I’Avadh, parus originellement en hindi en 1967 sous le
titre de Avadhi vrata kathaé (Récits de veeux de la région d’Avadh) et rééditées
en 2000 a New Delhi: Mahilao ki vrata kathaé (Récits de veeux de femmes). Le
titre de la présente édition allemande (Die Pockengéttin, La déesse de la variole)
reprend celui du premier récit, alors que le sous-titre combine les deux titres
hindi et joue sur la polysémie des termes vrata (“veeux”, qui, de par sa nature,
renvoie fréquemment au sens de “jeline”) et kathaé (‘“récits”, mais que 1’on
trouve aussi traduit par “fables”, “légendes”, “contes”), pour devenir ainsi Con-
tes de jetines des femmes de |’ Avadh.

Ces histoires ont a l’origine été récoltées et rédigées par Indu Prakash
PANDEY, entre 1952 et 1955. 1l les a recueillies aupres de femmes appartenant a
une communauté de brahmanes orthodoxes, les Kanya-Kubja, résidant dans
I’Avadh, une région du centre de 1’Uttar Pradesh englobant les villes de Luck-
now et Ayodhya. PANDEY précise dans la préface sa méthode: il s’est fait ra-
conter chacune des histoires plusieurs fois avant de les retranscrire de mémoire,
puis les a présentées aux narratrices pour les leur faire “approuver”. Ces histoires
prennent souvent appui sur les épisodes des Purana. Originairement racontées
en avadhi — une langue autrefois importante, a présent reléguée au rang de dia-



REZENSIONEN — COMPTES RENDUES — REVIEWS 267

lecte hindi — ces histoires ont finalement été rédigées par 1’auteur en hindi stan-
dard (khari boli) afin de leur assurer une diffusion hors des frontiéres de
1I’Avadh. Un seul récit a été conservé dans sa langue originale, a titre d’exemple
—un exemple qui perd bien sir sa spécificité dans la traduction allemande. Alors
que la compilation hindi présentait avant tout, selon PANDEY, un intérét ethnolo-
gique, cette traduction allemande trouve sa raison d’étre dans les histoires elles-
mémes. Outre I’intérét littéraire et culturel que peuvent susciter ces récits “po-
pulaires”, c’est en définitive a un travail de préservation d’une tradition orale
que s’est livré auteur. I1 s’inquiéte en effet, cinquante ans aprés avoir réuni ces
récits, de voir que la connaissance de ceux-ci et de leur contexte de récitation
s’estompe peu a peu chez les femmes, détentrices de ce savoir, par I’impact des
moyens audio-visuels modernes comme la télévision.

Dans son introduction, Heidemarie PANDEY nous présente un bref histori-
que de la région d’Avadh et de sa langue, I’avadhi. Elle esquisse ensuite un ta-
bleau ethnographique du village ou ont été recueillies ces histoires, avant de
souligner 1’importance du jelne et sa place significative dans la vie des villa-
geois, et notamment des villageoises. Le jeline poursuit certes un but spirituel,
comme le fait de gagner la bienveillance des dieux ou des mérites religieux,
mais 1l aspire aussi a la réalisation de veeux tout a fait concrets, tels que 1’ob-
tention de fils, le bonheur du mari ou la fortune familiale. Ces récits ont alors
pour fonction de clarifier le sens du jetine et de lui donner un cadre déterminé.
Mais ces jelnes, réglés sur le calendrier lunaire hindou, ne se limitent pas exclu-
sivement aux restrictions alimentaires. Comme le montrent clairement les histoi-
res rassemblées apres I’introduction, les prescriptions et les interdits alimentaires
sont trés souvent accompagnés, si ce n’est remplacés, par la vénération des
dieux, des offrandes cérémonielles ou des bains rituels.

Viennent ensuite les récits eux-mémes, introduits chronologiquement selon
leur place dans le calendrier lunaire hindou. Chacun est précédé d’une bréve
présentation des aspects importants du rituel ou du jelne qui lui sont rattachés,
du contexte d’énonciation — mais pas systématiquement — et parfois des €léments
mythologiques qui le constituent.

Cette premiére partie de 1’ouvrage — qui peut tout a fait suffire en elle-
meéme pour le lecteur non indianiste — est suivie d’un important appendice réa-
lisé par I’éditeur de la série, Konrad MEISIG. Cette seconde partie additionnelle —
plutdt que complémentaire — est composée d’une liste explicative des mois du
calendrier lunaire hindou, d’une analyse typologique des récits, d’un index de la
classification des contes selon AARNE/THOMPSON, d’un index général et d’une
liste des termes hindi utilisés dans la premiére partie avec leur équivalent selon
une translittération académique.



268 REZENSIONEN — COMPTES RENDUES — REVIEWS

La section la plus importante est celle de 1’analyse des récits. Apres avoir
fait un résumé de 1’histoire, découpé et numéroté selon les motifs et themes de
celle-ci, Konrad MEISIG développe ses remarques et observations, d’aprés la
méthode comparative de 1’analyse des contes. Le but de sa démarche est de faci-
liter des comparaisons plus larges avec le vaste réservoir international des con-
tes. Ses remarques renvoient dés lors, suivant la thématique et les éléments du
récit en question, soit aux contes européens, soit aux versions approchantes in-
diennes, soit encore a la littérature moderne hindi. Ces observations sont de lon-
gueurs et de contenus inégaux, voire étonnamment absentes pour les derniers
récits. Vu la nature trés hétérogéne et non systématique des renvois comparatifs
avances par 1’editeur, il est alors préférable de considérer ces comparaisons avec
d’autres récits plus ou moins similaires comme de simples pistes de réflexions et
non d’y voir un essai d’analyse et de compréhension, littéraire ou anthropologi-
que, des thémes qui traversent ces récits.

Par son contenu comme par sa présentation, cet ouvrage s’adresse donc a
plusieurs lectorats, de I’aveu méme de 1’éditeur. C’est précisément dans cette
ouverture a un lectorat multiple que réside toute la richesse, mais aussi la fai-
blesse, de ce livre. En effet, la lecture des récits et leur introduction respective
donne au lecteur germanophone un accés inhabituel et captivant au monde rural
indien. L’indianiste y trouve aussi un intérét certain, confronté qu’il est géné-
ralement et prioritairement aux récits classiques comme les Purana ou le Ka-
thasaritsagara. Les récits oraux retranscrits dans ce volume, bien que souvent
basés sur la littérature puranique — ou grace a cela méme — deviennent d’autant
plus intéressants pour le chercheur, qu’il y trouve un matériau riche pour une
comparaison ou une ¢tude des relations entre traditions écrites et orales. Mais
devant la disparité des remarques contenues dans la deuxiéme partie du livre, le
lecteur n’a d’autre choix que de pousser plus loin lui-méme la réflexion et les
recherches dans le domaine qui I’intéresse plus spécifiquement (littérature com-
parée, anthropologie, philologie, etc.). Ce sentiment d’un manque de cohésion
qui se dégage des remarques pourra heureusement étre corrigé par la consulta-
tion des nombreuses références mises a disposition du lecteur dans le texte et
dans les notes de bas de page.

Nicola POzzA (Lausanne)



REZENSIONEN — COMPTES RENDUES — REVIEWS 269

VAN SPENGEN, Wim: Tibetan Border Worlds. A Geohistorical Analysis of Trade
and Traders. London and New York: Kegan Paul International, 2000. IX, 307
S., Index. — ISBN 0-7103-0592-3.

Seit mehr als einem halben Jahrhundert hat sich in den Geschichtswissenschaf-
ten mit der Etablierung der sogenannten “nouvelle histoire”, ein Begriff, den
Henri BERR bereits im Jahr 1930 in die Diskussion einbrachte, eine bedeutende
Entwicklung vollzogen: die Abkehr von einer positivistischen Geschichtsschrei-
bung, die sich als “Historiographie der Ereignisse” verstand, und die Hinwen-
dung zu einer Geschichtsschreibung der “langen Zeitabldufe”, die in der Analyse
der geographischen, dkonomischen, sozialen, psychologischen, religiosen und
kulturellen Motive gesellschaftlicher Verdnderungen ein “Projekt ... der ‘totalen’
Geschichte™ verfolgt. Grossen Einfluss auf die ersten Vertreter dieser neuen
Geschichtswissenschaft, die in der 1929 gegriindeten Zeitschrift Annales
d’histoire économique et sociale ihre Konzepte darlegten, hatte von Beginn an
die Geographie, genauer die Humangeographie. Dies trifft besonders auf einen
der wichtigsten Vertreter der Annales-Schule zu, Fernand BRAUDEL, der seit
1947 einen Lehrstuhl fiir “Geographische Geschichte” an der Vle section de
[’Ecole pratique des hautes études innehatte. Die methodischen Ansitze der
“nouvelle histoire”, seit ihren Anfingen in vielféltiger Weise modifiziert und
weiterentwickelt, sind inzwischen ldngst in verschiedenen asienwissenschaft-
lichen Disziplinen aufgegriffen und umgesetzt worden. Fiir die Zentralasienwis-
senschaft trifft dies jedoch nur bedingt zu. Der, jedenfalls nach Kenntnisstand
der Rezensentin, bisher einzige Versuch, das Konzept der “longue durée” fiir die
Geschichte zentralasiatischer Volkerschaften fruchtbar zu machen, datiert aus
dem Jahr 1979 und ist auf keine grossere Resonanz gestossen.’ Nun liegt mit der
Monographie von Wim VAN SPENGEN {iber die Nyishangba von Manang und den
von ihnen ausgeiibten Fernhandel erstmals seit langer Zeit eine Untersuchung vor,
die fiir den tibetischen Kulturraum das von BRAUDEL entwickelte geohistorische
Konzept konsequent anwendet, allerdings mit kleineren Modifikationen.
Nyishang, oder sNye-shang in tibetischer Sprache, bildet den westlichsten
Teil des Distrikts von Manang im nordlichen Zentralnepal. Es liegt in einer
Hohe von 3500 Metern iiber dem Meeresspiegel und gehort, obschon es durch
das Annapurna-Massiv von Tibet getrennt ist, wie das benachbarte Mustang zum

1 VOVELLE, 1994:104.
2 LE GOFF, 1994:14.
3 KWANTEN, 1979.



270 REZENSIONEN — COMPTES RENDUES — REVIEWS

tibetischen Kulturraum. Die Nyishangba sprechen allerdings selbst keinen tibe-
tischen Dialekt und betrachten sich als Gurung oder als Ghale (VAN SPENGEN,
148). Wie in vielen Himalaya-Regionen konnen auch die Nyishangba aufgrund
der geringen Niederschlagsmenge ihre Lebensmittelversorgung nicht ganzjéhrig
durch den Anbau von hauptsdchlich Gerste und Buchweizen sicherstellen, so
dass saisonale Versorgungsengpisse durch extra-territoriale Aktivititen aufge-
fangen werden miissen. Warum sich die Nyishangba ausgerechnet dem Fernhan-
del zugewandt haben, mochte VAN SPENGEN jedoch nicht eindimensional im
Rahmen einer solchen Theorie der Adaptationsstrategie erkldren. Ebensowenig
bemiiht er das Erklarungsmodell eines besonderen “social outlook™ der buddhi-
stischen Bhotia-Gesellschaften, das VON FURER-HAIMENDORF entworfen hat.
VAN SPENGEN versucht vielmehr, die Fernhandelsaktivititen der Nyishangba
mit Hilfe des geohistorischen Erkldrungsmodells von BRAUDEL in den Kontext
der beiden die Himalaya-Regionen iiber Jahrhunderte hin bestimmenden écono-
mies-mondes, die indische und die chinesische, einzubetten. Dariiber hinaus be-
zieht er in die “langen Zeitabldufe” die “mittleren Zeitabldufe” der Staatenbil-
dung und der Grenzziehungen ein. Auf diese Weise gelingt es ihm, die bis in den
ostasiatischen Raum reichenden Handelsaktivititen der Nyishangba in einen
grosseren historischen und geographischen Kontext einzubetten und nicht nur
den Fernhandel der Nyishangba, sondern allgemein den Handel in Tibet und
seinen Grenzldndern im Spannungsfeld zwischen lokalen und iiberregionalen
okonomischen “Welten” abzubilden.

Die Studie von VAN SPENGEN ist iiber Jahrzehnte hin entstanden. Hinsicht-
lich des Datenmaterials basiert sie auf einer Feldforschung, die der Autor im
Jahr 1981 bei den Nyishangba durchgefiihrt hatte und deren Ergebnisse 1987 in
Kailash publiziert worden sind.* Die Kapitel 5-8 sind im Wesentlichen eine Zu-
sammenfassung dieser schon publizierten Forschung (siche VAN SPENGEN, 145).
Im ersten Kapitel der Monographie legt der Autor Rechenschaft {iber die Entste-
hungsgeschichte der Studie ab, erldutert sein Forschungsinteresse und den hier-
aus resultierenden theoretischen Zugang des “concept of regionality” (VAN
SPENGEN, 14). Das folgende 2. Kapitel ist das schwichste des Buches. Der
Autor entwirft eine kurze geopolitische Geschichte Tibets, kommt jedoch auf-
grund der von ihm herangezogenen, recht eklektisch ausgewihlten und haufig
von der neueren Forschung ldngst iiberholten Sekundérliteratur zu zuweilen
recht fragwiirdigen Ergebnissen. Nur auf einige wenige sachliche Fehler sei
hingewiesen: VAN SPENGEN beschreibt die kulturell-religiose Atmosphire wih-

4 VAN SPENGEN, 1987:131-277.



REZENSIONEN — COMPTES RENDUES — REVIEWS 271

rend der Zeit des tibetischen Konigreichs (7.-9. Jahrhundert) im Spannungsfeld
zwischen dem Adel, der sich an der Bon-Religion orientierte, und dem Konigs-
haus, das den Buddhismus forderte. Gerade die Erforschung der Bon-Religion
hat seit den sechziger Jahren des 20. Jahrhunderts enorme Fortschritte gemacht,
und heute ist sich die Forschung einig, dass von einer in der Bon-Religion griin-
denden religiosen Identitit der Tibeter wihrend der Konigszeit keine Rede sein
kann. Die Bon-Religion ist vielmehr genauso wie der Buddhismus eine “impor-
tierte” Religion, die nach Tibet im 10./11. Jahrhundert eingefiihrt wurde.’ Tibeti-
sche Religiositét ldsst sich nicht, wie VAN SPENGEN dies tut, in der Bipolaritat
von Buddhismus versus Bon abbilden, sondern umschliesst einen umfangrei-
chen, wenig spezifizierten Bereich von autochthonen Glaubensvorstellungen, die
R.A. STEIN “Tradition” oder “namenlose Religion” genannt hat.® Die autochtho-
nen tibetischen Konzepte sind inzwischen recht gut erforscht worden,” und ihre
Kenntnis hitte die Studie VAN SPENGENS sehr bereichert, da das Konzept des
Raumes (tib. gnas) eine entscheidende Rolle zur Konstituierung einer lokalen
religiosen Identitit im tibetischen Kulturraum spielt.® Es wire sehr interessant
gewesen, den Braudelschen Entwurf einer geographischen Geschichte auf dieses
autochthone religiose Raumkonzept anzuwenden.

Historische Ungenauigkeiten wie die Behauptung, die mongolischen Vol-
kerschaften “paid spiritual allegiance to the Dalai Lamas” (S. 27) seit der Mitte
des 16. Jahrhunderts, hitten vermieden werden konnen, wenn die Sekundérlite-
ratur achtsamer gelesen worden wire. Manche Behauptungen sind auch
schlichtweg falsch in diesem Kapitel, so z.B. die Aussage, “there followed a
period of ‘Kagyu ascendancy’, either in its Kadampa or Karmapa form” (S. 24).
Die bKa’-brgyud-pa-Traditionen des tibetischen Buddhismus kennen keine
bKa’-gdams-pa-Form. Es ist miissig, samtliche sachlichen Fehler hier aufzu-
zdhlen. Ihre Haufung gerade in dem historischen Kapitel der Studie zeigt einmal
mehr, wie schwierig es tatsdchlich ist, faicherlibergreifend zu arbeiten: Der Autor
ist kein Tibetologe, und er verfiigt auch nicht iiber die entsprechende Sprach-
kompetenz. Sein Forschungsgebiet beriihrt jedoch die Tibetologie in vielfaltiger
Weise. So muss es fast zwangslaufig zu Unrichtigkeiten und Ungenauigkeiten in
der Darstellung tibetischer Kultur und Geschichte kommen. Die Rezensentin

5 KVAERNE, 1995:9-10.
6 STEIN, 1972:191 ff.
7 Siehe vor allem die Arbeiten von KARMAY, 1998, und die Sammelbiande zum Bergkult im

tibetischen Kulturraum, BLONDEAU & STEINKELLNER, 1996, und BLONDEAU, 1998.
8 Vgl. HUBER, 1999:20 ff.



272 REZENSIONEN — COMPTES RENDUES — REVIEWS

hitte sich gewlinscht, dass der Autor die neuere tibetologische Forschung mehr
in seine Darstellung eingebunden hitte, aber diese Feststellung soll in keiner
Weise das Verdienst der geleisteten Forschung schmélern: Hier hat sich ein Wis-
senschaftler aus seinem Fachgebiet, der Geographie, heraus auf ihm unbekanntes
Terrain gewagt, und er hat damit nicht nur der Humangeographie, sondern auch
der Tibetologie neue Perspektiven aufgezeigt.

VAN SPENGEN diskutiert seine Feldforschungsergebnisse einerseits auf
einem hohen theoretischen Niveau, andererseits tibernimmt er unhinterfragt die
Rationalitdtsparadigmen der europdischen Moderne und {iibertrdgt die in der
Geschichtswissenschaft géngige Einteilung in “Mittelalter” und “Moderne” auf
die tibetischen Gesellschaften (S. 74). Tibetische Geschichte lédsst sich jedoch
nicht in das Korsett einer européischen geschichtswissenschaftlichen Periodisie-
rung zwingen, weil die Sinnkriterien, durch die Vergangenheit im tibetisch-
buddhistischen kulturellen Kontext konstruiert wird, andere sind als im christ-
lich-abendlandischen Kontext.’

Zuletzt sei angemerkt, dass der Text zuweilen redundant ist, so auf den
Seiten 161 und 162, wo ein einmaliger Hinweis auf den Bevolkerungsriickgang
in den frithen siebziger Jahren des 20. Jahrhunderts fiir Nyishang gentigt hétte.
Solche Wiederholungen ziehen sich durch die ganze Studie, was die Lektiire
manchmal etwas erschwert.

Insgesamt ist der Eindruck, den die Studie von VAN SPENGEN hinterlasst,
sehr positiv. Seine Darstellung der Nyishangba und ihrer Fernhandelsbeziehun-
gen in Ost- und Siidostasien ist ein wertvoller Beitrag zur Geographie des
Himalayaraumes und ein schones Beispiel, welch fruchtbare Ergebnisse ethno-
logische Feldforschung durch die Einbettung in grdssere kulturgeographische
Zusammenhénge zeitigt.

Zitierte Literatur

BLONDEAU, A.-M.

1998 Tibetan Mountain Deities, Their Cults and Representations. Papers Pre-
sented at a Panel of the 7" Seminar of the International Association for
Tibetan Studies, Graz 1995. Wien. (Osterreichische Akademie der Wis-
senschaften, philosophisch-historische Klasse, Denkschriften; 266. Band).

9 Siehe KOLLMAR-PAULENZ, 2004 (im Druck).



REZENSIONEN — COMPTES RENDUES — REVIEWS 273

BLONDEAU, A.-M. & STEINKELLNER, E.

1996 Reflections of the Mountain. Essays on the History and Social Meaning of
the Mountain Cult in Tibet and the Himalaya. Wien. (Osterreichische
Akademie der Wissenschaften, philosophisch-historische Klasse, Denk-
schriften; 254. Band).

HUBER, T.
1999 The cult of Pure Crystal Mountain. Popular Pilgrimage and Visionary
Landscape in Southeast Tibet. Oxford usw.

KARMAY, S.
1998 The Arrow and the Spindle. Studies in History, Myths, Rituals and Beliefs
in Tibet. Kathmandu.

KOLLMAR-PAULENZ, K.

2004 “Die Wirklichkeit der Imagination: Zur Religionsgeschichte des Teufel-
und Damonenglaubens in Tibet und der Mongolei”, in: H. HERKOMER &
R. C. SCHWINGES (Hg.), Engel, Teufel und Ddmonen. Bern usw. (Im
Druck).

KVAERNE, P.

1995 The Bon Religion of Tibet. The Iconography of a Living Tradition. Lon-
don.

KWANTEN, L.

1979 Imperial Nomads. A History of Central Asia, 500-1000. Leicester.

LE GOFF, J.

1994 “Neue Geschichtswissenschaft”, in: J. LE GOFF, R. CHARTIER, J. REVEL
(Hg.), Die Riickeroberung des historischen Denkens. Grundlagen der
Neuen Geschichtswissenschaft. Mit Beitrdgen von Jacques Le Goff, André
Burguiére, Michel Vovelle, Philippe Arieés, Krzysztof Pomian, Jean-
Claude Schmitt, Eveline Patlagean. Frankfurt am Main, 11-61.

STEIN, R.A.

1972 Tibetan Civilization. Stanford, California.

VAN SPENGEN, W.

1987 “The Nyishangba of Manang: geographical perspectives on the rise of a
Nepalese trading community”, in: Kailash, vol. XIII, nos. 3-4:131-277.

VOVELLE, M. '

1994 “Die Geschichtswissenschaft und die ‘longue durée’”, in: J. LE GOFF et
al., Die Riickeroberung des historischen Denkens, 103-136.

Karénina KOLLMAR-PAULENZ (Bern)



274 REZENSIONEN — COMPTES RENDUES — REVIEWS

YUE JUN: Geschichten vom Horensagen. Novellen der Qing-Zeit. Aus dem Chi-
nesischen libersetzt von Rainer SCHWARZ. Herausgegeben und mit einem Re-
gister versehen von Hartmut WALRAVENS. Wiesbaden: Harrassowitz Verlag,
2003. (Asien- und Afrika-Studien der Humboldt-Universitdt zu Berlin; Bd. 14).
202 S.

Die Erzdhlsammlung mit dem Titel £Er shi lu (“Aufzeichnungen von Ohrenfut-
ter”) des wenig bekannten Autors YUE JUN (1766-ca. 1820) gehort dem Genre
der in privater Kommunikation miindlich mitgeteilten und darauf in hoher Lite-
ratursprache aufgezeichneten Kurzerzdhlung (sog. biji xiaoshuo) an. Von ihrer
Entstehungs- und Publikationszeit her war diese Sammlung Indiz fiir ein um
1790 stark zunehmendes Interesse unter gelehrten Autoren an der Sammlung
und Verbreitung von Geschichten liber Seltsames und Wunderbares, vor allem
aber tiber Jenseitiges und der Geisterwelt Zugehdriges. Dieser Trend wird meist
mit der erst ab 1766 in gedruckter Form greifbaren monumentalen Sammlung
Liaozhai zhiyi (“Berichte Uiber Seltsames aus dem Studio der Musse”) des PU
SONGLING (1640-1715) in einen engen Zusammenhang gestellt. Die vermeintli-
chen “Folgewerke” zum Liaozhai zhiyi unterscheiden sich jedoch durchwegs
durch das viel kiirzere Format und die dsthetisch und ideell wesentlich weniger
komplexe Gestaltung ihrer Einzeltexte. Der Einfluss PU SONGLINGs ist wohl
eher dahingehend zu vermuten, dass durch die postume Anerkennung seines
Werks die Themen des Seltsamen generell stark an Akzeptanz gewannen.

Im Vergleich zu den Werken beriihmter Zeitgenossen wie JI YUNs (1724-
1805) und YUAN MEIs (1716-1798) handelt es sich bei YUE JUNs Sammlung um
ein Buch von viel bescheidenerem Umfang und Renommee. JI YUN liess seine
umfangreichen Aufzeichnungen von einschldgigen Kurzerzahlungen unter dem
Gesamttitel Yuewei caotang biji (“Pinselnotizen aus der Strohhiitte der Betrach-
tung des Grossen im Kleinen”; entstanden im Zeitraum 1789-1798) — ebenso wie
YUAN MEI seine volumindse Sammlung Zi bu yu (“Woriiber der Meister nicht
sprach”; spdtestens 1796 publiziert) — als Teil seines Alterswerks veroffentli-
chen, nachdem er sich in der Gelehrtenwelt der Qianlong-Zeit bereits lingst
einen bedeutenden Namen gemacht hatte. J1 YUN und YUAN MEI konnten sich
die Assoziation mit dem potenziell immer noch notorischen Genre der “Geister-
geschichten” offenbar ohne Imageschaden leisten. YUE JUN war insofern freilich
ein anderer Fall, denn er verdffentlichte den ersten Teil seiner Sammlung im
jungen Alter von 26 Jahren, also bereits 1792, noch bevor er 1801 die entschei-
dende Priifung zum juren bestand. Damit erschien seine Sammlung aber noch
wenige Jahre vor denjenigen seiner viel dlteren und im Gegensatz zu ihm Uber-
aus prominenten Zeitgenossen.



REZENSIONEN — COMPTES RENDUES — REVIEWS 275

Eine schone Auswahl aus JI YUNs Sammlung hat uns vor zwei Jahrzehnten
der Ubersetzer Konrad HERRMANN prisentiert (Leipzig und Weimar: Gustav
Kiepenheuer, 1983); “einige Kostproben” aus YUAN MEIs Werk konnte der
Ubersetzer des hier zu besprechenden Bandes, Rainer SCHWARZ, unter dem
Titel Chinesische Geistergeschichten im Insel-Verlag (Frankfurt/M. und Leip-
zig, 1997) platzieren und im Taschenbuchformat hoffentlich an eine breitere Le-
serschaft bringen. Die grossziigige Auswahl an Ubersetzungen aus dem Er shi
lu, die uns Rainer SCHWARZ in Zusammenarbeit mit Hartmut WALRAVENS unter
dem Titel Geschichten vom Hérensagen vorgelegt hat, wurde hingegen in der
wissenschaftlichen Reihe “Asien- und Afrika-Studien der Humboldt-Universitit
zu Berlin” publiziert. Durch diesen Umstand wird die Verbreitung dieses Bandes
wohl auf den engsten akademischen Zirkel beschrinkt bleiben. Das ist grund-
sitzlich zu bedauern, denn die solide und sorgfiltige Arbeit des Ubersetzers
hitte auch in diesem Falle ein breiteres Publikum verdient gehabt. Allerdings
bleibt fraglich, inwiefern eine breitere Leserschaft tatsdchlich Gefallen gefunden
hétte an dieser Sammlung. Und dies liegt keineswegs am peripheren Status des
Werks, der durch das konsequente Fehlen von Eintrdgen in den géngigen west-
lichen Referenzwerken zur chinesischen Literatur bestédtigt wird. Die Probleme
sind vielmehr im Wesen des Genres selber zu suchen sowie wohl auch bei der
Textauswahl.

Im vorliegenden Band enthalten sind ein biographisches Vorwort des Uber-
setzers, “Uber Yue Jun” (S. 7-13), welches die nicht sehr reichhaltig iiberliefer-
ten lebensgeschichtlichen Daten zu diesem Autor zusammentragt und ein wenig
in den historischen Zusammenhang stellt. Die darin etwas unklar behandelte
Publikationsgeschichte des Er shi lu wird durch eine “Bibliographische Notiz”
(S. 143) des Herausgebers etwas erweitert, bleibt aber unvollstdndig. Dazu kann
hier nachgetragen werden, dass geméss dem Vorwort des Autors das Skript der
12 Kapitel (juan) umfassenden ersten Serie der Sammlung 1791 vollstindig
vorlag und 1792 fiir den Druck vorbereitet wurde. Die Entstehung der zweiten
Folge (Er bian) der Sammlung profitierte insofern von der Veroffentlichung der
ersten, als einige Leser durch die Lektiire der ersten Serie ermutigt wurden, dem
Autor ihre eigenen Geschichten mitzuteilen, wodurch sie ihm ausreichend Stoff
fir einen Folgeband lieferten. Bereits 1794 war die Arbeit an diesem 8 Kapitel
umfassenden zweiten Teil abgeschlossen. Die zweite Folge wurde aber offenbar
nicht mehr zu Lebzeiten des Autors verdffentlicht, sondern erst in der auf 1824
datierten Neuausgabe mit aufgenommen.

Der Herausgeber hat sich dafiir entschieden, dem Ubersetzungstext die chi-

nesische Textvorlage nach einer Ausgabe in vereinfachten Schriftzeichen von
1991 (Ji’nan: Qi Lu shushe [erratum: Jinan: Jilu shushe]; S. 142) im Anhang



276 REZENSIONEN — COMPTES RENDUES — REVIEWS

beizugeben. Dies begriindet er mit dem Hinweis auf eine angebliche geringe
Verfiigbarkeit des Textes. Hierzu ist allerdings zu bemerken, dass neben der
Referenzausgabe immerhin noch zwei weitere moderne, vollstindige und edito-
risch kompetent betreute Ausgaben bekannt sind: (1) Hg. CHEN SHUGUO
(Changsha: Yue Lu shushe, 1986); und (2) Hg. SHI JICHANG (Changchun: Shidai
wenyi chubanshe, 1987). Insofern kann man dem Herausgeber hinsichtlich der
behaupteten Obskuritit des Textes nicht ganz beipflichten. Eine Wiedergabe des
chinesischen Quellentextes hitte sich allenfalls bei einer seltenen dlteren Aus-
gabe gerechtfertigt. Der im Anhang mitgelieferte, immerhin rund 50 Buchseiten
umfassende, doppelseitig und um 90° gedreht wiedergegebene Text in verein-
fachten Schriftzeichen erscheint hingegen nicht nur unnétig, sondern in der vor-
liegenden Form auch in mehrfacher Hinsicht als eine ungeeignete Losung. Weil
ndmlich nur die Quellentexte der ausgewéhlten iibersetzten Einzeltexte wieder-
gegeben sind (d.h. zusammengeschnipselt wurden), ist der Text flir wissen-
schaftliche Referenzzwecke unbrauchbar. Andererseits sind aber etwa die Kom-
mentare des Autors (jeweils eingeleitet mit der Phrase: Feifei Zi yue [“Meister
Nein-Nein spricht”]), die konsequent nicht libersetzt wurden, im chinesischen
Text dennoch erhalten geblieben. Ebenfalls storend wirkt der Umstand, dass die
Paginierung der Referenzausgabe nicht bei 1 beginnt, sondern bei 149. Statt
eines Nachweises der “Fundstellen” (S. 145-146), der kaum mehr bietet als ein
Inhaltsverzeichnis, hdtte man sich vom Herausgeber lieber Angaben zur Ein-
teilung in Kapitel (juan) sowie zu den nicht libersetzten Texten, die zumindest
dem Titel nach hitten aufgefithrt werden kénnen, gewtlinscht.

Von den 199 Einzeltexten, die in den 20 Kapiteln der beiden Teile des Er
shi lu enthalten sind, wurden 84, also rund 42%, Ubersetzt. Allerdings hat der
Ubersetzer gerade die lingeren Texte mehrheitlich nicht beriicksichtigt, sodass
umfangmadssig vielleicht nur etwa ein Drittel des Textmaterials iibersetzt wurde.
Dass gerade die lingeren Texte beiseite gelassen wurden, ist insofern bedauer-
lich, als meist gerade diese erst jenen Grad an erzdhlerischer Komplexitit auf-
weisen, der sie auch als literarische Texte interessant macht. Von den fiunf Tex-
ten aus dem Er shi [u, die in einer kiirzlich erschienenen, vorziiglichen Antholo-
gie Qing-zeitlicher klassischer Erzdahlungen als reprasentative Beispiele aufge-
nommen wurden,' hat der Ubersetzer leider nur gerade einen beriicksichtigt.
Uber die Textauswahl ldsst sich natiirlich stets streiten, da verschiedene Leser
bekanntlich immer auch unterschiedliche Interessen und Kriterien mitbringen.

1 Vgl. Guti xiaoshuo chao: Qingdai juan, Hg. CHENG YIZHONG et al. (Beijing: Zhonghua
shuju, 2001), S. 218-232.



REZENSIONEN — COMPTES RENDUES — REVIEWS 277

Die Kurz- und Kiirzesttexte, die vom Ubersetzer mehrheitlich ausgewéhlt wur-
den, konnen jedoch in manchen Fillen nicht als Erzdhlungen — und erst recht
nicht als “Novellen”, als welche der Untertitel des Bandes sie bezeichnet — gel-
ten, da sie den Minimalkriterien eines erzahlerischen Textes oft nicht gentligen.
Die Qualitét der Texte im Er shi [u ist denn auch sehr unausgewogen, was, pro-
duktionsésthetisch betrachtet, sicherlich auch die Arbeitsweise des Autors spie-
gelt, der die miindlichen Erzdhlungen von Gewahrspersonen verschriftlichte. Die
Informanten, die in einigen Texten namentlich erwéhnt sind und teilweise identi-
fiziert werden konnten (vgl. S. 135), verfligten wohl iiber sehr unterschiedlich
ausgepragte erzéhlerische Talente. Im Unterschied etwa zu PU SONGLING, der
seine gesammelten narrativen Ausgangsmaterialien jeweils zu Kunsterzédhlungen
weiterentwickelte, beliess YUE JUN viele seiner Quellenmaterialien gewisser-
massen im Rohzustand, sodass wir es teilweise mit ziemlich kruden und banalen
Berichten zu tun haben. Wihrend mehrere Texte Witzen zumindest &hneln (z.B.
“Das Grab von Fangbos Lustknaben”, S. 69, oder “Herr Pi”, S. 97), handelt es
sich bei den unter dem Titel “Unachtsamkeiten” (Wangwu, S. 128-130) ver-
sammelten acht Kurztexten eindeutig um eine Serie von Witzen zu einem be-
liebten Themenbereich des Humors. Dass der Ubersetzer auch solche Texte in
seine Auswahl aufgenommen hat, l4sst sein Bemiihen erkennen, das Er shi lu in
seiner ganzen Bandbreite zu repridsentieren.

Thematisch bietet uns das Er shi lu vor allem eine breite Palette der vielfal-
tigen Themen und Figuren des Seltsamen und Wunderbaren. Dem Genre ent-
sprechend iiberwiegen Beschreibungen unheimlicher Erfahrungen der Men-
schenwelt mit der Geisterwelt. Dennoch wire es ungerechtfertigt, die Texte der
Sammlung pauschal als “Gespenstergeschichten” abzutun, obwohl auch welche
darunter sind. Als Grundprinzip der Geschichten ldsst sich erkennen, dass das
Seltsame ergriindet, motiviert und dadurch gleichsam bedeutsam gemacht und in
die Menschenwelt eingeordnet wird. Als ein schones Beispiel dafiir darf die
Geschichte “Der Schnee als Ehevermittler” (Xue mei, S. 32-34) gelten, ein er-
zdhlerisch rigide und mit prdzisem Detail gestalteter Text, der diesbeziiglich
leider eher eine Ausnahme innerhalb der Sammlung darstellt: Zwei gegensatzli-
che junge Frauen aus dem gleichen Dorf heiraten am selben Tag. Ein heftiger
Schneesturm fiihrt dazu, dass die Brautsidnften verwechselt werden, wodurch die
reiche Braut zur Familie des armen Brautigams gebracht wird und umgekehrt.
Diese verkehrte Zuordnung wird von den Familien der Brautpaare aber als Fii-
gung des Himmels gedeutet und akzeptiert. Die Schicksale werden nachtréglich
vom Himmel auch wieder ausgeglichen. In “Die Tochter der Familie Qian”
(Qian shi nii, S. 25-26) geht es ebenfalls ums Heiraten, wobei hier allerdings ein
Geistwesen fiir Verwirrung sorgt, denn die Braut verdoppelt sich: Wie kann nun



278 REZENSIONEN — COMPTES RENDUES — REVIEWS

die gespenstische Doppelgéngerin vom Original unterschieden werden? Der
Trick der Brautmutter, die korperliche Beweglichkeit der duplizierten Bréute auf
die Probe zu stellen, wobei die richtige Braut sich durch ihre Ungelenkigkeit zu
erkennen gibt, kommentiert indirekt auch einen Aspekt der damaligen Lebens-
bedingungen der Frauen.

Die Geisterwelt folgt zwar ihrer eigenen Handlungslogik, in manchen Fail-
len fehlt aber auch schlicht jegliche Auflosung des Problems — gleichsam die
Pointe. In “Deng Schattenlos” (Deng Wuying, S. 16) verselbstindigt sich der
Schatten eines Menschen, wird zundchst zum willfdhrigen Diener, der sich nach
den Wiinschen seines Besitzers verwandelt. Schliesslich 10st er sich aber ganz
vom Korper seines Herrn, reist fort und hinterldsst einen schattenlosen Men-
schen. An diesem Text frappiert vor allem die Idee, zu der sich Peter Schlemihls
wundersame Geschichte allerdings nur auf den ersten Blick assoziiert. Eine
ebenfalls komparativistisch interessante Idee findet sich in “Der Maler” (Huashi,
S. 39). Der darin beschriebene physische Eintritt des Malers in das von ihm ge-
malte Bild schliesst zundchst einmal nahtlos an bekannte daoistische Mikrokos-
mos-Makrokosmos-Vorstellungen an. Indem jedoch die Idee, “in das Bild hin-
einzusteigen”, offenbar durch dessen durch die zentralperspektivische Darstel-
lung bewirkte Illusion rdumlicher Tiefe — “wie auf einem europédischen Bild” (lei
Xiyang hua) — inspiriert ist, wird dieser erzdhlerisch ansonsten unbedeutende
Text kulturgeschichtlich interessant (vgl. die Anmerkung des Ubersetzers, S.
133-134).

Zwei ebenfalls erwdhnenswerte Erzdhlungen befassen sich mit den geisti-
gen Grundvoraussetzungen des Biicherstudiums. In “Der Beamte in Lila” (Zi yi
li, S. 56-57) will ein reicher Kaufmann seinen Sohn mit allen Mitteln zu einem
Gelehrten machen, um dadurch ihm und sich selber das Prestige der Bildung zu
verschaffen. Nachdem aber dem beschriankten Sohn die Biichergelehrsamkeit
auch nach Jahren des Studiums vollig fremd geblieben ist, gerdt der Vater in
Wut und bringt ihn im Affekt um. Als der Sohn jedoch ins Leben zuriickkehrt,
zeigt er nun die verbliiffendsten geistigen Fahigkeiten. Die wundersame Wand-
lung wird damit begriindet, dass ihm im Jenseits das Herz (d.h. das Geistesor-
gan) ausgewechselt worden sei. In der Erzahlung “Chen Zhu” (Chen Zhu, S.
114-116) wird in einer interessanten Laborsituation das Verhéltnis des Biicher-
wissens zum Weltwissen und damit die Frage der Referentialitdt thematisiert:
Ein junger Mann liest ohne jegliche Voraussetzungen und abgeschirmt von der
Welt im Selbststudium eine grosse Menge Biicher. Beim Versuch, seine Umwelt
mit Hilfe der unverstandenen Biichern zu deuten, unterlaufen ihm die groteske-
sten Missverstidndnisse. In solchen Texten wird auch ein Zusammenhang zur Le-
benswelt des Autors selber ansatzweise greifbar.



REZENSIONEN — COMPTES RENDUES — REVIEWS 279

Hinsichtlich des ethischen Horizonts der Geschichten im Er shi lu dominie-
ren volksreligiose, neokonfuzianische und daoistische Ideen, wiahrend buddhisti-
sche Themen nur am Rande vertreten sind (Ausnahme: “Der Monch in den Lu-
shan-Bergen” [Lushan seng, S. 116-118]). Als Grundprinzip von Gerechtigkeit
herrscht ein universales, auch von der Geister- und Gotterwelt durchgesetztes
Vergeltungsdenken, wie es auch in der langeren vernakuldren Erzdhlung (sog.
huaben) allgegenwirtig ist. Die landlaufigen erzéhlliterarischen Topoi und Figu-
rentypen (Unsterbliche, Bettler, Fischer, Recken, Fiichsinnen usw.) werden oft
recht konventionell behandelt. In Ausnahmefédllen kommt es zwar zur Brechung
eines gingigen Musters, welche allerdings ihrerseits bereits wieder zur Konven-
tion geworden war, wie z.B. im Falle der Gliick statt Verderben bringenden
Flichsin in “Der Kaufmann aus Shu” (Shu shang, S. 36-37). Eine auffillige the-
matische Konzentration ldsst sich im Bereich “ritterlicher” (xia) Rollen und
Verhaltensweisen erkennen, welcher wahrend der Qing-Zeit tatsdchlich deutlich
an Beliebtheit gewann (vgl. S. 47-48, 92-93, 94-95, 97-99, 101-102, 106-109,
124-127). Gerade an dieser Thematik lasst sich aber eine starke Tendenz zum
Topischen erkennen.

Wihrend YUE JUN wohl tatsdchlich viele seiner Geschichten nach miindli-
chen Berichten von Freunden und Bekannten niederschrieb, griff er im Falle von
“Hier war ich” (Wolaiye, S. 82-83) wohl eindeutig auf eine schriftliche Vorlage
zuriick. Der Autor vermerkt zwar lediglich, “dieser Vorfall konnte eine[r] Er-
zdhlung aus der Song-Zeit entstammen” (S. 83), aber er scheint die einzige be-
kannte frithe Version dieser Geschichte liber den Einbrecherkonig von Hang-
zhou wohl auch gekannt zu haben.” Der kundige Ubersetzer hat es nicht ver-
sdumt, auf diese mutmassliche Quelle hinzuweisen (S. 137). An dieser Stelle ist
ein Lob auf den ungewohnlich ausfilhrlichen Anmerkungsapparat (S. 131-141)
anzubringen, in welchem der Ubersetzer keineswegs nur Sacherlduterungen auf-
genommen hat, sondern mitunter auch Hinweise auf motivliche Parallelen in
anderen Texten oder mogliche Quellen. Allerdings hitten die Quellenverweise
um einiges préziser ausfallen diirfen. Zudem setzen die diversen sekundaérlitera-
rischen Kurzverweise eigentlich einen bibliographischen Nachweis voraus, der
offenbar schlicht vergessen wurde.

Man merkt dem Ubersetzungstext durchwegs an, was fiir ein erfahrener und
sicherer Ubersetzer Rainer SCHWARZ ist. Auch iibersetzerische Schwierigkeiten
wie Wortspiele oder Missverstdndnisse (z.B. S. 55) meistert er souverdn. Der

2 SHEN CHU, Xie shi (Baibu congshu jicheng), S. 8b-10b; vgl. LING MENGCHU, Erke paian
Jjingqi (2 Bde., Xianggang: Gudian wenxue chubanshe, 0.J.), Kap. 39, Bd. 2, S. 754-756.



280 REZENSIONEN — COMPTES RENDUES — REVIEWS

gewihlte lakonische deutsche Sprachstil entspricht der sprachlichen Okonomie
der Vorlage recht genau. Dass sich das Lesevergniigen an diesem Band dennoch
in Grenzen hélt, liegt vielmehr an der Textauswahl, die sich wohl eher auf die
langeren Texte hitte konzentrieren miissen, sowie am heterogenen Grundcha-
rakter des Er shi lu. Religionswissenschafter, Ethnologen und Volkskundler wer-
den insgesamt wohl eher ihre Freude an diesem Buch haben als die Literaturwis-
senschafter, denn an erzihlliterarisch einigermassen interessanten Texten findet
sich in der getroffenen Auswahl leider nicht viel mehr als ein Dutzend. Insofern
und angesichts der eindeutig akademischen Positionierung der Publikation wire
ein analytischer Motivindex zu allen Texten der Sammlung eine willkommene
Zugabe gewesen.

Roland ALTENBURGER (Ziirich)



	Rezensionen = Comptes rendues = Reviews

