
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 58 (2004)

Heft: 1

Artikel: Narrative Strukturen des Erzählers über heilige und ihre Gräber in
Afghanistan

Autor: Rzehak, Lutz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147627

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147627
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NARRATIVE STRUKTUREN DES ERZÄHLENS ÜBER
HEILIGE UND IHRE GRÄBER IN AFGHANISTAN

Lutz Rzehak, Bamberg

Abstract: Narrative Structures of Discourse about Saints and Their Graves in
Afghanistan

The paper aims to analyse the verbal behaviour of people in Afghanistan when they are talking
about holy persons and places. It is based upon fieldwork which was carried out in Northern
Afghanistan in 1996 and in Southwestern Afghanistan in 2001. It is argued here that oral communication

about saints and holy places can be regarded as a field of communication with its own
narrative structures and signification mechanisms. Texts which are produced in this discourse are
intended mostly to answer real or implied questions about the holiness of a person or place, and

thus show common features of finality. The structure of these texts may differ depending, among
other things, on the amount of information which is available, and on the question of whether self-
reference is considered necessary by a speaker or not. If information is limited to the name of a

holy person or place, those parts ofthe name which underline the godly and pious character (e.g.

sayed, molla, hagï, xäga, pïr etc.) may serve as sufficient proof of sanctity. Nevertheless, contaminations,

telescoped words, or associative wordplay with personal names and toponyms are often
used to present a saint in a more holy way. If more information is available, narration is focused on

single events which are understood as manifestations of holiness. Correlating such events temporally,

causally and finally, a speaker may generate more or less elaborated stories which structurally

follow the example of a well established genre in Afghan oral literature known as rewäyat.
Texts of this type affect emotionally, and are therefore of high argumentative strength. Some types
of events are included repeatedly in narrations about holy persons and places and can be regarded
as well-established topoi of this discourse. When self-reference is considered necessary by a speaker

to explain his own relation to a holy person or place, the main plot concerning manifestation of
holiness may be interwoven with a subsidiary plot concerning the speaker's personal history.

0. Einleitung

Gilt es ein Problem zu lösen, wenden sich Menschen in Afghanistan gern an

Heilige oder sie besuchen Orte, die in der einen oder anderen Weise mit heiligen
Personen in Verbindung stehen. Solche Personen und Orte erfahren in weiten
Teilen der Bevölkerung eine besondere Verehrung. Auch wer sich für aufgeklärt

AS/EA LVIII'1'2004, S. 195-229



196 LUTZRZEHAK

hält und deshalb sogar in einer schweren Notlage kaum einen Heiligen um Hilfe
bitten würde, ist erfahrungsgemäss trotzdem gut über die bedeutsamsten Heiligen

in seiner Region informiert und kennt die wichtigsten Orte der lokalen
Heiligenverehrung. Selbst die Verfechter einer reinen Lehre des Islam, die diese

Form der Heiligenverehrung aus ihrem Glaubensverständnis heraus kategorisch
ablehnen, kommen nicht umhin, solchen als heilig angesehenen Personen und
Orten ihre besondere Aufmerksamkeit zukommen zu lassen, und sei es nur
deshalb, um - wie zuletzt unter den Taliban geschehen - den damit verbundenen

Kult zu unterbinden. Es liegt nahe, dass die besondere Rolle von Heiligen und

Orten, die mit ihnen in Verbindung stehen, auch einige besondere Formen des

Sprachverhaltens bewirkt, sobald von ihnen die Rede ist.

Einige Aspekte dieses Sprachverhaltens sollen in diesem Beitrag untersucht
werden. Im Sinne einer pragmatischen Sprachbeschreibung möchte ich zeigen,
dass das Erzählen über Heilige und ihre Gräber oder über andere Orte, die mit
ihnen in Beziehung gebracht werden, oft nach festgelegten Mustern erfolgt, die
eine narrative Strukturierung erkennen lassen. In diesem Zusammenhang soll
die Frage gestellt werden, ob elementare sprachliche Handlungen des Erzählens
über heilige Personen und Orte mit der Generierung bestimmter Texttypen
einhergehen, die wiederholbaren Prinzipien folgen, das heisst eine ähnliche Art von
Finalität aufweisen, gleichartige formale oder argumentative Standards besitzen,
und deshalb in einer generalisierenden Weise als Diskursuniversum angesehen
werden können. '

Gegenstand dieser Untersuchung sind also nicht primär die Heiligen oder
die Orte, die mit ihnen in Verbindung gebracht werden. Gegenstand dieser

Untersuchung ist auch nicht unmittelbar das in ihrem Umfeld stattfindende

Kultwesen, sondern der mündliche Diskurs, der über heilige Personen und Orte

geführt wird.2

Zu den Begriffen elementare sprachliche Handlung, Texttyp und Diskursuniversum vgl.
Schlieben-Lange, 1983:139-140.

Einen Überblick über Heiligenverehrung und Wallfahrtswesen in Afghanistan gibt Dupree,
1976. Eine sehr detaillierte Untersuchung über Wallfahrtsorte und Wallfahrtswesen im
Raum Kabul, der gelegentlich auch Erzählungen über Heilige beigefügt sind, bietet Einz-

MANN, 1977. Die Angaben bei XalIl, 1339 beziehen sich ebenfalls auf Kabul, beschränken

sich aber auf eine Nennung der Heiligen und eine Beschreibung ihrer Gräber. Andreev,
1927:56-62 berichtet über Heiligengräber in Pangsir. Zu vergleichenden Angaben über

Heiligenverehrung und Wallfahrtswesen in benachbarten Regionen siehe u.a. Basilov,
1977; Einzmann, 1988; Pastner, 1978 und 1984; Chambert-Loir / Guillot, 1995 sowie

Kriss / Kriss-Heinrich, 1960.



Narrative Strukturen des Erzählens... 197

Die Auswertung des Quellenmaterials muss hermeneutisch sein. Die zu

analysierenden Formen von Mündlichkeit sind jedoch durch eine Reihe von
Umfeldern bestimmt, unter denen die Sprechsituation, also die räumlich-zeitlichen

Gegebenheiten einer sprachlichen Handlung, neben anderen Rahmenfaktoren

wie Kontext, Region, Gesprächskonventionen und - im multilingualen
Milieu Afghanistans nicht zu vergessen - die jeweilige Einzelsprache eine

vorrangige Bedeutung besitzt.3 Um diese Bedingungen und Umfelder des Sprechens
in gebührender Weise berücksichtigen zu können, ist diese Untersuchung
exemplarisch ausgerichtet und verzichtet auf quantitative Methoden im Sinne einer

Aufstellung und Auswertung der zahlenmässigen Ergebnisse von Massenuntersuchungen.

Die Untersuchung basiert überwiegend auf Materialien, die ich 1996 mit
Ingeborg Baldauf (Berlin) bei einer gemeinsamen Reise in die nordafghanischen
Provinzen Balx, Faryäb und Güzgän gesammelt habe. Dabei haben wir
annähernd zwanzig Wallfahrtsorte besucht, wo neben Erhebungen zur äusserlichen

Gestalt der Wallfahrtsorte und zum Wallfahrtswesen auch zahlreiche Interviews
mit Personen durchgeführt wurden, die diese heiligen Orte betreuten, zur Wallfahrt

aufsuchten, die nur von ihnen gehört hatten oder aufgrund eines offiziellen
Amtes damit zu tun hatten. Weitere Materialien habe ich im Spätsommer 2002

bei einer Reise in die südwestafghanische Provinz Nimröz sammeln können.

Im Mittelpunkt stehen Erzählungen über zwei strukturell verschiedene

Heiligengrabkomplexe, von denen sich eins mit dem Namen Sayed 'Abbäs Aqä
im Zentrum der Stadt Mazär-e Sarif befindet und das andere mit dem Namen
Mïr Qäsem Gän in einem ländlichen Gebiet in der näheren Umgebung dieser

3 Zur Theorie der Umfelder des Sprechens und ihren Typen vgl. Coseriu, 1975:278-285.
4 Da sich diese Arbeit mit ausgewählten Aspekten von Mündlichkeit befasst, werden afghani¬

sche Eigennamen, Begriffe und Textausschnitte in einer phonologisch orientierten
Umschrift wiedergegeben. Um den in Afghanistan verbreiteten Formen von Mehrsprachigkeit
gerecht zu werden, verwende ich für alle dies betreffenden sprachlichen Einheiten, die -
wenn nichts anderes vermerkt ist - in Persisch (Dari), gelegentlich aber auch in Paschto und

Belutschi angeführt werden, ein einheitliches Umschriftsystem. Beim Persischen wird die

für Afghanistan charakteristische Aussprache mit den mag-/!w/-Lauten ë und ö berücksichtigt.

Lange oder beständige Vokale werden - im Interesse einer Einheitlichkeit der

Umschrift für alle relevanten Sprachen - auch dann durch ein entsprechendes Transkriptionszeichen

gekennzeichnet, wenn in der betreffenden Sprache keine phonemisch relevante

Opposition zu einem qualitativ gleichwertigen Kurzvokal vorliegt. Zur besseren Identifizierung
der angeführten sprachlichen Einheiten werden schriftsprachliches 'Ain und Hamza auch

dann markiert, wenn sie (wie zum Beispiel 'Ain am Wortanfang) phonologisch nahezu

bedeutungslos sind.



198 LUTZRZEHAK

Stadt. Die strukturelle Verschiedenheit dieser Wallfahrtsorte resultiert aus dem

unterschiedlichen Grad ihrer Etablierung als Heiligengrab sowie aus dem

ungleichen Ausmass ihrer Bekanntheit und Popularität. Ergänzend wird auf
Erzählungen über andere Heilige und ihre Gräber Bezug genommen.

1. Einige terminologische und glaubensinhärente Grundlagen des

Sprechens über heilige Personen und Orte

Heilige werden in den meisten Sprachen Afghanistans als bozorg (Plural: bozor-

gänf oder walï (Plural: awliyä)6 bezeichnet. Auf Paschto ist mitunter auch das

Wort audäl (Plural: audälän, audälüna) zu hören, das darüber hinaus "Einsiedler"

bedeutet. Gelegentlich können Heilige auch mit dem Wort pïr (Plural:
pïran)1 angerufen werden, das in einem mystischen Kontext normalerweise das

Oberhaupt eines Derwischordens oder einen Meister benennt. Als Appellativum
kann neben dem Namen eines Heiligen auch das Wort xäga (Plural: xägagän)
eingesetzt werden.

Da der Islam keine offizielle Heiligsprechung kennt, ist es nicht immer
einfach, festzustellen, ob eine Person als heilig gelten kann oder nicht. Es ist
zunächst und vor allem eine Glaubensfrage. Dennoch sind bestimmte Formen einer

Legitimation als bozorg oder walï notwendig, um den Glauben hervorzubringen
und am Leben zu halten.

Als bozorg oder walï gilt, wer Gott nahe ist und dem Gott nahe ist. Personen,

die als heilig gelten, können deshalb auch als mard-e xodä - "Mann, Freund

Gottes" verstanden werden. Als heilig wird angesehen, wer von Gott mit einer
bestimmten Kraft ausgezeichnet wurde. Heilige gelten daher als Träger einer

göttlichen Segenskraft - barakat (Plural: barakat).9 Diese Segenskraft gilt als

Geschenk Gottes an einen von ihm auserwählten Menschen. Grundsätzlich kann
barakat jedem Menschen zuteil werden.

5 Von Persisch: bozorg - "gross"; "achtenswerte Person". Auf Paschto auch bzdrg ausgespro¬
chen.

6 Von Ar. waliya - "nahestehen", "Freund, Helfer, Beistand, Beschützer sein".
7 Von Persisch: pïr - "alt" (über Menschen und Lebewesen); "Alter", "Greis".
8 Aussprachevarianten: xwäga, xüga (Persisch), xoga (Paschto), xwäga (Belutschi). Sonstige

Bedeutungen: "Herr", "reicher Händler oder Grundbesitzer"; "Eunuch".
9 Von Ar. baraka, sonstige Bedeutungen im Persischen: "Überfluss", "gutes Leben", "Wohl¬

stand".



Narrative Strukturen des Erzählens... 199

Einige Personen gelten bereits aufgrund ihrer Abstammung als Freunde

Gottes und damit als Träger von barakat. Hierzu zählen in erster Linie die
direkten Nachfahren des Propheten - sayed (Plural: sädät).

Nach weit verbreiteter Meinung kann barakat unabhängig von Abstammung

oder sozialem Status auch eine Belohnung Gottes für eine besonders fromme,

ganz und gar auf Gott gerichtete Lebensweise sein. Eine solche Lebensweise

mag zwar für viele Gläubige als erstrebenswert gelten, aber sie ist mit grossen
Entbehrungen und Selbstaufopferungen verbunden, die nicht jeder erbringen
kann (oder will). Aus diesem Grund sagt man über jemanden, der gezeigt hat,
dass er eine vollkommen auf Gott gerichtete Lebensweise führen kann, mitunter

besyär zahmat kasïda - "er hat sich sehr bemüht / angestrengt". Weil die Kraft
für solche Anstrengungen nicht jedem Gläubigen gegeben ist, herrscht die
Vorstellung vor, dass Gott seinen Freunden hilft, ein solches Leben zu führen. Eine

auf Gott ausgerichtete Lebensweise ist also zugleich Bedingung, um Gottes
barakat teilhaftig werden zu können, wie auch ein Ausdruck dessen, dass jemand
über barakat verfügt.

Solche Träger von barakat werden als saxs-e mazhabï- "religiöse, fromme
Person", saxs-e dïnddr - "gläubige Person" oder als saxs-e bozorgwär -
"ehrwürdige, verdienstvolle Person" bezeichnet. Als besonders verehrungswürdig
gelten Personen, deren gottesgefälliger Selbstverzicht mit ausserordentlichem
Grossmut und der Bereitschaft, Almosen zu geben, einhergeht. Sie werden mit
dem Attribut saxï- "freigebig", "edelmütig", "hochherzig" versehen.

Auch das Verhalten der Mystiker wird gern mit Kräften in Verbindung
gebracht, über die nur Freunde Gottes verfügen können. Wanderderwische und

Asketen (darwës, malang, faqïr)w oder Einsiedler, die sich oft in der Nähe von
Friedhöfen aufhalten, gelten ebenfalls als Träger von barakat.

Dass eine gottgefällige Lebensweise zugleich Bedingung dafür und
Ausdruck dessen ist, zu den Freunden Gottes zu gehören, zeigen auch die Namen,
unter denen viele Heilige in Erinnerung behalten werden. Epitheta wie hdgï -
"Wallfahrer nach Mekka", sayed - "Nachfahre des Propheten", mollä - "Mulla",
sufi- "Sufi", maulawï- "geistlicher Lehrer" und ähnliche Attribute aus dem

religiösen Bereich sind beliebte Namensbestandteile von Personen, die auch lange
über ihren physischen Tod hinaus als heilig angesehen werden und deren
Grabstätten deshalb zu Wallfahrtsorten wurden.11 Aber auch die liebevollen Anrede-

Auf Paschto auch: darwëzgar, xästgar, pakïr.
Zum Beispiel: Sayed 'Älem Gän Äqä, Sayed Habib Gän, Sayed 'Abbäs Äqä (alle in Mazär-e

âarïf, ausführlicher zu letzterem auf S. 214 f.), Sayed Yüsof öän und Süfi 'Abdolqäder



200 Lutz Rzehak

formen bäbä - wörtlich: "(Gross-)Väterchen" und bei weiblichen Heiligen bïbï-
"(Gross-)Mütterchen" sowie Ehrenbezeichnungen wie sah - "König" und mïr I
amïr - "Fürst", "Herrscher", gawänmard - "edel", "grossmütig"; "Jüngling"
oder einfach äqä "Herr" sind beliebte Bestandteile der Namen von Heiligen
geworden.12

Mitunter werden übernatürliche Fähigkeiten nicht allein mit Gottes Segenskraft

- barakat erklärt, sondern auch mit dem Wirken von Geistern (genn, Plural:

gennhä oder agenna) in Verbindung gebracht.13 Über jemanden, der von
Dschinns heimgesucht wird, heisst es ö-rä genn gereft - "er ist von Geistern
besessen". Da solche Geister gewöhnlich in grosser Zahl, also wie eine Armee

(laskar), auftauchen, sagt man über eine betroffene Person auch laskar-as ämad

- "seine Armee ist gekommen". Die Dschinns können die aussergewöhnlichsten
Fähigkeiten verleihen und die befallenen Personen zum Beispiel in Sprachen

sprechen lassen, die sie ansonsten nicht beherrschen. Gibt jemand plötzlich
Äusserungen von sich, die von anderen als Urdu identifiziert werden, dann heisst es

laskar-as az hendüstän ämad - "sein Heer [von Geistern] ist aus Indien
gekommen".14 Personen, die von Geistern besessen sind, werden im Allgemeinen als

dewäna - "verrückt" bezeichnet. In die Nähe der Freunde Gottes wird deshalb

nur gestellt, wer in der Lage ist, diese Geister auch zu kontrollieren. Über ihn

sagt man dann ö pädsäh-e gennhä-st - "er ist der König der Dschinns" oder ô

tasxïr-e gennhä-st - "er ist ein Dschinn-Beschwörer", "er ist Sieger über die

Dschinns". Solchen Personen wird dann zum Beispiel auch die Begabung
zugeschrieben, mit Hilfe der Geister in die Ferne sehen zu können und zu erkennen,
ob jemand, der sich an einem anderen Ort befindet, Probleme hat. Diese Begabung

des in die Ferne sehenden Wahrsagens nennt man häzerät kardan. Wer

Argomandi (beide in Dehdädi, Provinz Balx), Molla Aka (in Sebergän), Hägi Faiz Mohammad

Gän, Hägi Allähyär (beide in Xäbgäh, Provinz Nimrüz), Molla Karam (in Kang,
Provinz Nümrüz). Zu weiteren Beispielen vergleiche die Namen der Heiligengräber von Kabul

beiEiNZMANN, 1977:119-293, und Xalîl, 1339.

12 Zum Beispiel: Bäbä-ye Qambar (in Mazär-e Sarïf), Sah Pahlawän und Bibi Nüsin (in Seber¬

gän), Mir Qäsem Gän (in Dehdädi, Provinz Balx, ausführlicher hierzu auf S. 219 ff),
Gawänmard-e Qassäb (in Balx), Bäbä-ye Xwäggir, Faiz-e Mir 'Abbäs (in Kang, Provinz

Nimrüz), Amirän (in einem gleichnamigen Ort, Provinz Nimrüz, ausführlicher hierzu auf S.

208), öawänmard-e Qassäb (in Balx). Zu weiteren Beispielen vergleiche die Namen der

Heiligengräber von Kabul bei Einzmann, 1977:119-293, und Xalîl, 1339.

13 Zu den Theologien der Dschinns vgl. Zbinden, 1953.

14 Die Begabung, unverhofft in fremden Sprachen sprechen zu können, wurde 1996 in Dehdädi

(Provinz Balx) von mehreren Personen in übereinstimmender Weise als häufigstes Kennzeichen

dafür genannt, dass jemand von Dschinns besessen ist.



Narrative Strukturen des Erzählens... 201

sich der Fähigkeit, die Dschinns kontrollieren zu können, bewusst wird, sucht oft
eine gottgefällige Lebensweise, um diese Begabung auszubauen. Nicht selten

wählt er deshalb den Weg eines Sufi.15

Das bisher Gesagte deutet bereits an: Das Heilige bedarf einer Manifestation,

um als solches erkannt zu werden. Eine ganz und gar auf Gott gerichtete
Lebensweise gilt als Hinweis darauf, dass jemand zu den Freunden Gottes
gerechnet werden kann. Noch deutlichere Zeichen von Gottesnähe und Heiligkeit
sind aussergewöhnliche Taten und Geschehnisse, deren Überzeugungskraft in
dem Masse zunimmt, wie sie die Gewohnheit durchbrechen. Es besteht der

Glaube, dass Gottes Huld (karam, lotf) seine Freunde solche Wunder vollbringen

lässt. Man nennt diese Taten und Geschehnisse deshalb karämät (Plural:
karämät) - "Huldwunder".16 Als aussergewöhnliche Taten, die auf den Besitz

von barakat hinweisen und als karämät gedeutet werden können, werden uns

im Folgenden vor allem Heilungswunder und Traumwunder begegnen wie
auch die Fähigkeit, sich einer vorsätzlichen oder unabsichtlichen Zerstörung zu
widersetzen.

Auch der Tod als sahïd - "Märtyrer" im weitesten Sinne des Wortes kann

jemanden als Heiligen erkennen lassen, aber er ist keine Conditio sine qua non,
um als Heiliger verehrt zu werden.

15 Eine Person, die nach allen in Frage kommenden Merkmalen als "lebender Heiliger"
angesehen werden darf, konnten wir 1996 in Dehdädi (Provinz Balx) im Haus der Familie

Keswari kennen lernen. Der jüngste Sohn dieser Familie, der damals kaum dreissig Jahre alt

war, hatte zunächst über die Begabung verfügt, in Sprachen zu sprechen, die er nie gelernt
hatte. Später zog er sich während der grössten Sommerhitze vierzig Tage lang in einen kleinen

Keller zurück, wo er mit niemandem sprach und sich nur von trocken Brot und Wasser

ernährte, um im Gottesgedenken (zekr) die Kontrolle über die Geister zu erlangen, die ihn
befielen. Erst als er den Keller wieder verliess, soll er jene auffallend weisse Hautfarbe

erlangt haben, die wir später bei ihm beobachten konnten. Nach seiner vierzigtägigen
Zurückgezogenheit im Gottesgedenken (cella) wählte er den Weg eines Mystikers und begann, in
seinem Dorf eine Sufi-Gemeinde des naqsbandiya-Ordens wiederzubeleben, die es dort

siebzig Jahre vorher zum letzten Mal gegeben haben soll. Er ist auch in der Lage, Dschinns

zu kontrollieren (das heisst zum Beispiel: herbeizurufen und wegzuschicken), die andere

Personen befallen. Deshalb suchen Personen, die als dewäna - "verrückt" gelten, gern seine

Hilfe. Durch seine grossmütigen Almosenfeste, die er seit seiner cella jeden Freitag in
seinem Haus veranstaltet, hat er ausserdem das Ansehen eines saxï erlangt.

16 Solche, von Gottesfreunden vollbrachten Huldwunder sind zu unterscheiden von den Zei¬

chenwundern Gottes (äyät) und den Machtwundern der Propheten (mo'gezät). Zu den

theologischen Grundlagen und Erscheinungsformen islamischer Heiligenwunder vgl. Grämlich,
1987.



202 Lutz Rzehak

Neben der notwendigen Manifestation von Heiligkeit sind zwei weitere

Glaubensprämissen zu erwähnen, um die Erzählungen über heilige Personen und
Orte im oben beschriebenen Sinn auslegen zu können:

Die Verehrung von Heiligen ist nicht auf die Zeit ihres irdischen Lebens

beschränkt. Man sagt: bozorg namëmïrad, zenda ast - "ein Heiliger stirbt nicht,
er ist lebendig", az morda-esän hamfaiz mëbïnand, arwäh-esän näzer ast - "von
seinem Leichnam erfährt man Wohltaten, sein Geist überwacht alles". Mehr
noch: Seine Fähigkeit, Huldwunder zu vollbringen, kann nach dem Tod wachsen.

In poetischer Form heisst dies: bozorgän-rä pas az mordan bozorgï bëstar

gardad- "Die Heiligkeit der Heiligen nimmt nach dem Ableben zu."
Göttliche Segenskraft ist ausserdem übertragbar. Ein Freund Gottes steht

Gott so nah, dass alle, die ihn ehren, auch von Gott verehrt werden und deshalb

auf Gottes Hilfe rechnen können. Eine Person, die mit Segenskraft beschenkt

wurde, kann andere daran teilhaben lassen. Über heilige Personen kann barakat
daher auch anderen Menschen zuteil werden. Quelle einer von Gott herab
gesandten Segenskraft können die heiligen Personen selbst sein - zu Lebzeiten wie
auch über ihren physischen Tod hinaus. Aber auch ihre Gräber sowie Gegenstände,

die ihnen gehört haben, oder Orte, an denen sie sich aufgehalten haben,
kurz gesagt alles, was mit ihnen in Berührung gekommen ist, kann Träger von
barakat sein.

Die beliebtesten Wallfahrtsorte sind deshalb Gräber von Heiligen, die als

mazär - "Heiligengrab", ziyäratgäh - "Wallfahrtsort" oder - wie die Wallfahrt
selbst - meistens einfach als ziyärat bezeichnet werden. Auch Orte, an denen

sich berühmte Heilige aufgehalten haben sollen, dienen der Wallfahrt. Solche

Stätten heissen päygäh, qadamgä(y) - beides ungefähr: "Ort mit den Spuren [eines

Heiligen]" oder nazargäh - "Ort, wo der Heilige seinen Blick ruhen liess".

Gegenstände, die heiligen Personen gehörten, werden als Reliquien meistens in

Moscheekomplexen aufbewahrt, die deshalb eine besondere Berühmtheit erlangen

und ebenfalls der Wallfahrt dienen.

Die meisten Wallfahrtsorte sind männlichen Heiligen gewidmet. Es gibt
aber auch einige Gräber von weiblichen Heiligen, so zum Beispiel das der
namhaften Dichterin Räbe'a-ye Balxi in der Stadt Balx oder das der Bïbï Nösin bei

Sebergän, die erst wenige Wochen vor unserem Besuch ums Leben gekommen
war.17 Mitunter besteht ein Wallfahrtskomplex aus mehreren Gräbern, unter
denen neben dem Grabmal des namengebenden Heiligen auch die Gräber seiner

Siehe hierzu auch Anmerkung 23 auf S. 206.



Narrative Strukturen des Erzählens... 203

Mutter, anderer Verwandter und Nachfahren oder das Grab eines Schülers sein

kann. Auch diese Gräber können in das Wallfahrtsritual einbezogen werden.

Es kommt auch vor, dass Wallfahrtstätten an Orten eingerichtet werden, die

der betreffende Heilige nie besucht hat, an denen er auch nicht begraben ist und

wo auch keine Reliquie aufbewahrt wird. Solche Stätten dienen dem Gedenken

an einen besonders hoch angesehen Heiligen und können gewissermassen als

"Aussensteilen" eines anderen ziyärat gelten. Sie befinden sich häufig bei

Wohnstätten von Mystikern und heissen deshalb meistens langar - eigentlich:
"Anker", aber auch: "Unterkunft", "Zufluchtsort".19

Aus dem Gesagten ergibt sich weiterhin: Der Status eines Heiligen ist nicht

statisch, sondern er muss dynamisch gesehen werden. Heiligkeit kann sich

plötzlich manifestieren. Ebenso plötzlich kann der Glaube an die Heiligkeit einer

Person oder eines Ortes entstehen, er kann wachsen, abnehmen und er kann auch

wieder verschwinden. Mit dem Glauben an die Heiligkeit einer Person oder

eines Ortes entwickelt sich auch die Popularität des entsprechenden Wallfahrtsortes.

Wallfahrtsorte werden aufgesucht, um ein vorhandenes Problem zu lösen

oder um Problemen vorzubeugen. Übereinstimmend wurde bei den Gesprächen
immer wieder betont, dass jeder, der einen Wallfahrtsort besucht, ein aufrichtiges

Anliegen (niyat) haben sollte - yak muräm-u maqsad, yak niyat-e säp dar
del-as därad - "ein Ziel, eine Absicht, ein reines Anliegen im Herzen trägt". Am
Wallfahrtsort werden Bittegebete (do'ä) gesprochen und der Heilige wird um
Hilfe (madad, auch: yäri, komak) angerufen. Bestimmte Heilige sind prädestiniert,

bestimmte Arten von Problemen lösen zu helfen. Wer ein spezielles Problem

hat, wird deshalb nicht immer das am nächsten gelegene ziyärat aufsuchen,
sondern er kann sich an einen Heiligen wenden, von dem bekannt ist, dass er in

vergleichbaren Fällen bereits geholfen hat. Manche Wallfahrtsorte befinden sich

in idyllischen Gegenden und werden in regelmässigen Abständen zu Erholungszwecken

(baräye tafrih - "für die Entspannung") besucht. Auch solche Besuche

gelten als fromme und gottgefällige Tat.

Das Wallfahrtswesen verfügt über eine nicht zu unterschätzende wirtschaftliche

Komponente. Personen, die mit der Bitte um Hilfe das Grab eines Heiligen

18 So zum Beispiel am Grabmalkomplex Mir Qäsem Gän in einem gleichnamigen Ort in der

Nähe von Mazär-e Sarïf. Hierzu ausführlicher weiter unten im Text ab Seite 219.

19 Zahlreiche langar wurden in Afghanistan für 'Ali errichtet, dessen eigentliches ziyärat sich

in Mazär-e Sarif befindet und dieser Stadt auch ihren Namen gab (mazär-e sarïf- "das

heilige, edle Grab"). Eine der ihm gewidmeten Wallfahrtstätten weitab von Mazär-e Sarïf ist

zum Beispiel das Langar-e Saxi (Belutschi: Saxiai langar) in Kang (Provinz Nïmrôz).



204 Lutz Rzehak

oder einen anderen Wallfahrtsort aufsuchen, sind oft zu grosszügigen Spenden
bereit, opfern Tiere oder verteilen Speisen an andere Wallfahrer. Solche Gaben
heissen nazr (Plural: nozorät), wenn sie mit einem Gelübde verbunden sind, oder

xairät, wenn es sich um sonstige wohltätige Gaben handelt. Mitunter wird die

Entrichtung einer Geldspende gleich am Eingang zu einem Wallfahrtskomplex
verlangt und somit zur Bedingung für die Wallfahrt gemacht. Spenden kommen
in erster Linie den Personen zugute, die sich als motawallï - "Aufseher",
"Wächter" (auch: mogäwer) um Aufrechterhaltung und Pflege eines Wallfahrtsortes

verdient machen. In friedlichen Zeiten mit geordneten Machtverhältnissen
wird das Recht, als motawallï an einem Heiligengrab dienen zu dürfen, durch die

lokale wa#/"-Behörde erteilt oder zumindest beglaubigt.20

Nicht jedes Heiligengrab hat einen motawallï. Manche Gräber, die sich
meistens in der Nähe von staatlichen Einrichtungen oder sogar auf dessen

Territorium befinden, werden von Mitarbeitern dieser Einrichtungen betreut. Solche

Heiligengräber sind selten über das jeweilige Stadtviertel hinaus bekannt und
werden daher nur in massiger Zahl und meistens nur von Anwohnern aufgesucht,

falls überhaupt Zugang gewährt wird. Sie sind nicht so bedeutungsvoll,
um in grösserer Zahl Wallfahrer anzuziehen, aber die Achtung, die man ihnen

entgegenbringt, ist gross genug, damit sie wie eine seltene Gartenpflanze
gepflegt, gehütet und Besuchern vorgeführt werden.21 Zahlreiche Heiligengräber,
die sich oft weit ausserhalb von irgendwelchen Siedlungen befinden, haben

überhaupt keine Betreuer. Sie werden selten speziell aufgesucht, doch wer auf
seiner Reise an ihnen vorbeikommt, erweist den dort begrabenen Heiligen in der

20 Zur Verwaltungsstruktur vgl. Einzmann, 1977:75.

21 Als Beispiel können drei Gräber in Mazär-e Sarif dienen. Das Ziyärat-e Sayed 'Älem öän
Äqä liegt auf dem Gelände der Schule Lisa-ye Fätema-ye Balxi und wird von Soldaten einer

benachbarten Garnison betreut. Es befindet sich direkt an der westlichen Ausfahrtsstrasse

der Stadt und soll Autofahrern Glück bringen, wenn sie beim Vorüberfahren des Heiligen
gedenken. Die Lehrerinnen und Lehrer der Schule Lïsa-ye Soltän Raziya pflegen auf ihrem
Schulhof ein Heiligengrab, das einfach als Xuskmazär - "Trockenes Grab" bekannt ist und

von Menschen aus der Nachbarschaft zur Behandlung von Hautkrankheiten aufgesucht
wird. Für Anwohner kaum zugänglich war 1996 ein Heiligengrab, das sich im Zentrum von
Mazär-e Sarif im Hof des Gästehauses der von 'Abdorrasid Düstom angeführten öonbes-e

mellï-ye eslâmï-ye Afgänestän - "Nationale Islamische Bewegung Afghanistans" befand. Es

ist in einen hohlen Baumstamm eingearbeitet. Obwohl der Name des dort begrabenen Heiligen

nicht bekannt war, wies es mit panga, Nischen zum Abstellen von Kerzen und abgelegten

Tüchern alle Attribute eines gepflegten Heiligengrabes auf. Zur panga, ihren möglichen
Erklärungen sowie zu anderen, häufig wiederkehrenden Ausschmückungselementen an

Heiligengräbern in Afghanistan siehe Einzmann, 1977:41-72.



Narrative Strukturen des Erzählens... 205

Regel seine Ehre - und sei es nur, indem er die Hände vom Lenkrad nimmt und

zum Gebet faltet, um sie anschliessend über das Gesicht zu streichen.

Das Vorhandensein institutionalisierter motawallï ist also vom Grad der

Etablierung eines Heiligengrabes als Wallfahrtsort abhängig. Popularität und

Beliebtheit eines Wallfahrtsortes sind dabei von direkter Bedeutung für die
wirtschaftliche Situation des oder der motawallï.

2. Gesprächskonventionelle Aspekte

In der Gegend von Mazär-e Sarif gibt es insgesamt 99 Heiligengräber. Wenn es hundert

wären, musste die Wallfahrt statt zum Haus der Kaaba nach Balx stattfinden. In Mazär-e Sarif

und im Bezirk Balx gibt es endlos viele Heiligengräber. Eins fehlt noch. Wenn es noch eins

mehr gäbe - es sind ja 99 - wenn es hier noch eins mehr gäbe, musste man zum Hagg hier

her statt nach Arabien fahren. 99 Heiligengräber, die mit den Anfängen des Islam verbunden

sind! (Aus einem Gespräch mit Wallfahrern am Grab von Mïr Qäsem Gän)21

Die Provinz Balx wird wegen der grossen Zahl an Heiligengräbern, von denen

viele zudem mit Personen aus den Frühzeiten des Islam in Verbindung gebracht

werden, in ganz Afghanistan als heilig angesehen. Gespräche über Heilige und
ihre Taten gehören hier zum Alltag. Wallfahrer aus fernen Gegenden sind keine
Seltenheit. Sie kommen nicht nur zum Nauröz-Fest nach Mazär-e Sarif, sondern

sie sind auch sonst immer willkommen, helfen sie doch, das Prestige der Provinz
Balx und der Provinzhauptstadt Mazär-e Sarif als Wallfahrtszentrum mit einer

überregionalen Bedeutung anzuheben. Die Menschen in Balx sind sich dieser

religiösen Bedeutung ihrer Region sehr wohl bewusst. Der übermässige Eifer
von Wallfahrern aus anderen Gegenden, die aus Unkenntnis der lokalen
architektonischen Gegebenheiten manchmal sogar Wohnhäuser als Heiligtümer ansehen,

kann deshalb mit einer ähnlichen Ironie beäugt werden, wie sie auch bei

Einheimischen in anderen touristischen Zentren gegenüber einem auffälligen
Verhalten von Gästen oft zu beobachten ist:

22 Mündliche Erzählungen werden in einer deutschen Übersetzung wiedergegeben, die auch eine

stilistische Adäquatheit zum Originaltext anstrebt. Anakoluthe, also Brüche in der

syntaktischen Konstruktion, die zur Selbstkorrektur eingefügt werden oder als genuine
Ausdrucksform mündlicher Kommunikation in freier Rede auch sonst häufig zu beobachten sind,

werden durch drei Punkte gekennzeichnet. Ergänzungen, die zum notwendigen Verständnis

eingefügt wurden, und Anmerkungen zu Gefühlsäusserungen stehen in eckigen Klammern.



206 Lutz Rzehak

Einer hat erzählt: "Ich steige zum ersten Mal in Kabul ins Flugzeug." Das ist die Erzählung

von einem, der in Kabul aufbricht und nach kommt, nach Mazär-e Sarif. Er sagt: "Ich
habe gehört, dass es in Mazär-e Sarif viele Gräber gibt." Er sagte: "Ich bin zum ersten

mal..., ich bin nach Mazär-e Sarif versetzt worden. Ich war zuvor noch nie hier gewesen.
Als ich aus dem Flugzeugfenster schaute", erzählt er, "Friedhöfe, Friedhöfe, Friedhöfe! Ich
habe die ganze Zeit gebetet, so schöne Friedhöfe! Überall Friedhöfe! So viele Kuppeln! Als
das Flugzeug", erzählt er, "über Mazär-e Sarif kreiste, habe ich gebetet, immer nur gebetet.

Einer hat auf mich gezeigt und gefragt: 'Was machst du da?' Ich sagte: 'Hier sind Heiligengräber.'

- 'Nein, das sind [normale] Häuser.'" [Die Anwesenden lachen.] (Aus einem

Gespräch mit Wallfahrern am Grab von Mïr Qäsem öän)

Ein solcher Humor kann nur von Personen entwickelt werden, die sich mit
einem selbstsicheren Stolz der Tatsache bewusst sind, dass ihre Region ohnehin
über eine ausreichende Zahl an Heiligtümern verfügt, um im gesamten Land
dafür verehrt zu werden. Trotz gelegentlicher Ironie wird die Aufrichtigkeit
eines Wallfahrers nicht in Frage gestellt. Für unsere Gespräche an den
Wallfahrtsorten bedeutete dies, dass auch wir - in einer Zeit, als sich nur wenige
Ausländer in Nordafghanistan aufhielten - nie als störende Fremde empfunden
wurden, sondern wie andere Wallfahrer willkommen waren. Die Tatsache, dass

wir aus einem besonders fernen Land kamen, wurde meistens als Hinweis auf
den grossen Ruhm des jeweiligen Heiligengrabes gedeutet. Um die Bedeutung
eines Wallfahrtsortes zu unterstreichen, wurde nämlich auch uns gern erzählt,
aus welchen fernen Gegenden Menschen dorthin anreisen.23

Gesprächspartner waren in erster Linie die motawallï, also die Personen,
die sich als Diener des jeweiligen Heiligen verstehen, die sein Grab pflegen und
bei Bedarf Wallfahrer betreuen. In Gesellschaften wie der afghanischen, wo das

Reden als etwas bedeutsames und wichtiges gilt, existieren strenge Konventionen,

wer überhaupt reden darf und wer an bestimmten Plätzen reden darf. Einen

motawallï an einem Heiligengrab zum Erzählen über den Heiligen aufzufordern,
dessen Grab er betreut, entspricht diesen Konventionen. Es ist üblich, dass sich

fremde Gäste beim ersten Besuch eines Wallfahrtsortes nach dessen Besonderheiten

erkundigen. Manchmal waren bei den Gesprächen auch andere Personen

23 Einige Tage nachdem wir in der Nähe von Sebergän ein sehr junges, aber in diesen Wochen

ausgesprochen populäres ziyärat (Ziyärat-e Bibi Nüsin) besucht hatten, wurden wir von
Bekannten in Mazär-e Sarif gefragt, ob wir etwa die ausländischen Gäste waren, von denen

man dort erzählt. Die Kunde über unseren Besuch hatte sich also innerhalb weniger Tage bis

nach Mazär-e Sarif herumgesprochen. Wir waren selbst zu einem Gegenstand der Erzählungen

über dieses Heiligengrab geworden, wodurch dieses ziyärat zweifellos noch mehr

aufgewertet werden sollte.



Narrative Strukturen des Erzählens... 207

anwesend, um sich ebenfalls die Erzählungen über die Heiligen anzuhören oder

um selbst etwas zu berichten. Erzählungen über heilige Personen und Orte besitzen

auch einen hohen Unterhaltungswert.
Somit kann die Sprechsituation während der Materialsammlung in

Nordafghanistan insgesamt als konventionskonform und gewöhnlich angesehen
werden.24 Der alltägliche Charakter der in Nordafghanistan geführten Gespräche
über Heilige und ihre Gräber und die unterschiedliche Stellung, die solche

Erzählungen in verschiedenen Gegenden Afghanistans in der alltäglichen Kommunikation

einnehmen, wird auch aus folgendem Vergleich ersichtlich: Als ich
mich 2002 in Südwestafghanistan, einer Region, die nicht per se als heilig gilt
und viel weniger Heiligengräber aufzuweisen hat, nach Wallfahrtstätten erkundigte,

glaubte man, mir erst einmal zu erklären zu müssen, was es mit dem

Heiligenkult eigentlich auf sich hat. Ein einheimischer Literat, der selbst ein langes

Gedicht über die Heiligengräber seiner Region verfasst hat, erklärte mir in
diesem Zusammenhang:

Die Menschen glauben daran und gehen dort zu den ziyärat und bitten sie, ihre Hoffnungen
und Wünsche, ja, ihre AnHegen zu erfüllen. Das ist eine Besonderheit dieser Gesellschaft,

eine Besonderheit dieser Gesellschaft, dass sie an viele dieser an viele ziyärat..., dass sie

fest daran glauben und denken, das ziyärat könne irgend etwas tun. (Aus einem Gespräch

mit belutschischen Literaten in Zarang, Provinz Nïmrôz).

3. Zwischen assoziativem Wortspiel und kohärent geordneter
Geschichte

Elementare sprachliche Handlungen des Erzählens über Heilige und ihre Gräber

dienen in erster Linie dazu, die implizierte oder tatsächlich gestellte Frage
nach der Heiligkeit einer Person oder eines Ortes zu beantworten. Dazu sind

entsprechende Informationen notwendig. Mitunter sind alle verfügbaren
Informationen aber auf den Namen eines Heiligengrabes beschränkt. Assoziative

Wortspiele um den Namen eines Heiligengrabes bilden deshalb die einfachsten

und mitunter auch die einzigen Erzählmuster, wenn von Heiligen und ihren
Gräbern die Rede ist.

24 Ungewöhnlich war sicherlich die Tatsache, dass wir die Erzählungen auf Tonband auf¬

nahmen. Dies wurde uns aber in allen Fällen gern gestattet, weil Gästen aus einer besonders

fernen Gegend offensichtlich auch ein besonderes Interesse zugestanden wird.



208 Lutz Rzehak

Wenn man sich zum Beispiel erkundigt, warum die Gräber von Hägi Faiz
Mohammad Gän, Hägi Allähyär (beide in Xäbgäh, Provinz Nïmrôz) oder Mulla
Karam (in der Nähe von Kang, Provinz Nïmrôz) als ziyärat verehrt und zur
Wallfahrt aufgesucht werden, erfährt man nur, dass dies dïndârèn mardum -
(Belutschi:) "fromme Männer" waren. Alle verfügbare Information wird aus

dem Namen abgeleitet, denn wer als hägi- "Wallfahrer nach Mekka" oder molla

- "Mulla" bezeichnet wird, muss ein frommer Mann gewesen sein und ist
deshalb bereits aufgrund seines Namens ausreichend verehrungswürdig.

Mitunter wird der Name eines Heiligengrabes mit den Mitteln sprachlicher
Kontamination in einer solchen Weise umgeformt, dass er in assoziativer Weise
besonders deutlich auf die Heiligkeit eines Ortes verweist. Einer der populärsten
Wallfahrtsorte im westlichen Teil der Provinz Nïmrôz ist das ca. 30 Autominuten

nordöstlich von Zarang mitten in einer Wüste gelegene Grabmal von Amïr
Ma'n ebn Zäheda-ye Saibäni, der zu den ersten arabischen Herrschern von Sïstan

gehört haben soll.25 Im Volksmund wurde der arabische Name Amïr Ma'n, der

für die Sprachgewohnheiten der einheimischen Bevölkerung sicher etwas
befremdlich wirkt, zu der geläufigen Form amïran - "die Emire" umgeformt, so
dass dieses Grabmal den meisten Menschen heute nur als Ziyärat-e Amirän -
"Grabmal der Emire" bekannt ist. Niemand weiss genau, welche Emire dort

begraben sein sollen, aber die Tatsache, dass es mehrere sind und nicht nur ein

einziger, von dem noch dazu kaum etwas bekannt ist, lässt den Komplex als

einen lohnenswerten Wallfahrtsort erscheinen. Auch die oft zu hörende Legende,
wonach an diesem Ort riesige Schätze begraben sein sollen, die immer wieder

Grabplünderer anlockten, welche dann elend in der Wüste verdursteten und

zugrunde gingen, entstand offensichtlich in assoziativer Verknüpfung mit dem

durch Kontamination entstandenen Namen dieses Ortes: Wo Emire begraben
sein sollen, muss es auch Schätze geben. Und wer es wagt, Heiligengräber
auszurauben, der muss natürlich dafür bestraft werden. Mit dieser als Huldwunder
gedeuteten Fähigkeit, sich gegen Plünderer zur Wehr zu setzen, haben die
vermeintlichen Emire einen zusätzlichen Beweis ihrer Heiligkeit erbracht.

Sprachliche Kontamination dürfte auch bei der Namensgebung eines ziyärat

im Spiel gewesen sein, das sich im Verwaltungsbezirk Dehdädi in der
Provinz Balx befindet und den meisten Menschen dieser Region als Pol-e Emäm

25 Es handelt sich offensichtlich um den arabischen Heerführer Ma'n bin Zä'ida bin Matar bin
Suraik as-Saibäni, der im Jahre 768 von Kalif Mansür nach Sïstan entsandt wurde, nach

schriftlichen Quellen aber in Bust umgebracht worden sein soll. Das Todesjahr wird mit 772

oder 774 angegeben. Vgl. hierzu Ta'rïh-i Sïstan, 1974:424-425.



Narrative Strukturen des Erzählens... 209

Bokri - "Brücke des Imam Bokri" bekannt ist. Diese Brücke wird als qadamgäy
dieses Imam verehrt, aber niemand weiss genau, wann er gelebt haben soll, welche

Taten er vollbrachte und wo er begraben ist. Einer der Anwohner erinnert

sich jedoch:

Mein Grossvater hat erzählt, dass eine alte Frau in der Wüste lebte, Hirse (arzan) anbaute

und Hühner hielt. Die Brücke hat sie ganz und gar aus Hühnereiern gebaut. Heute sagt man

Pol-e Emäm Bokri, aber eigentlich heisst es Pol-e Mämä Bokri - "Brücke von Grossmutter

Bokri". Manchmal sagt man auch Pol-e Kampir - "Brücke der alten Frau" oder Pol-e Mämä

- "Brücke der Grossmutter". Die Wüste dort heisst Dast-e Arzana. Das hängt auch mit ihr

zusammen. (Erzählung eines Wallfahrers am Grabmal von Mïr Qäsem öän)

Die im Volksmund durch Kontamination vollzogene Umformung des Namens

Mämä Bokri zu Emäm Bokri half offensichtlich, das Ansehen dieses Ortes als

ziyärat zu erhöhen, denn wer den Titel eines emäm - "Imam" trägt, kann bereits

kraft seines Namens als verehrungswürdig angesehen werden, wogegen es

anderenfalls einer zusätzlichen Erklärung bedarf, weshalb eine alte Frau mit dem

Namen Bokri als Heilige verehrt werden sollte.
Manche Heiligengräber verleiten bereits durch ihren Namen zur Legendenbildung.

Auch wer nichts ausser dem Namen des Grabmals weiss, das als Hagg-

e Piyäda - wörtlich: "Wallfahrt nach Mekka zu Fuss" bezeichnet wird und in der

Nähe vorislamischer Ruinen mitten in einer Wüste der Provinz Balx liegt, wird
diesem Ort seine Aufmerksamkeit schenken und vielleicht ein Bittgebet
sprechen, wenn er vorbei kommt, denn wer zu Fuss bis nach Mekka gereist sein soll,
der muss selbstverständlich über besondere Kräfte verfügen und ein Freund

Gottes sein. Auf dem Hof der Schule Lïsa-ye Soltän Raziya in Mazär-e Sarif
befindet sich das Grab eines unbekannten Heiligen. Die Anwohner glauben, dass

dieser Heilige helfen kann, Hautkrankheiten zu heilen. Sie entnehmen Erde von
seinem Grab, die sie wie Salbe zum Trocknen wunder Stellen auftragen. Der
Name des Grabmals lautet Xoskmazär - wörtlich: "Trockengrab" und gestattet
ausreichende Assoziationen zur Erklärung der erhofften Wundertaten. Welche

Legenden mit dem Namen des Heiligen Bäbä-ye äb-e gös - wörtlich:
"Grossväterchen kochendes Wasser" verbunden werden, dessen Grabmal sich auf
einem Friedhof an der westlichen Ausfahrtsstrasse von Mazär-e Sarif in Richtung
Balx befindet, konnte nicht in Erfahrung gebracht werden. Der märchenhaft

anmutende Name bietet jedoch viel Spielraum für Erklärungen.
Wundertaten können in assoziativer Weise nicht nur mit den Namen von

heiligen Personen oder Orten verbunden werden, auch Toponyme aus der nähe-



210 LUTZRZEHAK

ren Umgebung werden gelegentlich einbezogen.26 Das Grabmal von Mïr Qäsem
Gän liegt in der Nähe der Ortschaft Dehdädi. Für die Herkunft dieses Namens

existiert folgende volksetymologische Deutung:

Als Mir Qäsem Gän in diese Gegend kam, gab es hier nur Wüste und vier oder fünf Häuser.

Dort wurde Weizen angebaut. Mir Qäsem öän fragte: "Warum erntet ihr den Weizen

nicht?" - "Weil wir niemanden haben, der das machen könnte", gab man ihm zur Antwort.
Am folgenden Tag hatte Mir Qäsem Gän den ganzen Weizen bis zum Abend abgeerntet. Da

wurden die Menschen auf ihn aufmerksam und sagten: "Gottes Blick ruht auf ihm. Das war
ein Huldwunder, denn niemand kann so eine Tat vollbringen." Daraufhin bot man Mir
Qäsem Gän an, zu bleiben und übertrug ihm das Dorf. Mir Qäsem öän fragte zur Versicherung:

deh dädti - "Hast du [mir] das Dorf gegeben?". Daher kommt der Name des Dorfes

Dehdädi. (Erzählung eines Wallfahrers am Grabmal von Mïr Qäsem öän)

Wie wir sehen, kann das assoziative Wortspiel mit einem Namen mit der

Generierung einer kleinen Geschichte einhergehen, um die Frage nach der Manifestation

der Heiligkeit einer Person möglichst anschaulich zu beantworten. Unter
inhaltlichen Gesichtspunkten bietet diese Geschichte kaum mehr als die Wiedergabe

eines einzelnen Ereignisses. Sie existiert zudem in verschiedenen Variationen,

bei denen jedesmal die Wortkombination deh dadi- "[du] gabst das Dorf
mit dem Wirken von Mir Qäsem Gän in Verbindung gebracht wird, um die
Herkunft des Ortsnamens Dehdädi zu erklären.

Variationen bei der erzählenden Wiedergabe einzelner Ereignisse können
deshalb neben assoziativen Wortspielen mit Eigennamen oder - wie in diesem

Fall - auch in Verbindung mit ihnen als weiterer Texttyp des Erzählens über

Heilige und ihre Gräber angesehen werden.
Je mehr bei der erzählenden Wiedergabe einzelner Ereignisse temporale

Markierungen und Verknüpfungen sowie logische, kausale und finale Konnekto-

ren in die Erzählung eingebunden werden und je elaborierter dies geschieht, um
so deutlicher werden beim Erzählen sequenziell kohärent geordnete Geschichten

generiert, in deren Mittelpunkt eine Komplikation steht, die den oder die
Protagonisten sowie den Erzähler und seine Rezipienten auch emotional berührt. Im
idealtypischen Fall wird auf diese Weise eine Geschichte produziert, bei der sich

nicht nur das erzählte Ereignis, sondern auch die narrative Struktur der Darlegung

als reproduzierbar und tradierungsfähig erweist. Solche Geschichten wer-

26 Vgl. hierzu auch die Erklärungsversuche zur Herkunft des Namens Dast-e Arzana - "Ar-
zana-Wüste" im Zusammenhang mit dem ziyärat Pol-e Emäm-e Bokri weiter oben im Text

auf S. 209.



Narrative Strukturen des Erzählens... 211

den als rewäyat - "Geschichte", "Überlieferung" im kulturellen Gedächtnis
bewahrt und damit jederzeit abrufbar gemacht.

Im Zusammenhang mit einem Heiligen, der nur unter dem Namen Gawän-

mard-e Qassäb - wörtlich: "der edle, grossmütige Schlächter" in Erinnerung
behalten wurde und dessen Grabmal sich in Balx befindet27, existiert zum Beispiel
folgende Überlieferung:

Zur Zeit des Kalifen 'Ali gab es einen Mann, der 'Ali sehr verehrte. Dabei hatte er 'Ali -
Friede sei mit dem vierten Kalifen und seiner Hoheit dem Propheten! -nie gesehen. Obwohl

er ihn nie gesehen hatte, war er ein grosser Verehrer von ihm.
Eines Tages glaubte er, dass er 'AH einmal sehen müsse. Gerade als er das dachte, fragte ihn

sein Ladennachbar: "Woran denkst du?" Der Mann sagte: "Ich denke gerade daran, dass ich

'Ali einmal treffen werde und ihn erkenne, obwohl ich ihn noch nie zuvor gesehen habe."

Der Ladennachbar [ging zu 'Ali] und sagte zu ihm: "Es gibt da einen Mann, der dich

einmal treffen möchte."

'Ali kam und eines Tages kaufte er bei diesem Mann Fleisch. Der Ladennachbar fragte
ihn: "Hast du diese Person erkannt?" Der Mann sagte: "Nein." Der andere sagte: "Das war
'Ali."

Da begann der Mann, seine Augen herauszuziehen, und er sagte: "Augen, die ihren Herrn
und Beschützer nicht erkennen, gehören herausgezogen." Und dann hackte er seine Hände

ab und sagte: "Hände, die ihrem Kalifen Fleisch geben, ohne ihn zu erkennen, gehören

abgehackt." Und so verunstaltete er seinen ganzen Körper.
Und 'AIï wurde zugetragen: "Es gibt da einen Fleischer, der sich verstümmelt hat, weil er

euch nicht erkannt hat." 'Ali - Friede sei mit ihm! - ging zum Laden des Fleischers und

brachte alle dessen Körperteile wieder an Ort und Stelle. Und dann betete er zum Hofe Gottes:

"Oh Gott! Ich flehe dein liebes Gesicht an, damit dieser Mann wieder gesund wird."
Und Gott war gnädig, und dieser Mann ist mit Gottes Kraft wieder genesen. (RahmänI,
1374:603-604)28

Wenn diese Darlegung als eine tradierte Geschichte (rewäyat) erscheint, dann

liegt das daran, dass sie in ihrem Aufbau bestimmten Regeln und einer inneren
Struktur folgte, die das Erzählen zu einer solchen Geschichte werden Hessen.

Eine Geschichte zeichnet sich in dem hier angesprochenen Zusammenhang
dadurch aus, dass Zustände und Ereignisse nicht nur in einer zeitlich geordneten

27 Gawänmard-e Qassäb gilt als Zunftheiliger der Schlächter, weshalb es in Afghanistan meh¬

rere Wallfahrtsorte gibt, die mit ihm in Verbindung gebracht werden. Vgl. auch Einzmann,
1977:234-235.

28 Über Huldwunder, einen zerlegten Leib wieder zusammenfügen zu können, wird im islami¬

schen Raum im Zusammenhang mit verschiedenen Heiligen berichtet. Vgl. hierzu Grämlich,

1987:201-202.



212 LUTZRZEHAK

Abfolge zueinander stehen, sondern dass eine Sequenz von Zuständen und

Ereignissen kausal beziehungsweise final aufeinander bezogen wird. Wir haben es

bei Geschichten also mit einer Textsorte zu tun, bei der die einzelnen Textinhalte
eine festgelegte Funktion für die Struktur des Gesamttexts besitzen.29 Die
Minimalstruktur dessen, was hier als Geschichte qualifiziert werden soll, lässt sich

wie folgt darstellen und beschreiben:

(1) Ausgangszustand Setting
(2) zeitliche Verknüpfung
(3) mindestens ein "aktives" Ereignis Episodensystem
(4) kausale Verknüpfung Initiierendes Ereignis + Reaktion

(5) Endzustand

An einen (1) Ausgangszustand schliesst sich in (2) zeitlicher Verknüpfung
mindestens ein (3) "aktives" Ereignis an, welches in einer (4) kausalen Verknüpfung
zu einem (5) Endzustand führt. Den Ausgangszustand möchte ich als Setting
bezeichnen, die "aktiven" Ereignisse, die durch dieses Setting inhaltlich zugelassen

werden müssen, als Episodensystem. Das Episodensystem besteht aus einer

oder mehreren Episoden, deren kausaler Zusammenhang durch ein initiierendes

Ereignis und eine entsprechende Reaktion hergestellt wird und die zu einem

bestimmten Endzustand führen.

Aufbau und narrative Struktur der oben angeführten Erzählung über Ga-

wänmard-e Qassäb lassen sich überblicksartig wie folgt darstellen (Tab. 1, siehe

nächste Seite).
Nicht immer werden Geschichten über heilige Personen und Orte in einer

so elaborierten Weise erzählt wie im Fall der Überlieferung von Gawänmard-e

Qassäb, die weit über die Grenzen von Balx hinaus auch in anderen Gegenden

Afghanistans bekannt ist und dem Idealtyp einer erfolgreich tradierten Überlieferung

nahekommt. Neben assoziativen Wortspielen mit Personen- oder Ortsnamen

und variierenden Darlegungen über einzelne Ereignisse bilden sequenziell
kohärent geordnete Geschichten, deren narrative Struktur im Grossen und Ganzen

dem hier beschriebenen idealtypischen Schema folgt, jedoch ein wichtiges
Erzählmuster, das beim Reden über heilige Personen und Orte gern eingesetzt
wird.30 Eine dem Texttyp der rewäyat - "Geschichte", "Überlieferung" entlehnte

29 Hier folge ich im Wesentlichen den Ausführungen von Herrmann/Grabowski, 1994:231-

235.

30 Eine Beschreibung und Analyse dessen, wie solche elaborierten Geschichten zielgerichtet in
die alltägliche Kommunikation eingebunden werden können, bietet Mills, 1991.



Narrative Strukturen des Erzählens... 213

Setting

Ausgangszustand Ein Fleischer achtet 'Ali in einem solchen Masse, dass er

glaubt, ihn erkennen zu können, obwohl er ihn noch nie

gesehen hat.

Episodensystem

1

Initiierendes Ereignis
Ein anderer Fleischverkäufer informiert 'Ali, wie sehr dieser

vom Besitzer seines Nachbarladens verehrt wird.

Reaktion 'Ali kommt zu diesem Fleischer, bleibt aber unerkannt.

2
Initiierendes Ereignis

Der Fleischer erfährt, dass 'Ali bei ihm war, er ihn aber nicht
erkannt hat.

Reaktion Der Fleischer verstümmelt seinen Körper.

3
Initiierendes Ereignis

'Ali erfährt von der Selbstverstümmelung des Fleischers und
bittet Gott, die Körperteile des Fleischers wieder herzustellen.

Reaktion Die Bitte von 'Ali wird erhört. Der Fleischer wird geheilt.

Endzustand Durch das Huldwunder hat der Fleischer noch mehr Grund,
'Ali zu verehren. Durch seine Bereitschaft zur
Selbstverstümmelung wurde der Fleischer selbst zu einem

verehrungswürdigen Heiligen.

Tabelle 1: Die Überlieferung von Gawänmard-e Qassäb als Geschichte

Erzählstruktur kann, wie ich noch zeigen werde, sogar bei der Generierung neuer
Geschichten reproduziert werden.

4. Das strukturell verschiedene Erzählen über strukturell
verschiedene Heiligengräber

Bisher wurden sprachliche Handlungen des Erzählens über Heilige und ihre
Gräber weitgehend ohne Berücksichtigung der Umfelder beschrieben, in denen

diese Handlungen erfolgen. Struktur und Inhalt des Erzählens über heilige
Personen und Orte werden aber in einem starken Masse durch den Redekontext

beeinflusst, unter dem hier in erster Linie die lokalen Gegebenheiten eines
Wallfahrtsortes und die Gesprächspartner zu verstehen sind. Die beiden Wallfahrtsorte,

die für eine exemplarische Betrachtung der situativen und kontextualen
Determinanten des Erzählens ausgewählt wurden, weisen einige grundlegende
strukturelle Verschiedenheiten auf. Eine kurze Beschreibung der Wallfahrtsorte



214 LUTZRZEHAK

soll helfen, die situativen und kontextualen Unterschiede zu verdeutlichen. In
diesem Zusammenhang erscheint es ausserdem methodologisch angebracht, das

sprachliche Handeln als funktionales Erzählen zu begreifen. Funktional bedeutet

hier, dass die Ereigniswiedergabe einem übergeordneten Zweck dient, während

beim nicht-funktionalen Erzählen übergeordnete Zwecke nur eine untergeordnete

Rolle spielen.

4.1 Das Grabmal von Sayed 'Abbäs Aqa

Lage, Ausstattung und Bedeutung

Das Heiligengrab von Sayed 'Abbäs Äqä befindet sich mitten im Zentrum von
Mazär-e Sarif an der östlichen Ausfahrtsstrasse in Richtung Universität. Es liegt
in einem stark frequentierten Basarviertel nur wenige Minuten Fussweg von der

zentralen Moschee Rauza-ye Sarif entfernt.

Der Heilige Sayed 'Abbäs Äqä soll Anfang des 20. Jahrhunderts gelebt
haben und während der turbulenten Ereignisse unter der Herrschaft von Baca-ye
Saqäu (alias Habibolläh Kalakanï), also ungefähr 1928, bei einer Koranrezitation

ums Leben gekommen sein.

Das Grabmal besitzt keine Überbauung, es ist an drei Seiten nur von einem
Eisenzaun umgeben, der mit blauen Kunststoffplanen abgedeckt ist. Die der

Strasse zugewandte Seite ist offen. An der Eingangsseite hängt eine Tafel mit
dem Namen des Heiligen und einigen Angaben zu seiner Person. Danach soll

Sayed 'Abbäs Äqä von 'Ali abstammen. Unter der Tafel steht ein Kerzenständer.

Der gesamte Komplex ist kaum mehr als zwei Meter breit und drei Meter lang.
Das mit Tüchern abgedeckte Grab ist vertikal zur Strasse ausgerichtet, so dass

das Kopfende ungefähr nach Norden zeigt.
Das Grabmal wird seit seiner Einrichtung vor ungefähr zehn Jahren von

einem alten Mann mit Namen Rahim Qöl betreut, der aus dem Dorf Alandïxana
im Bezirk Andxöy stammt. Er ist nach eigenen Angaben nicht mit dem hier
begrabenen Heiligen verwandt, sondern durch ein Traumerlebnis dazu berufen

worden, Diener dieses Heiligen zu sein. Er besitzt ein Dokument der Waqf-Verwaltung

von Mazär-e Sarif, das ihn als motawallï dieses Heiligengrabes ausweist

und sitzt jeden Tag von früh bis abend am Grab.

Trotz seiner zentralen Lage im stark frequentierten Basarbereich von
Mazär-e Sarif kommen nur selten Besucher zum Grabmal von Sayed 'Abbäs

Äqä. Viele Passanten falten zwar die Hände zu einem Bittgebet, wenn sie am

Grabmal vorbeikommen, manche geben auch eine Spende, doch nur wenige



Narrative Strukturen des Erzählens... 215

bleiben stehen, um sich mit einem Anliegen an den hier begrabenen Heiligen zu
wenden.

Damit kann das Grabmal von Sayed 'Abbäs Äqä zusammenfassend als ein

vergleichsweise junges ziyärat angesehen werden, was sich auch in einer schlichten

baulichen Gestaltung widerspiegelt. Trotz seiner zentralen Lage wird es nur
selten aufgesucht und geniesst keine übermässige Popularität. Sayed 'Abbäs Äqä
gehört nicht zu den so genannten haftäd-u du masäyex-e Balx - "72 Scheichs

von Balx",31 ist durch seine Abstammung als sayed aber als Heiliger legitimiert.
Der motawallï besitzt keine auf formalen Kriterien wie Abstammung beruhende

Legitimation für dieses Amt.

Das Erzählen über das ziyärat

Rahim Qöl bot eine ausführliche Erzählung über den Heiligen und die Entstehung

des ihm gewidmeten ziyärat, die hier vollständig und im Wortlaut
wiedergegeben werden soll:

[1] Ich war also in Andxöy und litt an Epilepsie, an Epilepsie. Ich hatte Epilepsie. Jeden Tag hatte

ich drei Anfälle, fiel um, blutete aus dem Mund und aus der Nase. Als ich wieder einmal einen

Anfall hatte, riss ich mich zusammen und kam nach Mazär-e Sarif.

[2] Hier bin ich umhergelaufen, aber ich konnte keine Stelle finden. Keine Stelle - nichts! Ich

hatte keine Stelle. Niemand wollte mir eine Stelle geben. Dann kam ich hierher, um mich als

Tagelöhner zu verdingen, hierher auf den Basar, damit ich etwas zu essen bekomme. Da kam ein

Mann auf einem Fahrrad, er kam und sagte: "Willst du Wächter werden?" - "Ich werde Wächter!"

- "Gut, dann komm mit mir!" Er hat mich hierher auf den Basar gebracht. Er hat mich hierher

gebracht und gesagt: "Sitz nachts ruhig hier, am Tag verschwindest du, geh weg!" Dann haben wir
es so vereinbart. Er hat [es] so mit mir beschlossen.

[3] Dann bin ich also hierher gekommen. Also eine Nacht war ich hier, zwei Nächte, dann noch

eine Nacht, als da plötzlich inmitten dieser Löcher, die es hier gibt, ein Feuer auftauchte. Ein Feuer

habe ich gesehen. Ich war verwundert, hatte Angst, ging in mein Zimmer und habe geschlafen.

[4] Dann kam ein Mann, der Eigentümer dieser Vertretung hier kam, er kam hierher zu dieser

Grube und fragte: "Was ist hier los? Was ist hier los?", fragte er. "Nichts ist los. Hier in dieser

Grube ist ein ziyärat/' - "Oh, hier ist ein ziyärat. Deshalb sitzen Sie hier." Wir haben dann

ausführlich über diesen Anblick [hier] gesprochen und ich habe das ziyärat aufgeräumt. Dieses Loch

da habe ich freigelegt.

[5] Als ich es aufräumte, tauchte ein rotes Banner auf. Ein rotes Banner. Genau hier unten in der

Grube war das.

31 Unter dieser Bezeichnung werden namhafte Heilige zusammengefasst, die in der einen oder

anderen Weise mit den Frühzeiten des Islam in Verbindung stehen.



216 LUTZRZEHAK

[6] Ich kam also wieder hierher und habe gemauert, mit jedem Tag begann mein Zustand immer

besser zu werden. Ich habe das hier gemauert, gemauert, dann habe ich das rote Banner hier aufgestellt.

[7] Dann kam, es kam ein Mann und sagte: "Was ist das für ein ziyäraf! Wie ist dieses ziyäratT,
fragte er. Ich sagte: "Das ist ein ziyärat. Hier bin ich geheilt worden." Er lachte auf und ging weg.

[8] Sehr früh am nächsten Morgen kam er aber wieder. Er sagte: "Ich hatte einen Traum, und einer

meiner Söhne hatte einen Traum, meine Frau hatte auch einen Traum, und ich hatte auch einen

Traum. Was soll ich machen? Wenn ich diesen [Ort] hier nicht herrichte, das geht nicht. Wir müssen

das hier aufbauen, [um zu sehen:] wessen Grundstück mag das sein?" Ich sagte: "Das Land

gehört diesem Heiligen! Was soll sonst sein?"

[9] Dann hat er - was hat er gemacht? - dann hat er das hier ruckzuck errichtet. Er hat es errichtet

und er hat geweint. Nein! Er hat es nicht [gleich] errichtet, sondern er ist noch einmal weggegangen.

[Ich sagte:] "Ich errichte es!" [Er sagte] Nein, ich soll es nicht aufbauen.

[10] Dann hatte er wieder einen Traum. Wieder hatte er einen Traum [und zwar:] "Der Heilige
fragte mich: 'Was tust du? Ich wollte dir eine Prüfung stellen.'" Dann kam derselbe [Mann] wieder,

seine Frau hatte denselben Traum gesehen, sein Sohn auch. Er kam, hat eine Decke neben sich

gelegt, einen Hammel geschlachtet und [ungebrannte] Ziegel geformt. Genau hier hat er Ziegel

geformt. Er hat die panga aufgestellt, hat geweint und acht Tage lang hier gearbeitet.

[11] Dann bin ich wieder dorthin [zum ziyärat] gegangen. Dort hat mich der Besitzer der

Sägewerkstatt wieder nicht gelassen. Wieder habe ich hier aufgeräumt, aber was ich auch tat, er hat

mich nicht gelassen. Dann bin ich zum verehrten Herrn Gouverneur gegangen.

[12] Der verehrte Herr Gouverneur hat dann in der Awqäf [-Verwaltung] angerufen und gesagt:

"Er soll das hier zugewiesen bekommen. Tag und Nacht soll er dort sein. So soll es sein, er soll der

Diener dieses Heiligen sein." Eines Tages bin ich dann [noch einmal] zum Herrn Gouverneur

gegangen. Ich sagte: "Erlauben Sie, dass wir eine Mauer drum errichten? Geben Sie mir ein zwei

Leute!" Er hat mir dann Leute mitgegeben, wir sind hierher gekommen. Da sahen sie, dass hier ein

anderer dabei war, es [das Grabmal] abzudecken. Da sagten die [vom Gouverneur geschickten]

Leute: "Weshalb sollten wir hier her kommen? Die Leute errichten das hier doch selbst", sagten

sie. "Was sollen wir hier bauen?" Sie gingen wieder weg. So war das.

[13] Ich hatte noch einen Traum. Ich hatte einen Traum, seine Genealogie jeder, der kommt,

fragt ja danach.

[14] Ich habe den Heiligen im Traum gesehen. "Die Genealogie", sagte er, "geh, meine Genealogie

ist in Sozma-Qal'a." Ich fuhr nach Sozma-Qal'a, im Bezirk Sar-e Pol. Dort führ ich hin und

habe nach Sayed Gäpor Äqä gefragt. "Sayed Gäpor Äqä!", habe ich gesagt, "Da ist so ein Sayed

'Abbäs Äqä, so ein ziyärat, gibt es ihn in ihrer Familie?" Er sagte, "Es gibt [so einen]!" Ich sagte,

dass ich seine Genealogie benötige. Er hat eine grosse, grosse hat er herausgezogen, mit Stempeln

und so weiter. Er hat alles aufgeschrieben und mir gegeben. Aufgeschrieben und mir gegeben.

Ich habe es hier her gebracht, und dann habe ich einen Grafiker gefunden. Er hat sich die Genealogie

angeschaut, ich habe ihm alles erzählt. Er sagte, dass er alles anfertigt. Er hat es [eine Tafel mit
Name und Genealogie] angefertigt, jetzt hängt es hier zur Ehre. So war das.

[15] So war es also lange Zeit, bis da ein Mann war, ein Kommandant. Er schrie, genau hier. Er

hatte Nierensteine. Steine. Er kam hier runter und sein Nierenstein war plötzlich weg. Dann kam

ein Mann mit Ekzemen. Er kam hierher, hat sich mit der Erde von hier eingerieben, drei Tage lang



Narrative Strukturen des Erzählens 217

hat er das gemacht, vier Tage - dann war er wieder gesund. Ein anderer hatte Harnsteine. Ganz

gekrümmt kam er an. Und als er hier reinkam, konnte er wieder Wasser lassen. So bin ich hier also

der Fürbitter dieses Mächtigen. Ich selbst wurde hier geheilt, ich bin der Diener dieses Heiligen,
der Diener, der Fürsorger dieses Heiligen, sein Putzdiener. Das ist alles, was ich will, Tag und

Nacht hier für diesen Mächtigen, für diesen Mächtigen sein.

[16] Tag und Nacht war ich hier, als wieder jemand kam und mich wegschicken wollte:
"Verschwinde von hier! Was treibst du hier?" - "Das Land gehört zu dem ziyäratV Es kam also ein

Mann, wollte alles zerstören, er sagte: "Ich werde ..." Er hat das ziyärat entehrt.

[17] Als er dann weg ritt, er hiess Hägi Mohammad 'Ali, war er auf der Stelle tot. Es waren noch

keine fünf Minuten vergangen. Auf der Stelle war er tot. Er war auf der Stelle tot.

[18] Und ich bin jetzt schon zehn Jahre der Diener dieses Heiligen, der Fürsorger dieses Heiligen,
dieses sayed. Kurz gesagt: Seit zehn Jahren bin ich also hier. Ich bin der Fürbitter dieses Mächtigen.

Gott, der allerhöchste! Ich bin der Fürsorger dieses sayed, der Fürsorger dieses Heiligen,
dieses sayed. Ich bin sein Feger, sein Diener. Ich habe hier einen Traum gesehen. Und dann hat

mir doch ich hatte ja auch keine Familie, niemand wollte mir seine Tochter geben. Aber dann,
als meine Krankheit geheilt war, hat Gott mir hier eine Witwe gegeben.

Die gesamte Erzählung wurde ohne Unterbrechung als geschlossener Text
geboten. Unter inhaltlichen Gesichtspunkten fällt auf, dass Rahïm Qöl die Erzählung

über den Heiligen Sayed 'Abbäs Äqä in einer emotional berührten und
berührenden Weise aufs Engste mit einer Erzählung über sein eigenes Leben
verflochten hat. Unter funktionalen Aspekten kann der übergeordnete Zweck dieser

Darlegung darin gesehen werden, dass Rahïm Qöl den Heiligen, dessen Grab er
betreut und das sich als ziyärat nur einer eingeschränkten Bekanntheit und
Popularität erfreute, als einen besonders starken Heiligen mit grossen Wunderkräften

legitimieren und damit auch anderen Hilfesuchenden empfehlen wollte. Dies

geschah aus einem tiefen Glauben an die Wunderkräfte des Heiligen.32 Des

weiteren verfolgte seine Erzählung das Ziel, seine Position als motawallï als

gerechtfertigt und ehrenhaft erscheinen zu lassen. Alle für diese übergeordneten
Zwecke als relevant erachteten Ereignisteile wurden beim Erzählen nach dem

Kriterium einer problemadäquaten Schilderung ausgewählt und in der Reihenfolge

wiedergegeben, in der sie sich ereignet haben und eine kausale Deutungskette

bilden.

Damit folgte die von Rahïm Qöl gegebene Erzählung weitgehend jenem
narrativen Muster, das durch den etablierten Texttyp der rewäyat vorgegebenen
ist. Seine Erzählung begann mit der Darstellung eines Ausgangszustandes
(Setting), an den sich in zeitlicher Verknüpfung ein aus mehreren aktiven Ereignis-

ZI Der Erzähler deutete zu keinem Zeitpunkt des Gespräches an, dass er irgendwelche Spenden

erwartet.



218 Lutz Rzehak

sen bestehendes Episodensystem anschliesst, das in einer kausalen Verknüpfung

zu einem Endzustand führt. Überblicksartig lässt sich die Struktur der Erzählung
von Rahïm Qöl folgendermassen darstellen:

Setting

Ausgangszustand Hilfesuchender mit
einem aufrichtigen
Anliegen (niyat)

Rahïm Qöl leidet an Epilepsie, findet deshalb

keine Frau und möchte geheilt werden [ 1 ]

Handlung Reise nach Mazär-e Sarif; Tätigkeit als

Nachtwächter [2]

Episodensystem

1

Initiierendes
Ereignis

Erste Offenbarung des

Heiligengrabs

nächtliches Feuer [3]

Reaktion Deutung Rahïm Qöl legt ein Loch frei, das er als ziyärat
erkennt [4]

2

Initiierendes
Ereignis

Zweite Offenbarung des

Heiligengrabs

Rahïm Qöl findet im Loch ein rotes Banner [5]

Reaktion Heilwunder bei den Bauarbeiten am Grabmal verschwinden
die Epilepsieanfälle [6]

3

Initiierendes
Ereignis

Zweifel an der Heiligkeit ein Passant lacht Rahïm Qöl aus [7]

Reaktion Traumwunder der Passant und seine Familienmitglieder sehen

den Heiligen im Traum; der Passant kehrt zum
Grabmal zurück [8]

4

Initiierendes
Ereignis

Zweifel an der Heiligkeit der Passant nimmt von seiner Absicht Abstand,
beim Errichten des Grabmals zu helfen [9]

Reaktion Traumwunder der Passant und seine Familienmitglieder sehen

den Heiligen erneut im Traum; der Passant opfert
ein Schaf und hilft bei der Errichtung des Grabmals

[10]

5

Initiierendes
Ereignis

Zweifel an der Heiligkeit Rahïm Qöl soll vom Besitzer des Grundstücks
vertrieben werden [11]

Reaktion Formaljuristische Bestä¬

tigung der Heiligkeit
Rahïm Qöl bekommt bei den Behörden eine

Ernennung zum motawallï und Arbeitskräfte für
den Aufbau des Grabmals [12]



Narrative Strukturen des Erzählens... 219

6

Initiierendes
Ereignis

Unkenntnis über den

Namen des Heiligen

Rahïm QI ist unglücklich, weil Passanten an der

Heiligkeit zweifeln, solange Name und Herkunft
unbekannt sind [13]

Reaktion Traumwunder der Heilige gibt sich im Traum als Sayed 'Abbäs

Äqä aus Sozma-Qal'a zu erkennen; Rahïm Qöl
reist nach Sozma Qal'a und findet die Genealogie
des Heiligen [14]

7

Initiierendes
Ereignis

Anliegen (niyat) Besucher des Heiligengrabs kommen mit Nieren¬

steinen, Hautekzemen und Harnsteinen [15]

Reaktion Heilwunder Besucher werden von Nierensteinen, Hautekze¬

men und Harnsteinen erlöst [15]

8

Initiierendes
Ereignis

Zweifel an der Heiligkeit eine einflussreiche Person droht, das Heiligen¬
grab zu zerstören [ 16]

Reaktion Huldwunder der Zerstörer wird mit dem Tod bestraft [17]

Endzustand

(mit kausaler Beziehung zum Ausgangszustand

und zum Episodensystem)

Rahïm Qöl ist geheilt, mit einer alten Witwe
verheiratet und froh, Diener des Heiligen zu sein,
dem er das zu verdanken hat [18]

Tabelle 2: Die Erzählung über die Etablierung des Heiligengrabes von Sayed 'Abbäs Äqä als

Geschichte

4.2 Das Heiligengrab von Mir Qäsem öän

Lage, Ausstattung und Bedeutung

Das Heiligengrab von Mir Qäsem Gän befindet sich ca. dreissig bis vierzig
Autominuten ausserhalb von Mazär-e Sarif in dem gleichnamigen Dorf Mïr Qäsem
Gän im Verwaltungsbezirk Dehdädi. Durch die ländliche Lage ist die Wallfahrt
für die Bewohner der Provinzhauptstadt also mit einem wesentlich grösseren
Aufwand verbunden als der Besuch eines Heiligengrabes innerhalb der Stadt. Es

liegt jedoch in einer durchaus idyllischen Umgebung. In der Nähe des

Grabmalkomplexes verläuft ein kleiner Kanal, dessen Ufer von schattigen Bäumen
umgeben sind. Direkt am Ufer wurden Sitzecken (xärxäna) eingerichtet, deren mit
Kamelgras (sotorxär) verkleidete Wände angenehme Kühle spenden. Es gibt
ausserdem Feuerstellen (degdän), wo auch Kochkessel zur Verfügung stehen.

Damit sind gute Voraussetzungen für ein längeres Verweilen am Wallfahrtsort
gegeben.



220 Lutz Rzehak

Der Grabmalkomplex ist bautechnisch vergleichsweise aufwendig gestaltet.
Er ist von einer Lehmmauer umgeben. In den Innenbereich gelangt man durch
einen überkuppelten Eingangsbereich, in dem sich links und rechts Sitznischen
befinden. Am Eingang ist eine panga angebracht, eine stilisierte Hand aus Eisenblech,

die mit Hilfe einer Stange aufgestellt wird. Der Grabmalkomplex kann

nur durch diesen Eingang betreten werden. Was die architektonische Gestaltung
nahelegt, wird auch praktiziert: An Wallfahrtstagen sitzt ein motawallï am
Eingang, um von den Wallfahrern Geldspenden entgegenzunehmen.

Das Mausoleum steht im Zentrum des Innenhofs. Es wurde in Lehmbauweise

errichtet und ist ebenfalls mit einem Kuppeldach bedeckt. Als Eingang
dient eine alte, mit Schnitzereien verzierte Holztür, deren blauer Anstrich zum
Teil mit Blutflecken beschmutzt ist. An der Aussenwand befinden sich auf beiden

Seiten des Eingangs kleine Nischen. Über dem Eingang ist eine
Beschreibungstafel mit dem Namen des Heiligen angebracht.

Das Grab im Innenraum des Mausoleums ist im rechten Winkel zur qebla
ausgerichtet, so dass das Kopfende auch hier ungefähr nach Norden zeigt. Es ist
mit Holzplanken verkleidet, die mit derselben blauen Farbe bestrichen sind wie
die Eingangstür. Auf der rechten Seite befindet sich am Kopfende eine kleine
Tür, die sich öffnen lässt, um Erde vom Grab zu nehmen. Im Innenraum waren
diverse Fähnchen, Papierfetzen und Nischen mit Wachsresten zu sehen.

Vor dem Mausoleum befinden sich im eingemauerten Innenhof des

Grabmalkomplexes sieben weitere Gräber ohne Überbauung. Sie werden ehemaligen
motawallï dieses Grabes zugeordnet.

Ungefähr 200 Meter von diesem Grabmalkomplex entfernt liegt direkt an
der Strasse, die zum Dorf Mir Qäsem Gän führt, ein weiteres Grab, das einem

gewissen Mir Föläd (wörtlich: "stählerner Mïr") zugeschrieben wird. Hierbei
handelt es sich um einen hügelgrabartigen Bau aus einem Lehm- und Strohgemisch

mit einer Höhe von ca. 1,80 m, einer Länge von ca. 2,50 m und einer
Breite von ca. 1,50 m. Wer zum Grabmal von Mir Qäsem Gän gelangen möchte,
muss zuerst am Grabmal von Mir Föläd vorbei, da letzteres direkt auf dem Weg
liegt.

Mir Qäsem Gän soll zu den "72 Scheichs von Balx" gehört haben. Er soll
vor ungefähr 500 Jahren in der Gegend gelebt haben, wo sich heute sein Grab
befindet. Ursprünglich soll er jedoch aus Buchara (einer anderen Variante nach

aus Samarkand) stammen. Zunächst wurde berichtet, dass er in der neunten
Generation von Zain ol-'Äbedm abstammen soll. Eine schriftliche Genealogie, die

uns später in der Ortschaft Dehdädi gezeigt wurde, weist ihn jedoch erst in der
31. Generation als Nachfahren von Zain ol-'Äbedin aus. In jedem Fall kann Mir



Narrative Strukturen des Erzählens 221

Qäsem Gän bereits aufgrund seiner Abstammung und seiner Zugehörigkeit zur
Gruppe der sayed als Heiliger angesehen werden.

Wallfahrten zum Grabmalkomplex von Mir Qäsem Gän finden vorwiegend
in der Zeit von Frühling bis Herbst statt. In den Wintermonaten wird das Grab

nur in Ausnahmefällen bei besonders dringenden Anliegen aufgesucht. Die Freitage

sind für die Wallfahrt der Männern vorbehalten. Frauen und Kinder kommen

gewöhnlich mittwochs.
Bei ihrer Anreise müssen die Wallfahrer zunächst am Grabmal von Mir

Föläd vorbei, der ein Diener von Mir Qäsem Gän gewesen sein soll. Hier werden

erste Bittgebete (do'ä) gesprochen. Wer Zahnschmerzen hat, schlägt einen Nagel
in das Grabmal, um seinen Schmerz an den Heiligen zu binden. Geisteskranke

Kinder lässt man Lehm vom Grabmal schlecken. Lehm vom Grab kann bei

Hautkrankheiten auch auf die betroffenen Stellen aufgetragen werden, wird aber

anschliessend wieder an den Grabaufbau geheftet, was die Lehmklumpen
erklärt, die auf der senkrechten Vorderseite des Grabes zu sehen sind.

Vor einem Besuch des Grabmalkomplexes von Mir Qäsem Gän baden viele
Wallfahrer im Kanal. Aus diesem Grund sind unterschiedliche Wochentage für
die Wallfahrten von Männern und Frauen reserviert. Das Baden dient der

Erfrischung sowie der rituellen Reinigung vor dem Besuch des Heiligen.
Das Grab von Mir Qäsem Gän wird bei verschiedenen Anliegen aufgesucht:

Oft kommen Frauen mit Kinderwunsch. Sie erhalten von den Betreuerinnen
des ziyärat einen gebrannten Ziegel, den sie mit nach Hause nehmen. Wenn ihr
Anliegen erfüllt wurde, bringen sie den Ziegel zusammen mit Opfergaben (nazr)
zurück. Das können Nutztiere wie Ziegen oder Schafe sein, die den Betreuern
des ziyärat als lebende Gabe gespendet oder an Ort und Stelle geschlachtet und

zubereitet werden, um andere Wallfahrerinnen zu bewirten (xairät).
Vor allen Dingen wird das Grab von Personen mit Hautkrankheiten

besucht, um Erde zu entnehmen, die auf die kranken Hauptpartien auftragen und

anschliessend an die Holzplanken geheftet wird, die das Grab umgeben. Sollen
erkrankte Tiere behandelt werden, darf Erde vom Grab in Beuteln mit nach

Hause genommen werden.33

Als besondere Gabe des Heiligen Mir Qäsem Gän wurde ausserdem seine

Fähigkeit genannt, Verrückte zu heilen. Die betroffenen Personen werden auf
ein Bett gebunden und ins Mausoleum getragen, wo sie eine Nacht lang einge-

33 Die Betreuer des Heiligengrabes füllen regelmässig Lehmerde nach, um das Grab wieder zu

restaurieren. Durch den Kontakt mit dem Grab erlangt auch die neue Erde barakat.



222 Lutz Rzehak

sperrt bleiben. Selbst Rinder sollen durch Mir Qäsem Gän schon von einer
Krankheit geheilt worden sein, die als déwanagï-ye gäw - "Rinderwahnsinn"
bezeichnet wurde.

Die motawallï des Grabmals von Mïr Qäsem Gän erheben den Anspruch,
direkte Nachfahren des hier begrabenen Heiligen zu sein. Sie werden deshalb
auch esän genannt. Ihr Recht, das Heiligtum betreuen zu dürfen, leitet sich also

aus ihrer Abstammung ab, die durch eine handgeschriebene Genealogie belegt
werden konnte.34 Sie sind auch die einzigen Bewohner der Ortschaft, die den

Namen des Heiligengrabes führt und in unmittelbarer Nähe gelegen ist. Das

Dorf, das insgesamt zwanzig Haushalte zählt, wird also ausschliesslich von esän

bewohnt, die zugleich das Heiligengrab betreuen und auch nur untereinander
Ehen schliessen.

Trotz der engen familiären Bindungen musste eine Regelung getroffen
werden, um die Einträge aus dem Wallfahrtgeschäft aufzuteilen. Diese Regelung
geht auf eine Entscheidung aus dem Jahre 1871 zurück, als das Dorf nur vier
Haushalte zählte. Damals habe sich einer der vier esän bei der Aufteilung der

Spenden benachteiligt gefühlt und einen Richter in Balx um Rechtsprechung
gebeten. Dieser habe entschieden, dass die Spendeneinnahmen aus der Wallfahrt
zu gleichen Teilen an alle vier Haushalte aufzuteilen seien.35 Seitdem wechseln
sich die Nachfahren jedes der vier damaligen êiân-Haushalte im wöchentlichen

Rhythmus bei der Betreuung des Grabmals ab und dürfen auch nur dann Spenden

entgegen nehmen. Im Verlauf einer Wallfahrtsaison ist jeder der zwanzig
Haushalte im Dorf Mïr Qäsem Gän mindestens einmal an der Reihe.

Damit kann der Heiligengrabkomplex Mir Qäsem Gän zusammenfassend
als ein seit alten Zeiten etablierter Wallfahrtsort angesehen werden, dessen

Entstehungsgeschichte kaum mehr nachvollzogen werden kann. Er ist unter baulichen

Gesichtspunkten vergleichsweise aufwendig gestaltet und wird regelmässig
in hoher Zahl frequentiert. Die dezentrale Lage ist der Wallfahrt nicht abträglich.
Im Gegenteil: Die idyllische Umgebung veranlasst vor allem städtische Besucher,

die Wallfahrt mit einem Landausflug zu verbinden. Die Legitimation von
Mir Qäsem Gän als Heiliger ist durch das formale Kriterium seiner Abstammung

34 Diese Genealogie, nach der die heutigen Betreuer des Grabmals in der neunten Generation

von Mir Qäsem Gän abstammen, wurde angeblich erst in jüngerer Vergangenheit rekonstruiert

und aufgeschrieben, weil fast alle älteren Dokumente in den Wirren des Bürgerkriegs
verloren gingen.

35 Eine mit dem 2. Sawwäl 1411 17.4.1991) datierte und von der Justizverwaltung in Ma¬

zär-e Sarif beglaubigte Abschrift des Originaldokuments aus dem Jahre 1871 konnte vorgelegt

werden.



Narrative Strukturen des Erzählens... 223

als sayed und seiner Zugehörigkeit zu den "72 Scheichs von Balx" vorbestimmt,
was von niemandem in Zweifel gezogen wird. Dasselbe gilt für die ebenfalls auf
dem formalen Kriterium der Abstammung beruhende Legitimation der motawallï.

Das Erzählen über das ziyärat

Die Erzählung der motawallï am Grabmal von Mir Qäsem Gän erfolgte fliessend,

aber ohne einen inneren Zusammenhang, der die Darlegung im oben

beschriebenen Sinn als sequenziell kohärent strukturierte Geschichte qualifizieren
würde. Die Erzählbereitschaft der Betreuer folgte anderen Motiven als im Falle
des Grabmals von Sayed 'Abbäs Äqä. Einer der motawallï sagte gleich zu
Beginn des Gesprächs:

Wenn Sie etwas erfahren wollen, wollen sie dann nicht auch ein wenig helfen oder nicht,
das Ziyärat-e Mir Qäsem Gän herzurichten? Wenn sie helfen, dann werde ich Ihnen auch

etwas erzählen. Nichts ist umsonst. (Aus der Erzählung eines der motawallï am Grabmal

von Mïr Qäsem öän)

Die Frage, welche Huldwunder Mir Qäsem Gän vollbracht habe, stiess auf eine

gewisse Verwunderung. Seine Wundertaten werden als so selbstverständlich und

so zahlreich angesehen, dass die Frage danach absurd erschien. Wörtlich sagte
einer der motawallï:

Ich weiss nicht, welche Huldwunder er vollbracht hat. Die Leute kommen und werden

geheilt. Verrückte kommen und werden gesund. Kranke kommen und werden geheilt. Allen,
die irgendwelche Schwierigkeiten haben, hilft er. Wenn du nicht weiter weisst, wenn du

irgendwelche Probleme hast, in welcher Hinsicht auch immer, dann geh hin und sag aus

reinem Herzen: Der reine Gott möge meine Angelegenheiten heilen! Dann wird Gott die Sache

klären. Er ist doch ein Freund Gottes. So ist das. (Aus der Erzählung eines der motawallï am

Grabmal von Mïr Qäsem öän)

Im weiteren Gesprächsverlauf wurden doch noch Wundertaten erzählt, die Mir
Qäsem Gän schon zu Lebzeiten als Heiligen erkennen Hessen. Hierzu gehörten

Beispiele seiner Fähigkeit zur Bilokation und einige Wahrsagungswunder. Über

Heilungswunder, die in einem direkten Zusammenhang mit dem praktizierten
Wallfahrtswesen stehen würden, wurde von den motawallï kaum berichtet. Wenn
sie darüber sprachen, mit welchen Anliegen die Wallfahrer kommen und wie
diese Anliegen erfüllt werden, geschah das in einer eher sachlichen Form, die

keine persönliche oder gar emotionale Beziehung zu einem konkreten Ereignis
erkennen liess. Wenn die Schilderung überhaupt Emotionen erkennen liess, dann

am ehesten eine gewisse Ironie:



224 Lutz Rzehak

Er ist vor allem für die Verrückten da. Wenn jemand verrückt wird, fesselt man ihm die
Gliedmassen und bringt ihn hierher, schliesst ihn über Nacht ein, dann strampelt er mit den

Füssen. Am Morgen kommt er heraus und ist gesund. Eine Nacht bleibt er da, bis zum Morgen.

Es gibt auch welche, die nur eine oder anderthalb Stunden dort bleiben, aber diejenigen,
die sehr krank sind [Erheiterung bei den Anwesenden], bleiben eine Nacht. (Aus der Erzählung

eines der motawallï am Grabmal von Mïr Qäsem öän)

Wenn Wallfahrer über Heilungswunder sprachen, die an diesem ziyärat geschehen

waren, erfolgte die Darlegung dagegen in einer durch die Anschaulichkeit
des konkreten Einzelfalls emotional sehr berührenden Weise. Zum Beispiel:

Erst vor dreissig Tagen gab es bei einem der Offiziere in unserer Nachbarschaft einen 18

Monate alten Knaben, der kein Wasser lassen konnte. Ich war vorher schon einmal bei

diesem ziyärat, obwohl ich damals nicht so sehr daran glaubte. Allmählich habe ich dann

gemerkt, dass es doch einen Einfluss ausübt, einen seelischen Einfluss oder einen anderen
Einfluss hat. Dieser Offizier sagte: "Wir haben unser Kind zu dem einem Arzt gebracht, 50 000

[Afghani] ausgegeben, 60 000 [Afghani] ausgegeben, es ist nicht gesund geworden. In den

letzten drei Tagen hat unser Kind wieder grosse Qualen gehabt." Ich habe dann zu ihm
gesagt: "Da gibt es ein ziyärat, etwas weiter unten, da gibt es eine Strasse und dort ist es dann

direkt an der Strasse. Mir hat mal jemand davon erzählt, der auch solche Probleme hatte, ich
solle mir das merken, weil ich ja Kinder habe, damit ich bei Bedarf dorthin gehen kann." Er

[der Offizier] geht also am Nachmittag mit seinem Kind dorthin. Als das Kind, das kein
Wasser lassen konnte, dort war, konnte es etwas Wasser lassen. Die Nacht vergeht. Am
nächsten Tag kommt er wieder dorthin. Als das Kind, das in einem Stück Stoff eingewickelt
ist, am folgenden Tag dorthin kommt, schläft es ein. Es hatte drei Tage lang geweint. Der

Arzt hatte ja versucht, den Stein mit einem Schlauch herauszuholen. Deshalb hatte das Kind
24 Stunden ununterbrochen geweint. Als er um das ziyärat herumläuft, beruhigt sich das

Kind. Es schläft ein. Als er nach Hause geht und das Kind noch immer in seinen Armen

schläft, fragt er sich: 'Wieso schläft es plötzlich? Es hat so lange geweint!' Als er zu
Hause ankommt, versucht die Mutter, das Kind zu wecken. Es schläft sofort wieder ein.

Dann wickeln sie die Tücher ab, in die das Kind eingebettet war, und sehen: die Tücher sind

vollkommen durchnässt und in dem Stoff liegt ein winzig kleiner Stein, wie ein Erdklumpen,

der mit dem Urin herausgekommen war. Als sich das Kind zwei bis drei Stunden erholt

hatte und wieder aufwacht, war es vollkommen gesund und wollte etwas zu essen haben,

Reisbrei. Es war wieder völlig gesund. Wenn du ihm jede Stunde eine Schüssel Reisbrei

hingestellt hast, hat er ihn aufgegessen. (Erzählung eines Wallfahrers am Grabmal von Mïr
Qäsem öän)

So wie der motawallï am Grabmal von Sayed 'Abbäs Äqä hat auch dieser
Wallfahrer seine Erzählung über eine Wundertat des Heiligen Mir Qäsem Gän mit
einer Erzählung über sich selbst verflochten und zu einer minimal strukturierten
Geschichte geformt. Während er früher nur zögernd an die Wunderkräfte von
Heiligen glaubte, ist er durch eine Heilung, die nicht ihm selbst, sondern dem
Kind eines Nachbarn wiederfahren war, davon überzeugt worden, dass ein Be-



Narrative Strukturen des Erzählens... 225

such dieses Heiligengrabes Wunder bewirken kann. Die Erzählung über ein

konkretes Ereignis diente dem übergeordneten Zweck, den eigenen Wandel zu
einem Verehrer dieses Heiligen zu veranschaulichen, und wurde deshalb tendenziell

als Geschichte strukturiert.
Die freundliche, aber vergleichsweise emotionslos vorgetragene Erzählung

der motawallï erfolgte dagegen als Aneinanderreihung einzelner Ereignisse, die

zum Teil in verschiedenen Varianten erzählt wurden und in ihrer Gesamtheit

keine zusammenfassende oder übergreifende Strukturierung erkennen Hessen.

Unter funktionalen Gesichtspunkten diente ihre Erzählung nicht dem übergeordneten

Zweck, die besonderen Fähigkeiten des Heiligen legitimieren und die

eigene Stellung als motawallï in irgend einer Weise erklären zu müssen. Mïr
Qäsem Gän war durch seine Zugehörigkeit zu den "72 Heiligen von Balx" und

durch das florierende Wallfahrtswesen ausreichend als Heiliger legitimiert. Die

persönliche Stellung als motawallï ist durch das formale Kriterium der direkten

Abstammung vom Heiligen ausreichend gerechtfertigt. Beides bedurfte keiner
zusätzlichen Legitimierung in Form einer funktionalen Geschichte, die den

Erzähler und seine Rezipienten auch emotional berührt hätte.

Die einzige Erzählung, die von den Betreuern dieses Grabmals nach dem

Vorbild der rewäyat als Geschichte strukturiert wurde, lässt durchaus einen

übergeordneten Zweck erkennen und kann somit ebenfalls als funktionales
Erzählen angesehen werden. Sie bezog sich auf den wechselnden Rhythmus, in
dem die zwanzig Haushalte des Dorfes die Betreuung dieses Grabmals regeln,
und sollte den Aufteilungsrhythmus bei den Spendeneinnahmen als korrekt und

gerecht erscheinen lassen:

Einmal beklagte sich eine esän-Frau, deren Mann und Vater gestorben waren und deren

Sohn noch zu klein war, dass sie seit dem Tod ihres Mannes am wenigsten von den

Einkommen des ziyärat abbekomme. Einmal habe jemand sogar etwas von den Spenden

genommen, obwohl er gar keinen Anspruch daraufhatte, weil sie an der Reihe war. Daraufhin

wurde diese e.vä«-Frau mit den Worten beruhigt: "Macht euch keine Sorgen. In wenigen

Tagen wird dieser Mann das Zehnfache von dem zurückbringen, was er genommen hat."
Tatsächlich erkrankte dieser Mann kurze Zeit darauf an einem Hautekzem unter dem Arm.
Obwohl er zehnmal so viele Gaben brachte wie er damals genommen hatte, darunter auch

erlesene Stoffe, wurde er sein Leiden nicht mehr los. (Aus der Erzählung eines motawallï am

Grabmal von Mïr Qäsem öän)

Eine Generierung bestimmter Texttypen, die sich als Geschichte qualifizieren
lassen, ist beim freien Erzählen über heilige Personen und Orte also besonders

dann beliebt, wenn die Darlegung einen übergeordneten Zweck verfolgt und in
diesem Sinne als funktionales Erzählen angesehen werden kann.



226 Lutz Rzehak

5. Zusammenfassung: Das Erzählen über heilige Personen und
Orte als Diskursuniversum

Das (mündliche) Erzählen über heilige Personen und Orte kann in Afghanistan
als Kommunikationsbereich mit eigenen Signifikationsmechanismen und narrativen

Mustern angesehen werden. Wie jeder Diskurs hat auch dieser seine

Eigenarten in der Art und Weise des Gebrauchs, den er von den Zeichen macht,

bezüglich seiner formalen und argumentativen Standards.

Zentraler Gegenstand dieses Diskurses ist die Manifestation von Heiligkeit.
Die im Diskurs produzierten Texttypen zielen gemeinhin darauf ab, die implizierte

oder tatsächlich gestellte Frage nach der Heiligkeit einer Person oder eines

Ortes zu beantworten, und weisen damit eine ähnliche Art von Finalität auf. Hier
wurden allerdings nur reale Kommunikationsakte untersucht, in denen diese

Frage positiv beantwortet wurde.36

Die Texttypen, die zu diesem Zweck produziert werden, variieren nach

dem Umfang der verfügbareren Information über die Manifestation von Heiligkeit

einer Person oder eines Ortes sowie hinsichtlich übergeordneter Zwecke, die

in einer als notwendig oder nicht notwendig erachteten Referenz des Erzählers

auf sich selbst und seine Beziehung zum jeweiligen Heiligen gesehen werden

können.

Ist die Information über eine als heilig angesehene Person (oder seltener über

einen solchen Ort) auf den Namen beschränkt, gelten jene Namensbestandteile,
die auf den gottesnahen Charakter einer Person verweisen (sayed, mollä, hägi,

xäga, pïr u.a.), unter formalen und argumentativen Gesichtspunkten als

ausreichender Beleg von Heiligkeit. Sprachliche Kontamination und assoziative Wortspiele

mit den Namen von Personen oder Orten können in diesen Fällen dazu

beitragen, eine Person oder einen Ort als besonders heilig erscheinen zu lassen.

Vorwiegend beim nicht-funktionalen Erzählen, also wenn eine Referenz
des Erzählers auf sich selbst und seine Beziehung zum jeweiligen Heiligen als

36 Es kommt gelegentlich vor, dass jemand nur behauptet, ein Heiligengrab entdeckt zu haben,

um sich an den Spenden der Wallfahrer zu bereichern. 1996 wurde sogar berichtet, dass

jemand in Sebergän in derselben Absicht seine Tochter für tot erklärt hatte und die Umstände

ihres Todes mit allen Attributen beschrieb, die als Manifestation von Heiligkeit gelten. Am
vermeintlichen Grab der Tochter entwickelte sich bald ein einträchtiger Wallfahrtsbetrieb.

Der Betrug flog erst auf, als das Mädchen, das sich nach wie vor bester Gesundheit erfreute,

zufällig von einem Nachbarn gesehen wurde. Der Diskurs über solche Vorkommnisse stellt

einen zweifellos interessanten Sonderfall des Erzählens über heilige Personen und Orte vor,
der hier ausgeklammert bleiben musste.



Narrative Strukturen des Erzählens... 227

nicht notwendig erachtet wird, können Texttypen produziert werden, bei denen

die Schilderung von Einzelereignissen, in denen sich Heiligkeit in der einen oder
anderen Weise manifestiert, im Mittelpunkt steht. Diese Schilderungen stehen

meistens für sich selbst und werden kaum mit Hilfe von temporalen Markierungen

oder logischen, kausalen und finalen Konnektoren zu einer übergreifenden
Geschichte zusammengefügt.

Je mehr Markierungen, Verknüpfungen und Konnektoren dieser Art in die

Erzählung eingebunden werden und je elaborierter dies geschieht, umso deutlicher

werden Geschichten generiert, bei denen Zustände und Ereignisse nicht nur
in einer zeitlich geordneten Abfolge zueinander stehen, sondern in denen eine

Sequenz von Zuständen und Ereignissen auch kausal beziehungsweise final
aufeinander bezogen wird. Solche Geschichten besitzen für die Beantwortung der

Frage nach Heiligkeit eine besondere argumentative Stärke, weil die geschilderten

Ereignisse den oder die Protagonisten sowie den Erzähler und seine

Rezipienten auch emotional berühren. Im erfolgreichen Fall können mit Hilfe solcher
Geschichten nicht nur die Einzelereignisse im kulturellen Gedächtnis bewahrt
und abrufbar gemacht werden, sondern auch die narrativen Strukturen, in denen

diese Ereignisse geschildert wurden. Das Ergebnis einer erfolgreichen Tradierung

bildet als rewäyat - "Geschichte", "Überlieferung" einen speziellen Texttyp

des Diskurses über heilige Personen und Orte, der durch eine vergleichsweise

geringe Varianz in Inhalt und narrativer Struktur gekennzeichnet ist.

Die Struktur erfolgreich tradierter Geschichten kann auch bei der Generierung

neuer Geschichten reproduziert werden, bei denen meistens eine erst in
jüngerer Vergangenheit erfolgte Manifestation von Heiligkeit mit direktem
Bezug zur Jetztzeit des Erzählers im Mittelpunkt steht. Als Ausgangszustand
begegnet uns in diesen Geschichten entweder ein Hilfesuchender mit einem
aufrichtigen Anliegen (niyat) oder - in den oben angeführten Beispielen nicht
dokumentiert - ein ungewöhnlicher Todesfall als sahid im weitesten Sinne dieses

Wortes. Das Episodensystem setzt sich aus fakultativen und in sich austauschbaren

Episoden zusammen, bei denen ein initiierendes Ereignis eine nicht selten

vorhersehbare Reaktion hervorruft. Diese Episoden beschreiben "aktive" Ereignisse,

deren argumentative und erzähltechnische Funktion darin besteht, eine
Person als heilig erkennen zu lassen und den Glauben an ihre Wunderkraft zu
stärken.

Bestimmte Episoden kommen in solchen Geschichten, aber auch in anderen

Texttypen immer wieder vor und können im Diskurs über heilige Personen und
Orte als fest etablierte Topoi angesehen werden, denen eine grosse argumentative

Kraft zugeschrieben wird. Plötzliches Feuer und das Auffinden roter Banner

gelten als verlässliche Manifestation eines Heiligengrabs. Traumvisionen, bei



228 Lutz Rzehak

denen sich der oder die Heilige zu erkennen gibt, werden als Huldwunder
geschildert. Besonders gern wird von Heilwundern berichtet, deren argumentative
Funktion gesteigert werden kann, wenn jemand ausserdem zu berichten weiss,
dass diese Wunder schon Personen aus fernen Gegenden angezogen haben. Viele

Geschichten beinhalten mindestens eine Episode, bei der Personen bestraft werden,

die an der Wahrhaftigkeit eines Heiligen gezweifelt haben, oder bei der ein

Heiliger seine Widerstandskraft gegen eine beabsichtigte Zerstörung seines Grabmals

demonstriert. Oft ist deshalb sogar von zerschellenden Bulldozern die Rede.

Lässt sich ein Teilnehmer am Diskurs über heilige Personen und Orte
zudem von einem übergeordneten Zweck leiten, der häufig darin zu sehen ist, die

eigene Stellung zum Heiligen, gegebenenfalls sogar die eigene Rolle als Diener
eines Heiligen und Betreuer eines Heiligengrabes erklären oder legitimieren zu

wollen, wird die Schilderung von Ereignissen, in denen sich Heiligkeit manifestiert,

bei der Generierung von Geschichten auf eine emotional berührte und
berührende Weise gern mit einer Darstellung des eigenen Werdegangs verflochten.
Den Endzustand einer solchen Geschichte bildet dann oft die eigene Erlösung
durch die Wunderkraft des Heiligen.

Literaturverzeichnis

Andreev, M. S.

1927 Po étnologii Afganistana. Dolina Pandzsir. (Materialy izpoezdki v Af¬

ganistan v 1926 g.). Taskent.

BASILOV, V. N.
1977 Kul 't svjatyx v Islame. Moskva.

Chambert-Loir, Henri; Guillot, Claude (Hgg.)
1995 Le culte des saints dans le monde musulman. Paris.

COSERIU, E.

1975 Sprachtheorie und allgemeine Sprachwissenschaft. München.

DUPREE, L.
1976 Saint cults in Afghanistan. In: American Universities' Field Staff Re¬

ports. South Asia Series. 20/1:1-26.

Einzmann, Harald
1977 Religiöses Volksbrauchtum in Afghanistan: Islamische Heiligenvereh¬

rung und Wallfahrtswesen im Raum Kabul. Wiesbaden Beiträge zur
Südasienforschung; 34).



Narrative Strukturen des Erzählens... 229

1988 Ziarat und Pir-e Muridi: Golra Sharifi Nurpur Shahan u. Pir Baba; 3

muslimische Wallfahrtstätten in Nordpakistan. Wiesbaden. Beiträge
zur Südasienforschung; 120).

Grämlich, Richard
1987 Die Wunder der Freunde Gottes: Theologien und Erscheinungsformen

des islamischen Heiligenwunders. Wiesbaden Freiburger Islamstudien;

XI).
HERRMANN, Theo; Grabowski, Joachim
1994 Sprechen: Psychologie der Sprachproduktion. Heidelberg, Berlin, Ox¬

ford.

Kriss, R.; Kriss-Heinrich, H.
1960 Volksglaube im Bereich des Islam. Bd. I: Wallfahrtswesen und Heili¬

genverehrung. Wiesbaden.

MILLS, Margaret A.
1991 Rhetorics and Politics in Afghan Traditional Storytelling. Philadelphia.

Publications ofthe American Folklore Society; N.S.; Persian Studies

Series; 12).

Pastner, Stephen
1978 Power and Pirs Among the Pakistani Baluch. Journal of Asian and

African Studies 13/3-4:231-243.
1984 Feuding with a Spirit among the Zikri Baluch: The Saint as Champion

of the Despised. In: Ahmed, A. S.; HART, D. M. (Hgg.): Islam in
Tribal Societies. From the Atlas to the Indus. London: 302-309.

RAHMANÏ, Rausan

1374 Afsänahä-ye darï. Tehran 1995).

SCHLIEßEN-LANGE, Brigitte
1983 Traditionen des Sprechens: Elemente einer pragmatischen Sprachge¬

schichtsschreibung. Stuttgart, Berlin, Köln, Mainz.
Ta'rïh-i Sïstan
1974 Ta'rïh-i Sïstan ("Istorija Sistana") I perevod, vvedenie i kommentarii

L. P. Smirnonov. Moskva Pamjatniki pis'mennosti Vostoka; XLII).
XALÏL, Ebrâhïm
1339 Mazärät-e sahr-e Käbol. Käbol (=1960/61).
ZBINDEN, E.

1953 Die Djinn des Islam. Berlin.




	Narrative Strukturen des Erzählers über heilige und ihre Gräber in Afghanistan

