Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 58 (2004)

Heft: 1

Artikel: Narrative Strukturen des Erzéhlers Uber heilige und ihre Graber in
Afghanistan

Autor: Rzehak, Lutz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147627

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147627
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

NARRATIVE STRUKTUREN DES ERZAHLENS UBER
HEILIGE UND IHRE GRABER IN AFGHANISTAN

Lutz Rzehak, Bamberg

Abstract: Narrative Structures of Discourse about Saints and Their Graves in
Afghanistan

The paper aims to analyse the verbal behaviour of people in Afghanistan when they are talking
about holy persons and places. It is based upon fieldwork which was carried out in Northern Af-
ghanistan in 1996 and in Southwestern Afghanistan in 2001. It is argued here that oral commu-
nication about saints and holy places can be regarded as a field of communication with its own
narrative structures and signification mechanisms. Texts which are produced in this discourse are
intended mostly to answer real or implied questions about the holiness of a person or place, and
thus show common features of finality. The structure of these texts may differ depending, among
other things, on the amount of information which is available, and on the question of whether self-
reference is considered necessary by a speaker or not. If information is limited to the name of a
holy person or place, those parts of the name which underline the godly and pious character (e.g.
sayed, molld, hagi, xaga, pir etc.) may serve as sufficient proof of sanctity. Nevertheless, contami-
nations, telescoped words, or associative wordplay with personal names and toponyms are often
used to present a saint in a more holy way. If more information is available, narration is focused on
single events which are understood as manifestations of holiness. Correlating such events tempo-
rally, causally and finally, a speaker may generate more or less elaborated stories which structur-
ally follow the example of a well established genre in Afghan oral literature known as rewdyat.
Texts of this type affect emotionally, and are therefore of high argumentative strength. Some types
of events are included repeatedly in narrations about holy persons and places and can be regarded
as well-established fopoi of this discourse. When self-reference is considered necessary by a spea-
ker to explain his own relation to a holy person or place, the main plot concerning manifestation of
holiness may be interwoven with a subsidiary plot concerning the speaker’s personal history.

0. Einleitung

Gilt es ein Problem zu l6sen, wenden sich Menschen in Afghanistan gern an
Heilige oder sie besuchen Orte, die in der einen oder anderen Weise mit heiligen
Personen in Verbindung stehen. Solche Personen und Orte erfahren in weiten
Teilen der Bevdlkerung eine besondere Verehrung. Auch wer sich fur aufgeklart

AS/EA LVIII+1+2004, S. 195-229



196 LUTZ RZEHAK

hélt und deshalb sogar in einer schweren Notlage kaum einen Heiligen um Hilfe
bitten wiirde, ist erfahrungsgemass trotzdem gut iiber die bedeutsamsten Heili-
gen in seiner Region informiert und kennt die wichtigsten Orte der lokalen Hei-
ligenverehrung. Selbst die Verfechter einer reinen Lehre des Islam, die diese
Form der Heiligenverehrung aus ihrem Glaubensverstindnis heraus kategorisch
ablehnen, kommen nicht umhin, solchen als heilig angesehenen Personen und
Orten ihre besondere Aufmerksamkeit zukommen zu lassen, und sei es nur
deshalb, um — wie zuletzt unter den Taliban geschehen — den damit verbundenen
Kult zu unterbinden. Es liegt nahe, dass die besondere Rolle von Heiligen und
Orten, die mit ihnen in Verbindung stehen, auch einige besondere Formen des
Sprachverhaltens bewirkt, sobald von ihnen die Rede ist.

Einige Aspekte dieses Sprachverhaltens sollen in diesem Beitrag untersucht
werden. Im Sinne einer pragmatischen Sprachbeschreibung mdochte ich zeigen,
dass das Erzdhlen iiber Heilige und ihre Gréber oder {iber andere Orte, die mit
ihnen in Beziehung gebracht werden, oft nach festgelegten Mustern erfolgt, die
eine narrative Strukturierung erkennen lassen. In diesem Zusammenhang soll
die Frage gestellt werden, ob elementare sprachliche Handlungen des Erzéhlens
Uber heilige Personen und Orte mit der Generierung bestimmter Texttypen ein-
hergehen, die wiederholbaren Prinzipien folgen, das heisst eine dhnliche Art von
Finalitdt aufweisen, gleichartige formale oder argumentative Standards besitzen,
und deshalb in einer generalisierenden Weise als Diskursuniversum angesehen
werden konnen.'

Gegenstand dieser Untersuchung sind also nicht primér die Heiligen oder
die Orte, die mit ihnen in Verbindung gebracht werden. Gegenstand dieser
Untersuchung ist auch nicht unmittelbar das in ihrem Umfeld stattfindende

Kultwesen, sondern der miindliche Diskurs, der iiber heilige Personen und Orte
gefiihrt wird.”

1 Zu den Begriffen elementare sprachliche Handlung, Texttyp und Diskursuniversum vgl.
SCHLIEBEN-LANGE, 1983:139-140.

2 Einen Uberblick iiber Heiligenverehrung und Wallfahrtswesen in Afghanistan gibt DUPREE,
1976. Eine sehr detaillierte Untersuchung tiber Wallfahrtsorte und Wallfahrtswesen im
Raum Kabul, der gelegentlich auch Erzdhlungen tber Heilige beigefligt sind, bietet EINz-
MANN, 1977. Die Angaben bei XALIL, 1339 beziehen sich ebenfalls auf Kabul, beschrinken
sich aber auf eine Nennung der Heiligen und eine Beschreibung ihrer Griaber. Andreev,
1927:56-62 berichtet liber Heiligengrdber in Pangsir. Zu vergleichenden Angaben iiber
Heiligenverehrung und Wallfahrtswesen in benachbarten Regionen siehe u.a. BASILOV,
1977, EINZMANN, 1988; PASTNER, 1978 und 1984; CHAMBERT-LOIR / GUILLOT, 1995 sowie
KRiss / Kriss-HEINRICH, 1960.



NARRATIVE STRUKTUREN DES ERZAHLENS... 197

Die Auswertung des Quellenmaterials muss hermeneutisch sein. Die zu
analysierenden Formen von Miindlichkeit sind jedoch durch eine Reihe von
Umfeldern bestimmt, unter denen die Sprechsituation, also die rdumlich-zeitli-
chen Gegebenheiten einer sprachlichen Handlung, neben anderen Rahmen-
faktoren wie Kontext, Region, Gespriachskonventionen und — im multilingualen
Milieu Afghanistans nicht zu vergessen — die jeweilige Einzelsprache eine vor-
rangige Bedeutung besitzt.” Um diese Bedingungen und Umfelder des Sprechens
in gebithrender Weise beriicksichtigen zu konnen, ist diese Untersuchung exem-
plarisch ausgerichtet und verzichtet auf quantitative Methoden im Sinne einer
Aufstellung und Auswertung der zahlenméssigen Ergebnisse von Massenunter-
suchungen.

Die Untersuchung basiert liberwiegend auf Materialien, die ich 1996 mit
Ingeborg Baldauf (Berlin) bei einer gemeinsamen Reise in die nordafghanischen
Provinzen Balx,* Faryab und Giizgan gesammelt habe. Dabei haben wir anni-
hernd zwanzig Wallfahrtsorte besucht, wo neben Erhebungen zur dusserlichen
Gestalt der Wallfahrtsorte und zum Wallfahrtswesen auch zahlreiche Interviews
mit Personen durchgefiihrt wurden, die diese heiligen Orte betreuten, zur Wall-
fahrt aufsuchten, die nur von ihnen gehort hatten oder aufgrund eines offiziellen
Amtes damit zu tun hatten. Weitere Materialien habe ich im Spatsommer 2002
bei einer Reise in die siidwestafghanische Provinz Nimroz sammeln konnen.

Im Mittelpunkt stehen Erzdhlungen iiber zwei strukturell verschiedene
Heiligengrabkomplexe, von denen sich eins mit dem Namen Sayed ‘Abbas Aqa
im Zentrum der Stadt Mazar-e Sarif befindet und das andere mit dem Namen
Mir Qasem Gin in einem lindlichen Gebiet in der niheren Umgebung dieser

3 Zur Theorie der Umfelder des Sprechens und ihren Typen vgl. COsgRrIU, 1975:278-285.

4 Da sich diese Arbeit mit ausgewahlten Aspekten von Miindlichkeit befasst, werden afghani-
sche Eigennamen, Begriffe und Textausschnitte in einer phonologisch orientierten Um-
schrift wiedergegeben. Um den in Afghanistan verbreiteten Formen von Mehrsprachigkeit
gerecht zu werden, verwende ich flir alle dies betreffenden sprachlichen Einheiten, die —
wenn nichts anderes vermerkt ist — in Persisch (Dari), gelegentlich aber auch in Paschto und
Belutschi angefiihrt werden, ein einheitliches Umschriftsystem. Beim Persischen wird die
fiir Afghanistan charakteristische Aussprache mit den maghil-Lauten € und 6 beriicksich-
tigt. Lange oder bestdndige Vokale werden — im Interesse einer Einheitlichkeit der Um-
schrift fiir alle relevanten Sprachen — auch dann durch ein entsprechendes Transkriptions-
zeichen gekennzeichnet, wenn in der betreffenden Sprache keine phonemisch relevante Op-
position zu einem qualitativ gleichwertigen Kurzvokal vorliegt. Zur besseren Identifizierung
der angefiihrten sprachlichen Einheiten werden schriftsprachliches ‘Ain und Hamza auch
dann markiert, wenn sie (wie zum Beispiel ‘Ain am Wortanfang) phonologisch nahezu be-
deutungslos sind.



198 LUTZ RZEHAK

Stadt. Die strukturelle Verschiedenheit dieser Wallfahrtsorte resultiert aus dem
unterschiedlichen Grad ihrer Etablierung als Heiligengrab sowie aus dem un-
gleichen Ausmass ihrer Bekanntheit und Popularitit. Ergdnzend wird auf Er-
zdhlungen Uber andere Heilige und ihre Graber Bezug genommen.

1. Einige terminologische und glaubensinharente Grundlagen des
Sprechens tiber heilige Personen und Orte

Heilige werden in den meisten Sprachen Afghanistans als bozorg (Plural: bozor-
gan)’ oder wali (Plural: awliya)® bezeichnet. Auf Paschto ist mitunter auch das
Wort audal (Plural: audalan, audaluna) zu horen, das dartiber hinaus “Einsied-
ler” bedeutet. Gelegentlich kénnen Heilige auch mit dem Wort pir (Plural:
piran)’ angerufen werden, das in einem mystischen Kontext normalerweise das
Oberhaupt eines Derwischordens oder einen Meister benennt. Als Appellativum
kann neben dem Namen eines Heiligen auch das Wort xaga (Plural: xagagan)®
eingesetzt werden.

Da der Islam keine offizielle Heiligsprechung kennt, ist es nicht immer ein-
fach, festzustellen, ob eine Person als heilig gelten kann oder nicht. Es ist zu-
néchst und vor allem eine Glaubensfrage. Dennoch sind bestimmte Formen einer
Legitimation als bozorg oder wali notwendig, um den Glauben hervorzubringen
und am Leben zu halten.

Als bozorg oder wali gilt, wer Gott nahe ist und dem Gott nahe ist. Perso-
nen, die als heilig gelten, konnen deshalb auch als mard-e xoda — “Mann, Freund
Gottes” verstanden werden. Als heilig wird angesehen, wer von Gott mit einer
bestimmten Kraft ausgezeichnet wurde. Heilige gelten daher als Trédger einer
gottlichen Segenskraft — barakat (Plural: barakat).” Diese Segenskraft gilt als
Geschenk Gottes an einen von ihm auserwahlten Menschen. Grundsatzlich kann
barakat jedem Menschen zuteil werden.

M,

5 Von Persisch: bozorg — “gross”; “achtenswerte Person”. Auf Paschto auch bzarg ausgespro-
chen.

6 Von Ar. waliya — “nahestehen”, “Freund, Helfer, Beistand, Beschiitzer sein”.
Von Persisch: pir — “alt” (iiber Menschen und Lebewesen); “Alter”, “Greis”.

8 Aussprachevarianten: xwdga, xuga (Persisch), xoga (Paschto), xwaga (Belutschi). Sonstige
Bedeutungen: “Herr”, “reicher Handler oder Grundbesitzer”; “Eunuch”.

9 Von Ar. baraka, sonstige Bedeutungen im Persischen: “Uberfluss”, “gutes Leben”, “Wohl-
stand”.



NARRATIVE STRUKTUREN DES ERZAHLENS... 199

Einige Personen gelten bereits aufgrund ihrer Abstammung als Freunde
Gottes und damit als Trager von barakat. Hierzu zéhlen in erster Linie die di-
rekten Nachfahren des Propheten — sayed (Plural: sadat).

Nach weit verbreiteter Meinung kann barakat unabhéngig von Abstam-
mung oder sozialem Status auch eine Belohnung Gottes fiir eine besonders from-
me, ganz und gar auf Gott gerichtete Lebensweise sein. Eine solche Lebensweise
mag zwar fiir viele Glaubige als erstrebenswert gelten, aber sie ist mit grossen
Entbehrungen und Selbstaufopferungen verbunden, die nicht jeder erbringen
kann (oder will). Aus diesem Grund sagt man iiber jemanden, der gezeigt hat,
dass er eine vollkommen auf Gott gerichtete Lebensweise fithren kann, mitunter
besyar zahmat kasSida — “‘er hat sich sehr bemiiht / angestrengt”. Weil die Kraft
fur solche Anstrengungen nicht jedem Glaubigen gegeben ist, herrscht die Vor-
stellung vor, dass Gott seinen Freunden hilft, ein solches Leben zu fiihren. Eine
auf Gott ausgerichtete Lebensweise ist also zugleich Bedingung, um Gottes ba-
rakat teilhaftig werden zu kdnnen, wie auch ein Ausdruck dessen, dass jemand
Uber barakat verfugt.

Solche Trager von barakat werden als Saxs-e mazhabi — “religidse, fromme
Person”, Saxs-e dindar — “glaubige Person” oder als Saxs-e bozorgwar — “ehr-
wiurdige, verdienstvolle Person” bezeichnet. Als besonders verehrungswiirdig
gelten Personen, deren gottesgefilliger Selbstverzicht mit ausserordentlichem
Grossmut und der Bereitschaft, Almosen zu geben, einhergeht. Sie werden mit
dem Attribut saxi — “freigebig”, “edelmiitig”, “hochherzig” versehen.

Auch das Verhalten der Mystiker wird gern mit Kréften in Verbindung ge-
bracht, liber die nur Freunde Gottes verfiigen konnen. Wanderderwische und
Asketen (darwés, malang, faqir)'"’ oder Einsiedler, die sich oft in der Nihe von
Friedhofen authalten, gelten ebenfalls als Triager von barakat.

Dass eine gottgefdllige Lebensweise zugleich Bedingung dafiir und Aus-
druck dessen ist, zu den Freunden Gottes zu gehdren, zeigen auch die Namen,
unter denen viele Heilige in Erinnerung behalten werden. Epitheta wie hagi —
“Wallfahrer nach Mekka”, sayed — “Nachfahre des Propheten”, molla — “Mulla”,
sufi — “Sufi”, maulawi — “geistlicher Lehrer” und dhnliche Attribute aus dem re-
ligiosen Bereich sind beliebte Namensbestandteile von Personen, die auch lange
iber ihren physischen Tod hinaus als heilig angesehen werden und deren Grab-
stitten deshalb zu Wallfahrtsorten wurden.'' Aber auch die liebevollen Anrede-

10  Auf Paschto auch: darwézgar, xastgar, pakir.
11 Zum Beispiel: Sayed ‘Alem Gan Aqa, Sayed Habib Gan, Sayed ‘Abbas Aqa (alle in Mazar-e
Sarif, ausfiihrlicher zu letzterem auf S. 214 f.), Sayed Yisof Gan und Siifi ‘Abdolgader



200 LuTz RZEHAK

formen babd — wortlich: “(Gross-)Viaterchen” und bei weiblichen Heiligen bibi —
“(Gross-)Miitterchen” sowie Ehrenbezeichnungen wie sah — “Konig” und mir /
amir — “Furst”, “Herrscher”, gawanmard — “edel”, “grossmiitig”; “Jingling”
oder einfach aga “Herr” sind beliebte Bestandteile der Namen von Heiligen ge-
worden."?

Mitunter werden Ubernatiirliche Fahigkeiten nicht allein mit Gottes Segens-
kraft — barakat erklart, sondern auch mit dem Wirken von Geistern (genn, Plu-
ral: gennha oder agenna) in Verbindung gebracht.” Uber jemanden, der von
Dschinns heimgesucht wird, heisst es o-ra genn gereft — “er ist von Geistern
besessen”. Da solche Geister gewohnlich in grosser Zahl, also wie eine Armee
(laskar), auftauchen, sagt man iiber eine betroffene Person auch /askar-as amad
— “seine Armee ist gekommen”. Die Dschinns konnen die aussergewdhnlichsten
Fahigkeiten verleihen und die befallenen Personen zum Beispiel in Sprachen
sprechen lassen, die sie ansonsten nicht beherrschen. Gibt jemand plotzlich Aus-
serungen von sich, die von anderen als Urdu identifiziert werden, dann heisst es
laskar-as az hendustan amad — “sein Heer [von Geistern] ist aus Indien gekom-
men”." Personen, die von Geistern besessen sind, werden im Allgemeinen als
dewana — “verriickt” bezeichnet. In die Ndhe der Freunde Gottes wird deshalb
nur gestellt, wer in der Lage ist, diese Geister auch zu kontrollieren. Uber ihn
sagt man dann o padsah-e gennha-st — “er ist der Konig der Dschinns” oder o
tasxir-e gennha-st — ‘“er ist ein Dschinn-Beschworer”, “er ist Sieger liber die
Dschinns”. Solchen Personen wird dann zum Beispiel auch die Begabung zuge-
schrieben, mit Hilfe der Geister in die Ferne sehen zu kénnen und zu erkennen,
ob jemand, der sich an einem anderen Ort befindet, Probleme hat. Diese Bega-
bung des in die Ferne sehenden Wahrsagens nennt man hazerat kardan. Wer

Argomandi (beide in Dehdadi, Provinz Balx), Molla Aka (in Sebergan), Hagi Faiz Moham-
mad Gan, Hagi Allahyar (beide in Xabgah, Provinz Nimriiz), Molla Karam (in Kang, Pro-
vinz Numriz). Zu weiteren Beispielen vergleiche die Namen der Heiligengraber von Kabul
bei EINZMANN, 1977:119-293, und XALIL, 1339.

12 Zum Beispiel: Baba-ye Qambar (in Mazar-e Sarif), Sah Pahlawan und Bibi Nisin (in Seber-
gan), Mir Qasem Gan (in Dehdadi, Provinz Balx, ausfiihrlicher hierzu auf S. 219 ff),
Gawanmard-e Qassab (in Balx), Baba-ye Xwaggir, Faiz-e Mir ‘Abbas (in Kang, Provinz
Nimriiz), Amiran (in einem gleichnamigen Ort, Provinz Nimriiz, ausfiihrlicher hierzu auf S.
208), Gawanmard-e Qassab (in Balx). Zu weiteren Beispielen vergleiche die Namen der
Heiligengraber von Kabul bei EINZMANN, 1977:119-293, und XALIL, 1339,

13 Zu den Theologien der Dschinns vgl. ZBINDEN, 1953.

14 Die Begabung, unverhofft in fremden Sprachen sprechen zu kénnen, wurde 1996 in Dehdadi
(Provinz Balx) von mehreren Personen in iibereinstimmender Weise als hdufigstes Kennzei-
chen dafiir genannt, dass jemand von Dschinns besessen ist.



NARRATIVE STRUKTUREN DES ERZAHLENS... 201

sich der Féahigkeit, die Dschinns kontrollieren zu kdnnen, bewusst wird, sucht oft
eine gottgefillige Lebensweise, um diese Begabung auszubauen. Nicht selten
wihlt er deshalb den Weg eines Sufi."”

Das bisher Gesagte deutet bereits an: Das Heilige bedarf einer Manifesta-
tion, um als solches erkannt zu werden. Eine ganz und gar auf Gott gerichtete
Lebensweise gilt als Hinweis darauf, dass jemand zu den Freunden Gottes ge-
rechnet werden kann. Noch deutlichere Zeichen von Gottesndhe und Heiligkeit
sind aussergewdhnliche Taten und Geschehnisse, deren Uberzeugungskraft in
dem Masse zunimmt, wie sie die Gewohnheit durchbrechen. Es besteht der
Glaube, dass Gottes Huld (karam, lotf) seine Freunde solche Wunder vollbrin-
gen lisst. Man nennt diese Taten und Geschehnisse deshalb karamat (Plural:
karamat) — “Huldwunder”.'® Als aussergewohnliche Taten, die auf den Besitz
von barakat hinweisen und als karamat gedeutet werden konnen, werden uns
im Folgenden vor allem Heilungswunder und Traumwunder begegnen wie
auch die Fahigkeit, sich einer vorsitzlichen oder unabsichtlichen Zerstorung zu
widersetzen.

Auch der Tod als Sahid — “Mirtyrer” im weitesten Sinne des Wortes kann
jemanden als Heiligen erkennen lassen, aber er ist keine Conditio sine qua non,
um als Heiliger verehrt zu werden.

15  Eine Person, die nach allen in Frage kommenden Merkmalen als “lebender Heiliger”
angesehen werden darf, konnten wir 1996 in Dehdadi (Provinz Balx) im Haus der Familie
Keswari kennen lernen. Der jiingste Sohn dieser Familie, der damals kaum dreissig Jahre alt
war, hatte zunéachst tiber die Begabung verfuigt, in Sprachen zu sprechen, die er nie gelernt
hatte. Spater zog er sich wahrend der grossten Sommerhitze vierzig Tage lang in einen klei-
nen Keller zuriick, wo er mit niemandem sprach und sich nur von trocken Brot und Wasser
erndhrte, um im Gottesgedenken (zekr) die Kontrolle tiber die Geister zu erlangen, die ihn
befielen. Erst als er den Keller wieder verliess, soll er jene auffallend weisse Hautfarbe er-
langt haben, die wir spater bei ihm beobachten konnten. Nach seiner vierzigtdgigen Zuriick-
gezogenheit im Gottesgedenken (Cella) wihlte er den Weg eines Mystikers und begann, in
seinem Dorf eine Sufi-Gemeinde des naq$handiya-Ordens wiederzubeleben, die es dort
siebzig Jahre vorher zum letzten Mal gegeben haben soll. Er ist auch in der Lage, Dschinns
zu kontrollieren (das heisst zum Beispiel: herbeizurufen und wegzuschicken), die andere
Personen befallen. Deshalb suchen Personen, die als déewana — “verriickt” gelten, gern seine
Hilfe. Durch seine grossmiitigen Almosenfeste, die er seit seiner cella jeden Freitag in sei-
nem Haus veranstaltet, hat er ausserdem das Ansehen eines saxi erlangt.

16  Solche, von Gottesfreunden vollbrachten Huldwunder sind zu unterscheiden von den Zei-
chenwundern Gottes (@yat) und den Machtwundern der Propheten (mo‘gezat). Zu den theo-
logischen Grundlagen und Erscheinungsformen islamischer Heiligenwunder vgl. GRAMLICH,
1987.



202 LUTZz RZEHAK

Neben der notwendigen Manifestation von Heiligkeit sind zwei weitere
Glaubenspriamissen zu erwiahnen, um die Erzdhlungen tber heilige Personen und
Orte im oben beschriebenen Sinn auslegen zu konnen:

Die Verehrung von Heiligen ist nicht auf die Zeit ihres irdischen Lebens
beschrankt. Man sagt: bozorg namémirad, zenda ast — “ein Heiliger stirbt nicht,
er ist lebendig”, az morda-esan ham faiz mébinand, arwah-esan nazer ast — “von
seinem Leichnam erfdhrt man Wohltaten, sein Geist iiberwacht alles”. Mehr
noch: Seine Fahigkeit, Huldwunder zu vollbringen, kann nach dem Tod wach-
sen. In poetischer Form heisst dies: bozorgan-ra pas az mordan bozorgi béstar
gardad — “Die Heiligkeit der Heiligen nimmt nach dem Ableben zu.”

Gottliche Segenskraft ist ausserdem iibertragbar. Ein Freund Gottes steht
Gott so nah, dass alle, die ihn ehren, auch von Gott verehrt werden und deshalb
auf Gottes Hilfe rechnen konnen. Eine Person, die mit Segenskraft beschenkt
wurde, kann andere daran teilhaben lassen. Uber heilige Personen kann barakat
daher auch anderen Menschen zuteil werden. Quelle einer von Gott herab ge-
sandten Segenskraft konnen die heiligen Personen selbst sein — zu Lebzeiten wie
auch iiber ithren physischen Tod hinaus. Aber auch ihre Griaber sowie Gegens-
tande, die ihnen gehdrt haben, oder Orte, an denen sie sich aufgehalten haben,
kurz gesagt alles, was mit ihnen in Berithrung gekommen ist, kann Triager von
barakat sein.

Die beliebtesten Wallfahrtsorte sind deshalb Gridber von Heiligen, die als
mazar — “Heiligengrab”, ziyaratgah — “Wallfahrtsort” oder — wie die Wallfahrt
selbst — meistens einfach als ziyarat bezeichnet werden. Auch Orte, an denen
sich beriihmte Heilige aufgehalten haben sollen, dienen der Wallfahrt. Solche
Stétten heissen paygah, qadamga(y) — beides ungefdhr: “Ort mit den Spuren [ei-
nes Heiligen]” oder nazargah — “Ort, wo der Heilige seinen Blick ruhen liess”.
Gegenstinde, die heiligen Personen gehorten, werden als Reliquien meistens in
Moscheekomplexen aufbewahrt, die deshalb eine besondere Berithmtheit erlan-
gen und ebenfalls der Wallfahrt dienen.

Die meisten Wallfahrtsorte sind mannlichen Heiligen gewidmet. Es gibt
aber auch einige Grédber von weiblichen Heiligen, so zum Beispiel das der nam-
haften Dichterin Rabe‘a-ye Balxi in der Stadt Balx oder das der Bibi Nosin bei
Sebergan, die erst wenige Wochen vor unserem Besuch ums Leben gekommen
war.'” Mitunter besteht ein Wallfahrtskomplex aus mehreren Gribern, unter
denen neben dem Grabmal des namengebenden Heiligen auch die Gréber seiner

17 Siehe hierzu auch Anmerkung 23 auf S. 206.



NARRATIVE STRUKTUREN DES ERZAHLENS... 203

Mutter, anderer Verwandter und Nachfahren oder das Grab eines Schiilers sein
kann. Auch diese Griber konnen in das Wallfahrtsritual einbezogen werden.'®

Es kommt auch vor, dass Wallfahrtstitten an Orten eingerichtet werden, die
der betreffende Heilige nie besucht hat, an denen er auch nicht begraben ist und
wo auch keine Reliquie aufbewahrt wird. Solche Stitten dienen dem Gedenken
an einen besonders hoch angesehen Heiligen und konnen gewissermassen als
“Aussenstellen” eines anderen ziyarat gelten. Sie befinden sich hédufig bei
Wohnstitten von Mystikern und heissen deshalb meistens /angar — eigentlich:
“Anker”, aber auch: “Unterkunft”, “Zufluchtsort”."

Aus dem Gesagten ergibt sich weiterhin: Der Status eines Heiligen ist nicht
statisch, sondern er muss dynamisch gesehen werden. Heiligkeit kann sich
plotzlich manifestieren. Ebenso plotzlich kann der Glaube an die Heiligkeit einer
Person oder eines Ortes entstehen, er kann wachsen, abnehmen und er kann auch
wieder verschwinden. Mit dem Glauben an die Heiligkeit einer Person oder
eines Ortes entwickelt sich auch die Popularitét des entsprechenden Wallfahrts-
ortes.

Wallfahrtsorte werden aufgesucht, um ein vorhandenes Problem zu losen
oder um Problemen vorzubeugen. Ubereinstimmend wurde bei den Gespriachen
immer wieder betont, dass jeder, der einen Wallfahrtsort besucht, ein aufrichti-
ges Anliegen (niyat) haben sollte — yak muram-u magsad, yak niyat-e sap dar
del-as darad — “‘ein Ziel, eine Absicht, ein reines Anliegen im Herzen trigt”. Am
Wallfahrtsort werden Bittegebete (do‘a) gesprochen und der Heilige wird um
Hilfe (madad, auch: yari, komak) angerufen. Bestimmte Heilige sind pradesti-
niert, bestimmte Arten von Problemen losen zu helfen. Wer ein spezielles Prob-
lem hat, wird deshalb nicht immer das am néchsten gelegene ziyarat aufsuchen,
sondern er kann sich an einen Heiligen wenden, von dem bekannt ist, dass er in
vergleichbaren Fillen bereits geholfen hat. Manche Wallfahrtsorte befinden sich
in idyllischen Gegenden und werden in regelméssigen Abstinden zu Erholungs-
zwecken (baraye tafrih — “fir die Entspannung”) besucht. Auch solche Besuche
gelten als fromme und gottgefillige Tat.

Das Wallfahrtswesen verfligt iiber eine nicht zu unterschitzende wirtschaft-
liche Komponente. Personen, die mit der Bitte um Hilfe das Grab eines Heiligen

18  So zum Beispiel am Grabmalkomplex Mir Qasem Gan in einem gleichnamigen Ort in der
Nihe von Mazir-e Sarif. Hierzu ausfiihrlicher weiter unten im Text ab Seite 219.

19 Zahlreiche langar wurden in Afghanistan fiir ‘Ali errichtet, dessen eigentliches ziyarat sich
in Mazar-e Sarif befindet und dieser Stadt auch ihren Namen gab (mazar-e sarif — “das hei-
lige, edle Grab”). Eine der ihm gewidmeten Wallfahrtstitten weitab von Mazar-e Sarif ist
zum Beispiel das Langar-e Saxi (Belutschi: Saxiai langar) in Kang (Provinz Nimr6z).



204 LUTZ RZEHAK

oder einen anderen Wallfahrtsort aufsuchen, sind oft zu grossziigigen Spenden
bereit, opfern Tiere oder verteilen Speisen an andere Wallfahrer. Solche Gaben
heissen nazr (Plural: nozorat), wenn sie mit einem Gellibde verbunden sind, oder
xairat, wenn es sich um sonstige wohltdtige Gaben handelt. Mitunter wird die
Entrichtung einer Geldspende gleich am Eingang zu einem Wallfahrtskomplex
verlangt und somit zur Bedingung fiir die Wallfahrt gemacht. Spenden kommen
in erster Linie den Personen zugute, die sich als motawalli — “Aufseher”,
“Wichter” (auch: mogawer) um Aufrechterhaltung und Pflege eines Wallfahrts-
ortes verdient machen. In friedlichen Zeiten mit geordneten Machtverhéltnissen
wird das Recht, als motawalli an einem Heiligengrab dienen zu diirfen, durch die
lokale wagf-Behorde erteilt oder zumindest beglaubigt.”’

Nicht jedes Heiligengrab hat einen motawalli. Manche Gréber, die sich
meistens in der Ndhe von staatlichen Einrichtungen oder sogar auf dessen Ter-
ritorium befinden, werden von Mitarbeitern dieser Einrichtungen betreut. Solche
Heiligengrédber sind selten iiber das jeweilige Stadtviertel hinaus bekannt und
werden daher nur in méssiger Zahl und meistens nur von Anwohnern aufge-
sucht, falls iiberhaupt Zugang gewéhrt wird. Sie sind nicht so bedeutungsvoll,
um 1in grosserer Zahl Wallfahrer anzuziehen, aber die Achtung, die man ihnen
entgegenbringt, ist gross genug, damit sie wie eine seltene Gartenpflanze ge-
pflegt, gehiitet und Besuchern vorgefiihrt werden.”' Zahlreiche Heiligengriber,
die sich oft weit ausserhalb von irgendwelchen Siedlungen befinden, haben
Uberhaupt keine Betreuer. Sie werden selten speziell aufgesucht, doch wer auf
seiner Reise an ihnen vorbeikommt, erweist den dort begrabenen Heiligen in der

20 Zur Verwaltungsstruktur vgl. EINZMANN, 1977:75.

21  Als Beispiel kénnen drei Griber in Mazar-e Sarif dienen. Das Ziyarat-e Sayed ‘Alem Gan
Aqa liegt auf dem Geldnde der Schule Lisa-ye Fatema-ye Balxi und wird von Soldaten einer
benachbarten Garnison betreut. Es befindet sich direkt an der westlichen Ausfahrtsstrasse
der Stadt und soll Autofahrern Gliick bringen, wenn sie beim Voriberfahren des Heiligen
gedenken. Die Lehrerinnen und Lehrer der Schule Lisa-ye Soltan Raziya pflegen auf ihrem
Schulhof ein Heiligengrab, das einfach als XuSkmazar — “Trockenes Grab” bekannt ist und
von Menschen aus der Nachbarschaft zur Behandlung von Hautkrankheiten aufgesucht
wird. Fir Anwohner kaum zuganglich war 1996 ein Heiligengrab, das sich im Zentrum von
Mazar-e Sarif im Hof des Gistehauses der von ‘Abdorrasid Distom angefiihrten Gonbes-e
melli-ye eslami-ye Afganestan — “Nationale Islamische Bewegung Afghanistans” befand. Es
ist in einen hohlen Baumstamm eingearbeitet. Obwohl der Name des dort begrabenen Heili-
gen nicht bekannt war, wies es mit panga, Nischen zum Abstellen von Kerzen und abgeleg-
ten Tlchern alle Attribute eines gepflegten Heiligengrabes auf. Zur panga, ihren moglichen
Erkldrungen sowie zu anderen, haufig wiederkehrenden Ausschmiickungselementen an
Heiligengrabern in Afghanistan sieche EINZMANN, 1977:41-72.



NARRATIVE STRUKTUREN DES ERZAHLENS... 205

Regel seine Ehre — und sei es nur, indem er die Hinde vom Lenkrad nimmt und
zum Gebet faltet, um sie anschliessend iiber das Gesicht zu streichen.

Das Vorhandensein institutionalisierter motawalli ist also vom Grad der
Etablierung eines Heiligengrabes als Wallfahrtsort abhdngig. Popularitdt und
Beliebtheit eines Wallfahrtsortes sind dabei von direkter Bedeutung fur die wirt-
schaftliche Situation des oder der motawalli.

2. Gesprachskonventionelle Aspekte

In der Gegend von Mazar-e Sarif gibt es insgesamt 99 Heiligengriber. Wenn es hundert wa-
ren, miisste die Wallfahrt statt zum Haus der Kaaba nach Balx stattfinden. In Mazar-e Sarif
und im Bezirk Balx gibt es endlos viele Heiligengrdber. Eins fehlt noch. Wenn es noch eins
mehr gébe — es sind ja 99 — wenn es hier noch eins mehr gébe, miisste man zum Hagg hier
her statt nach Arabien fahren. 99 Heiligengriber, die mit den Anfangen des Islam verbunden
sind! (Aus einem Gesprich mit Wallfahrern am Grab von Mir Qasem Gan)*

Die Provinz Balx wird wegen der grossen Zahl an Heiligengridbern, von denen
viele zudem mit Personen aus den Friithzeiten des Islam in Verbindung gebracht
werden, in ganz Afghanistan als heilig angesehen. Gesprédche iber Heilige und
ihre Taten gehdren hier zum Alltag. Wallfahrer aus fernen Gegenden sind keine
Seltenheit. Sie kommen nicht nur zum Nauroz-Fest nach Mazar-e Sarif, sondern
sie sind auch sonst immer willkommen, helfen sie doch, das Prestige der Provinz
Balx und der Provinzhauptstadt Mazar-e Sarif als Wallfahrtszentrum mit einer
iiberregionalen Bedeutung anzuheben. Die Menschen in Balx sind sich dieser
religiosen Bedeutung ihrer Region sehr wohl bewusst. Der iiberméssige Eifer
von Wallfahrern aus anderen Gegenden, die aus Unkenntnis der lokalen archi-
tektonischen Gegebenheiten manchmal sogar Wohnhéuser als Heiligtlimer anse-
hen, kann deshalb mit einer dhnlichen Ironie bedugt werden, wie sie auch bei
Einheimischen in anderen touristischen Zentren gegeniiber einem auffalligen
Verhalten von Gésten oft zu beobachten ist:

22 Miindliche Erzihlungen werden in einer deutschen Ubersetzung wiedergegeben, die auch eine
stilistische Adéquatheit zum Originaltext anstrebt. Anakoluthe, also Briiche in der syn-
taktischen Konstruktion, die zur Selbstkorrektur eingefiigt werden oder als genuine Aus-
drucksform miindlicher Kommunikation in freier Rede auch sonst hdufig zu beobachten sind,
werden durch drei Punkte ... gekennzeichnet. Erginzungen, die zum notwendigen Verstindnis
eingefiigt wurden, und Anmerkungen zu Gefiihlsdusserungen stehen in eckigen Klammem.



206 LuTZ RZEHAK

Einer hat erzihlt: “Ich steige zum ersten Mal in Kabul ins Flugzeug.” Das ist die Erzahlung
von einem, der in Kabul aufbricht und nach ... kommt, nach Mazar-e Sarif. Er sagt: “Ich
habe gehort, dass es in Mazar-e Sarif viele Graber gibt.” Er sagte: “Ich bin zum ersten
mal ..., ich bin nach Mazar-e Sarif versetzt worden. Ich war zuvor noch nie hier gewesen.
Als ich aus dem Flugzeugfenster schaute”, erzahlt er, “Friedhdfe, Friedhofe, Friedhdfe! Ich
habe die ganze Zeit gebetet, so schone Friedhofe! Uberall Friedhofe! So viele Kuppeln! Als
das Flugzeug”, erzihlt er, “iiber Mazar-e Sarif kreiste, habe ich gebetet, immer nur gebetet.
Einer hat auf mich gezeigt und gefragt: ‘Was machst du da?’ Ich sagte: ‘Hier sind Heiligen-
griber.” — ‘Nein, das sind [normale] Hauser.”” [Die Anwesenden lachen.] (Aus einem Ge-
spréch mit Wallfahrern am Grab von Mir Qasem Gan)

Ein solcher Humor kann nur von Personen entwickelt werden, die sich mit ei-
nem selbstsicheren Stolz der Tatsache bewusst sind, dass ihre Region ohnehin
uber eine ausreichende Zahl an Heiligtiimern verfligt, um im gesamten Land
dafiir verehrt zu werden. Trotz gelegentlicher Ironie wird die Aufrichtigkeit
eines Wallfahrers nicht in Frage gestellt. Fiir unsere Gespriche an den Wall-
fahrtsorten bedeutete dies, dass auch wir —in einer Zeit, als sich nur wenige
Ausldnder in Nordafghanistan aufhielten — nie als stérende Fremde empfunden
wurden, sondern wie andere Wallfahrer willkommen waren. Die Tatsache, dass
wir aus einem besonders fernen Land kamen, wurde meistens als Hinweis auf
den grossen Ruhm des jeweiligen Heiligengrabes gedeutet. Um die Bedeutung
eines Wallfahrtsortes zu unterstreichen, wurde niamlich auch uns gern erzihlt,
aus welchen fernen Gegenden Menschen dorthin anreisen.”

Gesprichspartner waren in erster Linie die motawalli, also die Personen,
die sich als Diener des jeweiligen Heiligen verstehen, die sein Grab pflegen und
bei Bedarf Wallfahrer betreuen. In Gesellschaften wie der afghanischen, wo das
Reden als etwas bedeutsames und wichtiges gilt, existieren strenge Konventio-
nen, wer Uiberhaupt reden darf und wer an bestimmten Pldtzen reden darf. Einen
motawalli an einem Heiligengrab zum Erzdhlen {iber den Heiligen aufzufordern,
dessen Grab er betreut, entspricht diesen Konventionen. Es ist iblich, dass sich
fremde Giste beim ersten Besuch eines Wallfahrtsortes nach dessen Besonder-
heiten erkundigen. Manchmal waren bei den Gesprachen auch andere Personen

23 Einige Tage nachdem wir in der Nihe von Sebergan ein sehr junges, aber in diesen Wochen
ausgesprochen populéres ziyarat (Ziyarat-e Bibi Nisin) besucht hatten, wurden wir von Be-
kannten in Mazir-e Sarif gefragt, ob wir etwa die ausldndischen Giste waren, von denen
man dort erzahlt. Die Kunde iiber unseren Besuch hatte sich also innerhalb weniger Tage bis
nach Mazar-e Sarif herumgesprochen. Wir waren selbst zu einem Gegenstand der Erzihlun-
gen lber dieses Heiligengrab geworden, wodurch dieses ziyarat zweifellos noch mehr auf-

gewertet werden sollte.



NARRATIVE STRUKTUREN DES ERZAHLENS... 207

anwesend, um sich ebenfalls die Erzahlungen iiber die Heiligen anzuhoren oder
um selbst etwas zu berichten. Erzdhlungen tiber heilige Personen und Orte besit-
zen auch einen hohen Unterhaltungswert.

Somit kann die Sprechsituation wihrend der Materialsammlung in Nord-
afghanistan insgesamt als konventionskonform und gewdhnlich angesehen wer-
den.*® Der alltdgliche Charakter der in Nordafghanistan gefiihrten Gespriche
iber Heilige und ihre Griber und die unterschiedliche Stellung, die solche Er-
zdhlungen in verschiedenen Gegenden Afghanistans in der alltiglichen Kommu-
nikation einnehmen, wird auch aus folgendem Vergleich ersichtlich: Als ich
mich 2002 in Stidwestafghanistan, einer Region, die nicht per se als heilig gilt
und viel weniger Heiligengraber aufzuweisen hat, nach Wallfahrtstdtten erkun-
digte, glaubte man, mir erst einmal zu erkldren zu miissen, was es mit dem Hei-
ligenkult eigentlich auf sich hat. Ein einheimischer Literat, der selbst ein langes
Gedicht tiber die Heiligengriber seiner Region verfasst hat, erkldrte mir in die-
sem Zusammenhang:

Die Menschen glauben daran und gehen dort zu den ziydrat und bitten sie, thre Hoffnungen
und Wiinsche, ja, ihre Anliegen zu erfiillen. Das ist eine Besonderheit dieser Gesellschaft,
eine Besonderheit dieser Gesellschaft, dass sie an viele dieser ..., an viele ziyarat ..., dass sie
fest daran glauben und denken, das ziyarat konne irgend etwas tun. (Aus einem Gesprdch
mit belutschischen Literaten in Zarang, Provinz Nimroz).

3. Zwischen assoziativem Wortspiel und kohérent geordneter
Geschichte

Elementare sprachliche Handlungen des Erzdhlens tiber Heilige und ihre Gra-
ber dienen in erster Linie dazu, die implizierte oder tatsdchlich gestellte Frage
nach der Heiligkeit einer Person oder eines Ortes zu beantworten. Dazu sind
entsprechende Informationen notwendig. Mitunter sind alle verfligbaren Infor-
mationen aber auf den Namen eines Heiligengrabes beschrdnkt. Assoziative
Wortspiele um den Namen eines Heiligengrabes bilden deshalb die einfachsten
und mitunter auch die einzigen Erzdhlmuster, wenn von Heiligen und ihren
Grébern die Rede ist.

24 Ungewohnlich war sicherlich die Tatsache, dass wir die Erzdhlungen auf Tonband auf-
nahmen. Dies wurde uns aber in allen Fillen gern gestattet, weil Gasten aus einer besonders
fernen Gegend offensichtlich auch ein besonderes Interesse zugestanden wird.



208 LUTZ RZEHAK

Wenn man sich zum Beispiel erkundigt, warum die Graber von Hagi Faiz
Mohammad Gan, Hagi Allahyar (beide in Xabgah, Provinz Nimrdz) oder Mulla
Karam (in der Ndhe von Kang, Provinz Nimroz) als ziyarat verehrt und zur
Wallfahrt aufgesucht werden, erfahrt man nur, dass dies dindarén mardum —
(Belutschi:) “fromme Ménner” waren. Alle verfligbare Information wird aus
dem Namen abgeleitet, denn wer als hagi — “Wallfahrer nach Mekka” oder mol-
la — “Mulla” bezeichnet wird, muss ein frommer Mann gewesen sein und ist des-
halb bereits aufgrund seines Namens ausreichend verehrungswiirdig.

Mitunter wird der Name eines Heiligengrabes mit den Mitteln sprachlicher
Kontamination in einer solchen Weise umgeformt, dass er in assoziativer Weise
besonders deutlich auf die Heiligkeit eines Ortes verweist. Einer der populdrsten
Wallfahrtsorte im westlichen Teil der Provinz Nimroz ist das ca. 30 Autominu-
ten norddstlich von Zarang mitten in einer Wiiste gelegene Grabmal von Amir
Ma‘n ebn Zaheda-ye Saibani, der zu den ersten arabischen Herrschern von Sistan
gehort haben soll.”” Im Volksmund wurde der arabische Name Amir Ma‘n, der
fir die Sprachgewohnheiten der einheimischen Bevolkerung sicher etwas be-
fremdlich wirkt, zu der geldufigen Form amiran — “die Emire” umgeformt, so
dass dieses Grabmal den meisten Menschen heute nur als Ziyarat-e Amiran —
“Grabmal der Emire” bekannt ist. Niemand weiss genau, welche Emire dort
begraben sein sollen, aber die Tatsache, dass es mehrere sind und nicht nur ein
einziger, von dem noch dazu kaum etwas bekannt ist, ldsst den Komplex als
einen lohnenswerten Wallfahrtsort erscheinen. Auch die oft zu hérende Legende,
wonach an diesem Ort riesige Schdtze begraben sein sollen, die immer wieder
Grabpliinderer anlockten, welche dann elend in der Wiiste verdursteten und
zugrunde gingen, entstand offensichtlich in assoziativer Verkniipfung mit dem
durch Kontamination entstandenen Namen dieses Ortes: Wo Emire begraben
sein sollen, muss es auch Schitze geben. Und wer es wagt, Heiligengrdber aus-
zurauben, der muss natiirlich dafiir bestraft werden. Mit dieser als Huldwunder
gedeuteten Fahigkeit, sich gegen Pliinderer zur Wehr zu setzen, haben die ver-
meintlichen Emire einen zusétzlichen Beweis ihrer Heiligkeit erbracht.

Sprachliche Kontamination diirfte auch bei der Namensgebung eines ziya-
rat im Spiel gewesen sein, das sich im Verwaltungsbezirk Dehdadi in der Pro-
vinz Balx befindet und den meisten Menschen dieser Region als Pol-e Emam

25  Es handelt sich offensichtlich um den arabischen Heerfithrer Ma‘n bin Za’ida bin Matar bin
Suraik a$-Saibani, der im Jahre 768 von Kalif Mansiir nach Sistan entsandt wurde, nach
schriftlichen Quellen aber in Bust umgebracht worden sein soll. Das Todesjahr wird mit 772
oder 774 angegeben. Vgl. hierzu Ta’rih-i Sistan, 1974:424-425.



NARRATIVE STRUKTUREN DES ERZAHLENS... 209

Bokri — “Briicke des Imam Bokri” bekannt ist. Diese Briicke wird als gadamgay
dieses Imam verehrt, aber niemand weiss genau, wann er gelebt haben soll, wel-
che Taten er vollbrachte und wo er begraben ist. Einer der Anwohner erinnert
sich jedoch:

Mein Grossvater hat erzihlt, dass eine alte Frau in der Wiiste lebte, Hirse (arzan) anbaute
und Hiihner hielt. Die Briicke hat sie ganz und gar aus Hiihnereiern gebaut. Heute sagt man
Pol-e Emam Bokri, aber eigentlich heisst es Pol-e Mama Bokri — “Briicke von Grossmutter
Bokri”. Manchmal sagt man auch Pol-e Kampir — “Briicke der alten Frau” oder Pol-e Mama
— “Briicke der Grossmutter”. Die Wiiste dort heisst Dast-e Arzana. Das hangt auch mit ihr
zusammen. (Erzdhlung eines Wallfahrers am Grabmal von Mir Qasem Gan)

Die im Volksmund durch Kontamination vollzogene Umformung des Namens
Mama Bokri zu Emam Bokri half offensichtlich, das Ansehen dieses Ortes als
ziyarat zu erhohen, denn wer den Titel eines emam — “Imam” trégt, kann bereits
kraft seines Namens als verehrungswiirdig angesehen werden, wogegen es ande-
renfalls einer zusitzlichen Erkldrung bedarf, weshalb eine alte Frau mit dem
Namen Bokri als Heilige verehrt werden sollte.

Manche Heiligengréber verleiten bereits durch ihren Namen zur Legenden-
bildung. Auch wer nichts ausser dem Namen des Grabmals weiss, das als Hagg-
e Piyada — wortlich: “Wallfahrt nach Mekka zu Fuss” bezeichnet wird und in der
Nihe vorislamischer Ruinen mitten in einer Wiiste der Provinz Balx liegt, wird
diesem Ort seine Aufmerksamkeit schenken und vielleicht ein Bittgebet spre-
chen, wenn er vorbei kommt, denn wer zu Fuss bis nach Mekka gereist sein soll,
der muss selbstverstidndlich iiber besondere Krifte verfiigen und ein Freund
Gottes sein. Auf dem Hof der Schule Lisa-ye Soltan Raziya in Mazar-e Sarif be-
findet sich das Grab eines unbekannten Heiligen. Die Anwohner glauben, dass
dieser Heilige helfen kann, Hautkrankheiten zu heilen. Sie entnehmen Erde von
seinem Grab, die sie wie Salbe zum Trocknen wunder Stellen auftragen. Der
Name des Grabmals lautet XoSkmazar — wortlich: “Trockengrab” und gestattet
ausreichende Assoziationen zur Erkldrung der erhofften Wundertaten. Welche
Legenden mit dem Namen des Heiligen Baba-ye ab-e 65 — wortlich: “Gross-
viterchen kochendes Wasser” verbunden werden, dessen Grabmal sich auf ei-
nem Friedhof an der westlichen Ausfahrtsstrasse von Mazar-e Sarif in Richtung
Balx befindet, konnte nicht in Erfahrung gebracht werden. Der marchenhaft
anmutende Name bietet jedoch viel Spielraum fiir Erkldrungen.

Wundertaten konnen in assoziativer Weise nicht nur mit den Namen von
heiligen Personen oder Orten verbunden werden, auch Toponyme aus der nihe-



210 LUTZ RZEHAK

ren Umgebung werden gelegentlich einbezogen.”® Das Grabmal von Mir Qasem
Gan liegt in der Nihe der Ortschaft Dehdadi. Fiir die Herkunft dieses Namens
existiert folgende volksetymologische Deutung:

Als Mir Qasem Gan in diese Gegend kam, gab es hier nur Wiiste und vier oder fiinf Héuser.
Dort wurde Weizen angebaut. Mir Qasem Gan fragte: “Warum erntet ihr den Weizen
nicht?” — “Weil wir niemanden haben, der das machen konnte”, gab man ihm zur Antwort.
Am folgenden Tag hatte Mir Qasem Gan den ganzen Weizen bis zum Abend abgeerntet. Da
wurden die Menschen auf ihn aufmerksam und sagten: “Gottes Blick ruht auf ihm. Das war
ein Huldwunder, denn niemand kann so eine Tat vollbringen.” Darauthin bot man Mir
Qasem Gan an, zu bleiben und iibertrug ihm das Dorf. Mir Qasem Gan fragte zur Versiche-
rung: deh dadi? — “Hast du [mir] das Dorf gegeben?”. Daher kommt der Name des Dorfes
Dehdadi. (Erzihlung eines Wallfahrers am Grabmal von Mir Qdsem Gan)

Wie wir sehen, kann das assoziative Wortspiel mit einem Namen mit der Gene-
rierung einer kleinen Geschichte einhergehen, um die Frage nach der Manifesta-
tion der Heiligkeit einer Person mdglichst anschaulich zu beantworten. Unter
inhaltlichen Gesichtspunkten bietet diese Geschichte kaum mehr als die Wieder-
gabe eines einzelnen Ereignisses. Sie existiert zudem in verschiedenen Variatio-
nen, bei denen jedesmal die Wortkombination deh dadi — *“[du] gabst das Dorf”
mit dem Wirken von Mir Qasem Gan in Verbindung gebracht wird, um die Her-
kunft des Ortsnamens Dehdadi zu erkléren.

Variationen bei der erzdhlenden Wiedergabe einzelner Ereignisse konnen
deshalb neben assoziativen Wortspielen mit Eigennamen oder — wie in diesem
Fall — auch in Verbindung mit ihnen als weiterer Texttyp des Erzdhlens tber
Heilige und ihre Gréber angesehen werden.

Je mehr bei der erzdhlenden Wiedergabe einzelner Ereignisse temporale
Markierungen und Verkniipfungen sowie logische, kausale und finale Konnekto-
ren in die Erzdhlung eingebunden werden und je elaborierter dies geschieht, um
so deutlicher werden beim Erzéhlen sequenziell kohdrent geordnete Geschichten
generiert, in deren Mittelpunkt eine Komplikation steht, die den oder die Prot-
agonisten sowie den Erzédhler und seine Rezipienten auch emotional beriihrt. Im
idealtypischen Fall wird auf diese Weise eine Geschichte produziert, bei der sich
nicht nur das erzahlte Ereignis, sondern auch die narrative Struktur der Darle-
gung als reproduzierbar und tradierungsfihig erweist. Solche Geschichten wer-

26 Vgl hierzu auch die Erklarungsversuche zur Herkunft des Namens Dast-e Arzana — “Ar-
zana-Wiiste” im Zusammenhang mit dem ziyarat Pol-e Emam-e Bokri weiter oben im Text
auf S. 209.



NARRATIVE STRUKTUREN DES ERZAHLENS... 211

den als rewayat — “Geschichte”, “Uberlieferung” im kulturellen Gedéchtnis be-
wahrt und damit jederzeit abrufbar gemacht.

Im Zusammenhang mit einem Heiligen, der nur unter dem Namen Gawan-
mard-e Qassab — wortlich: “der edle, grossmiitige Schldchter” in Erinnerung be-
halten wurde und dessen Grabmal sich in Balx befindet”’, existiert zum Beispiel
folgende Uberlieferung:

Zur Zeit des Kalifen ‘Ali gab es einen Mann, der ‘Ali sehr verehrte. Dabei hatte er ‘All —
Friede sei mit dem vierten Kalifen und seiner Hoheit dem Propheten! — nie gesehen. Obwohl
er ihn nie gesehen hatte, war er ein grosser Verehrer von ihm.

Eines Tages glaubte er, dass er ‘Al einmal sehen miisse. Gerade als er das dachte, fragte ihn
sein Ladennachbar: “Woran denkst du?” Der Mann sagte: “Ich denke gerade daran, dass ich
‘Ali einmal treffen werde und ihn erkenne, obwohl ich ihn noch nie zuvor gesehen habe.”

Der Ladennachbar [ging zu ‘Ali] und sagte zu ihm: “Es gibt da einen Mann, der dich
einmal treffen mochte.”

‘Ali kam und eines Tages kaufte er bei diesem Mann Fleisch. Der Ladennachbar fragte
thn: “Hast du diese Person erkannt?” Der Mann sagte: “Nein.” Der andere sagte: “Das war
‘AlL”

Da begann der Mann, seine Augen herauszuziehen, und er sagte: “Augen, die ihren Herrn
und Beschiitzer nicht erkennen, gehoren herausgezogen.” Und dann hackte er seine Hiande
ab und sagte: “Héande, die ihrem Kalifen Fleisch geben, ohne ihn zu erkennen, gehoren ab-
gehackt.” Und so verunstaltete er seinen ganzen Korper.

Und ‘Ali wurde zugetragen: “Es gibt da einen Fleischer, der sich verstiimmelt hat, weil er
euch nicht erkannt hat.” ‘Ali — Friede sei mit ihm! — ging zum Laden des Fleischers und
brachte alle dessen Korperteile wieder an Ort und Stelle. Und dann betete er zum Hofe Got-
tes: “Oh Gott! Ich flehe dein liebes Gesicht an, damit dieser Mann wieder gesund wird.”
Und Gott war gnidig, und dieser Mann ist mit Gottes Kraft wieder genesen. (RAHMANI,
1374:603-604)*

Wenn diese Darlegung als eine tradierte Geschichte (rewayat) erscheint, dann
liegt das daran, dass sie in ihrem Aufbau bestimmten Regeln und einer inneren
Struktur folgte, die das Erzdhlen zu einer solchen Geschichte werden liessen.
Eine Geschichte zeichnet sich in dem hier angesprochenen Zusammenhang da-
durch aus, dass Zustdnde und Ereignisse nicht nur in einer zeitlich geordneten

27  Gawanmard-e Qassib gilt als Zunftheiliger der Schlichter, weshalb es in Afghanistan meh-
rere Wallfahrtsorte gibt, die mit ihm in Verbindung gebracht werden. Vgl. auch EINZMANN,
1977:234-235.

28  Uber Huldwunder, einen zerlegten Leib wieder zusammenfiigen zu kénnen, wird im islami-
schen Raum im Zusammenhang mit verschiedenen Heiligen berichtet. Vgl. hierzu GRAM-
LICH, 1987:201-202.



212 LUTZ RZEHAK

Abfolge zueinander stehen, sondern dass eine Sequenz von Zustidnden und Er-
eignissen kausal beziehungsweise final aufeinander bezogen wird. Wir haben es
bei Geschichten also mit einer Textsorte zu tun, bei der die einzelnen Textinhalte
eine festgelegte Funktion fiir die Struktur des Gesamttexts besitzen.” Die Mini-
malstruktur dessen, was hier als Geschichte qualifiziert werden soll, ldsst sich
wie folgt darstellen und beschreiben:

(1) Ausgangszustand..............ccceevieriirieiiieiiiieieeee et Setting
(2)  zeitliche Verkniipfung

(3) mindestens cin “aktives” Ereignis. . vsssvmmmmspassnmssn Episodensystem
(4) kausale Verknlipfung..........cccoevvivriiinninnn Initiierendes Ereignis + Reaktion

(5) Endzustand

An einen (1) Ausgangszustand schliesst sich in (2) zeitlicher Verknlipfung min-
destens ein (3) “aktives” Ereignis an, welches in einer (4) kausalen Verkniipfung
zu einem (5) Endzustand fiihrt. Den Ausgangszustand mochte ich als Setting
bezeichnen, die “aktiven” Ereignisse, die durch dieses Setting inhaltlich zugelas-
sen werden miissen, als Episodensystem. Das Episodensystem besteht aus einer
oder mehreren Episoden, deren kausaler Zusammenhang durch ein initiierendes
Ereignis und eine entsprechende Reaktion hergestellt wird und die zu einem
bestimmten Endzustand fiihren.

Aufbau und narrative Struktur der oben angefithrten Erzihlung iiber Ga-
wanmard-e Qassab lassen sich liberblicksartig wie folgt darstellen (Tab. 1, siche
nichste Seite).

Nicht immer werden Geschichten iiber heilige Personen und Orte in einer
so elaborierten Weise erzihlt wie im Fall der Uberlieferung von Gawanmard-e
Qassab, die weit tiber die Grenzen von Balx hinaus auch in anderen Gegenden
Afghanistans bekannt ist und dem Idealtyp einer erfolgreich tradierten Uberliefe-
rung nahekommt. Neben assoziativen Wortspielen mit Personen- oder Ortsna-
men und variierenden Darlegungen iiber einzelne Ereignisse bilden sequenziell
kohédrent geordnete Geschichten, deren narrative Struktur im Grossen und Gan-
zen dem hier beschriebenen idealtypischen Schema folgt, jedoch ein wichtiges
Erzédhlmuster, das beim Reden iber heilige Personen und Orte gern eingesetzt
wird.”” Eine dem Texttyp der rewayat — “Geschichte”, “Uberlieferung” entlehnte

29  Hier folge ich im Wesentlichen den Ausfiilhrungen von HERRMANN/GRABOWSKI, 1994:231-
235.

30  Eine Beschreibung und Analyse dessen, wie solche elaborierten Geschichten zielgerichtet in
die alltagliche Kommunikation eingebunden werden konnen, bietet MiLLS, 1991.



NARRATIVE STRUKTUREN DES ERZAHLENS... 213

Setting

Ausgangszustand Ein Fleischer achtet ‘Ali in einem solchen Masse, dass er
glaubt, ihn erkennen zu konnen, obwohl er ihn noch nie
gesehen hat.

Episodensystem

Ein anderer Fleischverkidufer informiert ‘Ali, wie sehr dieser

Initiierendes Ereignis . : .
& vom Besitzer seines Nachbarladens verehrt wird.

Reaktion ‘Ali kommt zu diesem Fleischer, bleibt aber unerkannt.

Der Fleischer erfahrt, dass ‘Ali bei ihm war, er ihn aber nicht

Initiierendes Ereignis
& erkannt hat.

Reaktion Der Fleischer verstiimmelt seinen K&rper.

‘Ali erfahrt von der Selbstverstiimmelung des Fleischers und
Initiierendes Ereignis | bittet Gott, die Korperteile des Fleischers wieder herzustel-

3 len.
Reaktion Die Bitte von ‘Ali wird erhort. Der Fleischer wird geheilt.
Endzustand Durch das Huldwunder hat der Fleischer noch mehr Grund,

‘Ali zu verehren. Durch seine Bereitschaft zur Selbstver-
stimmelung wurde der Fleischer selbst zu einem ver-
ehrungswiirdigen Heiligen.

Tabelle 1: Die Uberlieferung von Gawanmard-e Qassib als Geschichte

Erzahlstruktur kann, wie ich noch zeigen werde, sogar bei der Generierung neuer
Geschichten reproduziert werden.

4. Das strukturell verschiedene Erzahlen tiber strukturell
verschiedene Heiligengraber

Bisher wurden sprachliche Handlungen des Erzéhlens iiber Heilige und ihre
Griber weitgehend ohne Beriicksichtigung der Umfelder beschrieben, in denen
diese Handlungen erfolgen. Struktur und Inhalt des Erzéhlens iiber heilige Per-
sonen und Orte werden aber in einem starken Masse durch den Redekontext
beeinflusst, unter dem hier in erster Linie die lokalen Gegebenheiten eines Wall-
fahrtsortes und die Gesprachspartner zu verstehen sind. Die beiden Wallfahrts-
orte, die fiir eine exemplarische Betrachtung der situativen und kontextualen
Determinanten des Erzdhlens ausgewahlt wurden, weisen einige grundlegende
strukturelle Verschiedenheiten auf. Eine kurze Beschreibung der Wallfahrtsorte



214 LUTZ RZEHAK

soll helfen, die situativen und kontextualen Unterschiede zu verdeutlichen. In
diesem Zusammenhang erscheint es ausserdem methodologisch angebracht, das
sprachliche Handeln als funktionales Erzdhlen zu begreifen. Funktional bedeutet
hier, dass die Ereigniswiedergabe einem ilibergeordneten Zweck dient, wahrend
beim nicht-funktionalen Erzdhlen libergeordnete Zwecke nur eine untergeord-
nete Rolle spielen.

4.1 Das Grabmal von Sayed ‘Abbas Aga

Lage, Ausstattung und Bedeutung

Das Heiligengrab von Sayed ‘Abbas Aqa befindet sich mitten im Zentrum von
Mazar-e Sarif an der ostlichen Ausfahrtsstrasse in Richtung Universitit. Es liegt
in einem stark frequentierten Basarviertel nur wenige Minuten Fussweg von der
zentralen Moschee Rauza-ye Sarif entfernt.

Der Heilige Sayed ‘Abbas Aga soll Anfang des 20. Jahrhunderts gelebt ha-
ben und wihrend der turbulenten Ereignisse unter der Herrschaft von Baca-ye
Saqau (alias Habibollah Kalakani), also ungeféahr 1928, bei einer Koranrezitation
ums Leben gekommen sein.

Das Grabmal besitzt keine Uberbauung, es ist an drei Seiten nur von einem
Eisenzaun umgeben, der mit blauen Kunststoffplanen abgedeckt ist. Die der
Strasse zugewandte Seite ist offen. An der Eingangsseite hiangt eine Tafel mit
dem Namen des Heiligen und einigen Angaben zu seiner Person. Danach soll
Sayed ‘Abbas Aqa von ‘Ali abstammen. Unter der Tafel steht ein Kerzensténder.
Der gesamte Komplex ist kaum mehr als zwei Meter breit und drei Meter lang.
Das mit Tiichern abgedeckte Grab ist vertikal zur Strasse ausgerichtet, so dass
das Kopfende ungefdhr nach Norden zeigt.

Das Grabmal wird seit seiner Einrichtung vor ungeféhr zehn Jahren von ei-
nem alten Mann mit Namen Rahim QOol betreut, der aus dem Dorf Alandixana
im Bezirk Andx0y stammt. Er ist nach eigenen Angaben nicht mit dem hier be-
grabenen Heiligen verwandt, sondern durch ein Traumerlebnis dazu berufen
worden, Diener dieses Heiligen zu sein. Er besitzt ein Dokument der Waqf-Ver-
waltung von Mazar-e Sarif, das ihn als motawalli dieses Heiligengrabes ausweist
und sitzt jeden Tag von frith bis abend am Grab.

Trotz seiner zentralen Lage im stark frequentierten Basarbereich von
Mazar-e Sarif kommen nur selten Besucher zum Grabmal von Sayed ‘Abbas
Aqa. Viele Passanten falten zwar die Hinde zu einem Bittgebet, wenn sie am
Grabmal vorbeikommen, manche geben auch eine Spende, doch nur wenige



NARRATIVE STRUKTUREN DES ERZAHLENS... 215

bleiben stehen, um sich mit einem Anliegen an den hier begrabenen Heiligen zu
wenden.

Damit kann das Grabmal von Sayed ‘Abbas Aqa zusammenfassend als ein
vergleichsweise junges ziyarat angesehen werden, was sich auch in einer schlich-
ten baulichen Gestaltung widerspiegelt. Trotz seiner zentralen Lage wird es nur
selten aufgesucht und geniesst keine {ibermissige Popularitit. Sayed ‘Abbas Aqa
gehort nicht zu den so genannten haftad-u dii masayex-e Balx — “72 Scheichs
von Balx”,”' ist durch seine Abstammung als sayed aber als Heiliger legitimiert.
Der motawalli besitzt keine auf formalen Kriterien wie Abstammung beruhende

Legitimation fiir dieses Amt.

Das Erzdhlen iiber das ziyarat

Rahim QO0l bot eine ausfiihrliche Erzdhlung tiber den Heiligen und die Entste-
hung des ihm gewidmeten ziyarat, die hier vollstindig und im Wortlaut wieder-
gegeben werden soll:

[1] Ich war also in Andxdy und litt an Epilepsie, an Epilepsie. Ich hatte Epilepsie. Jeden Tag hatte
ich drei Anfille, fiel um, blutete aus dem Mund und aus der Nase. Als ich wieder einmal einen
Anfall hatte, riss ich mich zusammen und kam nach Mazar-e Sarif.

[2] Hier bin ich umhergelaufen, aber ich konnte keine Stelle finden. Keine Stelle — nichts! Ich
hatte keine Stelle. Niemand wollte mir eine Stelle geben. Dann kam ich hierher, um mich als
TagelShner zu verdingen, hierher auf den Basar, damit ich etwas zu essen bekomme. Da kam ein
Mann auf einem Fahrrad, er kam und sagte: “Willst du Wachter werden?” — “Ich werde Wichter!”
— “Gut, dann komm mit mir!” Er hat mich hierher auf den Basar gebracht. Er hat mich hierher
gebracht und gesagt: “Sitz nachts ruhig hier, am Tag verschwindest du, geh weg!” Dann haben wir
es so vereinbart. Er hat [es] so mit mir beschlossen.

[3] Dann bin ich also hierher gekommen. Also eine Nacht war ich hier, zwei Néchte, dann noch
eine Nacht, als da plétzlich inmitten dieser Locher, die es hier gibt, ein Feuer auftauchte. Ein Feuer
habe ich gesehen. Ich war verwundert, hatte Angst, ging in mein Zimmer und habe geschlafen.

[4] Dann kam ein Mann, der Eigentiimer dieser Vertretung hier kam, er kam hierher zu dieser
Grube und fragte: “Was ist hier los? Was ist hier los?”, fragte er. “Nichts ist los. Hier in dieser
Grube ist ein ziyarat.” — “Oh, hier ist ein ziyarat. Deshalb sitzen Sie hier.” Wir haben dann aus-
fuhrlich tber diesen Anblick [hier] gesprochen und ich habe das ziyarat aufgeraumt. Dieses Loch
da habe ich freigelegt.

[5] Als ich es aufrdumte, tauchte ein rotes Banner auf. Ein rotes Banner. Genau hier unten in der
Grube war das.

31  Unter dieser Bezeichnung werden namhafte Heilige zusammengefasst, die in der einen oder
anderen Weise mit den Friihzeiten des Islam in Verbindung stehen.



216 LUTZ RZEHAK

[6] Ich kam also wieder hierher und habe gemauert, mit jedem Tag begann mein Zustand immer
besser zu werden. Ich habe das hier gemauert, gemauert, dann habe ich das rote Banner hier aufge-
stellt.

[7] Dann kam, es kam ein Mann und sagte: “Was ist das fur ein ziyarat? Wie ist dieses ziyarat?”,
fragte er. Ich sagte: “Das ist ein ziyarat. Hier bin ich geheilt worden.” Er lachte auf und ging weg.

[8] Sehr frith am nachsten Morgen kam er aber wieder. Er sagte: “Ich hatte einen Traum, und einer
meiner S6hne hatte einen Traum, meine Frau hatte auch einen Traum, und ich hatte auch einen
Traum. Was soll ich machen? Wenn ich diesen [Ort] hier nicht herrichte, das geht nicht. Wir miis-
sen das hier aufbauen, [um zu sehen:] wessen Grundstiick mag das sein?” Ich sagte: “Das Land
gehort diesem Heiligen! Was soll sonst sein?”

[9] Dann hat er — was hat er gemacht? — dann hat er das hier ruckzuck errichtet. Er hat es errichtet
und er hat geweint. Nein! Er hat es nicht [gleich] errichtet, sondern er ist noch einmal weggegan-
gen. [Ich sagte:] “Ich errichte es!” [Er sagte] Nein, ich soll es nicht aufbauen.

[10] Dann hatte er wieder einen Traum. Wieder hatte er einen Traum [und zwar:] “Der Heilige
fragte mich: ‘Was tust du? Ich wollte dir eine Priifung stellen.”” Dann kam derselbe [Mann] wie-
der, seine Frau hatte denselben Traum gesehen, sein Sohn auch. Er kam, hat eine Decke neben sich
gelegt, einen Hammel geschlachtet und [ungebrannte] Ziegel geformt. Genau hier hat er Ziegel
geformt. Er hat die panga aufgestellt, hat geweint und acht Tage lang hier gearbeitet.

[11] Dann bin ich wieder dorthin [zum ziyarat] gegangen. Dort hat mich der Besitzer der Sige-
werkstatt wieder nicht gelassen. Wieder habe ich hier aufgerdumt, aber was ich auch tat, er hat
mich nicht gelassen. Dann bin ich zum verehrten Herrn Gouverneur gegangen.

[12] Der verehrte Herr Gouverneur hat dann in der Awgaf [-Verwaltung] angerufen und gesagt:
“Er soll das hier zugewiesen bekommen. Tag und Nacht soll er dort sein. So soll es sein, er soll der
Diener dieses Heiligen sein.” Eines Tages bin ich dann [noch einmal] zum Herrn Gouverneur
gegangen. Ich sagte: “Erlauben Sie, dass wir eine Mauer drum errichten? Geben Sie mir ein zwei
Leute!” Er hat mir dann Leute mitgegeben, wir sind hierher gekommen. Da sahen sie, dass hier ein
anderer dabei war, es [das Grabmal] abzudecken. Da sagten die [vom Gouverneur geschickten]
Leute: “Weshalb sollten wir hier her kommen? Die Leute errichten das hier doch selbst”, sagten
sie. “Was sollen wir hier bauen?” Sie gingen wieder weg. So war das.

[13] Ich hatte noch einen Traum. Ich hatte einen Traum, seine Genealogie ... jeder, der kommt,
fragt ja danach.

[14] Ich habe den Heiligen im Traum gesehen. “Die Genealogie”, sagte er, “geh, meine Genealo-
gie ist in Sozma-Qal‘a.” Ich fuhr nach Sozma-Qal‘a, im Bezirk Sar-e Pol. Dort fuhr ich hin und
habe nach Sayed Gapor Aqga gefragt. “Sayed Gapor Aqa!”, habe ich gesagt, “Da ist so ein Sayed
‘Abbas Aqa, so ein ziyarat, gibt es ihn in ihrer Familie?” Er sagte, “Es gibt [so einen]!” Ich sagte,
dass ich seine Genealogie benétige. Er hat eine grosse, grosse ... hat er herausgezogen, mit Stem-
peln und so weiter. Er hat alles aufgeschrieben und mir gegeben. Aufgeschrieben und mir gegeben.
Ich habe es hier her gebracht, und dann habe ich einen Grafiker gefunden. Er hat sich die Genealo-
gie angeschaut, ich habe ihm alles erzahlt. Er sagte, dass er alles anfertigt. Er hat es [eine Tafel mit
Name und Genealogie] angefertigt. jetzt hangt es hier zur Ehre. So war das.

[15] So war es also lange Zeit, bis da ein Mann war, ein Kommandant. Er schrie, genau hier. Er
hatte Nierensteine. Steine. Er kam hier runter und sein Nierenstein war plétzlich weg. Dann kam
ein Mann mit Ekzemen. Er kam hierher, hat sich mit der Erde von hier eingerieben, drei Tage lang



NARRATIVE STRUKTUREN DES ERZAHLENS... 217

hat er das gemacht, vier Tage — dann war er wieder gesund. Ein anderer hatte Harnsteine. Ganz
gekrimmt kam er an. Und als er hier reinkam, konnte er wieder Wasser lassen. So bin ich hier also
der Fiirbitter dieses Machtigen. Ich selbst wurde hier geheilt, ich bin der Diener dieses Heiligen,
der Diener, der Fiirsorger dieses Heiligen, sein Putzdiener. Das ist alles, was ich will, Tag und
Nacht hier fiir diesen Machtigen, fiir diesen Méchtigen sein.

[16] Tag und Nacht war ich hier, als wieder jemand kam und mich wegschicken wollte: “Ver-
schwinde von hier! Was treibst du hier?” — “Das Land gehort zu dem ziyarat!” Es kam also ein
Mann, wollte alles zerstoren, er sagte: “Ich werde ...”. Er hat das ziyarat entehrt.

[17] Als er dann weg ritt, er hiess Hagi Mohammad ‘Ali, war er auf der Stelle tot. Es waren noch
keine fiinf Minuten vergangen. Auf der Stelle war er tot. Er war auf der Stelle tot.

[18] Und ich bin jetzt schon zehn Jahre der Diener dieses Heiligen, der Fiirsorger dieses Heiligen,
dieses sayed. Kurz gesagt: Seit zehn Jahren bin ich also hier. Ich bin der Fiirbitter dieses Méachti-
gen. Gott, der allerhdchste! Ich bin der Fiirsorger dieses sayed, der Fiirsorger dieses Heiligen,
dieses sayed. Ich bin sein Feger, sein Diener. Ich habe hier einen Traum gesehen. Und dann hat
mir doch ... ich hatte ja auch keine Familie, niemand wollte mir seine Tochter geben. Aber dann,
als meine Krankheit geheilt war, hat Gott mir hier eine Witwe gegeben.

Die gesamte Erzdhlung wurde ohne Unterbrechung als geschlossener Text ge-
boten. Unter inhaltlichen Gesichtspunkten fillt auf, dass Rahim Q04l die Erzéh-
lung tiber den Heiligen Sayed ‘Abbas Aqa in einer emotional beriihrten und be-
rihrenden Weise aufs Engste mit einer Erzdhlung tiber sein eigenes Leben ver-
flochten hat. Unter funktionalen Aspekten kann der tibergeordnete Zweck dieser
Darlegung darin gesehen werden, dass Rahim Qol den Heiligen, dessen Grab er
betreut und das sich als ziyarat nur einer eingeschriankten Bekanntheit und Popu-
laritét erfreute, als einen besonders starken Heiligen mit grossen Wunderkriften
legitimieren und damit auch anderen Hilfesuchenden empfehlen wollte. Dies
geschah aus einem tiefen Glauben an die Wunderkrifte des Heiligen.”> Des
weiteren verfolgte seine Erzahlung das Ziel, seine Position als motawalli als ge-
rechtfertigt und ehrenhaft erscheinen zu lassen. Alle fiir diese libergeordneten
Zwecke als relevant erachteten Ereignisteile wurden beim Erzdhlen nach dem
Kriterium einer problemadédquaten Schilderung ausgewéhlt und in der Reihen-
folge wiedergegeben, in der sie sich ereignet haben und eine kausale Deutungs-
kette bilden.

Damit folgte die von Rahim Qol gegebene Erzdhlung weitgehend jenem
narrativen Muster, das durch den etablierten Texttyp der rewayat vorgegebenen
ist. Seine Erzdhlung begann mit der Darstellung eines Ausgangszustandes (Set-
ting), an den sich in zeitlicher Verkniipfung ein aus mehreren aktiven Ereignis-

32 Der Erzihler deutete zu keinem Zeitpunkt des Gespréches an, dass er irgendwelche Spenden
erwartet.



218 LUTZ RZEHAK

sen bestehendes Episodensystem anschliesst, das in einer kausalen Verkniipfung
zu einem Endzustand fiihrt. Uberblicksartig ldsst sich die Struktur der Erzéhlung

von Rahim Q0dl folgendermassen darstellen:

Setting
A i i .
usgangszustand | Hilfesuchender mit Rahim Qb leidet an Epilepsie, findet deshalb
einem aufrichtigen An- . R .
; ) keine Frau und méchte geheilt werden [1]
liegen (niyat)
Handlung Reise nach Mazar-e Sarif; Tatigkeit als
Nachtwachter 2]
Episodensystem
Initiierendes | Erste Offenbarung des nachtliches Feuer [3]
| Ereignis Heiligengrabs
Reaktion Deutung Rahim Q0] legt ein Loch frei, das er als ziyarat
erkennt [4]
Initiierendes | Zweite Offenbarung des | Rahim Q&l findet im Loch ein rotes Banner  [5]
5 Ereignis Heiligengrabs
Reaktion Heilwunder bei den Bauarbeiten am Grabmal verschwinden
die Epilepsieanfille [6]
Initiierendes | Zweifel an der Heiligkeit | ein Passant lacht Rahim Q061 aus [7]
Ereignis
d Reaktion Traumwunder der Passant und seine Familienmitglieder sehen
den Heiligen im Traum; der Passant kehrt zum
Grabmal zuriick (8]
Initiierendes | Zweifel an der Heiligkeit | der Passant nimmt von seiner Absicht Abstand,
Ereignis beim Errichten des Grabmals zu helfen [9]
4 | Reaktion Traumwunder der Passant und seine Familienmitglieder sehen
den Heiligen erneut im Traum; der Passant opfert
ein Schaf und hilft bei der Errichtung des Grab-
mals [10]
Initiierendes | Zweifel an der Heiligkeit | Rahim Q01 soll vom Besitzer des Grundstiicks
Ereignis vertrieben werden [11]
- Reaktion Formaljuristische Bestd- | Rahim Q&l bekommt bei den Behorden eine Er-
tigung der Heiligkeit nennung zum motawalli und Arbeitskrifte fir
den Aufbau des Grabmals [12]




NARRATIVE STRUKTUREN DES ERZAHLENS... 219

Inititerendes | Unkenntnis iiber den Rahim QI ist ungliicklich, weil Passanten an der
Ereignis Namen des Heiligen Heiligkeit zweifeln, solange Name und Herkunft
unbekannt sind [13]
. Reaktion Traumwunder | der Heilige gibt sich im Traum als Sayed ‘Abbas
Aqa aus Sozma-Qal‘a zu erkennen; Rahim Q6]
reist nach Sozma Qal‘a und findet die Genealogie
des Heiligen [14]
Initiierendes | Anliegen (niyat) Besucher des Heiligengrabs kommen mit Nieren-
i Ereignis steinen, Hautekzemen und Harnsteinen [15]
Reaktion Heilwunder Besucher werden von Nierensteinen, Hautekze-
men und Harnsteinen erldst [15]
Initiierendes | Zweifel an der Heiligkeit | eine einflussreiche Person droht, das Heiligen-
8 | Ereignis grab zu zerstoren [16]
Reaktion Huldwunder der Zerstorer wird mit dem Tod bestraft [17]
Endzustand Rahim Q0dl ist geheilt, mit einer alten Witwe ver-
(mit kausaler Beziehung zum Ausgangs- heiratet und froh, Diener des Heiligen zu sein,
zustand und zum Episodensystem) dem er das zu verdanken hat [18]

Tabelle 2: Die Erzihlung iiber die Etablierung des Heiligengrabes von Sayed ‘Abbas Aqa als
Geschichte

4.2 Das Heiligengrab von Mir Qasem Gan

Lage, Ausstattung und Bedeutung

Das Heiligengrab von Mir Qasem Gan befindet sich ca. dreissig bis vierzig Au-
tominuten ausserhalb von Mazar-e Sarif in dem gleichnamigen Dorf Mir Qasem
Gan im Verwaltungsbezirk Dehdadi. Durch die lindliche Lage ist die Wallfahrt
fir die Bewohner der Provinzhauptstadt also mit einem wesentlich grosseren
Aufwand verbunden als der Besuch eines Heiligengrabes innerhalb der Stadt. Es
liegt jedoch in einer durchaus idyllischen Umgebung. In der Néhe des Grabmal-
komplexes verlduft ein kleiner Kanal, dessen Ufer von schattigen Baumen um-
geben sind. Direkt am Ufer wurden Sitzecken (xarxana) eingerichtet, deren mit
Kamelgras (Sotorxar) verkleidete Winde angenehme Kiihle spenden. Es gibt
ausserdem Feuerstellen (dégdan), wo auch Kochkessel zur Verfiigung stehen.
Damit sind gute Voraussetzungen fiir ¢in ldngeres Verweilen am Wallfahrtsort
gegeben.




220 LUTZ RZEHAK

Der Grabmalkomplex ist bautechnisch vergleichsweise aufwendig gestaltet.
Er ist von einer Lehmmauer umgeben. In den Innenbereich gelangt man durch
einen iiberkuppelten Eingangsbereich, in dem sich links und rechts Sitznischen
befinden. Am Eingang ist eine panga angebracht, eine stilisierte Hand aus Eisen-
blech, die mit Hilfe einer Stange aufgestellt wird. Der Grabmalkomplex kann
nur durch diesen Eingang betreten werden. Was die architektonische Gestaltung
nahelegt, wird auch praktiziert: An Wallfahrtstagen sitzt ein motawalli am Ein-
gang, um von den Wallfahrern Geldspenden entgegenzunehmen.

Das Mausoleum steht im Zentrum des Innenhofs. Es wurde in Lehmbau-
weise errichtet und ist ebenfalls mit einem Kuppeldach bedeckt. Als Eingang
dient eine alte, mit Schnitzereien verzierte Holztiir, deren blauer Anstrich zum
Teil mit Blutflecken beschmutzt ist. An der Aussenwand befinden sich auf bei-
den Seiten des Eingangs kleine Nischen. Uber dem Eingang ist eine Beschrei-
bungstafel mit dem Namen des Heiligen angebracht.

Das Grab im Innenraum des Mausoleums ist im rechten Winkel zur gebla
ausgerichtet, so dass das Kopfende auch hier ungefahr nach Norden zeigt. Es ist
mit Holzplanken verkleidet, die mit derselben blauen Farbe bestrichen sind wie
die Eingangstiir. Auf der rechten Seite befindet sich am Kopfende eine kleine
Tir, die sich 6ffnen ldsst, um Erde vom Grab zu nehmen. Im Innenraum waren
diverse Fahnchen, Papierfetzen und Nischen mit Wachsresten zu sehen.

Vor dem Mausoleum befinden sich im eingemauerten Innenhof des Grab-
malkomplexes sieben weitere Griber ohne Uberbauung. Sie werden ehemaligen
motawalli dieses Grabes zugeordnet.

Ungefihr 200 Meter von diesem Grabmalkomplex entfernt liegt direkt an
der Strasse, die zum Dorf Mir Qasem Gan fiihrt, ein weiteres Grab, das einem
gewissen Mir Folad (wortlich: “stdhlerner Mir”) zugeschrieben wird. Hierbei
handelt es sich um einen hiigelgrabartigen Bau aus einem Lehm- und Strohge-
misch mit einer Hohe von ca. 1,80 m, einer Linge von ca. 2,50 m und einer
Breite von ca. 1,50 m. Wer zum Grabmal von Mir Qasem Gan gelangen mochte,
muss zuerst am Grabmal von Mir Folad vorbei, da letzteres direkt auf dem Weg
liegt.

Mir Qasem Gan soll zu den “72 Scheichs von Balx” gehort haben. Er soll
vor ungefdhr 500 Jahren in der Gegend gelebt haben, wo sich heute sein Grab
befindet. Urspriinglich soll er jedoch aus Buchara (einer anderen Variante nach
aus Samarkand) stammen. Zundchst wurde berichtet, dass er in der neunten Ge-
neration von Zain ol-‘Abedin abstammen soll. Eine schriftliche Genealogie, die
uns spiter in der Ortschaft Dehdadi gezeigt wurde, weist ihn jedoch erst in der
31. Generation als Nachfahren von Zain ol-‘Abedin aus. In jedem Fall kann Mir



NARRATIVE STRUKTUREN DES ERZAHLENS... 221

Qasem Gan bereits aufgrund seiner Abstammung und seiner Zugehorigkeit zur
Gruppe der sayed als Heiliger angesehen werden.

Wallfahrten zum Grabmalkomplex von Mir Qasem Gan finden vorwiegend
in der Zeit von Friihling bis Herbst statt. In den Wintermonaten wird das Grab
nur in Ausnahmeféllen bei besonders dringenden Anliegen aufgesucht. Die Frei-
tage sind fiir die Wallfahrt der Ménnern vorbehalten. Frauen und Kinder kom-
men gewohnlich mittwochs.

Bei ihrer Anreise miissen die Wallfahrer zundchst am Grabmal von Mir
Folad vorbei, der ein Diener von Mir Qasem Gan gewesen sein soll. Hier werden
erste Bittgebete (do‘a) gesprochen. Wer Zahnschmerzen hat, schligt einen Nagel
in das Grabmal, um seinen Schmerz an den Heiligen zu binden. Geisteskranke
Kinder ldsst man Lehm vom Grabmal schlecken. Lehm vom Grab kann bei
Hautkrankheiten auch auf die betroffenen Stellen aufgetragen werden, wird aber
anschliessend wieder an den Grabaufbau geheftet, was die Lehmklumpen er-
klart, die auf der senkrechten Vorderseite des Grabes zu sehen sind.

Vor einem Besuch des Grabmalkomplexes von Mir Qasem Gin baden viele
Wallfahrer im Kanal. Aus diesem Grund sind unterschiedliche Wochentage fiir
die Wallfahrten von Méannern und Frauen reserviert. Das Baden dient der Er-
frischung sowie der rituellen Reinigung vor dem Besuch des Heiligen.

Das Grab von Mir Qasem Gan wird bei verschiedenen Anliegen aufge-
sucht:

Oft kommen Frauen mit Kinderwunsch. Sie erhalten von den Betreuerinnen
des ziyarat einen gebrannten Ziegel, den sie mit nach Hause nehmen. Wenn ihr
Anliegen erfiillt wurde, bringen sie den Ziegel zusammen mit Opfergaben (nazr)
zuriick. Das konnen Nutztiere wie Ziegen oder Schafe sein, die den Betreuern
des ziyarat als lebende Gabe gespendet oder an Ort und Stelle geschlachtet und
zubereitet werden, um andere Wallfahrerinnen zu bewirten (xairat).

Vor allen Dingen wird das Grab von Personen mit Hautkrankheiten be-
sucht, um Erde zu entnehmen, die auf die kranken Hauptpartien auftragen und
anschliessend an die Holzplanken geheftet wird, die das Grab umgeben. Sollen
erkrankte Tiere behandelt werden, darf Erde vom Grab in Beuteln mit nach
Hause genommen werden. ™

Als besondere Gabe des Heiligen Mir Qasem Gan wurde ausserdem seine
Fahigkeit genannt, Verriickte zu heilen. Die betroffenen Personen werden auf
ein Bett gebunden und ins Mausoleum getragen, wo sie eine Nacht lang einge-

33 Die Betreuer des Heiligengrabes fiillen regelmassig Lehmerde nach, um das Grab wieder zu
restaurieren. Durch den Kontakt mit dem Grab erlangt auch die neue Erde barakat.



222 LuTZ RZEHAK

sperrt bleiben. Selbst Rinder sollen durch Mir Qasem Gan schon von einer
Krankheit geheilt worden sein, die als déewanagi-ye gaw — “Rinderwahnsinn” be-
zeichnet wurde.

Die motawalli des Grabmals von Mir Qasem Gan erheben den Anspruch,
direkte Nachfahren des hier begrabenen Heiligen zu sein. Sie werden deshalb
auch ésan genannt. Ihr Recht, das Heiligtum betreuen zu diirfen, leitet sich also
aus ihrer Abstammung ab, die durch eine handgeschriebene Genealogie belegt
werden konnte.** Sie sind auch die einzigen Bewohner der Ortschaft, die den
Namen des Heiligengrabes fiihrt und in unmittelbarer Ndhe gelegen ist. Das
Dorf, das insgesamt zwanzig Haushalte zéhlt, wird also ausschliesslich von ésan
bewohnt, die zugleich das Heiligengrab betreuen und auch nur untereinander
Ehen schliessen.

Trotz der engen familidren Bindungen musste eine Regelung getroffen
werden, um die Eintrdge aus dem Wallfahrtgeschift aufzuteilen. Diese Regelung
geht auf eine Entscheidung aus dem Jahre 1871 zuriick, als das Dorf nur vier
Haushalte zdhlte. Damals habe sich einer der vier ésan bei der Aufteilung der
Spenden benachteiligt gefiihlt und einen Richter in Balx um Rechtsprechung
gebeten. Dieser habe entschieden, dass die Spendeneinnahmen aus der Wallfahrt
zu gleichen Teilen an alle vier Haushalte aufzuteilen seien.”> Seitdem wechseln
sich die Nachfahren jedes der vier damaligen esan-Haushalte im wochentlichen
Rhythmus bei der Betreuung des Grabmals ab und diirfen auch nur dann Spen-
den entgegen nehmen. Im Verlauf einer Wallfahrtsaison ist jeder der zwanzig
Haushalte im Dorf Mir Qasem Gan mindestens einmal an der Reihe.

Damit kann der Heiligengrabkomplex Mir Qasem Gin zusammenfassend
als ein seit alten Zeiten etablierter Wallfahrtsort angesehen werden, dessen Ent-
stehungsgeschichte kaum mehr nachvollzogen werden kann. Er ist unter bauli-
chen Gesichtspunkten vergleichsweise aufwendig gestaltet und wird regelmassig
in hoher Zahl frequentiert. Die dezentrale Lage ist der Wallfahrt nicht abtréglich.
Im Gegenteil: Die idyllische Umgebung veranlasst vor allem stidtische Besu-
cher, die Wallfahrt mit einem Landausflug zu verbinden. Die Legitimation von
Mir Qasem Gan als Heiliger ist durch das formale Kriterium seiner Abstammung

34 Diese Genealogie, nach der die heutigen Betreuer des Grabmals in der neunten Generation
von Mir Qasem Gin abstammen, wurde angeblich erst in jiingerer Vergangenheit rekonstru-
iert und aufgeschrieben, weil fast alle édlteren Dokumente in den Wirren des Biirgerkriegs
verloren gingen.

35  Eine mit dem 2. Sawwal 1411 (= 17.4.1991) datierte und von der Justizverwaltung in Ma-
zar-e Sarif beglaubigte Abschrift des Originaldokuments aus dem Jahre 1871 konnte vorge-
legt werden.



NARRATIVE STRUKTUREN DES ERZAHLENS... 223

als sayed und seiner Zugehorigkeit zu den “72 Scheichs von Balx” vorbestimmt,
was von niemandem in Zweifel gezogen wird. Dasselbe gilt fiir die ebenfalls auf
dem formalen Kriterium der Abstammung beruhende Legitimation der mota-
walli.

Das Erzdhlen iiber das ziyarat

Die Erzihlung der motawalli am Grabmal von Mir Qasem Gan erfolgte flies-
send, aber ohne einen inneren Zusammenhang, der die Darlegung im oben be-
schriebenen Sinn als sequenziell kohérent strukturierte Geschichte qualifizieren
wiirde. Die Erzéhlbereitschaft der Betreuer folgte anderen Motiven als im Falle
des Grabmals von Sayed ‘Abbas Aqa. Einer der motawalli sagte gleich zu Be-
ginn des Gesprichs:

Wenn Sie etwas erfahren wollen, wollen sie dann nicht auch ein wenig helfen oder nicht,
das Ziyarat-e Mir Qasem Gan herzurichten? Wenn sie helfen, dann werde ich Thnen auch
etwas erzahlen. Nichts ist umsonst. (Aus der Erzihlung eines der motawallt am Grabmal
von Mir Qasem Gan)

Die Frage, welche Huldwunder Mir Qasem Gan vollbracht habe, stiess auf eine
gewisse Verwunderung. Seine Wundertaten werden als so selbstverstédndlich und
so zahlreich angesehen, dass die Frage danach absurd erschien. Wortlich sagte
einer der motawalli:

Ich weiss nicht, welche Huldwunder er ... vollbracht hat. Die Leute kommen und werden
geheilt. Verriickte kommen und werden gesund. Kranke kommen und werden geheilt. Allen,
die irgendwelche Schwierigkeiten haben, hilft er. Wenn du nicht weiter weisst, wenn du ir-
gendwelche Probleme hast, in welcher Hinsicht auch immer, dann geh hin und sag aus rei-
nem Herzen: Der reine Gott mge meine Angelegenheiten heilen! Dann wird Gott die Sache
kldren. Er ist doch ein Freund Gottes. So ist das. (4us der Erzihlung eines der motawalli am
Grabmal von Mir Qasem Gan)

Im weiteren Gesprachsverlauf wurden doch noch Wundertaten erzéhlt, die Mir
Qasem Gan schon zu Lebzeiten als Heiligen erkennen liessen. Hierzu gehdrten
Beispiele seiner Fihigkeit zur Bilokation und einige Wahrsagungswunder. Uber
Heilungswunder, die in einem direkten Zusammenhang mit dem praktizierten
Wallfahrtswesen stehen wiirden, wurde von den motawalli kaum berichtet. Wenn
sie dariiber sprachen, mit welchen Anliegen die Wallfahrer kommen und wie
diese Anliegen erfiillt werden, geschah das in einer eher sachlichen Form, die
keine personliche oder gar emotionale Beziehung zu einem konkreten Ereignis
erkennen liess. Wenn die Schilderung tiberhaupt Emotionen erkennen liess, dann
am chesten eine gewisse Ironie:



224

LUTZ RZEHAK

Er ist vor allem fiir die Verriickten da. Wenn jemand verrlickt wird, fesselt man ihm die
Gliedmassen und bringt ihn hierher, schliesst ihn {iber Nacht ein, dann strampelt er mit den
Fissen. Am Morgen kommt er heraus und ist gesund. Eine Nacht bleibt er da, bis zum Mor-
gen. Es gibt auch welche, die nur eine oder anderthalb Stunden dort bleiben, aber diejenigen,
die sehr krank sind [Erheiterung bei den Anwesenden], bleiben eine Nacht. (dus der Erzih-
lung eines der motawalli am Grabmal von Mir Qdasem Gan)

Wenn Wallfahrer iiber Heilungswunder sprachen, die an diesem ziyarat gesche-
hen waren, erfolgte die Darlegung dagegen in einer durch die Anschaulichkeit
des konkreten Einzelfalls emotional sehr berithrenden Weise. Zum Beispiel:

Erst vor dreissig Tagen gab es bei einem der Offiziere in unserer Nachbarschaft einen 18
Monate alten Knaben, der kein Wasser lassen konnte. Ich war vorher schon einmal bei die-
sem ziyarat, obwohl ich damals nicht so sehr daran glaubte. Allméhlich habe ich dann ge-
merkt, dass es doch einen Einfluss ausiibt, einen seelischen Einfluss oder einen anderen Ein-
fluss hat. Dieser Offizier sagte: “Wir haben unser Kind zu dem einem Arzt gebracht, 50 000
[Afghani] ausgegeben, 60 000 [Afghani] ausgegeben, es ist nicht gesund geworden. In den
letzten drei Tagen hat unser Kind wieder grosse Qualen gehabt.” Ich habe dann zu ihm ge-
sagt: “Da gibt es ein ziyarat, etwas weiter unten, da gibt es eine Strasse und dort ist es dann
direkt an der Strasse. Mir hat mal jemand davon erzihlt, der auch solche Probleme hatte, ich
solle mir das merken, weil ich ja Kinder habe, damit ich bei Bedarf dorthin gehen kann.” Er
[der Offizier] geht also am Nachmittag mit seinem Kind dorthin. Als das Kind, das kein
Wasser lassen konnte, dort war, konnte es etwas Wasser lassen. Die Nacht vergeht. Am
nachsten Tag kommt er wieder dorthin. Als das Kind, das in einem Stiick Stoff eingewickelt
ist, am folgenden Tag dorthin kommt, schlift es ein. Es hatte drei Tage lang geweint. Der
Arzt hatte ja versucht, den Stein mit einem Schlauch herauszuholen. Deshalb hatte das Kind
24 Stunden ununterbrochen geweint. Als er um das ziyarat herumlduft, beruhigt sich das
Kind. Es schléft ein. Als er nach Hause geht und das Kind noch immer in seinen Armen
schlaft, fragt er sich: ‘“Wieso schlaft es plotzlich? Es hat so lange geweint!” Als er zu
Hause ankommt, versucht die Mutter, das Kind zu wecken. Es schlift sofort wieder ein.
Dann wickeln sie die Tiicher ab, in die das Kind eingebettet war, und sehen: die Tiicher sind
vollkommen durchnésst und in dem Stoff liegt ein winzig kleiner Stein, wie ein Erdklum-
pen, der mit dem Urin herausgekommen war. Als sich das Kind zwei bis drei Stunden erholt
hatte und wieder aufwacht, war es vollkommen gesund und wollte etwas zu essen haben,
Reisbrei. Es war wieder vollig gesund. Wenn du ihm jede Stunde eine Schiissel Reisbrei
hingestellt hast, hat er ihn aufgegessen. (Erzahlung eines Wallfahrers am Grabmal von Mir

Qasem Gan)

So wie der motawalli am Grabmal von Sayed ‘Abbas Aqa hat auch dieser Wall-
fahrer seine Erzihlung iiber eine Wundertat des Heiligen Mir Qasem Gan mit
einer Erzahlung iiber sich selbst verflochten und zu einer minimal strukturierten
Geschichte geformt. Wéhrend er frither nur zogernd an die Wunderkréfte von
Heiligen glaubte, ist er durch eine Heilung, die nicht ihm selbst, sondern dem
Kind eines Nachbarn wiederfahren war, davon iiberzeugt worden, dass ein Be-



NARRATIVE STRUKTUREN DES ERZAHLENS... 225

such dieses Heiligengrabes Wunder bewirken kann. Die Erzdhlung iiber ein
konkretes Ereignis diente dem ibergeordneten Zweck, den eigenen Wandel zu
einem Verehrer dieses Heiligen zu veranschaulichen, und wurde deshalb tenden-
ziell als Geschichte strukturiert.

Die freundliche, aber vergleichsweise emotionslos vorgetragene Erzéhlung
der motawalli erfolgte dagegen als Aneinanderreihung einzelner Ereignisse, die
zum Teil in verschiedenen Varianten erzdhlt wurden und in ihrer Gesamtheit
keine zusammenfassende oder iibergreifende Strukturierung erkennen liessen.
Unter funktionalen Gesichtspunkten diente ihre Erzdhlung nicht dem tibergeord-
neten Zweck, die besonderen Féhigkeiten des Heiligen legitimieren und die ei-
gene Stellung als motawalli in irgend einer Weise erkldren zu miissen. Mir
Qasem Gan war durch seine Zugehorigkeit zu den “72 Heiligen von Balx” und
durch das florierende Wallfahrtswesen ausreichend als Heiliger legitimiert. Die
personliche Stellung als motawallr ist durch das formale Kriterium der direkten
Abstammung vom Heiligen ausreichend gerechtfertigt. Beides bedurfte keiner
zusdtzlichen Legitimierung in Form einer funktionalen Geschichte, die den Er-
zéhler und seine Rezipienten auch emotional beriihrt hétte.

Die einzige Erzdhlung, die von den Betreuern dieses Grabmals nach dem
Vorbild der rewayat als Geschichte strukturiert wurde, ldsst durchaus einen
libergeordneten Zweck erkennen und kann somit ebenfalls als funktionales Er-
zéhlen angesehen werden. Sie bezog sich auf den wechselnden Rhythmus, in
dem die zwanzig Haushalte des Dorfes die Betreuung dieses Grabmals regeln,
und sollte den Aufteilungsrhythmus bei den Spendeneinnahmen als korrekt und
gerecht erscheinen lassen:

Einmal beklagte sich eine ésan-Frau, deren Mann und Vater gestorben waren und deren
Sohn noch zu klein war, dass sie seit dem Tod ihres Mannes am wenigsten von den Ein-
kommen des ziyarat abbekomme. Einmal habe jemand sogar etwas von den Spenden ge-
nommen, obwohl er gar keinen Anspruch darauf hatte, weil sie an der Reihe war. Daraufhin
wurde diese ésan-Frau mit den Worten beruhigt: “Macht euch keine Sorgen. In wenigen Ta-
gen wird dieser Mann das Zehnfache von dem zuriickbringen, was er genommen hat.” Tat-
sachlich erkrankte dieser Mann kurze Zeit darauf an einem Hautekzem unter dem Arm. Ob-
wohl er zehnmal so viele Gaben brachte wie er damals genommen hatte, darunter auch erle-
sene Stoffe, wurde er sein Leiden nicht mehr los. (Aus der Erzihlung eines motawalli am
Grabmal von Mir Qasem Gan)

Eine Generierung bestimmter Texttypen, die sich als Geschichte qualifizieren
lassen, ist beim freien Erzdhlen Uber heilige Personen und Orte also besonders
dann beliebt, wenn die Darlegung einen {ibergeordneten Zweck verfolgt und in
diesem Sinne als funktionales Erzdhlen angesehen werden kann.



226 LuTZ RZEHAK

5. Zusammenfassung: Das Erzihlen tber heilige Personen und
Orte als Diskursuniversum

Das (miindliche) Erzdhlen lber heilige Personen und Orte kann in Afghanistan
als Kommunikationsbereich mit eigenen Signifikationsmechanismen und narra-
tiven Mustern angesehen werden. Wie jeder Diskurs hat auch dieser seine
Eigenarten in der Art und Weise des Gebrauchs, den er von den Zeichen macht,
beziiglich seiner formalen und argumentativen Standards.

Zentraler Gegenstand dieses Diskurses ist die Manifestation von Heiligkeit.
Die im Diskurs produzierten Texttypen zielen gemeinhin darauf ab, die impli-
zierte oder tatsdchlich gestellte Frage nach der Heiligkeit einer Person oder eines
Ortes zu beantworten, und weisen damit eine dhnliche Art von Finalitat auf. Hier
wurden allerdings nur reale Kommunikationsakte untersucht, in denen diese
Frage positiv beantwortet wurde.

Die Texttypen, die zu diesem Zweck produziert werden, variieren nach
dem Umfang der verfiigbareren Information tiber die Manifestation von Heilig-
keit einer Person oder eines Ortes sowie hinsichtlich Uibergeordneter Zwecke, die
in einer als notwendig oder nicht notwendig erachteten Referenz des Erzéhlers
auf sich selbst und seine Beziehung zum jeweiligen Heiligen gesehen werden
konnen.

Ist die Information iiber eine als heilig angesehene Person (oder seltener Uiber
einen solchen Ort) auf den Namen beschrinkt, gelten jene Namensbestandteile,
die auf den gottesnahen Charakter einer Person verweisen (sayed, molla, hagi,
xaga, pir u.a.), unter formalen und argumentativen Gesichtspunkten als ausrei-
chender Beleg von Heiligkeit. Sprachliche Kontamination und assoziative Wort-
spiele mit den Namen von Personen oder Orten kdnnen in diesen Fillen dazu
beitragen, eine Person oder einen Ort als besonders heilig erscheinen zu lassen.

Vorwiegend beim nicht-funktionalen Erzdhlen, also wenn eine Referenz
des Erzahlers auf sich selbst und seine Beziehung zum jeweiligen Heiligen als

36  Es kommt gelegentlich vor, dass jemand nur behauptet, ein Heiligengrab entdeckt zu haben,
um sich an den Spenden der Wallfahrer zu bereichern. 1996 wurde sogar berichtet, dass je-
mand in Sebergan in derselben Absicht seine Tochter fiir tot erklirt hatte und die Umstidnde
ihres Todes mit allen Attributen beschrieb, die als Manifestation von Heiligkeit gelten. Am
vermeintlichen Grab der Tochter entwickelte sich bald ein eintrachtiger Wallfahrtsbetrieb.
Der Betrug flog erst auf, als das Madchen, das sich nach wie vor bester Gesundheit erfreute,
zufillig von einem Nachbarn gesehen wurde. Der Diskurs iiber solche Vorkommnisse stellt
einen zweifellos interessanten Sonderfall des Erzahlens tiber heilige Personen und Orte vor,
der hier ausgeklammert bleiben musste.



NARRATIVE STRUKTUREN DES ERZAHLENS... 227

nicht notwendig erachtet wird, konnen Texttypen produziert werden, bei denen
die Schilderung von Einzelereignissen, in denen sich Heiligkeit in der einen oder
anderen Weise manifestiert, im Mittelpunkt steht. Diese Schilderungen stehen
meistens fur sich selbst und werden kaum mit Hilfe von temporalen Markierun-
gen oder logischen, kausalen und finalen Konnektoren zu einer iibergreifenden
Geschichte zusammengefiigt.

Je mehr Markierungen, Verkniipfungen und Konnektoren dieser Art in die
Erzéhlung eingebunden werden und je elaborierter dies geschieht, umso deutli-
cher werden Geschichten generiert, bei denen Zustande und Ereignisse nicht nur
in einer zeitlich geordneten Abfolge zueinander stehen, sondern in denen eine
Sequenz von Zustinden und Ereignissen auch kausal beziehungsweise final auf-
einander bezogen wird. Solche Geschichten besitzen fiir die Beantwortung der
Frage nach Heiligkeit eine besondere argumentative Stirke, weil die geschilder-
ten Ereignisse den oder die Protagonisten sowie den Erzihler und seine Rezi-
pienten auch emotional berithren. Im erfolgreichen Fall konnen mit Hilfe solcher
Geschichten nicht nur die Einzelereignisse im kulturellen Gedachtnis bewahrt
und abrufbar gemacht werden, sondern auch die narrativen Strukturen, in denen
diese Ereignisse geschildert wurden. Das Ergebnis einer erfolgreichen Tradie-
rung bildet als rewayat — “Geschichte”, “Uberlieferung” einen speziellen Text-
typ des Diskurses liber heilige Personen und Orte, der durch eine vergleichs-
weise geringe Varianz in Inhalt und narrativer Struktur gekennzeichnet ist.

Die Struktur erfolgreich tradierter Geschichten kann auch bei der Generie-
rung neuer Geschichten reproduziert werden, bei denen meistens eine erst in
jungerer Vergangenheit erfolgte Manifestation von Heiligkeit mit direktem Be-
zug zur Jetztzeit des Erzdhlers im Mittelpunkt steht. Als Ausgangszustand be-
gegnet uns in diesen Geschichten entweder ein Hilfesuchender mit einem auf-
richtigen Anliegen (niyat) oder — in den oben angefiihrten Beispielen nicht do-
kumentiert — ein ungewohnlicher Todesfall als Sahid im weitesten Sinne dieses
Wortes. Das Episodensystem setzt sich aus fakultativen und in sich austausch-
baren Episoden zusammen, bei denen ein initiierendes Ereignis eine nicht selten
vorhersehbare Reaktion hervorruft. Diese Episoden beschreiben “aktive” Ereig-
nisse, deren argumentative und erzihltechnische Funktion darin besteht, eine
Person als heilig erkennen zu lassen und den Glauben an ihre Wunderkraft zu
stirken.

Bestimmte Episoden kommen in solchen Geschichten, aber auch in anderen
Texttypen immer wieder vor und konnen im Diskurs {iber heilige Personen und
Orte als fest etablierte Topoi angesehen werden, denen eine grosse argumenta-
tive Kraft zugeschrieben wird. Pl6tzliches Feuer und das Auffinden roter Banner
gelten als verldssliche Manifestation eines Heiligengrabs. Traumvisionen, bei



228 LUTZ RZEHAK

denen sich der oder die Heilige zu erkennen gibt, werden als Huldwunder ge-
schildert. Besonders gern wird von Heilwundern berichtet, deren argumentative
Funktion gesteigert werden kann, wenn jemand ausserdem zu berichten weiss,
dass diese Wunder schon Personen aus fernen Gegenden angezogen haben. Vie-
le Geschichten beinhalten mindestens eine Episode, bei der Personen bestraft wer-
den, die an der Wahrhaftigkeit eines Heiligen gezweifelt haben, oder bei der ein
Heiliger seine Widerstandskraft gegen eine beabsichtigte Zerstdrung seines Grab-
mals demonstriert. Oft ist deshalb sogar von zerschellenden Bulldozern die Rede.

Lasst sich ein Teilnehmer am Diskurs iiber heilige Personen und Orte zu-
dem von einem iibergeordneten Zweck leiten, der hdufig darin zu sehen ist, die
eigene Stellung zum Heiligen, gegebenenfalls sogar die eigene Rolle als Diener
eines Heiligen und Betreuer eines Heiligengrabes erkldren oder legitimieren zu
wollen, wird die Schilderung von Ereignissen, in denen sich Heiligkeit manifes-
tiert, bei der Generierung von Geschichten auf eine emotional beriithrte und be-
rihrende Weise gern mit einer Darstellung des eigenen Werdegangs verflochten.
Den Endzustand einer solchen Geschichte bildet dann oft die eigene Erlosung
durch die Wunderkraft des Heiligen.

Literaturverzeichnis

ANDREEV, M. S.

1927 Po étnologii Afganistana. Dolina PandzZsir. (Materialy iz poezdki v Af-
ganistan v 1926 g.). TasSkent.

BASILOV, V. N,

1977 Kul't svjatyx v Islame. Moskva.

CHAMBERT-LOIR, Henri; GUILLOT, Claude (Hgg.)

1995 Le culte des saints dans le monde musulman. Paris.

COSERIU, E.

1975 Sprachtheorie und allgemeine Sprachwissenschaft. Mlinchen.

DUPREE, L.

1976 Saint cults in Afghanistan. In: American Universities’ Field Staff Re-
ports. South Asia Series. 20/1:1-26.

EINZMANN, Harald

1977 Religioses Volksbrauchtum in Afghanistan: Islamische Heiligenvereh-
rung und Wallfahrtswesen im Raum Kabul. Wiesbaden (= Beitrdge zur
Stidasienforschung; 34).



NARRATIVE STRUKTUREN DES ERZAHLENS... 229

1988 Ziarat und Pir-e Muridi: Golra Sharif, Nurpur Shahan u. Pir Baba; 3
muslimische Wallfahrtstdtten in Nordpakistan. Wiesbaden. (= Beitrage
zur Suidasienforschung; 120).

GRAMLICH, Richard

1987 Die Wunder der Freunde Gottes: Theologien und Erscheinungsformen
des islamischen Heiligenwunders. Wiesbaden (= Freiburger Islamstu-
dien; XI).

HERRMANN, Theo; GRABOWSKI, Joachim

1994 Sprechen: Psychologie der Sprachproduktion. Heidelberg, Berlin, Ox-
ford.

KRiss, R.; Kriss-HEINRICH, H.

1960 Volksglaube im Bereich des Islam. Bd. I: Wallfahrtswesen und Heili-
genverehrung. Wiesbaden.

MILLS, Margaret A.

1991 Rhetorics and Politics in Afghan Traditional Storytelling. Philadelphia.
(= Publications of the American Folklore Society; N.S.; Persian Stud-
1es Series; 12).

PASTNER, Stephen

1978 Power and Pirs Among the Pakistani Baluch. Journal of Asian and
African Studies 13/3-4:231-243.

1984 Feuding with a Spirit among the Zikri Baluch: The Saint as Champion
of the Despised. In: AHMED, A. S.; HART, D. M. (Hgg.): Islam in
Tribal Societies. From the Atlas to the Indus. London: 302-309.

RAHMANI, Rausan

1374 Afsanaha-ye dari. Tehran (= 1995).

SCHLIEBEN-LANGE, Brigitte

1983 Traditionen des Sprechens: Elemente einer pragmatischen Sprachge-
schichtsschreibung. Stuttgart, Berlin, K6ln, Mainz.

Ta’rih-i Sistan

1974 Ta’rih-i Sistan (“Istorija Sistana”) / perevod, vvedenie i kommentarii
L. P. SMIRNONOV. Moskva (= Pamjatniki pis’mennosti Vostoka; XLII).

XALIL, Ebrahim

1339 Mazarat-e sahr-e Kabol. Kabol (= 1960/61).

ZBINDEN, E.

1953 Die Djinn des Islam. Berlin.






	Narrative Strukturen des Erzählers über heilige und ihre Gräber in Afghanistan

