
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 58 (2004)

Heft: 1

Artikel: Schriftlichkeit und mündliche Rechtstradition : Überlegungen zum
Gebrauch mongolischer Rechtsaufzeichnungen im 16.-18. Jahrhundert

Autor: Heuschert-Laage, Dorothea

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147625

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147625
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHRIFTLICHKEIT UND MÜNDLICHE RECHTS¬
TRADITION

Überlegungen zum Gebrauch mongolischer Rechtsaufzeichnungen
im 16.-18. Jahrhundert

Dorothea Heuschert-Laage

Abstract: Literacy and Oral Legal Traditions. Concerning the Usage ofMongo¬
lian Legal Records in the 16th-18th Centuries

Early Mongolian legal texts such as the legal records from Xarbuxyn Balgas, the Qalqa Jirum and

the Oirat-Mongolian law of 1640 were written down in a predominantly oral legal environment.

This article comes to the conclusion that, because of the structure of the records, the methods by
which the regulations were kept up to date and the lack of evidence for their systematic distribution,

these texts were not written in order to directly affect legal practice. Only a handful of
manuscripts have survived, and there are no contemporaneous prints of the legal texts. Although the

Qalqa Jirum and the Oirat-Mongolian law of 1640 were held in high esteem and considered to be

"valid" over centuries, at no point was there an obligation to put them into effect verbatim. The

relevance of these texts is in the agreement and cooperation among their originators. They should

be understood as evidence of a collective identity and as a means of forming a sense of community
in 16th-18th century Mongolian society.

Einleitung

Aus der Zeit des 16. bis 18. Jahrhunderts sind mehrere mongolische
Rechtsaufzeichnungen überliefert, am bekanntesten unter ihnen die in der nördlichen

Mongolei bei Xarbuxyn Balgas gefundenen Rechtstexte auf Birkenbast, das

Mongolisch-Oiratische Gesetz von 1640 und das Qalqa Jirum. Alle diese

Aufzeichnungen stammen aus einer Zeit, in der das mongolische Grossreich längst
zerfallen war und die mongolischen Völkerschaften sich in eine Vielzahl
unabhängiger Herrschaftszentren gliederten, die in wechselnden Konstellationen
mit- und gegeneinander arbeiteten. Keine der Gesetzgebungen1 ging mit einer

* Karénina Kollmar-Paulenz danke ich für Ihre Hilfe bei Übersetzungen aus dem Russi¬

schen.

AS/EA LVIII'1'2004, S. 131-162



132 Dorothea Heuschert-Laage

Reichsgründung einher oder lässt sich mit einer klar umrissenen politischen
Entität in Verbindung bringen. Schriftliche Zeugnisse wie z.B. Gerichtsakten,
die über die Anwendung der Gesetze Auskunft geben würden, liegen uns aus der

Zeit nicht vor, und es stellt sich die Frage, ob in den mongolischen Gesellschaften

überhaupt die Voraussetzungen für ihre praktische Durchsetzung gegeben

waren. Können wir - wie dies in der Literatur bisher getan wurde2 - davon

ausgehen, dass die Gesetze konsultiert wurden, um rechtliche Konflikte zu
lösen? Im folgenden sollen die Rechtsaufzeichnungen unter dem Gesichtspunkt
betrachtet werden, dass es sich bei ihnen - zumindest dem Anspruch nach - um
Gebrauchsliteratur handelt. Es soll versucht werden, der Form und Gestaltung
der Texte sowie ihrer Überlieferung und Verbreitung Hinweise auf ihren

Verpflichtungscharakter und ihre mögliche Funktion zu entnehmen.

Die frühen mongolischen Rechtsaufzeichnungen müssen vor dem Hintergrund

eines Rechtslebens gesehen werden, das sich vorwiegend im Medium der

Mündlichkeit vollzog. In seinem Bericht über die "Sitten der nördlichen
Barbaren" behandelt der chinesische Beamte XIAO Daheng (1532-1589) neben
zahlreichen anderen Themen auch ausführlich den Bereich des Rechts.3 Er berichtet,
dass es bei den Mongolen kein "festes Gesetz" (ding lü) gebe.4 Wenn zwei Taiji
(Edelleute) miteinander stritten, lasse der Fürst die anderen Taiji entscheiden,

wer von beiden im Recht sei. Die Viehstrafe, die demjenigen, der im Unrecht

war, auferlegt wurde, teilten die anderen Taiji untereinander auf. Über die
Streitigkeiten der einfachen Leute entschied ihr Taiji. Ungeachtet seiner Aussage,
dass es kein festes Gesetz gebe, fährt XIAO Daheng fort, die Bestrafungen auf¬

in meinem Aufsatz wird das Gesetz als Ergebnis autoritativer Setzung oder Darstellung von
Recht definiert. Dieser weit gefasste Gesetzesbegriff erlaubt es dem Historiker, eine grosse
Bandbreite von Quellengruppen als Gesetze zu akzeptieren, s. Schulze, 1981:165 u. Die-

stelkamp, 1983:390.

So werten Alinge und Riasanovky die Rechtsaufzeichnungen unter juristischen Gesichtspunkten

aus: Alinge, 1934, u. Riasanovsky, 1937. Das Qalqa Jirum und das Mongolisch-
Oiratische Gesetz von 1640 werden zudem als grundlegende Quellen betrachtet, anhand derer

sich Aussagen über die mongolische Gesellschaftsstruktur treffen lassen, so z.B. bei

Vladimirtsov, 1948.

Serruys, 1945. Die ethnographischen Beobachtungen des Xiao Daheng beziehen sich auf
die mongolischen Stämme, die entlang der chinesischen Grenze zwischen Ningxia und

Xuanhuafu siedelten und mit denen Xiao Daheng während seiner Amtszeit als Generalgouverneur

der Militärbezirke von Xuanhuafu und Datong zu tun hatte.

Xiao, 1965:6v u. Serruys, 1945:133/134. Serruys hebt hervor, dass Xiao Daheng
ausserordentlich gut informiert war und viele seiner Beobachtungen mit denen westlicher Reisender

des 13. und 14. Jahrhunderts übereinstimmen.



Schriftlichkeit und mündliche Rechtstradition 13 3

zuführen, die ein Mord nach sich zog. Auch widmet er jeweils einen Abschnitt
"der Bestrafung von Unzucht" und "der Bestrafung von Diebstahl".5 Wir dürfen
daraus folgern, dass - auch wenn es keine Gesetzestexte gab, die zur Urteilsfin-
dung konsultiert werden konnten - die Mitglieder der von XIAO Daheng
beschriebenen Rechtsgemeinschaften feste Vorstellungen darüber teilten, wie in
bestimmten Rechtssachen verfahren werden sollte. Auch gab es Regeln darüber,

wer im Falle eines Rechtsstreites richterliche Funktionen wahrnehmen sollte.
Dies entspricht den Erkenntnissen der Rechtsethnologie, wonach Gruppen ohne

zentralstaatliche Organisation und ohne Schriftkultur durchaus in der Lage sind,
ihr gesellschaftliches Leben nach rechtlichen Regeln zu ordnen.6 Die Tatsache,
dass nach der Darstellung des XIAO Daheng die Mongolen im 16. Jahrhundert

kein "festes Gesetz" hatten, bedeutet also keineswegs, dass sich ihr Rechtsleben

nicht in geordneten Bahnen vollzog.
Auch wenn XIAO Daheng nichts von schriftlich fixiertem Recht erfuhr,

enthält sein Bericht doch eine Fülle von Informationen über die mongolische
Schriftkultur Ende des 16. Jahrhunderts. So erwähnt er, dass die Anzahl der

Personen, die des Lesens und Schreibens kundig waren, in der zweiten Hälfte des

16. Jahrhunderts stark zugenommen hatte.7 XlAO Daheng führt diesen Umstand
darauf zurück, dass die von ihm besuchten Völkerschaften sich dem Ming-chi-
nesischen Reich (1368-1644) unterworfen hätten (d.h. Friedensabkommen

eingegangen waren), Tribut darbrächten und sich dem Buddhismus zugewandt hätten.

Interessant ist, dass die intensiveren Kontakte mit dem tibetischen
Buddhismus von ihm nicht als der einzige, sondern als einer von mehreren Gründen

für die wachsende Bedeutung der Schriftlichkeit unter den Mongolen dargestellt
werden.8 Genauso wichtig war in seinen Augen der Kontakt mit der Schriftkultur

Chinas: XlAO Daheng legt dar, dass die Mongolen, seit sie Tribut darbrächten,

jedes Mal Papier und Pinsel erhalten würden, wobei das Papier für Eingaben
an den Kaiser verwandt wurde. Auch die schriftkundigen baysi (Lehrer) werden

von XlAO Daheng in keinen Zusammenhang mit dem Buddhismus gestellt. Sie

nahmen Schüler an, mit denen sie in einem persönlichen Lehrer-Schüler
Verhältnis standen. Wenn der Schüler das Lesen und Schreiben erlernt hatte, dankte

er seinem Meister mit reichen Geschenken. Als Schriftkundiger war er nunmehr

5 Serruys, 1945:132/133.
6 Zu den Anfängen der Rechtsethnologie Roberts, 1981:12 u. 196-204.

7 Serruys, 1945:141. Hierzu auch Heissig, 1954:108.

8 Im allgemeinen wird der entscheidende Impuls hierfür im Wirken buddhistischer Geistlicher
und Übersetzer gesehen, s. Heissig, 1959:15.



134 Dorothea Heuschert-Laage

sein eigener Herr, frei in der Wahl seines Aufenthaltsortes und im Ansehen hoch

über dem gemeinen Volk.9

Die mongolische Schrift war bereits Anfang des 13. Jahrhunderts aus der

uigurischen Schrift entwickelt worden. Die Menge des mongolischsprachigen
Schrifttums, das aus der Zeit vor dem ausgehenden 16. Jahrhundert stammt, ist

jedoch relativ gering. Neben der Geheimen Geschichte der Mongolen sind aus

dieser Zeit einige Edikte, Briefe, Inschriften, Kalender und Übersetzungen
buddhistischer Texte überliefert.10 Erst aus dem späten 16. und dem frühen 17.

Jahrhundert liegt uns eine grössere Anzahl von Zeugnissen mongolischen
Schrifttums vor, wobei es sich in erster Linie um Übersetzungsliteratur und

Chroniken handelt, die dazu dienen sollten, ein buddhistisch geprägtes Weltbild
zu untermauern.11 Mit den Handschriften-Resten aus Olon süme,12 die aus der

Zeit zwischen dem Ende des 15. und dem Anfang des 16. Jahrhunderts stammen,
sowie den in Xarbuxyn Baigas gefundenen Handschriften-Resten13 sind aus dieser

Zeit jedoch auch Quellen überliefert, die der Kategorie der Überreste
zugeordnet werden können. Beide Funde wurden in einem Stüpa gemacht, der über
einen längeren Zeitraum hinweg (im Fall von Olon süme geht HEISSIG von zwei
Jahrhunderten aus14) als Behälter für unvollständige, abgenutzte oder unbrauchbar

gewordene Schriften diente. Die rekonstruierten Fragmente werden daher im
allgemeinen als Querschnitt durch die vom 15. bis ins 17. Jahrhundert in
Gebrauch befindliche Literatur gesehen. Auffallend ist bei beiden Funden die

grosse Anzahl buddhistischer und volksreligiöser Texte. Aus der Tatsache, dass

bei den Funden von Olon süme und von Xarbuxyn Baigas religiöses Schrifttum
weltliches mengenmässig bei weitem überwiegt und Geschäftsschriftgut fast

vollständig fehlt,15 kann jedoch nicht geschlossen werden, dass das gesamte

9 Serruys, 1945:140/141. Für buddhistische Geistliche benutzt Xiao die Worte xifang zhi

seng (Mönch des Westens) und lama, ebd.: 137.

10 Veit, 1986:3-6.
11 Mit dem tibetischen Buddhismus waren die Mongolen bereits zur Zeit des Grossreiches im

13. und 14. Jahrhundert in Kontakt gekommen, und die Erinnerung an diese frühen

Begegnungen war in den folgenden Jahrhunderten nie ganz abgerissen. Zur Funktion mongolischer
historiographischer Literatur bei der Legitimation der machtpolitischen Interessen einzelner

Schulen des tibetischen Buddhismus s. Kollmar-Paulenz, 2002:871.
12 Heissig, 1976:572.
13 Chiodo, 2000.
14 Heissig, 1976:11.

15 Nur 4 der 211 Textfragmente von Olon süme sind weltlichen Inhalts, ebd.: 10. Die in Xarbu¬

xyn Baigas gefundenen Manuskripte bestehen (mit Ausnahme der unten beschriebenen

Rechtsaufzeichnungen) ausschliesslich aus rituellen Texten, s. Chiodo, 2000:7.



Schriftlichkeit und mündliche Rechtstradition 13 5

mongolischsprachige Schrifttum jener Zeit dem Buddhismus verpflichtet war.
So belegen die unten genauer beschriebenen Verträge, die der Altan Qan (1507-
1582) der Tümed-Mongolen und andere mongolische Fürsten ab 1571 mit dem

Ming-Reich schlössen, dass sich die Mongolen im späten 16. Jahrhundert auch

im Bereich der Diplomatie des Mediums der Schrift bedienten. Auch die in den

Archiven der Qing-Dynastie überlieferte Korrespondenz der mongolischen Fürsten

mit dem mandschurischen Qan bestätigt dies.16 Es bleibt zu hoffen, dass

durch die Öffnung der Archive in China und der Mongolei noch mehr

Geschäftsschriftgut zu Tage kommen wird.
Zusammenfassend lässt sich sagen, dass nach dem Bericht des XlAO

Daheng das Rechtsleben der Mongolen im ausgehenden 16. Jahrhundert von mündlich

tradierten Gewohnheiten geprägt war, was jedoch keineswegs bedeuten

muss, dass es im Bewusstsein der Menschen nicht "feste" Regeln gab. Gleichzeitig

wuchs die Anzahl derjenigen Personen, die des Lesens und Schreibens

kundig waren. Man bediente sich des Mediums der Schrift nicht nur im rituellen,
sondern auch im politischen und - wie die im folgenden vorgestellten Texte

belegen - im rechtlichen Bereich. Die "Aufzeichnung von Recht" kann jedoch
nicht als ein Vorgang angesehen werden, durch den eine schon vorhandene

Rechtsordnung nun auch für den Historiker greifbar wird, vielmehr ist im Auge

zu behalten, dass sich hierdurch der Charakter des Rechts ändert.17 In dieser

Arbeit soll der Frage nachgegangen werden, welche Funktion die

Rechtsaufzeichnungen in der oral geprägten mongolischen Rechtswelt des 16. bis 18.

Jahrhunderts möglicherweise ausfüllten. Um die Besonderheiten und gemeinsamen
Merkmale der frühen mongolischen Rechtstexte darzustellen, sollen zunächst

kurz Entstehungsgeschichte und Struktur dieser Quellen erläutert werden.

Quellenlage

Die früheste mongolische Gesetzgebung nach dem Ende des Grossreiches wird
dem Altan Qan der Tümed-Mongolen zugeschrieben. Altan Qan zählt zu den

herausragenden Herrscherpersönlichkeiten des 16. Jahrhunderts, der die weitere

16 Weiers, 1986b. Die Mandschuren registrierten seit den ersten Jahrzehnten des 17. Jahrhun¬

derts alle von ihnen gesandte und empfangene Schriftstücke. Die Texte sind z.T. nur in
mandschurischer Übersetzung erhalten; es ist jedoch davon auszugehen, dass jeweils eine

mongolische Vorlage existierte, ebd.:56/57.
17 Dilcher, 1992.



136 Dorothea Heuschert-Laage

politische und kulturelle Entwicklung der mongolischen Völkerschaften
entscheidend prägen sollte, da durch seine Konversion zum Buddhismus und die

Einladung des dritten Dalai Lama (gest. 1588) in die Mongolei die Voraussetzungen

für die Hinwendung der Mongolen zur dGe lugs pa-Tradition des tibetischen

Buddhismus geschaffen wurden.18 Keine der Altan Qan zugeschriebenen

Gesetzgebungen ist auf mongolisch überliefert.19 In chinesischer Sprache liegt
jedoch ein Friedensvertrag vor, den Altan Qan 1571 mit dem Vertreter der
chinesischen Ming-Regierung ausgehandelt hatte und zu dem auch mehrere Artikel
mit Strafgesetzcharakter gehören. Nachdem die Gesetze im Jahr 1577 bestätigt
und mit Zusätzen versehen worden waren, wurden sie nach dem Tod des Altan
Qan 1587 (anlässlich der Verleihung eines Titels an seinen Nachfolger), 1603

und 1613 bekräftigt und z.T. erweitert. Obwohl die Übereinkunft von 1571 in
den chinesischen Quellen stets als "Unterwerfung" des Altan Qan bezeichnet

wird, brachte sie durch die Öffnung von Märkten auch erhebliche Vorteile für
die Mongolen mit sich.20 In den Gesetzen, die anlässlich des Friedensschlusses

niedergelegt worden waren, wurde zudem keineswegs nur den Anliegen der

chinesischen Seite Rechnung getragen, sondern es wurden z.B. auch Strafen für
den Fall festgesetzt, dass Chinesen auf mongolischem Gebiet an Mongolen
Diebstahl begingen. SERRUYS bemerkt, dass sich die Gesetze sprachlich erheblich

von anderen chinesischen Dokumenten der Zeit unterscheiden und in ihrem
Duktus an den Kanzleistil der Yuan-Dynastie (1280-1368) erinnern. Er vermutet
daher, dass sie ursprünglich auf mongolisch verfasst worden waren.21 Dass die
Gesetze nicht von den Behörden des Ming-Reiches ausgegangen waren, sondern

mongolischen Ursprungs sind, legt zudem das Protokoll nahe: Nach der Nennung

des Datums und des Ortes werden die Taiji und Stammesfürsten aufgezählt,

die gemeinsam mit den Vertretern der Ming-Regierung die Gesetze
vereinbart und festgesetzt hatten (jiangding). Die Bestimmungen waren also von
einer Gruppe von Personen, die als Vertreter verschiedener Rechtsgemeinschaften

zusammengekommen waren, anlässlich eines Friedensschlusses ausgehan-

18 Zur Frage, von wem die Initiative zu der Einladung ausging und den religionspolitischen
Hintergründen s. Kollmar-Paulenz, 2001:120-125.

19 Auf tibetisch ist ein Katalog von Bestimmungen überliefert, dessen Entstehung - im Rah¬

men einer buddhistischen Vorrede - auf einen Befehl des Altan Qan zurückgeführt wird. Da

jedoch unklar ist, ob diese Gesetzgebung tatsächlich mit Altan Qan in Beziehung gebracht
werden kann, wird diese Quelle hier nicht berücksichtigt. Übersetzung der Bestimmungen

von Bira, 1977.

20 Serruys, 1960:19.

21 Serruys, 1960:26.



Schriftlichkeit und mündliche Rechtstradition 137

delt worden.22 In der Art und Weise ihres Zustandekommens unterscheiden sich

die Gesetze, die Altan Qan und andere mongolische Stammesfürsten mit der

chinesischen Ming-Regierung beschlossen hatten, daher nicht von den im
folgenden behandelten mongolischen Gesetzgebungen.

Über das Fortleben und die Effektivität der Gesetze ist nichts bekannt:

Während der unbekannte Verfasser der Biographie des Altan Qan uns gut über

das Leben und die politischen und militärischen Entscheidungen des Altan Qan

informiert, erwähnt er die mit der Ming-Regierung ausgehandelten Gesetze nur
beiläufig.23 Auch der oben zitierte XlAO Daheng - immerhin der Nachfolger im
Amt des Wang Chonggu (1515-1589), mit dem Altan Qan 1571 die Gesetze

beschlossen hatte - verweist bei seinen Ausführungen über das Recht der Mongolen

nicht auf Altan Qan. Die mongolische Chronik Erdeni-yin tobci erwähnt die

Gesetze von 1571 ebenfalls nicht, berichtet jedoch, dass Altan Qan auch

gemeinsam mit dem dritten Dalai Lama bei dessen Aufenthalt in der Mongolei im
Jahre 1578 Gesetze schuf, durch die die Stellung der buddhistischen Geistlichkeit

geregelt wurde.24 Über die Art und Weise, in der die Gesetze zustande

kamen und in welcher Form sie niedergelegt wurden, gibt die Chronik allerdings
keine Auskunft; wir erfahren nur, dass sie von der Geistlichkeit, den weltlichen
Fürsten und dem Volk einstimmig angenommen worden seien. Hervorgehoben
sei jedoch, dass die Gesetze ebenso wie diejenigen, die Altan Qan mit den

Chinesen niederlegte, im Rahmen eines politischen Bündnisses zustande kamen und

ihre Inhalte den Interessen beider Bündnisparteien Rechnung trugen.
Die frühesten in mongolischer Sprache überlieferten Rechtsaufzeichnungen

wurden 1970 im Fundament eines Stüpa in Xarbuxyn Baigas 240 km westlich

von Ulanbaatar entdeckt.25 Es handelt sich um achtzehn Gesetze, die sich aus

Einzelbestimmungen unterschiedlicher Anzahl zusammensetzen. Durch die
Gesetze werden Delikte wie Diebstahl, Mord und Körperverletzung ebenso geregelt
wie Rechte an Wasser und Weideland und Angelegenheiten der Familie. Die

Anfangsseite des ersten Gesetzes, auf der sich wahrscheinlich auch seine Datierung

befand, ist verloren gegangen. Die weiteren Gesetze, die als Zusätze zum
ersten verstanden werden dürfen, stammen aus den Jahren 1603 bis 1639. Wäh-

22 Serruys, 1960:27fu. 40/41.

23 Kollmar-Paulenz, 2001:265, Vers 124. Zu dieser Passage im Erdeni tunumal neretü sudur

s. unten.

24 Übersetzung des Erdeni-yin tobci in Schmidt, 1829:234-237. Auch im Asarayci neretü-yin
teüke werden diese Gesetze kurz erwähnt, s. Kämpfe, 1983:110.

25 Veröffentlicht in Abschrift von PÈRLÊÊ, 1974. Zur Frage der Datierung Perlée, 1974:133.

26 Pèrléè, 1974:8.



13 8 Dorothea Heuschert-Laage

rend das erste ebenso wie das 1620 entstandene Gesetz über achtzig
Bestimmungen umfasst, bestehen andere Gesetze z.T. nur aus wenigen Sätzen. Bei der

Mehrzahl der achtzehn Gesetze wird im Protokoll - im Anschluss an eine

Segensformel - Auskunft darüber gegeben, welche Personen wann und wo
zusammengekommen waren, um das Gesetz niederzulegen. Bei einigen Gesetzen fehlt
jeweils eine dieser Angaben (Gruppe der Urheber, Datierung bzw. Ort der

Zusammenkunft).27 Niedergelegt wurden die Gesetze von verschiedenen Fürsten,
die - nach Auffassung von PÉRLËÈ - zusammengekommen waren, um gemeinsam

über Rechtsfälle zu entscheiden, die in ihrem Herrschaftsbereich vorgefallen

waren.28

Qalqa-mongolische Fürsten kamen jedoch nicht nur mit ihren unmittelbaren

Nachbarn zusammen, um gemeinsam Gesetze aufzuzeichnen, sondern gingen

1640 auch ein Bündnis mit westmongolischen Fürsten ein, bei dessen

feierlicher Bekräftigung ein "grosses Gesetz" (yeke cayaja) vereinbart wurde. Der
Anlass für den mongolisch-mongolischen Schulterschluss kann in der wachsenden

Bedrohung gesehen werden, die sowohl von Russland wie auch von den
östlichen Nachbarn der Mongolen, den Mandschuren, ausging. Neben den Fürsten
der Westmongolen und der Qalqa nahmen auch Vertreter der Geistlichkeit -
insgesamt fast dreissig Personen - an dem Treffen teil.29 Den Bestimmungen,
die bei dieser Zusammenkunft niedergelegt wurden, geht ein Protokoll voran. In
diesem werden - nach der Bitte um Segen - die Namen und Titel der weltlichen
und geistlichen Würdenträger aufgeführt, die an der Erstellung des Gesetzes

beteiligt waren. Ebenso werden Zeitpunkt und Ort der gesetzgebenden Versammlung

genannt. Nach 1640 kam es unter den westmongolischen Herrschern Galdan

(gest. 1697) und Donduy Dasi (reg. 1741-1761) zur Erstellung weiterer
Gesetze, die als Ergänzung des Werkes von 1640 betrachtet werden können.30

Die Fassung der Gesetze in uiguro-mongolischer Schrift ist verloren gegangen,

nur die in oiratischer Schriftsprache ist überliefert. Dies ist darauf zurückzuführen,

dass die Gesetze durch die Kalmücken auf uns gekommen sind und diese

sich des Schriftsystems der todu üsüg (klaren Schrift) bedienten. Anders als bei
den Funden von Xarbuxyn Baigas liegt die Wirkungsgeschichte des Gesetzes

von 1640 und seiner Zusätze nicht völlig im dunkeln. Zumindest von den Kal-

27 Perlée, 1974:131/132.

28 Pérlèé, 1974:7.

29 Zu den Teilnehmern s. Cèrèl, 1997:16.
30 Eine Zusammenfassung der Inhalte der Gesetze findet sich bei Riasanovsky, 1937:92-111.

Abschrift der Gesetze in uiguro-mongolischer Schriftsprache und Übersetzung ins Russische

von Dylykov, 1981.



Schriftlichkeit und mündliche Rechtstradition 139

mucken-Verbänden der oiratischen Stämme der Dörbed und Torgut, die sich

zwischen 1616 und 1632 an der unteren Wolga niedergelassen hatten, wissen

wir, dass die Gesetze bei ihnen hohe Wertschätzung genossen und sie sich in der

Rechtsprechung über Jahrhunderte auf dieses Werk beriefen. So war der Text
nach den Berichten russischer Reisender in oiratischer Schriftsprache auf weissen

Stein geschrieben und wurde in einer Jurte im Hauptquartier der kalmückischen

Qane aufbewahrt. Nachdem der Stein in den politischen Wirren seit dem

Ausgang des 17. Jahrhunderts verloren gegangen war, soll der Gesetzestext Mitte

des 18. Jahrhunderts durch Nachforschungen unter der Bevölkerung
rekonstruiert worden sein.31 Ungeachtet der Tatsache, dass die Aufzeichnung zeitweilig

als verloren gegolten hatte, besass das Gesetzeswerk unter den Kalmücken
auch in der Folgezeit einen hohen Stellenwert. So berichtet Peter S. PALLAS, der

sich in den Jahren 1768 bis 1774 bei den Kalmücken aufhielt, dass sie das "noch
heut zu Tage allgemein angenommene und vor ohngefähr 150 Jahren geschrieb-
ne Gesezbuch" seien.32

V. L. KOTVIC berichtet in seinem 1919 erschienenen Aufsatz über in
russischen Archiven aufbewahrte Dokumente zur oiratischen Geschichte von fünf
Abschriften des Gesetzestextes, die sich im Besitz des Moskauer Archivs, der

Bibliothek der Petrograder Universität und des dortigen Asiatischen Museums
befänden.33 PUCKOVSKIJ erwähnt zwei im Orientalischen Institut der Akademie
der Wissenschaften in Moskau aufbewahrte Manuskripte, bei denen es sich
jedoch um Abschriften zu handeln scheint, die im 19. Jahrhundert (wahrscheinlich
auf Veranlassung russischer Wissenschaftler) erstellt worden sind: Sie sind auf
russischem Papier mit Tinte und Feder geschrieben.34

Obwohl ihre Fürsten an der gesetzgebenden Versammlung von 1640

teilgenommen hatten, gibt es keine Hinweise darauf, dass das Mongolisch-Oiratische
Gesetz unter den Qalqa-Mongolen in irgendeiner Weise fortwirkte. Dies ist
sicher auf die veränderte politische Situation im ausgehenden 17. Jahrhundert
zurückzuführen. Die Fürsten der Qalqa-Mongolei sahen sich ab 1688 zunehmend

durch den westmongolischen Herrscher Galdan bedroht und wandten sich daher

31 Kotvic, 1919:795/796.

32 Pallas, 1776:1,194. Pallas Bericht enthält eine Übersetzung des Gesetzes von 1640 und

der Zusätze des Galdan ins Deutsche.

33 KotviC, 1919:796/797. Vom Manuskript, das in der Bibliothek der Staatlichen Universität
St. Petersburg aufbewahrt wird, berichtet Uspensky, 2001:499 dass es auf russischem

Papier geschrieben und mit einer europäischen Bindung versehen sei.

34 Puckovskij, 1957:263-265. Eines dieser Dokumente diente Golstunsku, 1880 für seine

Übersetzung der Gesetze ins Russische.



140 Dorothea Heuschert-Laage

den Mandschuren zu. Diese hatten 1644 Peking erobert und herrschten seitdem
als Qing-Kaiser (1644-1911) über China. 1691 unterstellten sich die Qalqa
formell den Mandschuren.

Das Qalqa Jirum, die letzte mongolische Gesetzessammlung, die in diesem

Zusammenhang zu behandeln ist, entstand in den Jahren 1709 bis 1770 und
somit in einem Zeitraum, in dem die Qalqa-Mongolei bereits unter der Herrschaft
der Qing stand. Der umfangreichste Teil des Qalqa Jirum wurde 1709 von einer

Gruppe weltlicher und geistlicher Potentaten, an deren Spitze der Tüsiyetü Qan

Dorji Erdeni Aqai (gest. 1711) stand, als "das grosse Gesetz der drei Banner"

(yurban qosiyun-u yeke cayaja) verfasst. In den Folgejahren bis 1770 entstanden

dreizehn Ergänzungsgesetze.35 Auch wenn die Bezeichnung Qalqa Jirum nahe

legt, dass dieses Werk den Anspruch erhob, alle Mongolen zu betreffen, die sich
als Qalqa-Mongolen verstanden, macht die Nennung der Urheber der einzelnen
Gesetze deutlich, dass sich seine Bedeutung geographisch auf die Gebiete des

Tüsiyetü Qan und des Secen Qan beschränkte.36

Die im Qalqa Jirum enthaltenen Gesetze weisen ein ähnliches Protokoll wie
die früheren mongolischen Gesetze auf: Auf die Segensformel folgt die Angabe,
wann und wo die Urheber zusammengekommen waren, um das Gesetz
aufzuzeichnen, darauf werden die Namen und Titel der an der Gesetzgebung beteiligten

Personen genannt. Nicht bei allen Gesetzen ist der Formelapparat jedoch
vollständig, mitunter fehlen einzelne Bestandteile des Protokolls.37 Mit den

gesellschaftlichen Veränderungen, die sich im 18. Jahrhundert in der Qalqa-

Mongolei vollzogen, wandelten sich auch die Inhalte der Bestimmungen, und
der Tatsache, dass die Qalqa-Mongolei nunmehr Teil des Qing-Reiches war,
wurde (z.B. durch gesonderte Regelungen für Träger von Qing-Titeln) Rech-

38
nung getragen.

Der burjatische Gelehrte ZAMCARANO war der erste Wissenschaftler, der

sich Anfang des 20. Jahrhunderts intensiv dem Qalqa Jirum widmete. Nach
seinen Angaben wurde das einzige Exemplar des Qalqa Jirum im nahe der Stadt

Kiakhta gelegenen Sangjodba Yamun aufbewahrt. Von hier aus wurden die

Leibeigenen (Sabi) des Jebcundamba Qutuytu verwaltet, und bis 1924 stellte das

35 Textausgaben in Abschrift von Dorunatib, 1989; Dylykov, 1965 u. Nasunbaljur, 1962.

Dorunatib lag ein aus der Äusseren Mongolei stammendes Manuskript vor, während

Dylykov seine Ausführungen auf eine Abschrift von Zamcarano stützt.
36 Bajarxuu, 1997:59/60.
37 Zalan-Aazav, 1958:47.

38 Riasanovky, 1937:185 u. 191. Allgemein zu den Inhalten Riasanovky, 1937:111-126.



Schriftlichkeit und mündliche Rechtstradition 141

Qalqa Jirum das geltende Recht für sie dar.39 Nach ZAMCARANO war es "dem
Brauch entsprechend" bei Todesstrafe verboten, eine Abschrift des Qalqa Jirum

zu besitzen. Ihm gelang es jedoch, eine handschriftliche Kopie des im Yamun
aufbewahrten Schriftstücks anzufertigen und diese 1914 ins Asiatische Museum
nach St. Petersburg zu bringen.40 S. ZALAN-AAZAV berichtet in seiner Monographie

über das Qalqa Jirum von zwei in der Staatsbibliothek von Ulaanbaatar

aufbewahrten Abschriften des Qalqa Jirum. Die eine, sogenannte Baruun Xurèè

Abschrift, sei auf das Jahr 1930 datiert und mit einem Siegel von ZAMCARANO

versehen. Die andere, die Ix Xuréè Abschrift, sei in acht Abschnitte gegliedert,
wobei das Prinzip der Einteilung jedoch nicht durchgehend eingehalten worden
sei.41

Die mongolischen Rechtsaufzeichnungen als Formen pragmatischer
Schriftlichkeit

Gesetzestexte gelten im allgemeinen als Gebrauchstexte, da man davon ausgeht,
dass sie als konkrete Handlungsanweisungen niedergeschrieben wurden und darauf

ausgerichtet sind, die Um- und Nachwelt zu gestalten. Auch die mongolischen

Rechtsaufzeichnungen weisen die Merkmale einer solchen pragmatischen
Schriftlichkeit auf: Sie erfüllen die Kriterien des "überlegten Zustandekommens",

"Versuch knapper, eindeutiger Formulierung" und "Wirkenwollens".
Es ist davon auszugehen, dass sie unmittelbar zweckhaftem Handeln dienen und
menschliches Tun und Verhalten anleiten sollten. Inwieweit jedoch wurden die

schriftlichen Regelungen zu einem Bestandteil des rechtlichen Lebens in den

mongolischen Gesellschaften? Um in Erfahrung zu bringen, welchen Stellenwert
die Rechtsaufzeichnungen in der Praxis tatsächlich hatten, wäre es sehr auf-

39 Hierzu auch Bawden, 1968:167.

40 Zamcarano beschreibt das Originalschriftstück als "ein fettiges altes Heft aus chinesischem

Papier mit weichem Einband", s. Zamcarano u. Turunov, 1923:4. Zwei durch Zamcarano

in den 1930er Jahren erstellte Abschriften des Qalqa Jirum befinden sich im Orientalischen

Institut der Akademie der Wissenschaften in Moskau, s. PuCkovskij, 1957:153-156.
41 Zalan-Aazav, 1958:44-46. Auch Riasanovsky, 1937:57 berichtet von einer "Barun-Ku-

ren copy" und einer "Urga copy" des Qalqa Jirum, die sich in Umfang und Anordnung
unterscheiden sollen.

42 Diese Kriterien definiert bei Blattmann, 1994:334. Das "Wirkenwollen" lässt sich an der

Form des Imperatives festmachen, in dem die Bestimmungen gehalten sind. Zu pragmatischer

Schriftlichkeit s. Keller u. Worstbrock, 1988:389.



142 Dorothea Heuschert-Laage

schlussreich, wenn auf die Gesetze in anderen Quellen der Zeit verwiesen würde.

Für den Zeitraum der Untersuchung findet sich jedoch in keinem Dokument
ein wörtliches Zitat der Gesetze des Altan Qan, der Rechtsaufzeichnungen von
Xarbuxyn Baigas, der Oiratischen Gesetze oder des Qalqa Jirum; auch sind

keine zeitgenössischen Berichte darüber bekannt, welche Rolle die Gesetzgebungen

bei der Beilegung konkreter Streitfälle spielten.4 Die erzählenden

mongolischen Geschichtswerke, die Chroniken und die Genealogien lassen keine
Schlüsse hinsichtlich der Funktion und der Effektivität des Schriftrechts zu. Um
Hinweise auf mögliche Gebrauchssituationen zu erhalten, ist der Historiker
daher auf andere Methoden der Fragestellung angewiesen. Aus der Existenz von
Gliederungssystemen und Findhilfen, die dem Leser den Zugriff auf den Inhalt
erleichtern sollen, lässt sich z.B. folgern, dass die Bestimmungen im Rechtsleben

angewandt werden sollten.44 Auch ist zu fragen, welche Techniken zur

Aktualisierung entwickelt wurden, damit Schriftgut mit konkreten Lebensbezügen

den wandelnden Bedürfnissen seiner Adressaten gerecht werden konnte.

Die Überlieferungssituation, d.h. die Anzahl der erhaltenen Abschriften und ihre

Verbreitung, erlaubt es ebenfalls, Schlüsse hinsichtlich der Benutzung der Texte

zu ziehen.

a) Gestaltung der Quellen in Hinblick aufGebrauch und Funktion

Alle behandelten Rechtsaufzeichnungen setzen sich aus einzelnen Gesetzen

zusammen, die wiederum aus mehreren Bestimmungen bestehen. Der Umfang der

einzelnen Gesetze, d.h. die Anzahl der Bestimmungen, die sie umfassen, ist sehr

unterschiedlich. Gemeinsam ist jedoch allen Rechtsaufzeichnungen, dass bei

einer anfänglichen Sitzung ein umfangreiches, aus vielen Bestimmungen
bestehendes Gesetz niedergelegt wurde und die folgenden Gesetze erheblich knapper

gehalten sind.45 Das einleitende Gesetz der Oiratischen Gesetze und des Qalqa
Jirum wird jeweils als das "grosse Gesetz" (yeke cayaja) bezeichnet. Der für das

erste Gesetz der in Xarbuxyn Baigas gefundenen Rechtsaufzeichnungen verwendete

Begriff lässt sich nicht rekonstruieren; für folgende Gesetze findet sich in

43 Akten zur Rechtsprechung der Sabi liegen erst aus späterer Zeit vor. Hierzu Nacagdorz,
1956.

44 Keller, 1996:14/15.
45 Eine Ausnahme bildet das in Xarbuxyn Baigas gefundene Gesetz aus dem Affenjahr (1620),

dessen Umfang das erste, Ende des 16. Jahrhunderts entstandene Gesetz dieser Sammlung

übertrifft, s. Perlée, 1974:59-75.



Schriftlichkeit und mündliche Rechtstradition 143

dieser Quelle aber die Bezeichnung öcüken cayaja bzw. öcügüken cayaja (kleines

Gesetz).46 Im Falle der Rechtsaufzeichnungen von Xarbuxyn Baigas und des

Qalqa Jirum, an die über einen langen Zeitraum hinweg Gesetze angefügt worden

waren, wurde in den erhaltenen Abschriften die chronologische Folge nicht

durchgehend eingehalten.47 Eine systematische Ordnung der Gesetze oder der in
ihnen enthaltenen Bestimmungen war ebenfalls nicht festzustellen.48 Zwar scheinen

sich die Gesetzgeber bei einigen Sitzungen mit bestimmten Themen
auseinandergesetzt zu haben, diese Themen konnten bei Folgesitzungen aber durchaus

wieder berührt werden. So entstand Anfang des 17. Jahrhunderts z.B. (ohne

genauere Datierung) das "kleine Gesetz der Lehre" (nom-un cayaja).49 Hieraus zu

schliessen, dass in diesem Gesetz sämtliche Bestimmungen enthalten sind, die

die Religion bzw. den Buddhismus betreffen, wäre jedoch verfehlt, da auch
andere in Xarbuxyn Baigas gefundene Gesetze - ohne Verweis auf das "kleine
Gesetz der Lehre" - Regelungen hierzu beinhalten.50 Es würde daher zu weit
gehen, von Findhilfen zu sprechen, die dem Leser den Zugang zum Inhalt der

Gesetze erleichterten. Noch schwieriger muss die Situation für den Benutzer im
Falle der einleitenden Gesetze gewesen sein, die sehr umfangreich sind und

Bestimmungen zu unterschiedlichen Bereichen enthalten. Um die entsprechende

Regelung zu finden, war man allein auf das Gedächtnis angewiesen.
Die in Xarbuxyn Baigas gefundenen Rechtsaufzeichnungen sind auf

Birkenbast geschrieben. Nach Auffassung einiger mongolischer und tibetischer
Gelehrter wurde dieses Schreibmaterial in erster Linie für Texte rituellen Inhalts

verwandt, da Birkenbast als besonders rein galt.51 Wenn man dieser Argumentation

folgt, liesse das Material, auf dem die Gesetze von Xarbuxyn Baigas
geschrieben sind, Schlüsse hinsichtlich ihrer pragmatischen Dimension zu und

46 PERLÈÈ, 1974:27, 31, 33, 38, 44, 46, 48, 76.

47 Zu den Funden von Xarbuxyn Baigas s. PÉRLÉÈ, 1974:7. Zum Qalqa Jirum s. Puckovskij,
1957:153-156 u. Dorunatib, 1989:11/12. Die Angaben von Puckovskij und Dorunatib
widersprechen denen von Zalan-Aazav, 1958:45, wonach die Artikel der sogenannten Ba-

ruun Xurèè Abschrift chronologisch geordnet sind.

48 Eine Ausnahme bildet die Ix Xurèè Abschrift des Qalqa Jirum, deren Artikel in Abschnitte

gegliedert sind. Zalan-Aazav, 1958:45 vermutet, dass diese Einteilung von den Beamten

vorgenommen worden war, die für die Rechtsprechung der Sabi zuständig waren.
49 PÈRLÉÉ, 1974:57.

50 Z. B. das Gesetz aus dem Affenjahr 1620, in dem verboten wird, Tiere auf Wegen zu töten,

die für Zwecke der buddhistischen Religion genutzt werden, s. PËRLÉÉ, 1974:71.

51 Begründet wird dies damit, dass Birkenbast auch verwandt wurde, um Behälter für Milch
und Joghurt herzustellen; zudem wurden Schutzamulette aus diesem Material gefertigt, s.

Chiodo, 2000:2, die sich u. a. auf Informationen von Pema Tsering stützt.



144 Dorothea Heuschert-Laage

würde dagegen sprechen, dass sie aufgezeichnet wurden, um als Grundlage für
rechtliche Entscheidungen zu dienen. Da Birkenbast in der nördlichen Mongolei
jedoch im Überfluss vorhanden ist und sich als Schreibmaterial anbietet, ist die

grundsätzliche Einordnung aller auf Birkenbast geschriebenen Texte als rituelles
Schrifttum zweifelhaft.52

b) Überlieferungssituation

Wie aus dem Abschnitt "Quellenlage" bereits deutlich wurde, ist die Anzahl der
erhaltenen Abschriften der Rechtsaufzeichnungen ausserordentlich gering. Die
Gesetze, die Altan Qan 1571 mit der Ming-Regierung aushandelte, sind nur in
chinesischen Quellen erhalten, diejenigen, die er 1578 mit dem dritten Dalai
Lama beschloss, werden in den Chroniken nur knapp zusammengefasst. Ähnlich
verhält es sich mit der Überlieferungssituation der Rechtsaufzeichnungen von
Xarbuxyn Baigas, die nur in einem einzigen Manuskript vorliegen. Die frühesten

Abschriften der Oiratischen Gesetze und des Qalqa Jirum stammen aus dem 19.

bzw. aus dem 20. Jahrhundert und wurden auf Veranlassung westlicher und

mongolischer Wissenschaftler vorgenommen. Die Anzahl der Dokumente, die
dafür als Vorlage herangezogen werden konnte, scheint jedoch nicht sehr gross

gewesen zu sein, die Oiratischen Gesetze galten sogar zeitweise als verschollen.
Auch wenn man einräumen muss, dass viele Zeugnisse der mongolischen Literatur

und Geschichtsschreibung verloren gegangen sind und die Rechtsaufzeichnungen

in dieser Hinsicht keine Ausnahme bilden, so ist doch zu konstatieren,
dass von den meisten Chroniken des 17. und 18. Jahrhunderts mehr Manuskripte

vorliegen als von den zeitgleich entstandenen Rechtsaufzeichnungen. Dies ist

verwunderlich, da Gesetzestexte doch eigentlich Formen "pragmatischer" - d.h.

auf Handlungsanweisung zielender - Schriftlichkeit sind und man dementsprechend

annehmen würde, dass in der Mongolei zahlreiche Abschriften vorhanden

waren und benutzt wurden.
Bezeichnend ist zudem, dass erst westliche Wissenschaftler damit begannen,

mongolische Gesetzestexte auch zu drucken. Obwohl die Mongolen mit der
Technik des Blockdrucks durchaus vertraut waren und es in der zweiten Hälfte
des 17. Jahrhunderts zu einer regen Zunahme an Publikationen von Texten
buddhistischen und volksreligiösen Inhalts kam, ist (mit Ausnahme des Mongolischen

Gesetzbuches der Qing-Dynastie) kein zeitgenössischer Druck einer mon-

52 In diesem Sinne auch Chiodo, 2000:2/3.



Schriftlichkeit und mündliche Rechtstradition 145

golischen Gesetzessammlung bekannt. Daran, dass die meisten mongolischen
Blockdrucke während der Qing-Zeit in Peking hergestellt wurden, kann dies

nicht liegen, da man auch in zahlreichen Klöstern in der Mongolei die Technik
des Drückens beherrschte.53

Es gibt keine Hinweise darauf, dass eine der vorliegenden Rechtsaufzeichnungen

zum Zwecke der Konsultierung systematisch verbreitet worden wäre. Es

ist schwer vorstellbar, dass das Rechtsleben der Mongolen im 16.-18. Jahrhundert

wesentlich durch die Existenz einiger weniger Manuskripte geprägt wurde.
Die Gründe für die geringe Anzahl von Abschriften und das Fehlen zeitgenössischer

Drucke dürfen wir jedoch nicht einfach in mangelnder Relevanz oder
fehlendem Interesse sehen. Vom Qalqa Jirum berichtet ZAMCARANO, dass dieses

Gesetzeswerk Anfang des 20. Jahrhunderts unter Androhung der Todesstrafe

geheimgehalten wurde und es verboten war, Abschriften von diesem Werk zu
besitzen.54 Das Qalqa Jirum besass zum damaligen Zeitpunkt jedoch durchaus

noch Geltung - bei der Entscheidung über Rechtssachen, die Leibeigene des

Jebcundamba Qutuytu betrafen, berief man sich bis 1924 auf diese
Gesetzessammlung.55 Die Vorstellung, dass geschriebenes Recht nur einem kleinen,
auserwählten Kreis zugänglich sein sollte, ist aus der mongolischen Geschichte
bereits aus der Zeit des Cinggis Qan (1167-1227) bekannt: Auch wenn es

hinsichtlich der Inhalte und der Form der Jasay des Cinggis Qan verschiedene
Theorien gibt, herrscht doch Einigkeit darüber, dass diese Gesetzessammlung

streng geheimgehalten wurde und nur von Angehörigen der herrscherlichen
Familie und ausdrücklich dazu befugten Beamten eingesehen werden durfte.56

Inwieweit der Grundsatz, dass Rechtsaufzeichnungen geheimgehalten werden

sollten, in der mongolischen Geschichte durchgängig galt, ist jedoch fraglich:
Immerhin gelang es dem Forschungsreisenden PALLAS in der zweiten Hälfte des

18. Jahrhunderts, die Oiratischen Gesetze durch einen Übersetzer ins Deutsche

übertragen zu lassen.57

53 Heissig, 1986:81.

54 Zamcarano u. Turunov, 1923:4.

55 Riasanovsky, 1937:62.

56 Ratchnevsky, 1974:480/481, und de Rachewiltz, 1993:103.
57 Pallas, 1776:1, 194-218. Pallas, 1776:1, 193 räumt jedoch ein, dass es noch ein älteres

Gesetzbuch (Zaatschin Bitschik) gäbe, welches er sich nicht verschaffen konnte. Auch
Golstunskij gelang es ein Jahrhundert später, Einsicht in zwei Manuskripte der Oiratischen
Gesetze zu erhalten, von denen er Abschriften und eine Übersetzung anfertigen liess.



146 Dorothea Heuschert-Laage

c) Zur Bedeutung des geschriebenen Rechts bei der Entscheidungsfindung

PALLAS berichtet von den Westmongolen, dass die Fürsten der Dsungaren und
der Torguten einen "Gerichts-Rath" (Sarga) wählten, der sich aus acht Personen

(Edelleute aus ihrer Gefolgschaft und Geistliche) zusammensetzte. Der Rat tagte
in "einer besonders dazu bestirnten ansehnlichen Hütte", in der auch das

Gesetzbuch - die Oiratischen Gesetze - aufbewahrt wurde.58 Dies erinnert an die
Informationen von KOTVIC, wonach ein vollständiges Exemplar der Oiratischen
Gesetze auf weissen Stein geschrieben im "Hauptquartier der kalmückischen

Qane" aufbewahrt wurde, und zwar in der Jurte, in der sich das Gericht (Zargo)
versammelte.59 Es wäre jedoch vorschnell, hieraus zu schliessen, dass bei den

Westmongolen am Ort, an dem Gericht gehalten wurde, stets auch die Oiratischen

Gesetze in schriftlicher Form vorhanden waren. Nach dem Bericht von
PALLAS versammelten auch alle regierenden Taiji einen Rat, um über ihre
Untertanen Recht zu sprechen. Wir wissen nicht, ob auch ihnen die Gesetze in
schriftlicher Form vorlagen.

Die Tatsache, dass nach den Angaben von KOTVIC bei den Kalmücken der

Gesetzestext in Form einer Inschrift überliefert wurde, verdient besondere
Aufmerksamkeit. Jan ASSMANN weist daraufhin, dass die Inschrift hinsichtlich ihrer

körperlichen Präsenz und Spezifik der mündlichen Kommunikation sehr viel
näher steht als der schriftlichen: Ebenso wie die mündliche Kommunikation hat
die Inschrift als Monument eine situative Verankerung und wirkt in einem zeitlich

und räumlich begrenzten Rahmen. Dies unterscheidet sie von der schriftlichen

Kommunikation, bei der eine leicht transportable Trägermaterie eine situa-

tionsunspezifische, beliebige Rezipierbarkeit ermöglicht.60 Der auf Stein
geschriebene Rechtstext würde demnach mehr für ein mündlich als für ein schriftlich

geprägtes Rechtsleben sprechen.
Anders als für die Oiratischen Gesetze haben wir hinsichtlich der Gesetze

des Altan Qan und der Rechtsaufzeichnungen von Xarbuxyn Baigas keine
Hinweise darauf, dass sie bei Gerichtssitzungen materiell präsent waren oder sogar
zitiert wurden. Auch die Wirkungsgeschichte des Qalqa Jirum liegt bis ins 18.

Jahrhundert im dunkeln.61 Zudem kann festgehalten werden, dass sich in keiner

58 Pallas, 1776:1, 188/189.

59 Kotvic, 1919:795/796.

60 Assmann, 1991:86-88.
61 In späterer Zeit bildet dieses Werk insofern eine Ausnahme, als sich die Administration der

Sabi, für die das Qalqa Jirum bis ins 20. Jahrhundert als Grundlage dienen sollte, anhand



Schriftlichkeit und mündliche Rechtstradition 147

der behandelten Rechtsaufzeichnungen Vorgaben darüber finden, von wem und

wie das geschriebene Recht konsultiert werden sollte. Da keine Quellen darüber

vorliegen, wie im 17. und 18. Jahrhundert vorgegangen wurde, wenn es zu
Streitigkeiten innerhalb einer Rechtsgemeinschaft kam, wissen wir nicht, welche

Angelegenheiten die Beteiligten unter sich regelten und wann von obrigkeitlicher
Seite - z.B. durch den Stammesfürsten - eingegriffen wurde. Den
Rechtsaufzeichnungen sind jedoch Hinweise darauf zu entnehmen, dass das Gericht bei
der Entscheidungsfindung keine tragende Rolle übernehmen musste, sondern

viele Konflikte direkt unter den Beteiligten beigelegt wurden. Auch wird deutlich,

dass Urteile über Rechtsstreitigkeiten nicht durch die Anwendung einer
festen (in geschriebener Form vorliegenden) Regel gefällt werden müssten: Bei
der Untersuchung der Texte unter dem Gesichtspunkt, auf welcher Grundlage

Entscheidungen über Rechtskonflikte vorgenommen werden sollten, fällt die

Bedeutung informeller Mechanismen wie dem des Eides auf. Der gerichtliche Eid

(siqaya) war ein Mittel, um Fälle zu entscheiden, in denen Aussage gegen Aussage

stand. Er wird in allen mongolischen Rechtsaufzeichnungen der Zeit - mit
Ausnahme der Gesetze des Altan Qan - erwähnt.62 Das Besondere am gerichtlichen

Eid war, dass er weder vom Kläger noch vom Beklagten abgelegt wurde,
sondern von einer dritten Person, einem Eideshelfer. Als Eideshelfer fungierten
stets Mitglieder der Rechtsgemeinschaft des Beklagten, z.B. ältere Verwandte

väterlicherseits, Nachbarn oder Amtsträger. Ihnen wurde die Möglichkeit gegeben,

die Aussage des Beklagten eidlich zu bekräftigen und so seine Entlastung
zu bewirken. Durch die mit dem Eid verbundenen symbolischen Handlungen,
denen magische Wirkung zugeschrieben wurde, bedeutete der Eid aber eine

Selbstverfluchung des Eidleistenden für den Fall, dass der Beklagte doch nicht

unschuldig war.63 So sollte sichergestellt werden, dass der Eid nicht leichtfertig
geleistet wurde.

Der Ausgang der Rechtsstreitigkeit hing somit von der Entscheidung der

Person ab, die für den Eid ausgewählt worden war: War sie bereit, sich der
Zeremonie zu unterziehen, galt der Beklagte als unschuldig, anderenfalls wurde dem

Kläger Recht gegeben. Die Entscheidung über die materielle Berechtigung einer

Klage lag also keineswegs bei einem Gericht, sondern bei der jeweiligen Rechts-

von Aktenmaterial nachvollziehen lässt. Untersuchungen hierzu von NacagdorÈ, 1956 u.

Zalan-Aaéav, 1958:108 f.

62 Heuschert, 1996.

63 Mit der Überzeugung, ein Meineidiger würde (auch ohne gezieltes menschliches Eingreifen)

magisch-religiös schweren Schaden auf sich ziehen, ging das Instrument des Eides in das

Ordal über. Hierzu Oesterdiekhoff, 2002:178.



148 Dorothea Heuschert-Laage

gemeinschaft, die ihre Position zum Beklagten definieren und - im Falle eines

falsch geleisteten Eides - dafür geradestehen musste.64 Wenn ein Gericht
eingeschaltet wurde, so beschränkte es sich darauf, die Rolle des Eideshelfers
zuzuweisen; an der Urteilsfindung war es nicht beteiligt. Die Tatsache, dass auf den

siqaya-Eid in allen erhaltenen Rechtsaufzeichnungen verwiesen wird, legt nahe,
dass es sich um ein gängiges Mittel der Konfliktlösung handelte und schwierige
Rechtsfälle häufig nicht durch ein Gericht entschieden wurden.

In Hinblick auf unsere Frage nach der Bedeutung des geschriebenen Rechts
lässt sich hieraus folgern, dass Rechtsfälle vielfach nicht durch die Anwendung
einer geschriebenen oder ungeschriebenen Regel entschieden wurden.
Bewältigungsmittel des Rechtsstreits war nicht der interpretierbare Text eines Geltung
beanspruchenden Schriftrechts, der Ausgang des Konfliktes wurde vielmehr durch
die Willensbildung der streitenden Parteien bestimmt.65

d) Zur Verbindlichkeit des schriftlich fixierten Rechts

Das Recht, das bei den Zusammenkünften der Fürsten und hohen Geistlichen

aufgezeichnet wurde, gründete sich im aktuellen Konsens aller Beteiligten
darüber, was als richtig gelten sollte. Über die Frage, inwieweit bei den Zusammenkünften

neues Recht geschaffen bzw. bestehende Rechtsgewohnheiten bekräftigt
wurden, können wir nur Vermutungen anstellen. Es ist jedoch im Auge zu
behalten, dass geschriebenes Recht in jedem Fall "neu" ist, da mündlich tradiertes
Recht durch den Vorgang des Niederschreibens stets seinen Charakter ändert.

Nicht schriftlich fixiertes Recht unterliegt einem permanenten - häufig
unbewussten - Wandel, da die Mitglieder einer Rechtsgemeinschaft die bestehenden

Regeln von Fall zu Fall neu interpretieren. Es lebt dadurch, dass es praktiziert
wird und seine Überlieferung sich den jeweiligen Erfordernissen des Rechtslebens

anpasst.66 Während mündlich tradiertes Recht an den Sprechenden und die
Situation gebunden ist, wird der Aussagewert durch die Schriftform stärker

fixiert, auch das Unzeitgemässe bleibt gegenwärtig. Die sozialen, ökonomischen,

politischen und mentalen Gegebenheiten einer jeden Gemeinschaft sind
jedoch ständigen Veränderungen unterworfen. Mündlich tradierte
Rechtsgewohnheiten können diesem Wandel Rechnung tragen, indem den Umständen

64 Allgemein zur Bedeutung des Eides durch Eideshelfer s. Schott, 1988:89-92.
65 Zur Frage, was in schriftlosen Gemeinschaften den Bezugspunkt bei der Bewältigung von

Rechtskonflikten bildete s. Weitzel, 1994:618.
66 Zur Tradierung mündlichen Wissens Assmann u. Assmann, 1983:277.



Schriftlichkeit und mündliche Rechtstradition 149

nicht mehr entsprechende Regeln aus dem sich ständig aktualisierenden
kollektiven Gedächtnis ausgeschieden werden.67 Während "Gewohnheitsrecht" in
diesem Sinne dynamisch ist, werden durch die Schriftform Regeln verstetigt und
dauerhaft gemacht. Der flexiblen Praxis der Rechtsgewohnheit entzogen, können
die vorliegenden Rechtsaufzeichnungen deshalb nicht als Ausdruck reinen
Gewohnheitsrechts verstanden werden. Die Viehstrafen z.B., die in den Texten in

Häuptern von fünf oder neun Stück Vieh berechnet werden, bedeuteten je nach

Wandel der wirtschaftlichen Lage unterschiedlich harte Sanktionen. Was zum
einen Zeitpunkt eine angemessene Strafe darstellte, konnte zu anderer Zeit eine

unangemessene Härte bedeuten und umgekehrt. Die Fünfer- bzw. Neunerstrafe
stellte dementsprechend nur einen Richtwert und keine feste Grösse dar. Dies ist
auch daraus zu ersehen, dass sich diese Sanktionen in den einzelnen Rechtstexten

unterschiedlich zusammensetzen und über die Abgabe von Vieh hinaus auch

Ersatzleistungen beinhalten konnten.68 Auch wenn es nach dem Verständnis der
Urheber der Gesetze bestehende Rechtsgewohnheiten waren, die nun auch für
die Nachwelt festgeschrieben wurden, können uns die Gesetze doch nur punktuell

Einblick in die Rechtsvorstellungen einer bestimmten Personengruppe zu
einem bestimmten Zeitpunkt geben.

Die vorliegenden Rechtsaufzeichnungen entstanden in einer Zeit, deren

Rechtsleben sich - wie in der Einleitung festgestellt - vorwiegend im Medium
der Mündlichkeit vollzog. Es stellt sich daher die Frage, auf welcher Grundlage
nach der schriftlichen Niederlegung der Gesetze Entscheidungen gefallt wurden:
War die fortdauernde, jedoch ständigen Veränderungen unterworfene Gewohnheit

oder der Schrifttext massgeblich? Welche Konsequenzen hatte es, wenn die
Gesetze nach dem Willen ihrer Urheber nunmehr Geltung hatten bzw., inwieweit

besassen sie Verpflichtungscharakter? Marita BLATTMANN weist in ihrer
Arbeit "Über die 'Materialität' von Rechtstexten" daraufhin, dass, je höher der

Verpflichtungscharakter einer Rechtsaufzeichnung war, sie umso häufiger aktualisiert

werden musste. Rechtstexte, die verbindlich waren und häufig konsultiert
wurden, müssten regelmässig redigiert und kommentiert werden, um einer
veränderten Rechtswirklichkeit gerecht zu werden.69 Rechtsaufzeichnungen, die nur
materielle Manifestationen wichtiger oder gerade aktuell erscheinender

Bestimmungen eines konkreten Zeitpunktes waren, aber keinen Anspruch erhoben, mit-

67 Weitzel, 1994:611.

68 Zu den Ersatzleistungen auch Weiers, 1979:149.
69 Blattmann, 1994:338.



15 0 Dorothea Heuschert-Laage

wachsende und verbindliche Gesetzeswerke zu sein, wurden hingegen viel seltener

aktualisiert.
Die mongolischen Rechtsaufzeichnungen bestehen - wie oben dargestellt -

aus einem umfangreichen Gesetz, an das in der Folgezeit weitere Gesetze angefügt

wurden, wobei jedes Gesetz eine unterschiedliche Anzahl Regelungen
umfasst. Was die Bestandteile des Protokolls anbelangt, unterscheiden die

Folgegesetze sich nicht vom Ausgangsgesetz. Man kann sie daher durchaus als

eigenständig begreifen. Auffallend ist, dass kein bestehendes Gesetz überarbeitet oder

expressis verbis für ungültig erklärt wurde. Auch wenn durch Folgegesetze
einzelne Sachverhalte neu geregelt wurden, haben wir in keinem der Rechtstexte

einen Hinweis darauf, dass einzelne Bestimmungen als Ergänzung oder Korrektur

eines bestehenden Gesetzes entstanden waren.70 Es bleibt unklar, in welchem
Verhältnis - was die Relevanz anbelangt - die einzelnen Gesetze zueinander
stehen. Zumindest unter formalen Gesichtspunkten besassen alle in gleicher
Weise Geltung.

Wenn man sich vergegenwärtigt, wie lang der Zeitraum war, in dem z.B.
die Oiratischen Gesetze und das Qalqa Jirum als geltendes Recht verstanden

wurden, ist es sehr verwunderlich, dass keine Bestimmung geändert oder
annulliert wurde. Mit den sozialen, wirtschaftlichen und politischen Umbrüchen,
die die Mongolen zwischen dem 17. und 19. Jahrhundert erlebten, müssen auch

Teile der Gesetze obsolet geworden sein. Obwohl man sich weiter auf ihre Autorität

berief, wurden ab einem gewissen Zeitpunkt keine neuen Gesetze mehr

angefügt: Das Qalqa Jirum, das bis 1924 für die Sabi Geltung haben sollte, wurde
1770 zum letzten Mal ergänzt. Ähnliches gilt für die Oiratischen Gesetze: Als
PALLAS sich bei den Kalmücken aufhielt und eine Übersetzung des - nach
seinen Worten - geltenden Rechts anfertigen liess, lag die Niederschrift des Mon-
golisch-Oiratischen Gesetzes bereits fast 150 Jahre, die der Zusätze des Galdan

Qan ca. 100 Jahre zurück. Es stellt sich daher die Frage, wie der Begriff der

"Geltung" zu verstehen ist. Eine Erklärung kann darin gesehen werden, dass es

nach mongolischem Verständnis unterschiedliche Grade von Verbindlichkeit
einer Regel gab. Die Gesetze hätten in diesem Sinne eine hohe gesellschaftliche
Relevanz, aber nicht unbedingt zwingenden Charakter besessen.71 Die Tatsache,

70 In den bei Xarbuxyn Baigas gefundenen Rechtstexten setzen z.B. zwei Gesetze (eines aus

dem späten 16. Jahrhundert und das andere von 1620) ein unterschiedliches Strafmass für

Flüchtlinge fest. Es wird nicht ersichtlich, welches der beiden Gesetze Vorrang vor dem

anderen besass, s. Perlée, 1974:16 u. 70 bzw. Weiers, 1979:152.

71 Auch mit Blick auf das europäische Mittelalter wurde die Beobachtung gemacht, dass eine

Rechtsordnung Regeln intensiven und weniger intensiven Sollens umfassen kann, s. den



Schriftlichkeit und mündliche Rechtstradition 151

dass wir nicht davon ausgehen können, dass die schriftlich vorliegenden Gesetze

effektiv wurden, steht daher nicht im Widerspruch zu den Berichten, wonach sie

im Bewusstsein der Rechtsgemeinschaft "galten". Ihre Geltung musste in der

Praxis nicht bedeuten, dass sie vor Gericht zitiert und angewandt wurden.

Die Aufzeichnung von Recht als politisches Ereignis

Verschriftlichung im Sinne einer "pragmatischen Schriftlichkeit" ermöglicht
neue Handlungsstrategien und effizientere Formen der Organisation.72 Mit Blick
auf die mongolischen Rechtsaufzeichnungen ist jedoch fraglich, ob hinter ihrer
schriftlichen Niederlegung der Wille zu einer Standardisierung und effizienteren

Handhabung von Rechtspraktiken stand. Die gesellschaftliche Relevanz der
Gesetze scheint m. E. vielmehr in der Übereinkunft und dem Zusammenwirken der

politischen Kräfte zu liegen, die an ihrer Entstehung beteiligt waren.
Keine der behandelten Gesetzessammlungen wurde von einem Herrscher in

einem autoritativen Akt erlassen;73 vielmehr verdanken sie ihre Entstehung dem

Willen einer Gemeinschaft. Die Begriffe, die gebraucht werden, um den

Vorgang der Gesetzgebung zu umschreiben, lassen darauf schliessen, dass die Urheber

der Gesetze sich über ihren Inhalt abgestimmt hatten und der Aufzeichnung
der Bestimmungen Beratungen vorangegangen waren. So wird - neben neutralen

Begriffen wie cayajala-/ cayajila- (ein Gesetz machen), toytaya- (festsetzen)
und bici- (schreiben) - die Erstellung der Gesetze häufig mit dem Terminus

cayaja kelelce- (ein Gesetz vereinbaren)74 umschrieben. An anderer Stelle finden
sich Ausdrücke wie cayaja nigde- (über ein Gesetz einig werden)75 und barildu-
(übereinstimmen)76. Bei den von Altan Qan und anderen mongolischen Fürsten

Diskussionsbericht in Willoweit, 2000:328.
72 Keller, 1996:18/19.

73 Die Zusätze des Galdan Qan von 1678 zum Mongolisch-Oiratischen Gesetz von 1640 bilden
eine Ausnahme, da aus ihnen nicht hervorgeht, dass sie in Absprache mit anderen Fürsten

entstanden sind.

74 Z. B. Pérléé, 1974:38 u. 46 sowie Dorunatib, 1989:19, 239, 256, 266, 303, 328.

75 PÉRLÉÈ, 1974:42.

76 Perlée, 1974:52. Dieser Begriff wird auch im Erdeni tunumal neretü sudur im Zusammen¬

hang mit der chinesisch-mongolischen Übereinkunft von 1571 verwandt, von der es heisst,
dass "die Fürsten der drei Tümen, an erster Stelle der unvergleichliche Altan qayan, die

Gesetze festlegend (cayafilafu), über die Herrschaft der Chinesen und Mongolen beratend (ke-



152 Dorothea Heuschert-Laage

1571 mit den Chinesen ausgehandelten Gesetzen, die nicht in mongolischer
Sprache vorliegen, lautet der entsprechende chinesische Begriff jiangding
(besprechen und festsetzen).

Die Gruppe der Urheber setzte sich bei jeder Zusammenkunft in neuer Weise

zusammen. PÈRLÉÈ weist im Rahmen seiner Untersuchung der
Rechtsaufzeichnungen von Xarbuxyn Baigas darauf hin, dass die vier Gesetze, die im
Laufe des hölzernen Tigerjahres 1614 entstanden sind, alle auf anders

zusammengesetzte Gruppen von Urhebern zurückgehen.77 Auch im Falle der Oiratischen

Gesetze und des Qalqa Jirum ist zu konstatieren, dass an der Erstellung
der Folgegesetze keineswegs die Teilnehmer der ersten gesetzgebenden Sitzung
oder ihre Vertreter teilnehmen müssten. PÉRLÉÉ geht davon aus, dass

Zusammenkünfte, bei denen die Fürsten gemeinsam über in ihrem Bereich vorgefallene
Straftaten richteten, die Anlässe bildeten, bei denen es zur Aufzeichnung von
Gesetzen kam. Dass Entscheidungen über Strafangelegenheiten von mehreren
Personen im Konsens getroffen wurden, scheint nichts Ungewöhnliches gewesen
zu sein. Bereits XlAO Daheng berichtet, dass über Taiji, die eine Straftat begangen

hatten, von den anderen Taiji gemeinschaftlich Recht gesprochen wurde,78

und in der Qing-Zeit dienten die regelmässig stattfindenden Versammlungen
(ciyulyan) stets auch dazu, über anstehende rechtliche Fragen zu entscheiden.

Auch wenn die vorliegenden Rechtsaufzeichnungen keine direkten Hinweise
darauf enthalten, dass Entscheidungen über konkrete Fälle den Anlass ihrer
schriftlichen Niederlegung darstellten, kann dies doch als wahrscheinlich gelten.

Neben der rechtlichen Komponente muss die Zusammenkunft der Potentaten

und die Einigung auf eine von allen anerkannte Ordnung stets auch als politisches

Ereignis begriffen werden. Hinter den Treffen stand der Wunsch aller

Beteiligten, Konflikte friedlich zu lösen und ein geordnetes Zusammenleben der

betreffenden Rechtsgemeinschaft bzw. der Rechtsgemeinschaften zu gewährleisten.

Indem sie an der Niederlegung der Gesetze mitwirkten, gaben die Fürsten
ihrer Bereitschaft Ausdruck, von Fehden und gewaltsamen Mitteln der Selbsthilfe

abzusehen und den Frieden in ihrer Region zu wahren. Die Aufzeichnung
von Recht diente in diesem Sinne der Sicherung des Landfriedens. Im Falle der

Gesetze des Altan Qan von 1571 und des Mongolisch-Oiratischen Gesetzes von
1640 wird dies besonders deutlich, da beide im Rahmen eines Bündnisschlusses

leldüjü), sich geeinigt hatten (für baralduyad lies barilduyad)". Übersetzung von Kollmar-
Paulenz, 2001:265, Vers 124.

77 Perlée, 1974:134.

78 Serruys, 1945:134.



Schriftlichkeit und mündliche Rechtstradition 15 3

niedergelegt worden waren. Die Frage, inwiefern der Inhalt der Gesetze

Ausdruck bzw. Kern der Bündnisbeziehungen war, muss für jedes Gesetz gesondert
untersucht werden. In diesem Zusammenhang wäre auch zu klären, inwiefern

man hinsichtlich der Rechtsaufzeichnungen von Xarbuxyn Baigas und des Qalqa

Jirum, deren Urheber sich (in wechselnder Zusammensetzung) über einen

Zeitraum von mehreren Jahrzehnten getroffen hatten, von einer grösseren Nähe der

Beteiligten und einem engeren Zusammenschluss sprechen kann als im Falle der

anderen Aufzeichnungen. Eine Analyse der jeweiligen politischen Konstellation,
die zur Aufzeichnung von Recht führte, kann und soll an dieser Stelle jedoch
nicht geleistet werden.

Recht im Spannungsfeld von Mündlichkeit und Schriftlichkeit

Mit der Eingliederung der mongolischen Völkerschaften ins Qing-Reich sollte

die Qualität des schriftlich fixierten Rechts eine grundlegende Veränderung
erfahren. Erstmals in der mongolischen Geschichte wurde unter der Qing-Regie-

rung mit dem Druck von Gesetzessammlungen die Voraussetzung für eine
höhere Effektivität von Gesetzen geschaffen. Der erste Druck einer Sammlung von
Gesetzen, die durch die Qing-Regierung für die Mongolen erlassen worden

waren, lässt sich auf die letzten Jahre des 17. Jahrhunderts datieren, wobei die

frühesten in dieser Kompilation enthaltenen Gesetze aus den 1630er Jahren

stammen. Dieses Werk wurde in der Folgezeit mehrfach überarbeitet und in drei

Sprachen (mongolisch, chinesisch und mandschurisch) abgefasst. Gleichzeitig
begannen die Qing, in den mongolischen Gebieten eine Verwaltung aufzubauen,

die die Durchsetzung der von der Zentralregierung in Peking erlassenen Gesetze

gewährleisten konnte. So wurden Vorschriften dahingehend erlassen, dass

streitende Parteien sich an ihre regierenden Fürsten (jasay-un noyad) - und nicht an

jemand anders - zu wenden hatten. In einem weiteren Schritt wurden in den

1670er Jahren die Befugnisse der regierenden Fürsten eingeschränkt: Sie durften

nicht länger nach eigenem Ermessen über ihre Leute entscheiden, sondern

müssten sich in wichtigen Angelegenheiten mit den benachbarten regierenden
Fürsten absprechen.80 Mit der zunehmenden Bedeutung des Lifanyuan (Amt zur

79 Zu Aufbau, Inhalt und Datierung dieser Gesetzessammlung s. Heuschert, 1998:46-67.

80 Heuschert, 1998:160/161 u. 172/173.



154 Dorothea Heuschert-Laage

Verwaltung der Aussengebiete) und der Bildung grösserer Verwaltungseinheiten
(Ligen) sollte in der zweiten Hälfte der Qing-Zeit die Jurisdiktionsgewalt der

regierenden Fürsten noch weiter eingeschränkt werden.81 Aus dem 17. und 18.

Jahrhundert gibt es bereits Hinweise darauf, dass die Qing die mit der Gerichtsbarkeit

betrauten Amtsträger über Gesetzesänderungen informierten und sie mit
Gesetzbüchern ausstatteten, die als Grundlage der Rechtsprechung dienen sollten.

Die Bemühungen der Qing waren erfolgreich. Ab dem späten 18. Jahrhundert

lässt sich anhand von Aktenmaterial belegen, dass die Strafgesetze der

Qing-Regierung in den mongolischen Gebieten effektiv wurden und die
Rechtsprechung - im Grossen und Ganzen - einheitlich auf der Grundlage in Peking
erstellter Gesetze erfolgte.82

Die Mechanismen, durch die Streitigkeiten auf lokaler Ebene im Konsens

bzw. durch mündliche Vermittlung beigelegt werden konnten, waren jedoch
weiterhin in Kraft, und es ist nicht davon auszugehen, dass alle Fälle vor ein

Qing-Gericht gelangten und auf der Grundlage geschriebener Gesetze entschieden

wurden. Über die Fälle, die nicht den offiziellen Verwaltungsweg nahmen,

liegen im allgemeinen keine Quellen vor. Von besonderem historischen Interesse

ist daher ein Fall, der nur in die Kanäle der Qing-Gerichtsbarkeit geriet,
weil sich nicht alle Beteiligten an die Regeln der informellen Konfliktlösung
hielten. So berichtet eine Akte aus dem Jahr 178183 über einen Rechtsstreit, der

durch einen Eid bereits entschieden worden war; zwischen dem Kläger und der

Person, die durch den Eid entlastet worden war, entzündete sich im Anschluss an

den Eid jedoch ein Streit darüber, wer dem Gesandten (elei), der die Richtigkeit
des Eides überwacht hatte, als Entlohnung ein Pferd zu geben habe. Es ging also

um die mit der Eidesleistung verbundenen Formalitäten. Der regierende Fürst

befragte mehrere Personen aus seinem Jurisdiktionsbereich nach den mit der

Eidesleistung verbundenen Gepflogenheiten und entschied gemeinsam mit anderen

Amtsträgern, dass es der Kläger sei, der dem Gesandten ein Pferd zu geben
habe. Die Tatsache, dass sich der Kläger bis dahin geweigert hatte, dem
Gesandten ein Pferd zu geben, sollte aber nicht anhand von Qing-Recht geahndet
werden, da dieses zu strenge Strafen vorsah. Die Angelegenheit sollte vielmehr
"still und heimlich" (nam semeer) beigelegt werden. D ass der Fall überhaupt
aktenkundig wurde und somit heute nachvollzogen werden kann, liegt daran,

81 Hierzu auch Bawden, 1968:92 u. 140/141.
82 Hierzu die Arbeiten von Bawden, 1969a u. 1969b sowie Sagaster, 1967.

83 Wiedergabe des Textes in kyrillischer Schrift bei SarxÜÜ, 1975:183-185. Zu dem Fall auch

Heuschert, 1996.



Schriftlichkeit und mündliche Rechtstradition 15 5

dass der Kläger auf die Entscheidung des regierenden Fürsten hin noch immer
nicht Ruhe gab, sondern sich an den Führer der nächsthöheren Verwaltungseinheit,

der Liga, wandte, um Beschwerde einzulegen. Zu dieser Beschwerde wurde
eine Akte angelegt, zu deren Vorgeschichte der Eid und somit der Versuch
gehört, den Fall auf informellem Wege beizulegen.

Dieser Fall ist interessant, da er zeigt, dass auch nach fast einhundertjähriger

Herrschaft der Qing über die Qalqa-Mongolei keineswegs alle Fälle vor ein

offizielles Gericht kamen und auf der Grundlage von Qing-Recht entschieden

wurden. Rechtsstreitigkeiten konnten - ohne dass ein schriftlich fixiertes Recht

konsultiert wurde - auch weiterhin mit inoffiziellen Mechanismen der Konfliktlösung

beigelegt werden, wobei durchaus auch Inhaber von Ämtern der Qing-
Verwaltung vermittelnd eingriffen. Um in Erfahrung zu bringen, wer dem
Gesandten ein Pferd schuldig war, befragte der regierende Fürst ältere Leute. Hieraus

können wir schliessen, dass auch im 18. Jahrhundert, als das schriftliche
Qing-Recht bereits effektiv geworden war, Rechtsgewohnheiten weiterhin
mündlich tradiert wurden.84

Es ist daher sinnvoll, von einem fortschreitenden Prozess der Literarisierung

und nicht von einer vollständigen Abkehr von einer schriftlosen Rechtskultur

auszugehen.85 Am Anfang dieser Entwicklung standen Rechtstexte, die in
erster Linie als Ausdruck der Einmütigkeit und des Bekenntnisses zum Frieden

zu verstehen sind. Die an der Gesetzgebung Beteiligten bedienten sich der

schriftlichen Form, um ihren Willen, Rechtsstreitigkeiten einvernehmlich zu

lösen, für die Nachwelt festzuhalten. Die dauerhafte Erinnerung an die
Zusammenkunft wurde durch die schriftliche Fixierung der Namen und Titel aller
Mitwirkenden sowie die genaue chronologische und topographische Zuordnung
gewährleistet. Auch wenn wir nicht wissen, inwieweit die in den Gesetzen
enthaltenen Regelungen zur Anwendung kamen, lässt sich doch festhalten, dass

sich die an der Aufzeichnung von Recht beteiligten Fürsten in ein Gemeinwesen
einbanden. Durch die schriftliche Fixierung, wer, wann und wo seine Bereitschaft

erklärt hatte, im Falle eines Konfliktes eine gütliche Einigung anzustreben,

wurde eine Verfestigung der kollektiven Identität erreicht.86

84 Es ist daher problematisch, von einem "Übergang" von Mündlichkeit zu Schriftlichkeit zu

sprechen. Dies betont auch Cummings, 2003:535, der die Lebendigkeit mündlich tradierter

Geschichte neben schriftlich fixierter hervorhebt.
85 Zu ähnlichen Entwicklungen in Europa s. Schulze, 1992:14.

86 Zu dieser Funktion der Schrift bei der Herausbildung von Gemeinwesen, s. Assmann,
2002:230 f.



156 Dorothea Heuschert-Laage

Berührungspunkte zwischen Mündlichkeit und Schriftlichkeit ergaben sich
zudem daraus, dass schriftlich fixiertes Recht auch mündlich verlesen wurde.
Von den Gesetzen, die der Nachfolger des Altan Qan und andere mongolische
Fürsten 1587 mit dem chinesischen Ming-Reich vereinbart hatten, heisst es:

"The chieftains of all the tribes jointly promulgated one by one (all the articles

of) the foregoing agreements and laws".87 Anschliessend beschworen die

mongolischen Fürsten gemeinsam mit den chinesischen Beamten, dass sie sich an die

Vereinbarungen halten wollten. Auch in der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts

wurden die Bestimmungen der Qing-Regierung den mongolischen Fürsten durch
einen Gesandten des Kaiserhofes laut verlesen.88 Es wäre zu einfach, hierin ein
blosses Zugeständnis an diejenigen zu sehen, die des Lesens und Schreibens

nicht kundig waren. Möglicherweise wurden die Gesetze rechtskräftig nicht
durch die schriftliche Fixierung, sondern durch das mündliche Verlesen bzw. -
im Falle der mongolisch-chinesischen Gesetze aus dem späten 16. Jahrhundert -
durch den gemeinsam geschworenen Eid.

Im Rahmen dieses Aufsatzes soll deutlich geworden sein, dass die Frage
nach der Rechtskraft bzw. Geltung der Gesetze nicht gleichzusetzen ist mit der

nach ihrer Effektivität. Wie oben gezeigt wurde, ergibt die Untersuchung der

Rechtsaufzeichnungen in Hinblick auf ihren möglichen Gebrauch keine sicheren

Hinweise darauf, dass der geschriebene Text vor Gericht zitiert wurde. Weder
die Gliederung der Rechtsaufzeichnungen noch ihre Überlieferungssituation
deuten auf ihre Bestimmung zur praktischen Anwendung vor Gericht hin. Von
Gebrauchstexten würde man zudem regelmässige Aktualisierungen und konkrete

Anweisungen für ihre Anwendung erwarten. Diese Befunde lassen darauf

schliessen, dass die mongolischen Rechtsaufzeichnungen im 16.-18. Jahrhundert

zwar Geltung besassen, aber keinen zwingenden Charakter hatten und nicht im

Widerspruch zu mündlich tradierten Rechtspraktiken standen. Schriftlichkeit
löste Mündlichkeit keineswegs ab, sondern diese Mittel der Kommunikation
existierten nebeneinander. Die Entwicklung, in der bestehende Gedächtnisüberlieferungen

durch Schrift überlagert wurden, vollzog sich kontinuierlich und mit
schleichenden Übergängen.

87 Übersetzung von Serruys, 1960:39/40.

88 Im ersten Artikel des Mongolischen Gesetzbuches aus der Kangxi-Zeit wird ausführlich

beschrieben, unter welchen Zeremonien kaiserliche Schreiben verlesen werden sollten, s.

Heuschert, 1998:185-189.



Schriftlichkeit und mündliche Rechtstradition 15 7

Bibliographie

Alinge, Curt
1934 Mongolische Gesetze. Darstellung des geschriebenen mongolischen

Rechts (Privatrecht, Strafrecht und Prozeß). Leipzig. (Leipziger
rechtswissenschaftliche Studien; 87).

ASSMANN, Aleida und Jan

1983 Schrift und Gedächtnis. In: Assmann/Hardmeier, 1983:265-284.

ASSMANN, Aleida und Jan / HARDMEIER, Christof (Hg.)
1983 Schrift und Gedächtnis. Beiträge zur Archäologie der literarischen

Kommunikation. München.

Assmann, Jan

1991 Stein und Zeit. Mensch und Gesellschaft im alten Ägypten. München.
2002 Das kulturelle Gedächtnis. Schrift, Erinnerung undpolitische Identität

in frühen Hochkulturen. 4. Aufl. - München.
BAJARXUU, Gombodorzijn
1997 Mongolyn négdsén törijn bolon daraa üejin xuul' caaz, zanslyn xèm

xèmzêèg xar'cuulan sudalsan n ' (xiii-xviii zuun). Ulaanbaatar.

BAWDEN, Charles R.

1968 The Modern History of Mongolia. London. (Asia-Africa Series of
Modern Histories).

1969a A Case of Murder in Eighteenth Century Mongolia. Bulletin ofthe
School ofOriental and African Studies 32,1:71-90.

1969b A Juridical Document from Nineteenth-Century Mongolia. Zentral¬

asiatische Studien 3:230-256.

BIRA, S.

1977 A Sixteenth Century Mongol Code (Translated by Rashidonduk/Veit).
Zentralasiatische Studien 11:7-34.

Blattmann, Marita
1994 Über die 'Materialität' von Rechtstexten. Frühmittelalterliche Studien

28: 333-354.

CÉRËL, B.
1997 Dörvön Ojrad ba Ojradyn xolboond bagtax ündesten jastnuudyn ugsaa

tüüxijn zarim asuudal. D. Gongor (Hg.). Uvs-Ulaanbaatar.

Chiodo, Elisabetta
2000 The Mongolian Manuscripts on Birch Bark from Xarbuxyn Balgas in

the Collection ofthe Mongolian Academy ofSciences, Part 1. Wiesbaden.

(Asiatische Forschungen; 137).



15 8 Dorothea Heuschert-Laage

Cummings, William
2003 Rethinking the Imbrication of Orality and Literacy: Historical Dis¬

course in Early Modern Makassar. Journal ofAsian Studies 62,2:531-
551.

DlESTELKAMP, Bernhard
1983 Einige Beobachtungen zur Geschichte des Gesetzes in vorkonstitutio¬

neller Zeit. Zeitschrift für Historische Forschung 10:385-420.

DlLCHER, Gerhard
1992 Oralität, Verschriftlichung und Wandlungen der Normstruktur in den

Stadtrechten des 12. und 13. Jahrhunderts. In: KELLER/GRUBMÜLLER/

Staubach, 1992:9-19.

DlLCHER, Gerhard u.a. (Hg.)
1992 Gewohnheitsrecht und Rechtsgewohnheiten im Mittelalter. Berlin.

(Schriften zur Europäischen Rechts- und Verfassungsgeschichte; 6).

Dorunatib (Hg.)
1989 Qalq-a Jirum. Hohhot.

Dylykov, S. D. (Hg.)
1965 Chalcha Dzirum. Pamjatnik Mongol 'skogo féodal 'nogo prava xviii v.

Moskva.
1981 Ich caaz. (<velikoe ulozenie>). Pamjatnik Mongol'skogo féodal'nogo

prava xvii v. Moskva.

Fried, Pankraz & SlCK, Wolf-Dieter (Hg.).
1988 Die historische Landschaft zwischen Lech und Vogesen. Forschungen

und Fragen zur gesamtalemannischen Geschichte. Augsburg.
(Veröffentlichungen des Alemannischen Instituts Freiburg i.Br.; 59 / Studien

zur Geschichte des Bayerischen Schwabens; 17).

GOLSTUNSKIJ, K. F.

1880 Mongolo-ojratskie zakony 1640 goda, dopolnitel'nye ukazy Galdan-

Chun-Tajdzija i zakony, sostovlennye dlja volzskich Kalmykov pri kal-
myckom Chan Donduk-Dasi. S. Peterburg.

GÜNTHER, Hartmut u.a. (Hg.).
1994 Schrift und Schriftlichkeit. Ein interdisziplinäres Handbuch der inter¬

nationalen Forschung. Band I. Berlin u. New York.
HAZAI, Georg / ZIEME, Peter (Hg.)
1974 Sprache, Geschichte und Kultur der Altaischen Völker. Protokollband

der XII. Tagung der PIAC 1969 in Berlin. Berlin. (Schriften zur
Geschichte und Kultur des Alten Orients; 5).

Heissig, Walther
1954 Zur geistigen Leistung der neubekehrten Mongolen des späten 16. und



Schriftlichkeit und mündliche Rechtstradition 15 9

frühen 17. Jhdts. Ural-altaische Jahrbücher 26:101-116.
1959 Die Familien- und Kirchengeschichtsschreibung der Mongolen. Teil I:

16.-18. Jahrhundert. Wiesbaden. (Asiatische Forschungen; 5).
1976 Die mongolischen Handschriften-Reste aus Olon süme, Innere Mongo¬

lei (16.-17. Jhdt.). Wiesbaden. (Asiatische Forschungen; 46).
1986 Mongolische Literatur. In: WEIERS, 1986a:70-85.

Heuschert, Dorothea
1996 Die Entscheidung über schwierige Rechtsfälle bei den Mongolen des

16.-19. Jhdts. Zum Beweismittel des siqaya(n). Zentralasiat. Studien

26:49-83.
1998 Die Gesetzgebung der Qing für die Mongolen im 17. Jahrhundert an¬

hand des Mongolischen Gesetzbuches aus der Kangxi-Zeit (1662-
1722). Wiesbaden. (Asiatische Forschungen; 134).

KÄMPFE, Hans-Rainer
1983 Das Asarayci neretü-yin teüke des Byamba Erke Daicing alias Samba

Jasay. (Eine mongolische Chronik des 17. Jahrhunderts). Wiesbaden.

(Asiatische Forschungen; 81).

Keller, Hagen
1996 Einführung zum Kolloquium. In: MEIER u.a., 1996:11-20.

Keller, Hagen / Grubmüller, Klaus / Staubach, Nikolaus (Hg.)
1992 Pragmatische Schriftlichkeit im Mittelalter. Erscheinungsformen und

Entwicklungsstufen. München. (Münstersche Mittelalter-Schriften; 65).
KELLER, Hagen & WORSTBROCK, Franz-Josef
1988 Träger, Felder, Formen pragmatischer Schriftlichkeit im Mittelalter.

Der neue Sonderforschungsbereich 231 an der Westfälischen
Wilhelms-Universität Münster. Frühmittelalterliche Studien 22:388-409.

Kollmar-Paulenz, Karénina
2001 Erdeni tunumal neretü sudur. Die Biographie des Altan qayan der

Tümed-Mongolen. Ein Beitrag zur Geschichte der religionspolitischen
Beziehungen zwischen der Mongolei und Tibet im ausgehenden 16.

Jahrhundert. Wiesbaden. (Asiatische Forschungen; 142).
2002 Durch die Kraft des ewigen blauen Himmels: Zur Konstruktion religiö¬

ser Identität bei den Mongolen (13.- frühes 17. Jahrhundert). Asiatische
Studien/Etudes Asiatiques LVI,4:857-877.

KOTVIC, V. L.
1919 Russkie archivnye dokumenty po snosenijam s ojratami v xvii i xiii w.

Izvestija Rossijskoj Akademii Nauk, VI, 13.2:791-822.

Meier, Christel u.a. (Hg.).
1996 Der Codex im Gebrauch. (Akten des Internationalen Kolloquiums, IL-



160 Dorothea Heuschert-Laage

13. Juni 1992). München. (Münstersche Mittelalter-Schriften; 70).

Nacagdorz, Sagdarzavyn
1956 Ulaan Khacarto: opisaniepamjatnika. Ulaan Xacart. Ulaanbaator.

NASUNBALJUR, C. (Hg.)
1962 Qalq-a jirum. Monumenta Historica Instituti Historiae Academiae

Scientiarum Reipublicae Populi Mongolici 2,2. Ulaanbaatar.

OESTERDIEKHOFF, Georg W.
2002 Das archaische Prozess- und Beweisrecht und die "immanente Gerech¬

tigkeit". Erklärung von Struktur, Entwicklung und Untergang ordalför-

miger Konfliktregelungen. Zeitschrift der Savigny-Stiftung für
Rechtsgeschichte, Germ. Abt. 119:175-192.

PALLAS, Peter Simon
1776 Sammlungen historischer Nachrichten über die mongolischen Völker¬

schaften. 2 Bde. St. Petersburg. (Nachdruck Graz 1980).
PÉRLÉÉ, Xödöögijn (Hg.)
1974 Xalxyn sinè oldson caaz-èrxèmzijn dursgalt bicig. Monumenta Histo¬

rica Instituti Historiae Academiae Scientiarum Reipublicae Populi
Mongolici 6,1. Ulaanbaatar 1973:4-139, ed. sub: Mongol ba töv azijn
ornuudyn sojolyn tüüxend xolbogdox xojor xovor survalz bicig. Ulaanbaatar.

Puckovskij, L. S.

1957 Mongol 'skie, buryat-mongol 'skie i ojratskìe rukopisi i ksilografy Insti-
tuta vostokovedenija I: Istorija, pravo. Moskva/Leningrad.

RACHEWILTZ, Igor de

1993 Some Reflections on Cinggis Qan's J asay. East Asian History 6:91-
104.

RATCHNEVSKY, Paul

1974 Die Yasa (J asaq) Cinggis-khans und ihre Problematik. In: HAZAI/

ZlEME, 1974:471-487.

RIASANOVSKY, V.A.
1937 Fundamental Principles ofMongol Law. Tientsin.
ROBERTS, Simon
1981 Ordnung und Konflikt. Eine Einführung in die Rechtsethnologie. Stutt¬

gart.

Sagaster, Klaus
1967 Zwölf mongolische Strafprozessakten aus der Khalkha-Mongolei (Teil

I). Zentralasiatische Studien 1:79-135.

SARXÜÜ, Ce. (Hg.)
1975 Xuv 'sgalyn ömnöx Mongol dax '

gazryn xarilcaa. Ulaanbaatar.



Schriftlichkeit und mündliche Rechtstradition 161

Schmidt, Isaac Jacob

1829 Geschichte der Ost-Mongolen und Ihres Fürstenhauses verfasst von

Ssanang Ssetsen Chungtaidschi der Ordus. St. Petersburg.
SCHOTT, Clausdieter
1988 Zur Geltung der Lex Alamannorum. In: FRIED/SICK, 1988:75-105.

SCHULZE, Rainer
1981 Geschichte der neueren vorkonstitutionellen Gesetzgebung. Zu For¬

schungsstand und Methodenfragen eines rechtshistorischen Arbeitsgebietes.

Zeitschrift der Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte, Germ.

Abt. 98:157-235.
1992 'Gewohnheitsrecht' und 'Rechtsgewohnheiten' im Mittelalter - Ein¬

führung. In: DlLCHER u.a., 1992:9-20.

Serruys, Henry
1945 Pei-lou Fong-sou. Les coutumes des esclaves septentrionaux de Siao

Ta-Heng suivi des tables généalogiques. Monumenta Serica 10:117-208.

1960 Four Documents Relating to the Sino-Mongol Peace of 1570-1571.

Monumenta Serica 19:1-66.

USPENSKY, Vladimir L.
2001 Catalogue of the Mongolian Manuscripts and Xylographs in the St.

Petersburg State University. Tatsuo Nakami (Hg.). Tokyo.
VEIT, Veronika
1986 Die mongolischen Quellen. In: Weiers, 1986a:3-13.

VLADIMIRTSOV, B.
1948 Le Régime Social des Mongols. Le Féodalisme Nomade. Paris.

Weiers, Michael
1979 Mandschu-mongolische Strafgesetze aus dem Jahr 1631 und deren

Stellung in der Gesetzgebung der Mongolen. Zentralasiatische Studien

13:137-190.
1986a (ed.): Die Mongolen. Beiträge zu ihrer Geschichte und Kultur. Darm¬

stadt.

1986b Zur Stellung und Bedeutung des Schriftmongolischen in der ersten Hälfte
des 17. Jahrhunderts. Zentralasiatische Studien 19:38-67.

WlLLOWEIT, Dietmar (Hg.)
2000 Die Begründung des Rechts als historisches Problem. München.

(Schriften des Historischen Kollegs: Kolloquien; 45).

Weitzel, Jürgen
1994 Schriftlichkeit und Recht. In: GÜNTHER u.a., 1994:610-619.

XIAO, Daheng
1965 Yisuji (Sitten der Barbaren). In: Bao Yantang miji. Chen Jim (Komp.).



162 Dorothea Heuschert-Laage

Taibei. (Bai bu congshu 18).

Zalan-Aazav, S.

1958 Xalx Zuram bol Mongolyn xuul' caazny èrtnij dursgalt bicig. Ulaan¬

baatar.

Zamcarano, C. u. Turunov, A.
1923 Chalcha Dzirom (Opisanie pamjatnika). Sbornik trudov Gosudarst-

vennogo Irkutskogo Universiteta 6:1-20.


	Schriftlichkeit und mündliche Rechtstradition : Überlegungen zum Gebrauch mongolischer Rechtsaufzeichnungen im 16.-18. Jahrhundert

