Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 57 (2003)
Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus = Reviews
Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

BOLLEE, Willem: The Story of Paesi (Paesi-kahanayam). Soul and Body in
Ancient India: A Dialogue on Materialism. Text, translation, notes and glossary.
Wiesbaden: Harrassowitz. 2002. (Beitrige zur Kenntnis siidasiatischer Sprachen
und Literaturen, 8.) ISBN: 3-447-04555-8. IX, 368 pp.

The story of Paesi is known to Indologists from Ernst Leumann’s long con-
tribution in 1885—called “Beziehungen der Jaina-Literatur zu andern Literatur-
kreisen Indiens”—to the Actes du sixieme congres international des orientalistes
(Leiden: E. J. Brill, pp. 469-564; reprint in Kleine Schriften, ed. Nalini Balbir,
Stuttgart: Franz Steiner, 1998, pp. 29-124). We learn from it that the story of
Paesi in Jaina literature corresponds to the story of Payasi which occurs in the
Buddhist Digha Nikaya (DN II. 316 ff.). Leumann briefly presented the two
stories in his article, followed by a discussion in which he pointed out that the
story of Paesi/Payasi is the only long legend which Buddhist and Jaina literature
have in common, and that it is one of the rare examples of a lively dialogue that
has reached a degree of sophistication which distinguishes it from the simple
dialogues of earlier days.!

Bollée justifies his book with the following words (p. VII): “[Leumann]
had to use this text in MS form, but it was printed still in the 19th century
whereas a romanized edition of the Rayapaseniyasutta is not yet available. To
fill at least half this gap, such a version of the story of Paesi, the second part of
the 2nd Uvanga, may be a small contribution to this revival of interest in the
great Swiss scholar’s pioneer work.” Bollée’s book presents the text of the story
(drawn from various editions of the Rayapaseniya), along with an English
translation and detailed notes. The notes draw upon Malayagiri’s commentary,
parallel passages in other texts, and on the secondary literature. The main work

1 Leumann, op. cit. p. 527 (87): “Sie [i.e. diese Paesi-Payasi-Sage] ist nicht nur, soweit man
bis jetzt sehen kann, die einzige der buddhistischen und jinistischen Literatur gemeinsame
grossere Sage, sondern ist auch eines der seltenen Musterstiicke eines lebendig gefiihrten
Dialogs, in seiner vorliegenden Gestalt nicht einer aus der #ltesten Zeit des Buddhismus
oder Jinismus, wo die Dialoge noch [...] in urspriinglicher Einfachkeit und ohne kiinstliche
Concinnitdt reproducirt wurden, sondern ein Dialog, wie er sich in der Tradition auf In-
dien’s hiefiir geeignetem Boden zu einem kiinstlich-typischen herausgebildet hat.” Cp.
Bollée p. 1: “the legend of Paesi / Payasi [...] is probably the only larger legend common to
Buddhist and Jaina literature [and] is one of the rare samples of a lively dialogue.”



238 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

1s followed by a detailed “Glossary of Selected Words™ (pp. 223-305), an Index
rerum (pp. 307-316), Quotations (p. 317), a Bibliography (pp. 319-355), while
an Appendix contains the text and translation of a portion of Haribhadra’s
Samaraicca-kaha, in which the nastika Pingakesa is involved in a discussion
with a Jaina teacher (pp. 357-368).

The introduction and the notes contain some interesting suggestions and
observations that are not further elaborated. The introduction, for example, raises
the following question: “The experimental search for the soul seems to be ex-
pected rather from a Greek than from an Indian. Could, therefore, a foreign name
be hidden behind the desi words Paesi and Payasi of whom a common
etymology seems difficult?” Bollée could in this connection have drawn
attention to his own conclusion on p. 138 to the extent that in Paesi’s state the
social order was apparently not that of brahminical Hinduism: the four classes
here (pp. 136-137) enumerated are the ksatriva class (khattiya-parisa), the
householders’ class (gahavai-parisa), the brahmin class (mahana-parisa), and
the class of renouncers (isi-parisa). Unless one assumes, with Bollée p. 138, that
vaisyas and sidras are subsumed in the group of the householders, this
enumeration gains interest in the light of the statement in the Assalayana Sutta
of the Majjhima Nikaya (MN II p. 149) that the system of four varnas does not
exist among the Yonas and Kambojas. [Note however that in the Maha-
parinibbana Sutta (DN II p. 141) the Buddha points out that wise khattiya
(khattiya-pandita), wise brahmins (brahmana-pandita) and wise householders
(gahapati-pandita) will look after his relics (sarira-pijam karissanti); if we add
the monks, who should not look after the relics, we end up with a similar divi-
sion of four types of people that characterizes the social order in Paesi’s state.]

Among other noteworthy observations the following may be mentioned. P.
47 has an interesting remark about the use of mantras in Jainism, pointing out
that standard studies—most notably Harvey Alper’s Understanding Mantras
(Delhi, 1991)—do not deal with Jaina mantras. P. 48 comments on the increas-
ing loss in Jainism of interest for other schools of thought and observes: “the
puvvas which may have recorded the tenets of other sects / schools objecting to
Jainism will not have been ‘forgotten’ groundlessly, but the disappearance of the
puvvas may be considered also symptomatic for the loss of interest in the greater
tradition of Jainism as was shown early by the Digambaras and the fact that the
version of important old texts such as Uttarajjhaya handed down to us is based
on one single exemplar. The laymen on their part seem to have largely replaced
the religion of the monks and nuns by a ritual of their own, a development which
the renouncers may have favoured by not participating in the temple cult.”
Footnote 427 on p. 71 has: “The practice in Indian texts of mostly suppressing



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 239

exact references and author names (eke, anye, uktam ca), so irritating for us, may
be based on a rule of etiquette forbidding one to name older authorities”.? Pp.
109-110 contain a number of references from Jaina and Hindu sources pertaining
to the significance of wearing wet clothes. On p. 128 we learn—with a reference
to D. Darling, Zen Physics, New York 1996—that “such experiments” (de-
termining the difference of weight of people before and after death is no doubt
meant) were sporadically even carried out over the past century (which one?),
with negative results. A detailed discussion of a list of social skills (kala) fills
pp. 192-208.

Paesi, we must conclude from the title of this book, was a materialist. Indeed, on
p. 21 we find the following translation: “He was a materialist, very impious,
[...]” This and what follows translates a very long list of adjectives, so that it is
not immediately clear which word is translated ‘materialist’. Judging by the
order in which the adjectives appear, ‘materialist’ translates a-dhammie (accord-
ing to the glossary this corresponds to Pali a-dhammika). Bollée apparently had
some doubts about this translation, for on p. 25, in a note on A-dhammie, he
states: “My translation (which one? JB) is a less-than-ideal solution, because
Paesi accepts a hereafter [...], speaks of his late grandmother as a divine being
[...]” Moreover, on p. 80 he translates the same word as ‘wicked’.

The question whether Paesi accepts a hereafter deserves closer attention.
According to Bollée, Paesi’s acceptance of a hereafter finds expression in §750
(pp. 98-101) and he speaks of his grandmother as a divine being in §752 (pp.
105-107). This appears to be mistaken. Consider §750, as translated by Bollée
(p. 99-100):

Thereupon prince Paesi spoke thus to Kesi [...]: “If, Venerable Sir, this is the belief [...] of
you Jain monks, that the soul and the body are different and not identical—now it is a fact
that my grandfather just here in the town of Seyaviya was a materialist [...] up to: nor in
practice properly dealt with the burden of taxation of his own state. After acquiring a good
deal of evil, very impure karman as you would say, he died after some time and reached the
status of a being suffering in various hells. Of this grandfather 1 became the grandson,
cherished, loved, liked, pleasing, charming, very firm (?), reliable, appreciated, much
thought of, beloved, (precious like) a box of jewels, dear (as) his life, causing happiness in
his heart, (an attractive person) as is rarely heard of, much less seen like the flower of the
glomerata fig.

2 Olle Qvarnstrom (in Wagle and Qvarnstrom, Approaches to Jaina Studies, Toronto 1999, p.
187 n. 69) speaks, while referring to Biihler and Parpola, of an “‘pan-Indian etiquette’ for-
bidding direct criticism against doctrines propounded by older teachers” (my emphasis).



240 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Now, if this my grandfather would come back to me and say: “Well, grandson, I was your
grandfather. In this same town of Seyaviya [ was a materialist [etc. ...] up to: nor did I in
practice properly deal with the burden of taxation. Consequently I accumulated a good deal
of very impure unwholesome karma and got into hells. Therefore you, grandson, do not
become a materialist [... as above] up to: nor deal in practice improperly with the burden of
taxation; otherwise you will accumulate in just the same way a good deal of evil karma.”

If, therefore, my grandfather would come and speak thus to me, then I might believe, put
my faith in, approve of (the teaching of the Jains) that the soul and the body are different,
(but) as my grandfather has not come to me and spoken that way, my declared opinion is
well established, Venerable Sir, that the soul and the body are identical.”

The first of the three paragraphs of this passage puts words in the mouth of
prince Paesi which suggest that he actually believed that his grandfather had
suffered, or was suffering, in various hells. The second paragraph suggests the
opposite, viz., that Paesi needs the direct testimony of his grandfather in order to
believe this. The third paragraph confirms that—since no such testimony has
been forthcoming—Paesi does not believe something. This something is here
specified as the Jaina position according to which the soul and the body are
different, but the context almost obliges us to identify this position with the
belief that Paesi’s grandfather was, or is, in hell. Paesi’s own opinion—that the
soul and the body are identical-—cannot but imply that his grandfather is nof in
hell. In other words, this passage provides no reason to think that Paesi accepts a
hereafter. The confusion is the result of the peculiar way in which Paesi presents
his position in the passage thus translated: the first paragraph admits that
according to Jaina doctrine his grandfather should be in hell, and is not intended
to give his own point of view. Bollée apparently missed this (cp. p. 100: “It is
remarkable that Paesi professes here, and further on, faith in a hereafter”).

There is more. The first paragraph contains the expression ‘as you would
say’ (tubbham vattavvayae; cp. glossary under vattavvaya = vaktavyatd). In
Bollée’s translation this expression merely qualifies the phrase very impure
karman (“After acquiring a good deal of evil, very impure karman as you would
say, [...]”). It can however be construed with the whole sentence, which then
becomes: “As you would say, after acquiring a good deal of evil, very impure
karman, he died after some time and reached the status of a being suffering in
various hells” (se nam tubbham vattavvayae su-bahum pava-kammam kali-
kalusam samajjinitta kala-mase kalam kicca annayaresu naraesu neraiyattae



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 241

uvavanne). This is also the way Leumann understood it.> Read in this way, the
paragraph contains no hint that Paesi professes faith in a hereafter.

Exactly the same line of reasoning can be applied to §752, where pre-
sumably Paesi speaks of his late grandmother as a divine being. Here too this
position is in conflict with the immediately following paragraphs, and here too
the expression ‘as you would say’ (here: tujjham vattavvayde) can be construed
with the whole sentence: “As you would say, she accumulated a good deal of
wholesome karma, died after some time and reached the status of a deity / was
reborn as a deity in one of the heavens.™

So what can or should be said about Paesi’s materialism? Bollée (p. 10) com-
plains that our handbooks of Indian philosophy hardly take any notice of it, this,
he adds, because it is no regular doctrine. He mentions in this connection the
works by Erich Frauwallner, S. Dasgupta, and D. Chattopadhyaya; only Walter
Ruben took notice of the Jaina sources, basing himself on Leumann. Bollée then
continues (p. 10-11): “Yet materialism is not only as old as philosophy, it is as
actual as ever for modern brain research, which may have started in 1882 with
the examination of L. Gambetta’s brain by Duval and became spectacular in the
case of V. Lenin in 1925. It takes the soul, consciousness, the concept of ‘I’ or
spirit to be emergent attributes of brain functions. How mental processes can
arise from these is a question discussed in many studies in the cognitive
sciences. Paesi would have enjoyed reading, if he could have understood it, that
‘there is not the slightest bit of credible evidence to suggest that there is more to
your self, to the feeling of being you, than a stunningly complex pattern of
chemical and electrical activity among your neurons. No soul [...] no
disembodied intelligence that can conveniently bail out when the brain finally
crashes to its doom. If science is right, then you and I are just the transitory
mental states of the brain’ or could have satisfied his curiosity without killing his
criminal subjects if he could have attended Professor Dorner’s laboratory

3 Leumann p. 511 (71): “Ich hatte einen gottlosen, bosen und sein Land nicht richtig verwal-
tenden Grossvater, der nach deiner Theorie (fubbham vattavvayae) fiir seine bésen Werke
nach dem Tode in eine Holle gelangt ist.”

4 So Leumann p. 512 (72): “Ich hatte nidmlich eine recht fromme Grossmutter, die nach deiner
Theorie fiir ihre guten Werke nach dem Tode in eine Gotterwelt gelangt ist”. Note that Paesi
is depicted, here and elsewhere, as being aware of Jaina doctrine. This is strange (for he has
not yet been converted), but explains various other statements that are attributed to him.
Statements like “asava cannot actually very well mean ‘inflow of karma’ here because Paesi
does not know of the Jain theory of karma yet” (Bollée p. 148) seem to miss this point.



242 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

experiments in Bamberg with his sensible and intelligent machine ‘James’ or
read his books and those of many others in this field.”

Paesi might indeed have been delighted to read some of the books on brain
research that flood the market in our time. Unfortunately there were no such
books around in his time. Nor are we entitled, on the basis of the story of Paesi /
Payasi, to conclude that this king did some kind of early brain research. Paesi’s
position is overwhelmingly negative. He just does not believe those who main-
tain that there is a soul different from the body.> All his experiments have as
shared aim to show the inexistence of any such separate soul. Nowhere does
Paesi show any interest in the question how a living being without separate soul
could function, much less how a body (or a brain) can all by itself give rise to
consciousness. The story of Paesi is therefore primarily of interest because it
shows that there were people who felt sceptical with regard to the teachings of
religion. It does not show that these people had a serious alternative to those
traditional teachings.

The book could have been more reader-friendly. Readers who wish to under-
stand the numerous abbreviations used, for example, find on p. IX, under ‘Ab-
breviations’, the following remark: “These are the same as in Monier Williams
for Sanskrit texts, as in the Critical Pali Dictionary for Pali texts and as in
Bollée, Brhat-Kalpa-Niryukti for Ardha-Magadhi and Prakrit scriptures.” A
number of supplementary abbreviations are added on the same page, while for
the sigla of texts used one has to turn to pp. 12-14.

Apart from such minor shortcomings, both historians of thought and philo-
logists will be happy to use this book, which will further facilitate access to Jaina
canonical literature.

Johannes Bronkhorst

5 This scepticism takes, of course, a different form in the Buddhist version. Cp. Leumann p.
471 (31): “[Payasi] hatte den verwerflichen Glauben, dass es kein Jenseits, keine Wieder-
geburt und keine Vergeltung der guten und schlechten Werke gebe.” The fact that Payasi's
experiments subsequently concentrate on the existence of the soul (Leumann p. 478 ff. (38
ff.); DN II. 333 f,; the Pali word is jiva) merely confirms that the story of Paesi / Payasi has
not originated in Buddhist circles.



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 243

GONZALEZ-REIMANN, Luis: The Mahabharata and the Yugas. India’s Great
Epic Poem and the Hindu System of World Ages. New York etc.: Peter Lang.
2002. (Asian Thought and Culture, 51.) ISBN: 0-8204-5530-X. xv, 298 pp.

The world view of classical Hinduism is cyclic. This is true both on the personal
and on the cosmic level. Individuals are reborn in a never ending cycle of
rebirths, and world periods succeed each other in a similar cyclical pattern.
However, cyclicality was not always part of Hinduism and its predecessor,
Vedic religion. On the personal level it is known to have taken a long time to
become fully integrated. The most orthodox representatives of the Vedic tra-
ditions, most notably the Mimamsakas, resisted this notion right until the second
half of the first millennium of the common era. The narrative parts of the Maha-
bharata refer but occasionally to concepts such as karma and samsara, and con-
tinue, as a whole, earlier Vedic notions in which rebirth plays no role. Even the
Upanisadic passages that show acquaintance with the notion of the cyclic nature
of human existence attribute the origin of this notion to outsiders, no doubt right-
ly so, for the Vedic tradition as a whole was clearly not yet ready to accept it.

The book under review studies cyclicality on the cosmic level, and comes
to interesting results as far as the Mahabharata is concerned. This text, far from
presupposing a cyclic view of cosmic history, is, in most of its parts, unaware of
any such vision. The Puranic position, which places the events described in the
Mahabharata during the transition from Dvapara Yuga to Kali Yuga, finds but
few confirmations in the Epic itself, most or all of them later additions. Most of
the text, where it speaks of kali, or yuga, or yuganta, refers to something quite
different altogether.

The author’s conclusions do not agree with the positions of a number of
other Mahabharata specialists, for whom the link between Epic and Yugas is an
important clue to its interpretation. A careful analysis of crucial passages and
key terms—such as kali and krta—allows him to argue convincingly that the
“Puranic” understanding of the Mahabharata has to be abandoned. An explana-
tion is offered for the passages that do appear to accept that point of view, and
attention is drawn to the importance of the Yugas in later forms of Hinduism.

All this makes for fascinating reading, and one cannot but hope that not
only specialists of the Mahabharata, but all those with an interest in Hinduism,
will read this book and take its conclusions to heart. Its findings open the way to
further reflection. The parallelism between individual transmigration and cosmic
cycles of creation and destruction, though noted, is not further explored in this
book. And just as the idea of individual reincarnation may have entered the
Brahmanical tradition from an altogether different movement of which



244 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Buddhism and Jainism are surviving representatives, one might wonder whether
the belief in cosmic cycles has the same origin. It is known that the Buddhist and
Jaina canons are familiar with this notion (see, e.g., Peter Harvey, An Introduc-
tion to Buddhism, Cambridge 1990, p. 32 f.; Walther Schubring, The Doctrine of
the Jainas, revised edition Delhi 2000, p. 225 ff.), but it is clear that further
study is required in order to reach reliable conclusions.

In conclusion, one cannot but agree with Robert P. Goldman, whose words
are quoted on the back cover: Luis Gonzalez-Reimann’s work is a ‘must read’
for anyone interested in the Indian epic literature.

Johannes Bronkhorst

LAUER, Uta: 4 Master of His Own—The Calligraphy of the Chan Abbot
Zhongfeng Mingben (1262-1323). Studien zur Ostasiatischen Schriftkunst, Bd 5,
Franz Steiner Verlag Stuttgart, 2002, 164 Seiten.

A Master of His Own wurde von Uta Lauer im Jahre 2000 als Dissertation der
Universitdt Heidelberg unter Prof. Dr. Lothar Ledderose vorgelegt. Ein Stipen-
dium des Japanischen Kulturministeriums, Monbushd, erméglichte Lauer die
Forschung vor Ort. Die vorliegende Publikation wurde vom Fonds der
Kunstgeschichte Ostasiens der Universitdt Heidelberg unterstiitzt.

Uta Lauer macht sich die Aufarbeitung des kalligraphischen Werkes eines
Chanpriesters zum Thema!, eine wichtige Arbeit, wenn man bedenkt, dass es
kaum gezielte Literatur zum Gebiet der Schriftkunst gibt. Die Arbeit zeigt auf,
wie schwierig sich die kunsthistorisch relevante Aussage tiber die Schriftkunst
der Chan- resp. Zenmonche gestaltet. Auch hier beim Priester Zhongfeng Ming-
ben wurde das Spatwerk, namentlich dasjenige der letzten 15 Jahre seines Le-
bens bearbeitet. Zudem liefert die Forschung keine Aussage iiber die Rezeption
dieses Werks in seinem Heimatland, sondern wiederspiegelt die Wertschéitzung
des kalligraphischen Schaffens des Patriarchen in der Ferne, ndmlich in Japan.

Die hohere Anerkennung seiner Schriftkunst in Japan zeigt, dass dort vor
allem die dsthetische neben der inhaltlichen Frage im Falle des Werkes eines
Chanprilaten eine wichtige Rolle spielte. In China hingegen stand der intellek-
tuelle Austausch mit den Exponenten der Chanschule im Vordergrund. Lauer
kommt in ihren Recherchen allerdings kaum auf Inhalte zu sprechen. Sie nennt

1 Im Appendix gibt Lauer die vollstindige Ubersetzung der Autobiographie von Zhongfeng
Mingben wieder, Boting Ciji, Tianmu Zhongfeng heshang guanglu, juan 18 xia.



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 245

die Verbindung zu den Literaten zwar explizit, bezieht sich aber in der Aussage
ausschliesslich auf formale Vergleiche.

In einem einleitenden Teil wird versucht der formativen Phase der Schrift
von Zhongfeng Mingben auf die Spur zu kommen. Die Autorin zeigt die Um-
stinde, die in der Yuan Zeit dazu fiihrten, dass in einer fugu-Bewegung Schrift-
stile, die im 3. Jh. entwickelt wurden, wiederbelebt wurden. Im Weiteren sucht
sie im Bekanntenkreis Zhongfeng Mingbens nach aussagekriftigen Hinweisen.

Zhao Mengfu (1254-1322) wird als zentraler Verfechter der kursiven
zhangcao beschrieben. Dieser Universalmeister machte die Schrift aus der Han
Zeit wieder populdr und legitimierte sie als Basis individueller Weiterent-
wicklung. So treffen wir im Bekanntenkreis auf den jiingeren Kangli Naonao
(1295-1345) der aus der Verkniipfung von zhangcao und jincao einen eigenen
energiegeladenen Schriftstil schuf.

Lauer entdeckt bei Zhongfeng Mingben in den wellenartigen Horizontalen
und der Betonung der Diagonalenden eine Verpflichtung zur zhangcao. Die keil-
formige Ausformulierung der Strichenden, welche auch der Regelschrift der
Sttrenabschriften entnommen scheint, fiihrt nach Meinung Lauers zur Entwick-
lung der typischen und unverwechselbaren Handschrift Zhongfeng Mingbens,
der Weidenblatt-Schrift, hier tibergreifend definiert als: eine xingshu mit zhao-
shu-Elementen.

Als Beweis, dass diese Kombination zur eigentiimlichen Schriftart Zhong-
feng Mingbens fiihren konnte, zieht Lauer eine interessante Parallele zu Feng
Zikai, einem Schriftkiinstler des 20. Jhs, dessen Schreibstil starke Ahnlichkeit zu
dem Mingbens aufweist. Von Feng Zikai ist bekannt, dass sich sein Schrifttyp
liber das Studium der zhangcao des Suo Jing (239-303) manifestiert hatte. So zu
verstehen ist, nach Lauer, Mingbens Schrift nicht aus den Manierismen der Song
Zeit heraus zu lesen, sondern leitete sich direkt aus klassischen Formulierungen
ab. Diese Einsicht wiirde mit Nakata Y{jiros? Erklirung insofern tibereinstim-
men, als dieser bei Zhongfeng Mingbens Schrift eine Ableitung aus der Siegel-
schrift nachweisen will. Man kann sich fragen, ob dies nicht weit gegriffen ist,
wenn man sich etwa die Grundelemente der Siegelschrift betrachtet, namentlich:
gleichmiéssige Horizontale, aufrechte Zeichen, stumpfe Enden und gerade
Vertikale?. Zudem gilt zu bedenken, dass bei der Schrift der Chanméonche

2 Shodé Zenshu, Vol. 17, S.164.
3 Vgl. Amy MCNAIR, The Upright Brush, Yan Zhenqing'’s Calligraphy and Song Literati
Politics, Hawai, 1998, S.120.



246 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

individuelle Entwicklungen zulédssig waren, die sich nicht als Evolution aus der
klassischen Tradition verstehen lassen®.

Viel Beachtung schenkt Lauer dem Umstand, dass Zhongfeng Mingben mit
Zhao Mengfu nachweislich seit 1299 befreundet war. Letzterer betrachtete den
Monch, obwohl neun Jahre jiinger, als spirituellen und religiosen Mentor. In der
vorliegenden Publikation wird dieser Kontext durch Portrats Mingbens aus der
Hand von Zhao sowie durch den gegenseitigen Austausch von Briefen und
Sutrenabschriften dokumentiert. Offenbar spielte fiir Zhao aber die Schrift von
Mingben in dieser Verbindung keine Rolle, denn Zhao hitte es in der Hand
gehabt Mingbens Schriftkunst in seiner Heimat zu hoher Wertschitzung zu
verhelfen. Dennoch fragt sich Lauer, ob Mingben durch diese Beziehung von
den Schriftkunstwerken aus der umfassenden Sammlung des Zhao Mengfu
beeinflusst werden konnte. Neben Zhao Mengfu gehérten Xianyu Shu (ca. 1257-
1302) und Deng Wenyuan (1258-1329) zum Schriftkiinstler Triumvirat der
Yuan Zeit. Durch sie hatte Zhongfeng Mingben ebenfalls Zugang zu wichtigen
kalligraphischen Werken. Deng Wenyuan zeichnete sich auch vor allem durch
seine zhangcao mit keilformigen Strichenden aus, wodurch sich Lauer in ihrer
Hypothese bekriftigt sieht.

Im letzten Drittel der Publikation geht Uta Lauer konkret auf kalligra-
phische Werke von Zhongfeng Mingben ein. Sie versucht durch ihre Analyse an
den Werken, die sie selber gesehen hat, eine allgemeingiiltige Aussage zum
Gesamtwerk zu machen. Die Untersuchung teilt Lauer in fiinf Themenkreise,
namentlich, Portrataufschriften, andere Aufschriften und Kolophone sowie in
Predigten, Briefe und Namensgebungsurkunden.

Ein ungeldstes Problem bleibt die Kontroverse iiber die drei hier bespro-
chenen Guanyin Bilder® mit Signaturen der Aufschriften von Zhongfeng Ming-
ben. Lauer vertritt die Position, nur die Cleveland-Guanyin als authentisches
Werk von Zhongfeng Mingben und seinem Schiiler, dem Malermonch Jueji
Yongzhong zu legitimieren, und es als Beispiel fiir Zhongfeng Mingbens kalli-
graphisches Friihwerk anzusehen (Datierung ca. 1302). Obwohl die Marken-
zeichen von Zhongfeng Mingben, darunter auch das Zusammenspiel der Schrift-
zeilen und die individuelle Formung der Charaktere, klar durchbrechen, erkennt
Lauer in der einheitlichen Grésse und der mit weniger Energie herausge-
arbeiteten Zeichen eine Vorstufe zum reifen Stil, wie thn die Aufschrift des

- Vgl. Adele SCHLOMBS, Huai-su and the Beginnings of the Wild Cursive Script in Chinese
Calligraphy, Stuttgart, 1998, S.94.

5 1. Cleveland Museum of Art (hier betrifft die Fussnote 272, S.82, resp. Fussnote 352, S.116,
dieses Bild, die Angaben sind jedoch verschieden), 2. Fujita Bijutsukan Osaka, 3. Marui
Collection Osaka.



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 247

Portréts aus dem Kogenji in der Provinz Hy6go® (Datierung ca. 1316) oder der
Brief an den Moénch Sai’ (Datierung 1320-23) belegt.

Die Datierungen der Werke bleiben zum Teil unklar, so diejenige des
Portrits aus der Sammlung Yabumoto in Kobe. Es gibt Anhaltspunkte fiir die
Datierung 1322. Lauer tendiert aber auf ein friiheres Datum, namentlich 1310.
Die Signaturen, welche den Namen seiner abgeschiedenen Tempel-Wohnorte,
Huanzhu an, tragen, sind jedoch kein Indiz fiir eine genauere Datierung.

Die erste Beschreibung der Schrift von Zhongfeng Mingben als einer Art
Weidenblattschrift findet sich im Fachwerk Huang Ming Shu hua shi, das Liu
Zhang 1515 als Manuskript aufgesetzt hatte und erst in einer umfassenden
Edition der Kangxi Regierungszeit eingebunden wurde. Wie Lauer bemerkt,
wird diese Tatsache durch die inkorrekte Wiedergabe des Werktitels des Origi-
nals in der modernen Literatur falsch tradiert.® Aus Liu Zhangs Beschreibung
von Mingbens Schrift entlehnt Lauer den Titel der vorliegenden Publikation:

Mingben wrote a type of willow-leaf [script]. Although he cannot be classified, he is a
master of his own. (Liu Zhang)

Die Beschreibung der Schriftkunst mit Bildern aus der Natur ist aus Traktaten
des 3. und 4. Jh. bekannt. Wei Fujen (272-349), Kalligraphielehrerin des Wang
Xizhi, beniitzt in ihrem Traktat Bizhen du® unter anderem diese Umschrei-
bungen. Die Schrift ihres Onkels Wei Heng!® (220-291) wurde, wie Lauer
bemerkt, in Publikationen der nérdlichen Song Zeit mit der Metapher des
Weidenblattes veranschaulicht. Es ist jedoch verwirrend, wenn man die Termi-
nologie der Schrift des Wei Heng, die als aus der kleinen Siegelschrift!! hervor-
gegangen definiert wird, gleichsam fiir Zhongfeng Mingben anwendet. Zu recht
verweist Lauer auf diesen Punkt, streicht aber in der Interpretation eines

Leihgabe, Municipal Museum, Osaka.

Tokiwayama Foundation, Kamakura.

S. Fussnote 290 in vorliegender Publikation, S.89.

Richard M. BARNHART, Wei Fu-jen's Pi Chen T'u and the Early Texts on Calligraphy,

Archives of the Chinese Art Society of America, XVIII, 1964, S. 13-25.

10 Eine ausgezeichnete Publikation iiber Wei Hengs Kalligraphie Traktat, iibersetzt und analy-
siert, gibt eine Ubersicht iiber die Entwicklung der Schriftstile und eine genaue Beschrei-
bung der Praxis. Von einer Bezeichnung als Weidenblattschrift ist zu dieser Zeit noch keine
Rede. André KNEIB, Le Shitishu de Wei Heng — Premier Traité Chinois de Calligraphie,
Cahiers d'Extréme-Asie, Kyoto, Vol. 9, 1996-97, S. 99-129.

11 Li Si, Ritenminister unter Kaiser Qin Shihuang, verlangt 227 v.u.Z. eine Schriftreform, wel-

che zur Einfiihrung der kleinen Siegelschrift fiihrt.

O 00 9 N



248 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

songzeitlichen Zitates'?, welches Wei Hengs Schrift beschreibt, die drei ange-
deuteten Punkte heraus und bringt sie mit Zhongfeng Mingben in Verbindung
(p. 89-90).

Die vorliegende Publikation greift einen wichtigen Exponenten der chine-
sischen Schriftkunst heraus. Sie zeigt, und dies vor allem im Zusammenhang mit
Zhao Mengfus Freundschaft, wie ambivalent das Verhiltnis zur Kunst innerhalb
des Chanklerus und ihrer Rezeption in der profanen Umgebung war. Durch die
distanziertere und andersartigere Betrachtung in Japan steigerte sich dort die
Schriftkunst Mingbens zu einer Art Kultstatus. Die Schwierigkeit konkret ver-
bindliche, sowie noch nicht bekannte Aussagen tiber Schriftkunst in diesem
Gesellschaftsbereich zu machen, offenbart sich in dieser Arbeit. Vielleicht hitte
ihr neuere, nach 1993, erschienene Literatur dazu geholfen. Es gebiihrt Uta
Lauer Dank fiir die Aufarbeitung der Schriftkunst des Patriarchen Zhongfeng
Mingben und es bleibt zu hoffen, dass ihr mit Einbezug der Inhalte zu diesem
Thema noch konkretere Aussagen gelingen werden.

Ildegarda E. Scheidegger

Narrative Strategies. Essays on South Asian Literature and Film. Edited by
DALMIA, Vasudha and Theo DAMSTEEGT. Leiden: Research School CNWS,
1998.

Ce recueil rassemble une sélection de contributions présentées a un séminaire
organisé a Leiden en 1995, ainsi que dans la section littéraire de la conférence
sur I’Asie du Sud Moderne qui s’est tenue a Copenhague en 1996. Les auteurs
ont tous un intérét marqué pour les théories littéraires et leur pertinence vis-a-vis
du monde culturel indien. Comme le fil unificateur du recueil est constitué par
les “stratégies narratives”, les références les plus souvent citées sont Genette,
Greimas, Kristeva ou Propp. Cette liste n’épuise toutefois aucunement les choix
méthodologiques des auteurs, qui font également appel a la psychanalyse, aux
théories réceptive et trans-textuelle, a 1’analyse structuraliste, sociologique,
rhétorique etc.

Le but des articles n’est certes pas de développer la théorie, mais bien de
I’appliquer vis-a-vis de textes indiens modernes. A une exception prés ceux-ci
datent de la fin du 19° au début du 20° siecles et sont en bengali, hindi, panjabi,

12 Zhu Zhangwen, Mochi bian, Juan 1. Lauer gibt hier keine genauere Literaturangabe, s. S.89.
Zhu Changwen schrieb eine Geschichte der Kalligraphie 1074, Xu Shu duan (Sequenz von
Urteilen zur Schriftkunst) s. MCNAIR, (1998), S.135.



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 249

tamoul et ourdou. Le diapason est donc large, tout comme le théme générique.
Bien que les articles soient regroupés en trois divisions internes (consacrées,
respectivement, a la tradition dans la modernité, au probléme masculin/féminin
et a la définition des genres littéraires), ces divisions restent assez floues, et, dans
le cas de certains articles, paraissent quelque peu arbitraires.

Dans la partie “tradition” la contribution de Philippe Benoit propose une
relecture du Ramayana de Krittibasa, texte bengali de la fin du 15° siécle,
basée sur la théorie de la transtextualité formulée par Genette. Le résultat est
instructif quant a I’agencement opéré par rapport au modéle de Valmiki et peut
sans doute compléter pertinemment une présentation philologique classique du
texte Le cas est d’autant plus intéressant puisque symptomatique: les idées et les
valeurs nouvelles en Inde vont souvent s’infuser dans des schémas narratifs
traditionnels. Leur forme rassurante est préservée juste assez pour assurer la
réceptivité de I’auditoire, tandis que leur contenu est intensivement retravaillé au
golt du jour.

C’est d’ailleurs un mécanisme semblable que met en évidence, dans un tout
autre contexte, I’article de Denis Matringe. Il montre comment le poeme de Hir
Varis Shah, consacré a la 1égende de Hir et Ranjha, écrit au 18° siécle, est mis au
service de la propagande marxiste dans une nouvelle de Jasvant Singh Kamval
des années 50. L’analyse montre comment cette romance aimée et prestigieuse
sert de parabole pour cimenter 1’impact d’un texte qui vise a la mobilisation
politique.

La contribution de Mariola Offredi porte sur Bahti Ganga, un roman de
1952 de Shivprasad Mishr “Rudr” Kashikey. Sur la base d’une étude assez
laborieuse des éléments qui en constituent la texture narrative 1’auteur montre
qu’il s’agit avant tout d’un roman social, ou le théme des souffrances féminines
domine sur le caractére régional ou historique de I’ceuvre.

L’article de Brigitte Schulze est un peu a part dans le recueil, puisque ¢’est
le seul qui soit entierement consacré a un film avec une méthodologie en
conséquence. L’auteur se propose de bousculer les clichés et les catégorisations
toutes faites au sujet du premier film indien (Raja Harishchandra, 1912, mis en
scene par Dhundhiraj Govind Phalke) en proposant une analyse qui tienne
compte, d’une part, de la perspective de 1’audience, et d’autre, de celle du
metteur en scene. Elle en arrive a la conclusion que le cinéma n’a pas seulement
été, dans ce cas, simplement un véhicule moderne pour un récit pouranique
légendaire (explication découlant de la “continuité” présumée de la culture
indienne), mais qu’il a véritablement transformé la nature de I’expérience de
I’auditoire, aussi bien que le récit lui-méme. Ainsi la sociologie du cinéma aurait
son mot a dire en Inde aussi.



250 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Dans un long article Alain Désouliéres propose une étude comparative de
trois récits sur un méme theme: d’une part, le roman ourdou de Muhammad Hadi
Ruswa, Umrao Jan Ada, et d’autre, les deux version cinématographiques tirées
du roman, I’une, plus ancienne, pakistanaise (metteur en scéne Hasan Tariq, vers
1972), I’autre indienne (metteur en scéne Muzaffar Ali, 1981). En comparant les
deux lectures audio-visuelles du sujet avec 1’original littéraire (qui lui-méme
existe dans plusieurs variantes publiées, sans édition définitive) I’auteur met en
évidence des différences de traitement sur certains aspects du récit
(sociologique, culturel, religieux, moral) ou les choix des metteurs en scéne sont
en grande partie déterminés par la nécessité de se conformer aux gouts et aux
attentes de deux types d’audiences différents.

Mitro Marjani, roman écrit par Krishna Sobti en 1967 dans un hindi proche
du panjabi fait I’objet d’une analyse narratologique par Martin Christof-Fiichsle.
Il montre comment le roman fonctionne sur les trois niveaux du texte narratif
(fable, histoire et texte) et montre ainsi comment cette mécanique annonce et
prépare le revirement soudain du personnage principal qui constitue le point
culminant de I’ceuvre.

Sur la base de trois nouvelles d’Ambai (femme écrivain tamoule moderne),
Srilata Raman trace un parallele entre les vues d’Ambai sur I’histoire du
féminisme au Tamil Nadu (qui n’a jamais su, selon elle, se défaire de 1’idéal
bourgeois et colonial traditionnel) et son oeuvre littéraire par la caractérisation
de trois figures de femmes autour du probléeme de I’émancipation féminine.
Quand il s’agit de la condition des femmes Ambai considére que 1’émancipation
corporelle est aussi nécessaire que la libération idéologique, sujet que la critique
“traditionaliste” n’a jamais osé toucher auparavant.

La contribution de Cecilia Cassio est un essai sur la transposition au cinéma
tres controversée de la nouvelle Uski roti de Mohan Rakesh (écrivain hindi
contemporain) par le metteur en scéne Mani Kaul. L’auteur pose un regard tres
approfondi sur les rouages de la version cinématographique en parall¢le avec la
structure du texte €crit et se pose des questions sur I’effet recherché tant par
I’écrivain que par le metteur en scéne.

L’article d’Annie Montaut est sans doute 1'un des plus intéressants et des
plus ambitieux du recueil. Il analyse le roman Tyag-patr (1937) de I’auteur hindi
Jainendra Kumar. Au-dela de I’outillage narratologique “pur”, déficient quand il
s’agit d’expliquer certains paradoxes dans la structure du roman, l’auteur se
tourne vers la psychanalyse, et finalement, vers 1’anthropologie, pour tisser une
interprétation aux facettes multiples, érudite et néanmoins tres cohérente. La
derniére partie esquisse des ponts entre 1’organisation interne du roman et celle
de la société dont il partage la culture autour du concept de liminalité.



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 251

Theo Darmsteeg découvre des traits absurdistes dans un tres bréve (trois
pages et demie!) nouvelle hindi de Ravindra Kalia. Ces traits concernent tant la
forme (manque de causalité, de logique, de dénouement proprement dit) que le
contenu de la nouvelle, ou I’auteur voit dans le discours de I’'unique protagoniste
un reflet des idées de Sartre sur I’état semi-conscient et absurde dans lequel se
déroule I’existence humaine. Il est sans doute un peu dérangeant que |’auteur
découvre “telle qu’elle” 1’expression d’un mouvement intellectuel frangais en
Inde moderne. La question de I'impact de I’existentialisme sur la pensée
indienne moderne reste néanmoins un débat intéressant a ouvrir.

L’article de Vasudha Dalmia porte sur le premier roman notable en hindi,
Pariksa guru de Shrinivasdas, écrit vers la fin du 19° siécle. Il montre comment
le roman met en scéne 1’affrontement entre le systeme de valeurs traditionnel et
celui du monde colonial capitaliste, tout en affirmant 1’existence d’une voie
médiane conciliatrice. Il se pose surtout des questions au sujet du genre littéraire
auquel appartient 1’ceuvre que 1’auteur définit comme une combinaison réussie
entre le roman occidental et les genres traditionnels de la littérature niti et des
varta.

Francesca Orsini a choisi d’analyser un texte représentatif d’un certain
genre commercial qui allie le romantique et le social. Il s’agit de romans qui
mettent en scéne une histoire d’amour, centrée autour d’un personnage féminin,
tout en défendant certaines idées de réforme sociale. Dans ce cas c’est Cand
hasinom ke khutut, roman de Pandey Becan Sharma Ugra, qui fut best-seller en
1927. En appliquant la méthodologie de Jauss 1’auteur montre que le genre doit
beaucoup aux “confessions” épistolaires des magazines féminins. Il joue sur
deux plans: d’une part il affirme le droit des individus d’avoir des sentiments
(envers et contre les prescriptions de la maryada), et d’autre, il utilise le socio-
politique pour rendre I’affaire acceptable et sauver, en fin de compte, la décence.

L’article de Barbara Lotz porte sur une ceuvre de critique littéraire: la “ré-
évaluation” par Gajanand Madhav Muktibodh, grand poeéte hindi contemporain,
de I’ceuvre poétique maitresse de Jayshankar Prasad, Kamayani, écrite en 1936.
Muktibodh refuse I’exaltation du caractere épique et historique du poeme et ne
veut y voir qu’une projection fantastique, sublimée et imaginaire des problemes
existentiels de Prasad, de ses désirs, frustrations et convictions. Plus encore,
Muktibodh accuse Prasad de masquer les problémes sociaux derriere un voile
chayavadiste idéalisateur et mystificateur.

Angelika Malinar analyse la construction du roman d’Ajneya Sekhar: ek
Jivani (1941) en mettant en évidence une certaine dialectique entre identité (du
narrateur-protagoniste) et résistance a 1’identification. Pour construire cette dia-
lectique Ajneya méle les procédés traditionnels du roman autobiographique aux



252 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

techniques narratives modernes (discours associatif et non-chronologique,
dédoublement, mise en question des événements, etc.). Cette dialectique est par
ailleurs transposée en une série d’oppositions binaires: narrateur-protagoniste,
artiste-révolutionnaire, nature-société. Ainsi le roman décrit un mouvement
infini qui ne se résout jamais en identification définitive.

Le dernier article, celui de Christina Oesterheld, se propose de faire appel
aux catégories de critique littéraire autochtones pour analyser des textes indiens
modernes. De fait elle va utiliser comme base certaines figures rhétoriques
communes aux deux traditions. Analyse formelle et contextualisation sont ses
deux outils principaux. Elle en tire profit pour démanteler 1’ironie mordante de
Ek kahani, ganga jamni, texte ourdou de Kaisar Tamkeen qui représente une
satyre noire d’un épisode de confrontation communautaire en Inde du Nord.

Dans I’ensemble ce recueil est un peu une premiere dans son genre et a ce
titre présente un intérét certain. Plusieurs facteurs, toutefois, entravent la lecture
et influent sur la qualité des articles. D’une part, le diapason des objets d’étude
et des démarches théoriques étant tres large, chaque auteur doit, le plus souvent,
consacrer plusieurs pages a la présentation des unes et des autres. Cela laisse
parfois peu de place a I’argument proprement dit. Par ailleurs, dans un tel
contexte, un index aurait sans doute été bien utile. D’un autre c6té il n’y a pas de
systeme de translittérations cohérent dans tout le volume, et les termes rendus
dans la pure tradition sanskritiste cotoient les translittérations ‘“populaire”
pratiquées dans la presse indienne.

Sur le plan du contenu, ce qui nous manque, c’est une réflexion plus
poussée sur I’applicabilité méme des théories occidentales, élaborées dans et en
fonction d’un milieu culturel spécifique, vis-a vis de textes indiens, fussent-ils
modernes. Dans certains cas la surimposition des unes sur les autres parait sinon
stérile, du moins peu conductivité vers une meilleure compréhension des textes
en question. Cela dit, lorsque les auteurs se laissent guider par leur objet d’étude
et non par leurs parti pris théoriques, les résultats peuvent étre lumineux.

Galina Rousseva-Sokolova

OLBRECHT, Urs: Bengalens Fluch und Segen. Die indische Juteindustrie in
spdt- und nachkolonialer Zeit. Stuttgart: Franz Steiner Verlag 2000. ISBN 3-
515-07732-4. Beitrige zur Kolonial- und Uberseegeschichte 70. 288 S.

Die Juteindustrie war einst die wichtigste Exportindustrie Indiens. Obwohl es fiir
lange Zeit Grof3britannien — und dort insbesondere die als “Juteopolis” bekannte
Stadt Dundee — war, das in diesem Sektor die fithrende Rolle spielte, wurde das



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 253

britische Mutterland allméhlich von der indischen Kolonie iiberfliigelt; dabei
waren die indischen Betriebe allerdings groftenteils in britischen Hénden, ein
Zustand, der sich auch im nachkolonialen Indien erst langsam &anderte. Nach
allgemeiner Auffassung fiihrte die Vormachtstellung der indischen Kolonie nicht
zu einer nennenswerten Industrialisierung oder Kapitalakkumulation in Indien
selbst.! Nichtsdestotrotz nimmt der heutige Staat Indien international nach wie
vor eine fiihrende Rolle im Bereich der Juteindustrie ein.

Wihrend der Kolonialzeit spielte hierbei die Industrieregion im westlichen
Teil Bengalens die Hauptrolle. Wenn man jedoch heute von maroden bzw. in
andere indische Bundesstaaten abwandernden Betrieben liest, oder von Arbeits-
kdmpfen, bei denen Arbeiter erschossen, Manager bei lebendigem Leibe ver-
brannt oder in Bottiche mit kochendem Wasser geworfen werden, oder aber von
militanten und arbeitsscheuen Gewerkschaften, die von regierenden Kommu-
nisten unterstiitzt werden? dann kénnte man meinen, die Juteindustrie im indi-
schen Bundesstaat Westbengalen liege in den letzten Ziigen und sei kaum noch
relevant fur die indische Juteproduktion. Tatsachlich befinden sich aber nach wie
vor 59 der 76 indischen Jutefabriken in diesem Bundesstaat;? die Ubermacht der
westbengalischen Produktion wird noch deutlicher, wenn man beriicksichtigt,
dafl die westbengalischen Betriebe etwa zehnmal soviele Webstiihle und fast
zwanzigmal soviele Spindeln beherbergen wie alle Betriebe in anderen Teilen
Indiens zusammengenommen.* Auch die Neugriindung von drei Jutefabriken in
Westbengalen sowie die Pline zur Halbierung des garantierten Mindestlohnes
fiir Jutearbeiter> passen nicht zum Bild einer kampflos sterbenden Industrie, die
sich aus dem internationalen Wettbewerb verabschiedet hat.

Gleichzeitig kann nicht geleugnet werden, dal3 seit den 70er Jahren Stag-
nation und Niedergangstendenzen weite Bereiche der Juteindustrie in West-
bengalen kennzeichne(te)n. Hieraus scheint zu folgen, dal man auf Grund der
vorhandenen Daten sowohl positive als auch negative Szenarien entwickeln
kann. So fiithrte 1993 Sujit Kumar Ghosh gleichzeitig folgende Daten an: 1970
war die Produktion der Jutetextilindustrie Westbengalens 1,170,000 t, 1989 aber

1 Vgl. z.B. S. 99 von Tara Sethia, “The Rise of the Jute Manufacturing Industry in Colonial
India: A Global Perspective”, Journal of World History 7,1 (Spring 1996), S. 71-99.
Labonita Ghosh, “Fear Factories”, India Today 26,5 (January 29, 2001), S. 28f.
http://jute.com/html/stats.html (Webseite von Dezember 2001, zitiert Juli 2002).
http://jutecomm.com/indostry_intro.htm (Webseite wohl von 2000, zitiert Juli 2002).

http://iwww jmjute.com/framenews.html (Webseite wahrscheinlich von Juni 2002, zitiert Juli
2002).

wn & W N



254 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

548,000 t; dagegen war die Wachstumsrate fiir Jutegiiter 1985-86 4,38% (Indien
insgesamt -1,31%), 1988-89 17,65% (Indien insgesamt 16,48%).6

Doch unabhingig davon, ob man die Entwicklung positiv oder negativ
beurteilt, 148t sich nicht leugnen, daf} die Juteindustrie Indiens, bis in die sech-
ziger Jahre die Hauptdevisenquelle des Landes, nach wie vor grofitenteils die
Juteindustrie Westbengalens ist. Bedenkt man, da3 die Vormachtstellung der
bengalischen Region frither weitaus gréfer war, so liegt es auf der Hand, daf
eine Geschichte der indischen Juteindustrie fast identisch sein mufl mit einer
Geschichte der Juteindustrie Bengalens.

Eine solche Geschichte enthilt das vorliegende Werk von Urs Olbrecht.
Dieses Buch, das etwa gleichzeitig mit und unabhingig von einigen anderen
Studien zur Juteindustrie Indiens bzw. Bengalens’ erschien, behandelt diese
Industrie in Bengalen bis zum Jahre 1964, dem Ende der Ara Nehru. Dieses Jahr
wurde gewihlt, weil “es mit dem Beginn einer rezessiven Phase einherging,
welche den spirlichen Erfolgserlebnissen der Industrie ein Ende bereitete. [...]
Zudem produzierte die bengalische Juteindustrie nach 1964 immer starker fiir
den Binnenmarkt und verlor damit den rund achtzig Jahre behaupteten Status
einer Industrie, die mehrheitlich fiir den Export produzierte” (S. 20).

Wegen des Fehlens einschldgiger Fachkenntnisse kann das Werk hier nur
aus kulturwissenschaftlicher Sicht besprochen werden und nicht aus wirtschafts-
wissenschaftlicher. Das diirfte auch im Einklang mit seiner hervorgehobenen
historischen Orientierung sowie mit dem Serientitel stehen, entspricht auch einer
Tendenz der neueren Untersuchungen in diesem Bereich, nicht mehr das rein
Okonomische oder Klassengegensitze in den Vordergrund zu stellen, sondern
Faktoren wie Ethnie, Kultur, Bildung, Religion, Gruppenzugehorigkeit usw.
Allerdings folgt daraus, daf3 Leser, die Olbrechts Werk aus einem solchen Blick-

6 Sujit Kumar Ghosh, “Structuralistic Interpretation of Industrial Development in West
Bengal”, in: Biswanath Roy (Hg.), West Bengal Today. A Fresh Look. New Delhi: Mittal
Publications 1993, S. 148-153; hier S. 150f. (die angegebenen Statistiken wurden nicht
tiberpriift).

7 Gordon T. Stewart, Jute and Empire. The Calcutta Jute Wallahs and the Landscapes of
Empire. Manchester: Manchester University Press 1998 (Studies in Imperialism); Arjan de
Haan, Samita Sen (Hrsg.), A Case for Labour History. The Jute Industry in Eastern India.
Calcutta / New Delhi: K.P. Bagchi & Company 1999 (Department of History, University of
Calcutta Monograph 17); Samita Sen, Women and Labour in Late Colonial India. The
Bengal Jute Industry. Cambridge: Cambridge University Press 1999 (Cambridge Studies in
Indian History and Society 3); Parimal Ghosh, Colonialism, Class, and a History of the
Calcutta Jute Millhands 1880-1930. Hyderabad: Orient Longman 2000. Siehe auch Ruth
Ziegler, “Die Juteindustrie in Bengalen”, http://www.hausarbeiten.de/rd/archiv/politologie/
pol-text321.shtml (Text von 2001).



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 255

winkel betrachten, nicht unbedingt mit dem einschligigen statistischen Material
vertraut sein werden, dieses vielleicht auch nicht ohne weiteres werden einsehen
konnen. An mehreren Stellen werden solche Leser sicherlich den Wunsch nach
weitergehender Information verspiiren.

So wire beispielsweise eine Gegeniiberstellung mit Daten aus den spiten
90er Jahren zur Erhdrtung oder Widerlegung der These generellen Niedergangs
fiir Leser ohne entsprechende statistische Kenntisse sicherlich hilfreich gewesen.
Auch hitten diesen Lesern Angaben dazu geholfen, ob der Riickgang des Anteils
von Jutegiitern an den Gesamtausfuhren Indiens (1989/90 nur noch 1,1% gemil
S. 174) nur durch Stagnation oder Riickgang auf dem Jutesektor oder auch durch
Fortschritte in anderen Sektoren zu erkliren ist, wie auch dazu, ob der Anstieg
der Bedeutung des Binnenmarktes nicht zumindest teilweise auf eine gewach-
sene Nachfrage dieses Marktes zurlick gehen konnte.

Gemail Olbrecht (S. 1) haben indische Historiker trotz ihres groflen Inter-
esses fiir die Juteindustrie die Nachkolonialzeit sehr vernachléssigt. Er meint,
dies lieBe sich dadurch erklaren, dal die negative Entwicklung in diesem Be-
reich “letzten Endes vom patriotischen Wunsch zeugt, nur wirtschaftliche
Erfolgsprojekte (oder zumindest halbwegs gelungene Entwicklungsansitze) aus
der Zeit nach der Erlangung der Unabhingigkeit genauer unter die Lupe zu neh-
men” (S. 2). Das ist eine apodiktische Aussage, die zwingend der Untermaue-
rung bedarf, insbesondere deshalb, weil sie indischen Historikern generell die
Fahigkeit zur distanzierten Behandlung eines Themas abspricht. Andererseits
1Bt sie auch manche interessante Deutung der kulturspezifischen Einstellung
des Verfassers zu.

Eine interessante Frage wire in diesem Zusammenhang, ob diese Einstel-
lung eventuell bei der Auswahl und Auswertung von Schriften indischer Auto-
ren eine Rolle gespielt hat. Leider 146t sich nicht feststellen, ob tatséchlich eine
bewuflte Auswahl stattfand oder nicht. Auf jeden Fall fillt auf, dal} einige nicht
unwichtige Werke, die durchaus Beriicksichtigung hitten finden kénnen, unbe-
riicksichtigt bleiben.?

Neben dieser sei eine weitere generelle Anmerkung methodischen Inhalts
erlaubt. Bis 1947 befafit sich Olbrecht mit Bengalen in seiner Gesamtheit, doch
nach 1947 wird der Begriff “Bengalen™ auf Westbengalen eingeengt. Bangla-

8 Etwa Goutam K. Sarkar, Jute in India. An Economic Analysis. Calcutta / New York: Oxford
University Press 1989; Nirban Basu, The Working Class Movement. A Study of Jute Mills of
Bengal 1937-47. Calcutta / New Delhi: K.P. Bagchi & Company 1994 (Department of
History, University of Calcutta Monograph 9). Dazu auch Leela Fernandes, The Politics of
Gender, Class, and Culture in the Calcutta Jute Mills. Philadelphia: University of Penn-
sylvania Press 1997 (Critical Histories).



256 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

desch, das ja eigentlich den groferen Teil Bengalens darstellt, ist wegen des
inhaltlichen Wandels des “Indien”-Begriffs nicht Teil der Betrachtungen. Nun
mag man das damit rechtfertigen, da3 1947 die Verarbeitungsbetriebe fiir Jute ja
fast ausschlieBlich im westlichen Teil Bengalens lagen, wihrend der Osten
vornehmlich als Quelle des Rohmaterials diente. Doch auch das Material ist ein
Teil der Industrie; zudem wurde in Ostpakistan (spiter Bangladesch) eine eigene
verarbeitende Industrie aufgebaut, die genauso “bengalisch™ ist wie diejenige in
Westbengalen, auch wenn sie nicht mehr “indisch” ist. Man vermif3t eine Dis-
kussion, zumindest einige Anmerkungen zu dieser Problematik.

Die Ergebnisse von Olbrechts Untersuchung, die auch bisher unpublizierte
Quellen reichlich verwendet hat, lassen sich folgenderweise zusammenfassen:
Schon seit ihren Anféngen war die bengalische Juteindustrie darauf eingestellt,
moglichst billig zu produzieren und dadurch andere Konkurrenten auszustechen.
Dies gelang nur durch Ausnutzung billiger Arbeitskraft, die daher grof3tenteils
nicht sehr qualifiziert sein konnte, und durch Anvisieren eines Massenmarktes
fur Produkte, die nicht hochwertig waren. Die geschichtlichen Entwicklungen
begiinstigten diese Vorgehensweise und verhalfen der bengalischen Juteindustrie
zu einer international marktbeherrschenden Stellung. Gefestigt wurde diese
Stellung durch ein Kartell der groBtenteils europdischen Fabrikanten Bengalens,
das im kolonialzeitlichen Indien ein wichtiger Machtfaktor war.

Diese Strategie war trotz einiger Riickschldge groBtenteils erfolgreich,
verhinderte aber nennenswerte Innovationen sowohl im Technologie- als auch
im Produktbereich. Auch nach 1947 énderte sich zundchst wenig an diesem
Zustand, obwohl die wichtigsten Rohstoffquellen jetzt in Ostpakistan lagen.
Dennoch trat langsam eine Veranderung ein. Das Preisdiktat der Fabrikanten den
Rohstofflieferanten gegeniiber konnte nicht mehr aufrecht erhalten werden;
indische und westbengalische staatliche MaBBnahmen zwangen zur Ubernahme
mehrerer Sozialstandards, die kostensteigernd waren; die Indisierung der
Besitzverhiltnisse schritt stetig voran, wenngleich es nicht 6rtliche Bengalen
waren, die die Briten ablosten, sondern Marwaris aus Westindien, die oft eher an
Wertabschopfung als an Entwicklung interessiert waren. Die Summe solcher
Faktoren, auch wenn manche in dieser Hinsicht eher hinderlich waren, fiihrte
letztendlich — auch mit staatlicher Hilfe — zu einer langsamen Anderung im
Technologie- wie Produktbereich und einer gesteigerten Effizienz.

Trotzdem konnten kaum mehr als bescheidene Fortschritte erzielt werden,
was unter anderem an der Arbeiterschaft lag. Mehrere Faktoren waren hierbei
relevant: Bildung, Ethnizitdt, Religion, sozioreligidse Gruppenzugehorigkeit,



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 257

Geschlecht,” Rekrutierungs- und betriebliche Machtstrukturen usw., wie auch
die Einstellung zum Arbeitsprozef selbst. Dabei spielten auch Vorstellungen zur
Natur der Arbeiterschaft eine Rolle,!© dies nicht nur seitens der fremden
Besitzer und des Managements, das aus Europdern bestand, sondern auch seitens
der gebildeten Einheimischen im Management, groftenteils Bengalen der oberen
Schichten, die wenig mit den Arbeitern gemeinsam hatten, die zum gréfiten Teil
nicht nur anderen Schichten angehorten, sondern auch Nichtbengalen waren.
Aus den gleichen Kreisen wie das einheimische Management kamen spiter auch
die meisten Gewerkschaftsfiihrer, was dazu fiihrte, dafl bei Arbeitskaimpfen die
Gewerkschaften eher der Entwicklung hinterherliefen als diese steuerten, da die
Impulse nicht von ihnen ausgingen. Aus allen diesen Griinden konnte sich kein
industrieweites BewuBtsein und keine entsprechende Perspektive entwickeln, die
dazu hitten beitragen konnen, vorindustrielle Verhaltensweisen der Arbeiter-
schaft durch eine einer leistungsorientierten modernen Industrie angemessene
Verhaltensweise zu ersetzen.

Dies sind die Schliisse, die sich beim Leser des Werkes einstellen; manche
sind vom Autor explizit, manche implizit dargestellt. Natiirlich ist dies eine stark
vereinfachte Wiedergabe der komplexen Materie, deren Komplexitit auch die
Studie deutlich macht. Doch fiir den Zweck eines Uberblicks muf3 diese Dar-
stellung geniigen.

Die Schluf3bilanz aus der Sicht des Jahres 1964, mit dem die Studie endet,
ist groBtenteils negativ. Doch das auf S. 249 festgehaltene Fazit Olbrechts ist
differenziert: Auch wenn die Kritik an den einheimischen Jutefabrikanten weit-
gehend gerechtfertigt erscheint, mul festgehalten werden, daf3 sie nur schwerlich
in der Lage gewesen wiren, die aus der Kolonialzeit ererbten Strukturen so zu
verdndern, daf3 eine moderne Hochleistungsindustrie entstanden wire, zumal die
infrastrukturellen und personellen Voraussetzungen nicht existierten.

Arjan de Haan zeichnete ein Bild der bengalischen Juteindustrie, das sich
von der bis dahin zumeist negativen communis opinio abhob. Gemif3 de Haan

9 Siehe hierzu besonders die Monographie von Samita Sen (vgl. Anm. 7). In einer rezenten
Studie hat Kuntala Lahiri-Dutt dargelegt, daB der industrielle Fortschritt in Indien sehr zu
Lasten wenig qualifizierter Arbeiterinnen geht, wodurch eine “feminisation of poverty”
entsteht: Kuntala Lahiri-Dutt, From Gin Girls to Scavengers: Women in Indian Collieries.
Canberra: Resource Management in Asia-Pacific Project, Division of Pacific and Asian
History, Research School for Pacific and Asian Studies, The Australian National University
2001 (Resource Management in Asia-Pacific Working Paper 28); siche S. 13.

10 Siehe dazu auch S. 950f. von Subho Basu, “Strikes and ‘Communal’ Riots in Calcutta in the
1890s: Industrial Workers, Bhadralok Nationalist Leadership and the Colonial State”,
Modern Asian Studies 32,4 (1998), S. 949-983.



258 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

wiren die Folgen der Jute-Industrialisierung fiir die Arbeiterschaft iiberwiegend
positiv gewesen.!! Olbrecht geht zwar nicht so weit wie de Haan, stemmt sich
aber doch gegen ein einseitiges negatives Bild der Industrie und der Industri-
ellen.

Es bleibt abzuwarten, welche Ergebnisse die Erforschung der indischen und
speziell bengalischen Juteindustrie losgelost von Kolonialismus- und Kapitalis-
muskritik erbringen wird. Hier wird eine Forschungsperspektive eréffnet, zu der
Olbrecht einen interessanten Beitrag geliefert hat. Allerdings wird die Wirkung
dieses Werkes wegen der Sprachbarriere wohl nicht besonders nachhaltig sein.
Das ist schade.

Hier und da gibt es einige Druck- und Satzfehler, doch diese fallen nicht ins
Gewicht.

Rahul Peter Das

RICHTER, Antje: Das Bild des Schlafes in der altchinesischen Literatur.
Hamburg: Hamburger Sinologische Gesellschaft, 2001. 263 S. (= Hamburger
Sinologische Schriften 4), ISBN 3-935664-03-5.

Das Bild des Schlafes in der altchinesischen Literatur, so lautet der Titel der
1998 abgeschlossenen und nun in Buchform vorliegenden Dissertation von
Antje Richter. Wihrend der Schlaf in der abendldndischen Antike sogar in
Gestalt eines Gottes, Hypnos, auftritt und in der Literatur ein weitverbreiteter
und rezipierter Topos ist, finden sich auf den ersten Blick in der altchinesischen
Literatur (5. Jh. v.u.Z - Anfang 3. Jh., so die Definition der vorliegenden Arbeit)
nur wenige Erwidhnungen des Schlafes und diese wurden bislang auch kaum
rezipiert. Richter setzt es sich zum Ziel, diese Liicke zu schliefen und macht sich
anhand der altchinesischen Literatur auf die Suche nach dem Phianomen Schlaf
und dem Umgang der Menschen damit. Dabei verdeutlicht sie, dal die Texte
meist weniger {iber den Schlaf selber aussagen, als sich der Rede vom Schlaf
bedienen, um ihre Botschaften zu verbreiten. Der Leser gewinnt somit nicht nur
Einsichten in die Konzepte von Schlafen und Schlaf des alten China, sondern
wird ausgehend vom Bild des Schlafes zu einer Reise durch die chinesische
Geistesgeschichte eingeladen.

11 Arjan de Haan, “The Jute Industry and Its Workers: Changes in Stratification in Eastern
India”, in: Sekhar Bandyopadhyay, Abhijit Dasgupta, Willem van Schendel (Hrsg.), Bengal.
Communities, Development and States. New Delhi: Manohar 1994, S. 255-295. Dieser
Aufsatz wird in Olbrechts Bibliographie nicht erwihnt.



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 259

Dem Buch ist eine Einleitung (S.1-14) vorangestellt, in der die Autorin den
Forschungsgegenstand skizziert und sich zum Ziel und Vorgehen der Unter-
suchung duBert. Die Abhandlung selbst ist in fiinf Oberkapitel gegliedert, die
Jeweils ihrerseits kurz eingefiihrt und meist auch mit einem Reslimee abge-
schlossen werden. Dem Schlulwort folgt ein Anhangsteil (S.215-263), der aus
einer Zeittafel, einem Abkiirzungsverzeichnis, Verzeichnis der Primérquellen,
Verzeichnis der Zitate, Distributionsschema relevanter Worter, Literaturver-
zeichnis und Index besteht.

Im ersten Oberkapitel “Lexikalische Vorbemerkungen® (S.15-37) fiihrt
Richter die fiir den Themenbereich relevanten Zeichen méi jif, ming W&, gin
#%, wo BN und shui HE ein. Sie erlutert, daB zwar alle fiinf erstgenannten
Zeichen fiir Worter mit der Bedeutung ‘Schlaf” oder ‘schlafen’ stehen konnen,
es sich aber nur bei méi ¥ ‘schlafen’ und shui HE ‘einnicken, [im Sitzen]
schlafen’ um die primire Bedeutung handle, wihrend ming & und das ihm
nahestehende Zeichen midn HR das ‘SchlieBen der Augen’ bezeichnen und gin
# und wo EA fiir das ‘Schlafengehen’, ‘Sich-Hinlegen’, ‘Liegen’, ‘Ruhen’
oder ein ‘Schlafgemach’ stehen. Mit den beiden Zeichen wi & und jiao &
stellt sie auch noch den mit dem Schlaf eng verbundenen Bereich des ‘Auf-
wachens’ vor.

Die Textgrundlage des zweiten Oberkapitels (S.39-68) bilden medizinische
Texte, zu denen die Han-zeitlichen Schriften Hudngdi néijing ¥ 7 N1 und
Nanjing $E#S sowie die beiden auf der Grundlage des Shanghdn zdbinglin 1%
FEHE W s kompilierten Texte Shanghdnlun 15 %€ 5% und Jinkui yaoliie 4 [®
FLHE gehoren. SchlieBlich zihlt dazu auch der Grabtext Shiwen 1 [, der mit
anderen Texten 1973 in Mdwdngdur geborgen werden konnte. Die Uberschrift
dieses Teiles lautet “Schlaf als Naturphinomen”, und er dient der Erlduterung
der Korpervorgiange wihrend des Schlafs, d.h. dem “intakten Schlaf’, dem
“gestorten Schlaf” und dem “Traum”. Auch kommentiert die Autorin die von
den medizinischen Texten postulierte “Ubereinstimmung von Schlaf und
Nacht”, d.h. die Einbettung des Schlafes in den Rhythmus von yin fZ und ydng
[ . AbschlieBend stellt sie die etwas aus dem Rahmen der frithen medizinischen
Literatur fallende “Schlaf-Lehre des Wén Zhi 3 #” vor. Es handelt sich dabei
um einen Abschnitt aus dem Shiwen, in dem in Gestalt des Zhanguo-zeitlichen
Konigs Wei von Qi 75 T dem Wén Zhi medizinische Fragen gestellt werden
und so auch der Schlaf thematisiert wird. Wén Zhi schreibt dem Schlaf eine
somatisch positive Wirkung zu, die sich besonders hinsichtlich der Erndhrung
zeigt.

Im dritten und umfangreichsten Oberkapitel (S.69-152) widmet sich die
Autorin dem “Schlaf als gesellschaftliches Phinomen” und geht darin dem



260 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Zusammenhang von “Schlaf als GenuB3 und Riickzug” nach. Hinsichtlich der
“Verquickung des Schlafes mit anderen Geniissen” behandelt sie das Zu-
sammenspiel von “Schlaf und Essen”, “Schlaf und Wein”, “Schlaf und Musik”
und “Schlaf und Sexualitit”. Sie legt die in der altchinesischen Literatur
gemachten Aussagen zu “Schlafenszeiten” dar und erldutert das Postulat “die
Nacht gehort dem Schlaf” gegeniiber den Warnungen vor dem “Schlaf zur
Unzeit”, erklart hinsichtlich der “Zeitdauer” des Schlafs die oft anzutreffende
Wendung “Friih auf, spét zu Bett” und die positiven Implikationen der Aussage
“bei Nacht den Schlaf vergessen”. Die “Umstinde des Schlafens”, die durch
“diverse Vorschriften” geregelt werden und die Beziehung zwischen “Schlaf und
kindlicher Pietat” schlieBen dieses Kapitel ab. Als Textgrundlage zieht Richter
konfuzianisch geprigte, staatspolitisch orientierte Texte heran, aber auch
allgemein rhetorisch-didaktische Literatur, worunter sie auch mohistisches
Schrifttum behandelt. Konfuzianer wie Mohisten zeichnen sich dadurch aus, daf3
sie dem Schlaf GenuBcharakter zusprechen und er deshalb im Interesse des
Staates und zur moralischen Pflege der Person reglementiert werden mul}. Es
gilt, die Schlafenszeit kurz zu halten und schon gar nicht bei Tage zu schlafen.
Die Kindespflicht hat gegentiber dem Schlaf Vorrang. Im Trauerfall wird der
Schlaf durch Vorschriften erschwert. Im Gegensatz zur westlichen Vorstellung,
daB Schlaflosigkeit hdufig Indiz eines schlechten Gewissens ist, wird Schlaf-
losigkeit des Herrschers zu einem weitverbreiteten Bild des sich aufopfernden
Fiihrers.

Das vierte Oberkapitel (S.153-185) beschéftigt sich mit dem “Schlaf als
psychologisches Phanomen”. Darin wird der “Schlaf als Gefihrdung” themati-
siert, die verschiedene Autoren dem Kontrollverlust wihrend des Schlafs zu-
schreiben. Der “Mord an Schlafenden” wird als verbreitetes literarisches Motiv
altchinesischer Texte bestimmt, mit dem grobe Verletzungen ethischer
Grundsitze rhetorisch wirkungsvoll verdeutlicht werden konnen. Desweiteren
macht Richter auf den “Schlaf und Kontrollverlust als Themen im Legalismus”
aufmerksam, wobei sie das “MiBtrauen gegeniiber dem Schlaf” wie auch den
“Schlaf als Metapher fiir die Entbehrlichkeit der Kontrolle” aus der Sicht legali-
stischer Texte darlegt. In diesen Texten wie in solchen, die konfuzianisch
geprigt sind, manifestiert sich ein Miftrauen gegeniiber dem Schlaf aufgrund
der oft engen Verbindung zwischen Trunkenheit und Schlaf und der daraus
resultierenden Pflichtverletzungen. Auf der anderen Seite 1af3t sich der Schlaf
auch als treffendes Bild fiir die Entbehrlichkeit der Kontrolle in einem wohl-
geordneten Staatswesen anfiihren. Das Thema der “Schlaflosigkeit”, sowohl aus
Kummer wie aus Freude, welches besonders haufig in der Dichtung anzutreffen
ist, beendet dieses Kapitel.



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 261

Das fiinfte Oberkapitel (S.187-213) behandelt den *“Schlaf als Gegen-
motiv”, indem es das “Lob des traumlosen Schlafes” und die Verbindung von
“Schlaf und Tod” im philosophischen Daoismus herausarbeitet. Vor dem
Hintergrund der Erfahrung, daB jeder Mensch dem Schlaf wie dem Tod
unterworfen ist, kann die Beschiftigung mit dem Schlaf zur Reflexion iiber die
Grenzen des menschlichen BewuBtseins und der Existenz anregen. Der Schlaf
zeigt sich besonders im Zhuangzi-Konvolut als Gegenentwurf zum subjektiven
Bewulltsein, aber auch zur konfuzianisch geforderten Wachheit. Wiahrend der
traumlose Schlaf sich als Metapher des Zustandes der Unberiihrtheit von
Gedanken und Uberlegungen eignet, weisen der Schlaf und der Tod nicht nur
eine oberflichliche Ahnlichkeit mit dem Zustand der BewuBtlosigkeit auf. So
wie das Zhuangzi-Konvolut den Schlaf im Rahmen einer sich in stetiger
Wandlung befindlichen Welt als Metapher fiir den Tod verwendet, postuliert es
in Analogie die Uberwindung des Todes. Ganz im Gegensatz zu den Konfu-
zianern oder dem Hedonisten Yéang Zhii #5%<, die verschlafene Zeit als Ver-
schwendung ansehen, wird im Zhuangzi-Konvolut der Genu3 des Schlafes
wiederholt gepriesen.

Der Autorin ist es mit dem vorliegenden Buch gelungen, das Bild des
Schlafes in der altchinesischen Literatur in sehr ansprechender und kompetenter
Weise zu zeichnen. Das Buch ist insgesamt sehr sorgfiltig redigiert, so dall zwei
nicht aufgeldste Literaturangaben (Unger 1994:21 auf S.35) und (Shima 1972)
zu vernachlissigen sind. Fiir das Verzeichnis der im Text erwédhnten Belegstel-
len und Ubersetzungen ist der Autorin zu danken, da es eine schnelle Orientie-
rung ermdglicht, wenn man sich dem Buch von einzelnen Texten ausgehend
nihern mochte. Der mit Schriftzeichen versehene Index erschliefit dariiber
hinaus das Buch nach Personen, Werken und Begriffen. Die Distributionstabelle
relevanter Worter mag hilfreich sein, wenn man wissen will, welche dieser
Worter in welchen Texten vorkommen. Leider bleiben die Zahlen in der Tabelle
jedoch generell unkommentiert.

Ein ausgewogenes Verhiltnis zwischen ausgewihlten Textpassagen in
Ubersetzung und Interpretationen der Bilder halten das Interesse des Lesers
wach und vermitteln einen Eindruck von der rhetorischen Kraft der altchinesi-
schen Literatur. Eine stringente Kommentierung im FufBlnotenbereich auf der
gleichen Seite bietet in bequemer Weise Basisinformationen (Datierung, Autor-
schaft, etc.) zu den angefiihrten Texten, so dal das Buch auch fiir Literatur-
wissenschaftlern auBBerhalb der Sinologie leicht zuginglich ist. Bisweilen laden
die FuBnoten auch direkt zum Vergleich mit der abendlidndischer Literatur ein,
obwohl Richter nicht den Anspruch erhebt, eine komparatistische Arbeit verfaf3t
zu haben. Sicher aber verdient das Buch das Interesse solcher, die sich kompara-



262 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

tistisch mit der Metapher Schlaf auseinandersetzen mochten. Die Beschrankung
des Textkorpus auf solche Texte, die noch nicht buddhistisch beeinfluft sind, ist
gerechtfertigt, und doch machen die Ausfiihrungen von Antje Richter gerade
neugierig, wie sich die Konzepte und die Rhetorik vom Schlaf im Laufe der
folgenden Jahrhunderte verdndern und mit ihnen das chinesische Geistesleben.
Die Lektiire dieses Buches kann nur empfohlen werden.

Monique Nagel-Angermann

SHAH, Kokila H.: Nyaya and Jaina Epistemology. Shree Shwetambar Mirti-
pajak Jaina Boarding Series, vol. 18. Ahmedabad: Sharadaben Chimanbhai
Educational Research Centre, 2001. 16, 230 S.

Indische Philosophen und Religionshistoriker orientieren sich gegenwirtig viel-
fach auf den dialektischen Materialismus als Grundlage ihrer ideengeschicht-
lichen Betrachtungen.! Speziell trifft dies auf jainakundliche Forschungen zu.?
Auch die Autorin des hier besprochenen Werkes will sich, wenngleich keine
Materialistin, mit dem philosophischen Idealismus kritisch auseinandersetzen. In
der Introduction betont sie mit Recht: “Philosophy should begin with the theory
of knowledge.” Sie vertritt konsequent die philosophischen Positionen des Jinis-
mus. Damit stellt sie erneut die langst bekannte These unter Beweis, wonach die
Philosophie ihrem Wesen nach parteilich ist.

Die Grundfrage der Erkenntnistheorie hat Shah vollkommen richtig erfasst.
Im Preface schreibt sie: “The problem of idealism versus realism is one of the
most fascinating problems in epistemology,” und weiter: “The conflict between
realism and idealism is fundamental to any epistemological inquiry” (S. 4). In
threr Kritik am Idealismus geht sie dhnlich wie W.I. Lenin von Berkeley aus:
“Berkeleyan idealism [...] reduces matter to subjective idea. However, modern
realism is a protest against this form of extreme idealism [...]” (S. 174). Noch
schdrfer dussert sie sich, wenn sie schreibt: “Strictly speaking, idealism is in-
compatible with epistemology and logic,” (S. 193) und “Agnosticism is logically
the consequence of idealism” (S. 7). Als besonders extrem unterwirft sie den
jungeren Buddhismus und das Advaita Vedanta-System der Kritik.

Shahs Vergleich zweier realistischer Lehren, des orthodoxen Nyaya und
des heterodoxen Jinismus, ist eine hochst attraktive Themenstellung. Im Fol-

1 Vgl. etwa Sukumari Bhattacharji: Fatalism in Ancient India (Calcutta 1995).
2 Vgl. besonders Narendra Nath Bhattacharyya: Jain Philosophy. Historical Outline. 2nd. ed.
(New Delhi 1999).



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 263

genden soll versucht werden, die hauptsichlichen Thesen der Verfasserin (von
denen naturgemiss manches schon bekannt ist) und die von ihr gezogenen
Schlussfolgerungen kurzgefasst der Leserschaft vorzustellen.

Das Nyaya-System “[...] believes in independent existence of the objects
of the world apart from mind” (S. 17). “External world is real of its own but it is
through knowledge that we can reach to it” (S. 19). Der Realismus des Nyaya
kommt schon dadurch zum Ausdruck, dass pramana an der Spitze der 16 Kate-
gorien steht (S. 17). Shah behandelt sodann die vier vom Nyaya gegebenen
Erkenntnismittel: die direkte Erkenntnis durch Sinneswahrmehmung (pratyaksa),
die Schlussfolgerung (anumana), den Vergleich (upamana) und das Zeugnis
durch das Wort (sabda). Dass das Nyaya-System nicht von vornherein religids-
metaphysisch eingestellt war, geht schon daraus hervor, dass der urspriingliche
Nyaya Wahrnehmung als Erkenntnis definiert hatte, die durch den Kontakt der
Sinnesorgane mit ihren Objekten entsteht (indrivarthasamnikarsa). Der Leib galt
als Trager der Empfindungen und Instrument der Handlungen.

Doch machte der Nyaya schliesslich dem Idealismus grossere Zugestind-
nisse als das Vaisesika. Die Einfiihrung der intuitiven Wahrnehmung (vogaja)
entsprach dem kevalajiiana des Jinismus, der bodhi des Buddhismus, dem kai-
valya des Samkhya und dem saksatkara des Vedanta (S. 41). Im jiingeren Nyaya
wird unmittelbare, gottvermittelte Allwissenheit postuliert (S. 36). Es braucht
nur auf die Gottesbeweise von Uddyotakara und von Gangesa im Tattvacinta-
mani hingewiesen zu werden.

Ausfiihrlich bespricht die Verfasserin die auf der Wahrnehmung beruhende
Folgerung (anumana). Sie ist eine Erkenntnis, die eine andere Erkenntnis vor-
aussetzt (S. 48). Der fiinfgliedrige Syllogismus — Behauptung (pratijaa), Grund
(hetu), Beispiel (udaharana), Anwendung (upanaya) und Folgerung (nigamana)
— findet ebenso eingehende Erorterung wie der wichtige Begriff der Umfassung
(vyapti). Kiirzer besprochen werden upamana und sabda. Letzterer kann im
spiteren Nyaya gottlich (vaidika) oder weltlich (laukika) sein.

Ein wesentlicher, von der Autorin auch durchaus richtig erkannter Vorzug
des Nyaya liegt in dessen Verbindung mit der Praxis. “The nature of truth con-
sists in its correspondence to reality while test of truth consists in its practical
utility. Truth exists even if it is not tested” (S. 114). Zusammenfassend darf man
mit W. Ruben sagen, dass die brahmanische Philosophie des Nyaya Erkenntnis-
theorie und formale Logik als selbststindige Felder der Philosophie herausge-
arbeitet hat.

Nach der Betrachtung des Nyaya geht die Verfasserin auf philosophische
Grundaspekte des Jinismus ein und betont nochmals dessen Anerkennung der
Aussenwelt als objektive, von Sinneswahrnehmungen unabhdngige Realitit. Die



264 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Jaina-Philosophie “[...] is realism according to which external objects possess
reality independent of the perceiving subject” (S. 26) und “Jainas postulate
reality of objective world independent of minds” (S. 149). Aber gegen den
Nyaya vertritt der Jinismus die Auffassung, dass Erkenntnis in letzter Instanz in
der Natur der Seele liegt, die jedoch vom karman mehr oder minder verhiillt
wird. Erst spiter haben die Jinisten auch die Sinneswahrnehmung als direkte
Quelle der Erkenntnis zugelassen. Fiir den Nyaya dagegen ist, wie erwéhnt, der
Kontakt der Sinnesorgane mit ihren Objekten eine Voraussetzung fiir die Wahr-
nehmung. Im Jinismus ist Erkenntnis also ein immanentes Attribut der Seele.
Philosophisch ist das wenig aussagekriiftig und mit einer Position des Realismus
kaum zu vereinbaren. Hieriiber wie tiberhaupt {iber den Seelenglauben der
Jinisten dussert sich die Autorin so gut wie gar nicht.

Eine systematische Erkenntnislehre findet sich erst bei Umasvati. Auf den
Unterschied zwischen darsana und jiana geht Shah nicht ein und beschrinkt
sich auf die Aspekte des letzteren: mati, sruta, avadhi, manahparyaya, kevala;
von diesen gelten die ersten beiden als indirekt. Die drei letzten werden als
aussersinnliche Wahrmehmung eingestuft; die beiden letzten sind keinem Irrtum
unterworfen — auch diese Thesen sind in ein realistisches Philosophiegebidude
nur schwer einzufiigen. Die Autorin muss das selbst gespiirt haben, da sie ohne
Beweisfiihrung bestreitet, dass aussersinnliche Wahrnehmung im Realismus kei-
nen Platz finde (S. 42) und von Telepathie, Hellseherei und Prophetie sagt:
“These are not miraculous powers but forms of knowledge” (S. 204)!

Die Schlussfolgerung (anumana) ist sowohl im Jinismus als auch im Nyaya
ein giiltiges Erkenntnismittel. Dabei bringen es die Jinisten bis auf zehngliedrige
Syllogismen. Jedoch ist der Vergleich (upamana) im Jinismus kein anerkanntes
Erkenntnismittel; er gilt vielmehr als Wiedererkennen (pratyabhijiia). Neben
dieser spielen auch die Erinnerung (smrti) und — im Unterschied zum Nyaya —
die Induktion (tarka) eine Rolle. Uberhaupt gibt es hier zwischen beiden Syste-
men inhaltliche und terminologische Differenzen; so ist pratyabhijiia, wie schon
angedeutet, im Jinismus eine bestimmte Form der Erkenntnis und nicht, wie im
Nyaya, eine logische Grundaussage.

In ihrer Stellung zur Praxis erreicht die Jaina-Philosophie das Niveau des
Nyaya nicht. “The pragmatic criterion of the knowledge of truth and falsity laid
down by Nyaya philosophers is not recognized by Jaina philosophers” (S. 117).
Dagegen haben beide Systeme eine ziemlich einheitliche Haltung zum Irrtum:
sie erkldren irrtiimliche Erkenntnis fiir die falsche Auffassung eines Objektes als
eines anderen. Auch der Irrtum hat also eine objektive Basis; was nicht existiert,
kann auch nicht Gegenstand einer Erkenntnis sein. Jinisten und Naiyayikas se-
hen im Irrtum eine falsche Erkenntnis und nicht blosses Spiel der eigenen Ideen.



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 2635

Auf die umfangreichen und geistvollen Ausfiihrungen der Autorin zur
Rolle der Negation und zur Sprachphilosophie kénnen wir hier nicht néher ein-
gehen. Nicht unerwéhnt bleiben darf hingegen, dass die Verfasserin auf dem
Gebiet der Universalien eine deutliche Inkonsequenz verrit. Zwar rdumt sie ein,
dass die Nyaya-Theorie, wonach die Universalien “separate entities” seien, un-
haltbar ist und dem Platonismus nahekommt (S. 143). Doch hélt sie die Auf-
fassung des Nyaya, die Universalien seien “not merely mental construction of
our minds” (S. 141), sondern von den Konkretheiten getrennte Gegebenheiten,
fiir extremen Realismus (S. 211). Ebenda erklirt sie: “In Jainism, universals are
common features of particulars [...] It is moderate realism.” Hier erweist sie sich
als Gegnerin des Nominalismus, indem sie moniert: “Nominalism believes that
only particulars are real; universals are only mental concepts” (S. 140). Doch
driickt sich eben gerade hierin die positive Rolle des Nominalismus aus, der
verstanden hat, dass die Universalien ihrem Wesen nach Abstraktionen sind. In
diesem Punkt erweisen sich die Jaina-Philosophen den Naiyayikas iiberlegen: sie
“maintain that it is not necessary to assume the separate existence of universal,
because universality consists in similarity” (S. 142).

Nachdem der erste Teil der hier vorgelegten Arbeit hauptsiachlich episte-
mologische Fragen behandelt hatte, widmet sich der zweite Teil der Jaina-Logik,
geht also tiber die eigentliche Thematik des Buches hinaus. Im Mittelpunkt steht
der Anekantavada mit seinen beiden Sdulen Nayavada und Syadvada; von der
Autorin wird er wie folgt bewertet: “The anekanta view represents a coherent
picture of reality by taking into account all possible viewpoints” (S. 148). Naya
ist die Erkenntnis eines Objektes in Relation zu anderen Objekten und von
einem bestimmten Standpunkt; die Nicht-Absolutheit jinistischen Denkens
findet in diesen sieben Betrachtungweisen ihren Ausdruck. Demgegeniiber wird
dem Nyaya lediglich ein mechanischer Pluralismus zugesprochen (S. 150). Auf
dialektisches Denken der Jaina-Philosophen weist folgende Feststellung der
Autorin hin: “Reals are dynamic which mutually influence each other” (S. 149).

Syadvada ist die Theorie der siebenfiltigen Moglichkeiten, wozu Shah
bemerkt: “Syadvada [...] presents the view of truth as comprehensive synthesis.
It affirms consistency of contradictories” (S. 166) und nihere sich Einsteins
Relativititstheorie (S. 184). Hat man hier schon Bedenken, verdichten sich diese
noch angesichts folgender Behauptung: “The introduction of category of ‘inex-
pressible’ is the greatest contribution of Jainism to Indian logic” (S. 183). Es ist
vielmehr gerade die Kategorie des avaktavya, die dem Agnostizismus Tir und
Tor 6ffnet. Dass der Anekantavada zum Skeptizismus fiithren kann, wird von der
Autorin erwartungsgemaiss bestritten. IThre Argumente fasst sie folgendermassen
zusammen: “The manifoldness of reality is a datum. We can neither deny it nor



266 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

can explain it away” (S. 215-216). Dem ist freilich entgegenzuhalten, dass die
Welt ihrem Wesen nach dialektisch ist: sie ist sowohl mannigfaltig als auch
einheitlich; die Einheit der Welt aber besteht in ihrer Materialitét.

Eine ausfiihrliche, didaktisch gelungene Conclusion beschliesst diese in-
haltsreiche Studie. Shah resiimiert, dass Nyaya und Jinismus manche grund-
legende Ubereinstimmung aufweisen. Beide behaupten die Erkennbarkeit der
Welt. “Both believe that all knowledge by its very nature refers to an object
beyond and independent of it” (S. 194). Der Nyaya, obwohl ein rationalistisches
System, glaubt an die Unfehlbarkeit des Veda; die Jinisten glauben an die
iibermenschliche Autoritit der Tirthankaras. Aber der Realismus des Nyaya gilt
als halbherzig. Schon im Preface hatte Shah bemerkt: “Nyaya while clearly
containing realistic elements, in the end falls short of fullfledged realism.”
“Jainism has a unique virtue of being a purely realistic system” (ebenda). Doch
mochte die Verfasserin den Realismus gewissermassen geziigelt sehen, wenn sie
betont, dass der Jinismus “[...] avoids the defect of one-sided idealism and ex-
treme form of realism [...]” (S. 216).

Aus dem oben Gesagten geht hervor, dass die Arbeit stirker philosophisch
als philologisch orientiert ist. Daher ist die Zahl der dargebotenen Belegstellen
viel zu gering; die wenigen Hinweise auf die Jainasuttas, den Tattvartha-
dhigama, den Tattvacintamani, den Nyayavatara und den Tattvalokalamkara ge-
niigen keineswegs. Bei einer Neuauflage ist der philologische Aspekt, den eine
solche Studie aufweisen muss, addquat zu beriicksichtigen.

Auf die Wiedergabe der sehr detaillierten Gliederung kénnen wir hier
verzichten. Die Straftheit in der Darbietung des Stoffes® zwingt den Leser zu
konzentriertem Mitdenken. Die Bibliographie verzeichnet fast ausschliesslich
indische Titel und weist damit eine gewisse Einseitigkeit auf.# Im Bereich der
Erkenntnistheorie werden weder F. Engels noch W.I. Lenin erwidhnt. Dass zum
Jinismus kein Bezug auf W. Schubring genommen wurde und beim Nyaya die

Forschungen von W. Ruben und K. Preisendanz ungenannt blieben, ist verwun-
derlich.

3 Nur manchmal finden sich Redundanzen: so enthilt S. 123 eine fast wortliche Wiederho-
lung einer erst auf S. 122 aufgestellten These {iber die Theorie der Wahrheit.
B Immerhin sollen einige dieser Titel, die in Europa wenig bekannt sind, zum Nutzen des

Lesers hier angefiihrt werden: Bijalwan, C.D.: The Indian Theory of Knowledge (New Delhi
1977); Chatterjee, S.C.: The Nyaya Theory of Knowledge (Calcutta 1959); Jwala Prasad:
History of Indian Epistemology (Delhi 1958); Mehta, Mohanlal: Jaina Philosophy (Varanasi
1971); Mohanty, J.N.: Gargesa’s Theory of Truth (Santiniketan 1966); Padmarajiah, Y.J.:
Jaina Theories of Reality and Knowledge (Bombay 1963).



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 267

Ein angefiigtes Generalregister der Namen und Begriffe ist im wesentlichen
ausreichend. Der Druck ist sauber, die Korrekturlesung sorgfiltig; die wenigen
Druckfehler sind nicht sinnstérend und fallen daher nicht ins Gewicht.

Da sich die philosophische Position der Autorin weitgehend auf den Jinis-
mus stiitzt, weist sie streckenweise Inkonsequenz auf. Obwohl sie mit aller Klar-
heit den Idealismus bekdmpft, verwendet sie als dessen Gegensatz den Begriff
Realismus, nicht, wie man erwarten sollte, Materialismus (diesen gebraucht die
Autorin ausschliesslich in Bezug auf die Carvakas). Terminologisch ist das je-
doch ein Missgriff, denn der Realismusbegriff ist in der Philosophie bereits
mehrfach anderweitig besetzt. So beansprucht ihn der Neothomismus als Grund-
lage seiner Erkenntnistheorie. Insbesondere aber ist Realismus eine objektiv-
idealistische Richtung der Scholastik; dieser Richtung trat im Universalienstreit
der Nominalismus mit seiner Grundthese universalia sunt nomines post rem als
progressive Alternative entgegen.

Trotz einiger kritischer Einwinde und einer philologisch schwachen Basis
ist das vorliegende Werk doch iiberwiegend positiv zu beurteilen. Schon die
Themenstellung ist eine Pioniertat und sollte zu dhnlichen Arbeiten anregen.
Shahs Methode weist dementsprechend vielfach innovative Ziige auf. Jeder, der
tiber allgemein Bekanntes hinaus in die Tiefen indischer Philosophie eindringen
will, sollte zu diesem Buch greifen, das zwar kaum als leicht eingéngige Lektiire
zu bezeichnen ist, dafiir aber dem ernsthaft interessierten Leser gewiss ein
breites und anregendes Ideenspektrum zu prisentieren verspricht.

Klaus Mylius






	Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

