
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 57 (2003)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

BOLLÉE, Willem: The Story of Paesi (Paesi-kahänayam). Soul and Body in
Ancient India: A Dialogue on Materialism. Text, translation, notes and glossary.
Wiesbaden: Hanassowitz. 2002. (Beiträge zur Kenntnis südasiatischer Sprachen
und Literaturen, 8.) ISBN: 3-447-04555-8. IX, 368 pp.

The story of Paesi is known to Indologists from Ernst Leumann's long
contribution in 1885—called "Beziehungen der Jaina-Literatar zu andern Literatar-
kreisen Indiens"—to the Actes du sixième congrès international des orientalistes
(Leiden: E. J. Brill, pp. 469-564; reprint in Kleine Schriften, ed. Nalini Balbir,
Stuttgart: Franz Steiner, 1998, pp. 29-124). We learn from it that the story of
Paesi in Jaina literature conesponds to the story of Päyäsi which occurs in the

Buddhist Dîgha Nikâya (DN II. 316 ff). Leumann briefly presented the two
stories in his article, followed by a discussion in which he pointed out that the

story of Paesi/Päyäsi is the only long legend which Buddhist and Jaina literature
have in common, and that it is one of the rare examples of a lively dialogue that
has reached a degree of sophistication which distinguishes it from the simple
dialogues of earlier days.1

Bollée justifies his book with the following words (p. VII): "[Leumann]
had to use this text in MS form, but it was printed still in the 19th century
whereas a romanized edition of the Rayapasenïyasutta is not yet available. To
fill at least half this gap, such a version of the story of Paesi, the second part of
the 2nd Uvanga, may be a small contribution to this revival of interest in the

great Swiss scholar's pioneer work." Bollée's book presents the text ofthe story
(drawn from various editions of the Räyapaseniya), along with an English
translation and detailed notes. The notes draw upon Malayagiri's commentary,
parallel passages in other texts, and on the secondary literature. The main work

Leumann, op. cit. p. 527 (87): "Sie [i.e. diese Paesi-Päyäsi-Sage] ist nicht nur, soweit man
bis jetzt sehen kann, die einzige der buddhistischen und jinistischen Literatur gemeinsame

grössere Sage, sondern ist auch eines der seltenen Musterstücke eines lebendig geführten
Dialogs, in seiner vorliegenden Gestalt nicht einer aus der ältesten Zeit des Buddhismus
oder linismus, wo die Dialoge noch [...] in ursprünglicher Einfachkeit und ohne künstliche
Concinnität reproducirt wurden, sondern ein Dialog, wie er sich in der Tradition auf In-
dien's hiefür geeignetem Boden zu einem künstlich-typischen herausgebildet hat." Cp.
Bollée p. 1: "the legend of Paesi / Päyäsi [...] is probably the only larger legend common to
Buddhist and laina literature [and] is one ofthe rare samples of a lively dialogue."



23 8 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

is followed by a detailed "Glossary of Selected Words" (pp. 223-305), an Index

rerum (pp. 307-316), Quotations (p. 317), a Bibliography (pp. 319-355), while
an Appendix contains the text and translation of a portion of Haribhadra's

Samaraicca-kahä, in which the nästika Pingakesa is involved in a discussion

with a Jaina teacher (pp. 357-368).
The introduction and the notes contain some interesting suggestions and

observations that are not further elaborated. The introduction, for example, raises

the following question: "The experimental search for the soul seems to be

expected rather from a Greek than from an Indian. Could, therefore, a foreign name
be hidden behind the desi words Paesi and Päyäsi of whom a common
etymology seems difficult?" Bollée could in this connection have drawn
attention to his own conclusion on p. 138 to the extent that in Paesi's state the

social order was apparently not that of brahminical Hinduism: the four classes

here (pp. 136-137) enumerated are the ksatriya class (khattiya-parisd), the

householders' class (gähävai-parisä), the brahmin class (mähana-parisä), and

the class of renouncers (isi-parisä). Unless one assumes, with Bollée p. 138, that

vaisyas and südras are subsumed in the group of the householders, this
enumeration gains interest in the light of the statement in the Assaläyana Sutta

ofthe Majjhima Nikäya (MN II p. 149) that the system of four varnas does not
exist among the Yonas and Kambojas. [Note however that in the Mahä-

parinibbäna Sutta (DN II p. 141) the Buddha points out that wise khattiya

(khattiya-panditä), wise brahmins (brähmana-panditä) and wise householders

(gahapati-panditä) will look after his relics (sarlra-püjam karissanti); if we add

the monks, who should not look after the relics, we end up with a similar division

of four types of people that characterizes the social order in Paesi's state.]

Among other noteworthy observations the following may be mentioned. P.

47 has an interesting remark about the use of mantras in Jainism, pointing out
that standard studies—most notably Harvey Alper's Understanding Mantras

(Delhi, 1991)—do not deal with Jaina mantras. P. 48 comments on the increasing

loss in Jainism of interest for other schools of thought and observes: "the

puvvas which may have recorded the tenets of other sects / schools objecting to

Jainism will not have been 'forgotten' groundlessly, but the disappearance ofthe

puvvas may be considered also symptomatic for the loss of interest in the greater
tradition of Jainism as was shown early by the Digambaras and the fact that the

version of important old texts such as Uttarajjhäyä handed down to us is based

on one single exemplar. The laymen on their part seem to have largely replaced
the religion ofthe monks and nuns by a ritual of their own, a development which
the renouncers may have favoured by not participating in the temple cult."
Footnote 427 on p. 71 has: "The practice in Indian texts of mostly suppressing



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 239

exact references and author names (eke, anye, uktam ca), so initating for us, may
be based on a rule of etiquette forbidding one to name older authorities".2 Pp.

109-110 contain a number of references from Jaina and Hindu sources pertaining
to the significance of wearing wet clothes. On p. 128 we learn—with a reference

to D. Darling, Zen Physics, New York 1996—that "such experiments"
(determining the difference of weight of people before and after death is no doubt

meant) were sporadically even canied out over the past century (which one?),

with negative results. A detailed discussion of a list of social skills (kalâ) fills
pp.192-208.

Paesi, we must conclude from the title of this book, was a materialist. Indeed, on

p. 21 we find the following translation: "He was a materialist, very impious,

[...]" This and what follows translates a very long list of adjectives, so that it is

not immediately clear which word is translated 'materialist'. Judging by the

order in which the adjectives appear, 'materialist' translates a-dhammie (according

to the glossary this conesponds to Pali a-dhammika). Bollée apparently had

some doubts about this translation, for on p. 25, in a note on A-dhammie, he

states: "My translation (which one? JB) is a less-than-ideal solution, because

Paesi accepts a hereafter [...], speaks of his late grandmother as a divine being

[...]" Moreover, on p. 80 he translates the same word as 'wicked'.
The question whether Paesi accepts a hereafter deserves closer attention.

According to Bollée, Paesi's acceptance of a hereafter finds expression in §750

(pp. 98-101) and he speaks of his grandmother as a divine being in §752 (pp.

105-107). This appears to be mistaken. Consider §750, as translated by Bollée

(p. 99-100):

Thereupon prince Paesi spoke thus to Kesi [...]: "If, Venerable Sir, this is the belief [...] of
you Iain monks, that the soul and the body are different and not identical—now it is a fact

that my grandfather just here in the town of Seyaviyä was a materialist [...] up to: nor in

practice properly dealt with the burden of taxation of his own state. After acquiring a good
deal of evil, very impure karman as you would say, he died after some time and reached the

status of a being suffering in various hells. Of this grandfather I became the grandson,

cherished, loved, liked, pleasing, charming, very firm reliable, appreciated, much

thought of, beloved, (precious like) a box of jewels, dear (as) his life, causing happiness in

his heart, (an attractive person) as is rarely heard of, much less seen like the flower of the

glomerata fig.

Olle Qvarnstròm (in Wagle and Qvarnström, Approaches to Jaina Studies, Toronto 1999, p.

187 n. 69) speaks, while referring to Bühler and Parpola, of an '"pan-Indian etiquette'
forbidding direct criticism against doctrines propounded by older teachers" (my emphasis).



240 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

Now, if this my grandfather would come back to me and say: "Well, grandson, I was your
grandfather. In this same town of Seyaviyâ I was a materialist [etc. ...] up to: nor did I in

practice properly deal with the burden of taxation. Consequently I accumulated a good deal

of very impure unwholesome karma and got into hells. Therefore you, grandson, do not
become a materialist [... as above] up to: nor deal in practice improperly with the burden of
taxation; otherwise you will accumulate in just the same way a good deal of evil karma."

If, therefore, my grandfather would come and speak thus to me, then I might believe, put

my faith in, approve of (the teaching of the Jains) that the soul and the body are different,

(but) as my grandfather has not come to me and spoken that way, my declared opinion is

well established, Venerable Sir, that the soul and the body are identical."

The first of the three paragraphs of this passage puts words in the mouth of
prince Paesi which suggest that he actually believed that his grandfather had

suffered, or was suffering, in various hells. The second paragraph suggests the

opposite, viz., that Paesi needs the direct testimony of his grandfather in order to
believe this. The third paragraph confirms that—since no such testimony has

been forthcoming—Paesi does not believe something. This something is here

specified as the Jaina position according to which the soul and the body are

different, but the context almost obliges us to identify this position with the

belief that Paesi's grandfather was, or is, in hell. Paesi's own opinion—that the

soul and the body are identical—cannot but imply that his grandfather is not in
hell. In other words, this passage provides no reason to think that Paesi accepts a

hereafter. The confusion is the result of the peculiar way in which Paesi presents
his position in the passage thus translated: the first paragraph admits that

according to Jaina doctrine his grandfather should be in hell, and is not intended

to give his own point of view. Bollée apparently missed this (cp. p. 100: "It is

remarkable that Paesi professes here, and further on, faith in a hereafter").
There is more. The first paragraph contains the expression 'as you would

say' (tubbham vattavvayäe; cp. glossary under vattavvayä vaktavyatä). In
Bollée's translation this expression merely qualifies the phrase very impure
karman ("After acquiring a good deal of evil, very impure karman as you would

say, [...]"). It can however be construed with the whole sentence, which then

becomes: "As you would say, after acquiring a good deal of evil, very impure
karman, he died after some time and reached the status of a being suffering in
various hells" (se nam tubbham vattavvayäe su-bahum päva-kammam kali-
kalusam samajjinittä käla-mäse kälam kiccä annayaresu naraesu neraiyattäe



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 241

uvavanne). This is also the way Leumann understood it.3 Read in this way, the

paragraph contains no hint that Paesi professes faith in a hereafter.

Exactly the same line of reasoning can be applied to §752, where

presumably Paesi speaks of his late grandmother as a divine being. Here too this

position is in conflict with the immediately following paragraphs, and here too
the expression 'as you would say' (here: tujjham vattavvayäe) can be construed

with the whole sentence: "As you would say, she accumulated a good deal of
wholesome karma, died after some time and reached the status of a deity / was
reborn as a deity in one ofthe heavens."4

So what can or should be said about Paesi's materialism? Bollée (p. 10)
complains that our handbooks of Indian philosophy hardly take any notice of it, this,
he adds, because it is no regular doctrine. He mentions in this connection the

works by Erich Frauwallner, S. Dasgupta, and D. Chattopadhyaya; only Walter
Ruben took notice ofthe Jaina sources, basing himself on Leumann. Bollée then

continues (p. 10-11): "Yet materialism is not only as old as philosophy, it is as

actual as ever for modern brain research, which may have started in 1882 with
the examination of L. Gambetta's brain by Duval and became spectacular in the

case of V. Lenin in 1925. It takes the soul, consciousness, the concept of T or
spirit to be emergent attributes of brain functions. How mental processes can
arise from these is a question discussed in many studies in the cognitive
sciences. Paesi would have enjoyed reading, if he could have understood it, that
'there is not the slightest bit of credible evidence to suggest that there is more to

your self, to the feeling of being you, than a stunningly complex pattern of
chemical and electrical activity among your neurons. No soul [...] no
disembodied intelligence that can conveniently bail out when the brain finally
crashes to its doom. If science is right, then you and I are just the transitory
mental states ofthe brain' or could have satisfied his curiosity without killing his

criminal subjects if he could have attended Professor Dörner's laboratory

Leumann p. 511 (71): "Ich hatte einen gottlosen, bösen und sein Land nicht richtig verwaltenden

Grossvater, der nach deiner Theorie (tubbham vattavvayäe) für seine bösen Werke

nach dem Tode in eine Hölle gelangt ist."
So Leumann p. 512 (72): "Ich hatte nämlich eine recht fromme Grossmutter, die nach deiner

Theorie für ihre guten Werke nach dem Tode in eine Götterwelt gelangt ist". Note that Paesi

is depicted, here and elsewhere, as being aware of Jaina doctrine. This is strange (for he has

not yet been converted), but explains various other statements that are attributed to him.
Statements like "äsava cannot actually very well mean 'inflow of karma' here because Paesi

does not know ofthe Jain theory of karma yet" (Bollée p. 148) seem to miss this point.



242 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

experiments in Bamberg with his sensible and intelligent machine 'James' or
read his books and those of many others in this field."

Paesi might indeed have been delighted to read some of the books on brain

research that flood the market in our time. Unfortunately there were no such

books around in his time. Nor are we entitled, on the basis of the story of Paesi /
Päyäsi, to conclude that this king did some kind of early brain research. Paesi's

position is overwhelmingly negative. He just does not believe those who maintain

that there is a soul different from the body.5 All his experiments have as

shared aim to show the inexistence of any such separate soul. Nowhere does

Paesi show any interest in the question how a living being without separate soul

could function, much less how a body (or a brain) can all by itself give rise to
consciousness. The story of Paesi is therefore primarily of interest because it
shows that there were people who felt sceptical with regard to the teachings of
religion. It does not show that these people had a serious alternative to those

traditional teachings.

The book could have been more reader-friendly. Readers who wish to understand

the numerous abbreviations used, for example, find on p. IX, under

'Abbreviations', the following remark: "These are the same as in Monier Williams
for Sanskrit texts, as in the Critical Pali Dictionary for Pali texts and as in

Bollée, Brhat-Kalpa-Niryukti for Ardha-Mägadhi and Prakrit scriptures." A
number of supplementary abbreviations are added on the same page, while for
the sigla of texts used one has to turn to pp. 12-14.

Apart from such minor shortcomings, both historians of thought and

philologists will be happy to use this book, which will further facilitate access to Jaina

canonical literature.

Johannes Bronkhorst

This scepticism takes, of course, a different form in the Buddhist version. Cp. Leumann p.

471 (31): "[Päyäsi] hatte den verwerflichen Glauben, dass es kein Jenseits, keine Wiedergeburt

und keine Vergeltung der guten und schlechten Werke gebe." The fact that Päyäsi's

experiments subsequently concentrate on the existence ofthe soul (Leumann p. 478 ff. (38

ff.); DN II. 333 f.; the Pali word ispira) merely confirms that the story of Paesi / Päyäsi has

not originated in Buddhist circles.



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 243

GONZÂLEZ-REIMANN, Luis: The Mahâbhârata and the Yugas. India's Great

Epic Poem and the Hindu System of World Ages. New York etc.: Peter Lang.
2002. (Asian Thought and Culture, 51.) ISBN: 0-8204-5530-X. xv, 298 pp.

The world view of classical Hinduism is cyclic. This is true both on the personal
and on the cosmic level. Individuals are reborn in a never ending cycle of
rebirths, and world periods succeed each other in a similar cyclical pattern.
However, cyclicality was not always part of Hinduism and its predecessor,
Vedic religion. On the personal level it is known to have taken a long time to
become fully integrated. The most orthodox representatives of the Vedic
traditions, most notably the Mïmamsakas, resisted this notion right until the second

half of the first millennium ofthe common era. The nanative parts ofthe
Mahâbhârata refer but occasionally to concepts such as karma and samsära, and

continue, as a whole, earlier Vedic notions in which rebirth plays no role. Even the

Upanisadic passages that show acquaintance with the notion of the cyclic nature

of human existence attribute the origin of this notion to outsiders, no doubt rightly

so, for the Vedic tradition as a whole was clearly not yet ready to accept it.

The book under review studies cyclicality on the cosmic level, and comes

to interesting results as far as the Mahâbhârata is concerned. This text, far from

presupposing a cyclic view of cosmic history, is, in most of its parts, unaware of
any such vision. The Puränic position, which places the events described in the

Mahâbhârata during the transition from Dväpara Yuga to Kali Yuga, finds but

few confirmations in the Epic itself, most or all of them later additions. Most of
the text, where it speaks of kali, or yuga, or yugänta, refers to something quite
different altogether.

The author's conclusions do not agree with the positions of a number of
other Mahâbhârata specialists, for whom the link between Epic and Yugas is an

important clue to its interpretation. A careful analysis of crucial passages and

key terms—such as kali and krta—allows him to argue convincingly that the

"Puränic" understanding of the Mahâbhârata has to be abandoned. An explanation

is offered for the passages that do appear to accept that point of view, and

attention is drawn to the importance ofthe Yugas in later forms of Hinduism.

All this makes for fascinating reading, and one cannot but hope that not

only specialists of the Mahâbhârata, but all those with an interest in Hinduism,
will read this book and take its conclusions to heart. Its findings open the way to

further reflection. The parallelism between individual transmigration and cosmic

cycles of creation and destruction, though noted, is not further explored in this
book. And just as the idea of individual reincarnation may have entered the

Brahmanical tradition from an altogether different movement of which



244 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

Buddhism and Jainism are surviving representatives, one might wonder whether
the belief in cosmic cycles has the same origin. It is known that the Buddhist and

Jaina canons are familiar with this notion (see, e.g., Peter Harvey, An Introduction

to Buddhism, Cambridge 1990, p. 32 f.; Walther Schubring, The Doctrine of
the Jainas, revised edition Delhi 2000, p. 225 ff), but it is clear that further

study is required in order to reach reliable conclusions.

In conclusion, one cannot but agree with Robert P. Goldman, whose words

are quoted on the back cover: Luis Gonzâlez-Reimann's work is a 'must read'

for anyone interested in the Indian epic literature.

Johannes Bronkhorst

LAUER, Uta: A Master of His Own—The Calligraphy of the Chan Abbot

Zhongfeng Mingben (1262-1323). Stadien zur Ostasiatischen Schriftkunst, Bd 5,

Franz Steiner Verlag Stuttgart, 2002, 164 Seiten.

A Master of His Own wurde von Uta Lauer im Jahre 2000 als Dissertation der

Universität Heidelberg unter Prof. Dr. Lothar Ledderose vorgelegt. Ein Stipendium

des Japanischen Kultarministeriums, Monbushô, ermöglichte Lauer die

Forschung vor Ort. Die vorliegende Publikation wurde vom Fonds der

Kunstgeschichte Ostasiens der Universität Heidelberg unterstützt.
Uta Lauer macht sich die Aufarbeitung des kalligraphischen Werkes eines

Chanpriesters zum Thema1, eine wichtige Arbeit, wenn man bedenkt, dass es

kaum gezielte Literatur zum Gebiet der Schriftkunst gibt. Die Arbeit zeigt auf,
wie schwierig sich die kunsthistorisch relevante Aussage über die Schriftkunst
der Chan- resp. Zenmönche gestaltet. Auch hier beim Priester Zhongfeng Mingben

wurde das Spätwerk, namentlich dasjenige der letzten 15 Jahre seines
Lebens bearbeitet. Zudem liefert die Forschung keine Aussage über die Rezeption
dieses Werks in seinem Heimatland, sondern wiederspiegelt die Wertschätzung
des kalligraphischen Schaffens des Patriarchen in der Ferne, nämlich in Japan.

Die höhere Anerkennung seiner Schriftkunst in Japan zeigt, dass dort vor
allem die ästhetische neben der inhaltlichen Frage im Falle des Werkes eines

Chanprälaten eine wichtige Rolle spielte. In China hingegen stand der intellektuelle

Austausch mit den Exponenten der Chanschule im Vordergrund. Lauer
kommt in ihren Recherchen allerdings kaum auf Inhalte zu sprechen. Sie nennt

1 Im Appendix gibt Lauer die vollständige Übersetzung der Autobiographie von Zhongfeng

Mingben wieder, Boting Cijt, Tlanmu Zhongfeng heshang guanglu, juan 18 xia.



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 245

die Verbindung zu den Literaten zwar explizit, bezieht sich aber in der Aussage
ausschliesslich auf formale Vergleiche.

In einem einleitenden Teil wird versucht der formativen Phase der Schrift

von Zhongfeng Mingben auf die Spur zu kommen. Die Autorin zeigt die
Umstände, die in der Yuan Zeit dazu führten, dass in einer /wgw-Bewegung Schriftstile,

die im 3. Jh. entwickelt wurden, wiederbelebt wurden. Im Weiteren sucht

sie im Bekanntenkreis Zhongfeng Mingbens nach aussagekräftigen Hinweisen.
Zhao Mengfu (1254-1322) wird als zentraler Verfechter der kursiven

zhangcao beschrieben. Dieser Universalmeister machte die Schrift aus der Han

Zeit wieder populär und legitimierte sie als Basis individueller Weiterentwicklung.

So treffen wir im Bekanntenkreis auf den jüngeren Kangli Naonao

(1295-1345) der aus der Verknüpfung von zhangcao und jincao einen eigenen

energiegeladenen Schriftstil schuf.

Lauer entdeckt bei Zhongfeng Mingben in den wellenartigen Horizontalen
und der Betonung der Diagonalenden eine Verpflichtung zur zhangcao. Die
keilförmige Ausformulierung der Strichenden, welche auch der Regelschrift der

Sûtrenabschriften entnommen scheint, führt nach Meinung Lauers zur Entwicklung

der typischen und unverwechselbaren Handschrift Zhongfeng Mingbens,
der Weidenblatt-Schrift, hier übergreifend definiert als: eine xingshu mit zhao-
5/zw-Elementen.

Als Beweis, dass diese Kombination zur eigentümlichen Schriftart Zhongfeng

Mingbens führen könnte, zieht Lauer eine interessante Parallele zu Feng

Zikai, einem Schriftkünstler des 20. Jhs, dessen Schreibstil starke Ähnlichkeit zu
dem Mingbens aufweist. Von Feng Zikai ist bekannt, dass sich sein Schrifttyp
über das Studium der zhangcao des Suo Jing (239-303) manifestiert hatte. So zu
verstehen ist, nach Lauer, Mingbens Schrift nicht aus den Manierismen der Song
Zeit heraus zu lesen, sondern leitete sich direkt aus klassischen Formulierungen
ab. Diese Einsicht würde mit Nakata Yûjirôs2 Erklärung insofern übereinstimmen,

als dieser bei Zhongfeng Mingbens Schrift eine Ableitung aus der Siegelschrift

nachweisen will. Man kann sich fragen, ob dies nicht weit gegriffen ist,

wenn man sich etwa die Grundelemente der Siegelschrift betrachtet, namentlich:

gleichmässige Horizontale, aufrechte Zeichen, stampfe Enden und gerade
Vertikale3. Zudem gilt zu bedenken, dass bei der Schrift der Chanmönche

2 Shodô Zenshû, Vol. 17, S. 164.

3 Vgl. Amy McNair, The Upright Brush, Yan Zhenqing's Calligraphy and Song Literati
Politics, Hawai, 1998, S.120.



246 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

individuelle Entwicklungen zulässig waren, die sich nicht als Evolution aus der

klassischen Tradition verstehen lassen4.

Viel Beachtung schenkt Lauer dem Umstand, dass Zhongfeng Mingben mit
Zhao Mengfu nachweislich seit 1299 befreundet war. Letzterer betrachtete den

Mönch, obwohl neun Jahre jünger, als spirituellen und religiösen Mentor. In der

vorliegenden Publikation wird dieser Kontext durch Porträts Mingbens aus der

Hand von Zhao sowie durch den gegenseitigen Austausch von Briefen und
Sütrenabschriften dokumentiert. Offenbar spielte für Zhao aber die Schrift von
Mingben in dieser Verbindung keine Rolle, denn Zhao hätte es in der Hand

gehabt Mingbens Schriftkunst in seiner Heimat zu hoher Wertschätzung zu
verhelfen. Dennoch fragt sich Lauer, ob Mingben durch diese Beziehung von
den Schriftkunstwerken aus der umfassenden Sammlung des Zhao Mengfu
beeinflusst werden konnte. Neben Zhao Mengfu gehörten Xianyu Shu (ca. 1257-

1302) und Deng Wenyuan (1258-1329) zum Schriftkünstler Triumvirat der

Yuan Zeit. Durch sie hatte Zhongfeng Mingben ebenfalls Zugang zu wichtigen
kalligraphischen Werken. Deng Wenyuan zeichnete sich auch vor allem durch
seine zhangcao mit keilförmigen Strichenden aus, wodurch sich Lauer in ihrer
Hypothese bekräftigt sieht.

Im letzten Drittel der Publikation geht Uta Lauer konkret auf kalligraphische

Werke von Zhongfeng Mingben ein. Sie versucht durch ihre Analyse an

den Werken, die sie selber gesehen hat, eine allgemeingültige Aussage zum
Gesamtwerk zu machen. Die Untersuchung teilt Lauer in fünf Themenkreise,

namentlich, Porträtaufschriften, andere Aufschriften und Kolophone sowie in

Predigten, Briefe und Namensgebungsurkunden.
Ein ungelöstes Problem bleibt die Kontroverse über die drei hier besprochenen

Guanyin Bilder5 mit Signataren der Aufschriften von Zhongfeng Mingben.

Lauer vertritt die Position, nur die Cleveland-Guanyin als authentisches

Werk von Zhongfeng Mingben und seinem Schüler, dem Malermönch Jueji

Yongzhong zu legitimieren, und es als Beispiel für Zhongfeng Mingbens
kalligraphisches Frühwerk anzusehen (Datierung ca. 1302). Obwohl die Markenzeichen

von Zhongfeng Mingben, darunter auch das Zusammenspiel der Schriftzeilen

und die individuelle Formung der Charaktere, klar durchbrechen, erkennt

Lauer in der einheitlichen Grösse und der mit weniger Energie
herausgearbeiteten Zeichen eine Vorstufe zum reifen Stil, wie ihn die Aufschrift des

4 Vgl. Adele SCHLOMBS, Huai-su and the Beginnings of the Wild Cursive Script In Chinese

Calligraphy, Stuttgart, 1998, S.94.

5 1. Cleveland Museum of Art (hier betrifft die Fussnote 272, S.82, resp. Fussnote 352, S.l 16,

dieses Bild, die Angaben sind jedoch verschieden), 2. Fujita Bijutsukan Osaka, 3. Marui
Collection Osaka.



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 247

Porträts aus dem Kôgenji in der Provinz Hyôgo6 (Datierung ca. 1316) oder der

Brief an den Mönch Sai7 (Datierung 1320-23) belegt.
Die Datierungen der Werke bleiben zum Teil unklar, so diejenige des

Porträts aus der Sammlung Yabumoto in Kobe. Es gibt Anhaltspunkte für die

Datierung 1322. Lauer tendiert aber auf ein früheres Datum, namentlich 1310.

Die Signataren, welche den Namen seiner abgeschiedenen Tempel-Wohnorte,
Huanzhu an, tragen, sind jedoch kein Indiz für eine genauere Datierung.

Die erste Beschreibung der Schrift von Zhongfeng Mingben als einer Art
Weidenblattschrift findet sich im Fachwerk Huang Ming Shu hua shi, das Liu
Zhang 1515 als Manuskript aufgesetzt hatte und erst in einer umfassenden
Edition der Kangxi Regierungszeit eingebunden wurde. Wie Lauer bemerkt,
wird diese Tatsache durch die inkonekte Wiedergabe des Werktitels des Originals

in der modernen Literatur falsch tradiert.8 Aus Liu Zhangs Beschreibung
von Mingbens Schrift entlehnt Lauer den Titel der vorliegenden Publikation:

Mingben wrote a type of willow-leaf [script]. Although he cannot be classified, he is a

master ofhis own. (Liu Zhang)

Die Beschreibung der Schriftkunst mit Bildern aus der Natur ist aus Traktaten
des 3. und 4. Jh. bekannt. Wei Fujen (272-349), Kalligraphielehrerin des Wang
Xizhi, benützt in ihrem Traktat Bizhen du9 unter anderem diese Umschreibungen.

Die Schrift ihres Onkels Wei Heng10 (220-291) wurde, wie Lauer
bemerkt, in Publikationen der nördlichen Song Zeit mit der Metapher des

Weidenblattes veranschaulicht. Es ist jedoch verwinend, wenn man die
Terminologie der Schrift des Wei Heng, die als aus der kleinen Siegelschrift11
hervorgegangen definiert wird, gleichsam für Zhongfeng Mingben anwendet. Zu recht
verweist Lauer auf diesen Punkt, streicht aber in der Interpretation eines

6 Leihgabe, Municipal Museum, Osaka.

7 Tokiwayama Foundation, Kamakura.
8 S. Fussnote 290 in vorliegender Publikation, S.89.

9 Richard M. Barnhart, Wei Fu-jen's Pi Chen T'u and the Early Texts on Calligraphy,
Archives ofthe Chinese Art Society of America, XVIII, 1964, S. 13-25.

10 Eine ausgezeichnete Publikation über Wei Hengs Kalligraphie Traktat, übersetzt und analy¬

siert, gibt eine Übersicht über die Entwicklung der Schriftstile und eine genaue Beschreibung

der Praxis. Von einer Bezeichnung als Weidenblattschrift ist zu dieser Zeit noch keine

Rede. André Kneib, Le Shitishu de Wei Heng - Premier Traité Chinois de Calligraphie,
Cahiers d'Extrême-Asie, Kyoto, Vol. 9, 1996-97, S. 99-129.

11 Li Si, Ritenminister unter Kaiser Qin Shihuang, verlangt 227 v.u.Z. eine Schriftreform, wel¬

che zur Einfuhrung der kleinen Siegelschrift führt.



248 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

songzeitlichen Zitates12, welches Wei Hengs Schrift beschreibt, die drei
angedeuteten Punkte heraus und bringt sie mit Zhongfeng Mingben in Verbindung
(p. 89-90).

Die vorliegende Publikation greift einen wichtigen Exponenten der
chinesischen Schriftkunst heraus. Sie zeigt, und dies vor allem im Zusammenhang mit
Zhao Mengfus Freundschaft, wie ambivalent das Verhältnis zur Kunst innerhalb
des Chanklerus und ihrer Rezeption in der profanen Umgebung war. Durch die

distanziertere und andersartigere Betrachtung in Japan steigerte sich dort die

Schriftkunst Mingbens zu einer Art Kultstatas. Die Schwierigkeit konkret
verbindliche, sowie noch nicht bekannte Aussagen über Schriftkunst in diesem

Gesellschaftsbereich zu machen, offenbart sich in dieser Arbeit. Vielleicht hätte

ihr neuere, nach 1993, erschienene Literatur dazu geholfen. Es gebührt Uta
Lauer Dank für die Aufarbeitung der Schriftkunst des Patriarchen Zhongfeng
Mingben und es bleibt zu hoffen, dass ihr mit Einbezug der Inhalte zu diesem

Thema noch konkretere Aussagen gelingen werden.

Ildegarda E. Scheidegger

Narrative Strategies. Essays on South Asian Literature and Film. Edited by
DALMIA, Vasudha and Theo DAMSTEEGT. Leiden: Research School CNWS,
1998.

Ce recueil rassemble une sélection de contributions présentées à un séminaire

organisé à Leiden en 1995, ainsi que dans la section littéraire de la conférence

sur l'Asie du Sud Moderne qui s'est tenue à Copenhague en 1996. Les auteurs

ont tous un intérêt marqué pour les théories littéraires et leur pertinence vis-à-vis
du monde culturel indien. Comme le fil unificateur du recueil est constitué par
les "stratégies nanatives", les références les plus souvent citées sont Genette,

Greimas, Kristeva ou Propp. Cette liste n'épuise toutefois aucunement les choix

méthodologiques des auteurs, qui font également appel à la psychanalyse, aux
théories réceptive et trans-textaelle, à l'analyse structuraliste, sociologique,
rhétorique etc.

Le but des articles n'est certes pas de développer la théorie, mais bien de

l'appliquer vis-à-vis de textes indiens modernes. À une exception près ceux-ci
datent de la fin du 19e au début du 20e siècles et sont en bengali, hindi, panjabi,

12 Zhu Zhangwen, Mochi bian, Juan I. Lauer gibt hier keine genauere Literaturangabe, s. S.89.

Zhu Changwen schrieb eine Geschichte der Kalligraphie 1074, Xu Shu duan (Sequenz von
Urteilen zur Schriftkunst) s. McNair, (1998), S.135.



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 249

tamoul et ourdou. Le diapason est donc large, tout comme le thème générique.
Bien que les articles soient regroupés en trois divisions internes (consacrées,

respectivement, à la tradition dans la modernité, au problème masculin/féminin
et à la définition des genres littéraires), ces divisions restent assez floues, et, dans

le cas de certains articles, paraissent quelque peu arbitraires.
Dans la partie "tradition" la contribution de Philippe Benoît propose une

relecture du Rämayana de Krittibasa, texte bengali de la fin du 15e siècle,
basée sur la théorie de la transtextualité formulée par Genette. Le résultat est

instructif quant à l'agencement opéré par rapport au modèle de Valmiki et peut
sans doute compléter pertinemment une présentation philologique classique du

texte Le cas est d'autant plus intéressant puisque symptomatique: les idées et les

valeurs nouvelles en Inde vont souvent s'infuser dans des schémas nanatifs
traditionnels. Leur forme rassurante est préservée juste assez pour assurer la

réceptivité de l'auditoire, tandis que leur contenu est intensivement retravaillé au

goût du jour.
C'est d'ailleurs un mécanisme semblable que met en évidence, dans un tout

autre contexte, l'article de Denis Matringe. Il montre comment le poème de Hir
Varis Shah, consacré à la légende de Hir et Ranjha, écrit au 18e siècle, est mis au

service de la propagande marxiste dans une nouvelle de Jasvant Singh Kamval
des années 50. L'analyse montre comment cette romance aimée et prestigieuse
sert de parabole pour cimenter l'impact d'un texte qui vise à la mobilisation

politique.
La contribution de Mariola Offredi porte sur Bahti Ganga, un roman de

1952 de Shivprasad Mishr "Rudr" Kashikey. Sur la base d'une étude assez

laborieuse des éléments qui en constituent la texture nanative l'auteur montre

qu'il s'agit avant tout d'un roman social, où le thème des souffrances féminines
domine sur le caractère régional ou historique de l'œuvre.

L'article de Brigitte Schulze est un peu à part dans le recueil, puisque c'est
le seul qui soit entièrement consacré à un film avec une méthodologie en

conséquence. L'auteur se propose de bousculer les clichés et les catégorisations
toutes faites au sujet du premier film indien (Raja Harishchandra, 1912, mis en
scène par Dhundhiraj Govind Phalke) en proposant une analyse qui tienne

compte, d'une part, de la perspective de l'audience, et d'autre, de celle du

metteur en scène. Elle en anive à la conclusion que le cinéma n'a pas seulement

été, dans ce cas, simplement un véhicule moderne pour un récit pouranique
légendaire (explication découlant de la "continuité" présumée de la culture

indienne), mais qu'il a véritablement transformé la nature de l'expérience de

l'auditoire, aussi bien que le récit lui-même. Ainsi la sociologie du cinéma aurait

son mot à dire en Inde aussi.



250 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

Dans un long article Alain Désoulières propose une étude comparative de

trois récits sur un même thème: d'une part, le roman ourdou de Muhammad Hadi

Ruswa, Umrao Jan Ada, et d'autre, les deux version cinématographiques tirées
du roman, l'une, plus ancienne, pakistanaise (metteur en scène Hasan Tariq, vers

1972), l'autre indienne (metteur en scène Muzaffar Ali, 1981). En comparant les

deux lectures audio-visuelles du sujet avec l'original littéraire (qui lui-même
existe dans plusieurs variantes publiées, sans édition définitive) l'auteur met en

évidence des différences de traitement sur certains aspects du récit

(sociologique, culturel, religieux, moral) où les choix des metteurs en scène sont

en grande partie déterminés par la nécessité de se conformer aux goûts et aux
attentes de deux types d'audiences différents.

Mitro Marjani, roman écrit par Krishna Sobti en 1967 dans un hindi proche
du panjabi fait l'objet d'une analyse nanatologique par Martin Christof-Füchsle.
Il montre comment le roman fonctionne sur les trois niveaux du texte nanatif
(fable, histoire et texte) et montre ainsi comment cette mécanique annonce et

prépare le revirement soudain du personnage principal qui constitue le point
culminant de l'œuvre.

Sur la base de trois nouvelles d'Ambai (femme écrivain tamoule moderne),
Srilata Raman trace un parallèle entre les vues d'Ambai sur l'histoire du

féminisme au Tamil Nadu (qui n'a jamais su, selon elle, se défaire de l'idéal
bourgeois et colonial traditionnel) et son oeuvre littéraire par la caractérisation
de trois figures de femmes autour du problème de l'émancipation féminine.

Quand il s'agit de la condition des femmes Ambai considère que l'émancipation
corporelle est aussi nécessaire que la libération idéologique, sujet que la critique
"traditionaliste" n'a jamais osé toucher auparavant.

La contribution de Cecilia Cassio est un essai sur la transposition au cinéma
très controversée de la nouvelle Uski roti de Mohan Rakesh (écrivain hindi

contemporain) par le metteur en scène Mani Kaul. L'auteur pose un regard très

approfondi sur les rouages de la version cinématographique en parallèle avec la

structure du texte écrit et se pose des questions sur l'effet recherché tant par
l'écrivain que par le metteur en scène.

L'article d'Annie Montaut est sans doute l'un des plus intéressants et des

plus ambitieux du recueil. Il analyse le roman Tyag-patr (1937) de l'auteur hindi
Jainendra Kumar. Au-delà de l'outillage nanatologique "pur", déficient quand il
s'agit d'expliquer certains paradoxes dans la structure du roman, l'auteur se

tourne vers la psychanalyse, et finalement, vers l'anthropologie, pour tisser une

interprétation aux facettes multiples, erudite et néanmoins très cohérente. La
dernière partie esquisse des ponts entre l'organisation interne du roman et celle
de la société dont il partage la culture autour du concept de liminalité.



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 251

Theo Darmsteeg découvre des traits absurdistes dans un très brève (trois

pages et demie!) nouvelle hindi de Ravindra Kalia. Ces traits concernent tant la

forme (manque de causalité, de logique, de dénouement proprement dit) que le

contenu de la nouvelle, où l'auteur voit dans le discours de l'unique protagoniste
un reflet des idées de Sartre sur l'état semi-conscient et absurde dans lequel se

déroule l'existence humaine. Il est sans doute un peu dérangeant que l'auteur
découvre "telle qu'elle" l'expression d'un mouvement intellectuel français en

Inde moderne. La question de l'impact de l'existentialisme sur la pensée

indienne moderne reste néanmoins un débat intéressant à ouvrir.
L'article de Vasudha Dalmia porte sur le premier roman notable en hindi,

Pariksa guru de Shrinivasdas, écrit vers la fin du 19e siècle. Il montre comment
le roman met en scène l'affrontement entre le système de valeurs traditionnel et

celui du monde colonial capitaliste, tout en affirmant l'existence d'une voie
médiane conciliatrice. Il se pose surtout des questions au sujet du genre littéraire

auquel appartient l'œuvre que l'auteur définit comme une combinaison réussie

entre le roman occidental et les genres traditionnels de la littérature niti et des

varta.
Francesca Orsini a choisi d'analyser un texte représentatif d'un certain

genre commercial qui allie le romantique et le social. Il s'agît de romans qui
mettent en scène une histoire d'amour, centrée autour d'un personnage féminin,
tout en défendant certaines idées de réforme sociale. Dans ce cas c'est Cand
hasinom ke khutut, roman de Pandey Becan Sharma Ugra, qui fut best-seller en

1927. En appliquant la méthodologie de Jauss l'auteur montre que le genre doit

beaucoup aux "confessions" épistolaires des magazines féminins. Il joue sur
deux plans: d'une part il affirme le droit des individus d'avoir des sentiments

(envers et contre les prescriptions de la maryada), et d'autre, il utilise le socio-

politique pour rendre l'affaire acceptable et sauver, en fin de compte, la décence.

L'article de Barbara Lotz porte sur une œuvre de critique littéraire: la
"réévaluation" par Gajanand Madhav Muktibodh, grand poète hindi contemporain,
de l'œuvre poétique maitresse de Jayshankar Prasad, Kamayani, écrite en 1936.

Muktibodh refuse l'exaltation du caractère épique et historique du poème et ne

veut y voir qu'une projection fantastique, sublimée et imaginaire des problèmes
existentiels de Prasad, de ses désirs, frustrations et convictions. Plus encore,
Muktibodh accuse Prasad de masquer les problèmes sociaux denière un voile
chayavadiste idéalisateur et mystificateur.

Angelika Malinar analyse la construction du roman d'Ajneya Sekhar: ek

jivani (1941) en mettant en évidence une certaine dialectique entre identité (du

nanateur-protagoniste) et résistance à l'identification. Pour construire cette

dialectique Ajneya mêle les procédés traditionnels du roman autobiographique aux



252 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

techniques nanatives modernes (discours associatif et non-chronologique,
dédoublement, mise en question des événements, etc.). Cette dialectique est par
ailleurs transposée en une série d'oppositions binaires: nanateur-protagoniste,
artiste-révolutionnaire, nature-société. Ainsi le roman décrit un mouvement
infini qui ne se résout jamais en identification définitive.

Le dernier article, celui de Christina Oesterheld, se propose de faire appel

aux catégories de critique littéraire autochtones pour analyser des textes indiens
modernes. De fait elle va utiliser comme base certaines figures rhétoriques

communes aux deux traditions. Analyse formelle et contextualisation sont ses

deux outils principaux. Elle en tire profit pour démanteler l'ironie mordante de

Ek kahani, ganga jamni, texte ourdou de Kaisar Tamkeen qui représente une

satyre noire d'un épisode de confrontation communautaire en Inde du Nord.
Dans l'ensemble ce recueil est un peu une première dans son genre et à ce

titre présente un intérêt certain. Plusieurs facteurs, toutefois, entravent la lecture

et influent sur la qualité des articles. D'une part, le diapason des objets d'étude
et des démarches théoriques étant très large, chaque auteur doit, le plus souvent,

consacrer plusieurs pages à la présentation des unes et des autres. Cela laisse

parfois peu de place à l'argument proprement dit. Par ailleurs, dans un tel

contexte, un index aurait sans doute été bien utile. D'un autre côté il n'y a pas de

système de translittérations cohérent dans tout le volume, et les termes rendus

dans la pure tradition sanskritiste côtoient les translittérations "populaire"
pratiquées dans la presse indienne.

Sur le plan du contenu, ce qui nous manque, c'est une réflexion plus

poussée sur l'applicabilité même des théories occidentales, élaborées dans et en

fonction d'un milieu culturel spécifique, vis-à vis de textes indiens, fussent-ils
modernes. Dans certains cas la surimposition des unes sur les autres paraît sinon

stérile, du moins peu conductivité vers une meilleure compréhension des textes

en question. Cela dit, lorsque les auteurs se laissent guider par leur objet d'étude

et non par leurs parti pris théoriques, les résultats peuvent être lumineux.

Galina Rousseva-Sokolova

Olbrecht, Urs: Bengalens Fluch und Segen. Die indische Juteindustrie in

spät- und nachkolonialer Zeit. Stuttgart: Franz Steiner Verlag 2000. ISBN 3-

515-07732-4. Beiträge zur Kolonial- und Überseegeschichte 70. 288 S.

Die Juteindustrie war einst die wichtigste Exportindustrie Indiens. Obwohl es für
lange Zeit Großbritannien - und dort insbesondere die als "Juteopolis" bekannte

Stadt Dundee - war, das in diesem Sektor die führende Rolle spielte, wurde das



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 253

britische Mutterland allmählich von der indischen Kolonie überflügelt; dabei

waren die indischen Betriebe allerdings größtenteils in britischen Händen, ein

Zustand, der sich auch im nachkolonialen Indien erst langsam änderte. Nach

allgemeiner Auffassung führte die Vormachtstellung der indischen Kolonie nicht

zu einer nennenswerten Industrialisierung oder Kapitalakkumulation in Indien
selbst.1 Nichtsdestotrotz nimmt der heutige Staat Indien international nach wie

vor eine führende Rolle im Bereich der Juteindustrie ein.

Während der Kolonialzeit spielte hierbei die Industrieregion im westlichen
Teil Bengalens die Hauptrolle. Wenn man jedoch heute von maroden bzw. in
andere indische Bundesstaaten abwandernden Betrieben liest, oder von
Arbeitskämpfen, bei denen Arbeiter erschossen, Manager bei lebendigem Leibe
verbrannt oder in Bottiche mit kochendem Wasser geworfen werden, oder aber von
militanten und arbeitsscheuen Gewerkschaften, die von regierenden Kommunisten

unterstützt werden2 dann könnte man meinen, die Juteindustrie im
indischen Bundesstaat Westbengalen liege in den letzten Zügen und sei kaum noch

relevant für die indische Juteproduktion. Tatsächlich befinden sich aber nach wie

vor 59 der 76 indischen Jutefabriken in diesem Bundesstaat;3 die Übermacht der

westbengalischen Produktion wird noch deutlicher, wenn man berücksichtigt,
daß die westbengalischen Betriebe etwa zehnmal soviele Webstühle und fast

zwanzigmal soviele Spindeln beherbergen wie alle Betriebe in anderen Teilen
Indiens zusammengenommen.4 Auch die Neugründung von drei Jutefabriken in

Westbengalen sowie die Pläne zur Halbierung des garantierten Mindestlohnes
für Jutearbeiter5 passen nicht zum Bild einer kampflos sterbenden Industrie, die

sich aus dem internationalen Wettbewerb verabschiedet hat.

Gleichzeitig kann nicht geleugnet werden, daß seit den 70er Jahren
Stagnation und Niedergangstendenzen weite Bereiche der Juteindustrie in
Westbengalen kennzeichne(te)n. Hieraus scheint zu folgen, daß man auf Grund der

vorhandenen Daten sowohl positive als auch negative Szenarien entwickeln
kann. So führte 1993 Sujit Kumar Ghosh gleichzeitig folgende Daten an: 1970

war die Produktion der Jutetextilindustrie Westbengalens 1,170,000 t, 1989 aber

1 Vgl. z.B. S. 99 von Tara Sethia, "The Rise ofthe Jute Manufacturing Industry in Colonial

India: A Global Perspective", Journal of World History 7,1 (Spring 1996), S. 71-99.
2 Labonita Ghosh, "Fear Factories", India Today 26,5 (January 29, 2001), S. 28f.
3 http://jute.com/html/stats.html (Webseite von Dezember 2001, zitiert Juli 2002).
4 http://jutecomm.com/indostry_lntro.htm (Webseite wohl von 2000, zitiert Juli 2002).
5 http://www.jmjute.com/framenews.html (Webseite wahrscheinlich von Juni 2002, zitiert Juli

2002).



254 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

548,000 t; dagegen war die Wachstamsrate für Jutegüter 1985-86 4,38% (Indien

insgesamt -1,31%), 1988-89 17,65% (Indien insgesamt 16,48%).6

Doch unabhängig davon, ob man die Entwicklung positiv oder negativ

beurteilt, läßt sich nicht leugnen, daß die Juteindustrie Indiens, bis in die sechziger

Jahre die Hauptdevisenquelle des Landes, nach wie vor größtenteils die

Juteindustrie Westbengalens ist. Bedenkt man, daß die Vormachtstellung der

bengalischen Region früher weitaus größer war, so liegt es auf der Hand, daß

eine Geschichte der indischen Juteindustrie fast identisch sein muß mit einer

Geschichte der Juteindustrie Bengalens.
Eine solche Geschichte enthält das vorliegende Werk von Urs Olbrecht.

Dieses Buch, das etwa gleichzeitig mit und unabhängig von einigen anderen

Studien zur Juteindustrie Indiens bzw. Bengalens7 erschien, behandelt diese

Industrie in Bengalen bis zum Jahre 1964, dem Ende der Ära Nehru. Dieses Jahr

wurde gewählt, weil "es mit dem Beginn einer rezessiven Phase einherging,
welche den spärlichen Erfolgserlebnissen der Industrie ein Ende bereitete. [...]
Zudem produzierte die bengalische Juteindustrie nach 1964 immer stärker für
den Binnenmarkt und verlor damit den rund achtzig Jahre behaupteten Status

einer Industrie, die mehrheitlich für den Export produzierte" (S. 20).

Wegen des Fehlens einschlägiger Fachkenntnisse kann das Werk hier nur
aus kulturwissenschaftlicher Sicht besprochen werden und nicht aus
wirtschaftswissenschaftlicher. Das dürfte auch im Einklang mit seiner hervorgehobenen
historischen Orientierung sowie mit dem Serientitel stehen, entspricht auch einer

Tendenz der neueren Untersuchungen in diesem Bereich, nicht mehr das rein
Ökonomische oder Klassengegensätze in den Vordergrund zu stellen, sondern

Faktoren wie Ethnie, Kultur, Bildung, Religion, Gruppenzugehörigkeit usw.

Allerdings folgt daraus, daß Leser, die Olbrechts Werk aus einem solchen Blick-

6 Sujit Kumar Ghosh, "Structuralistic Interpretation of Industrial Development in West

Bengal", in: Biswanath Roy (Hg.), West Bengal Today. A Fresh Look. New Delhi: Mittal
Publications 1993, S. 148-153; hier S. 150f. (die angegebenen Statistiken wurden nicht

überprüft).
7 Gordon T. Stewart, Jute and Empire. The Calcutta Jute Wallahs and the Landscapes of

Empire. Manchester: Manchester University Press 1998 (Studies in Imperialism); Arjan de

Haan, Samita Sen (Hrsg.), A Case for Labour History. The Jute Industry in Eastern India.

Calcutta / New Delhi: K.P. Bagchi & Company 1999 (Department of History, University of
Calcutta Monograph 17); Samita Sen, Women and Labour in Late Colonial India. The

Bengal Jute Industry. Cambridge: Cambridge University Press 1999 (Cambridge Studies in

Indian History and Society 3); Parimal Ghosh, Colonialism. Class, and a History of the

Calcutta Jute Millhands 1880-1930. Hyderabad: Orient Longman 2000. Siehe auch Ruth

Ziegler, "Die Juteindustrie in Bengalen", http://www.hausarbeiten.de/rd/archiv/politologie/
pol-text321.shtml (Text von 2001).



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 255

winkel betrachten, nicht unbedingt mit dem einschlägigen statistischen Material

vertraut sein werden, dieses vielleicht auch nicht ohne weiteres werden einsehen

können. An mehreren Stellen werden solche Leser sicherlich den Wunsch nach

weitergehender Information verspüren.
So wäre beispielsweise eine Gegenüberstellung mit Daten aus den späten

90er Jahren zur Erhärtung oder Widerlegung der These generellen Niedergangs
für Leser ohne entsprechende statistische Kenntisse sicherlich hilfreich gewesen.
Auch hätten diesen Lesern Angaben dazu geholfen, ob der Rückgang des Anteils

von Jutegütern an den Gesamtausfuhren Indiens (1989/90 nur noch 1,1% gemäß

S. 174) nur durch Stagnation oder Rückgang auf dem Jutesektor oder auch durch

Fortschritte in anderen Sektoren zu erklären ist, wie auch dazu, ob der Anstieg
der Bedeutung des Binnenmarktes nicht zumindest teilweise auf eine gewachsene

Nachfrage dieses Marktes zurück gehen könnte.
Gemäß Olbrecht (S. 1) haben indische Historiker trotz ihres großen Interesses

für die Juteindustrie die Nachkolonialzeit sehr vernachlässigt. Er meint,
dies ließe sich dadurch erklären, daß die negative Entwicklung in diesem
Bereich "letzten Endes vom patriotischen Wunsch zeugt, nur wirtschaftliche

Erfolgsprojekte (oder zumindest halbwegs gelungene Entwicklungsansätze) aus

der Zeit nach der Erlangung der Unabhängigkeit genauer unter die Lupe zu
nehmen" (S. 2). Das ist eine apodiktische Aussage, die zwingend der Untermauerung

bedarf, insbesondere deshalb, weil sie indischen Historikern generell die

Fähigkeit zur distanzierten Behandlung eines Themas abspricht. Andererseits

läßt sie auch manche interessante Deutung der kulturspezifischen Einstellung
des Verfassers zu.

Eine interessante Frage wäre in diesem Zusammenhang, ob diese Einstellung

eventuell bei der Auswahl und Auswertung von Schriften indischer Autoren

eine Rolle gespielt hat. Leider läßt sich nicht feststellen, ob tatsächlich eine

bewußte Auswahl stattfand oder nicht. Auf jeden Fall fällt auf, daß einige nicht

unwichtige Werke, die durchaus Berücksichtigung hätten finden können,
unberücksichtigt bleiben.8

Neben dieser sei eine weitere generelle Anmerkung methodischen Inhalts
erlaubt. Bis 1947 befaßt sich Olbrecht mit Bengalen in seiner Gesamtheit, doch

nach 1947 wird der Begriff "Bengalen" auf Westbengalen eingeengt. Bangla-

8 Etwa Goutam K. Sarkar, Jute in India. An Economic Analysis. Calcutta / New York: Oxford

University Press 1989; Nirban Basu, The Working Class Movement. A Study ofJute Mills of
Bengal 1937-47. Calcutta / New Delhi: K.P. Bagchi & Company 1994 (Department of
History, University of Calcutta Monograph 9). Dazu auch Leela Fernandes, The Politics of
Gender, Class, and Culture in the Calcutta Jute Mills. Philadelphia: University of
Pennsylvania Press 1997 (Critical Histories).



256 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

desch, das ja eigentlich den größeren Teil Bengalens darstellt, ist wegen des

inhaltlichen Wandels des "Indien"-Begriffs nicht Teil der Betrachtungen. Nun

mag man das damit rechtfertigen, daß 1947 die Verarbeitungsbetriebe für Jute ja
fast ausschließlich im westlichen Teil Bengalens lagen, während der Osten

vornehmlich als Quelle des Rohmaterials diente. Doch auch das Material ist ein

Teil der Industrie; zudem wurde in Ostpakistan (später Bangladesch) eine eigene

verarbeitende Industrie aufgebaut, die genauso "bengalisch" ist wie diejenige in

Westbengalen, auch wenn sie nicht mehr "indisch" ist. Man vermißt eine

Diskussion, zumindest einige Anmerkungen zu dieser Problematik.
Die Ergebnisse von Olbrechts Untersuchung, die auch bisher unpublizierte

Quellen reichlich verwendet hat, lassen sich folgenderweise zusammenfassen:

Schon seit ihren Anfängen war die bengalische Juteindustrie darauf eingestellt,

möglichst billig zu produzieren und dadurch andere Konkunenten auszustechen.

Dies gelang nur durch Ausnutzung billiger Arbeitskraft, die daher größtenteils
nicht sehr qualifiziert sein konnte, und durch Anvisieren eines Massenmarktes

für Produkte, die nicht hochwertig waren. Die geschichtlichen Entwicklungen
begünstigten diese Vorgehensweise und verhalfen der bengalischen Juteindustrie

zu einer international marktbehenschenden Stellung. Gefestigt wurde diese

Stellung durch ein Kartell der größtenteils europäischen Fabrikanten Bengalens,
das im kolonialzeitlichen Indien ein wichtiger Machtfaktor war.

Diese Strategie war trotz einiger Rückschläge größtenteils erfolgreich,
verhinderte aber nennenswerte Innovationen sowohl im Technologie- als auch

im Produktbereich. Auch nach 1947 änderte sich zunächst wenig an diesem

Zustand, obwohl die wichtigsten Rohstoffquellen jetzt in Ostpakistan lagen.
Dennoch trat langsam eine Veränderung ein. Das Preisdiktat der Fabrikanten den

Rohstofflieferanten gegenüber konnte nicht mehr aufrecht erhalten werden;
indische und westbengalische staatliche Maßnahmen zwangen zur Übernahme

mehrerer Sozialstandards, die kostensteigernd waren; die Indisierung der

Besitzverhältnisse schritt stetig voran, wenngleich es nicht örtliche Bengalen

waren, die die Briten ablösten, sondern Marwaris aus Westindien, die oft eher an

Wertabschöpfung als an Entwicklung interessiert waren. Die Summe solcher

Faktoren, auch wenn manche in dieser Hinsicht eher hinderlich waren, führte

letztendlich - auch mit staatlicher Hilfe - zu einer langsamen Änderung im

Technologie- wie Produktbereich und einer gesteigerten Effizienz.
Trotzdem konnten kaum mehr als bescheidene Fortschritte erzielt werden,

was unter anderem an der Arbeiterschaft lag. Mehrere Faktoren waren hierbei

relevant: Bildung, Ethnizität, Religion, sozioreligiöse Gruppenzugehörigkeit,



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 257

Geschlecht,9 Rekrutierungs- und betriebliche Machtstruktaren usw., wie auch

die Einstellung zum Arbeitsprozeß selbst. Dabei spielten auch Vorstellungen zur
Natur der Arbeiterschaft eine Rolle,10 dies nicht nur seitens der fremden

Besitzer und des Managements, das aus Europäern bestand, sondern auch seitens

der gebildeten Einheimischen im Management, größtenteils Bengalen der oberen

Schichten, die wenig mit den Arbeitern gemeinsam hatten, die zum größten Teil
nicht nur anderen Schichten angehörten, sondern auch Nichtbengalen waren.
Aus den gleichen Kreisen wie das einheimische Management kamen später auch

die meisten Gewerkschaftsführer, was dazu führte, daß bei Arbeitskämpfen die

Gewerkschaften eher der Entwicklung hinterherliefen als diese steuerten, da die

Impulse nicht von ihnen ausgingen. Aus allen diesen Gründen konnte sich kein
industrieweites Bewußtsein und keine entsprechende Perspektive entwickeln, die
dazu hätten beitragen können, vorindustrielle Verhaltensweisen der Arbeiterschaft

durch eine einer leistungsorientierten modernen Industrie angemessene
Verhaltensweise zu ersetzen.

Dies sind die Schlüsse, die sich beim Leser des Werkes einstellen; manche

sind vom Autor explizit, manche implizit dargestellt. Natürlich ist dies eine stark

vereinfachte Wiedergabe der komplexen Materie, deren Komplexität auch die
Studie deutlich macht. Doch für den Zweck eines Überblicks muß diese

Darstellung genügen.
Die Schlußbilanz aus der Sicht des Jahres 1964, mit dem die Studie endet,

ist größtenteils negativ. Doch das auf S. 249 festgehaltene Fazit Olbrechts ist

differenziert: Auch wenn die Kritik an den einheimischen Jutefabrikanten
weitgehend gerechtfertigt erscheint, muß festgehalten werden, daß sie nur schwerlich
in der Lage gewesen wären, die aus der Kolonialzeit ererbten Strukturen so zu

verändern, daß eine moderne Hochleistangsindustrie entstanden wäre, zumal die

infrastruktarellen und personellen Voraussetzungen nicht existierten.

Arjan de Haan zeichnete ein Bild der bengalischen Juteindustrie, das sich

von der bis dahin zumeist negativen communis opinio abhob. Gemäß de Haan

9 Siehe hierzu besonders die Monographie von Samita Sen (vgl. Anm. 7). In einer rezenten

Studie hat Kuntala Lahiri-Dutt dargelegt, daß der industrielle Fortschritt in Indien sehr zu
Lasten wenig qualifizierter Arbeiterinnen geht, wodurch eine "féminisation of poverty"
entsteht: Kuntala Lahiri-Dutt, From Gin Girls to Scavengers: Women in Indian Collieries.
Canberra: Resource Management in Asia-Pacific Project, Division of Pacific and Asian

History, Research School for Pacific and Asian Studies, The Australian National University
2001 (Resource Management in Asia-Pacific Working Paper 28); siehe S. 13.

10 Siehe dazu auch S. 950f. von Subho Basu, "Strikes and 'Communal' Riots in Calcutta in the

1890s: Industrial Workers, Bhadralok Nationalist Leadership and the Colonial State",
Modern Asian Studies 32,4 (1998), S. 949-983.



258 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

wären die Folgen der Jute-Industrialisierung für die Arbeiterschaft überwiegend

positiv gewesen.11 Olbrecht geht zwar nicht so weit wie de Haan, stemmt sich

aber doch gegen ein einseitiges negatives Bild der Industrie und der Industriellen.

Es bleibt abzuwarten, welche Ergebnisse die Erforschung der indischen und

speziell bengalischen Juteindustrie losgelöst von Kolonialismus- und Kapitalismuskritik

erbringen wird. Hier wird eine Forschungsperspektive eröffnet, zu der

Olbrecht einen interessanten Beitrag geliefert hat. Allerdings wird die Wirkung
dieses Werkes wegen der Sprachbaniere wohl nicht besonders nachhaltig sein.

Das ist schade.

Hier und da gibt es einige Druck- und Satzfehler, doch diese fallen nicht ins

Gewicht.

Rahul Peter Das

RICHTER, Antje: Das Bild des Schlafes in der altchinesischen Literatur.
Hamburg: Hamburger Sinologische Gesellschaft, 2001. 263 S. Hamburger
Sinologische Schriften 4), ISBN 3-935664-03-5.

Das Bild des Schlafes in der altchinesischen Literatur, so lautet der Titel der

1998 abgeschlossenen und nun in Buchform vorliegenden Dissertation von
Antje Richter. Während der Schlaf in der abendländischen Antike sogar in
Gestalt eines Gottes, Hypnos, auftritt und in der Literatur ein weitverbreiteter
und rezipierter Topos ist, finden sich auf den ersten Blick in der altchinesischen

Literatur (5. Jh. v.u.Z - Anfang 3. Jh., so die Definition der vorliegenden Arbeit)
nur wenige Erwähnungen des Schlafes und diese wurden bislang auch kaum

rezipiert. Richter setzt es sich zum Ziel, diese Lücke zu schließen und macht sich
anhand der altchinesischen Literatur auf die Suche nach dem Phänomen Schlaf
und dem Umgang der Menschen damit. Dabei verdeutlicht sie, daß die Texte
meist weniger über den Schlaf selber aussagen, als sich der Rede vom Schlaf
bedienen, um ihre Botschaften zu verbreiten. Der Leser gewinnt somit nicht nur
Einsichten in die Konzepte von Schlafen und Schlaf des alten China, sondern

wird ausgehend vom Bild des Schlafes zu einer Reise durch die chinesische

Geistesgeschichte eingeladen.

11 Arjan de Haan, "The Jute Industry and Its Workers: Changes in Stratification in Eastern

India", in: Sekhar Bandyopadhyay, Abhijit Dasgupta, Willem van Schendel (Hrsg.), Bengal.
Communities, Development and States. New Delhi: Manohar 1994, S. 255-295. Dieser

Aufsatz wird in Olbrechts Bibliographie nicht erwähnt.



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 259

Dem Buch ist eine Einleitung (S. 1-14) vorangestellt, in der die Autorin den

Forschungsgegenstand skizziert und sich zum Ziel und Vorgehen der

Untersuchung äußert. Die Abhandlung selbst ist in fünf Oberkapitel gegliedert, die

jeweils ihrerseits kurz eingeführt und meist auch mit einem Resümee
abgeschlossen werden. Dem Schlußwort folgt ein Anhangsteil (S.215-263), der aus

einer Zeittafel, einem Abkürzungsverzeichnis, Verzeichnis der Primärquellen,
Verzeichnis der Zitate, Distributionsschema relevanter Wörter, Literaturverzeichnis

und Index besteht.

Im ersten Oberkapitel "Lexikalische Vorbemerkungen" (S.l5-37) führt
Richter die für den Themenbereich relevanten Zeichen mèi $£, ming ÜH, qin
^, wò EA, und shui Sf ein. Sie erläutert, daß zwar alle fünf erstgenannten
Zeichen für Wörter mit der Bedeutung 'Schlaf oder 'schlafen' stehen können,

es sich aber nur bei mèi HS 'schlafen' und shui BÉ 'einnicken, [im Sitzen]
schlafen' um die primäre Bedeutung handle, während ming BÜJ und das ihm
nahestehende Zeichen miän IE das 'Schließen der Augen' bezeichnen und qin
Jft und wò §k für das 'Schlafengehen', 'Sich-Hinlegen', 'Liegen', 'Ruhen'
oder ein 'Schlafgemach' stehen. Mit den beiden Zeichen vv« ^ und^z'óo Ä
stellt sie auch noch den mit dem Schlaf eng verbundenen Bereich des

'Aufwachens' vor.
Die Textgrundlage des zweiten Oberkapitels (S.39-68) bilden medizinische

Texte, zu denen die Hàn-zeitlichen Schriften Huangdi neijing jlì'SffàfS und

Nanjing UM sowie die beiden auf der Grundlage des Shänghdn zâbinglùn %
3SH$jtmï kompilierten Texte Shänghänlün MMtm und Jlnkuì yàoluè ^K
lcB& gehören. Schließlich zählt dazu auch der Grabtext Shiwèn +P^, der mit
anderen Texten 1973 in Mawangdui geborgen werden konnte. Die Überschrift
dieses Teiles lautet "Schlaf als Naturphänomen", und er dient der Erläuterung
der Körpervorgänge während des Schlafs, d.h. dem "intakten Schlaf, dem

"gestörten Schlaf und dem "Traum". Auch kommentiert die Autorin die von
den medizinischen Texten postulierte "Übereinstimmung von Schlaf und

Nacht", d.h. die Einbettung des Schlafes in den Rhythmus von yïn PÉ und yäng
ß§. Abschließend stellt sie die etwas aus dem Rahmen der frühen medizinischen
Literatur fallende "Schlaf-Lehre des Wen Zhi ~$£ H" vor. Es handelt sich dabei

um einen Abschnitt aus dem Shiwèn, in dem in Gestalt des Zhànguó-zeitlichen
Königs Weï von Qi ^I&ZE dem Wen Zhi medizinische Fragen gestellt werden

und so auch der Schlaf thematisiert wird. Wen Zhi schreibt dem Schlaf eine

somatisch positive Wirkung zu, die sich besonders hinsichtlich der Ernährung
zeigt.

Im dritten und umfangreichsten Oberkapitel (S.69-152) widmet sich die

Autorin dem "Schlaf als gesellschaftliches Phänomen" und geht darin dem



260 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

Zusammenhang von "Schlaf als Genuß und Rückzug" nach. Hinsichtlich der

"Verquickung des Schlafes mit anderen Genüssen" behandelt sie das

Zusammenspiel von "Schlaf und Essen", "Schlaf und Wein", "Schlaf und Musik"
und "Schlaf und Sexualität". Sie legt die in der altchinesischen Literatur

gemachten Aussagen zu "Schlafenszeiten" dar und erläutert das Postulat "die
Nacht gehört dem Schlaf gegenüber den Warnungen vor dem "Schlaf zur
Unzeit", erklärt hinsichtlich der "Zeitdauer" des Schlafs die oft anzutreffende

Wendung "Früh auf, spät zu Bett" und die positiven Implikationen der Aussage
"bei Nacht den Schlaf vergessen". Die "Umstände des Schlafens", die durch

"diverse Vorschriften" geregelt werden und die Beziehung zwischen "Schlaf und

kindlicher Pietät" schließen dieses Kapitel ab. Als Textgrundlage zieht Richter
konfuzianisch geprägte, staatspolitisch orientierte Texte heran, aber auch

allgemein rhetorisch-didaktische Literatur, worunter sie auch mohistisches

Schrifttum behandelt. Konfuzianer wie Mohisten zeichnen sich dadurch aus, daß

sie dem Schlaf Genußcharakter zusprechen und er deshalb im Interesse des

Staates und zur moralischen Pflege der Person reglementiert werden muß. Es

gilt, die Schlafenszeit kurz zu halten und schon gar nicht bei Tage zu schlafen.

Die Kindespflicht hat gegenüber dem Schlaf Vonang. Im Trauerfall wird der

Schlaf durch Vorschriften erschwert. Im Gegensatz zur westlichen Vorstellung,
daß Schlaflosigkeit häufig Indiz eines schlechten Gewissens ist, wird
Schlaflosigkeit des Henschers zu einem weitverbreiteten Bild des sich aufopfernden
Führers.

Das vierte Oberkapitel (S.l53-185) beschäftigt sich mit dem "Schlaf als

psychologisches Phänomen". Darin wird der "Schlaf als Gefährdung" thematisiert,

die verschiedene Autoren dem Kontrollverlust während des Schlafs
zuschreiben. Der "Mord an Schlafenden" wird als verbreitetes literarisches Motiv
altchinesischer Texte bestimmt, mit dem grobe Verletzungen ethischer

Grundsätze rhetorisch wirkungsvoll verdeutlicht werden können. Desweiteren

macht Richter auf den "Schlaf und Kontrollverlust als Themen im Legalismus"
aufmerksam, wobei sie das "Mißtrauen gegenüber dem Schlaf wie auch den

"Schlaf als Metapher für die Entbehrlichkeit der Kontrolle" aus der Sicht legali-
stischer Texte darlegt. In diesen Texten wie in solchen, die konfuzianisch

geprägt sind, manifestiert sich ein Mißtrauen gegenüber dem Schlaf aufgrund
der oft engen Verbindung zwischen Trunkenheit und Schlaf und der daraus

resultierenden Pflichtverletzungen. Auf der anderen Seite läßt sich der Schlaf
auch als treffendes Bild für die Entbehrlichkeit der Kontrolle in einem

wohlgeordneten Staatswesen anfuhren. Das Thema der "Schlaflosigkeit", sowohl aus

Kummer wie aus Freude, welches besonders häufig in der Dichtung anzutreffen

ist, beendet dieses Kapitel.



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 261

Das fünfte Oberkapitel (S.l87-213) behandelt den "Schlaf als

Gegenmotiv", indem es das "Lob des traumlosen Schlafes" und die Verbindung von
"Schlaf und Tod" im philosophischen Daoismus herausarbeitet. Vor dem

Hintergrund der Erfahrung, daß jeder Mensch dem Schlaf wie dem Tod
unterworfen ist, kann die Beschäftigung mit dem Schlaf zur Reflexion über die

Grenzen des menschlichen Bewußtseins und der Existenz anregen. Der Schlaf

zeigt sich besonders im Zhuängzi-Konvolut als Gegenentwurf zum subjektiven
Bewußtsein, aber auch zur konfuzianisch geforderten Wachheit. Während der

traumlose Schlaf sich als Metapher des Zustandes der Unberührtheit von
Gedanken und Überlegungen eignet, weisen der Schlaf und der Tod nicht nur
eine oberflächliche Ähnlichkeit mit dem Zustand der Bewußtlosigkeit auf. So

wie das Zhuängzi-Konvolut den Schlaf im Rahmen einer sich in stetiger

Wandlung befindlichen Welt als Metapher für den Tod verwendet, postuliert es

in Analogie die Überwindung des Todes. Ganz im Gegensatz zu den Konfu-
zianern oder dem Hedonisten Yang Zhü M9f-, die verschlafene Zeit als

Verschwendung ansehen, wird im Zhuängzi-Konvolut der Genuß des Schlafes

wiederholt gepriesen.
Der Autorin ist es mit dem vorliegenden Buch gelungen, das Bild des

Schlafes in der altchinesischen Literatur in sehr ansprechender und kompetenter
Weise zu zeichnen. Das Buch ist insgesamt sehr sorgfältig redigiert, so daß zwei
nicht aufgelöste Literatarangaben (Unger 1994:21 auf S.35) und (Shima 1972)

zu vernachlässigen sind. Für das Verzeichnis der im Text erwähnten Belegstellen

und Übersetzungen ist der Autorin zu danken, da es eine schnelle Orientierung

ermöglicht, wenn man sich dem Buch von einzelnen Texten ausgehend
nähern möchte. Der mit Schriftzeichen versehene Index erschließt darüber
hinaus das Buch nach Personen, Werken und Begriffen. Die Distributionstabelle
relevanter Wörter mag hilfreich sein, wenn man wissen will, welche dieser

Wörter in welchen Texten vorkommen. Leider bleiben die Zahlen in der Tabelle

jedoch generell unkommentiert.
Ein ausgewogenes Verhältnis zwischen ausgewählten Textpassagen in

Übersetzung und Interpretationen der Bilder halten das Interesse des Lesers

wach und vermitteln einen Eindruck von der rhetorischen Kraft der altchinesischen

Literatur. Eine stringente Kommentierung im Fußnotenbereich auf der

gleichen Seite bietet in bequemer Weise Basisinformationen (Datierung, Autorschaft,

etc.) zu den angeführten Texten, so daß das Buch auch für Literatar-
wissenschaftlern außerhalb der Sinologie leicht zugänglich ist. Bisweilen laden

die Fußnoten auch direkt zum Vergleich mit der abendländischer Literatur ein,
obwohl Richter nicht den Anspruch erhebt, eine komparatistische Arbeit verfaßt

zu haben. Sicher aber verdient das Buch das Interesse solcher, die sich kompara-



262 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

tistisch mit der Metapher Schlaf auseinandersetzen möchten. Die Beschränkung
des Textkorpus auf solche Texte, die noch nicht buddhistisch beeinflußt sind, ist

gerechtfertigt, und doch machen die Ausführungen von Antje Richter gerade

neugierig, wie sich die Konzepte und die Rhetorik vom Schlaf im Laufe der

folgenden Jahrhunderte verändern und mit ihnen das chinesische Geistesleben.

Die Lektüre dieses Buches kann nur empfohlen werden.

Monique Nagel-Angermann

SHAH, Kokila H.: Nyäya and Jaina Epistemology. Shree Shwetämbar Mürti-
püjak Jaina Boarding Series, vol. 18. Ahmedabad: Sharadaben Chimanbhai

Educational Research Centre, 2001. 16, 230 S.

Indische Philosophen und Religionshistoriker orientieren sich gegenwärtig vielfach

auf den dialektischen Materialismus als Grundlage ihrer ideengeschichtlichen

Betrachtungen.1 Speziell trifft dies auf jainakundliche Forschungen zu.2

Auch die Autorin des hier besprochenen Werkes will sich, wenngleich keine

Materialistin, mit dem philosophischen Idealismus kritisch auseinandersetzen. In
der Introduction betont sie mit Recht: "Philosophy should begin with the theory
of knowledge." Sie vertritt konsequent die philosophischen Positionen des Jinismus.

Damit stellt sie erneut die längst bekannte These unter Beweis, wonach die

Philosophie ihrem Wesen nach parteilich ist.

Die Grundfrage der Erkenntnistheorie hat Shah vollkommen richtig erfasst.

Im Preface schreibt sie: "The problem of idealism versus realism is one of the

most fascinating problems in epistemology," und weiter: "The conflict between

realism and idealism is fundamental to any epistemological inquiry" (S. 4). In
ihrer Kritik am Idealismus geht sie ähnlich wie W.I. Lenin von Berkeley aus:

"Berkeleyan idealism [...] reduces matter to subjective idea. However, modern

realism is a protest against this form of extreme idealism [...]" (S. 174). Noch
schärfer äussert sie sich, wenn sie schreibt: "Strictly speaking, idealism is

incompatible with epistemology and logic," (S. 193) und "Agnosticism is logically
the consequence of idealism" (S. 7). Als besonders extrem unterwirft sie den

jüngeren Buddhismus und das Advaita Vedänta-System der Kritik.
Shahs Vergleich zweier realistischer Lehren, des orthodoxen Nyäya und

des heterodoxen Jinismus, ist eine höchst attraktive Themenstellung. Im Fol-

1 Vgl. etwa Sukumari Bhattacharji: Fatalism In Ancient India (Calcutta 1995).

2 Vgl. besonders Narendra Nath Bhattacharyya: Jain Philosophy. Historical Outline. 2nd. ed.

(New Delhi 1999).



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 263

genden soll versucht werden, die hauptsächlichen Thesen der Verfasserin (von
denen natargemäss manches schon bekannt ist) und die von ihr gezogenen
Schlussfolgerungen kurzgefasst der Leserschaft vorzustellen.

Das Nyäya-System "[...] believes in independent existence ofthe objects
ofthe world apart from mind" (S. 17). "External world is real of its own but it is

through knowledge that we can reach to it" (S. 19). Der Realismus des Nyäya
kommt schon dadurch zum Ausdruck, dass pramäna an der Spitze der 16

Kategorien steht (S. 17). Shah behandelt sodann die vier vom Nyäya gegebenen

Erkenntnismittel: die direkte Erkenntnis durch Sinneswahrnehmung (pratyaksa),
die Schlussfolgerung (anumäna), den Vergleich (upamäna) und das Zeugnis
durch das Wort (sabda). Dass das Nyäya-System nicht von vornherein
religiösmetaphysisch eingestellt war, geht schon daraus hervor, dass der ursprüngliche
Nyäya Wahrnehmung als Erkenntnis definiert hatte, die durch den Kontakt der

Sinnesorgane mit ihren Objekten entsteht (indriyärthasamnikarsa). Der Leib galt
als Träger der Empfindungen und Instrument der Handlungen.

Doch machte der Nyäya schliesslich dem Idealismus grössere Zugeständnisse

als das Vaisesika. Die Einführung der intuitiven Wahrnehmung (yogaja)
entsprach dem kevalajhäna des Jinismus, der bodhi des Buddhismus, dem

kaivalya des Sämkhya und dem säksätkära des Vedänta (S. 41). Im jüngeren Nyäya
wird unmittelbare, gottvermittelte Allwissenheit postuliert (S. 36). Es braucht

nur auf die Gottesbeweise von Uddyotakara und von Gahgesa im Tattvacintämani

hingewiesen zu werden.

Ausführlich bespricht die Verfasserin die auf der Wahrnehmung beruhende

Folgerung (anumäna). Sie ist eine Erkenntnis, die eine andere Erkenntnis
voraussetzt (S. 48). Der fünfgliedrige Syllogismus - Behauptung (pratijhä), Grund

(hetu), Beispiel (udäharana), Anwendung (upanaya) und Folgerung (nigamana)

- findet ebenso eingehende Erörterung wie der wichtige Begriff der Umfassung

(vyäpti). Kürzer besprochen werden upamäna und sabda. Letzterer kann im

späteren Nyäya göttlich (vaidika) oder weltlich (laukika) sein.

Ein wesentlicher, von der Autorin auch durchaus richtig erkannter Vorzug
des Nyäya liegt in dessen Verbindung mit der Praxis. "The nature of truth consists

in its conespondence to reality while test of truth consists in its practical

utility. Truth exists even if it is not tested" (S. 114). Zusammenfassend darf man

mit W. Ruben sagen, dass die brahmanische Philosophie des Nyäya Erkenntnistheorie

und formale Logik als selbstständige Felder der Philosophie herausgearbeitet

hat.

Nach der Betrachtung des Nyäya geht die Verfasserin auf philosophische
Grundaspekte des Jinismus ein und betont nochmals dessen Anerkennung der

Aussenwelt als objektive, von Sinneswahrnehmungen unabhängige Realität. Die



264 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

Jaina-Philosophie "[...] is realism according to which external objects possess

reality independent of the perceiving subject" (S. 26) und "Jainas postulate

reality of objective world independent of minds" (S. 149). Aber gegen den

Nyäya vertritt der Jinismus die Auffassung, dass Erkenntnis in letzter Instanz in
der Natur der Seele liegt, die jedoch vom karman mehr oder minder verhüllt
wird. Erst später haben die Jinisten auch die Sinneswahrnehmung als direkte

Quelle der Erkenntnis zugelassen. Für den Nyäya dagegen ist, wie erwähnt, der

Kontakt der Sinnesorgane mit ihren Objekten eine Voraussetzung für die

Wahrnehmung. Im Jinismus ist Erkenntnis also ein immanentes Attribut der Seele.

Philosophisch ist das wenig aussagekräftig und mit einer Position des Realismus

kaum zu vereinbaren. Hierüber wie überhaupt über den Seelenglauben der

Jinisten äussert sich die Autorin so gut wie gar nicht.
Eine systematische Erkenntnislehre findet sich erst bei Umäsväti. Auf den

Unterschied zwischen darsana und jhäna geht Shah nicht ein und beschränkt

sich auf die Aspekte des letzteren: mati, sruta, avadhi, manahparyäya, kevala;

von diesen gelten die ersten beiden als indirekt. Die drei letzten werden als

aussersinnliche Wahrnehmung eingestuft; die beiden letzten sind keinem Irrtum
unterworfen - auch diese Thesen sind in ein realistisches Philosophiegebäude

nur schwer einzufügen. Die Autorin muss das selbst gespürt haben, da sie ohne

Beweisführung bestreitet, dass aussersinnliche Wahrnehmung im Realismus keinen

Platz finde (S. 42) und von Telepathie, Hellseherei und Prophétie sagt:

"These are not miraculous powers but forms of knowledge" (S. 204)!
Die Schlussfolgerung (anumäna) ist sowohl im Jinismus als auch im Nyäya

ein gültiges Erkenntnismittel. Dabei bringen es die Jinisten bis auf zehngliedrige

Syllogismen. Jedoch ist der Vergleich (upamäna) im Jinismus kein anerkanntes

Erkenntnismittel; er gilt vielmehr als Wiedererkennen (pratyabhijnä). Neben

dieser spielen auch die Erinnerung (smrti) und - im Unterschied zum Nyäya -
die Induktion (tarka) eine Rolle. Überhaupt gibt es hier zwischen beiden Systemen

inhaltliche und terminologische Differenzen; so ist pratyabhijnä, wie schon

angedeutet, im Jinismus eine bestimmte Form der Erkenntnis und nicht, wie im

Nyäya, eine logische Grundaussage.
In ihrer Stellung zur Praxis eneicht die Jaina-Philosophie das Niveau des

Nyäya nicht. "The pragmatic criterion of the knowledge of truth and falsity laid
down by Nyäya philosophers is not recognized by Jaina philosophers" (S. 117).

Dagegen haben beide Systeme eine ziemlich einheitliche Haltung zum Irrtum:
sie erklären irrtümliche Erkenntnis für die falsche Auffassung eines Objektes als

eines anderen. Auch der Irrtum hat also eine objektive Basis; was nicht existiert,
kann auch nicht Gegenstand einer Erkenntnis sein. Jinisten und Naiyäyikas
sehen im Irrtum eine falsche Erkenntnis und nicht blosses Spiel der eigenen Ideen.



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 265

Auf die umfangreichen und geistvollen Ausführungen der Autorin zur
Rolle der Negation und zur Sprachphilosophie können wir hier nicht näher

eingehen. Nicht unerwähnt bleiben darf hingegen, dass die Verfasserin auf dem

Gebiet der Universalien eine deutliche Inkonsequenz venät. Zwar räumt sie ein,
dass die Nyäya-Theorie, wonach die Universalien "separate entities" seien,
unhaltbar ist und dem Piatonismus nahekommt (S. 143). Doch hält sie die

Auffassung des Nyäya, die Universalien seien "not merely mental construction of
our minds" (S. 141), sondern von den Konkretheiten getrennte Gegebenheiten,
für extremen Realismus (S. 211). Ebenda erklärt sie: "In Jainism, universals are

common features of particulars [...] It is moderate realism." Hier erweist sie sich

als Gegnerin des Nominalismus, indem sie moniert: "Nominalism believes that

only particulars are real; universals are only mental concepts" (S. 140). Doch

drückt sich eben gerade hierin die positive Rolle des Nominalismus aus, der

verstanden hat, dass die Universalien ihrem Wesen nach Abstraktionen sind. In
diesem Punkt erweisen sich die Jaina-Philosophen den Naiyäyikas überlegen: sie

"maintain that it is not necessary to assume the separate existence of universal,
because universality consists in similarity" (S. 142).

Nachdem der erste Teil der hier vorgelegten Arbeit hauptsächlich episte-

mologische Fragen behandelt hatte, widmet sich der zweite Teil der Jaina-Logik,
geht also über die eigentliche Thematik des Buches hinaus. Im Mittelpunkt steht

der Anekäntaväda mit seinen beiden Säulen Nayaväda und Syädväda; von der

Autorin wird er wie folgt bewertet: "The anekänta view represents a coherent

picture of reality by taking into account all possible viewpoints" (S. 148). Naya
ist die Erkenntnis eines Objektes in Relation zu anderen Objekten und von
einem bestimmten Standpunkt; die Nicht-Absolutheit jinistischen Denkens

findet in diesen sieben Betrachtungweisen ihren Ausdruck. Demgegenüber wird
dem Nyäya lediglich ein mechanischer Pluralismus zugesprochen (S. 150). Auf
dialektisches Denken der Jaina-Philosophen weist folgende Feststellung der

Autorin hin: "Reals are dynamic which mutually influence each other" (S. 149).

Syädväda ist die Theorie der siebenfältigen Möglichkeiten, wozu Shah

bemerkt: "Syädväda [...] presents the view of truth as comprehensive synthesis.
It affirms consistency of contradictories" (S. 166) und nähere sich Einsteins
Relativitätstheorie (S. 184). Hat man hier schon Bedenken, verdichten sich diese

noch angesichts folgender Behauptung: "The introduction of category of
'inexpressible' is the greatest contribution of Jainism to Indian logic" (S. 183). Es ist

vielmehr gerade die Kategorie des avaktavya, die dem Agnostizismus Tür und

Tor öffnet. Dass der Anekäntaväda zum Skeptizismus führen kann, wird von der

Autorin erwartungsgemäss bestritten. Ihre Argumente fasst sie folgendermassen
zusammen: "The manifoldness of reality is a datum. We can neither deny it nor



266 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

can explain it away" (S. 215-216). Dem ist freilich entgegenzuhalten, dass die

Welt ihrem Wesen nach dialektisch ist: sie ist sowohl mannigfaltig als auch

einheitlich; die Einheit der Welt aber besteht in ihrer Materialität.
Eine ausführliche, didaktisch gelungene Conclusion beschliesst diese

inhaltsreiche Studie. Shah resümiert, dass Nyäya und Jinismus manche

grundlegende Übereinstimmung aufweisen. Beide behaupten die Erkennbarkeit der

Welt. "Both believe that all knowledge by its very nature refers to an object
beyond and independent of it" (S. 194). Der Nyäya, obwohl ein rationalistisches

System, glaubt an die Unfehlbarkeit des Veda; die Jinisten glauben an die

übermenschliche Autorität der Tfrthahkaras. Aber der Realismus des Nyäya gilt
als halbherzig. Schon im Preface hatte Shah bemerkt: "Nyäya while clearly
containing realistic elements, in the end falls short of fullfledged realism."
"Jainism has a unique virtue of being a purely realistic system" (ebenda). Doch
möchte die Verfasserin den Realismus gewissermassen gezügelt sehen, wenn sie

betont, dass der Jinismus "[...] avoids the defect of one-sided idealism and

extreme form of realism [...]" (S. 216).
Aus dem oben Gesagten geht hervor, dass die Arbeit stärker philosophisch

als philologisch orientiert ist. Daher ist die Zahl der dargebotenen Belegstellen
viel zu gering; die wenigen Hinweise auf die Jainasuttas, den Tattvärthädhigama,

den Tattvacintämani, den Nyäyävatära und den Tattvälokälamkära

genügen keineswegs. Bei einer Neuauflage ist der philologische Aspekt, den eine

solche Studie aufweisen muss, adäquat zu berücksichtigen.
Auf die Wiedergabe der sehr detaillierten Gliederung können wir hier

verzichten. Die Straffheit in der Darbietung des Stoffes3 zwingt den Leser zu
konzentriertem Mitdenken. Die Bibliographie verzeichnet fast ausschliesslich

indische Titel und weist damit eine gewisse Einseitigkeit auf.4 Im Bereich der

Erkenntnistheorie werden weder F. Engels noch W.I. Lenin erwähnt. Dass zum
Jinismus kein Bezug auf W. Schubring genommen wurde und beim Nyäya die

Forschungen von W. Ruben und K. Preisendanz ungenannt blieben, ist verwunderlich.

Nur manchmal finden sich Redundanzen: so enthält S. 123 eine fast wörtliche Wiederholung

einer erst auf S. 122 aufgestellten These über die Theorie der Wahrheit.

Immerhin sollen einige dieser Titel, die in Europa wenig bekannt sind, zum Nutzen des

Lesers hier angeführt werden: Bijalwan, CD.: The Indian Theory ofKnowledge (New Delhi

1977); Chatterjee, S.C.: The Nyäya Theory of Knowledge (Calcutta 1959); Jwala Prasad:

History ofIndian Epistemology (Delhi 1958); Mehta, Mohanlal: Jaina Philosophy (Varanasi

1971); Mohanty, J.N.: Gahgesa's Theory of Truth (Santiniketan 1966); Padmarajiah, Y.J.:

Jaina Theories ofReality and Knowledge (Bombay 1963).



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 267

Ein angefügtes Generalregister der Namen und Begriffe ist im wesentlichen
ausreichend. Der Druck ist sauber, die Konekturlesung sorgfältig; die wenigen
Druckfehler sind nicht sinnstörend und fallen daher nicht ins Gewicht.

Da sich die philosophische Position der Autorin weitgehend auf den Jinismus

stützt, weist sie streckenweise Inkonsequenz auf. Obwohl sie mit aller Klarheit

den Idealismus bekämpft, verwendet sie als dessen Gegensatz den Begriff
Realismus, nicht, wie man erwarten sollte, Materialismus (diesen gebraucht die

Autorin ausschliesslich in Bezug auf die Cärväkas). Terminologisch ist das

jedoch ein Missgriff, denn der Realismusbegriff ist in der Philosophie bereits

mehrfach anderweitig besetzt. So beansprucht ihn der Neothomismus als Grundlage

seiner Erkenntnistheorie. Insbesondere aber ist Realismus eine
objektividealistische Richtung der Scholastik; dieser Richtung trat im Universalienstreit
der Nominalismus mit seiner Grundthese universalia sunt nomines post rem als

progressive Alternative entgegen.
Trotz einiger kritischer Einwände und einer philologisch schwachen Basis

ist das vorliegende Werk doch überwiegend positiv zu beurteilen. Schon die

Themenstellung ist eine Pioniertat und sollte zu ähnlichen Arbeiten anregen.
Shahs Methode weist dementsprechend vielfach innovative Züge auf. Jeder, der

über allgemein Bekanntes hinaus in die Tiefen indischer Philosophie eindringen
will, sollte zu diesem Buch greifen, das zwar kaum als leicht eingängige Lektüre

zu bezeichnen ist, dafür aber dem ernsthaft interessierten Leser gewiss ein

breites und anregendes Ideenspektrum zu präsentieren verspricht.

Klaus Mylius




	Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

