
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 57 (2003)

Heft: 1

Artikel: Trty prakrti : das "Dritte Geschlecht" im Alten Indien

Autor: Syed, Renate

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147596

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147596
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


TRTÎYA PRAKRTI
Das "Dritte Geschlecht" im Alten Indien

Renate Syed, Universität München

Einleitung

Die altindische Kultur kannte neben dem männlichen und dem weiblichen
Geschlecht ein "drittes Geschlecht", trtlyä prakrti. In ihrem 1996 erschienenen

Artikel über das dritte Geschlecht in der Theorie der Jainas schreiben Zwilling
und Sweet: "The acceptance of the category of a third sex has been a part of the

Indian worldview for nearly three thousand years. The concept took form during
the late Vedic period (eighth to sixth centuries B.C.E.) on the basis of observed

male gender-role nonconformity." (S. 362)
Die Angehörigen dieses dritten Geschlechts waren Männer, die die

gesellschaftlich vorgeschriebene Männerrolle ablehnten, ihre Familien verliessen

und nicht heirateten, Frauenkleidung, weiblichen Schmuck und langes Haar

trugen und sich weiblich/weibisch verhielten und tanzten. Aus dem Kämasütra,
dem Nätyasästra und anderen Texten der nachchristlichen Zeit erfahren wir, dass

sich einige von ihnen prostituierten, während andere am Königshof lebten, oft
als Wächter der Frauengemächer. Sie hiessen klïbas, sandhas oder sandas,

napumsakas, seltener varsavaras,1 und wurden verachtet und ausgegrenzt;

gleichzeitig fürchtete man sie, denn man sagte ihnen, den Kinderlosen und

angeblich Impotenten, besondere magische Fähigkeiten nach. Rechtlich besassen

die Angehörigen des dritten Geschlechts, wie den Rechtstexten zu entnehmen

ist, eine Sonderstellung: Man verstiess sie aus der Familie, sie waren nicht

erbberechtigt, durften keine Opfer ausführen, und sie galten als unrein, weshalb

Kllba bedeutet nach Böhtlingk und Roth "unvermögend, entmannt, Eunuch"; und: "In der

Grammatik kann es das Genus neutrum bezeichnen." Dies übernimmt Mayrhofer:
"entmannt, unvermögend, Eunuch"; der Ursprung und die Bedeutung des Wortes sind

"Nicht befriedigend erklärt". sand(h)a ist "zeugungsunfähig, Eunuch, Zwitter, das sächliche

Geschlecht" (Böhtlingk und Roth). Napumsaka ist der "Nicht-Mann". Varsavara bedeutet:

"varsa, Samenergiessung und vara Hemmung, Zurückhaltung oder hemmend,

zurückhaltend, m. Eunuch." Böhtlingk und Roth.



64 Renate Syed

niemand Nahrung von ihnen annehmen oder mit ihnen essen durfte; sie galten
als feige und weibisch und waren dem Spott ausgesetzt.

In diesem Aufsatz möchte ich anhand der spärlichen Aussagen, die sich in
der altindischen Literatur finden lassen, das Bild dieses "dritten Geschlechts"

aufzeigen und den Fragen nachgehen, was kllbas, sandhas und napumsakas, die
in der indologischen Sekundärliteratur meist als "eunuchs" und/oder
"hermaphrodites" bezeichnet werden, "wirklich" waren, ob es sich um Hermaphroditen,

Homosexuelle, Eunuchen, Transvestiten, Transsexuelle oder etwas anderes

handelte.

Der vedischen Zeit (ab ca. 1200 v.Chr. bis ca. 500 v.Chr.) ist in dieser Arbeit ein

eigenes Kapitel (Teil 1) gewidmet. In den vedischen Texten werden die Grundlagen

für die spätere Theorie des dritten Geschlechts, für seine Bewertung und
seine gesellschaftliche Stellung gelegt, doch erscheinen die klïbas hier in
anderen Kontexten als in späterer Zeit, nämlich im Rimai und im Opfer;
Beschreibungen ihres Aussehens, Wesens und Lebens finden sich kaum. Aus
den Texten zwischen etwa 500 v.Chr. bis ca. 1000 n. Chr. lässt sich ein mehr
oder weniger einheitliches Bild der kllbas, sandhas und napumsakas ermitteln;
dieses Bild versuche ich in den Teilen 2 und 3 darzulegen. Während Teil 2 die

sprachwissenschaftliche und die medizinischen Theorie des dritten Geschlechts

behandelt, beschreibt Teil 3 die Eigenarten und die Lebensform seiner

Angehörigen, ihre Bewertung und ihre Stellung in der Gesellschaft. In Teil 4 geht es

um zwei mythologische Gestalten im Epos Mahâbhârata, um Sikhandin und

Arjuna, von denen der erste eine Art Geschlechtsumwandlung erfuhr, während
der zweite für ein Jahr als kliba/sandha leben musste. Teil 5 behandelt die
göttliche Zweigeschlechtlichkeit der vedischen Götter sowie Sivas. Da Zwilling und
Sweet sich ausführlich mit der Vorstellung des dritten Geschlechts bei den

Buddhisten beschäftigt haben, berücksichtige ich die buddhistischen Quellen
nicht. In Teil 6 gebe ich eine kurze Darstellung der bemerkenswerten Theorie
der Jainas vom dritten Geschlecht, wobei ich mich auf die Arbeiten Jains sowie

Zwillings und Sweets stütze. Teil 7 stellt dar, was die klïbas, sandhas und

napumsakas nicht waren, und Teil 8 versucht eine Antwort auf die Frage zu

geben, was sie aller Wahrscheinlichkeit nach waren.



Das "Dritte Geschlecht" Im Alten Indien 65

1. Die vedische Zeit

Nach Zwilling und Sweet war das "three-sex model" (das "Drei-Geschlechter-

Modell"2) schon in der vedischen Zeit, also schon ab ca. 1000 v.Chr., existent

(2000:99ff). Dieses Modell entstand den beiden Autoren zufolge auf der

Grundlage folgender Konzepte: Zum einen gab es nach den "biogenetic myths of
origin" in vedischen Texten die Vorstellung eines androgynen Schöpfergottes
(nach einem Mythos etwa ist der männliche Schöpfergott Prajâpati schwanger
und hat Brüste); man erkannte - zunächst nur auf der Ebene der Götter - neben

dem Männlichen und dem Weiblichen etwas Drittes an, das die Kennzeichen
beider Geschlechter besass. Ich stimme hierin mit Zwilling und Sweet nicht
überein, sondern versuche in Teil 5 zu zeigen, dass die göttliche Androgynität
etwas ganz anderes ist als der menschliche Hermaphroditismus (die sog. androgynen

Götter sind nämlich keinesfalls etwas "Drittes", sondern eine vollkommene

Vereinigung des männlichen und des weiblichen Geschlechts). Zum anderen,

und hierin kann man den beiden Autoren nur beipflichten, entstand in der
späteren vedischen Epoche (zwischen ca. 800 und 600 v.Chr., S. 100) ein

Männlichkeitswahn, "virility obsession", der Rituale und Praktiken hervorbrachte, mit
denen man Gefahren für Männlichkeit und Potenz abzuwehren versuchte, "ritual
strategies for combating perceived threats to a fragile sense of manhood" (ebd.).

Männlichkeit und Potenz spielten in der streng patriarchalischen Kultur der

vedischen Zeit eine so wichtige Rolle,3 dass man Männer, die keinen Nachwuchs
und damit nach altindischer Vorstellung keine Potenz besassen,4 nicht als

Männer ansah, und sie, wie zu zeigen sein wird, mit intellektueller und sozialer

Kontrolle, mit Ausgrenzung und Verachtung bestrafte. Die Texte offenbaren,
dass Männlichkeit als etwas Instabiles, beständig Gefährdetes galt, und dass sich

ihr Mangel eben in den sog. "Nicht-Männern" offenbarte, die in irgendeiner

Also die gesellschaftlich akzeptierte Vorstellung von drei biologischen Geschlechtern. Die
westliche Kultur geht hingegen traditionell wie wissenschaftlich von zwei Geschlechtern

aus.

"[...] we see that vedic society was strongly patriarchal in character and placed an

extremely high value on male potency, procreative ability being one ofthe means by which

a man could achieve high social status. The multifarious prayers and rituals to secure

potency for oneself [...] or to destroy it in an enemy or rival [...] are proof that this ability
was seen as a fragile quality that might easily be lost." (Zwilling und Sweet, S. 101)

Kinderlosigkeit und Impotenz wurden und werden in Indien (wie anderswo!) oft als

einander bedingend verstanden, was sie nicht sind; man übersah - vermutlich aus

Unbehagen und Scheu, sich mit diesem sensiblen Thema näher auseinander zu setzen - dass

impotente Männer Kinder zeugen können und Unfruchtbare nicht impotent sind.



66 Renate Syed

Form, sei es anatomisch, psychologisch oder gesellschaftlich, vom genau
definierten Konzept des "Mannes" (hierzu später) abwichen. Und zum dritten, so

Zwilling und Sweet, gab die Grammatik drei Geschlechter vor, das männliche,
das weibliche und das neutrale (S. lOOff), und in Analogie hierzu akzeptierte

man auch bei den Menschen drei Geschlechter.

Man unterschied in vedischer Zeit zwischen der göttlichen Androgynität, die

Männliches und Weibliches vereinte und dadurch als vollkommener als das Nur-
Männliche (Männer) und das Nur-Weibliche (Frauen) galt; in der menschlichen

Welt galt hingegen ein Wesen, das nicht Mann und nicht Frau war, als

unvollkommen, mangelhaft. Das Göttlich-Androgyne ist ein "Sowohl als auch", das

menschliche Zwitterwesen ist ein "Weder noch", und es ist anatomisch wie
gesellschaftlich ein Mangelwesen, von dem Gefahr ausgeht. (Siehe 5.1)

In der vedischen Literatur, deren älteste Teile um ca. 1200 v.Chr. entstanden,

gibt es nur wenige und nur kurze Erwähnungen des kllba. Dies war die
älteste Bezeichnung für den unvollkommenen Mann; die Bezeichnungen sandhal
sanda und napumsaka, offenkundig Synonyme, traten erst später auf.

Die früheste Erwähnung des kllba findet sich im Atharvaveda, einer

Sammlung von Zauberliedern und Gesängen, die ab etwa 1000 v.Chr. entstanden

sind. Das Lied 6.138 beschwört eine Pflanze, einen Mann (offenbar einen Feind)
zu einem kllba zu machen; als kllba solle er dann eine bestimmte weibliche
Haartracht und einen weiblichen Haarschmuck tragen; opasa, in den Versen 1

und 2 genannt, ist nach dem Kommentator Säyana, der im 14. Jh. lebte, eine

Haartracht, die Frauen kennzeichnete (strlvyahjana). Der Gott lndra möge, so

das Lied, die Hoden des Mannes mit zwei Steinen spalten. Dann spricht man den

Kastrierten mit den Worten an: "O kllba, ich habe dich zum kllba gemacht, o

Kastrierter (vadhra), ich habe dich zum Kastrierten gemacht, o Saftloser, ich
habe dich saftlos gemacht, die (Haartracht) kurlra, den (Haarschmuck) kumba

setzen wir ihm auf den Kopf." Der Verhasste soll kastriert und damit ein kllba
werden, ein Impotenter/Unfruchtbarer mit weiblichem Äusseren, das ihn für
jedermann erkennbar macht; die kllbas trugen möglicherweise schon in
vedischer Zeit eine weibliche Haartracht, die sie als Abweichler kennzeichnete.

Säyana und die beiden englischen Übersetzer des Liedes, Whitney (1, S.

384) und Bloomfield (S. 538), nahmen an, dass weibliche Haartrachten und

dazugehörende Schmuckstücke gemeint sind. Säyana erklärt, der Mann werde

zum kllba und damit zum Impotenten, nirvlrya, der nun von napumsakatva,

Entmannung, getroffen sei; kurlra sei ein Haarnetz für Frauen (kesajäla) und



Das "Dritte Geschlecht" Im Alten Indien 67

kumba ein weibliches Schmuckstück für dieses Netz.5 Bloomfield schreibt: "The
notion here is that the eunuch6 shall develop hermaphroditic characteristics, and

hence assume the head-gear of a woman." (ebd.)
Ein anderes Lied des Atharvaveda, 8.6, soll eine Schwangere vor Dämonen

bewahren. In Vers 11 werden verschiedene Dämonen genannt, die wie kllbas

tanzen und im Wald Geräusche machen; diese Dämonen werden vertrieben wie
die kllbas, die eine weibliche Haartracht tragen (Vers 7). Der (wilde,
dämonische) Tanz war somit neben der weiblichen Frisur ein weiteres Kennzeichen
der kllbas. Dem Kommentator Säyana zufolge tanzten die Dämonen wie kllbas,
indem sie wie Verrückte (unmattä iva) Hände, Füsse und Köpfe wild bewegten.
Der Vedist Albrecht Weber übersetzte den zweiten Teil des Verses 11 so: "Die
da Hämlingen gleich tanzend, lärmend tosen im Wald herum, diese verjagen wir
von hier", und schrieb (im Jahre 1862): "Nur Weiber und Hämlinge tanzen." (S.

256; mit den Hämlingen, also den Kastrierten, sind die kllbas gemeint.) In
Atharvaveda 9.2.59-62 werden die kllbas langhaarige tanzende und heulende,
Schaden bringende Wesen genannt, die bei einer Hochzeit erscheinen. (Und mit
ihrer Unfruchtbarkeit das junge Paar bedrohen?)

Atharvaveda-Lied 8.16 spricht davon, dass die kesavas (zu diesem Synonym

für die kllbas siehe unten) Embryos frässen, garbhän khädanti kesaväs

(Vers 23). Bemerkenswert ist der Vers 25, in dem ein kesava gebeten wird, ein

männliches Kind im Mutterleib nicht zu einem weiblichen zu machen. Da Söhne

bereits in jener Zeit begehrter als Töchter waren, betrachtete man die Verweib-

lichung eines männlichen Embryos als ein Unglück. Hiltebeitel schreibt zu
diesem Vers: "It would seem that the eunuchs are perceived as a threat to the

sexual identity ofthe male embryo." (S. 165)

Die Väjasaneyisamhitä beschreibt das Menschenopfer, den purusamedha. Diese

Menschen wurden jedoch nicht getötet, sondern nur symbolisch geopfert und
danach unversehrt freigelassen.7 Damit der Opfernde die ersehnten oder
unerwünschten Dinge erlangen bzw. abwehren konnte, opferte man (nach dem

Prinzip do ut des) bestimmte Personen symbolisch, so - anstelle seiner selbst -

Säyana zitiert Äpastambasrautasütra 10.9.5, wonach eine Ehefrau kumbakurira auf dem

Kopf trägt. In Väjasaneyisamhitä 11.56 wird die Göttin Sinïvalî als sukurirä und svopas'ä

bezeichnet.

Die Übersetzung "eunuch" in der indologischen Literatur für kllba etc. ist häufig, aber

falsch, siehe Teil 7. Und "hermaphroditische Eigenschaften" kann ein "Eunuch" selbstverständlich

nicht entwickeln, denn diese sind angeboren.
So Griffiths in seiner Übersetzung der Väjasaneyisamhitä, S. 255, vor allem aber Weber

1864:273.



68 Renate Syed

einen Krieger, um königliche Macht zu erhalten, und eine Hure - anstelle der

eigenen Lust/Fruchtbarkeit - für die Leidenschaft/Fruchtbarkeit (käma); dem

Unglück, das man abwehren will, wird ein kllba (das Elend per se) geopfert:

päpmane kllbam (30.5; kllbam erklärt der spätere Kommentator Mahldhara mit
dem zeitgenössischen napumsakam).s In 22 heisst es dann, die Hure, der Spieler
und der kllba seien dem Gott Prajâpati zu opfern, allerdings dürften diese

Personen weder der tiefen südra-Kaste noch der brähmana-Kaste angehören. Dies

zeigt, dass kllbas wohl aus allen Kasten kamen.

Der kllba ist somit das Symbol für das Unglück, das dem opfernden Mann
in Form von Impotenz und Kinderlosigkeit widerfahren kann; der kllba, den man

opferte, stellte eine Art "Sündenbock" dar, dem man die Übel Impotenz und

Kinderlosigkeit, deren Heimsuchung man fürchtete, aufbürdete.

Die Taittirîyasamhita, ein ebenfalls altes vedisches Werk, nennt verschiedene

Tätigkeiten oder Verhaltensweisen einer Frau, die ihr Ungeborenes beeinflussen;

so bekommt eine Frau, deren Kind im Wald gezeugt wurde (also in einem nicht

angemessenen Raum und Kontext), einen Sohn, der ein Räuber ist (die Wildnis

war das Rückzugsgebiet der Räuber), und das Kind einer Frau, die sich die

Augen schminkt (und damit ihre Eitelkeit pflegt), wird blind geboren (2.5.1.7).
Eine Frau, die Fäden dreht oder spinnt, bekommt als Sohn einen kllba: yä krnatti

tasyai kllbam; warum dies so ist, bleibt mir unklar, die Taittirîyasamhita erklärt

nichts, und der Kommentator meint, es handele sich um eine Frau, die Gräser

usw. schneide (was eine Analogie von "schneiden" und "verschneiden" bedeuten

könnte).
Bemerkenswert ist die Aufforderung des Textes, ein Mann, der klaibya,

"Kllba-tum", fürchte, solle Soma, dem Gott des Rauschtrankes, einen bestimmten

Samen opfern, denn Soma verleihe ihm Samen und Kraft, und fortan sei er
kein kllba mehr (2.3.3.4). Klaibya ist somit der Mangel an Samen und Potenz,
und der kllba ist nach dieser Vorstellung unfruchtbar und impotent zugleich.
Und klaibya ist ein Zustand, der jeden Mann befallen und wieder rückgängig
gemacht werden kann; die Existenz der kllbas, die man zu dieser Zeit noch nicht
als eine eigene geschlechtliche Kategorie verstand, sondern als eine krankhafte

8 Alle drei genannten Personen bedrohen die soziale Ordnung und verkörpern daher Unglück
und Chaos: Der kllba stellt, weil er kinderlos und (angeblich oder tatsächlich) impotent ist,

die Ordnung der Geschlechter, die Ehe und die Kontinuität der Familie und Sippe in Frage,

die Hure bedroht die sexuelle Ordnung und die Verbindung zwischen Sexualität und

Zeugung, da der Sex mit ihr auf Lust und nicht auf Fortpflanzung zielt, und der Spieler bedroht

die wirtschaftliche Stabilität seiner Familie (im Veda ist wiederholt von der Spielsucht die

Rede, die den Spieler und seine Familie ruiniert).



Das "Dritte Geschlecht" Im Alten Indien 69

Abweichung vom männlichen Geschlecht, zeigte, was einem Mann geschehen
konnte. Erst in nachchristlicher Zeit, als man die kllbas als "drittes Geschlecht"
und als sich im Mutterleib manifestierendes Phänomen definiert hatte, schwand
die Bedrohung, ein Mann könne zu Lebzeiten ein kllba werden.

Im Satapathabrähmana, einem Text, der das Opfer erläutert und zahlreiche

Mythologien enthält, wird ein langhaariger Mann, ein kesava, erwähnt, der "weder

Mann noch Frau" ist; kesava ist hier (wie schon im Atharvaveda) ein Synonym

für den kllba. Von einer solchen Person müssen die Priester ein bestimmtes,
im väjapeya-Opfer verwendetes Getränk kaufen, es heisst: "Nicht Frau, nicht
Mann ist dieser kesava; als Mann (in der Erscheinung) ist er nämlich keine Frau,

(und) wegen seines kesava-Seins ist er kein Mann." (na vä esa strina pumän yat
kesavah puruso yad aha pumäms tena na stri yad u kesavas tena na pumän;
5.1.2.14.) Der kesava/kllba hatte somit einen männlichen Körper, aber ein
feminines Äusseres, und dies hauptsächlich durch sein (langes) Haupthaar, kesa;
nach Mayrhofer bedeutet kesava "langhaarig". Zwilling und Sweet schreiben zu
Recht: "[...] we can conclude that early on long hair was a recognized marker
for a woman, and potency for a man; thus, the presence ofthe former or absence

of the latter in a male were the two distinct signifiers of third-sex membership."
(1996:365)

Die Erläuterung des sautrümanl-Oryfers im Satapathabrähmana schreibt
dem Priester vor, eine bestimmte Speise von einem kllba zu kaufen, der hier
ebenso beschrieben wird wie zuvor der kesava: Er ist weder Frau noch Mann, na
vä esa stri na pumän, sondern fehlerhaft (vyrddha) unter den Männern

(12.7.2.12). Die Notwendigkeit, einen kllba ins Spiel zu bringen, ist nach dem

Satapathabrähmana darin begründet, dass dieser weder Mann noch Frau ist, so

wie die sauträmanl weder ein isti-Opfer noch ein Tieropfer ist (ebd.); beide,
kllba und sauträmanl, sind also "Weder-Noch".

Der kllba und der kesava werden also hauptsächlich durch ihren Mangel
definiert, durch das, was sie nicht sind, oder durch das, was ihnen fehlt. Ihre

Kinderlosigkeit bedeutete in Indien, dessen Kultur ich als "male-offspring-
obsessed" beschreiben möchte (siehe Syed 2001), Verachtung und Ausgrenzung.

Im Satapathabrähmana heisst es in 1.4.3.19, durch den Verlust des Penis,

sisna, werde ein Mann zum kllba; dieser Verlust ist das Ergebnis eines Fluches,
und der Penis steht für Potenz, so wie in einem vorangehenden Vers das Auge
für das Sehen steht.

Die in den nachvedischen Texten sehr häufig verwendete Bezeichnung na-
pumsaka für die Angehörigen des dritten Geschlechts erscheint nach Zwilling



70 Renate Syed

(2000:102) das erste Mal in der Maiträyanlsamhitä. Der napumsaka ist hier, wie
der kllba in der Väjasaneyisamhitä, ein Wesen, das geopfert wird, um
Männlichkeit, Nachkommenschaft und Viehreichtum zu erlangen (2.5.5). Nach meinem

Verständnis bedeutet dies, dass die (symbolische) Opferung die Zerstörung
der durch den napumsaka verkörperten Impotenz/Unfruchtbarkeit darstellt und
eben diese Kalamitäten vom Opfernden abzuwenden vermag.

Der Text erklärt die Entstehung des napumsaka: Eine Frau, die die Gestalt
eines Mannes trägt, heisst es, werde vom Unglück, der nirrti, ergriffen; ebenso

ein Mann, der die Gestalt einer Frau trage; das Opfer (des napumsaka) befreie
den Opfernden vom Unglück. Einstmals wurde der Gott lndra zu (dem
weiblichen Wesen) Menä, und daraufhin ergriff ihn das Unglück, das Übel, päpman.
Das Übel, das lndra von sich warf, wurde zum napumsaka.9 Der Mythos will
offenkundig sagen: Die Grenzen des eigenen Geschlechts durch Kleidung oder

Verhalten zu übertreten, ist eine Verletzung der gesellschaftlichen Regeln und

bringt sowohl dem Täter als auch der Gemeinschaft Unglück; das Übel, das

lndra (einer der "männlichsten" Götter überhaupt) von sich warf, ist seine

Entmannung und diese verkörpert sich fortan im na-pumsa-ka, dem "Nicht-Männ-
ling".

In dem zum Weissen Yajurveda gehörenden Kätyäyanasrautasütra, einem

Text, der die einzelnen Handlungen der Opfer beschreibt und erklärt, erscheint
der kesava zweimal: Von ihm wird, wie im Satapathabrähmana erwähnt, ein

Getränk für das väjapeya-Op fer gekauft (14.1.14); bei der Königsweihe räjäsüya
sitzt er - so das Brähmana - am Rande des Opferplatzes, und ein Stück Eisen

wird ihm in den Mund gelegt (15.5.20). Auch nach Kätyäyanasrautasütra sitzt
der "Langhaarige" mit besagtem Stück Eisen im Mund am Rande des

Opferplatzes (15.5.20). Dies zeigt, dass man die kllbas als einen Teil der Gesellschaft
anzuerkennen gezwungen war und sie durch Magie zu beherrschen versuchte

(denn was man ignoriert, wird umso gefährlicher), ihnen aber einen Platz am
Rande, im Leben wie im Opfer, zuwies. Die in vedischer Zeit beschriebene

Partizipation des kllba am Rande des Opfers führt zu dem Verbot seiner Teil-

In der Käthakasamhitä 13.5 wird dieser Mythos näher erklärt: "lndra coveted the demoness

Vilistengä. He went among the Asuras. He became a woman among women, a man among
men. He believed to have been grasped by Nirrti. He (the priest) beheld this castrated

animal as a sacrifice devoted to Indra and Nirrti. In whatever form as a castrate he went, he

sacrificed such an animal." (Podder S. 11) Podder schreibt hierzu: "The text ofthe myth is

lucid: Indra's transformation into the female Vilistengä and his re-transformation served the

purpose of devoting himself to his amorous adventure conveniently. This however turned

out to be his downfall - he lost his place among the gods." (ebd.)



Das "Dritte Geschlecht" Im Alten Indien 71

nähme an jeder rituellen Handlung, wie es in den Rechtstexten zum Ausdruck
kommt.

Das Unglück der Drei Welten, so das Jaiminlyabrähmana, ging in den

kllba, in den Glücksspieler (kitava) und in die "den Männern Nachlaufende" (die
Hure oder untreue Frau, puniscali) ein (3.72): Die Drei Welten waren einst eine

Welt, die in drei Teile gerissen wurde. Die drei Teile trauerten, worauf die

Götter die drei Unglücke, die die Welten heimsuchten, mittels eines Hymnus
vertrieben. Die drei Unglücke aber gingen in den kllba, den Spieler und die Hure
ein. Diese drei Personen waren, wie bereits gesagt, als Aussenseiter eine Bedrohung

für die Ordnung der Gesellschaft und gleichzeitig Wesen, die unter ihrem
Elend leiden; sie sind schuldig und Opfer zugleich, und eben diese Ambivalenz
führt zu ihrer ambivalenten Bewertung: Man hasste sie und empfand Mitleid,
man wehrte sie ab und fürchtete ihre Kraft.10

Im Tändyamahäbrähmana (8.1.9-10) teilt der Gott lndra die drei verbundenen

Welten, worauf der Kummer, s'uca (Kommentator: duhkha), der dem Himmel

angehörte, in den Menschen (den Mann), der Verfehlungen begeht, eintritt;
der Kummer der Welt geht in die Hure (puniscali) und der Kummer der

Zwischenregion zwischen Himmel und Erde geht in den kllba ein. Es wird
deutlich, dass der Himmel den Mann, die Erde die Frau, und das "Dazwischen"
den kllba darstellt. Diese alte Vebindung des kllba mit dem Weder-Noch und
dem Unglück findet sich in den Jahrhunderte später verfassten Rechtstexten, die

die kllbas für körperlich und geistig versehrt und damit unrein erklärten und

allen Menschen den Umgang mit ihnen, vor allem aber den Nahrungsaustausch,
verboten.

In der Brhadäranyakopanisad geht es um die Bedeutung der Organe für den

Menschen und um die Frage, welches das lebenswichtigste Organ ist und wann
der Tod des Menschen eintritt; um dies festzustellen, ziehen die Organe nacheinander

aus dem Körper aus. Der Mensch kann ohne Sprache als Stummer leben,
ohne Augen als Blinder, ohne Ohren als Tauber, ohne Samen als kllba, doch

ohne Atem, präna, stirbt er (6.1.7ff). Wenn der Mensch keinen (fruchtbaren)
Samen besitzt, ist er hiernach ein kllba.

Wiederholt wird gesagt, der kllba sei das Unrecht, die Unwahrheit, anrta (so in

Maiträyanlsamhitä 2.4.2 und Käthakasamhitä 12.11). Dies und die genannten

10 Nach indischem Denken ist jeder Mensch, der versehrt oder gefährdet ist, sei es in seiner

Gesundheit, seinem gesellschaftlichen Status oder seiner Identität, gefährlich für andere.

Jeder, der schwankt, ob schuldhaft oder schuldlos, bringt die Familie und die Gesellschaft,

jegliche Ordnung, ins Schwanken. Der Umgang mit diesen Wesen bestand in Definition,
Kontrolle, Ausgrenzung und Abwehr.



72 Renate Syed

Mythen zeigen, dass der kllba Abscheu und Unmut erregte, weil er der Männerrolle

nicht gerecht wurde und dadurch wahrscheinlich seiner Familie Schande

machte. Zwilling und Sweet schreiben hierzu: "This disjunction between sex and

gender role illustrated by the kllba evidently provoked deep feelings of hostility
and contempt." (2000:106)

Schon in vedischer Zeit war der "Mann" genau definiert, und zwar
anatomisch, psychologisch und gesellschaftlich: Er war unversehrt, potent und

fruchtbar, hatte Sex mit Frauen, identifizierte sich in seiner äusseren Erscheinung

und innerlich mit der Männerrolle, trat als Sohn, Bruder, Ehemann, Vater,
Grossvater und Onkel in Familie und Gesellschaft männlich auf und erfüllte
seine sozialen Pflichten. Männer müssen Väter, Frauen müssen Mütter sein,

kllbas aber sind keine Väter und daher keine Männer; so war die Logik. Ein
männliches Wesen, das in irgendeinem Punkt, sei es in seiner Anatomie, seiner

psychischen Befindlichkeit, seiner sexuellen Ausrichtung oder in seinem sozialen

Verhalten von der genau bestimmten männlichen Rolle abwich, war ein kllba
und unterlag der Ächtung.

2. Die Theorie des dritten Geschlechts, trtiya prakrti

In der vedischen Zeit erscheint der Begriff trtlyä prakrti, "drittes Geschlecht",
eigentlich "dritte Natur", noch nicht, wenn es auch, wie gezeigt, bereits die

Vorstellung des kllba gibt, eines mangelhaften (anatomisch männlichen) Menschen,
der weder Mann noch Frau ist.

In einigen Texten der ersten nachchristlichen Jahrhunderte, so in den
medizinischen Werken Carakasamhitä und Susrutasamhitä, im Kämasütra und im

Nätyasästra, im Mahâbhârata, aber auch in der späten Ubhayäbhisärikä erscheint
der Ausdruck trtlyä prakrti, "drittes Geschlecht", als Bezeichnung für die kllbas,
sandhas/sandas und napumsakas.

Das Synonym-Wörterbuch Amarakosa gibt in 2.6.1.38 und 39 unter trtlyä
prakrti die Synonyme sanda, kllba, panda und napumsaka an. Ebenso äussert

sich Hemacandra in seinem Wörterbuch Abhidhänacintämani (562), und auch

das Agnipuräna nennt kllba, sanda (Lesart: sandha) und napumsaka als Synonyme

(364.7ab). Prakrti bedeutet "Natur, Materie", und dies zeigt, dass man die

kllbas, sandhas und napumsaka als ein natürliches Phänomen betrachtete; und
auch die medizinische Theorie nimmt an, dass das dritte Geschlecht bereits zum
Zeitpunkt der Zeugung festgelegt wird.



Das "Dritte Geschlecht" Im Alten Indien 73

2.1 Das dritte Geschlecht in der Sprache

Die Bezeichnungen pums (mask.) bezeichnen den Mann und das Maskulinum,
stri (fem.) die Frau und das Femininum, und napumsaka (neutr.) den kllba und

das Neutrum.11 Linga bezeichnet das grammatische wie das sexuelle Geschlecht

und die Geschlechtsteile, so den Phallus des Gottes Siva.12

Das Satapathabrähmana spricht von drei grammatischen Geschlechtern

(10.5.1.1-3); das Taittirfyabrähmana nennt als grammatische Geschlechter das

männliche und das weibliche Geschlecht und eines, "das nicht weiblich und

(nicht) männlich (ist)", nastrlpumän (3.12.6.1; was der Kommentator im 14. Jh.

n.Chr. als napumsaka, "neutrum", erklärt); der kllba wird mit denselben Worten
definiert. Das dritte Geschlecht wird auch als astrlpumän, "un-weiblich-(un)-
männlich" definiert (Aitareyäranyaka 2.3.8.6). Es ist also eine eigene Kategorie,
keine Mischform. (Allerdings zeigen auch beide Begriffe, na-pumsa-ka, "Nicht-
Männ-ling", "Nicht-Männ-chen", und das seltene a-pumän, "Nicht-Mann", dass

es sich um vom Männlichen, pums, abweichende Formen handelt.)

Zwilling (1996:366 und 2000:108) verweist hinsichtlich des Zusammenhanges

der drei grammatischen Geschlechter mit den drei natürlichen
Geschlechtern auf den Grammatiker Patanjali, der im 2. Jh. v.Chr. in seinem Werk

Mahâbhâsya in 4.1.3 schreibt: "Was sehen die Menschen wenn sie sagen, dies ist

weiblich, dies ist männlich, dies ist neutrum (napumsaka)! Sie meinen die
Geschlechtsunterschiede. Welche sind diese? Wer Brüste und langes Haar hat,
ist eine Frau, wer überall behaart ist, ist ein Mann, und wer zwischen beiden ist,

ohne eines zu sein, ist ein napumsaka.'''' Auch hier gelten das Kopfhaar und die

Körperbehaarung - neben den Brüsten - als die primären Kennzeichen des

männlichen und weiblichen Körpers.

Ein Vers spielt mit einer Aussage des Grammatikers Panini, der im 5. Jh. v.Chr.
lebte. Der Vers bezieht sich auf die Regel 2.3.6 in seiner Grammatik, wo Panini

lehrt, dass der Kasus Instrumental verwendet wird, um auszudrücken, dass eine

Handlung vollendet ist, etwa: "mit einem Monat (Instr.; d.h. in einem Monat)
lernte er dies und das." Päninis Gesetz lautet in üblicher Prägnanz: apavarge
trtlyä, "wenn ein Ende (eines Vorganges) (erreicht ist), (ist) der dritte Fall (fem.,
der Instrumental anzuwenden)." Der Verfasser des Verses verwendet diese Aussage

wörtlich, jedoch bewusst in einem anderen Sinn, apavarga kann nämlich
auch "Erlösung" bedeuten, und trtlyä als "die dritte" auch "die dritte Natur",

11 Siehe Amarakosa 3.4.3.26 und 3.4.14.75 zum sexuellen und grammatischen Geschlecht.
12 Böhtlingk/Roth unter Unga: "Kennzeichen, Abzeichen, Merkmal, das Charakteristische [...]

4) Geschlechtszeichen, Geschlechtsglied [...] 5) das grammatische Geschlecht."



74 Renate Syed

trtlyä prakrti. Der Vers lautet nun: "Die Meinung des lehrenden Weisen Panini

besagt, beide Geschlechter (Maskulin und Feminin; Mann und Frau) sollen der

Leidenschaft verhaftet sein, das dritte aber (das Neutrum, der napumsaka)

(bemühe sich um) Erlösung." (Naisadhlyacarita 17.70) Da man die Wesen des

dritten Geschlechts als impotent und unfruchtbar ansah, glaubte man, sie könnten

aufgrund der erzwungenen Enthaltsamkeit eher die Erlösung erlangen, die ja
einen keuschen und asketischen Lebenswandel voraussetzt. Kllba wird in
späterer Zeit auch "keusch, asexuell" bedeuten (siehe 3.4).

2.2 Das dritte Geschlecht in der medizinischen Theorie

Da es drei grammatische Geschlechter, Unga, gab, konnte man - angesichts der

Existenz der kllbas - auch drei natürliche menschliche Geschlechter, Unga,

annehmen.

Nach der medizinischen Theorie haben sowohl der Mann als auch die Frau

eine Zeugungssubstanz, einen "Samen". Das Mischungsverhältnis beider Samen

im Moment der Zeugung bewirkt das Geschlecht des Kindes; bei einem

Überwiegen der weiblichen Zeugungssubstanz entsteht ein Mädchen, bei einem Mehr
des väterlichen Samens ein Sohn (z. B. Carakasamhitä, Sänrasthäna 2.12). Wenn

väterlicher Same und mütterliche Zeugungsflüssigkeit in exakt gleicher Menge
vorhanden sind, wird ein strlpumsalihgin ("Geschlechtsorgane der Frau und des

Mannes [besitzend]"), auch dviretas genannt, gezeugt (Särirasthäna 2.18). (Die
Annahme, die Zeugungssubstanzen der Eltern müssten bei der Zeugung eines

kllba in genau gleicher Menge vorhanden sein, erklärte die Seltenheit des

Vorkommens von kllbas gegenüber den anderen beiden Geschlechtern.)
Sind die Zeugungssubstanzen der Eltern beim Zeugungsakt schwach und

gering, sind die Eltern dabei kraft- oder freudlos, kommt es nach der
Carakasamhitä zur Zeugung von beiden Formen von kllbas, dem narasanda und der

närlsanda (Vers 19; kllba steht als Überbegriff); ersteres bedeutet "Mann-
sanda", letzteres "Frau-sanda"; das erstere bezeichnet offenkundig einen sanda,
der als Mann auftritt, letzteres einen sanda, der sich weiblich gibt. (Eine Frau,
die sich männlich gibt, musste eine narasanda sein.) Die minderwertigen
Zeugungssubstanzen der Eltern bewirken nach dieser Auffassung die mangelhafte

Ausbildung der Geschlechtsorgane des Kindes; wenn die Eltern nicht bei der
Sache sind oder kein Kind zeugen wollen, kann sich weder das Wesen des

Vaters noch das der Mutter genügend manifestieren. Das Werk zählt acht von
den beiden Geschlechtern abweichende Sonderformen auf, darunter den

vätikasandaka, ein männliches Kind, dessen Hoden im Mutterleib durch die



Das "Dritte Geschlecht" Im Alten Indien 75

negative Einwirkung des (im mütterlichen Körper wirkenden) Elementes väta

("Wind") zerstört worden sind (Vers 21).
Auch nach dem medizinischen Werk Susrutasamhitä kommt es bei der

Mischung der elterlichen Samen zur Zeugung eines Kindes, und wenn im
Moment der Zeugung mehr männlicher Same als weibliche Zeugungssubstanz
vorhanden ist, entsteht ein Knabe, im umgekehrten Fall ein Mädchen. Sind beide

Zeugungssubstanzen in gleicher Menge vorhanden, entsteht aber kein strlpums-
alingin, sondern ein napumsaka (Särirasthäna 3.5). Unklar bleibt, ob napumsaka
hier als Synonym für ersteres verwendet wird.

Diese Vorstellungen finden sich auch in anderen Texten, so in Manusmrti
3.49 und in Brhatsamhitä 76.1, wonach bei genau gleichen Mengen mütterlicher
und väterlicher Zeugungssubstanz ein a-pumän, ein "Nicht-mann", entsteht.

Nach der Brhatsamhitä liegt ein männlicher Embryo auf der rechten Körperseite
seiner Mutter, ein weiblicher auf der linken Seite und ein napumsaka in der

Mitte (78.24). (Die Lage des Embryos ist analog zur Stellung der Geschlechter

in der Theorie und in der Gesellschaft: Der Mann steht auf der rechten, der

"richtigen" Seite, die Frau auf der linken Seite, dem Gegenpol, und der

napumsaka als "Weder-noch" dazwischen.)
Nach der Susrutasamhitä ist die Zeugung eines sandha das Ergebnis des

Fehlverhaltens seiner Eltern beim Geschlechtsakt: Verkehrt ein Mann zum
Zeitpunkt der Fruchtbarkeit seiner Gattin aus "Verblendung" (mohät, aus Lust) mit
ihr und zwar als "Frau" (anganeva, d.h. er liegt unten, sie oben, und dies gilt als

unangemessene Position), entsteht ein sandha (ein anatomisch männliches

Kind), der eine weibliche Gestik und Gestalt, strlcestitäkära, hat. Wenn eine

Frau während der fruchtbaren Zeit mit ihrem Mann Geschlechtsverkehr hat und
sich dabei wie ein Mann verhält (purusavat, d.h. sie liegt oben und übernimmt
die aktive Rolle), wird eine Tochter geboren, die eine männliche Gestik besitzt,
naracestitä (Särirasthäna 2.42 und 43). Dies bedeutet: Kinder, die gezeugt
werden, wenn ihre Eltern sich beim Akt nicht ihrem Geschlecht entsprechend,
sondern "verkehrt" verhalten (die eheliche Moral verlangte, dass der Mann oben

lag), haben nach dieser Theorie keine eindeutige Geschlechtszugehörigkeit: Das

passive und damit weibliche Wesen des Vaters setzt sich bei seinem Sohn

ebenso durch wie das aktive und damit männliche Wesen der Mutter bei der

Tochter. Nach dieser Auffassung ist der sandha ein Mann mit angeborenem
effeminierten Verhalten und weiblicher Gestalt.

Nach Vers 44 ist der sandha ein Mann, der keinen Samen hat, er ist a-sukra

(sukra bedeutet "Samen"). Zwischen dem effeminierten Verhalten eines Mannes
und seiner (angeblichen) "Samenlosigkeit" wird eine Verbindung hergestellt.
Dies zeigt, dass es im alten Indien Männer gab, die sich in Erscheinung und



76 Renate Syed

Gestik wie Frauen gebärdeten und (weil sie nicht heirateten) kinderlos waren.

(Und offenbar gab es - zumindest in der Theorie - auch Frauen, die sich wie
Männer verhielten; allerdings werden sie in der Literatur kaum erwähnt und

nach meinem Wissen nicht beschrieben.) Tatsächlich sind - weltweit - effemi-
nierte Männer (Homosexuelle, Transvestiten, Drag Queens) keinesfalls

zeugungsunfähig, sondern nur heirats- und zeugungsunwillig.
Aber nicht nur die körperlichen Merkmale sind bereits bei der Zeugung

festgelegt, sondern auch die (als solche kulturell bestimmten)
geschlechtsspezifischen Eigenschaften gelten als angeboren. Schwäche, Verzagtheit,
Verwirrung, Zartheit, Feigheit etc. sind nach der Carakasamhitä - die hier die

übliche negative Auffassung vom weiblichen Geschlecht wiedergibt - die

Charakteristika des weiblichen Geschlechts, während das männliche Geschlecht
das jeweilige Gegenteil, also Kraft, Entschlossenheit, Intelligenz, Stärke, Mut
etc. besitzt (Särirasthäna 4.14). Die Angehörigen des dritten Geschlechtes

weisen als Wesen, die nicht Mann und nicht Frau sind, unvollkommene

Geschlechtsorgane und ebenso minderwertige Charaktereigenschaften auf; ihnen

werden viele Mängel, die auch den Frauen zugeschrieben werden, nachgesagt,
siehe 3.4.

Der in der Carakasamhitä erwähnte stripumsalihgin (Särirasthäna 2.18) ist

ein Mensch, der Geschlechtsorgane (Unga) der Frau (stri) und des Mannes

(pums) besitzt, also ein (Pseudo-)Hermaphrodit.13 Dviretas zu deuten ist schwierig.

Nach Böhtlingk und Roth bedeutet es "doppelt besamend" und bezeichnet

den Esel, weil dieser die Eselin und die Stute belegt. In der Carakasamhitä ist es

am ehesten als "zweifachen Samen habend", also die Zeugungssubstanzen des

Mannes und der Frau besitzend, zu übersetzen, und bezeichnet damit ebenfalls

einen (Pseudo-)Hermaphroditen (so Kaviratna und Sharma 2, S. 441).
Ein (Pseudo-)Hermaphrodit wird auch in dem synonymischen Wörterbuch

Amarakosa genannt, das in 2.6.1.15 von einem strl-pumsa-laksana, spricht,
einem Menschen, der "weibliche und männliche (Geschlechts-)Merkmale
besitzt". Menschen mit beiderlei Geschlechtsteilen stellen also eine eigene Kategorie

dar; die kllbas und sandhas besitzen hingegen nicht beide Geschlechtsteile,
sondern sind durch ihr Verhalten, ihre Tracht und ihren Lebensstil auffällig.

Anatomisch oder gesellschaftlich von der Norm abweichende Frauen werden nur
äusserst selten erwähnt; die überaus spärlichen Angaben lassen alle Fragen
offen. Die Carakasamhitä nennt in Särirasthäna 2.16-20 den närlsandha, einen

13 Ich verwende den Begriff "(Pseudo-)Hermaphroditen" im folgenden im Sinne von "Herm¬

aphroditen und/oder Pseudohermaphroditen"; siehe hierzu die Anm. 25.



Das "Dritte Geschlecht" Im Alten Indien 77

sandha, der eine Frau, närl, ist. Was damit gemeint ist, bleibt unklar, am ehesten

dürfte es sich um einen Zwitter mit weiblichen Geschlechtsteilen handeln; es

könnte aber auch ein sandha sein, der als Frau, närl, erscheint. Die Susrutasamhitä

nennt, wie erwähnt, in Särirasthäna 2.43 ein Mädchen mit männlicher
Gestik. Ein solches Mädchen wird gezeugt, wenn seine Mutter beim Zeugungsakt

die aktive Rolle übernommen und auf ihrem Mann gelegen hatte; das männliche

Wesen der Mutter wurde nach dieser Vorstellung direkt auf die Tochter
vererbt.14

Im Päraskaragrhyasütra kommt eine vipumsl vor; nach dem Kommentator
ist diese eine Frau, die aufgrund von (Haar-?)Büscheln einem Mann gleicht
(2.7.9). Einem Schüler, der das Studium des Veda abgeschlossen hat, ist es

verboten, ein Mädchen, dessen Körperhaare noch nicht erschienen sind (das also

vorpubertär ist), als eine vipumsl und einen sandha zu verlachen. Dieses Verbot

zeigt, dass die Angehörigen des dritten Geschlechts dem Spott ausgesetzt waren.

3. Das Wesen des dritten Geschlechts

3.1 Ehe und Sexualität

Die körperliche Beschaffenheit und die äussere Erscheinung der kllbas, sandhas

etc. beschreiben die Texte nicht. Auch lassen sich keine semantischen
Unterschiede zwischen dem kllba, dem sandhalsanda und dem napumsaka feststellen;
die drei Bezeichnungen waren offenkundig Synonyme. Das entscheidende

Merkmal der kllbas, sandhas und napumsakas war, wie bereits festgestellt, ihre

anatomische, psychische bzw. soziale Besonderheit; was für die indische Gesellschaft

am bedeutsamsten war, war ihr sexuelles Desinteresse an Frauen und die

daraus (und nicht aus einer Impotenz!) resultierende Kinderlosigkeit.
Den Texten ist zu entnehmen, dass die kllbas, sandhas und napumsakas

keinen Gefallen an Frauen fanden und keine Kinder zeugten. Ob sie dies nicht
wollten oder nicht konnten, wird nicht erörtert. Die Beschreibung Arjunas im
Mahâbhârata zeigt, dass die kllbas, sandhas und napumsakas (Arjuna, der

14 Weltweit gibt es in allen Gesellschaften bedeutend mehr Knaben und Männer als Mädchen

und Frauen, die sich ihrer Geschlechterrolle verweigern und abweichendes Verhalten

zeigen; dies hängt auch damit zusammen, dass die meisten Kulturen ihre Töchter stärker

kontrollieren und disziplinieren als ihre Söhne. Zum dritten Geschlecht gehören auch im

heutigen Indien und Pakistan (fast?) ausschliesslich Männer; ich hörte gelegentlich von
weiblichen Hijras/Khusras, bekam aber trotz meiner langen Aufenthalte in der Hijra-
Gemeinschaft niemals eine zu Gesicht.



78 Renate Syed

aufgrund eines Fluches seine Männlichkeit verlor, wird hier mit allen drei

Bezeichnungen bedacht) Frauenkleider trugen und weibliches Verhalten nachahmten;

Arjuna geht auf die Verlockungen der Frauen im Harem, die ihn auf König
Virätas Anweisung auf Männlichkeit bzw. Impotenz prüfen sollen, nicht ein.

Auch hier wird nicht klar, ob Arjuna nicht kann oder nicht will (siehe 4.2).
In einer Geschichte des Kathäsaritsägara muss eine Prinzessin einen

napumsaka/sandha heiraten (56.80ff). Nachdem er in der Hochzeitsnacht den

Geschlechtsverkehr nicht vollzogen hat, untersucht die Unglückliche den
schlafenden Bräutigam und stellt fest, dass er ein napumsaka ist. Später erhält der

napumsaka von einem yaksa einen Penis, Unga, so dass die Prinzessin doch

noch auf ihre Kosten kommt. Der Verfasser dieser Geschichte ging also davon

aus, dass ein napumsaka eine sichtbare anatomische Besonderheit wie einen

verkümmerten Penis oder fehlende Hoden aufweist. Ob der nicht vollzogene
Geschlechtsverkehr das Ergebnis der Impotenz oder des Desinteresses ist, sagt
der Verfasser leider nicht, so dass der Geschichte nicht viel zu entnehmen ist.

Manche kllbas und sandhas waren verheiratet, doch hatten sie offenkundig
mit ihren Ehefrauen keinen Geschlechtsverkehr, denn die Frauen durften diese

Ehemänner verlassen, so die Näradasmrti (12.97) und andere Gesetzbücher.
Ehefrauen durften einen Wahnsinnigen, einen aus der Kaste Ausgestossenen, einen

kllba, einen Unfruchtbaren und einen unheilbar Kranken verlassen (Manusmrti
9.79). Frauen wollten keine sandhas zum Ehemann, weil diese kein Begehren

zeigten und keinen Nachwuchs zeugten (Mahâbhârata 5.38.29), und die Ehe ist

für einen kllba so sinn- und erfolglos, wie eine schöne Gestalt für einen Blinden

(2.34.21). Frauen von kllbas und sandhas waren (weil sie sexuell unbefriedigt
blieben) von anderen Männern so leicht zu erobern wie die (ebenfalls unbefriedigten)

Frauen eines Zwerges, eines Kranken, eines Bauern oder eines Alten

(Ratirahasya 13.34).

War ein Ehemann tot, krank oder ein kllba, konnte seine Ehefrau nach dem

Gesetz des Levirats mit dem Bruder des Ehemannes verheiratet werden, um
einen Sohn zu bekommen (Manusmrti 9.167 und Mahâbhârata 13.313*).

3.2 Mannmännlicher Sex und Prostitution

Neben dem Kämasütra spricht nach meiner Kennntis nur die Susrutasamhitä

mannmännliche Sexualität ausführlicher an (ich spreche bewusst nicht von
"Homosexualität"; siehe hierzu 7). Die Susrutasamhitä nennt in Särirasthäna 2

verschiedene Arten mannmännlicher Sexualität und betrachtet diese als

pathologische Formen, die das Ergebnis bestimmter widriger Umstände im Moment
der Zeugung sind. In Vers 38 wird der äsekya genannt; er ist ein Mann, dessen



Das "Dritte Geschlecht" Im Alten Indien 79

Vater bei der Zeugung nur wenig Samen verströmte und der daher erst dann eine

Erektion, dhvajocchräya, erlangen kann, wenn er zuvor den Samen eines Mannes

"gegessen" hat (sukram präsya); dies kann nichts anderes bedeuten, als dass

der äsekya an einem Mann Fellatio ausübte, um eine Erektion für den Sex mit
einer Frau haben zu können. (Wegen des geringen Samens des Vaters besitzt
auch der Sohn einen Mangel an Samen, den er durch das orale Aufnehmen des

Samens eines anderen Mannes auszugleichen versucht.) Vers 39 nennt einen

saugandhika; dies ist ein Mann, der in einer stinkenden Vagina, pütiyoni,
gezeugt wurde und nur potent ist, wenn er zuvor an einer Vagina oder einem
Penis gerochen hat. Gemeint ist hiermit Cunnilingus und Fellatio. In Vers 40 ist
die Rede von einem kumbhika; dies ist nach der Erklärung des Textes ein Mann,
der mit Männern Verkehr im Anus (sve gude) hat und mit den Frauen auf
Männerart, strlsu pumvat (offenkundig anal), verkehrt. Im Gegensatz zum sandha,
der, wie bereits dargestellt, "samenlos" ist, besitzen der äsekya (der wahrscheinlich

Sex mit Männern und Frauen hatte), der saugandhika und der kumbhika
Samen (Vers 44); wer den Samen eines Mannes verzehrt (um dann mit einer
Frau Sex zu haben), wer Cunnilingus und Fellatio bevorzugt bzw. mit Männern
und Frauen Sex hat, kann ja auch Kinder zeugen, und dies zeigt, dass mit
Samenlosigkeit tatsächlich Kinderlosigkeit, also das konkrete Ergebnis, wie es

beim sandha evident wird, gemeint ist.
Über gleichgeschlechtlichen Sex sagen die altindischen Texte nicht viel.

Die Manusmrti nennt den Sex eines Mannes mit einem Mann unter den

geringeren Vergehen und schreibt eine Waschung in Kleidern zur Sühne vor:
maithunam tu samäsevyapumsi dvijah saväsäh snänam äcaret.

Der Indologe Basham war der Ansicht: "The erotic life of ancient India was

generally heterosexual. Homosexualism of both sexes was not wholly unknown;
it is condemned briefly in the lawbooks, and the Kamasutra treats of it, but

cursorily, and with little enthusiasm. Literature ignores it. In this respect ancient

India was far healthier than most other ancient cultures." (S. 172)

Der neunte Abschnitt des zweiten Buches des von Vätsyäyana Mallanäga
verfassten Liebeslehrbuchs Kämasütra behandelt das "dritte Geschlecht", trtlyä
prakrti. Die (männlichen) Angehörigen des dritten Geschlechtes treten nach der

Beschreibung des Kämasütra als Frauen oder als Männer auf; sie sind als
Prostituierte tätig und erfreuen ihre Kunden mit Massage und Fellatio. Bemerkenswert

ist, dass das Kämasütra mit den weiblichen Personalpronomen und
Partizipien von den kllbas spricht, sie also als weibliche Wesen tituliert.



80 Renate Syed

Vätsyäyana: Das dritte Geschlecht (erscheint) zweifach: in Frauengestalt und in Männergestalt,

(dvividhä trtlyä prakrtih strïrûptnïpurusarupinï ca).

Nach dem Kommentator Yasodhara (13. Jh. n.Chr.) ist das dritte Geschlecht der

napumsaka; die Frauengestaltige des dritten Geschlechts bediene sich (falscher?) Brüste usw.,
die Männergestaltige eines Bartes, der Körperbehaarung usw. (Das erste ist ein klïba, der als

Frau, das zweite ein klïba, der als Mann erscheint; dies zeigt die Beschreibung der "Män-

nergestaltigen" (Femininum) weiter unten.)

Vätsyäyana: Nun die Frauengestalt: die Kleidung der Frau, ihr Geschwätz, die Koketterie,

ihr natürliches Verhalten, die Zartheit, die Furchtsamkeit, die Dummheit, die Hilflosigkeit
und die Verschämtheit, das soll sie nachahmen.

(Das Verbum anu-kr, "nachahmen", zeigt, dass Zugehörige des dritten Geschlechtes als

Frauen auftraten.)

Vätsyäyana: In ihrem Munde (erfolgt, was sonst) in der Vagina geschieht. Das nennt man

Mundverkehr.

Yasodhara: Das, was sonst mit dem Penis in der Vagina erfolgt, das geschieht im Munde,
das heisst Mundverkehr. (Sanskrit: auparistakd)

(Die als Frauen auftretenden Angehörigen des dritten Geschlechtes boten somit als Prostituierte

oralen Sex an.)

Vätsyäyana: Sie (sä\) kann damit eine eingebildete Leidenschaft (ratim äbhimänikxm) und

ihren Lebensunterhalt erlangen. Sie kann den Lebenswandel einer Hure, ves'yä, führen. Dies

ist die Frauengestaltige (des dritten Geschlechts).

(Die "eingebildete Leidenschaft" kann nur bedeuten, dass der klïba hierbei (wie eine Frau?)

Lust empfindet; er arbeitet als gemeine Prostituierte, ves'yä; die vornehmen Kurtisanen

hiessen ganikä.)

Vätsyäyana: Die (dem dritten Geschlecht angehörende) Männergestaltige verbirgt, wenn sie

einen Mann begehrt, lipsamänä\), ihre Leidenschaft und wird als Masseur tätig. Beim
Massieren soll sie den Mann umarmen und mit ihren Gliedern die Schenkel des Mannes reiben.

Ist die Vertrautheit gewachsen, soll sie die Schenkelwurzel berühren, dann den Penis. Wenn

die Erektion (bei dem Massierten) eingetreten ist, soll sie mit der Hand reiben. Sie soll

lachen, als ob sie seine Leichtfertigkeit tadele. Wenn sie, obwohl das Zeichen deutlich ist

und obwohl sie die Eigenart des Mannes kennt, nicht (zum Weitermachen) ermuntert wird,

soll sie (ihrerseits) eine Annäherung wagen. Wird sie vom Mann aufgefordert, soll sie

ablehnen und nur unter (gespieltem) Widerwillen herbeikommen.

(Wie bei der Frauengestaltigen sind die verwendeten Personalpronomina und Partizipien

feminin, d.h. sie werden als Frauen angesprochen. Die Männergestaltige ist ein Mann, der

keine weiblichen Kleider trägt und als Masseur arbeitet. Bei der Massage ist Vorsicht geboten,

da man nie wissen kann, ob der Kunde über die übliche Massage hinaus Sex will.)

Vätsyäyana: Beim Mundverkehr gibt es acht Varianten, die der Reihe nach anzuwenden

sind. Sie sind: die gemessene (direkte) Art (1), das seitliche Drücken (2), das äussere

Drücken (3), das innere Drücken (4), das Küssen (5), das Berühren/Reiben (6), das



Das "Dritte Geschlecht" Im Alten Indien 81

Saugen/Lutschen der Mangofrucht (7) und das (Hinunter-)Schlucken (des Spermas) (8).
Wenn sie (die Massierende) diese Varianten jeweils eine ausgeführt hat, soll sie den

Wunsch zeigen, aufzuhören. Der andere soll, wenn jeweils eine Variante vollzogen wurde,
die nächste erbitten, und wenn diese ausgeführt wurde, die nächste.

(Die Varianten steigern sich in der Intensität, bis es zum Samenerguss kommt.)

Vätsyäyana: Wenn sie den in der Hand gehaltenen Penis zwischen die Lippen nimmt und

reibend in den Mund schiebt, dann ist das die gemessene Variante (1). Wenn sie die Eichel

mit der Hand entblösst hat, und ohne zu Beissen seitlich mit beiden Lippen drückt, wobei
sie besänftigt: "So soll es sein und nicht mehr!", ist das das seitliche Drücken (2). Wenn sie

dann, erneut gebeten, mit geschlossenen Lippen die Eichel drückt und ziehend küsst, ist das

das äussere Drücken (3). Wenn sie dann, auf weiteres Bitten hin, den Penis etwas tiefer in

den Mund nimmt und die Eichel drückt und loslässt, ist das das innere Drücken (4). Das

Ergreifen des in der Hand gehaltenen Penis, als sei dieser der Mund (des Mannes), das ist

das Küssen (5). Wenn dies getan ist, und die Eichel dann mit der Zungenspitze auf allen

Seiten geschlagen und geleckt wird, ist das das Berühren (6). Wenn sie mit der Kraft der

Leidenschaft den halb (in den Mund) eingeführten (Penis) ohne Mitleid drückt und drückt
und freilässt, dann ist das das Saugen der Mangofrucht (7). Wenn sie ihn dem Wunsche des

Mannes entsprechend tief einführt und bis zur Vollendung (bis zum Orgasmus) drückt, ist
das das Schlucken (8). Wenn es dienlich ist, gibt es auch hier (wie beim normalen

Geschlechtsverkehr) die Anwendung von Stöhnen und Schlagen. Das ist der Mundverkehr.

Vätsyäyana: Nur schlechte Frauen (kulatä), solche, die nicht unter männlicher Aufsicht
stehen, Dienerinnen und Masseusen vollziehen es (den Mundverkehr).
Dies kommentiert Yasodhara mit: "Nicht nur das dritte Geschlecht führt also den

Mundverkehr durch."

Es folgen Verse über die mann-männliche Liebe:

Vätsyäyana: Jugendliche Diener, die glitzernde Ohrringe tragen, wenden den Mundverkehr
bei bestimmten Männern an. Auch einander wohlgesonnene Städter, deren Vertrauen
zueinander sehr hoch ist, gewähren einander den Mundverkehr. Und sogar Männer erweisen

Frauen diesen Dienst, und er ist dem Wesen nach vergleichbar mit dem Küssen des Mundes.

Wenn Frau und Mann den Mundverkehr aneinander gleichzeitig ausüben, mit umgedrehten
Leibern, heisst diese Art des Liebens die Krähenart. (Kämasütra 2.9)
(Der erste Vers erwähnt einen Lustknaben, der zweite spricht von Sex bzw. Liebe zwischen

befreundeten vornehmen Männern. Die Krähenstellung ist bei uns als "69" bekannt.)

Auch nach Kämasütra 2.1 (S. 93) ist auparistaka eine Spezialität der prakrti
trtlyä (sie).

In Vararucis bhäna Ubhayäbhisärikä (S. 70f.) findet sich die Beschreibung eines

Mannes, der als Frau angezogen ist, einen Liebhaber hat und einen weiblichen



82 Renate Syed

Namen, Sukumärikä, trägt. Er wird auch ein Zugehöriger der trtlyä prakrti
genannt, was der Kommentar mit napumsaka glossiert. Der Held der Geschichte

beschreibt Sukumärikä in einem Vers, der zeigt, dass er/sie die Augenbrauen wie
eine kokette Frau bewegt, verführerische Blicke wirft und ein bezauberndes

Lächeln zeigt. Der Hintern wird als rund und breit beschrieben. Sukumärikä hat

seinen/ihren Liebhaber an eine Frau verloren, worauf er dem Helden der
Geschichte sein Leid klagt. Dieser tröstet ihn nun mit einem Vers, in dem er
ironisch und spöttisch die weiblichen Vorzüge des/der Sukumärikä gegenüber

jener neuen Geliebten, einer echten Frau, rühmt. Er spricht in Anspielung auf die

fehlenden weiblichen Attribute zu Sukumärikä:

Selbst wenn man dich eng umarmt, deine "Brüste" bilden kein Hindernis bei der Liebe; es

gibt keine monatliche Blutung, die deine Leidenschaft zerstört. Du Glückliche, du wirst
auch keine Leibesfrucht empfangen, die deine Schönheit, Zartheit und Jugend vernichtet!

Indem dein Geliebter dich mit deinen Vorzügen verlässt, gibt er die wahre Liebe auf!

Dem Text ist auch zu entnehmen, dass Sukumärikä und sein/ihr Liebhaber sich

mit Fellatio, auparistaka, vergnügen. Dieses Beispiel zeigt, dass es Männer in
Frauenkleidern und mit weiblichem Namen gab, die Sex mit Männern hatten, die

ihrerseits auch Frauen begehrten. Nichts deutet darauf hin, dass dieser Angehörige

des dritten Geschlechts Hermaphrodit oder impotent war. Er war ein "male

femaler", siehe unten, Teil 8.

3.3 Impotenz und Unfruchtbarkeit

Das Gesetzbuch Näradas behandelt in Zusammenhang mit der Ehe Potenz,

Fruchtbarkeit und Unfruchtbarkeit (12.10-13). Der Impotente und/oder
Unfruchtbare (also ein Mann, der keine Kinder hat,) heisst hier pandaka. Die Kenner,

so Närada, unterscheiden vierzehn Arten von pandakas, von denen einige

geheilt werden können, andere nicht. Die Erklärungen gibt der Kommentator
Bhava: Der nisargapanda (1) ist der von Geburt an Impotente/Unfruchtbare; der

vadhri (2) ist der Kastrierte;15 der paksapanda (3) ist nur fähig, alle zwei
Wochen einmal Geschlechtsverkehr zu haben. Dann gibt es Männer, die aufgrund
eines Fluches des Lehrers (4), einer Krankheit (5) oder wegen des Zornes der

Götter (6) pandas geworden sind; der Irsyäpanda (7) ist nur potent, wenn er

eifersüchtig ist (nach dem Kommentator handelt es sich um einen Mann, der nur

15 Hierbei handelt es sich um die Kastration als Strafe. Das Gesetzbuch Näradas (12.72-74)
sieht die Kastration bei Inzest bzw. bei Sex mit einer Frau, die einem verboten ist, vor. Auch
das Gautamadharmasästra 23.8-10 nennt die Kastration als Strafe.



Das "Dritte Geschlecht" Im Alten Indien 83

potent ist, wenn er seine Frau mit einem anderen Mann beim Geschlechtsverkehr

beobachtet, also um einen Voyeur16); der sevya (8) ist der Mann, der sexuell nur
Männer akzeptiert (er ist nach dem Kommentator nur bei anderen Männern

potent; wörtlich bedeutet sevya "der zu Benutzende, zu Gebrauchende", und

bezeichnet damit einen Mann, der sich penetrieren lässt); der vätaretas (9),
"Windsamen besitzend", ist nach Bhava einer, der vorzeitig ejakuliert, dessen

Samen nicht in die Vagina ergossen, sondern vom Wind davongetragen wird;
der mukhebhaga (10) ist nach Bhava ein Mann, der nur potent ist, wenn ein

anderer Mann Fellatio bei ihm anwendet; der aksipta (11) ist einer, der nicht

ejakulieren kann; der moghablja (12) besitzt unfruchtbaren Samen; der salina

(13) ist der schüchterne Mann; und der anyapati (14) ist nur bei den Frauen

anderer Männer potent. In Vers 14 erklärt Närada, die beiden ersten (1 und 2)
seien unheilbar impotent und ihre Ehefrauen dürften sie verlassen. Beim paksa-

panda (3) soll die Ehefrau einen Monat warten, bei 4, 5 und 6 soll sie ein Jahr

aushanen; bleibt der Mann impotent, darf sie ihn verlassen. Auch die
Ehemänner 7, 8, 9 und 10 darf die Gattin verlassen, und zwar auch dann, wenn sie

keine Jungfrau mehr ist. Einer Frau, die mit einem anyapati verheiratet ist, wird
in Vers 17 geraten, seinem Wunsch nachzugeben und die Frauen anderer Männer

und junge Mädchen einzubeziehen.

Der Text unterscheidet, wie es den tatsächlichen Gegebenheiten entspricht,

genau zwischen Unfruchtbaren, Impotenten bzw. Männern, die nur bei Frauen

impotent sind. In der Aufzählung finden sich Männer die unfruchtbar sind (1,2,
5, 9, 11, 12), Männer, die zeugungsfähig, aber zeugungsunwillig sind (8, 10, und
14 bei der eigenen Ehefrau) sowie Männer, die keine Erektionen haben
(vielleicht 1, 2, 4, 5, 6 und vielleicht 13) oder nur bisweilen potent sind (3, 7, 14). In

einigen Fällen handelt es sich um ein physisches Defizit (1, 2, 5, 11 [?], 12), in
anderen Fällen liegen psychische Probleme zugrunde (3, 7, 8, 9, 10, 11 [?], 13,

14); 4 und 6 sind Sonderfälle, und es bleibt unklar, ob der Fluch ein physiologisches

Unvermögen bewirkt oder nur zu einer psychischen Blockade führt.
Wir können sagen: Ein pandaka ist ein Mann, der mit Frauen hinsichtlich

der Häufigkeit oder der Art nicht "normal" sexuell verkehrt, entweder, weil er

nicht will oder weil er nicht kann, und dies entweder wegen einer Krankheit oder

wegen einer Neigung. Bemerkenswert ist, dass weder der kllba noch der sandha

genannt werden; diese gehörten eben zum dritten Geschlecht, was bei den

anderen Personen nicht der Fall war. Auch der sevya, ein Mann, der beim
Geschlechtsverkehr mit einem anderen Mann "passiv" ist, war nicht einfach nur

Auch nach Susrutasamhitä, Sänrasthäna 2.41 ist der ïrsaka ein Mann, der nur mit Frauen

schlafen kann, nachdem er ein Paar beim Geschlechtsverkehr beobachtet hat.



84 Renate Syed

ein kllba. Das dritte Geschlecht war zur Zeit des Gesetzgebers Närada (in den

ersten Jahrhunderten nach Chrisms) schon eine eigene Kategorie, zu der
wahrscheinlich das Tragen weiblicher Frisuren und Kleidung gehörte.

Die Näradasmriti nennt in 12.10 folgenden Unterschied zwischen einem

Mann und einem sandhaka: Der Kot eines Mannes schwimmt nicht auf dem

Wasser und sein Urin ist hell und schaumig; das Entgegengesetzte trifft auf
einen sandhaka zu (sein Kot schwimmt auf dem Wasser und sein Urin ist dunkel
und schwer). Diesen Gedanken greift das Arthasastra in 3.18.6 auf.

3.4 Charakter und Verhalten

In der umfangreichen Spruchdichtung Altindiens wird über die kllbas, sandhas,
sandas und napumsakas wiederholt gesagt, sie hätten kein Interesse an Frauen

und Kindern; Frauen mühten sich vergeblich mit ihnen ab (Indische Sprüche 46,

Mahäsubhäsitasamgraha 110). Aus diesem Grunde liebten Frauen die kllbas und
sandhas nicht (Indische Sprüche 4285 und Mahäsubhäsitasamgraha 1266),
sondern verachteten sie (Mahäsubhäsitasamgraha 6711). Was Sex und Zeugung von
Nachwuchs betrifft, sind kllbas und sandhas, verheiratet oder nicht, für Frauen

nutzlos:

Ein Geizhals vermag seinen Reichtum weder zu verschenken noch zu geniessen, sondern er

betastet ihn nur mit der Hand wie ein napumsaka seine Frau. (Indische Sprüche 3282)
Ein Geiziger, der keinen Ruhm besitzt (weil er nichts verschenkt), kann keine Ruhmeslieder

würdigen. Und was macht ein napumsaka mit einer vor ihm stehenden Gazallenäugigen?

(Mahäsubhäsitasamgraha 9105)
Ein sandha ist bei den Frauen fruchtlos, eine Kuh bei Kühen und eine Gabe, die man einem

Dummen gibt, auch; ebenso fruchtlos ist ein ungebildeter Brahmane. (Manusmrti 2.158)

Ein anderer Vers besagt, der napumsaka kenne keine Leidenschaft, käma

(Ganikävrttasamgraha 464); hiermit wird offenbar auf seine Impotenz bei Frauen

angespielt.
Die Verführungskünste schöner Frauen sind bei kllbas vergeblich. Also traten

manche kllbas wie Männer auf, denn eine Frau wird einem Mann in
Frauenkleidung kaum Avancen machen:

Warum zeigst du die Schönheit deiner Brüste, die in ihrer Gestalt Lotosblüten gleichen?
Warum blüht ein Lächeln auf den Schösslingen deiner zarten Lippen? Warum mühst du

dich mit gefälligen Worten ab, die bedeutsam und kühlend wie Nektar sind? Törichte
Liebende, warum wirfst du dem klïba - vergeblich - kokette Seitenblicke zu? (Mahäsubhäsitasamgraha

10344)



Das "Dritte Geschlecht" Im Alten Indien 85

Eine andere Spruchweisheit belegt, dass es sandas gab, die effeminiert auftraten:

Wenn man aus Dummheit Freude daran hat, unverständigen Menschen zu dienen, dann ist

das so vergeblich, als melke man immer wieder einen Ochsen, den man für eine Kuh hält,
die durch die Last ihres Euters geneigt ist, oder so vergeblich, als umarme man einen sanda,
den man für eine charmante junge Frau hält [...]. (Indische Sprüche 2297)

Einen sanda kann man nur dann für eine charmante junge Frau halten, wenn er
sich weiblich kleidet, sich wie eine Frau verhält und auf den ersten Blick nicht
erkennbar ist; für einen Mann, der Frauen liebt, ist die Erkenntis erschreckend,
die Anstrengung vergeblich.

Von einem Mann, der eine Frau gewinnen kann, aber zögert, heisst es, er
verhalte sich wie ein kllba, wobei ein vom Substantiv abgeleitetes Verbum
verwendet wird: kllbayase katham (Kathäsaritsägara 104.125).

Kllbas und sandhas galten als feige, unmännlich und schwach und werden

häufig bei Aufzählungen zusammen mit körperlich und geistig Behinderten

genannt; sie wurden wie diese als unvollkommene, mangelhafte Menschen

angesehen. Nach dem Mahâbhârata bewirkt eine rechtlose Regierung, in der die

Pflichtvergessenheit und die Ungerechtigkeit (adharma) des Königs zunehmen,
dass die Menschen nicht mehr den Kastengesetzen entsprechend heirateten und
deshalb minderwertigen Nachwuchs wie Zwerge, Buckelige, Wasserköpfige,
kllbas, Blinde, Taube, Lahme, Stotterer usw. hervorbrächten (3.198.34ff). (Nach
dieser Auffassung entstehen nur aus der legitimen Verbindung von Männern und
Frauen gleicher Kaste körperlich und geistig perfekte Menschen.) In einem Vers
heisst es, die Fehler eines schielenden Brahmanen seien 60 an der Zahl, die eines

gelbäugigen Brahmanen 80, die Fehler eines einäugigen Brahmanen und eines

brahmanischen sandha 100, die eines buckeligen Brahmenen aber unendlich

(Indische Sprüche 6618). Auch dies zeigt, dass es sandhas brahmanischer
Herkunft gab.

Der kllba oder napumsaka besitzt angeblich die negativen Wesenszügen, die den

Frauen von Natur aus zu eigen sein sollen, während männliche Qualitäten sich

nicht durchsetzen können. Klaibya, das "Schwäche" im psychischen wie im
physischen Bereich bedeutet, ist nach der Theorie des medizinischen Werkes
Carakasamhitä eine angeborene Eigenschaft des weiblichen Geschlechtes, zu der

Furchtsamkeit, Verblendung, Weichheit etc. hinzukommen (Carakasamhitä,
Särirasthäna 4.14). Da es den kllbas physiologisch an Männlichkeit mangelt
(hierfür machte man nach der medizinischen Theorie die Schwäche des Vaters



86 Renate Syed

und seiner Zeugungssubstanz verantwortlich), fehlen ihnen auch die männlichen

Tugenden und Stärken.

Entscheidende Merkmale der kllbas sind nach indischer Vorstellung Feigheit

und Schwäche; das Adjektivum kllba bedeutet "unmännlich, verzagt, feig",
das Nomen auch "Schwächling, Feigling" (Böhtlingk und Roth). Ein kllba kann

daher, so das Mahâbhârata, niemals mit einem Helden befreundet sein, so wie
ein Dummer niemals der Freund eines Klugen sein kann (1.122.7). Ein Held
führt dementsprechend eine Rede, die a-kllba, nichX-kllba, also männlich, ist

(3.238.1 und 3.150.70); und a-kllba-tä, "Nicht-Ä/Iea-tum", bedeutet Männlichkeit

und Grossmut (Raghuvamsa 8.83). Nur ein König, der zu strafen weiss, der

weise und heldenhaft ist, vermag zu regieren, nicht hingegen ein König, der

feige, kllba (weibisch, verzagt) und dumm ist (Mahâbhârata 12.92.45).
Kllbas haben angeblich keine Standfestigkeit: So wie es bei der (aasfressenden)

Krähe keine Reinheit, bei Spielern keine Ehrlichkeit, bei Frauen keine
sexuelle Befriedigung, bei Säufern kein Denkvermögen und bei Königen keine
Freundschaft gibt, gibt es bei kllbas keine Standhaftigkeit (dhairya;
Mahäsubhäsitasamgraha 9326, ähnlich Pancatantra 1.158). Nach dem Drama Mrcchakatika

soll ein Richter die Gesetzbücher kennen, um Schwächlinge (klïbas)
schützen und Bösewichter bestrafen zu können (9.5); mit kllba sind hier schwache,

feige Männer gemeint, nicht etwa die Angehörigen des dritten Geschlechts.

Ein kllba kann aus den genannten Gründen niemals ein Reich regieren
(Mahâbhârata 12.8.5), und nachdem die Pändavas das Spiel gegen die Kauravas,
ihre Widersacher, verloren haben und ins Exil gehen müssen, werden sie von
ihren Gegnern als kllbas verspottet; der Kaurava Duhsäsana bedauert daher ihre
Gattin DraupadI, sie habe nun keine Männer mehr; ihr Vater habe sie an die

Pändavas verheiratet, die kllbas seien (2.68.10). Duhsäsana hatte die Pändavas

zuvor als unfruchtbare Sesamkörner, sandhatila ("sandha-Sesam"), und als

kllbas bezeichnet (2.68.8f). (Soziale und körperliche Machtlosigkeit sind nach

dieser Vorstellung vergleichbar, und einem König, der sein Reich verloren hat,

sagte man im doppelten Sinne Unvermögen, Impotenz, nach.)

Weil sie als Memmen mit Frauen auf eine Stufe gestellt werden, dürfen kllbas
im Kampfe nicht getötet werden. Fraglich ist allerdings, warum sie auf dem

Schlachtfeld überhaupt erscheinen; es ist aber auch möglich, dass kllba hier
einfach nur "Feigling" bedeutet. Die Manusmrti schreibt vor:

[In der Schlacht] darf er [der Krieger] keinen [Gegner] töten, der auf eine Erhebung

gestiegen ist, keinen klïba und keinen, der um Gnade fleht. Ebenso keinen, der [als



Das "Dritte Geschlecht" Im Alten Indien 87

Kennzeichen der Unterwerfung] sein Haar gelöst hat, keinen Sitzenden und keinen der sagt

"Ich bin dein" (d.h. der sich ergibt). (7.91)

(Der Kommentator erklärt klïba mit napumsaka.)

Nach dem Mahâbhârata sind ein aus Furcht niedergefallener Feind und ein kllba

(ein Feigling?), auch wenn sie im Kampf besiegt sind, zu schonen und wie

Söhne, also mit Nachsicht, zu behandeln (2.5.45); dies zeigt ihre Unterlegenheit.
Frauen und kllbas durften nicht getötet werden, aber im Bhägavatapuräna ist zu
lesen: "Wenn Könige einen Mann, eine Frau oder einen kllba töten, wenn diese

selbstgefällig, gemein und ohne Mitleid gegenüber anderen Wesen sind, ist dies

keine Tötung." (4.17.26)
Eine interessante Bemerkung findet sich bei dem chinesischen Pilger Hsüan

Tsang. Unter der Henschaft König Pulakesins aus der Cälukya-Dynastie musste

zu Anfang des 7. Jh. ein General, der eine Schlacht verloren hatte, öffentlich
Frauenkleider anlegen: "If a general loses a battle, they do not inflict punishment,

but present him with women's clothes, and so he is driven to seek death

for himself." (Beai 2, S. 256) Das Anlegen der Frauenkleider, das den General

als eine Memme auswies, war so demütigend, dass er sich gezwungen sah, sein

Leben zu beenden.

Kllbas, sandhas und napumsakas verachtete man seit der vedischen Zeit und

durch alle Jahrhunderte. Von Männern, die ihre Lust unter Kontrolle haben und

ausser der Ehefrau keine Frau begehren, oder die auf Sexualität völlig
verzichten, wird aber bisweilen lobend gesagt, sie seien sandhas oder kllbas, was in
diesem Kontext "keusch" und "asexuell" bedeutet. Im Gegensatz zu kllbas,
könnten diese Männer Frauen verführen, verzichten aber aus Keuschheit oder

Anstand. So berichtet der Dichter Bäna in seinem biographischen Werk

Harsacarita, König Harsa sei bei den Frauen anderer Männer wie ein sandha (2,
S. 35). Dies heisst, Harsa begehrte nur die Frauen seines Harems, nicht die

Frauen anderer Männer. Der Kathsaritsägara sagt von einem gerechten König, er

fürchte allein die Sünde, begehre nur Ruhm, und verhalte sich den Frauen

anderer Männer gegenüber wie ein sandha (also sexuell desinteressiert, keusch)

(91.7).
Bhlsma, einer der Helden des Mahâbhârata, rühmt König Yudhisthira als

milde, beherrscht, edel und gerecht, und sagt, er sei ein kllba und dem Gesetz

und dem Mitgefühl verpflichtet (Mahâbhârata 12.76.19); hier wird auf Yudhi-
sthiras sexuelle Zurückhaltung angespielt. Auch in 3.34.13 nennt das Epos (den

keuschen) Yudhisthira einen klïba. Und DamayantI preist ihren Ehemann Naia,
als dieser nach seinem Exil zu ihr zurückkehrt, er sei gnädig, ein Held, milde,



88 Renate Syed

beherscht und Herr seiner Sinne, ihr immer treu geblieben, einem kllba gleich:
Er hatte sie während ihrer Trennung also nicht mit anderen Frauen betrogen

(3.71.14). An anderer Stelle sagt das Mahâbhârata, gute Menschen verehrten in
dieser Welt den Mann, der seinen Stolz aufgegeben hat, die Alten verehrt, weise

und ein kllba ist (12.281.23). Auch hier ist kllba im Sinne von "keusch" zu
verstehen.

3.5 Unreinheit und A usgrenzung

Die Barbaren sind der Schmutz, mala, der Menschen, die Betrüger (maustika) sind der

Schmutz der Barbaren, die sandas sind der Schmutz der Betrüger, und diejenigen, die

Krieger als Priester anstellen, sind der Schmutz der sandas. (Mahâbhârata 8.30.70)

Dieser Vers aus dem Mahâbhârata belegt die Verachtung, die man den sandas

entgegenbrachte. (Alle genannten Personen stören die Ordnung der Kultur: Die
Barbaren sind als Aussenseiter gefährliche Wesen; diejenigen, die statt der
Brahmanen Krieger als Priester beschäftigen, missachten die Ordnung des Kastenwesens

und berauben die Brahmanen ihrer Privilegien; die sandhas missachten,
dies galt schon in vedischer Zeit für die kllbas, die Ordnung der Geschlechter

und der Sexualität.)
Einen Rechtsschutz besassen die sandhas kaum: Ein Brahmane, der einen

sandha getötet hatte, musste zur Sühne nur einen Ballen Stroh und eine geringe

Menge Blei zahlen, während der Töter einer Schlange einen Barren aus Eisen

entrichten musste (Manusmrti 11.133; ähnlich Gautamadharmasästra 22.23f.,
Visnusmrti 50.34f. und Yäjnavalkyasmrti 3.273).

Wie verachtet die kllbas und sandhas waren, zeigt sich an dem in fast allen

Rechtstexten anzutreffenden Verbot, Nahrung von ihnen anzunehmen oder mit
ihnen in Kontakt zu treten. Dass man die kllbas und sandhas verspottete und

verlachte, geht aus dem Mahâbhârata hervor, wo die Krieger angesichts des als

Frau gekleideten kllba Arjuna in Lachen ausbrechen (4.36.29); das Päraska-

ragrhyasütra (2.7.9) verbietet dem Vedastudenten, männlich aussehende Frauen

und sandhas zu verlachen.

Der sandha fällt nach den Rechtstexten in die Kategorie der generell oder

zeitweilig unreinen Menschen und Tiere (zu den ersten gehören die Angehörigen
der südra-Kaste, zu den zeitweilig unreinen Menschen gehören z. B. die Frauen
während der Menstruation oder nach einer Entbindung). Nach der Manusmriti
darf der Blick eines Unberührbaren, unreiner Tiere wie des Ebers, des Hahnes

und des Hundes, einer Menstruierenden und eines sandha nicht auf einen



Das "Dritte Geschlecht" Im Alten Indien 89

Essenden fallen (3.239). Der Blick ist ebenso verunreinigend wie der Unreine17

selbst, da er ein Teil von ihm ist, und kann die Nahrung eines anderen Menschen

kontaminieren.

Über die soziale Herkunft der kllbas und sandhas wird nichts gesagt, einige

wenige Stellen beziehen sich aber auf ihre brahmanische Geburt. In
Väjasaneyisamhitä 30. 22 heisst es, wie erwähnt, die Hure, der Spieler und der kllba
seien dem Gott Prajâpati zu opfern, allerdings dürften diese symbolisch zu

opfernden Personen weder der tiefen südra-Kaste (weil diese als unrein galt)
noch der brahmanischen Kaste (weil diese höchste Verehrung genoss) angehören.

Das Gesetzbuch des Manu erklärt Brahmanen, die Diebe, aus der Kaste

Ausgestossene, kllbas oder Atheisten (nästika) sind, für unwürdig, Opfer für die

Götter und die Manen durchzuführen (3.150; der Kommentator Kullüka erklärt
klïba mit napumsaka).

Nach dem Mahâbhârata entehren behinderte Brahmanen ihre Familien; so

bringt ein Blinder sechzig Mitgliedern seiner (brahmanischen) Sippe Unglück,
ein sandha hundert, und ein Brahmane, der Lepra hat, befleckt jeden, den er

anblickt (13.90.12). Da der klïba in den Gesetzbüchern wiederholt neben dem

patita, dem aus der Kaste ausgestossenen Sohn, genannt wird, ist es möglich,
dass er kein patita war und seine Kaste behielt.

Hier wie in anderen Texten werden klïbas und sandhas zusammen mit
Kranken und Behinderten genannt; ihr Zustand wird als körperlicher Defekt
verstanden, der negative psychische und soziale Auswirkungen haben muss.
Aufgrund seiner angeborenen, weder durch hygienische Massnahmen noch durch
rituelle Handlungen zu beseitigenden Unreinheit durfte niemand Nahrung von
einem sandha annehmen, denn die Nahrung galt als Träger der Reinheit oder

Unreinheit ihres Besitzers. Die Manusmrti stellt den sandha bei diesem Verbot -
ähnlich wie die zuvor genannten vedischen Texte - in eine Reihe mit einem

Verbrecher, einer mannstollen Frau (pumscalï) und einem Betrüger (4.211), also

Menschen, die eine Bedrohung für die Ordnung der Gesellschaft darstellen. Die
anderen Rechtsbücher äussern sich ähnlich; nach dem Äpastambadharmasütra
sind die Speisen eines klïba oder sandaka ungeniessbar, ebenso das Essen eines

17 Eine unreine Tätigkeit oder eine Verhaltensweise, die Unreinheit hervorruft, kontaminieren
den Menschen selbst und alle, mit denen er in Berührung kommt; unrein ist alles nicht
Definierte oder nicht Definierbare, alles Unordentliche, aus der Reihe oder aus der Rolle
Fallende, und, vor allem: Die Unreinheit eines Menschen kann - etwa über die Nahrung -
auf einen anderen Menschen übergehen. Der Kontakt mit dem klïba selbst oder mit Dingen,
die er berührt hatte, stellte also eine Bedrohung dar (siehe Syed 2000:110 ff.).



90 Renate Syed

Mannes, der verbotene Dinge opfert und eines Mannes, der eine Frau von niedrigem

Stand als Geliebte hat (1.6.18.27).
Derselbe Text nennt diejenigen Personen, von denen angebotene Speisen

nicht entgegengenommen werden dürfen: Es sind dies der Arzt, der Jäger, der

Chirurg, der Vogelfänger, die unkeusche Frau und der sandaka (1.6.19.14; der

Kommentator erklärt: sandakah trtïya prakrtih, und der Hindi-Kommentar
meint: aur napumsaka kä anna abhojya hotä hai, "Die Nahrung eines

napumsaka ist also ungeniessbar"). Die genannten Personen gehen verunreinigenden

Tätigkeiten nach; der Jäger und der Vogelfänger töten, und der Arzt und der

Chirurg kommen mit den unreinen Substanzen der Kranken (Blut, Eiter,
Schleim, Kot etc.) und mit dem Tod in Berührung. Das Väsisthadharmasästra

nennt zusätzlich Verbrecher, andere Kriminelle und solche, die aus ihrer Kaste

ausgeschlossen wurden (14.2); von diesen Personen, einschliesslich der

sandakas, darf man nicht einmal Almosen entgegennehmen (14.19). Das

Kürmapuräna verbietet das Verzehren von Nahrung, die einem König, einem

Tänzer, einem Zimmermann, einem Lederarbeiter, einer Kurtisane oder einem

sandha zugedacht ist (2.17.4).
Die Yäjnavalkyasmrti schreibt vor, man dürfe Gaben, um die man nicht

gebeten hat, zwar von Übeltätern annehmen, niemals aber von einer unzüchtigen
Frau, einem sanda oder von einem aus seiner Kaste Ausgestossenen (1.212). Die
ersten beiden sind wegen ihrer sexuellen Betätigungen (Ehebruch bzw. Fellatio)
unrein, und bei den aus der Kaste Ausgestossenen handelte es sich wohl um
Verbrecher. Auch nach dem Gesetzbuch des Vasistha darf niemand Gaben von
einem klïba annehmen (14.2 und 19). Man nahm offenbar an, die Geschenke

seien mit Geld aus den verachteten Tätigkeiten erworben worden und damit
befleckt und unheilvoll. (Beim Geben, sei es von Nahrung oder Geschenken,
wechseln nach indischer Vorstellung nicht nur diese Dinge den Besitzer, sondern

auch die Kraft des Bewusstseins des Gebenden, und sein Wohl- oder Übelwollen

gehen auf den Nehmenden über; daher ist mit der Annahme eines Gutes immer
ein Risiko verbunden.)

Ein Mann (der oberen drei varnas, Stände, also ein brähmana, ein ksatriya
und ein vaisya), der für ihn unreine Nahrung gegessen hatte, der eine (40 Tage

lang unreine) Wöchnerin, einen sanda oder bestimmte unreine Tiere (Katze,
Ratte, Hund und Hahn) berührt hatte, musste eine rituelle Reinigung durchführen

(Märkandeyapuräna 35.34).

Ihre als angeboren verstandene Unreinheit schloss die klïbas vom Rimai und

vom Opfer aus. Wie Verkrüppelte, wie solche, die den Veda nicht studiert hatten
und wie die südras, die Angehörigen des verachteten tiefsten Standes, durften



Das "Dritte Geschlecht" Im Alten Indien 91

auch die sandhas keine Opfer vollziehen (Kätyäyanasrautasütra 1.1.5). An
einem Opfer, das (verbotenerweise) von einem in den heiligen Texten Unkundigen,

von einer Frau oder von einem klïba durchgeführt wurde, durfte ein Brahmane

nicht teilnehmen, und bei einem solchen Opfer gereichte Speisen durfte
kein Brahmane entgegennehmen (Manusmrti 4.205). Opfern durften, wie wir
den Texten entnehmen können, nur geistig und körperlich unversehrte Männer,
die den oberen drei Stände angehörten, dem Ritus upanayana unterzogen
worden waren und die heiligen Texte studiert hatten; der rituelle Kontakt mit
den Göttern und den göttlichen Kräften war nur diesen Personen möglich.

Auch an den Totenopfern für die verstorbenen männlichen Ahnen

(sräddha) durften die klïbas nicht teilnehmen (Yäjnavalkyasmrti 1.223, Manusmrti

3.24218). Nach Manusmrti 3.165 sind neben den klïbas auch solche

Personen vom Totenopfer ausgeschlossen, die keiner Kaste angehören, daneben

Bettler, vom Ackerbau Lebende (Bauern, die beim Pflügen Tiere töten) und

Personen, die einen geschwollenen Fuss, slïpada, haben (an Elephantiasis
leiden?); der Priester darf die Genannten beim sräddha nicht speisen, was wohl
auch bedeutet, dass für diese Personen, wenn sie verstorben waren, die Totenriten

nicht durchgeführt wurden. Diese Verbote zeigen, dass man die klïbas nicht
mehr als rechtmässige Söhne und Mitglieder des Familienverbandes betrachtete.

Sie waren von den die Generationen spirituell verbindenden Riten ausgenommen;

schliesslich erfüllten sie - willentlich oder aus Unvermögen - ihrerseits die

männliche Pflicht, Söhne zu zeugen und damit die Familie weiterzuführen, nicht.
Das Trinken geweihten Wassers, das die Unschuld einer Person beweisen

kann, die eines Vergehens beschuldigt wird,19 ist den kllbas ebenso verboten wie
Verbrechern, verachteten Menschen, Atheisten und Sklaven (Näradasmrti
1.332). Dies bedeutete: Alle Genannten bekamen keine Chance, sich zu
rehabilitieren.

Nach der Näradasmrti durften klïbas nicht als Zeugen auftreten; der
Kommentator erklärt den klïba als eine Person, die unfähig ist, Nachkommenschaft

zu haben (klïbah sandhah prajananäsamarthah, 1.161). Andere Personen, die

nicht als Zeugen fungieren können, sind Jäger (weil sie töten), gelehrte Brah-

18 Vom sräddha ausgeschlossen waren nach Gautamadharmasästra 15.18 alle Personen, die

Instrumente spielten, Trommeln schlugen, tanzten oder sangen, also dubiose Tätigkeiten
ausübten.

19 Bei dieser Form der Wahrheitsprobe musste die Person, die eines Vergehens beschuldigt
wurde, heiliges Wasser trinken, in dem man zuvor ein Götterbild gebadet hatte. Die Person

galt als unschuldig, wenn sie nach dem Trinken des Wassers von keinem Unglück befallen
wurde.



92 Renate Syed

manen (srotriya), Personen, die die Gesetze ihrer Kaste verletzt haben und

Schauspieler (weil man sie verachtete).
Nach dem buddhistischen Text Milindapanha (4.1.6; S. 93) gehört der

pandaka (dies ist die Päli-Bezeichnung für den sandha(ka)) zu den Menschen,
die kein Geheimnis bewahren können, und dies wegen seiner Unvollkommen-
heit, Uneindeutigkeit, anekamsikatä. Zu den anderen, die kein Geheimnis

bewahren, gehören der von Lust getrieben Mann, der Zornige, der Feige, die

Frau, der Trinker, das Kind. Und der pandaka kann ebenso wenig wie der

Zwitter, der ubhayatobyahjanaka ("der mit beiderlei Geschlechtsorganen
Versehene") die rechte Erkennntis gelangen, die die Voraussetzung für die Erlösung
ist. (4.8.53; S. 310; es gilt: Nur der körperlich, seelisch und gesellschaftlich
Unversehrte ist erlösungsfähig.) Diese Männer durften daher dem buddhistischen

Orden nicht beitreten, 4.7.53. Man unterscheider den Zwitter von einem
sich abweichend verhaltenden "Mann", dem pandaka, der - so können wir
annehmen - ein anatomisch unversehrter Mann war. Beide gelten als körperlich
unvollkommen, was sie nach indischer Vorstellung auch geistig behindert.

Erbrechtlich behandelte man die klïbas wie Kriminelle, Wahnsinnige und

körperlich oder geistig Behinderte. Nach Vasistha waren Söhne, die in einen

äsrama eingetreten waren, ebenso vom Erbe ausgeschlossen wie Söhne, die

klïbas, wahnsinnig geworden oder aus der Kaste ausgestossen worden waren

(17.53ff; ebenso Äpastamba 2.6.14.1). Die klïbas und die Wahnsinnigen müssten

jedoch vom König unterhalten werden, der ihr Erbteil erhielt (Vasistha 17,

53 und 54, 19.35 und 36, ähnlich Visnu 3.5 und Gautama 28.43). Vom Erbe

ausgeschlossen waren nach der Manusmrti Söhne, die klïbas oder (wegen eines

Verbrechens) aus der Kaste Verstössen worden waren, ebenso blind und taub

geborene Söhne, Wahnsinnige und Idioten sowie an den Sinnesorganen Geschädigte

(Blinde, Taube, Stumme etc. auch in 9.201; ebenso Äpastambadharmasütra

2.6.14.1). Falls jedoch ein kllba oder eine andere der genannten Personen

heiratete, konnten ihre Söhne erben (Manusmrti 9.203). Man ging also zumindest

in diesem Text davon aus, dass sich ein kllba zur Ehe und zur Vaterschaft

bekehren und damit wieder in die Gemeinschaft eingliedern liess.

Als Unreine waren die kllbas somit aus ihren Familien, aus der

Speisegemeinschaft, aus der Gemeinschaft des Schenkens und Beschenktwerdens und

aus der Rimai- und Religionsgemeinschaft ausgeschlossen. Ein schweres Los,
doch für manche kllbas/sandhas gab es auch eine Zuflucht.



Das "Dritte Geschlecht" Im Alten Indien 93

3.6 Lebensraum und Tätigkeit

Zahlreiche Stellen belegen, dass kllbas und sandhas sich in unmittelbarer Nähe
des Königs aufhielten und in den Frauengemächern als Diener und Wächter
arbeiteten. Neben dem kllba und dem sandha (die beiden Begriffe werden auch

hier als Synonyme verwendet) gab es den varsavara, "der seinen Samen zurückhält",

offenbar ein Mann, der keinen Sex hat. Gemäss dem Amarakosa ist der

sandha dasselbe wie der varsavara und beide verdienen ihren Lebensunterhalt
als Diener des Königs (2.8.1.9). Auch Hemacandra gibt varsavara als Synonym
für sanda (sie) an und nennt ihn unter den Bediensteten des Hofes (Abhidhäna-
cintämani 728). Einige Gesetzbücher (z. B. Vasistha 19.35 und Gautama 28.42

und 43) schreiben vor, ein Sohn, der ein kllba sei, dürfe nicht erben, sein Erbteil
solle der König erhalten, der die kllbas zu versorgen habe. Was lag also für den

König näher, als die kllbas, die darüber hinaus den Vorteil hatten, dass sie sich

nicht an die Frauen heranmachten, als Diener und Wächter einzustellen?
Nach dem Arthasastra umgaben bogentragende Frauen, Kämmerer,

Turbanträger, varsavaras und Diener den König im zweitinnersten Hof des Palastes

(1.21.1). Auch nach dem Nltisära ist der König in seinen Gemächern von
Buckeligen, Zwergen und varsavaras begleitet (7.41). Die varsavaras dienten
auch als an den Toren stehende Wächter (Arthasastra 12.5.51); sie lebten zusammen

mit Buckeligen, Zwergen, Stummen und verschiedenen Ausländern im
Inneren des Palastes und dienten als Spione (Arthasastra 1.12.21).

Auch in König Harsas Schauspiel RatnävaU bewachen die varsavaras die

Frauengemächer, sie gelten nicht als Männer (manusyagananäbhävät), sondern

als weibische Feiglinge und angesichts einer Gefahr fliehen sie (2. Akt, Vers 3).

Kälidäsa erwähnt im Mälavikägnimitra varsavaras als Wächter im Palast

(4.4/5).
Das Nätyasästra nennt die napumsakas die geeigneten Wächter der

Frauengemächer im königlichen Palast (34.70f), denn im Frauenhaus, antahpura,
sollen nur solche Männer als Wächter fungieren, die unmännlich sind und kein
Interesse an Frauen haben (72f); die napumsakas gehören zur trtlyä prakrti (70).
Diese Personen, so das Nätyasästra, bewachten die Frauen, führten aber auch

Aufträge für sie aus; sie waren also Bewacher und Diener zugleich.
Die varsavaras sind nach dem Nätyasästra identisch mit den kllbas:

"Personen mit wenig (männlicher) Energie, geschickt, kllbas, die ein weibliches
Wesen an sich haben (strlsvabhävin), die aber von Geburt keine Fehler
aufweisen (jätyä na dosinas), die werden varsavaras genannt." (Nätyasästra 34.79
cd und 80 ab) Varsavaras und kllbas sind nach dieser Quelle also Männer mit
normalem Körper, die sich wie Frauen verhalten. Die nirmundakas (die "Kah-



94 Renate Syed

len"?) sind identisch mit den napumsakas: "Napumsakas, Männer, die frei von
weiblichem Verhalten sind (strlsvabhävena varjitäh), kennt man unter der

Bezeichnung nirmunda, sie haben keine sexuelle Erfahrung (kämavijhänavar-

jitäh)" (80 cd und 81 ab) Bei den nirmundakas bzw. napumsakas scheint eine

anatomische Abweichung wie Impotenz oder (Pseudo-)Hermaphroditismus
vorzuliegen.

Auch die Epen belegen, dass die varsavaras die Frauen bei Hofe
bewachten und sich immer in ihrer Nähe aufhielten (Rämayana Bomb. 2.65.7,
Mahâbhârata 9.61.5, Harivamsa 47.5).

Kllbas dienten an den Königshöfen auch als Tanz- und Gesangslehrer.
Während des Jahres, das die Pändavas unerkannt am Hof König Virätas
verbringen müssen, hält sich Arjuna, der aufgrund des Fluches der Apsaras Urvasï

zum kllba geworden ist, als Lehrer im Haus der Frauen auf, was als typische
Tätigkeit für kllbas betrachtet wird. Dies gestattet ihm König Virata jedoch erst,
nachdem die Frauen des Harems nach eingehender Untersuchung bestätigt
haben, dass Arjuna tatsächlich ein kllba und an ihnen uninteressiert bzw. bei ihnen

impotent ist (siehe 4.2). Arjuna wird später, als Virata ihm seine Tochter als

Gattin anbietet, sagen, sie habe ihn während der gemeinsamen Zeit im Harem

wie einen Vater betrachtet, weshalb eine Heirat nicht in Betracht komme
(Mahâbhârata 4.67.2). Bedeutende kllbas dürften Vertraute der Prinzessinnen gewesen
sein.

Ebenso wie Zwerge, Buckelige und andere körperlich und geistig Behinderte,

die sich alle bei Hofe aufhielten, durften die napumsakas nicht zugegen
sein, wenn der König Entscheidungen fällte (Mahâbhârata 12.84.53). Diese

Menschen galten aufgrund ihrer Behinderung, an der man sich offenkundig auch

belustigte, als unglückbringend und störend, ihre Nähe in entscheidenden
Situationen als bedrohlich.

Im Mahâbhârata wird dem König verboten, Geschlechtsverkehr mit
unbekannten Frauen, kllbas, unabhängigen Frauen (d.h. solchen ohne Familie), mit
den Frauen anderer Männer und mit Jungfrauen zu haben (12.91.30). Das Verbot
deutet darauf hin, dass die am Hofe lebenden kllbas auch für Sex zur Verfügung
standen.

Man darf die Angehörigen des dritten Geschlechts nicht mit Männern
verwechseln, die sich Frauenkleider anzogen, um ihre Identität vorübergehend zu

verbergen. Im Kämasütra ist zu lesen, dass sich als Frauen verkleidete Liebhaber
mit Hilfe von Dienerinnen in die Frauengemächer schlichen, um dort ihre
Geliebten zu treffen; und das Nätyasästra rät, dass sich Männer als Frauen und



Das "Dritte Geschlecht" Im Alten Indien 95

Frauen als Männer verkleiden sollen, wenn sie ein bestimmtes Ziel eneichen
oder in einer Intrige agieren wollen (13.190).

Und schliesslich gab es männliche Schauspieler, die weibliche Rollen spielten,

aber nicht zum dritten Geschlecht gehörten. Das Nätyasästra beschreibt in

13.191, wie der männliche Schauspieler sich in der Frauenrolle verhalten soll:

"Der Mann soll die Art der Frauen annehmen, mit Frauenkleidern und -spräche,
mit Blicken und abgewendeten Blicken (mit Koketterie?) und mit einem
weichen und langsamen Gang."

3.7 Wiedergeburt und Vergeltung

Nach dem medizinischen Werk Susrutasamhitä gibt es unterschiedliche Gründe

für die Existenz eines geistig oder körperlich behinderten Menschen. In
Särirasthäna 2.52 heisst es, der Embryo erleide eine Missbildung, vaikrta, wenn die

Eltern Atheisten (nästika) seien, wenn der Mensch in früheren Existenzen
Vergehen oder Verbrechen begangen habe, oder wenn die drei Elemente, aus denen

der Mensch besteht (die dosas, also väta, kapha und pitta) eine Störung
aufwiesen; verantwortlich sind somit metaphysische Gründe (Fehlverhalten der
Eltern oder des Menschen selbst) oder medizinische Ursachen.

In der religiösen Literatur findet sich der Glaube, dass ein Mensch wegen
eines bestimmten Vergehens zur Strafe in seiner nächsten Existenz zu einem

kllba oder sanda werden kann. Nach dem Märkandeyapuräna (15.31) wird ein

Mann, der Früchte stiehlt, als sanda wiedergeboren, und ein Holzdieb kommt als

Holzwurm auf die Welt. Der einstige Früchtedieb wird also im nächsten Leben

zur Strafe fruchtlos, also hoden- und samenlos. (Dem Gott lndra widerfährt dies

auch: Weil er Ahalyä verführte, verflucht deren Gatte Gautama den Gott, und
seine Hoden fallen zu Boden; darauf ist er a-phala, "fruchtlos"; Rämayana
1.47.27 und 48.1).

Nach Märkandeyapuräna 15.37 cd und 38 ab wird ein Mann, der die Gattin
eines anderen Mannes verführt, zum sandha. Wessen man sich unrechtmässig

bemächtigt, das muss man also im nächsten Leben entbehren (oder wie im Falle
des Holzdiebes als Holzwurm im Übermass erleiden): Der einstige Ehebrecher

darf/kann in seinem nächsten Leben als kllba keine Frauen geniessen. (Dies
geschieht übrigens dem Gott Siva selbst: Während seiner Auseinandersetzungen
mit den Asketen des Därukawaldes wird er vorübergehend zum sandha, weil er
die keuschen Frauen der Asketen verführte; Mahäsubhäsitasamgraha 1772).

Ähnlich wie das Märkandeyapuräna äussert sich das Mahâbhârata. Die
Göttin Umä fragt Siva, warum manche Menschen von Geburt an blind und krank
seien, und warum es kllbas gebe. Hierauf erläutert ihr Siva das Gesetz der kar-



96 Renate Syed

mischen Vergeltung und erklärt, uneinsichtige und schlechte Männer, die
Geschlechtsverkehr mit anderen Frauen als den eigenen pflegten, würden in der
nächsten Existenz zu kllbas. Auch Männer, die Tiere schlachten Hessen, Inzucht
oder Unzucht trieben, erlitten eine Wiedergeburt als kllba (13.133 45, 51 und

52). Einstige Gewalt oder sexuelle Vergehen bewirken im nächsten Leben als

Strafe den Verlust der Männlichkeit und der Nachkommenschaft.

Appendix 15 des Anusäsanaparvan im Mahâbhârata enthält die ausführliche

Version dieses Gespräches (Verse 195Iff). Umä fragt Mahesvara, warum
es kllbas, napumsakas und pandakas gebe, die niederen Geschlechtsverkehr

(nicakämarata, d.h. Oral- und Analverkehr) ausübten, und von anderen
Menschen verachtet würden; durch welches Vergehen, fragt die Göttin, kommt es zu
einer solch armseligen Existenz? Mahesvara antwortet, es handele sich um Männer,

die in ihrem vergangenen Leben die Kastration von Tieren und Menschen

durchgeführt und die Frauen anderer Männer verführt hätten. (Das Vergehen der

Kastration bewirkt somit das Kastratentum im nächsten Leben am eigenen

Leibe.) Aber auch, wer den Liebesakt aus Hass oder Bosheit unterbrochen habe

(den coitus interruptus praktizierte und keine Kinder zeugte) werde mit einem

langen Aufenthalt in der Hölle bestraft. Bei einer Wiedergeburt, so Siva, würden
diese Übeltäter zu kllbas, varsavaras und pandakas, die schamlos und von
Begierde getrieben seien. Wenn sie sich ihres schlechten Wandels bewusst

würden (und bereuten), könne eine Befreiung von der Schuld erfolgen; frönten
sie aber auch in diesem Leben einem unmoralischen Lebenswandel, fielen sie in
die Hölle.

4. Sikhandin und Arjuna

4.1 Sikhandin

Das Epos Mahâbhârata enthält im Udyogaparvan (5.170ff.) die Geschichte

Sikhandins, die Bhlsma dem Kaurava Duryodhana erzählt. Auf die Frage Duryo-
dhanas, warum Bhlsma Sikhandin im Kampfe nicht töte, erzählt dieser ihm
folgendes:

Bhlsma raubte einst für Vicitravlrya die drei Töchter des Königs von Käsl;
Ambä, die älteste, war bereits König Salva versprochen worden, der sie jedoch
nach ihrer Befreiung nicht mehr zur Gattin wollte. Nach der Zurückweisung
durch Salva übte Ambä Askese und erbat von Gott Siva, der ihr wegen ihrer
asketischen Übungen einen Wunsch gewährte, die eigenhändige Tötung Bhlsmas.

Zur Begründung führte Ambä an, Bhlsma habe ihre Hochzeit durch die Ent-



Das "Dritte Geschlecht" Im Alten Indien 97

fuhrung verhindert; sie sei in ewigem Schmerz gefangen, und da sie keinen

Gatten habe, sei sie weder Frau noch Mann, naiva stri na pumän iha (5.188.4).
(Diese alte, schon aus dem Satapathabrähmana bekannte Definition des kllba als

"Nicht Mann, nicht Frau", bezeichnet hier eine Unverheiratete; eine Frau ohne

Mann und Kinder war genauso wenig eine echte Frau wie ein frauen- und
kinderloser Mann ein richtiger Mann.) Siva versprach Ambä daraufhin, sie werde

Männlichkeit, purusatva, erlangen und Bhlsma in einer Schlacht töten.

König Drupada, der sich ebenfalls an Bhlsma rächen will, wünscht sich

einen Sohn, worauf Siva ihm erklärt, er werde einen strïpums, einen "Frauenmann",

bekommen, einen Sohn, der eine Tochter ist (5.189.5). Als Drupada eine

Tochter geboren wird, behauptet seine Gattin (die sich wie in Indien üblich,
einen Sohn gewünscht hatte), das Neugeborene sei männlich. Dieses Kind, bei
dem es sich um die wiedergeborene Ambä handelt, erhält daher den männlichen
Namen Sikhandin, "einen Schopf tragend". Bei der Hochzeit des vermeintlichen
Mannes Sikhandin (in Wirklichkeit Ambä) entdeckt seine Braut, dass er eine

Frau ist. Hierauf droht der Schwiegervater Sikhandins König Drupada mit Krieg;
die Königin gesteht, dass ihr angeblicher Sohn eine Tochter ist, und Sikhandin
will sich aus Schmach töten. In dieser verzweifelten Lage erscheint ein yaksa
namens Sthüna und bietet seine Hilfe an: Wenn er seine Männlichkeit einst

zurückbekäme, würde er sie jetzt an Sikhandin verleihen. Die beiden nehmen

einen Geschlechtertausch vor: Sikhandin bekommt das männliche Geschlecht,

pumstva, "Mann-Sein", während der yaksa wiederum strïlinga, das "weibliche
Geschlecht", erhält (5.193, vor allem 7ff). Der Schwiegervater lässt nun von
Frauen seines Harems prüfen, ob Sikhandin wirklich ein Mann ist, und die

Frauen bestätigen es. Der yaksa wird von seinem Herren Kubera für das

Hergeben seiner Männlichkeit verflucht, eine Frau zu bleiben, denn Sthüna habe das

Geschlecht der yaksas entehrt; erst nach Sikhandins Tod werde der yaksa sein

männliches Geschlecht zurückerhalten. (Hier wie in der genannten Geschichte

des Kathäsaritsägara ist es ein yaksa, der einem napumsaka bzw. einem strïpums
"Männlichkeit" verleiht; es gab einen volkstümlichen Glauben, wonach die

yaksas Potenz und Fruchtbarkeit verleihen konnten; auch ihre Darstellung in

Bhärhut und anderswo legt davon Zeugnis ab.)

Am Ende der Geschichte erklärt Bhlsma, er könne Sikhandin nicht töten,
weil dieser eine Frau sei; seine Kriegerehre verbiete ihm, eine Frau, eine

ehemalige Frau, ein Wesen mit einem weiblichen Namen oder mit einer weiblichen
Gestalt zu töten (5.193.62f).

Nach Goldman handelt es sich bei Sikhandin um eine der wenigen
Beispiele für eine Frau-zu-Mann-Verwandlung in der indischen Literatur ("female
to male transsexualism", S. 380 und S. 391). Bemerkenswert ist, dass Ambä



98 Renate Syed

nicht als Mann, sondern mit einem weiblichen Körper wiedergeboren wird und
die Männlichkeit in einem Tausch erhält.

4.2 Arjuna

Einer der Helden des Mahâbhârata, der Pändava Arjuna, lebte für eine Jahr als

napumsaka (das Epos spricht beliebig synonym von klïba und sandha und in

4.59*, Northern variant, von Arjuna als Zugehörigem des dritten Geschlechts,

trtïya prakrti). Arjuna hatte die himmlische Tänzerin Urvasï, die Sex mit ihm
wollte, mit der Rechtfertigung zurückgewiesen, als Ahnin seines Geschlechtes

sei sie seine Mutter und der Geschlechtsverkehr mit ihr somit Inzest (Äranyaka-

parvan, Appendix I, 125ff, Bombayer Ausgabe 3.46.47ff). Daraufhin verflucht
die Apsaras Urvasï Arjuna mit den Worten:

Weil du mich, eine von den Pfeilen des Liebesgottes Getroffene, nicht glücklich machst,

sollst du ein Tänzer (nartana) sein, o Sohn der Prthä, und inmitten von Frauen leben, ohne

Achtung, als ein Nicht-Mann (apurns) bekannt, als sandha.

Hier erscheint die alte, seit dem Atharvaveda bestehende Verbindung der klïbas

mit dem Tanz wieder! Und auch das lange Haar und die weibliche Frisur, die die

klïbas schon in vedischer Zeit kennzeichneten, werden uns bei Arjuna wieder
begegnen. Arjuna/Brhannadä wird im Epos häufig klïba genannt, so in 4*237 bis
239.

Arjuna wendet sich um Hilfe an den Gott lndra, der den Fluch abmildert:

Arjuna werde nicht für immer, sondern nur für ein Jahr als sandha leben, danach

werde er seine Männlichkeit, pumstva, zurückerhalten. (Die Märchensammlung
Kathäsaritsägara erzählt in 33.90ff, Arjuna sei von der Apsaras Rambhä, nicht
von Urvasï, verflucht worden, ein sandha zu sein und habe daher ein Jahr lang

Frauenkleidung, strïvesa, getragen.)
Als die fünf Pändavas mit ihrer gemeinsamen Gattin DraupadI unerkannt

ein Jahr lang am Hofe König Virätas leben, tritt Arjuna als Tanzmeister auf. Er
stellt sich dem König mit den Worten vor, er beherrsche den Gesang, den Tanz
und die Musikinstrumente und wolle die Tochter des Königs in diesen Künsten

unterrichten; sein Name sei Brhannadä und er sei ein Sohn oder eine Tochter
ohne Vater und Mutter (Mahâbhârata 4.10.8ff). Virata gestattet Brhannadä/

Arjuna die Unterrichtung seiner Tochter aber erst, nachdem die Frauen des

Harems nach eingehender Untersuchung seine Unmännlichkeit/Impotenz, a-

pumstva, bestätigen, und zwar spricht das Epos an dieser Stelle ausgerechnet von
apumstvam [...] sthiram, also von "fester Unmännlichkeit". Der Name Brhan-



Das "Dritte Geschlecht" Im Alten Indien 99

nadä bedeutet "ein grosses Rohr besitzend",20 endet aber auf ein langes -ä und ist

damit ein weiblicher Name; die klïbasIsandhas trugen (wie Sukumärikä in der

Ubhayäbhisärikä) Frauennamen.

Arjuna hatte seinen Brüdern zuvor erklärt, wie er am Hofe Virätas als

sandha oder klïba aufzutreten gedenke: Er werde eine Tänzer/« (nartanä) sein

(Mahâbhârata 4, Anhang 9). Da seine Arme die von der Bogensehne geschlagenen

Narben aufwiesen, werde er sie verhüllen und Muschelarmbänder (also
weiblichen Schmuck) anlegen; er werde leuchtende Ohrringe und einen Zopf
tragen, sich wie eine Frau verhalten und im Harem des Königs Geschichten

vortragen (4.2.2 Iff, *57 bis 60).
Dies zeigt, dass klïbas und sandhas weibliche Kleidung und Frisuren,

weiblichen Schmuck und einen weiblichen Namen trugen (also ähnlich wie
westliche "Transvestiten" auftraten, doch dazu später). Arjuna spricht in *60
davon, als sandhaka werde er klaibyena vesena, "&/Fèa-Tracht", tragen, und
meint damit das Herrichten als Frau, zu dem Kleidung, Schmuck, langes Haar
und weibliches Verhalten, strïbhava (in 4.2.23), gehören.

Draupadï, die Ehefrau der fünf Pändavas und damit auch Arjunas Gattin,
bedauert seinen Zustand zutiefst. Der Anblick des grossen Bogenschützen, der

nun Ohrringe trägt und im Kreise von Mädchen singt, verursacht ihr grossen
Kummer; die Aufmachung des klïba, die Arjuna trage, ernte in der Welt nur
Verachtung, so Draupadï (4.18.1 Of).

Wohl weltweit und zu allen Zeiten löst das Auftreten von Männern in
Frauenkleidern zunächst Verblüffung und dann ambivalente Gefühle aus, die sich in

Spott und Verachtung äussern. Das Mahâbhârata beschreibt, dass die Soldaten

angesichts Arjunas lachen. Arjuna kämpft unter dem Namen Brhannadä und als

sandha an der Seite des Sohnes seines Gastgebers Virata. (4.36.27ff; Arjuna mt
dies, um Virätas Sohn Uttara zu helfen und weil sein Jahr als klïba fast vorüber
ist; die weibliche Tracht kann er aber noch nicht ablegen.) Während der Schlacht

springt Arjuna vom Kampfwagen, um den fliehenden Uttara zurückzuholen und
dabei flattern sein langer (Frauen-)Zopf und sein rotes Frauengewand. (Rote
Gewänder trugen nur Kurtisanen und Apsaras, und auch bei einem klïba ist diese

Farbe der Unanständigkeit wohl kein Zufall.) Die Soldaten, die nicht wissen, um
wen es sich handelt, brechen in Gelächter aus und fragen sich, wer das Wesen

sei, das einem von Asche verdeckten Feuer gleicht (29). In diesem Vergleich ist

20 Nach Böhtlingk und Roth bedeutet brhannala: "Rohrschilf [...] eine hochwachsende Schilf¬

art." Es könnte ein ironischer Hinweis auf Arjunas verborgene Männlichkeit sein, die trotz
seines Klïbataras nicht verloren gegangen ist.



100 Renate Syed

Arjunas unterdrückte Männlichkeit das verborgene Feuer, das von Brhannadäs

Weiblichkeit, der Asche, erstickt wird, jedoch nur vorübergehend und nur
unvollkommen. Daher wird Arjuna in 4.10.1 auch "ein grosser Mann", brhat-

pumän, in Frauenkleidern genannt, und daher sagen die Soldaten:

Etwas an ihm ist von einem Mann (pums), etwas an ihm ist von einer Frau (stri). Es ist, als

trage die Wohlgestalt Arjunas eine Wf£>a-Gestalt. (30)

Hinter seiner Maskerade ist der wahre Arjuna somit noch erkennbar; seine

Männlichkeit lässt sich nicht ganz verbergen. Später wundert sich Uttara über

Arjunas klïba-Zusianà und fragt, welches Vergehen in einer früheren Existenz,
welches karman, bewirken konnte, dass ein Mann, der die Gestalt eines Helden
besitze und mit glückbringenden Zeichen versehen sei, zum klïba wurde; er,
Uttara, sehe in Arjuna, der Ä/Zia-Gewänder trage, den Gott Siva (wegen seiner

Kraft und Würde), den König der Gandharven (wegen seiner männlichen Schönheit)

und den Gott lndra (wegen seines Kriegertums, 4.40.11 und 12). Arjuna
antwortet Uttara, er sei kein (natürlicher) klïba, sondern er trage diese Gestalt

aufgrund eines Fluches und habe sein Gelübde bereits erfüllt.

Klïbatva, der Zustand des klïba, konnte im Mahâbhârata aber auch nur
Kinderlosigkeit bedeuten; so wird Bhlsma, der wegen eines Gelübdes kinderlos bleiben

will und nicht heiratet, als klïba bezeichnet. Bhlsma war ein Mann und ein

Krieger, und gab sich nicht - wie Arjuna - weibisch. Sisupäla sagt zu Bhïsma,
seine Keuschheit beruhe entweder auf Verblendung oder auf klïbatva
(Impotenz/Kinderlosigkeit) und sein Gelübde sei daher vergeblich (weil es untersagt

war, keusch zu leben, ohne zuvor Gatte und Vater gewesen zu sein; 2.38.24).

5. Die göttliche Zweigeschlechtlichkeit

Androgynität und (Pseudo-)Hermaphroditismus sind zweierlei Sachverhalte. Der

(Pseudo-)Hermaphroditismus (Zwittertum) ist ein die Anatomie betreffender

Mangel, eine Pathologie, die den betreffenden Menschen meist und überall

gesellschaftlich ausgrenzt. Der Hermaphrodit besitzt zwar männliche und weibliche

Anlagen, beide sind aber fehlerhaft und kraftlos. Er gilt daher in Indien,
wie gezeigt, seit alters her als behindert, als unrein, gefährdet und gefährlich und
weder dem männlichen noch dem weiblichen Geschlecht zugehörend.

Die Androgynität, die Verbindung des Männlichen und des Weiblichen in

Vollkommenheit, ist in Indien ein Kennzeichen der Götter. Der Hermaphrodi-



Das "Dritte Geschlecht" Im Alten Indien 101

tismus ist ein physiologisches Faktum, die Androgynität ein philosophisches
Konstrukt; daher gehört ersteres zum Menschen, während letztere den Göttern

zugeschrieben wird.21

O'Flaherty sagt hinsichtlich Indiens zu Recht: "Where the androgyne is

both one and the other, the eunuch is neither one nor the other; he is empty
where the androgyne is full." (S. 297) Man kann auch sagen: Während Androgynität

zweimal Plus bedeutet, ist der Hermaphroditismus ein doppeltes Minus.
Aus diesem Grunde betrachtete man die indischen Götter stets als androgyne
Wesen und niemals als (Pseudo-)Hermaphroditen/Zwitter.

5.1 Die vedischen Götter

Während der klïba als ein Mensch, der weder Mann noch Frau ist, Verachtung
und Verstossung erfährt, verehrt man die Androgynität als ein Kennzeichen
vieler Götter seit ältester Zeit. Die göttlichen Androgynen stehen weit über den

Menschen, die klïbas stehen tief unter ihnen. Baumann hatte bereits in seinem
1955 erschienenen Buch, Das doppelte Geschlecht, auf "bisexuelle Vorstellungen"

im alten Indien hingewiesen (S. 142ff.).22 Der Schöpfergott Prajâpati,
der, ganz allein, kein Wesen zur Paarung fand, nahm eine zweigeschlechtige
Gestalt an, paarte sich mit sich selbst und wurde schwanger mit allen Wesen

(Käthakasamhitä 13.7, Satapathabrähmana 8.4.2.1). Nach der Prasnopanisad

(1.3) brachte Prajâpati ein Paar hervor, das, die Gegensätze darstellend, den

ganzen Kosmos repräsentierte.
Einen Überblick über die göttlichen Androgynen gibt Podder in seiner

1998 erschienenen Arbeit, "The Andogynous Divinities in Hindu Mythology".
Auch er stellt fest: In der vedischen Kosmogonie ist der Schöpfer, der
"Urgrund", Hiranyagarbha, Purusa, Prajâpati oder Ätman genannt, meist
zweigeschlechtlich: "A documenting and interpreting investigation of the vedo-
brahmanic period illustrates that bisexuality is the innermost quality of the

mythical gods." (Podder, S. 31)

21 Die Androgynität muss auch auf der menschlichen Ebene generell vom Hermaphroditismus

getrennt werden. Im Gegensatz zum Hermaphroditismus, der einen körperlichen Mangel
darstellt, ist die Androgynität nicht Schicksal, da nicht Anatomie, sondern das Ergebnis
eines bewussten kulturellen Eingriffs des Einzelnen; sie ist eine Stilisierung, die nicht den

biologischen Körper betrifft, sondern seine (zeitweilige) Inszenierung in der Öffentlichkeit.
22 "Bisexuell" ist ein falscher Begriff, da er die sexuelle Ausrichtung betrifft; ein bisexueller

Mensch wählt bekanntlich Sexpartner beider Geschlechter, die Fortpflanzungsfähigkeit beider

Geschlechter besitzt er hingegen nicht.



102 Renate Syed

Auch das vedische Denken unterschied bereits zwischen göttlicher Zwei-

geschlechtlichkeit und dem Wesen des napumsaka, das, wie im Falle Indras,

Unglück bedeutet (s.o. Maiträyanlsamhitä und Käthakasamhitä). Die Verehrung
der göttlichen Zweigeschlechtlichkeit oder Androgynität darf nicht zu dem

Schluss führen, man habe die Angehörigen des dritten Geschlechts in Indien
verehrt.23

5.2 Siva

Den Gott Siva verehrt man im Epos und in den Puränas als Ardhanärlsvara, "der

Hen, der halb eine Frau ist". Siva ist jedoch nicht nur Ardhanärlsvara, sondern

diese Gestalt ist einer seiner unzähligen, von ihm beliebig angenommenen
Formen. Das Weibliche kann nach der Vorstellung der sivaitischen Religion und

Philosophie nichts Eigenständiges, vom Gott Unabhängiges sein, sondern es

muss, da Siva als das einzige Urprinzip, der alleinige Schöpfer des ganzen
Kosmos gesehen wird, ihm inhärent und daher aus ihm entstanden sein. Wie die

Schöpfergottheiten der vedischen Zeit, die zunächst "AU-Ein" sind und keinen

Partner haben, birgt auch Siva die Schöpfungskraft beider Geschlechter in sich

und ist daher - mit unserem Wort - "andro-gyn". Daher ist das Weibliche in
seiner Gestalt als Ardhanärlsvara ein Teil des Gottes, der jenseits der

Geschlechtlichkeit und beider Geschlechter steht.

So wie Siva die beiden grundlegenden und voneinander getrennten
Prinzipien purusa und prakrti, Geist und Stoff, in sich vereinigt, umfasst er auch

beide schöpferischen Geschlechter bzw. alle drei Geschlechter, einschliesslich
des (als unfruchtbar) gedachten napumsaka. Die altindischen Texte betonen

daher immer wieder, Siva sei als Ardhanärlsvara weder Mann noch Frau noch

napumsaka. Das Skandapuräna erklärt, Siva sei keine Frau, denn er trage einen

Bart, und kein napumsaka, da sein Phallus, Unga, verehrt werde (4.2.87.35).
(Der napumsaka ist auch nach diesem Verständnis ein Mann, dem der Phallus

und damit die Potenz fehlt.) Deutlich wird dieser Gedanke in Bhägavatapuräna
8.3.24 formuliert, wonach Siva weder Gott noch Dämon, weder Mensch noch

23 Daher halte ich die folgende Einschätzung Nandas für falsch: "Whereas Westerners feel

uncomfortable with the ambiguities and contradictions inherent in such in-between

categories as transvestism, homosexuality, hermaphroditism, and transgenderism, and make

strenuous attempts to resolve them, Hinduism not only accomodates such ambiguities, but

also views them as meaningful and even powerful." (S. 20) "Meaningful" und "even

powerful" sind aber nur die Götter, weil sie androgyn sind. Die "Nachkommen" der

altindischen klïbas, die heutigen Hijras, werden verachtet und ausgegrenzt und ebenso

ambivalent betrachtet und behandelt wie ihre Vorgängerinnen im alten Indien.



Das "Dritte Geschlecht" Im Alten Indien 103

Tier, weder Frau noch sandha noch Mann ist. (Das Bhägavatapuräna spricht
wiederholt von den drei Geschlechtern, pums, yosit und klïba; so in 4.17.26).

Siva steht einerseits über allen Formen, andererseits ist er alles, was denkbar

ist. So sagt das Mahâbhârata in 13 (App. 1, No. 6), die Verehrung gebühre
Siva, der Frau, Mann und Nicht-Mann (na-pums), also alle drei Geschlechter

zugleich sei. Auch nach 12 (App. 1, No. 28) ist Siva Frau, Mann und zugleich
napumsaka.

6. Das dritte Geschlecht bei den Jainas

Die Religionsgemeinschaft der Jainas, deren Begründer Mahävira um 500 v.Chr.
lebte und die in zwei Sekten, die der Digambaras und die der Svetämbaras geteilt
ist, nimmt in ihren Texten ebenfalls drei biologische Geschlechter an: das männliche

(pumlinga), das weibliche (strllinga) und das nicht-männliche (napumsaka-

linga). Dieses wird auch als klïba bezeichnet.

Die Theorie der Jainas vom dritten Geschlecht haben Leonard Zwilling und

Michael J. Sweet ausführlich behandelt. Die folgende Darlegung beruht auf
ihren 1996 und 2000 veröffentlichten Aufsätzen. Zwilling und Sweet stellen fest,
dass die Jainas bereits im 5. Jh. n.Chr. ein drittes Geschlecht anerkannten (1996,
S. 363). Nach einem religiösen Text namens Äcärähgasütra gibt es drei

Geschlechter, Frauen, Männer und kllbas; der klïba ist, so Zwilling und Sweet,
"a feminized male, and viewed as akin to women in that he is a threat to the

chastity of monks." (2000:113) Der Text erklärt weiter, eine der Gefahren eines

Rausches bestünde darin, dass der Betrunkene von einer Frau oder einem kllba
verführt werden könne; hiernach begehrten kllbas also Männer. Ein anderer Text
der Jainas warnt den Mönch vor einer Vergewaltigung durch einen napumsaka

(Oghaniryukti, ebd. 2000:113f; auch 1996, S.368). Mönche durften nicht mit
zwielichtigen Personen reisen, zu denen auch napumsakas gehörten, die sich wie
Männer kleideten, und napumsakas, die sich wie Frauen kleideten (Brhatkalpabhäsya;

ebd.); unterschieden wird hier wieder einmal - wie auch im Kämasütra
und im Nätyasästra - zwischen (anatomisch männlichen) Angehörigen des dritten

Geschlechts, die weiblich auftreten und sich weibisch verhalten, und solchen,

die dies nicht tun.
Mönche sollen nicht dort schlafen oder verweilen, wo sich Frauen oder

pandakas aufhalten. Zwilling und Sweet stellen die nicht zu beantwortende

Frage, ob man annahm, die Mönche würden von den napumsakas angezogen,
weil diese (den generell als verführerisch geltenden) Frauen glichen oder weil



104 Renate Syed

diese Männer napumsakas begehrten (S. 114). Ein Mönch, der sich sexuell
betätigt hatte, wurde aus dem Orden ausgestossen; hierbei ging es um Männer, die

sexuellen Verkehr im Anus oder im Mund haben (Zwilling und Sweet 1996:

373).
Das Jaina-Werk Bhagavatlsütra kennt sogar vier Geschlechter, veda:

Frauen, Männer, napumsakas und männliche napumsakas (purusanapumsakas;
S. 114). Napumsakas waren demnach (männliche) Personen, die sich weiblich
kleideten und verhielten, während die purusanapumsakas dies nicht taten,
sondern wie Männer, purusas, auftraten.

Zwilling und Sweet kommen zu dem Ergebnis, der effeminierte napumsaka
sei der passive Homosexuelle gewesen, der oralen und passiv analen

Geschlechtsverkehr hatte, während der purusanapumsaka aktiven wie passiven
Geschlechtsverkehr vollzog (1996:373). Es ist jedoch zweifelhaft, ob Aktivität
bzw. Passivität beim Geschlechtsverkehr die Kriterien der Unterscheidung

waren, denn, erstens: Wer konnte das schon nachprüfen? Und zweitens: Es war
und ist eben nicht so, dass es ausschliesslich sexuell "passive" bzw. ausschliesslich

sexuell "aktive" Männer gibt; den meisten schien und scheint beides Freude

zu bereiten. Eher scheint das allseits erkennbare weibliche oder männliche
Auftreten das Unterscheidungsmerkmal gewesen zu sein, wie es auch im Kämasütra
der Fall ist, das bei den Angehörigen des dritten Geschlechts zwischen strlrüpinl
und purusarüpinl unterscheidet. Und wie man auch hier erkennt, waren der

napumsaka und der purusanapumsaka keine Impotenten oder Unfruchtbaren,
sondern Männer, die keinen Geschlechtsverkehr mit Frauen und keine Kinder
wollten. Denn: Den napumsakas wurde eine besonders starke Sexualität

nachgesagt. Nach Zwilling und Sweet (1996:368) gibt es in der Literatur der Jainas

zahlreiche Aussagen, nach denen die männliche Sexualität mit einem (hell
lodernden) Waldbrand und die weibliche Sexualität mit einem (schwelenden)
Dungfeuer verglichen werden, die Sexualität des dritten Geschlechtes aber soll
einer brennenden Stadt gleichen.

Zwilling und Sweet kommen nach ihrer detaillierten Untersuchung jainisti-
scher Texte zu dem Ergebnis, die Autoren der genannten Werke seien bereits im
5. Jh. n.Chr. zu der (uns heute im Westen geläufigen) Kenntnis gelangt, dass ein
bestimmtes biologisches Geschlecht nicht zwangsläufig einer bestimmten
sexuellen Ausrichtung zugewiesen werden muss, "thus theoretically enabling a

person of any biological sex to experience any ofthe three sexualities." (S.l 16)
Und: "Such a separation of sexuality from physiology, and of both from the

gender-role signs believed to accompany each of the sexes, marks the mature
phase of the Jain creation of sexuality and is maintained by both Shvetambaras
and Digambaras." (Zwilling and Sweet 1996:376)



Das "Dritte Geschlecht" Im Alten Indien 105

Die napumsakas durften nach den Vorschriften beider Sekten nicht zu Mönchen

ordiniert werden, da ihr physischer Zustand eine unaufhörliche Unruhe des

Geistes bewirkt, welche die für das Erlangen der Erkenntnis nötige Konzentration

unmöglich machte (Jain S. 11).

Die Digambara-Sekte sprach den Frauen und den napumsakas die Erlö-

sungsfahigkeit ab: Beide besitzen nach ihrer Auffassung minderwertige Körper,
die es ihnen unmöglich machen, das in früheren und im jetztigen Leben
angesammelte karman zu vernichten und damit der Wiedergeburt zu entkommen; nur
ein Mensch mit einem männlichen Körper, so die Theorie, kann alles karman
durch Meditation und rechten Lebenswandel zerstören, und dies ist eine

Voraussetzung für die Erlösung. Ein Lehrsatz der Digambaras sagt: "Women are

not worthy of attaining mokscha; because they are inferior to men [...]; as are

hermaphrodites." (Jain S. 13) Die Begründung hierfür lautet: "A female body is

not able to destroy the hosts of karmas; because it is produced in association

with that evil karma called wrong view [...]; as is the case with the bodies of hell

beings and so forth." (Ebd.) Die Unfähigkeit, geistige Vollkommenheit zu enei-
chen, ist nach der Lehre der Digambaras das Ergebnis des unreinen weiblichen

Körpers; nach ihrem Verständnis besitzen die Frauen ein unersättliches

Verlangen nach Sex, das ihnen ein spirituelles Leben unmöglich macht; die

Menstruation erzeugt eine mentale Unruhe und eine Spannung, deretwegen die

Frauen unfähig sind, zu meditieren. Frauen sind aufgrund ihrer Physiologie
beständig von Scham und Angst erfüllt (Jain S. 13f).

Ähnlich verhält es sich mit den sog. "hermaphrodites", bei denen es sich -
die Übersetzung Jains ist die übliche - nicht um (Pseudo-)Hermaphroditen,
sondern um "transgenders" (s. u.) handelt.

7. Hermaphroditen? Pseudohermaphroditen? Homosexuelle?
Eunuchen? Transvestiten? Transsexuelle?

Die kllbas (und damit auch die sandhas und napumsakas) können mehrheitlich
keine "Hermaphroditen"24 oder Pseudohermaphroditen gewesen sein, da deren

Zahl naturgemäss gering ist; nach Schätzungen von Fachleuten wird eines von
2000 oder mehr Kindern ohne eindeutiges Geschlecht geboren.25 Männliche

24 Als "hermaphrodites" wurden die klïbas, sandhas und napumsakas in der indologischen
Literatur generell bezeichnet, so von Bloomfield (S. 538) bis Jain (S. 13).

25 Durch ein fehlerhaftes Y-Chromosom kann die Determinierung der Gonadenanlage unvoll¬

kommen sein, so dass sich Hoden- und Eierstockgewebe gleichzeitig entwickeln. Der sehr



106 Renate Syed

(Pseudo-)Hermaphroditen kleiden sich auch nicht weiblich, sondern ihr
Kennzeichen ist anatomisch und nach aussen verborgen. Es ist jedoch wahrscheinlich,
dass Kinder, die mit unvollkommenen bzw. beiden Geschlechtsorganen geboren
wurden und deren Geschlecht nicht eindeutig festgestellt werden konnte, im
alten Indien der Gemeinschaft der kllbas übergeben wurden, oder dass solche

Menschen sich den kllbas anschlössen.

Welche sexuelle Präferenz die kllbas hatten, lässt sich nur vermuten; nach

dem Kämasütra betätigten sich einige als Prostituierte und Masseure für männliche

Kunden; aus den jainistischen Texten geht hervor, dass Männern
Vergewaltigung durch napumsakas drohen konnte. Verse aus der Spruchdichtung,
aber auch das Gesetz, das der Ehefrau eines kllba die Scheidung gestattet,

zeigen, dass manche kllbas verheiratet waren, und dass die &/foß-Ehemänner - wie
alle anderen kllbas auch - kein Interesse an Sex mit Frauen und an der

Vaterschaft hatten; dies lässt darauf schliessen, dass kllbas sexuell Männer

bevorzugten.
Die kllbas deswegen als "Homosexuelle" zu bezeichnen, ist jedoch falsch,

da Phänomene der neuzeitlichen westlichen Kultur wie "Homosexualität",
"Heterosexualität" und "Bisexualität", die von historischen, geographischen und

kulturspezifischen Umständen bestimmt werden, nicht ohne weiteres auf eine

nicht-westliche Kultur, vor allem nicht auf eine nicht-neuzeitliche Kultur
übertragen werden dürfen: "Because same-sex sex acts have different cultural meanings

in different historical contexts, they are not identical across time and

space." (Jagose S. 9).26 Ich folge dem konstruktivistischen Ansatz27 Halperins,

selten vorkommende echte Hermaphroditismus liegt vor, wenn ein Mensch Testes und Ovarien

bzw. Ovotestes, also beide Gonadentypen, besitzt. Pseudohermaphroditismus liegt vor,

wenn das chromosomale und das gonadale Geschlecht nicht mit dem morphologischen

(genitalen) Geschlecht übereinstimmen; Pseudohermaphroditen sind somit Menschen mit

eindeutigen Gonosomen und Gonaden, aber davon abweichenden inneren und äusseren

Geschlechtsmerkmalen. Es handelt sich um pseudohermaphrodlsmus masculinus, wenn bei

einem gonadal männlichen Menschen das äussere Genitale nicht voll ausgebildet ist; der

Penis ist in diesem Fall meist unterentwickelt. (Koletzko, S. 233ff, Niessen, S. 253f.)
26 Oder, mit den Worten Mclntoshs, "In all [...] societies there may be much homosexual

behaviour, but there are no 'homosexuals'." (S. 37f.)
Die Begriffe "Homosexualität" und "Heterosexualität" prägte der Arzt Karoly Maria Ben-

kert im Jahre 1869, als er einen Brief an den preussischen Justizminister veröffentlichte, in

dem er - vergeblich - gegen die Einführung des §175 und die strafrechtliche Verfolgung
gleichgeschlechtlicher Sexualität protestierte (Jagose S. 23).

27 Der Konstruktivismus geht davon aus, dass alles Wissen und alle Bedeutungen "nur in den

Köpfen der Menschen liegen und nicht in den Objekten des Wissens selbst." (Villa S. 179)

Der radikale Konstruktivismus leugnet den metaphysischen Begriff der Wirklichkeit, der



Das "Dritte Geschlecht" Im Alten Indien 107

der schreibt: "Although there are persons who seek sexual acts with other

persons of the same sex in many different societies, only recently and only in

some sectors of our society have such persons - or some portion of them - been

homosexuals." (S. 46) Man kann annehmen, dass die meisten kllbas "same-sex

sex" praktizierten, also Sex mit Männern bzw. anderen kllbas hatten.

Die kllbas als "eunuchs'V'Eunuchen" zu bezeichnen, wie dies in der

indologischen Literatur häufig geschehen ist (so auch von Penzer), ist falsch.

Eunuchen waren Knaben oder Männer, die man gegen ihren Willlen gewaltsam
kastrierte, um sie als Lustknaben oder Sklaven zu halten. Eunuchen, kastrierte

Sklaven, gab es in Griechenland ab dem Ende des 5. Jh., in Rom ab dem 2. Jh.

v.Chr.; die Eunuchen waren als Kämmerer, Diener und als Erzieher der Kinder

tätig; sie waren aber auch Lustknaben (Guyot S. 177). Später, etwa unter den

muslimischen Osmanen, kastrierte man christliche Kriegsgefangene und zwang
sie zum Dienst an den Höfen, oft im Harem. Eunuchen waren kastriert, aber sie

trugen keine Frauenkleider; kllbas waren hingegen Männer, die nicht kastriert

waren (den Texten ist hierzu nichts zu entnehmen), und - zumindest zum Teil -
aus Neigung Frauenkleider trugen und effeminiert auftraten. Aus der
altindischen Kultur sind zwangsweise Kastrierte nicht bekannt; eine Ausnahme

stellen kastrierte Straftäter dar.

Einige Aussagen altindischer Texte belegen, dass die kllbas keine "fehlerhaften"

Körper hatten, jedoch Frauenkleider und weibliche Haartrachten trugen,
sich weiblich gaben, weiblich sprachen etc. Dies weist auf Transvestitismus hin,
d.h. auf das weltweit und zu allen Zeiten vorkommende Verhalten von Männern,
aus Neigung oder sogar aus einem inneren Zwang in weiblicher Aufmachung in
der Öffentlichkeit zu erscheinen und damit die Grenzen des eigenen Geschlechts
durch Kleidung zu überschreiten. Kllbas aber allesamt als Transvestiten zu
bezeichnen, ist aufgrund der spärlichen Aussagen der indischen Texte falsch.

Ein sehr grosser Teil der heutigen westlichen Transvestiten ist heterosexuell und

verheiratet, andere bevorzugen Männer; auch die kllbas waren z. T. verheiratet,
scheinen aber mehrheitlich Sex mit Männern gehabt zu haben.

Die Frage, ob die klïbas "Transvestiten" im westlichen Sinne sind, kann
schon deshalb nicht beantwortet werden, weil die Definitionen der einzelnen

Wissenschaftler einerseits und die der Transvestiten selbst erheblich vonein-

von einer ontologischen und objektiven, einer selbstevidenten Realität ausgeht, die
wissenschaftlich entdeckt werden kann und welche "die Wahrheit" darstellt, denn "eine Realität

jenseits des Tuns und jenseits der Wahrnehmung gibt es nicht", Villa, S. 61 f.

Dementsprechend sind auch "die Wirklichkeit des Geschlechts und des Geschlechtskörpers durch

Menschen und ihr sowohl kognitives wie unbewusstes Tun und Erleben konstruierte

Wirklichkeiten." (S. 63)



108 Renate Syed

ander abweichen; es gibt nicht "den Transvestiten", sondern vielmehr zahlreiche

Spielarten des Transvestitismus. Einer Theorie zufolge empfinden Transvestiten

beim Anlegen weiblicher Kleidung eine sexuelle Enegung: "Transvestitismus

nennt man ein zeitweilig betriebenes Cross-Dressing (also das Tragen der

Kleidung des Gegengeschlechts) vonangig bei Männern aus rein fetischistisch/erotischen

Gründen, also zur sexuellen Stimulanz. Ein Transvestit ist im Gegensatz

zu einer Transsexuellen mit den Gegebenheiten seines Körpers grundsätzlich
zufrieden." (Back S. 191). Derartiges ist für die klïbas nicht nachweisbar.

Auch "Transsexuelle" ("transsexuals"28) waren die klïbas mehrheitlich
nicht. Ein transsexueller Mensch glaubt, im falschen Körper zu leben und strebt

eine Geschlechtsangleichung an sein Wunschgeschlecht an. Die Mehrzahl der

westlichen Transsexuellen sind Männer, die versuchen, ihren Körper durch

Hormonbehandlung und Operationen einem weiblichen Körper so weit wie möglich
angleichen zu lassen. (Hierbei kommt es zur Entfernung von Penis und Hoden

und zur Herstellung einer sog. Neovagina, zur Erzeugung von Brüsten etc.) Die
meisten Transsexuellen weisen aus psychologischer Sicht eine sog.
Geschlechtsidentitätsstörung auf, d.h. sie identifizieren sich nicht mit ihrem anatomischen

und sozialisierten Geschlecht und leiden darunter. Da dieses Phänomen weltweit
und in allen Epochen auftritt, gab es möglicherweise auch unter den klïbas
Männer mit einer Geschlechtsidentitätsstörung. Den Texten ist jedoch darüber

nichts zu entnehmen.

Davon, dass die klïbas in der Mehrheit impotent waren, ist nicht auszugehen;

lebenslange Impotenz ist äusserst selten. Ebenso waren sie keinesfalls alle

unfruchtbar oder zeugungsunfähig, sondern eher zeugungsunwillig. Mehrheitlich
waren die klïbas also wahrscheinlich anatomisch normale Männer. Unter den

klïbas dürften sich - wie in der westlichen "Schwulenszene" oder "gay-scene"
heute - Männer mit den verschiedensten Neigungen gefunden haben: Männer,
die Sex mit anderen Männern bevorzugten, Männer mit transvestitischen

Neigungen und Männer mit einer gestörten Geschlechtsidentität, sog. Transsexuelle,
aber auch Stricher und männliche Prostituierte; und zur Gemeinschaft der klïbas
dürften sich darüber hinaus Männer gesellt haben, die Hermaphroditen und

Pseudohermaphroditen waren.29

28 Dieser Begriff erscheint z. B. in dem Artikel Goldmanns.

29 Selbstverständlich gibt es auch weibliche Hermaphroditen und Pseudohermaphroditen so¬

wie Frauen mit einer Geschlechtsidentitätsstörung. Von ihnen hören wir jedoch nichts und

es ist anzunehmen, dass man derartige Töchter im Hause behielt und ihren Zustand

verschwieg bzw. sie an Männer verheiratete, die ihrerseits Schwächen aufwiesen. So ist es

zumindest im heutigen Indien.



Das "Dritte Geschlecht" Im Alten Indien 109

8. Einfach nur "male transgenders" und "male femalers"?

Menschen, die ihr anatomisches und soziales Geschlecht ablehnen, gab es zu
allen Zeiten und in allen Kulmren; selten sind es Frauen, meist waren und sind

es Männer, die ihr Geschlecht und dessen Rollen sichtbar überschreiten.
Menschen, die die von der Gesellschaft definierten Geschlechtergrenzen überschreiten,

nennt man "Trans-genders", und die altindischen kllbas und ihre
"Nachkommen", die heute millionenfach in Indien, Pakistan und Bangladesh lebenden

Hijras (auch Khusras genannt), waren und sind nichts anderes als solche

"Transgenders".

Die kllbas sind im Sinne der Definition Ekins,30 der sich jedoch nur auf die

neuzeitliche englische Kultur bezieht, "male femalers" und vollführen/leben
"male transgenderism". Der Begriff "transgenderism" leitet sich von
"transgender"31 ab; Transgenderism(us) ist nach westlichen, vor allem angelsächsischen

Forschern das zeitweilige oder dauerhafte Überschreiten, "trans-", der

kulturell definierten Grenzen des sozialen Geschlechtes, "gender",32 durch
verschiedene Verhaltensweisen. "Male transgenders" sind also Männer, die

dauerhaft oder zeitweilig die Grenzen ihres Geschlechtes überschreiten, weil sie

sich ihrem männlichen Herkunftsgeschlecht nicht zugehörig fühlen und dies

körperlich durch Frauenkleider, Schminke, "weibliche" Körpersprache etc.,
sexuell durch männliche Partner, passives Sexualverhalten, evtl. auch durch

Prostitution, und gesellschaftlich durch "weibliche" Lebensformen, Berufswahl
etc. kundtun.

Männer, die sich als Frauen geben, sind "male transgenders", oder "male

femalers", Frauen, die als Männer auftreten, sind "female transgenders" oder

"female maiers". "Male femalers" sind in vielen Kulmren33 bekannt und

30 Richard Ekins ist Senior Lecturer für Sozialpsychologie und Psychoanalyse an der Uni¬

versität von Ulster. Seine Thesen beruhen auf der Untersuchung von über 200 Informanten,

sog. male femalers, male cross-dressers und sex-changers in "major British cities" seit

1980.

31 Den Begriff "transgender" prägte die Amerikanerin Virginia Charles Prince, eine Mann-zu-

Frau-Transidente, in den siebziger Jahren (Hertzer S. 17).

32 "Gender refers to the 'culturally established correlates of sex' [...], is attributed to social

actors by self and others [...] and is a fundamental element in the everyday presentation of
self." (Ekins and King S. 1)

33 Male femalers/male transgenders gab und gibt es traditionell in Oman, wo sie Xanith heis¬

sen, bei den nordamerikanischen Indianern (u.a. bei den Mohave, Apachen, Sioux), wo sie

als Berdache bezeichnet werden, und in Mexiko, wo man sie Musche nennt; es gibt sie bei

den Maori und im gesamten islamischen und nordafrikanischen Raum, ebenso in Thailand

und auf den Philippinen, in den USA (vor allem in New York und Kalifornien), und natür-



110 Renate Syed

gegenüber "female transgenders" und "female maiers", die es in den meisten

Gesellschaften überhaupt nicht zu geben scheint, immer in der Überzahl.

Was aber ist "male femaling"? Das male femaling erfolgt nach Ekins auf drei

Ebenen, nämlich als "body femaling, erotic femaling and gender femaling."34
Ekins zufolge umfasst "body femaling" alle Bedürfnisse und Praktiken, die auf
eine Verweiblichung des Körpers zielen; im Extremfall ist es die Entfernung des

Penis und die chirurgische Herstellung einer Neovagina. Diese Bedürfnisse und

Praktiken müssen nach Ekins nicht immer konkrete Gestalt annehmen, sie

können auch nur erwünscht oder vorgetäuscht sein: "This might include desired,

actual, or simulated changes in both primary and secondary characteristics of
'sex'." (Ebd.)

"Erotic femaling" bedeutet bei Männern das Nachahmen des von der

Gesellschaft als "weiblich" definierten Verhaltens, um in anderen Männern

Begehren zu erzeugen und um selbst "weibliches" Begehren zu empfinden;
hierbei imitieren Männer die in der jeweiligen Kultur vorgegebenen, als "weiblich"

verstandenen Verhaltensweisen der sexuellen Präsentation, des Verführens
und des Empfindens. "Body femaling" betrifft somit vornehmlich die Physiologie,

"erotic femaling" bezieht sich auf Werbung und Sexualität, und "gender

femaling" umfasst das sichtbare Äussere, die Symbole und die Verhaltensweisen,

Kleidung, Körpersprache und Sprache.

Die (grundlegend männlichen) kllbas vollzogen diesem Ansatz entsprechend

ein "male femaling" durch "(male) cross-dressing", d.h. durch das

Anziehen weiblicher Kleidung, das Anlegen weiblichen Schmucks und das Tragen
weiblicher Frisuren, Schminke etc., aber auch durch Verhaltensweisen, die man
in der altindischen Kultur als "weiblich" verstand.

lieh in Deutschland, wo der Sexualwissenschaftler Magnus Hirschfeld bereits zu Anfang des

19. Jh. von einem "dritten Geschlecht" sprach; und dort, wo um ca. 1920 die "Szene"

angesiedelt war, nämlich um den Nollendorf-Platz in Berlin, ist sie auch heute wieder

anzutreffen.

34 "These are broadly comparable with facets of sex, sexuality and gender, respectively, where

'sex' refers to the biological and physiological aspects ofthe division of humans into male

and female; 'sexuality' to those matters pertaining to the potential arousability and engorgement

ofthe genitals [...]; and 'gender' to the socio-cultural correlates ofthe division ofthe
sexes." (Ekins S. 39)



Das "Dritte Geschlecht" Im Alten Indien 111

9. Schlussfolgerungen

Ich komme zu folgendem Ergebnis: Die Gemeinschaft der kllbas war keinesfalls
eine homogene Gruppe, sondern unter den heterogenen klïbas etc. gab es

wahrscheinlich Hermaphroditen und Pseudohermaphroditen, die man in den
medizinischen Texten als strïpumsalingin, dviretas und strïpumsalaksana bezeichnete.

Es gab nach Närada sevyas, Männer, die beim Sex "passiv" waren und sich

penetrieren Hessen, und mukhebhagyas, die Fellatio anboten. Es gab Männer in

Frauenkleidern, die einen weiblichen Namen trugen und mit Männern Sex hatten

(Ubhayäbhisärikä), und das Nätyasästra nennt nirmundakas, Männer ohne

sexuelle Erfahrung (offenbar wegen eines körperlichen Fehlers). Nach dem

Kämasütra gab es Angehörige des dritten Geschlechts, die als Frauen auftraten

(strïrûpinï), und solche, die als Männer (purusarûpinï) auftraten; diese boten

Dienste als Prostituierte an. Gemeinsam war wohl den meisten klïbas, dass sie

die traditionelle Männenollen als Ehemann und Vater ablehnten oder nicht

erfüllten; ein Teil von ihnen trat weiblich auf, ein Teil männlich, einige

prostituierten sich. Damit sind sie nichts anderes als sog. "male transgenders"
bzw. "male femalers", wie es sie überall auf der Welt und zu allen Zeiten gab

und gibt.
Die Gemeinschaft der klïbas war bei allen Gemeinsamkeiten, die aufzuzeigen

man sich bemühen kann, ebenso vielfältig und heterogen wie die amerikanischen

und die europäischen "gay scenes", in denen sich Homosexuelle verschiedenster

Ausprägung (Schwuchteln, Tunten, Kerle, "Lederschwule"), Bisexuelle,
Transvestiten, Transsexuelle, Transidente, cross-dressers, drag queens, she-

males, Stricher und manche andere Spielarten befinden. Den klïba gab es also

nicht; eine essentialistische Sicht, nach der allen klïbas etwas inhärent oder

gemeinsam wäre, ist falsch. Und so unwissend und verständnislos, schockiert
und ablehnend wie die Mehrzahl der Bürger noch heute den Transgenders

gegenüberstehen, verhielten sich offenkundig auch die Inder ihren klïbas gegenüber.

Gesetze definierten, grenzten aus und stigmatisierten, so wie u.a. der §175
die deutschen Homosexuellen.

Und das "dritte Geschlecht" ist in Südasien keinesfalls ausgestorben. Noch
heute gibt es in Indien, Pakistan und Bangladesh "male femalers", die nun

"Hijras" oder "Khusras" heissen, und mit den Angehörigen des dritten
Geschlechts im alten Indien sehr viel gemeinsam haben; Indien hat etwa 4



112 Renate Syed

Millionen Hijras, Pakistan viele Hunderttausende und sie tragen als Erben der

altindischen Tradition die Kultur des dritten Geschlechts weiter.35

35 Mein populärwissenschaftliches, seit längerem fertiggestelltes Buch über die indopakistani¬
schen Hijras: "Weibliche Seele, männlicher Leib. Hijras: Indiens und Pakistans drittes
Geschlecht" plane ich im Jahre 2003 zu veröffentlichen. Details bitte ich meiner Website zu
entnehmen: www.renate-syed.de. Siehe auch Syed 2003, NZZ (22.10.2002; Nr. 245)



Das "Dritte Geschlecht" Im Alten Indien 113

Literatur

/. Altindische Texte

Abhidhänacintämani
1972 Hemacandra's Abhidhänacintämani. Ein systematisch angeordnetes

synonymisches Lexicon. Hg., übersetzt und mit Anm. begleitet von
Otto BÖHTLINGK und Charles RIEU. St. Petersburg 1847. Neudruck
dieser Ausgabe Osnabrück.

Agnipuräna
1957 Srïmadvaipayanamunipranïtam Agnipuränam. Mahâdeva Cimanaji

APATE (Hg.). Poona.

Aitareyäranyaka
1898 Aitareyäranyakam. Snmatsäyanäcäryaviracitabhäsyasametam. Hari

Narayana APATE (Hg.). Änandäsramamüdranälaye [Pune].
Amarakosa

1839-45 Amarakocha ou Vocabulaire d'Amarasinha publié en Sanskrit avec

une traduction française, des notes et un index par A. Loiseleur
DESLONGCHAMPS. Première Partie Paris 1839, Seconde Partie 1845.

Apastambïyadharmasûtra
1892-94 Aphorisms on the Sacrad Law of the Hindus, by Apastamba. Edited,

with extracts from the commentary by George (sic, R. S.) BÜHLER, 2

Parts, Second Edition, Revised. Bombay.
Arthasastra
1960 The Kautilïya Arthasastra. Part I. A Critical Edition with a Glossary.

[By] R. P. KANGLE. Bombay.
1988 Part II. An English Translation with Critical and Explanatory Notes.

Second Edition: 1972, Reprint: Delhi.
Atharvaveda
1856 Atharva Veda Sanhita. Erster Band: Text. Hg. von R. ROTH und W. D.

Whitney. Berlin.
Atharvaveda
1895-98 Atharvavedasamhitä with the Commentary of Säyanäcärya. Ed. by

Shankar Pändurang Pandit. 4 Vols. Bombay.
Bhägavatapuräna
1950 Srimadbhägavatam. Näräyana Räma Äcärya Kävyatlrtha (ed.). Bom¬

bay.



114 Renate Syed

Brhadäranyakopanisad
1916 The Brihadaranyaka Upanishad with the Commentary of Sri

Madhvacharya Called also Anandatirtha. (Text.) Translated by Rai

Bahadur Sris Chandra Vasu with the Assistance of Pandit Ramaksya

Bhattacharya Vidyabhushana. Allahabad.
Brhatsamhitä
1981-82 Varähamihira's Brhat Samhitä with English Tradition, Exhaustive

Notes and Literary Comments. Ramakrishna BHAT (ed). 2 Parts. Delhi

u.a. (Zitate nach dieser Ausgabe.)
Carakasamhitä
1933 Carakadrdhabaläbhyäm pratisamskrtä Carakasamhitä. Trivikramat-

maj Yadavasharman (ed.). Mumbayyam.
1949 The Carakasamhitä. Expounded by the Worshipful Atreya Punarväsu,

Compiled by the Great Sage Agnivesa and Redacted by Caraka &
Drdhabala. Edited and Published in Six Volumes with Translations in

Hindi, Gujarati and English by Shree Gulabkunverba Ayurvedic
Society. Jamnagar.

Ganikävrttasamgraha
1953 Ganikävrttasamgraha Or Texts on Courtezans in Classical Sanskrit.

Compiled and Presented by Ludwik Sternbach. Hoshiarpur.
Gautamadharmasästra

1876 The Institutes of Gautama. Edited with an Index of Words by Adolf
Friedrich Stenzler. Breslau.

Harivamsa. Siehe Mahâbhârata.

Harsacarita
1965 The Harsacarita ofBänabhatta (Text of Ucchväsas I-VIII). Edited with

an Introduction and Notes by P.V. KANE. Delhi, Patna, Varanasi
(Second Edition; First Edition 1918).

Indische Sprüche
1870-73 Indische Sprüche. Sanskrit und Deutsch. Hg. von Otto BÖHTLINGK. 2.

vermehrte und verbesserte Auflage. Drei Theile. St. Petersburg.

Jaiminlyabrähmana
1954 Jaiminiya-Brähmana of the Sämaveda. Complete text critically edited

for the first time by Raghu Vira and Lokesh Chandra. Nagpur.
Kämasütra
1891 Srïvatsyayanapranïtam Kämasütram. Yasodharaviracitayä Jayamanga-

läkhyayä Tïkayâ Sametam. Mumbai.



Das "Dritte Geschlecht" Im Alten Indien 115

Käthakasamhitä

1900-10 Käthakam. Die Samhitä der Kätha-Säkhä. Herausgegeben von Leo¬

pold von Schroeder. 3 Bücher. Leipzig 1900,1909 und 1910.

Kathäsaritsägara
1889 The Kathäsaritsägara of Somadevabhatta. Edited by Pandit DURGA-

PRASAD and Kashinath Pändurang PARAB. Bombay.
Kätyäyanasrautasütra
1978 Rules for the Vedic Sacrifices. (Text.) Translated into English by H. G.

RANADE. Pune.

Kürmapuräna
1972 The Kürma Puräna with English Translation. Edited by Sri Anand

Swarup Gupta. Varanasi.
Mahâbhârata
1933-72 The Mahâbhârata. For the First Time Critically Edited by Vishnu S.

SUKTHANKAR with the Co-operation of Shrimant Balasaheb Pant

PRANIDHl [...] Harivâsa, Pratïka-Index [34 Bde.]. Poona.

Mahâbhâsya
1957 Patanjali's Mahâbhâsya. Kshitish Chandra Chatterji (ed.). Calcutta.

Mahäsubhäsitasahgraha
1974-87 Mahä-Subhäsita-Samgraha, Being an Extensive Collection of Wise

Sayings in Sanskrit Critically Edited with Introduction, English
Translation, Critical Notes, etc. Vol. I: Edited by Ludwik STERNBACH,

Vols. II-VI Compiled by Ludwik STERNBACH, Edited by S. Bhaskaran

Nair. Hoshiarpur.
Maiträyanlsamhitä
1923 Herausgegeben von Leopold VON SCHROEDER. 4 Bücher. Leipzig.
Mälavikägnimitra
1956 A. SCHÄRPE: Kälidäsa-Lexicon. Vol. I: Basic Text ofthe Works. Part

II: Mälavikägnimitra and VikramorvasT. Brugge.
Manusmrti
o.J. Srïmatkullûkabhattaviracitayâ Manvarthamuktävalyä. Vasudevashar-

man (ed.). Mumbai.

Märkandeyapuräna
1862 The Märkandeya Puräna in the Original Sanscrit. K. M. BANERJEA

(ed.). Calcutta.

Milindapanha
1880 The Milindapanho Being Dialogues Between King Milinda and the

Buddhist Sage Nägasena. The Pali Text Edited by V. TRENCKNER.

London.



116 Renate Syed

Mrcchakatika
1904 The Mrcchakatika of Sùdraka. With the Commentary of Prthivldhara.

Kashinath Pändurang PARAB (ed.). Second Edition. Bombay.
Naisadhlyacarita
1952 Srïmatharsaviracitam Naisadhïyacaritam. Narayana Rama Acharya

Kavyatirtha (ed.). Mumbai.
Näradasmrti
1989 The Näradasmrti. Critically edited with an introduction, annoted

translation, and appendices by Richard W. LARIVIERE, Part One: Text,
Part Two: Translation. Philadelphia.

Nätyasästra
1967 The Nätyasästra Ascribed to Bharata-Muni. The Original Sanskrit

Text Edited with an Introduction and Various Readings by Manmohan
GHOSH. 2 Vols. Calcutta.

Pancatantra

1950 Visnusarmasamkalitam Pahcatantram. Damodara Dharmananda KO¬

SAMBI (ed.). 9. Auflage. Mumbai.

Päraskaragrhyasütra
1982 Grhya-Sütra by Päraskar. With Five Commentaries [...] Mahâdeva

Gangadhar Bakre (ed.). New Delhi (Bombay 1917).

Raghuvamsa
1964 A. SCHÄRPE: Kälidäsa-Lexicon. Vol. I: Basic Text ofthe Works. Part

IV: Raghuvamsa. Brugge.

Rämayana
1960-75 The Välmlki-Rämäyana. Critically Edited for the First Time by G. H.

Bhatt, P. C. Divanji [u.a.]. 7 Vols. Baroda.

Ratirahasya
1930 Bhagiratha Svami Ayurvedacaryya (ed.). Kalakatta.
RatnävaU

1954 Ratnavalï. Edited with Introduction, Translation and Notes by C. R.

Devadhar and N. G. SURU. Poona.

Satapathabrähmana
1924 The Satapatha-Brähmana in the Mädhyandina-Säkhä with Extracts

from the Commentaries ofSäyana, Harisvämin and Dvivedaganga. Ed.

by Albrecht Weber. Leipzig. Reprint ofthe edition Berlin 1855.

Susrutasamhitä
1945 The Susrutasamhitä of Susruta with Various Readings, Notes and

Appendix Etc. Edited with the Co-operation of Vaidya Jadavji Trikamji
Acharya by Narayan Ram Acharya "Kavyatirth". Bombay.



Das "Dritte Geschlecht" Im Alten Indien 117

Taittiriyabrähmana
1898 Krisnayâjurvedïyam Taittirlyabrähmanam Snmatsäyanäcäryaviracita-

bhäsyasametam. Hari Narayana APATE (ed.). 3 Bände. Poona.

Taittirîyasamhita
1900-08 Krisnayajurvedïyataittirïyasamhita Srlmatsäyanäcäryaviracitabhäsya-

sametä. Hari Narayana Apate (ed.). Änandäsramamüdranälaye, 9

Vols., Poona.

Tändyamahäbrähmana
1869-70 Tändyamahäbrähmana with the Commentary of Säyana Äcärya. Ed.

by Änandacandra Vedäntaväglsa. 2 Vols. Calcutta.

Ubhayäbhisärikä
1967 Vararuci's Ubhayäbhisärikä. Edited by A. K. WARDER and translated

by T. VENKATACHARYA. Madras.

Väjasaneyisamhitä
1972 The Väjasaneyisamhitä in the Mâdhyandina and the the Känva Säkhä

with the Commentary ofMahïdhara. Edited by Albrecht WEBER. 1852.

Reprint: Varanasi.
Väsisthadharmasästra

1883 Aphorisms on the Sacred Law ofthe Âryas, as Taught in the School of
Vasistha. Edited by A. A. FÜHRER. Bombay.

Visnusmrti
1881 The Institutes of Visnu Together with Extracts from the Sanskrit

Commentary ofNanda Pandita Called Vaijayantl. Edited with Critical
Notes, and Indexes of Words and Mantras by Julius JOLLY. Calcutta.

Yäjnavalkyadharmasästra
1849 Yâjnavalkya's Gesetzbuch. Sanskrit und Deutsch, herausgegeben von

Adolf Friedrich Stenzler. Breslau.

//. Sekundärliteratur

Basham, a.
1954 The Wonder that was India. New York.
Baumann, Hermann
1986 Das doppelte Geschlecht. Studien zur Bisexualität in Ritus und Mythos.

Berlin 1955. Unveränderter Nachdruck Berlin.
BEAL, Samuel

1884 Si-Yu-Ki. Buddhist Records ofthe Western World. Translatedfrom the

Chinese ofHiuen Tsang (A. D. 629). In Two Volumes. London; Strassburg.



118 Renate Syed

Bhandarkar, R. G.

1913 Vaishnavism, Shaivaism, and Minor Religious Systems. Stuttgart.
Bloomfield, Maurice: Hymns of the Atharvaveda Together with Extracts from

the Commentaries Translated. Oxford 1897.

BÖHTLINGK, Otto und Rudolph ROTH

1855-75 Sanskrit-Wörterbuch. Herausgegeben von der Kaiserlichen Akademie
der Wissenschaften. Bearbeitet von Otto Böhtlingk und Rudolph Roth.
7 Theile. St. Petersburg.

EKINS, Richard
1996 The Career Path of the Male Femaler. In: Richard Ekins and Dave

King (eds.): Blending Genders. Social Aspects of Cross-Dressing and

Sex-Changing. London; New York. S. 39-47.

EKINS, Richard and Dave King
1996 Blending Genders. An Introduction. In: Richard EKINS and Dave KING

(eds.): Blending Genders. Social Aspects of Cross-Dressing and Sex-

Changing. London; New York. S. 1-4.

Goldman, Robert P.

1993 Transsexuality, Gender, and Anxiety in Traditional India. In: Journal
ofthe American Oriental Society. Vol. 113, Number 3, July-September.

S. 374-401.

Griffith, Ralph T.

1899 The Texts of the White Yajurveda Translated with a Popular Com¬

mentary. Benares.

GUYOT, Peter

1980 Eunuchen als Sklaven und Freigelassene in der griechisch-römischen
Antike. Stuttgarter Beiträge zur Geschichte und Politik Band 14.

Stuttgart. S. 52-181.

HALPERIN, David
1990 Homosexuality: A Cultural Construct. An Exchange with Richard

Schneider. In: One Hundred Years ofHomosexuality and Other Essays

on Greek Love. New York. S. 41-53.

Hiltebeitel, Alf
1980 Siva, the Goddess, and the disguises ofthe Pändavas and Draupadi. In:

History ofReligions, Vol. 20, No. 1-2, August-November. S. 147-174.

JAGOSE, Annamarie
1996 Queer Theory. An Introduction. New York.
Jain, Padmanabh S.

1992 Gender and Salvation. Jaina Debates on the Spiritual Liberation of
Women. New Delhi.



Das "Dritte Geschlecht" Im Alten Indien 119

KANE, Pändurang Varman
1941/62 History ofDharmasâstra (Ancient and Mediaeval Religious and Civil

Law). Vol. II, Part I, Vol. II, Part II. Poona 1941. Vol. V, Part II.
Poona1962.

Kaviratna, A. Chandra und P. SHARMA

1996 Caraka Samhita. Second Revised Edition. 4 Vols. Delhi.
KOLETZKO, Berthold
1999 (von Harnach) Kinderheilkunde. 11. Auflage. Berlin u. a.

Mayrhofer, Manfred
1992 Etymologisches Wörterbuch des Altindoarischen. Heidelberg.

Mcintosh, Mary
1996 The Homosexual Role. In: SEIDMANN, Steven (ed.): Queer Theory/

Sociology. Cambridge, Massachusetts. S. 33-40.

Mylius, Klaus
1988 Geschichte der altindischen Literatur. Die 3000jährige Entwicklung

der religiös-philosophischen, belletristischen und wissenschaftlichen
Literatur Indiens von den Veden bis zur Etablierung des Islam. Bern,

München, Wien. (Zuerst Leipzig 1983.)
NlESSEN, Karl-Heinz
1999 Pädiatrie. 5. Auflage. Stuttgart u. a.

O'FLAHERTY, Wendy Doniger
1980 Women, Androgynes, and Other Mythical Beasts. Chicago; London.

Penzer, N. M.
1925 Indian Eunuchs. In: Ocean of Stories. Being C. H. Tawney's Trans¬

lation of Somadeva's Katha Sarit Sagara (or Ocean of Streams of
Story). Now Edited with Introduction, Explanatory Notes and Terminal

Essay. In Ten Volumes. Vol. III. London. Appendix II. S. 319-329.

PODDER, Chiraranjan
1998 The Androgynous Divinities in Hindu Mythology. In: Indian Museum

Bulletin. Calcutta. S. 1-40.

Syed, Renate

www.renate-syed.de / syed@lrz.uni-muenchen.de / info@renate-syed.de

2000 Das heilige Essen - das Heilige essen. Religiöse Aspekte des Speise¬

verhaltens im Hinduismus. In: Perry Schmidt-Leukel (Hg.): Die
Religionen und das Essen. München.

2001 "Ein Unglück ist die Tochter." Zur Diskriminierung des Mädchens im
alten und im heutigen Indien. Wiesbaden.

2003 Weibliche Seele, männlicher Leib. Hijras - das selbstbewusste "dritte
Geschlecht". In: Neue Zürcher Zeitung, 22.10.2002, S. 34 (Feuilleton)



120 Renate Syed

2003? Weibliche Seele, männlicher Leib. Hijras: Indiens und Pakistans drittes

Geschlecht (erscheint 2003)
VILLA, Paula-Irene

2000 Sexy Bodies. Eine soziologische Reise durch den Geschlechtskörper.

Opladen.
WEBER, Albrecht
1862 Vedische Hochzeitssprüche. In: Indische Studien, Beiträge für die

Kunde des indischen Altertums. Im Vereine mit mehreren Gelehrten

hg. von Albrecht Weber. 5. Bd. Berlin. S. 177-266.

1864 Über Menschenopfer bei den Indern der vedischen Zeit. In: Zeitschrift
der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft. 18. Band. Leipzig. S.

262-287.

Whitney, William Dwight
1905 Atharva-Veda Samhita Translated with a Critical and Exegetical

Commentary. Revised and Brought Nearer to Completion and Edited

by Charles Rockwell Lanman. Cambridge, Massachusetts.

Winternitz, Moritz
1907-22 Geschichte der indischen Litteratur. 3 Bde, Leipzig. 1. Bd. 1907, 2. Bd.

1920, 3. Bd. 1922.

Zwilling, Leonard
1989 Homosexuality as seen in Indian Buddhist Texts. In: N. H. SAMTani

(ed.) and H. S. PRASAD (ass.ed.): Amala Prajna: Aspects ofBuddhist
Studies. Professor P. V. Bapat Felicitation Volume. Delhi. S. 79-85.

1992 Homosexuality As Seen in Indian Buddhist Texts. In: José Ignacio
CABEZÓN (ed.): Buddhism, Sexuality, and Gender. Delhi. S. 203-214.

Zwilling, Leonard und Michael J. Sweet
1996 "Like a City Ablaze": The Third Sex and the Creation of Sexuality in

Jain Religious Literature. In: Journal ofthe History ofSexuality, Vol.
6, No. 3. S. 359-384.

2000 The Evolution of Third-Sex Constructs in Ancient India: A Study in

Ambiguity. In: Julie Leslie and Mary McGEE (eds.): Invented
Identities. The Interplay of Gender, Religion and Politics in India.
Delhi. S. 99-132.


	Trtīyā prakrti : das "Dritte Geschlecht" im Alten Indien

