Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 57 (2003)

Heft: 1

Artikel: Die Zeit in der Philosophie der Jainas
Autor: Mylius, Klaus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147595

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147595
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE ZEIT IN DER PHILOSOPHIE DER JAINAS

Klaus Mylius, Universitit Frankfurt am Main

A. Die Zeit in der Geschichte der Philosophie

Materie, Geist, Raum und Zeit sind einige der wichtigsten Kategorien der Philo-
sophie. Um einzuschitzen, was die Jainas auf dem Gebiet der letztgenannten
geleistet haben, empfiehlt es sich, vorab einen Blick in die Geschichte zu werfen
und nach der Rolle der Zeit im Denken herausragender Philosophen zu fragen.

Fir Platon waren Materie und Raum etwas Dunkles und Rétselhaftes.
Daher hat sich fiir ihn auch die Zeit nicht als etwas unbedingt Notwendiges
dargestellt. Aristoteles dagegen fasste die Zeit realistisch auf, namlich als das
Mass der Bewegung im Hinblick auf das Frither oder Spiter. Fiir Aristoteles ist
die Zeit mit der realen Welt verbunden. Daher gibt es ausserhalb unserer Welt
keine Zeit. Aristoteles ahnt den dialektischen Widerspruch, der im Begriff des
Augenblicks liegt: dieser trennt die Zeit in Vergangenheit und Zukunft, verbin-
det aber wiederum beide als das Jetzt. Die Zeit selbst ist endlos.

Bei1 Pherekydes von Syros ist chrdnos kein absolut hochstes Prinzip, wohl
aber einer der weltbildenden Faktoren.! Ohne auf Einzelheiten einzugehen, soll
hier nur bemerkt werden, dass die Zeit auch im Denken des Augustinus (“Quid
est ergo tempus?” im elften Buch der Bekenntnisse) und des Boethius spielte. Im
alten Indien wusste Kumarila, dass das Wesen der Zeit von ihren Erscheinungen
verschieden ist. Im Slokavarttika 303 konstatierte er, dass die Zeit ein und ewig
ist, dass sie aber geteilt und vielfiltig in Erscheinung tritt.

Unter den Philosophen der Neuzeit hat besonders Friedrich Engels wesent-
lich zur schirferen Erfassung der Zeitkategorie beigetragen, so zur Unterschei-
dung des Zeitbegriffs und der wirklichen Zeit.2 Dadurch wird klar, dass der
zeitliche Ablauf nicht die Zeit selbst ist; diese ist mehr als ein blosses Aggregat
von Sequenzen. Die Zeit als solche hat keine Dimension, aber eben durch die
Sequenzen erlangt sie Unendlichkeit, indem sie Vergangenheit, Gegenwart und

1 Schrader, F.O.: Uber den Stand der indischen Philosophie zur Zeit Mahaviras und Buddhas
(Leipzig 1902), Neudruck in: Kleine Schriften, hrsg. von J.F. Sprockhoff = Glasenapp-
Stiftung, Band 19 (Wiesbaden 1983), S. 28.

2 Engels, F.: Herrn Eugen Diihrings Umwidlzung der Wissenschaft (Berlin 1952), S. 61.



56 KLAUS MYLIUS

Zukunft umfasst. Doch diese Unendlichkeit ist keine solche schlechthin, sondern
sie ist spezifisch ausgepragt: “Ewigkeit in der Zeit [...] besteht schon von vorn-
herein [...] darin, nach keiner Seite hin ein Ende zu haben, weder von vorn oder
nach hinten, nach oben oder nach unten, nach rechts oder nach links. Diese
Unendlichkeit ist eine ganz andre als die einer unendlichen Reihe, denn diese
fangt von vomnherein immer mit Eins, mit einem ersten Gliede an.”? Und Engels
unterstreicht das dialektische Prinzip des Widerspruchs, wenn er fortfahrt: “Es
ist schon ein Widerspruch, dass eine Unendlichkeit aus lauter Endlichkeiten
zusammengesetzt sein soll, und doch ist dies der Fall.”

Es verwundert nicht, dass Vertreter idealistischer Richtungen auch in bezug
auf die Zeit Positionen einnahmen, die denen von Engels entgegengesetzt waren.
So erkldrte Karl Pearson: “Wir konnen nicht behaupten, dass Raum und Zeit
eine reale Existenz haben. Sie befinden sich nicht in den Dingen, sondern in
unserer Art, die Dinge wahrzunehmen.” Fiir Henri Bergson als Vertreter der
Lebensphilosophie ist die wirkliche Zeit die menschliche Zeit und diese gilt ihm
als einmalig und unwiederholbar. Am deutlichsten tritt diese subjektiv-idealisti-
sche Position bei H. Merleau-Ponty hervor: “Die Zeit ist also kein realer
Prozess, keine tatsdchliche Folge [...] Sie entspringt meinem Verhiltnis zu den
Dingen.”® Doch allein die geologischen Prozesse fiihren eine solche These ad
absurdum. Sie demonstrieren vielmehr, dass die Zeit unabhingig von einer
Registrierung durch den Menschen, unabhéngig also vom menschlichen Be-
wusstsein, ablduft. Die Verbindung der Konzeption vom Wesen der Zeit mit der
Epistemologie hat bereits W.I. Lenin verdeutlicht: “Die Lehre von Raum und
Zeit ist untrennbar verbunden mit der Lésung der grundlegenden Frage der
Erkenntnistheorie: sind unsere Empfindungen Abbilder der Kérper und Dinge,
oder sind die Koérper Komplexe unserer Empfindungen?””” Und Lenin gab auf
diese Frage die klassische Antwort: “Da der Materialismus die Existenz einer
objektiven Realitdt, d.h. einer sich bewegenden Materie, die unabhingig von
unserem Bewusstsein existiert, anerkennt, so muss er unvermeidlich auch die
objektive Realitit von Raum und Zeit anerkennen, zum Unterschied vor allem
vom Kantianismus, der in dieser Frage auf dem idealistischen Standpunkt steht

3 Engels, a.a2.0., S. 58.

4 Engels, a.a.0., S. 60-61.

5 Pearson, K.: The Grammar of Science. 2. Aufl. (London 1900), zitiert nach Lenin, W.L.:
Materialismus und Empiriokritizismus (Moskau 1947), S. 189.

6 Merleau-Ponty, H.: Phénoménologie de la perception (Paris 1945), deutsch von Rudolf
Boehm (Berlin 1966), zitiert nach D. Kéveker und A. Niederberger (Hg.): ChronoLogie.
Texte zur franzésischen Zeitphilosophie des 20. Jahrhunderts (Darmstadt 2000), S. 78.

7 Lenin, W.1.: Materialismus und Empiriokritizismus (Moskau 1947), S. 184.



DIE ZEIT IN DER PHILOSOPHIE DER JAINAS 57

und Raum und Zeit nicht fiir eine objektive Realitit, sondern fiir Formen der
menschlichen Anschauung hilt.”® Es wird weiter unten zu zeigen sein, welches
Verhiltnis zu den hier skizzierten Positionen die Philosophie der Jainas ein-
nimmt.

B. Der Atharvaveda iiber die Zeit

In der altindischen Literatur findet sich die erste — und sogleich ausgesprochen
tiefsinnige — philosophische Uberlegung zum Wesen der Zeit im beriihmten
kalasakta des Atharvaveda. Schon im ersten Vers heisst es: “Die Zeit fahrt
dahin [...] die Rédder sind alle die Wesen.” Die Zeit und die Wesen werden also
als zusammengehorig betrachtet. Sehr aussagekriftig ist auch der folgende Vers:
“Mit sieben Ridern fihrt diese Zeit; sieben sind ihre Naben; Unsterblichkeit ist
gewiss die Achse. Allen Wesen ist die Zeit zugewandt. Sie eilt dahin als erster
Gott.” Wenn hier Unsterblichkeit und die Achse der Zeit identifiziert werden, so
besitzt letztere demnach Unendlichkeit. Dass die Zeit allen Wesen zugewandt
und (wie in Vers 3 dargelegt) doch auch abgewandt ist, zeugt von einer be-
wundernswerten Tiefe dialektischen Denkens. Fiir das kalasikta ist die Zeit das
Prinzip der Bewegung der Schopfung, aber als deren erstes Prinzip selbst uner-
schaffen. Dass im AV die Zeit fiir das Hochste erklart wird, geschah zweifellos
in bewusster Opposition gegen die vedische Orthodoxie.!?

In Vers 8 wird die mythische Gestalt des Prajapati eingefiihrt und in Vers
10 schliesst sich an die philosophische Aussage eine mythologische Betrachtung
sozusagen als Appendix an. Doch sollte man anerkennen, dass sich die “Hymne
an die Zeit” bereits weitgehend aus der Mythologie gel6st hat und dass letztere,
wo sie vorkommt, als eine Konzession an den “Zeitgeist” erscheint. AV XIX, 53
ist ein imposanter Versuch, das Phinomen der Zeit rational zu erkldaren. Haupt-
themen sind Immanenz und Transzendenz sowie die Funktion der Zeit als Seins-
und Erkenntnisgrund.

Zwischen der Epoche des Atharvaveda und dem Auftreten des Mahavira
diirfte etwa ein halbes Jahrtausend liegen. Aber es ist jetzt wohl eine communis
opinio, dass die Lehren des Mahavira auf denen des Par§va beruhen. Daher
diirfte es angemessen sein zu vermuten, dass der Letztgenannte eine Briicken-
funktion zwischen Atharvaveda und Mahavira-Jinismus innegehabt hat.

8 Lenin, a.a.0., S. 179.
9 AV XIX, 53.
10 Vgl. Schrader (Anm. 1).



58 KLAUS MYLIUS

C. Philosophie in den Kanons der Buddhisten und Jinisten

Ohne Berticksichtigung des Jinismus wiirden sowohl die Indologie als auch die
universale Philosophie- und Religionsgeschichte inkomplett bleiben.!! Dariiber
ist man sich theoretisch durchaus einig. In der Praxis ergibt sich jedoch ein
anderes, minder erfreuliches Bild. “Es ist wohl eine unbestrittene Tatsache, dass
unter den indologischen Teildisziplinen die Jinistik gegenwirtig eine Rolle
spielt, deren Geringfligigkeit ihrer wirklichen Bedeutung nicht entspricht.”!?
Diese Unterschitzung trifft jedoch nicht nur fiir die Indologie zu. Auch die
Philosophiehistoriker und -systematiker widmen dem Jinismus vielfach nicht die
gebithrende Aufmerksamkeit.!3

Dieser Umstand kann umso weniger hingenommen werden, als die Philo-
sophie des Jinismus die des urspriinglichen Buddhismus durchaus in den Schat-
ten stellt. Bekanntlich hatte Gautama Buddha alle Gespriche {iber Themen abge-
lehnt, die nicht unmittelbar der Erlosung dienen. Im Cila-Malunkya-Sutta
(Majjhimanikaya 63) kommt diese Haltung besonders sinnféllig zum Ausdruck.
Demgegeniiber wird im Jinismus philosophischen Erérterungen nicht ausgewi-
chen; iiber Ontologie und Epistemologie herrschen bereits dezidierte Vorstellun-
gen. Die Frage nach der Realitdt der Welt beantwortet der Jinismus wirklich-
keitsndher als der Buddhismus, gilt ihm doch die Welt unstreitig als real und
unerschaffen, die Materie als ewig. Im Unterschied zu dieser Auffassung hatten
selbst die Sarvastivadins die Ewigkeit der Seele und der Materie verneint. Die
Einschidtzung der Welt als Blendwerk oder Trugbild (mdaya), wie sie vom
Yogacara préisentiert wird, ist ein dem Jinismus vollig fremder Gedanke.

In der Ontologie stehen sich zwei Grundanschauungen gegeniiber. Fiir die
erste ist nur die beharrende Substanz wahrhaft seiend; ihre Verdnderungen
gelten als das Wesen der Substanz nicht beriihrend. Das ist die an Parmenides
erinnernde Anschauung der Upanisaden und des auf ihnen fussenden orthodoxen
Brahmanismus, des Vedanta. Fiir die andere Grundauffassung sind nur die
Eigenschaften wichtig; die Existenz einer unverdnderlichen Substanz, die ihnen
zugrunde liegt, wird bestritten, denn alles in der Welt ist vergidnglich und darum

11 Vgl. Mylius, K.: Einige Aufgaben der Jinismus-Forschung zu Beginn des 3. Jahrtausends.
In: Vidyarnavavandanam. Essays in Honour of Asko Parpola, ed. by K. Karttunen and P.
Koskikallio (Helsinki 2001).

12 K. Mylius in der Besprechung von Jain, N.L.: Glossary of Jaina Terms (1995). In: Indo-
Iranian Journal, vol. 41 (1998), S. 270.

13 Vollkommen ignoriert wird der Jinismus beispielsweise (wie auch die anderen altindischen
Philosophiesysteme) in einem Standardwerk wie dem von J. Hirschberger: Geschichte der
Philosophie, 12. Aufl. (1980).



DIE ZEIT IN DER PHILOSOPHIE DER JAINAS 59

wesenlos. Es gibt kein beharrendes Sein, sondern nur ein Werden; es existieren
keine Wesen, sondern nur Daseinselemente. Diese — an Heraklit und in gewisser
Weise auch an Bergsons Elan vital erinnernde — Meinung vertritt der iltere
Buddhismus. 4

Der Jinismus versucht, zwischen diesen Standpunkten zu vermitteln. Er
erklirt beide in ihrer extremen Haltung fiir einseitig. Sein Standpunkt ist der des
relativen Pluralismus (anekkamtavaya): in jedem Wesen, in jeder Substanz ist
etwas Bleibendes und etwas Wandelbares vorhanden. Alle Substanzen (davva)
sind also ewige Entititen (atthikaya), welche bestimmte, unverdnderliche
Wesensmerkmale besitzen, an welche sich - akzidentielle, verdnderliche
Eigenschaften anschliessen kénnen.

D. Die Zeit in der Philosophie der Jainas

Welche Position nimmt nun die Kategorie Zeit im philosophischen System der
Jainas ein? Bekanntlich unterteilen diese die Substanzen in geistige (jiva) und
ungeistige (ajiva). Zu den letzteren zéhlen der Raum (agasa), die Materie
(poggala), das Medium der Bewegung (dhamma), das Medium der Ruhe
(adhamma) und eben auch die Zeit (kala). Wihrend aber der Raum, die Materie
und die beiden genannten Medien einen Raum einnehmen, also als atthikaya
gelten, besitzt die Zeit keine rdumliche Ausdehnung, keine “Raumpunkte”
(paesa) und 1st demnach anatthikaya.'> Dennoch ist sie unbegrenzt: ein anfang-
und endloses Kontinuum. Sie kann nicht wahrgenommen, sondern nur erschlos-
sen werden. Nach der Erfahrung besteht sie aus unendlich vielen Momenten, von
denen jeweils einer gegenwirtig ist, die anderen aber der Vergangenheit bzw.
der Zukunft angehéren. Ein samaya formt die Gegenwart; die Zukunft hat also
so viele samayas wie die Vergangenheit plus 1.1¢

Die Svetambaras lehnen die in Anm. 15 angedeutete atomistische Deutung
der Zeit durch die Digambaras im allgemeinen ab. Doch ist zu bemerken, dass
Hemacandra, obwohl selbst Svetambara, sich der Position der Digambaras
anndhert. Im Yogasastra 52-53 heisst es:

14 Vgl. hierzu auch H. von Glasenapp: Der Jainismus (Neudruck Hildesheim 1984).

15 Nach Tattvarthadhigamasitra V, 38 betrachten die Digambaras kala als Materie (Substanz).
Hiernach bestiinde die Zeit aus bewegungslosen Atomen.

16  Viyahapannatti 889 a.



60 KLAUS MYLIUS

lokakasapradesastha bhinnah kalanavas tu ye /

bhavanam parivartaya mukhyah kalah sa ucyate //

Jyotihsastre yasya manam ucyate samayadikam /

sa vyavaharikah kalah kalavedibhir abhimatah //

Die Zeitatome sind vorhanden auf verschiedenen Raumpunkten des Weltenraums. Sie die-
nen als Hilfsmittel bei der Herbeifiihrung von Verdnderungen der Substanzen. Sie sind die
wahre Zeit: samaya usw., von deren Masseinheit in der Astronomie gesprochen wird, sind
Formen der konventionellen Zeit(einteilung).

Dies ist eine bewundernswert geniale Vorwegnahme der eingangs skizzierten
dialektischen Auffassung vom Wesen der Zeit durch Engels. Und es handelt sich
dabei nicht um eine einzelne oder zufillige Ausserung eines jinistischen Autors.
Denn im Tattvarthadhigamasiitra V, 22 heisst es:

vartandparinamakriyah paratvaparatve ca kalasya
(Die Merkmale) der Zeit (sind) die Verinderung, die Umwandlung, die Titigkeit, das
Vorhergehen und das Folgen!”.

Auch hier tritt deutlich die dialektische Methode zu Tage: die Zeit ermdglicht
kleine, unmerkliche Veranderungen, bis diese in qualitative Verinderungen um-
schlagen. Diese Veranderungen sind Funktionen der Substanzen selbst, aber die
Zeit ermoglicht es den Substanzen, diese Verdnderungen zu vollziehen.

Konsequenterweise unterscheiden bestimmte jinistische Philosophen zwi-
schen der realen, eigentlichen (paramarthika) und der empirischen (iiblichen,
konventionellen) Zeit (vyavaharika).'® Erstere ist formlos und ewig; letztere
wird in samaya, avaliya, muhutta, masa usw. eingeteilt und auch als ad-
dhasamaya bezeichnet. Letztere wurde bereits im Viyahapannati 873 unter dem
Oberbegrift savvadavva subsumiert. Auch die gegenwirtige Jaina-Philosophie
neigt dazu, in der Zeit eine Form der Substanzen zu sehen.!® Daraus ist die un-
bedingt richtige Schlussfolgerung zu ziehen, dass die Zeit selbst keine Substanz
und also auch nicht atomar strukturiert ist.

Fasst man die Ergebnisse dieser knappen Untersuchung zusammen, so
ergibt sich ein erstaunliches Bild — erstaunlich deshalb, weil es vom landldufigen
Bild abweicht und die philosophischen Leistungen des Jinismus, wenngleich
hier auf die Zeitphilosophie beschrinkt, in helles Licht riickt. Evident wird

17  Gemeint sind “das Alte” und “das Neue”.

18  Bhattacharyya, Narendra Nath: Jain Philosophy. Historical Outline. 2. Aufl. (New Delhi
1999), S. 147.

19 Vgl. Muni Shri Nyayavijayaji: Jaina Darsana, englische Ubersetzung von Nagin J. Shah
unter dem Titel: Jaina Philosophy and Religion (Delhi 1998), S. 230.



DIE ZEIT IN DER PHILOSOPHIE DER JAINAS 61

zunichst die Uberlegenheit schon iiber den urspriinglichen Buddhismus, der
aufgrund seiner Konzeption des ksanabharigavada (der “momentariness”) selbst
im Hinayana {iber die Zeit nicht zu philosophieren vermochte.

Noch viel wesentlicher aber ist der Umstand, dass hier Grundpositionen des
dialektischen Materialismus sozusagen vorausgeahnt wurden. Da ist erstens die
Auffassung von der Unendlichkeit — und zwar von der End- und Anfanglosigkeit
— der Zeit. Zweitens finden sich Ansitze zu dem Gedanken, dass quantitative
Wandlungen auf bestimmter Stufe in qualitative Verdnderungen umschlagen.
Drittens haben die Jinisten den dialektischen Charakter der Zeit erfasst, indem
sie zwischen wirklicher Zeit und dem Zeitbegriff (der konventionellen Zeit)
unterschieden. Und schliesslich haben sie mit der Anerkennung der objektiven
Realitdt der Zeit eine immense Denkleistung vollbracht. Dies alles ist Grund
genug, die Erforschung der Philosophie der Jainas zu intensivieren mit dem Ziel,
thr den angemessenen und verdienten Platz in der Geistesgeschichte der
Menschheit zuzuweisen.






	Die Zeit in der Philosophie der Jainas

