
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 57 (2003)

Heft: 1

Artikel: Die Zeit in der Philosophie der Jainas

Autor: Mylius, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147595

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147595
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE ZEIT IN DER PHILOSOPHIE DER JAINAS

Klaus Mylius, Universität Frankfurt am Main

A. Die Zeit in der Geschichte der Philosophie

Materie, Geist, Raum und Zeit sind einige der wichtigsten Kategorien der
Philosophie. Um einzuschätzen, was die Jainas auf dem Gebiet der letztgenannten
geleistet haben, empfiehlt es sich, vorab einen Blick in die Geschichte zu werfen
und nach der Rolle der Zeit im Denken herausragender Philosophen zu fragen.

Für Piaton waren Materie und Raum etwas Dunkles und Rätselhaftes.

Daher hat sich für ihn auch die Zeit nicht als etwas unbedingt Notwendiges
dargestellt. Aristoteles dagegen fasste die Zeit realistisch auf, nämlich als das

Mass der Bewegung im Hinblick auf das Früher oder Später. Für Aristoteles ist

die Zeit mit der realen Welt verbunden. Daher gibt es ausserhalb unserer Welt
keine Zeit. Aristoteles ahnt den dialektischen Widerspruch, der im Begriff des

Augenblicks liegt: dieser trennt die Zeit in Vergangenheit und Zukunft, verbindet

aber wiederum beide als das Jetzt. Die Zeit selbst ist endlos.

Bei Pherekydes von Syros ist chrönos kein absolut höchstes Prinzip, wohl
aber einer der weltbildenden Faktoren.1 Ohne auf Einzelheiten einzugehen, soll
hier nur bemerkt werden, dass die Zeit auch im Denken des Augustinus ("Quid
est ergo tempus?" im elften Buch der Bekenntnisse) und des Boethius spielte. Im
alten Indien wusste Kumârila, dass das Wesen der Zeit von ihren Erscheinungen
verschieden ist. Im Slokavärttika 303 konstatierte er, dass die Zeit ein und ewig
ist, dass sie aber geteilt und vielfältig in Erscheinung tritt.

Unter den Philosophen der Neuzeit hat besonders Friedrich Engels wesentlich

zur schärferen Erfassung der Zeitkategorie beigetragen, so zur Unterscheidung

des Zeitbegriffs und der wirklichen Zeit.2 Dadurch wird klar, dass der

zeitliche Ablauf nicht die Zeit selbst ist; diese ist mehr als ein blosses Aggregat
von Sequenzen. Die Zeit als solche hat keine Dimension, aber eben durch die

Sequenzen erlangt sie Unendlichkeit, indem sie Vergangenheit, Gegenwart und

1 Schrader, F.O.: Über den Stand der indischen Philosophie zur Zeit Mahäviras und Buddhas

(Leipzig 1902), Neudruck in: Kleine Schriften, hrsg. von J.F. Sprockhoff Glasenapp-

Stiftung, Band 19 (Wiesbaden 1983), S. 28.

2 Engels, F.: Herrn Eugen Dührings Umwälzung der Wissenschaft (Berlin 1952), S. 61.



56 Klaus Mylius

Zukunft umfasst. Doch diese Unendlichkeit ist keine solche schlechthin, sondern

sie ist spezifisch ausgeprägt: "Ewigkeit in der Zeit [...] besteht schon von
vornherein [...] darin, nach keiner Seite hin ein Ende zu haben, weder von vorn oder
nach hinten, nach oben oder nach unten, nach rechts oder nach links. Diese

Unendlichkeit ist eine ganz andre als die einer unendlichen Reihe, denn diese

fängt von vornherein immer mit Eins, mit einem ersten Gliede an."3 Und Engels
unterstreicht das dialektische Prinzip des Widerspruchs, wenn er fortfährt: "Es
ist schon ein Widerspruch, dass eine Unendlichkeit aus lauter Endlichkeiten

zusammengesetzt sein soll, und doch ist dies der Fall."4
Es verwundert nicht, dass Vertreter idealistischer Richtungen auch in bezug

auf die Zeit Positionen einnahmen, die denen von Engels entgegengesetzt waren.
So erklärte Karl Pearson: "Wir können nicht behaupten, dass Raum und Zeit
eine reale Existenz haben. Sie befinden sich nicht in den Dingen, sondern in

unserer Art, die Dinge wahrzunehmen."5 Für Henri Bergson als Vertreter der

Lebensphilosophie ist die wirkliche Zeit die menschliche Zeit und diese gilt ihm
als einmalig und unwiederholbar. Am deutlichsten tritt diese subjektiv-idealistische

Position bei H. Merleau-Ponty hervor: "Die Zeit ist also kein realer

Prozess, keine tatsächliche Folge [...] Sie entspringt meinem Verhältnis zu den

Dingen."6 Doch allein die geologischen Prozesse führen eine solche These ad
absurdum. Sie demonstrieren vielmehr, dass die Zeit unabhängig von einer

Registrierung durch den Menschen, unabhängig also vom menschlichen
Bewusstsein, abläuft. Die Verbindung der Konzeption vom Wesen der Zeit mit der

Epistemologie hat bereits W.I. Lenin verdeutlicht: "Die Lehre von Raum und
Zeit ist untrennbar verbunden mit der Lösung der grundlegenden Frage der
Erkenntnistheorie: sind unsere Empfindungen Abbilder der Körper und Dinge,
oder sind die Körper Komplexe unserer Empfindungen?"7 Und Lenin gab auf
diese Frage die klassische Antwort: "Da der Materialismus die Existenz einer

objektiven Realität, d.h. einer sich bewegenden Materie, die unabhängig von
unserem Bewusstsein existiert, anerkennt, so muss er unvermeidlich auch die

objektive Realität von Raum und Zeit anerkennen, zum Unterschied vor allem

vom Kantianismus, der in dieser Frage auf dem idealistischen Standpunkt steht

3 Engels, a.a.O., S. 58.

4 Engels, a.a.O., S. 60-61.
5 Pearson, K.: The Grammar of Science. 2. Aufl. (London 1900), zitiert nach Lenin, W.I.:

Materialismus und Empiriokritizismus (Moskau 1947), S. 189.

6 Merleau-Ponty, H.: Phénoménologie de la perception (Paris 1945), deutsch von Rudolf
Boehm (Berlin 1966), zitiert nach D. Köveker und A. Niederberger (Hg.): ChronoLogie.
Texte zurfranzösischen Zeitphilosophie des 20. Jahrhunderts (Darmstadt 2000), S. 78.

Lenin, W.I.: Materialismus und Empiriokritizismus (Moskau 1947), S. 184.



Die Zeit in der Philosophie der Jainas 57

und Raum und Zeit nicht für eine objektive Realität, sondern für Formen der

menschlichen Anschauung hält."8 Es wird weiter unten zu zeigen sein, welches

Verhältnis zu den hier skizzierten Positionen die Philosophie der Jainas

einnimmt.

B. Der Atharvaveda über die Zeit

In der altindischen Literatur findet sich die erste - und sogleich ausgesprochen

tiefsinnige - philosophische Überlegung zum Wesen der Zeit im berühmten

kälasukta des Atharvaveda.9 Schon im ersten Vers heisst es: "Die Zeit fährt
dahin [...] die Räder sind alle die Wesen." Die Zeit und die Wesen werden also

als zusammengehörig betrachtet. Sehr aussagekräftig ist auch der folgende Vers:

"Mit sieben Rädern fährt diese Zeit; sieben sind ihre Naben; Unsterblichkeit ist

gewiss die Achse. Allen Wesen ist die Zeit zugewandt. Sie eilt dahin als erster

Gott." Wenn hier Unsterblichkeit und die Achse der Zeit identifiziert werden, so

besitzt letztere demnach Unendlichkeit. Dass die Zeit allen Wesen zugewandt
und (wie in Vers 3 dargelegt) doch auch abgewandt ist, zeugt von einer
bewundernswerten Tiefe dialektischen Denkens. Für das kälasukta ist die Zeit das

Prinzip der Bewegung der Schöpfung, aber als deren erstes Prinzip selbst uner-
schaffen. Dass im AV die Zeit für das Höchste erklärt wird, geschah zweifellos
in bewusster Opposition gegen die vedische Orthodoxie.10

In Vers 8 wird die mythische Gestalt des Prajâpati eingeführt und in Vers
10 schliesst sich an die philosophische Aussage eine mythologische Betrachtung

sozusagen als Appendix an. Doch sollte man anerkennen, dass sich die "Hymne
an die Zeit" bereits weitgehend aus der Mythologie gelöst hat und dass letztere,

wo sie vorkommt, als eine Konzession an den "Zeitgeist" erscheint. AV XIX, 53

ist ein imposanter Versuch, das Phänomen der Zeit rational zu erklären.
Hauptthemen sind Immanenz und Transzendenz sowie die Funktion der Zeit als Seinsund

Erkenntnisgrund.
Zwischen der Epoche des Atharvaveda und dem Auftreten des Mahävira

dürfte etwa ein halbes Jahrtausend liegen. Aber es ist jetzt wohl eine communis

opinio, dass die Lehren des Mahävira auf denen des Pärsva beruhen. Daher

dürfte es angemessen sein zu vermuten, dass der Letztgenannte eine Brückenfunktion

zwischen Atharvaveda und Mahävira-Jinismus innegehabt hat.

8 Lenin, a.a.O., S. 179.

9 AV XIX, 53.

10 Vgl. Schrader (Anm. 1).



58 Klaus Mylius

C. Philosophie in den Kanons der Buddhisten und Jinisten

Ohne Berücksichtigung des Jinismus würden sowohl die Indologie als auch die

universale Philosophie- und Religionsgeschichte inkomplett bleiben.11 Darüber
ist man sich theoretisch durchaus einig. In der Praxis ergibt sich jedoch ein

anderes, minder erfreuliches Bild. "Es ist wohl eine unbestrittene Tatsache, dass

unter den indologischen Teildisziplinen die Jinistik gegenwärtig eine Rolle

spielt, deren Geringfügigkeit ihrer wirklichen Bedeutung nicht entspricht."12
Diese Unterschätzung trifft jedoch nicht nur für die Indologie zu. Auch die

Philosophiehistoriker und -systematiker widmen dem Jinismus vielfach nicht die

gebührende Aufmerksamkeit.13

Dieser Umstand kann umso weniger hingenommen werden, als die
Philosophie des Jinismus die des ursprünglichen Buddhismus durchaus in den Schatten

stellt. Bekanntlich hatte Gautama Buddha alle Gespräche über Themen
abgelehnt, die nicht unmittelbar der Erlösung dienen. Im Cüla-Mäluhkyä-Sutta
(Majjhimanikäya 63) kommt diese Haltung besonders sinnfällig zum Ausdruck.

Demgegenüber wird im Jinismus philosophischen Erörterungen nicht ausgewichen;

über Ontologie und Epistemologie herrschen bereits dezidierte Vorstellungen.

Die Frage nach der Realität der Welt beantwortet der Jinismus
wirklichkeitsnäher als der Buddhismus, gilt ihm doch die Welt unstreitig als real und

unerschaffen, die Materie als ewig. Im Unterschied zu dieser Auffassung hatten

selbst die Sarvâstivâdins die Ewigkeit der Seele und der Materie verneint. Die

Einschätzung der Welt als Blendwerk oder Trugbild (mäyä), wie sie vom
Yogäcära präsentiert wird, ist ein dem Jinismus völlig fremder Gedanke.

In der Ontologie stehen sich zwei Grundanschauungen gegenüber. Für die

erste ist nur die beharrende Substanz wahrhaft seiend; ihre Veränderungen
gelten als das Wesen der Substanz nicht berührend. Das ist die an Parmenides

erinnernde Anschauung der Upanisaden und des auf ihnen Hissenden orthodoxen

Brahmanismus, des Vedänta. Für die andere Grundauffassung sind nur die

Eigenschaften wichtig; die Existenz einer unveränderlichen Substanz, die ihnen

zugrunde liegt, wird bestritten, denn alles in der Welt ist vergänglich und darum

11 Vgl. Mylius, K.: Einige Aufgaben der Jinismus-Forschung zu Beginn des 3. Jahrtausends.

In: Vidyärnavavandanam. Essays in Honour of Asko Parpola, ed. by K. Karttunen and P.

Koskikallio (Helsinki 2001).
12 K. Mylius in der Besprechung von Jain, N.L.: Glossary of Jaina Terms (1995). In: Indo-

lranian Journal, vol. 41 (1998), S. 270.

13 Vollkommen ignoriert wird der Jinismus beispielsweise (wie auch die anderen altindischen

Philosophiesysteme) in einem Standardwerk wie dem von J. Hirschberger: Geschichte der

Philosophie, 12. Aufl. (1980).



Die Zeit in der Philosophie der Jainas 59

wesenlos. Es gibt kein beharrendes Sein, sondern nur ein Werden; es existieren
keine Wesen, sondern nur Daseinselemente. Diese - an Heraklit und in gewisser
Weise auch an Bergsons Elan vital erinnernde - Meinung vertritt der ältere

Buddhismus.14

Der Jinismus versucht, zwischen diesen Standpunkten zu vermitteln. Er
erklärt beide in ihrer extremen Haltung für einseitig. Sein Standpunkt ist der des

relativen Pluralismus (anekkamtaväya): in jedem Wesen, in jeder Substanz ist
etwas Bleibendes und etwas Wandelbares vorhanden. Alle Substanzen (dawa)
sind also ewige Entitäten (atthikäya), welche bestimmte, unveränderliche
Wesensmerkmale besitzen, an welche sich akzidentielle, veränderliche

Eigenschaften anschliessen können.

D. Die Zeit in der Philosophie der Jainas

Welche Position nimmt nun die Kategorie Zeit im philosophischen System der
Jainas ein? Bekanntlich unterteilen diese die Substanzen in geistige (jîva) und

ungeistige (ajïva). Zu den letzteren zählen der Raum (ägäsa), die Materie

(poggala), das Medium der Bewegung (dhamma), das Medium der Ruhe

(adhamma) und eben auch die Zeit (käla). Während aber der Raum, die Materie
und die beiden genannten Medien einen Raum einnehmen, also als atthikäya
gelten, besitzt die Zeit keine räumliche Ausdehnung, keine "Raumpunkte"
(paesa) und ist demnach anatthikäya.15 Dennoch ist sie unbegrenzt: ein anfang-
und endloses Kontinuum. Sie kann nicht wahrgenommen, sondern nur erschlossen

werden. Nach der Erfahrung besteht sie aus unendlich vielen Momenten, von
denen jeweils einer gegenwärtig ist, die anderen aber der Vergangenheit bzw.
der Zukunft angehören. Ein samaya formt die Gegenwart; die Zukunft hat also

so viele samayas wie die Vergangenheit plus 1,16

Die Svetämbaras lehnen die in Anm. 15 angedeutete atomistische Deutung
der Zeit durch die Digambaras im allgemeinen ab. Doch ist zu bemerken, dass

Hemacandra, obwohl selbst Svetâmbara, sich der Position der Digambaras
annähert. Im Yogasästra 52-53 heisst es:

14 Vgl. hierzu auch H. von Glasenapp: Der Jainismus (Neudruck Hildesheim 1984).
15 Nach Tattvärthädhigamasütra V, 38 betrachten die Digambaras käla als Materie (Substanz).

Hiernach bestünde die Zeit aus bewegungslosen Atomen.
16 Viyähapannatti 889 a.



60 Klaus Mylius

lokäkäsapradesasthä bhinnäh kälänavas tu ye /
bhävänäm parivartäya mukhyah kälah sa ucyate //
jyotlhsästre yasya mänam ucyate samayädlkam /
sa vyävahärikah kälah kälavedlbhir abhimatah //
Die Zeitatome sind vorhanden auf verschiedenen Raumpunkten des Weltenraums. Sie dienen

als Hilfsmittel bei der Herbeiführung von Veränderungen der Substanzen. Sie sind die

wahre Zeit: samaya usw., von deren Masseinheit in der Astronomie gesprochen wird, sind

Formen der konventionellen Zeit(einteilung).

Dies ist eine bewundernswert geniale Vorwegnahme der eingangs skizzierten
dialektischen Auffassung vom Wesen der Zeit durch Engels. Und es handelt sich
dabei nicht um eine einzelne oder zufällige Äusserung eines jinistischen Autors.
Denn im Tattvärthädhigamasütra V, 22 heisst es:

vartanäparinämakriyäh paratväparatve ca kälasya

(Die Merkmale) der Zeit (sind) die Veränderung, die Umwandlung, die Tätigkeit, das

Vorhergehen und das Folgen17.

Auch hier tritt deutlich die dialektische Methode zu Tage: die Zeit ermöglicht
kleine, unmerkliche Veränderungen, bis diese in qualitative Veränderungen
umschlagen. Diese Veränderungen sind Funktionen der Substanzen selbst, aber die

Zeit ermöglicht es den Substanzen, diese Veränderungen zu vollziehen.

Konsequenterweise unterscheiden bestimmte jinistische Philosophen
zwischen der realen, eigentlichen (päramärthika) und der empirischen (üblichen,
konventionellen) Zeit (vyävahärika).'8 Erstere ist formlos und ewig; letztere
wird in samaya, ävaliyä, muhutta, mäsa usw. eingeteilt und auch als ad-

dhäsamaya bezeichnet. Letztere wurde bereits im Viyähapannati 873 unter dem

Oberbegriff savvadavva subsumiert. Auch die gegenwärtige Jaina-Philosophie
neigt dazu, in der Zeit eine Form der Substanzen zu sehen.19 Daraus ist die

unbedingt richtige Schlussfolgerung zu ziehen, dass die Zeit selbst keine Substanz

und also auch nicht atomar strukturiert ist.

Fasst man die Ergebnisse dieser knappen Untersuchung zusammen, so

ergibt sich ein erstaunliches Bild - erstaunlich deshalb, weil es vom landläufigen
Bild abweicht und die philosophischen Leistungen des Jinismus, wenngleich
hier auf die Zeitphilosophie beschränkt, in helles Licht rückt. Evident wird

17 Gemeint sind "das Alte" und "das Neue".
18 Bhattacharyya, Narendra Nath: Jain Philosophy. Historical Outline. 2. Aufl. (New Delhi

1999), S. 147.

19 Vgl. Muni Shri Nyayavijayaji: Jaina Darsana, englische Übersetzung von Nagin J. Shah

unter dem Titel: Jaina Philosophy and Religion (Delhi 1998), S. 230.



Die Zeit in der Philosophie der Jainas 61

zunächst die Überlegenheit schon über den ursprünglichen Buddhismus, der

aufgrund seiner Konzeption des ksanabhangaväda (der "momentariness") selbst

im Hînayâna über die Zeit nicht zu philosophieren vermochte.

Noch viel wesentlicher aber ist der Umstand, dass hier Grundpositionen des

dialektischen Materialismus sozusagen vorausgeahnt wurden. Da ist erstens die

Auffassung von der Unendlichkeit - und zwar von der End- und Anfanglosigkeit

- der Zeit. Zweitens finden sich Ansätze zu dem Gedanken, dass quantitative
Wandlungen auf bestimmter Stufe in qualitative Veränderungen umschlagen.
Drittens haben die Jinisten den dialektischen Charakter der Zeit erfasst, indem
sie zwischen wirklicher Zeit und dem Zeitbegriff (der konventionellen Zeit)
unterschieden. Und schliesslich haben sie mit der Anerkennung der objektiven
Realität der Zeit eine immense Denkleistung vollbracht. Dies alles ist Grund

genug, die Erforschung der Philosophie der Jainas zu intensivieren mit dem Ziel,
ihr den angemessenen und verdienten Platz in der Geistesgeschichte der

Menschheit zuzuweisen.




	Die Zeit in der Philosophie der Jainas

