
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 57 (2003)

Heft: 1

Artikel: Die Nagakultur Nordostindiens dargestellt anhand von achtzehn
Objekten aus der Sammlung des Wiener Völkerkundemuseums

Autor: Gassner, Heidrun

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147593

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147593
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE NAGAKULTUR NORDOSTINDIENS
Dargestellt anhand von achtzehn Objekten aus der

Sammlung des Wiener Völkerkundemuseums

Heidrun Gassner, Wien

1. Soziokultureller Hintergrund der Nagakultur

Der Begriff "Naga" bezeichnet eine Reihe von Stammespopulationen, die im
nordöstlichen Indien vor allem im Nagaland, aber auch in Manipur, Arunachal
Pradesh und Myanmar leben. Die Bezeichnung "Naga" wurde jedoch lange Zeit
nur von den Talbewohnern verwendet, nicht aber von den Betroffenen selbst.

Nach Hutton kommt der Begriff entweder vom Assamesischen "noga" -
"Bewohner der Berge", vom Bengalischen "nangta" oder vom Hindi "nanga", was
soviel heißt wie "barbarisch, nackt". Weiters kann "naga" "Krieger", "junger
Mann" oder "Schlange" bedeuten. Der Begriff "Naga" war also für die

Talbevölkerung ein "synonym for the savage naked headhunters, inhabitants of the

hills" (Somare 1992:169), die man eher zu meiden suchte.

Die Nagakultur umfaßt ungefähr 35 verschiedene Stämme, zu denen unter
anderem die Angami, Ao, Chang, Konyak, Lhota, Phom, Rengma, Sangtam und
Sema Naga zählen, um nur die wichtigsten zu nennen. Sie unterscheiden sich oft
sehr stark in sprachlicher, politischer, wirtschaftlicher und religiöser Hinsicht
voneinander. Nur die Kopfjagd, die jedoch mit der britischen Kolonialherrschaft
verboten wurde, trotzdem aber in der materiellen Kultur teilweise noch zum
Ausdruck kommt und die Institution des Morung bzw. Männerhauses sind allen

gemeinsam. (Allein die Sema Naga haben kein Morung.) Die einzelnen Gruppen
leben in voneinander abgegrenzten Gebieten in über 1000 Dörfern.

Obwohl Englisch heute Amtssprache ist, werden von den meisten Stämmen
die über 20 verschiedenen eigenen Sprachen und unzählige Dialekte gesprochen.
Die Naga sprechen Tibetoburmanische Sprachen, die zur größeren Gruppe der
sinotibetischen Sprachfamilie gehören. Untereinander verständigen sich die
einzelnen Stämme mit Nagami, einer Mischung aus dem Assamesischen, den
Nagasprachen, Englisch und Hindi.

Über 90% der Nagabevölkerung ist heute zum Christentum konvertiert.
Dies wirkt sich auch auf die materielle Kultur aus, da nämlich viele der Erzeug-



Heidrun Gassner

nisse in engem Zusammenhang mit den traditionellen religiösen Vorstellungen,
das heisst animistischem Weltbild verbunden mit Fruchtbarkeitsglauben, stehen.

Das Nagaland selbst wurde 1963 mit der Hauptstadt Kohima gegründet und
ist einer der sieben Bundesstaaten in der Nordostregion Indiens. Angrenzend an

Myanmar, Assam, Arunachal Pradesh und Manipur stellt es mit seinen über

2000 Meter hohen Erhebungen ein sehr gebirgiges Gebiet dar, was auch die

frühere Bezeichnung als "Naga Hills" erklärt. Tiefe Schluchten durchziehen den

Bundesstaat ebenso wie Nebenflüsse des Brahmaputra und Chindwin.
Zahlreiche Tiere, die in der Kosmologie der Naga eine bedeutende Rolle spielen,
bewohnen die immergrünen Wälder, welche jedoch in den letzten Jahrzehnten

durch starke Abholzung zusehends verkleinert wurden. Das Nagaland ist
aufgeteilt in sieben Distrikte: Kohima, Mokokchung, Mon, Phek, Tuensang, Wokha
und Zunheboto. Die über eine Million Einwohner setzt sich neben den Naga, die

den Hauptanteil bilden, auch aus Einwanderern der Nachbarregionen und einigen

anderen Stammespopulationen zusammen.

2. Die Konyak Naga

Da alle bearbeiteten Objekte von den Konyak Naga stammen, wird im folgenden
auf einige Besonderheiten der Konyaks, die sich im Vergleich mit den anderen

Nagastämmen ergeben, hingewiesen.
Der Begriff "Konyak" kommt von "keniak" und bedeutet in der Tanhai

Sprache, einer der Konyak-Sprachen, "Mensch". Die Konyaks leben im Nordosten

des Nagalandes, nahe der Grenze zu Arunachal Pradesh. Da sie früher nur
spärlich bekleidet waren, sprach man von ihnen auch als "Nackte Naga". Sie

unterscheiden sich ganz grundsätzlich von anderen Nagastämmen, und weisen

nur Ähnlichkeiten mit den Wancho (Arunachal Pradesh) auf. Im Gegensatz zu

einigen anderen Nagagruppen sprechen sie eine Tonhöhensprache, sie betreiben

halbnomadischen Brandrodungsfeldbau und ihr Hauptnahrungsmittel ist nicht
Reis, sondern die Knollenfrucht Taro.

Auch innerhalb der Konyaks bestehen beträchtliche Unterschiede, die sich

vor allem durch die Aufteilung in Thendu- und Thenkoh-Konyaks ableiten. Die
beiden Gruppen unterscheiden sich voneinander in vielerlei Hinsicht. Während

die Thendu-Männer ihr Gesicht tätowieren und ihr Haar lang wachsen lassen,

um es mit einem Knoten am Hinterkopf zusammenzubinden, tätowieren sich die

Thenkoh-Männer die Brust und Arme und schneiden sich ihr Haar kurz, rasieren

es sogar seitlich ab. Bei der Kleidung der Frauen gibt es Unterschiede bezüglich



Die Nagakultur Nordostindiens

der Länge des Schurzes - während Thenkoh-Frauen einen knielangen Schurz

tragen, ist der der Thendu-Frauen nur handbreit. Bei den letzteren ist auch das

Tragen eines "Zopfes" verbreitet, der aus Bambus angefertigt ist und über die

echten Haare geschoben wird.
Die grundlegendste Differenz besteht aber in der politischen Organisation.

Dazu schreibt Jacobs: "More or less side by side with the autocratic Thendu

villages are the egalitarian Thenkoh villages [...] They are [...] the same society
with a different stress on the importance ofthe hereditary principle of chiefship.
Thendu and Thenkoh are two potential transformations of one kind of society,
and it appears, that over time villages changed from one to the other." (Jacobs

1990:69)
Das heißt also, speziell die Thendu-Dörfer bilden eine zentrale Einheit, an

deren Spitze der "Ang" bzw. "Chief als Autokrat steht. Er ist nicht nur
politischer Führer, sondern auch in rituellem Zusammenhang wichtig. Auf seinen

Besitztümern sind geschnitzte Nashornvögel abgebildet - die Konyaks denken

sich den Nashornvogel, der in den verschiedensten Zusammenhängen von
Bedeutung ist, als "Ang der Vögel". Der Ang beansprucht für sich die Arbeit der

Dorfbewohner, einen Teil der Ernte und sexuelle Rechte auf die Frauen seines

Clans. Er steht in engster Verbindung mit dem Prinzip Fruchtbarkeit und trägt
somit auch Verantwortung für den Wohlstand seines Dorfes. Dies wiederum
bedeutet ein gewisses Risiko für ihn. Denn fällt die Ernte schlecht aus, ist er
nicht in der Lage, ein Verdienstfest zu veranstalten und sich somit seine

Vorherrschaft zu sichern. Kommt es in der Folge zu rivalisierenden Auseinandersetzungen

zwischen zwei Ang-Söhnen bzw. zwischen zwei Lineages verschiedener

Angs, so kann es sein, daß dies zu demokratischeren Organisationsformen
führt, wie es in den Thendu-Dörfern (also auch in Wakching) der Fall ist. Hier
spielen Altersklassen eine bedeutende Rolle und der Ang teilt sich nun seine

Vorherrschaft mit den Vertretern des jeweiligen Dorfes. Die Dorfversammlung
wird "Niengbas" genannt und ist mit der Verwaltung und politischen Organisation

innerhalb des Dorfes beauftragt.
Es handelt sich hier also um ein ähnliches Phänomen wie das von Edmund

Leach postulierte Oszillieren zwischen dem autokratischen "gumsa" und dem

egalitären "gumlao" bei den Kachin. (Vgl. Leach 1954.)
Die Briten führten unter ihrer Herrschaft Goanburas (Dorfälteste) und

Dobashis (Dolmetscher) als neue Administratoren eines Dorfes ein. Diese sollten,

obwohl selbst der lokalen Bevölkerung angehörig, das neue, britische
Verwaltungssystem vertreten.



Heidrun Gassner

3. Die Objekte

Alle der im folgenden bearbeiteten Objekte wurden von dem Wiener Ethnologen
Christoph von Fürer-Haimendorf während seines Forschungsaufenthaltes 1936/

37 bei den Konyak Naga gesammelt.

1. Die Kopflagd

Mit der britischen Kolonialherrschaft und der Unabhängigkeit Indiens 1947

wurde die Kopfjagd weitgehend unterdrückt, teilweise jedoch bis in die sechziger

Jahre ausgeübt und ist heute bei einigen Naga Stämmen in Myanmar noch
immer zu finden.

Die Kopfjagd ist ein einendes Merkmal der sonst in so vielerlei Hinsicht
unterschiedlichen Naga Gruppen und damit sicher auch ein Grund, die einzelnen
Stämme unter einen einheitlichen Namen, nämlich "Naga", zusammenzufassen.

Allerdings besteht die Gefahr, die äußerst komplexe Kultur dieses Volkes auf
diesen einen Aspekt zu reduzieren, sich also nur, wie Fürer-Haimendorf schreibt,
mit dem "Absonderlichen und Kuriosen" (Fürer-Haimendorf 1939:102) der
fremden Kultur auseinanderzusetzen. Denn die Kopfjagd ist ein Grundelement
der Nagakultur und steht in engem Zusammenhang mit allen Bereichen des

täglichen Lebens. Sie darf also auf keinen Fall isoliert und als bloßes

Abschlagen von Köpfen betrachtet werden. Wenn die Koptjagd auch seit den

sechziger Jahren im Nagaland nicht mehr praktiziert wird, kommt sie doch noch
in der Symbolik der materiellen Kultur zum Ausdruck und ist daher nicht
ausschließlich der Vergangenheit zuzuschreiben.

Auch Nachbargemeinschaften der Naga waren Kopfjäger, dabei waren
erbeutete Köpfe jeweils in verschiedenen Zusammenhängen wichtig: "Different
communities treated captured heads differently, but in all cases heads (or their
substitutes or representative motifs) were a focal point of village life." (Jacobs

1990:119)
Für die Naga ist der menschliche Kopf vor allem im Zusammenhang mit

dem Fruchtbarkeitskomplex und dem sozialen Prestige, das der Kopfjäger
erlangt, von Bedeutung. Da Fruchtbarkeit bei den Naga unter anderem als im
menschlichen Kopf situiert gedacht wird - die Konyaks meinen, eine von
mehreren Seelen wohne im Kopf des Menschen, von wo aus sie Wohlstand und

Fruchtbarkeit bereitstellt - wird das Erbeuten desselben mit einer grundlegenden
Transformation gleichgesetzt. Die Naga sehen nämlich die Welt durchzogen von
einem ständigen Fluß von Energien, welcher durch die Fruchtbarkeit eines

Schädels gespeist werden muß. Durch das Abschlagen eines solchen wird



Die Nagakultur Nordostindiens

Energie freigesetzt, welche in weiterer Folge das Leben an sich ermöglicht. Das

heißt, um die einem menschlichen Kopf "innewohnende" Fruchtbarkeit für das

eigene Dorf, die eigene Gemeinschaft nutzen zu können, ist es notwendig, jene
mittels entsprechender Rimale - beginnend mit der Kopfjagd an sich -
umzuwandeln. Der menschliche Schädel wird also kulturspezifisch mit Bedeutungen
und Funktionen besetzt, welche das Gleichgewicht für die Gemeinschaft
aufrecht erhalten können.

So mußte auch nach der Erbeutung eines Kopfes eine genna-Periode
eingehalten werden. Als genna wird ein Zeitraum von mehreren Tagen bezeichnet,
der mit ganz bestimmten Vorschriften und Verboten verbunden ist. "In the

genna period everything that is normally active becomes inactive: there is a

prohibition on sex, work, certain foods and travel." (Jacobs 1990:84) Eine solche

ge««a-Periode muß aber auch in anderen Zusammenhängen eingehalten werden,
wie zum Beispiel bei Verdienstfesten oder in bestimmten Phasen der
landwirtschaftlichen Produktion.

Unter Berücksichtigung dieser Tatsachen wird auch das Ausmaß der

Auswirkungen des Kopfjagdverbotes unter den Briten deutlich: Für Krankheiten,
Mißernten und Tod wurden die fehlenden Köpfe verantwortlich gemacht.

Chinyang, ein Konyak und Informant Fürer-Haimendorfs meinte dazu: "[...] als

wir noch Köpfe erbeuteten, gab es gute Ernten, da hatten wir viele Kinder und
die Menschen blieben gesund; aber jetzt, seit wir nicht mehr Krieg führen

dürfen, jetzt sterben viele an Krankeiten." (Fürer-Haimendorf 1939:84)
Einer weiteren Aussage der Konyaks zufolge genügte ein Kopf pro Jahr,

um derartige Katastrophen zu verhindern. Für die Sicherung einer guten Ernte
bzw. der Gesundheit der Bevölkerung waren Frauen-, Männer- und Kinderköpfe
gleich begehrt. Da Frauen außerhalb des Dorfes immer von mehreren Männern

begleitet wurden, Männer jedoch öfters alleine unterwegs waren, war das

Erbeuten eines Frauenkopfes viel schwieriger und bedeutete ein höheres soziales

Prestige für den Jäger. Außerdem wurden Schädel von wohlhabenden oder

tapferen Menschen bevorzugt, da Reichtum und Tapferkeit auf den Kopfjäger
übergehen. Die Schädel dieser Personen wurden auch als dicker und härter
betrachtet als solche "gewöhnlicher" Personen.

Grundsätzlich galten die Naga als sehr kriegerisch, wobei Krieg vor allem
für die Gewinnung von Köpfen geführt wurde. Krieg war hier also mehr oder

weniger mit Kopfjagd gleichzusetzen. Während innerhalb eines Dorfes
Konflikte meist friedlich gelöst wurden - "[...] in all the Naga groups there was a

strong revulsion against injuring physically a fellow-villager [...]" (Jacobs

1990:135) - waren es meist Einzelpersonen oder kleine Gruppen, die
Angehörige fremder Dörfer überfielen, um einen Kopf zu erbeuten. Jedoch waren



10 Heidrun Gassner

Heirats-, Handels- oder politische Beziehungen zu eben diesen Dörfern keine

Seltenheit und wurden nur durch kriegerische Auseinandersetzungen ergänzt.

Kopfjagdzüge fanden also vor allem zwischen Dörfern statt, die auch durch
andere Beziehungen miteinander verbunden waren und meist gehörten die

beiden Dörfer sogar zum selben Stamm. Jacobs definiert die Kriegsführung der

Naga als Fehde, um die ständigen Beziehungen zwischen den Dörfern zu betonen,

denn es sollte eine Balance bezüglich der gewonnen und verlorenen Köpfe
bestehen. Die Briten versuchten seit Beginn ihrer Kolonialherrschaft die Kopfjagd

zu unterbinden, hatten dabei jedoch eher negativen Einfuß auf die sozialen

Beziehungen der Naga.
Da die traditionelle Ausrüstung der Naga bei Kopfjagdzügen aus Speer,

Schild, Dao (siehe Kapitel 3.3) und Panijs (im Feuer gehärtete
Bambusfußangeln) bestand, steigerte sich mit dem Erwerb von Gewehren die Anzahl der

Toten drastisch. Außerdem wurde unter der britischen Kolonialherrschaft das

Siedlungsgebiet der Naga geteilt in ein "administered" und ein "unadministered
area". Im "administered area" war die Kopfjagd verboten; die dort lebende

Bevölkerung wurde jedoch von Kopfjagdzügen aus dem nicht administrierten
Gebiet heimgesucht. Sie konnte sich weder zur Wehr setzen, noch
zurückschlagen. Diese Tatsachen sowie Strafexpeditionen von britischer Seite trugen
dazu bei, die kriegerischen und damit auch die sozialen Beziehungen der Naga
aus dem Gleichgewicht zu bringen.

1.1 Dekorierter menschlicher Schädel (Inv.Nr. 126824; Abb.l)

Erbeutete Köpfe werden bei den Naga auf ganz besondere Weise dekoriert, um
die ihnen zugeschriebene Fruchtbarkeit möglichst gut nutzen zu können. Auch
dieser Schädel zeichnet sich durch zwei Hörner, die mittels Bambusstreifen

jeweils seitlich befestigt sind und durch eine Reihe von Bambusbällen, die über
dem Kopf aufgefädelt sind, aus.

Obwohl in diversen Quellen nur von Mithanhörnern, welche mit dem

menschlichen Schädel verbunden werden, gesprochen wird, handelt es sich hier
doch wohl eher um die Hörner einer Wildziege. Wären es Mithanhörner, so

wären die beiden grundlegenden Elemente, denen die Naga Fruchtbarkeit
zuschreiben - der menschliche Kopf und der Mithan - verbunden, und würden so

das vollendete Fruchtbarkeitssymbol darstellen. Obwohl der Ziege durch die

Verwendung ihrer Haare im rituellen Zusammenhang auch eine besondere

Bedeutung zukommt, verwendet man ihre Hörner hier höchstwahrscheinlich als

Substitut für Mithanhörner. Diese werden nämlich nicht selten auch durch
Imitate aus Holz oder Bambus ersetzt. An jener Stelle des Schädels befestigt, an



Die Nagakultur Nordostindiens 11

der sich früher die Ohren befanden, haben diese Hörner jedoch noch eine ganz
andere Funktion. Sie sollen nämlich verhindern, daß die Seele des/der Toten,
durch Rufe der Freunde angelockt, zu diesen zurückkehrt. Dieselbe Seele ist es

nämlich, die, im Schädel verweilend, von dort aus Fruchtbarkeit garantiert und

die suchenden Freunde des/der Toten in die Nähe des feindlichen Dorfes lockt,
damit auch sie hier ihren Kopf verlieren.

Die Bambusbälle, die über dem Schädel aufgereiht sind, dienen als Imitate
eines solchen. Auch Hundeschädel werden oft über menschlichen Schädeln

befestigt. Durch ihr lautes Bellen sollen sie das Rufen der Freunde übertönen und

damit wiederum die Rückkehr der Seele verhindern.
Die dekorierten Köpfe binden die Konyaks an lange Bambusstangen, welche

an den sogenannten "Kopfbaum" gelehnt werden. Dieser Baum ist bei den

Konyaks immer ein Ficus, der als besonders fruchtbar gilt. Er steht im
Dorfzentrum und ist Symbol für die Einheit des Dorfes. Wird er - auch unabsichtlich

- zerstört, so müssen Zeremonien zur Dorferneuerung abgehalten werden. Wie-
ters kann der Schädel vor dem Morung aufgehängt werden, bis ihn der Kopfjäger

in sein eigenes Haus nehmen darf. Zusätzlich füttert man die erbeuteten

Köpfe regelmäßig mit Reisbier. Dabei wird der Wunsch geäußert, die Schädel

der Verwandten und Freunde des Opfers auf dieselbe Weise zu "bewirten".
Auch die Schädel der "eigenen" Toten behandeln die Konyaks auf besondere

Weise. Neun Tage lang setzt man den toten Körper auf einer erhöhten

Bambusplattform aus. Danach wird der Kopf abgetrennt, in einem konischen

Sandsteinbehälter am Boden aufbewahrt und regelmäßig mit Reisbier gefüttert.
Die Fruchtbarkeit des Schädels soll so über den Sandsteinbehälter auf die Erde

übergehen.
Nach dem Kopfjagdverbot wurden auf das Drängen der Briten hin menschliche

Köpfe durch Affenköpfe, geschnitzte Holzköpfe oder Bambusbälle ersetzt,
diese konnten jedoch nicht in gleicher Weise Fruchtbarkeit bereitstellen.

2. Objekte aus Holz geschnitzt

Schnitzereien werden in jedem Haushalt erzeugt, falls es sich um alltägliche
Gebrauchsgegenstände handelt. Werden jedoch Gegenstände für den rituellen
Gebrauch hergestellt, wie zum Beispiel Hauspfosten, Schlitztrommeln oder

Grabbeigaben, so zieht man Spezialisten heran oder die Objekte werden zu
einem ganz bestimmten Zeitpunkt produziert. Als Werkzeuge dienen Dao (siehe

Kapitel 3.3.), Handbohrer, Meißel und Breitbeil. Die Beschaffung der Rohmaterialien

ist sehr beschwerlich, da Holz und Bambus oft aus entlegensten Gebieten

stammen.



12 Heidrun Gassner

2.1 Das Morung

Um die zwei folgenden Objekte, den Hauptpfosten eines Morung und die

Schlitztrommel in deren Zusammenhang darstellen zu können, wird zuerst auf
die Institution des Morung bzw. Männerhauses eingegangen und dessen

Schlüsselfunktion für die soziale Organisation eines Naga Dorfes deutlich

gemacht. Denn trotz der Konversion zum Christentum hat das Morung nur wenig

an Bedeutung verloren. Der Begriff "Morung" ist keine Eigenbezeichnung,
sondern kommt aus dem Assamesischen. Das Männerhaus ist allen Stämmen
außer den Sema Naga bekannt, wobei dessen Bedeutung von Stamm zu Stamm

variiert.
Als oberste soziale Einheit der Naga Gesellschaft kann das Dorf gesehen

werden, welches in zwei oder mehrere Zonen, "Khels" genannt, aufgeteilt ist. In

jedem Khel wiederum befindet sich mindestens ein Morung, dem weitere

exogame patrilineare Clans angehören. Alle diese sozialen Einheiten sind durch

reziproke Rechte und Pflichten miteinander verbunden. Das heißt, Individuen
und Haushalte sind in den wenigsten Fällen autonom, sondern immer Mitglieder
größerer, funktionaler Einheiten.

Das Morung selbst, das sich nahe dem Dorfeingang befindet, ist Treffpunkt
und Schlafplatz unverheirateter Männer, es dient als Erziehungsstätte und

Bildungsinstitution, da dort Gesänge, Tänze und Mythen über Generationen

weitergegeben werden. Da meist auf einer Anhöhe errichtet, ist es Wachposten
der Krieger und spielt weiters im rituellen Bereich eine bedeutende Rolle - so

befindet sich zum Beispiel vor einem Morung ein kleiner Menhir, auf dem der
erbeutete Kopf aufgestellt wird. Auf diese Weise soll die Fruchtbarkeit des

Kopfes über den Stein auf das Morung und infolgedessen auf die Mitglieder
übergehen. Das Gebiet direkt um das Morung ist es auch, auf dem entsprechende
Rituale und Feste veranstaltet werden. Weiters ist das Morung eine exogame
Einheit, das heißt, es werden Heiratsbeziehungen zwischen den einzelnen Mo-

rungs eines Dorfes geschaffen.
Das Erwachsenenalter beginnt bei den Konyaks mit der Initiation in das

Morung und der darauffolgenden Kopfjagdexpedition, die jedoch nur symbolisch

durchgeführt wird - bei den Konyaks werden dabei kleine Speere in einen

Baum außerhalb des Dorfes geschossen. Ungefähr alle drei Jahre werden 8-12

jährige Knaben initiiert, die ab diesem Zeitpunkt einer bestimmten Altersklasse

angehören. Alle Initianten müssen Mutproben bestehen, um sich der
Ernsthaftigkeit der Mitgliedschaft bewußt zu werden. Durch die Initiation sollen sie

auf ihr Leben als Krieger bzw. Kopfjäger vorbereitet werden. Ab diesem Zeit-



Die Nagakultur Nordostindiens 13

punkt schlafen die Knaben nicht mehr bei ihren Eltern, sondern im Morung und

arbeiten auch öfter auf den Feldern des Morung als auf denen der Eltern.
Fürer-Haimendorf unterscheidet innerhalb der Konyak Naga zwei verschiedene

Arten des Morung:

1. Die Morungs der Thenkoh-Dörfer zeichnen sich durch ein Giebeldach aus

und sind mit außerordentlichen Schnitzereien geschmückt. Auf der
Vorderseite des Morungs befindet sich eine Art Veranda bzw. Vorhalle, in der

sich ein Großteil des Gemeinschaftslebens abspielt. Es wird dort sowohl die

tägliche Arbeit verrichtet, als auch spielt dieser Ort im rituellen Leben der

Konyaks eine große Rolle. Im Morung selbst findet man Schlafstellen und

eine relativ große Halle, die auch als Gemeinschaftsraum dient.
2. In den Thendu-Dörfern hingegen reicht das Dach der Morungs fast bis zum

Boden, so erinnern sie eher an große Wohnhäuser. Da, wie schon erwähnt,
Thendu-Dörfer autokratisch organisiert sind, wird hier dem Haus des Ang
mehr Bedeutung beigemessen, ganz im Gegensatz zu den demokratischen

Thenkoh-Dörfern, in denen Morung und Altersklassen für die Verwaltung
des Dorfes zuständig sind.

Neben der Institution des Morung gibt es noch das "Yo", bzw. Mädchenschlafhaus.

Hier versammeln sich die Mädchen und schließen sich zu Gruppen ähnlich
den Altersklassen bei den Burschen zusammen. "In jedem Morung gibt es ein

solches Mädchenschlafhaus, das gewöhnlich ein Anbau an einem gewöhnlichen
Wohnhaus ist." (Fürer-Haimendorf 1941:87)

Hieraus wird besonders deutlich, daß das Morung nicht nur das Männerhaus

darstellt, sondern vielmehr eine geschlossene soziale Einheit bildet, der

Frauen und Männer gleichermaßen angehören.

2.1.1 Hauptpfosten eines Morung (Inv.Nr. 126241; Abb.3)
Ein Morung ist sehr stabil gebaut und wird meist nur alle 20 Jahre neu errichtet.
Vor allem die Konyak Naga erzeugen besonders schöne Schnitzereien, mit
denen die Morungs oder Häuser von wichtigen Gesellschaftsmitgliedern
geschmückt werden. Das Holz, aus dem geschnitzt wird, stammt vom "kelo"-
Baum. Die Beschaffung dieses Holzes, das heißt das Fällen und der
anschließende Transport ins Dorf, ist ein wichtiger Aspekt im Gemeinschaftsleben
der Naga und mit diversen Ritualen verbunden. Neben menschlichen Figuren
und Mithanköpfen werden in den Schnitzereien verschiedene nicht-domestizierte
Tiere wie Schlangen, Nashornvögel, Bären, Elefanten und - wie es bei diesem
Pfosten der Fall ist - Tiger dargestellt. Wie alle anderen genannten Tiere, so



14 Heidrun Gassner

wird auch der Tiger mit den Eigenschaften Tapferkeit, Stärke und Mut
assoziiert, welche auf die Mitglieder des Morungs übergehen sollen. Jedoch kommt
dem Tiger eine ganz besondere Stellung zu - ihm wird eine Seele gleich der

eines Menschen zugesprochen, außerdem sind in den Ursprungsmythen der

Naga Tiger und Mensch Kinder derselben Frau. Mit dem Tod eines Tigers wird
auf ganz spezielle Weise umgegangen, denn auch er ist mit einer ge««a-Periode
verbunden.

Tigerdarstellungen können sich - im Gegensatz zu den Darstellungen anderer

Tiere - sowohl innerhalb als auch außerhalb des Morungs befinden. Der

Tiger auf diesem Pfosten ist typischerweise abwärtslaufend dargestellt und
abwechselnd mit schwarzen und roten Streifen bemalt. Möglicherweise handelte

es sich bei den schwarzen Streifen ursprünglich um Ruß.

2.1.2 Modell einer Schlitztrommel (Inv.Nr. 126272; Abb.4)
Die Schlitztrommel steht in der Vorhalle des Morung oder in einem eigenen
Gebäude in der Nähe desselben. Sie kann eine Länge von bis zu 10 Metern und
eine Breite von bis zu 4 Metern erreichen und wird aus einem einzigen Baumstamm

geschnitzt. In der Verlängerung des Schlitzes, der den mittleren Teil der
Trommel durchzieht, befinden sich Fortsätze, die an den Bug eines Kanus
erinnern. Beidseitig des Schlitzes stehen sich die Spieler (meist junge Männer)
gegenüber, die mit einem hölzernen Schlägel in jeder Hand die Trommel
spielen.

Mit dem Einfluß des Christentums jedoch schwand die Bedeutung dieser

Trommel. Sie ist heute kaum noch zu finden bzw. wird so gut wie nicht mehr

gespielt. Somare faßt die Verwendungsarten solcher Schlitztrommeln
folgendermaßen zusammen:

The tribes in the North and in the Centre of the Naga Hills associated enormous wooden

drums with the morung and used them to celebrate victories and the capture of enemy
heads, as well as during village feasts, at funerals of important men and during the solar and

lunar eclipses. (Somare 1992:165)

Für jede dieser Gelegenheiten wird ein anderer Rhythmus geschlagen, und wird
die Trommel richtig gespielt, so kann man ihren Klang in großer Entfernung
noch hören und auf diese Weise Nachrichten in weit entfernte Dörfer schicken.

Dieses Modell ist etwa einen Meter lang und umfaßt auch die Spieler, welche

hier ebenso aus Holz geschnitzt sind. Außerdem ist die Trommel selbst mit
schwarzer und roter Farbe bemalt, ähnlich den meisten anderen Schnitzereien,
die einem Morung angehören.



Die Nagakultur Nordostindiens 15

Die Herstellung von Schlitztrommeln, und sicherlich auch von Modellen

derselben, wird nur von ganz bestimmten Personen bzw. zu einem ganz
bestimmten Zeitpunkt durchgeführt und kann auch mit der Einhaltung einer genna-
Periode verbunden sein. Da Fürer-Haimendorf jedoch die Anfertigung dieses

Modells trotz Bedenken der Naga relativ willkürlich in Auftrag gab, war dies mit
einem großen Risiko für den Hersteller und dessen Familie verbunden.

Er schnitzte die Trommel und ich zahlte den Preis. Doch als nach einigen Monaten sein

Kind geboren wurde, hatte es eine Hasenscharte. "Natürlich", sagten die Wakching Leute,

"der Schlitz in der Trommel und die Spalte in der Lippe sind ein und dasselbe." (Fürer-
Haimendorf 1939:250)

Hieraus wird schon deutlich, daß die Trommel nicht nur als einfaches

Musikinstrument gesehen wird, sondern in gewisser Weise auch das

Wohlergehen der Mitglieder eines Morungs beeinflussen kann. Bei den Ao Naga

symbolisiert die Schlitztrommel die Einheit des Morungs und alle Mitglieder
bestimmen, welcher Baum für deren Anfertigung gefällt werden soll.

2.2 Pfeifen (Inv.Nr. 126587, 126588, 126589; Abb.5 bis Abb. 7)

Tabak wurde um 1605 von den Portugiesen nach Indien eingeführt. Anfangs nur
auf der Dekkanhalbinsel vorhanden, gelangte er später bis nach Nordindien. Seit

Beginn des 19. Jahrhunderts wird Tabak auch im Gebiet der Naga angebaut, bei

denen dieses Genußmittel sehr verbreitet ist. Sie ernten den Tabak, der rund um
das Dorf und am Rande der Felder wächst, ab August. Anschließend wird er

einige Tage getrocknet, um dann - ausschließlich von Männern - gekaut oder

geraucht zu werden.

Nicht alle Naga Stämme verwenden geschnitzte Holzpfeifen so wie die

Konyaks. Auch Bambus, Ton, Bronze und Eisen dienen als Rohmaterial. Bei

einigen Stämmen werden sogar Wasserpfeifen geraucht und bei den Ao Naga
wird die Pfeife dazu verwendet, um Entfernungen zu messen. Es heißt,
fünfsechstel Meilen können während des Konsums einer Pfeife zurückgelegt werden.

Inv.Nr. 126588

Von allen der drei hier bearbeiteten Pfeifen ist diese am charakteristischsten für
die Konyaks. Eine geschnitzte Holzpfeife mit einem Bambusaufsatz als Mundstück,

der Pfeifenkopf ist leicht nach hinten geneigt und mit einem geschnitzten
menschlichen Kopf verziert. Am Pfeifenstil befinden sich vier geschnitzte
menschliche Figuren. So wie in vielen anderen Bereichen ist auch hier wieder
der menschliche Kopf und die Kopfjagd bildlich dargestellt. Diese speziell



16 Heidrun Gassner

geschmückten Pfeifen sind besonders wichtigen Gesellschaftsmitgliedern -
höchstwahrscheinlich Kopfjägern - überlassen.

Inv.Nr. 126589

Auch dem Pfeifenkopf dieser Pfeife ist ein menschlicher Kopf eingeschnitzt, in
dessen einem Auge sich noch ein grüner Glasscherben befindet. Der Pfeifenstil
ist fünfmal geknickt, ähnlich den geometrischen Mustern, die man in diversen
anderen Zusammenhängen, wie zum Beispiel bei weiblichen Tätowierungen,
wiederfindet.

Inv.Nr. 126587

Diese Pfeife ist nicht weiter verziert. Auch sie ist aus Holz geschnitzt und hat

einen Bambusaufsatz als Mundstück. Auf dem runden Pfeifenkopf sind weiße

Farbspuren zu erkennen. Die Schwarz-weiß-Kombination, durch welche sich
diese Pfeife einmal ausgezeichnet haben muß, erinnert an die Federn eines

Nashornvogels, dem ja, wie schon erwähnt, bei den Naga eine besondere

Bedeutung zukommt.

3. Statussymbole

3.1 Mithanschädel (Inv.Nr. 127047a; Abb.2)

Der Begriff Mithan stammt aus dem Assamesischen und bezeichnet eine

spezielle Rinderart, nämlich den gezähmten Gaur (bos gauris). Der Mithan lebt
einerseits in den Wäldern rund um die Dörfer, gehört aber andererseits auch

neben Hund, Schwein, Ziege und Huhn zu den Haustieren der Naga. Er wird als

dem Menschen sehr nahe gedacht: Stirbt zum Beispiel ein Mensch auf dieser

Welt, so stirbt gleichzeitig ein Mithan im Totenland "Yimbu", welches sich

entweder im Himmel, auf der Erde oder auf einem weit entfernten Hügel
befindet. Die Naga stellen sich das Leben in jenem Totenland als dem Leben im
Diesseits identisch vor.

Der Besitz eines Mithanschädels ist genauso erstrebenswert wie der eines

Menschenschädels. Mithandarstellungen, bzw. Darstellungen seiner Hörner sind
auf Zeremonialgegenständen ebenso zu finden wie auf Morungs, Dorftoren und

Tätowierungen und kennzeichnen dadurch jeweils das Außergewöhnliche.
Die wichtigste Rolle kommt dem Mithan jedoch durch seine Opferung bei

Verdienstfesten zu. Durch die ihm zugeschriebene Fruchtbarkeit wird er zu
diesem Anlaß sowohl zum Symbol als auch zum Ursprung derselben. Der
Veranstalter eines Verdienstfestes, ein Mann von großem materiellem Reichtum,
bewirtet seine Gäste - meist sein Clan oder das ganze Dorf- großzügig mit den



Die Nagakultur Nordostindiens 17

verschiedensten Speisen (vor allem geopferte Tiere) und Reisbier. Ziel ist es

nämlich, dadurch sein soziales Prestige zu erhöhen. Außerdem wird er aufgrund
seines materiellen Reichtums, der es ihm ermöglicht, ein solches Verdienstfest

überhaupt zu veranstalten, und nicht zuletzt wegen dem Besitz eines Mithans in

enge Verbindung mit dem Prinzip der Fruchtbarkeit gebracht. Diese soll im
Laufe des Festes auf die Gäste übergehen.

The Feast of Merit converts material wealth into social rank. A man who has enough wealth

to give a Feast would at the same time obviously be a man possessing fertility': his wealth

is a sign of this. The Feast is therefore a recognition of his ritual status, and a mechanism for

spreading his "fertility" among his fellow villagers. (Jacobs 1990:77)

Diese Institution ähnlich dem nordamerikanischen Potlatch verhilft also sowohl
dem Veranstalter zu einem hohen sozialen Prestige, als auch läßt sie das ganze
Dorf an dessen Macht und Stärke Anteil haben. Der Überschuß an Produktion
wird hier zugunsten des Verdienstes verteilt.

Es gibt jedoch verschiedene Arten von Verdienstfesten, die je nach Rang
und Bedeutung unterschiedlich eingestuft werden. Mit jeder Stufe sind andere

Rechte und Pflichten verbunden. Der Veranstalter muß mit jedem Mal mehr

Gäste einladen, mehr Reisbier zur Verfugung stellen, mehr Tiere schlachten und
die Dauer des Festes verlängern. Wobei mit jeder Stufe bestimmte genna-Vorschriften

verbunden sind. Ist die letzte Stufe erreicht, so wird entweder ein

Gabelpfosten oder Menhir aufgestellt, die nach dem Tod des Festgebers an

dessen Größe erinnern sollen, aus Holz geschnitzte Mithanhörner an dessen

Haus angebracht oder - ein Mithan geschlachtet. Dieser wird mit Speer oder

Dao getötet und anschließend zerteilt, denn die einzelnen Stücke werden jeweils
ganz bestimmten Personen zugesprochen. Anschließend kann der Veranstalter
den Mithanschädel an seinem Haus anbringen. Hat ein Mann alle Verdienstfeste

absolviert, so müßte er erneut auf der untersten Stufe beginnen, meistens wird
jedoch das letzte Fest wiederholt. Jemand, der alle Verdienstfeste abgeschlossen
hat, ist unter anderem an der besonderen Kleidung und an dem Schmuck zu
erkennen, welche seinen hohen Status kennzeichnen.

Da Verdienstfeste allen - vor allem männlichen - Mitgliedern der Gemeinschaft

die Möglichkeit geben, ihr Prestige zu steigern, werden sie eher in egalitär
organisierten Gruppen praktiziert. Andererseits manifestiert sich gerade der

ständige Wettbewerb um Status und Macht und damit das Hin- und Herfließen
von Prestige und Fruchtbarkeit in der Folge in ganz unterschiedlichen politischen

Organisationsformen zwischen Autokratie und Demokratie. "[...] among



18 Heidrun Gassner

the Konyaks, chiefs seek to monopolize fertility maximization and to deny
commoners the right to participate in feasting activities." (Jacobs 1990:80)

Ganz im Gegensatz zur Kopfjagd, die auch ohne Partizipation der Frau

möglich ist, kann ein Verdienstfest ohne deren Mitwirken nicht veranstaltet werden.

Denn das Reisbier, mit dem die Gäste bewirtet werden und das zu diesem

Zeitpunkt eine ganz besondere Qualität hat, kann nur von der Frau des

Veranstalters zubereitet werden. Infolgedessen gewinnen auch beide, Mann und Frau,

im Zuge des Festes an Prestige.
Zum Schluß soll noch erwähnt werden, daß dieser Mithanschädel zwar kein

"Objekt" im herkömmlichen Sinn ist, Verdienstfeste jedoch gemeinsam mit der

Kopfjagd die Basis des sozialen Lebens und der Kosmologie der Naga
darstellen. Trotz der Konversion zum Christentum werden noch manchmal

Verdienstfeste veranstaltet. Mithanschädel, bzw. Darstellungen der Hörner findet

man, wie schon erwähnt, in den verschiedensten Zusammenhängen wieder und,

obwohl bei diesem nicht der Fall, sind die Schädel des öfteren mit Bambus-

flechtereien geschmückt, wodurch sie den Anspruch auf ein kulturspezifisches
Erzeugnis stellen.

3.2 Tätowierungsinstrumente (Inv.Nr. 126751, 126839; Abb.8 und Abb.9)

Bezüglich Schmuck der Naga im allgemeinen bemerkt Jacobs: "[...] most Naga
Ornaments have a particular meaning and they are therefore 'powerful'. Not

surprisingly, the right to wear them is strictly controlled." (Jacobs 1990:103)
Von dieser Tatsache ausgehend können also konkrete Aussagen über eine

Person getroffen werden, die sich im Besitz eines bestimmten Schmuckstückes

befindet. Und dasselbe gilt für Tätowierungen. Es kann auf die Mitgliedschaft zu

einer bestimmten Gruppe bzw. auf den Status innerhalb dieser geschlossen

werden, falls die betreffende Person eine Tätowierung trägt.
Die "Geräte", die bei den Naga zum Tätowieren verwendet werden, sind ca.

30 cm lange Holzstäbe und an einem ca. 8 cm langen Holzgriff befestigte
schmale Metalldornenkämme. Weiters ein Holzgefäß, welches wohl die Farbe

enthält. Denn sowohl auf den Instrumenten selbst, als auch vor allem an der

Innenseite des Holzbehältnisses sind Farbspuren zu erkennen. Mittels der dünnen

Metalldornen wird die Haut geritzt. Danach wird eine blaue Farbe, vermutlich

mit den längeren Holzstäben, unter die Haut gerieben. Obwohl sicherlich
sehr schmerzhaft, steht im Vordergrund der Gedanke an den hohen sozialen

Status, der mit den eintätowierten Mustern verbunden ist. Es wird meistens an

Kinn, Hals, Brust, Schulter, Rücken, Bauch, Fuß, Knie, an der Wade oder um



Die Nagakultur Nordostindiens 19

die Augen tätowiert. Nach dem Tod wird auch der Schädel bemalt, falls zu
Lebzeiten Tätowierungen vorhanden waren.

Laut Jacobs gibt es zwei Arten, nach denen die verschiedenen Tätowierungen

eingeordnet werden können:

1. Tätowierungen stehen nicht für ein Mehr oder Weniger einer bestimmten

Qualität, vielmehr signalisieren sie deren generelle Existenz. So tätowieren
z.B. die Männer der Thendu-Konyaks ihr Gesicht, nicht aber Brust und
Arme. Im Gegensatz dazu tätowieren Männer der Thenkoh-Konyaks Brust
und Arme, nicht aber ihr Gesicht. Das heißt, man kann hier Individuen den

beiden Gruppen genau zuordnen - entweder Thendu oder Thenkoh.
Weiters kann aufgrund dem Vorhandensein bzw. dem Nichtvorhandensein
einer Tätowierung auf der Rückseite des Knies bei Konyak Mädchen auf
deren verheirateten bzw. unverheirateten Status geschlossen werden.

2. Eine weitere Einteilung kann nach den verschiedenen Mustern geschlossen
werden. Weibliche Tätowierungen, die vor allem geometrische Muster
darstellen, symbolisieren entweder die Zugehörigkeit zu einer sozialen Gruppe
oder das Erreichen eines bestimmten Lebensabschnittes. So erreicht ein Ao
Mädchen durch die erste Tätowierung den Erwachsenenstatus und Konyak
Mädchen werden nach der Heirat tätowiert. Es findet hier also eine Art
Übergangsritus statt.

Demgegenüber sind männliche Tätowierungen darstellender, aus ihnen ist
ein bestimmter sozialer Status zu erkennen. Neben einigen geometrischen
Mustern werden auch Tiger, Leoparden, menschliche Figuren und Mithanhörner

- auch oft als Straußenfedern interpretiert - dargestellt. Während die

Mithanhörner höchstwahrscheinlich den Veranstalter eines Verdienstfestes

kennzeichnen, kann die Anzahl der menschlichen Figuren mit der Anzahl
der erbeuteten Köpfe des tätowierten Jägers gleichgesetzt werden. Auch bei
den Männern bedeutet das Erhalten einer Tätowierung einen Übergangsritus,

da sich der Betreffende von diesem Zeitpunkt an zum Beispiel als

Kopfjäger bezeichnen kann und für alle anderen als solcher erkenntlich ist.

Da nicht alle Naga-Gruppen tätowieren, nämlich nur die Konyak, Ao, Chang,
Sangtam, Kalyo-Kengyu und Phom, kann ganz allgemein festgestellt werden,
daß einige Gruppen mittels "materiellem" Schmuck dieselben Aussagen
erzielen, wie sie durch Tätowierungen zum Ausdruck kommen, "[...] and tattooing
should be seen simply as one more way to make these kinds of statements."

(Jacobs 1990:112)



20 Heidrun Gassner

3.3 Dao (Inv.Nr. 126525b; Abb. 10)

Das Dao im allgemeinen ist ein Allzweckgerät und daher natürlich nicht
ausschließlich als Statussymbol zu sehen. Da es sich bei diesem Dao jedoch um ein

Zeremonialdao handelt, symbolisiert es als Eigentum eines Kopfjägers dessen

hohen sozialen Status innerhalb der Gesellschaft.

Dieses Dao, welches zentraler Bestandteil der Zeremonialausstattung der

Naga ist, besteht aus einer Eisenklinge, einem Holzgriff umflochten mit
Bambusstreifen und einem relativ breiten Büschel rotgefärbtem und schwarzem

Ziegenhaar, welches am unteren Ende des Daos befestigt ist.

Eisenklinge
Sie befindet sich in Verlängerung des Schaftes, wobei die Schäftung ähnlich der

eines Messers ist. Die Klinge selbst zeichnet sich durch halbkreisförmige
Einbuchtungen auf einer Seite aus und ist vor allem an den Rändern durch
regelmäßig auftretende Gravuren verziert.

Eisenwaffen wurden lange Zeit aus Assam und Burma importiert, wobei
das Konyak Dorf Wakching diesbezüglich ein Handelszentrum darstellte.

Metallurgie ist den Naga seit Beginn des 20. Jahrhunderts bekannt und heute gibt es

zwei Arten der Metallverarbeitung: Neben dem "Guß in verlorener Form"
werden auch schon fertige Eisenstücke erworben und durch wiederholtes
Erhitzen und Behämmern bearbeitet. Abgekühlt wird das Metall unter anderem

durch das Eintauchen in eine Chilli Sauce. Die Klinge dieses Daos dürfte in

letzterer Technik hergestellt worden sein. Das Schmieden ist eine Tätigkeit, die

ausschließlich von Männern und nur in ganz bestimmten Familien ausgeübt
wird.

Ziegenhaare
Am hinteren Ende des Daos sind Büschel von abwechselnd schwarzem und

rotem Ziegenhaar befestigt, welche auch die eindeutige Identifikation als

Zeremonialdao zulassen. Da das Rotfärben von Ziegenhaaren als sehr gefährlich
angesehen wird - die Farbe Rot hat magische und rituelle Bedeutung - wird diese

Arbeit nur von alten Frauen verrichtet, deren Tod für die Gemeinschaft anscheinend

keinen so großen Verlust darstellt wie der von jungen.
Die schwarz-roten Ringe aus Ziegenhaar symbolisieren hier den Wunsch,

das feindliche Dorf durch Feuer zu zerstören, bzw. kennzeichnen sie den
Besitzer eines solchen Daos als jemanden, der sich auf diese Weise sozialen Status

angeeignet hat. So schreibt Somare: "Red-tinted goats' hair conveys the idea of



Die Nagakultur Nordostindiens 21

strength, blood and fire, capable of destroying enemy villages." (Somare 1992:

32)
Zeremonialdaos wie dieses sind jedoch in erster Linie Eigentum von

Kopfjägern und werden höchstwahrscheinlich nicht für den alltäglichen Gebrauch

verwendet. Sie dienen lediglich als Statussymbol in zeremoniellem Zusammenhang,

wie zum Beispiel beim sogenannten "Kopfjägertanz": Hier wird der

Kampf und das anschließende Köpfen des Feindes noch einmal symbolisch
dargestellt.

Da, wie schon oben erwähnt, das Dao eigentlich ein Universalwerkzeug ist,

wird im folgenden noch auf die vielfältigen Verwendungszwecke eines gewöhnlichen

Daos eingegangen. Denn auch in Form und Länge sind die einzelnen
Daos sehr verschieden - sogar innerhalb eines Stammes, was sich am ehesten

durch den ausgeprägten Handel mit Daos erklären läßt. So muß zum Beispiel ein

besiegtes Dorf regelmäßig Daos an das Siegerdorf liefern. Das Dao wird als

Zahlungsmittel ebenso wie als Brautpreis verwendet, und kommt es bei einem

Ehepaar zur Scheidung, so findet ein Austausch von Daos statt. Im Falle einer

langwierigen Geburt muß der Vater des Kindes "[...] die Klinge seines Daos aus

dem Heft herausnehmen und die Umflechtung aufschneiden, [...] um das

Herauskommen des Kindes zu erleichtern." (Fürer-Haimendorf 1941:38) In Verbindung

mit der Landwirtschaft wird es sowohl verwendet, um den Dschungel zu
roden, als auch, um Taro zu pflanzen - hier werden mit einem kleinen Dao-
Messer Löcher in die Erde gegraben, in welche dann die Knollen gelegt werden.
Das Dao gehört auch zur Ausrüstung bei der Kopfjagd und dient hier dazu, dem

Feind den Kopf abzutrennen. Es ist weiters Teil der Grabbeigaben. Da sich die

Naga das Leben nach dem Tod ähnlich dem Diesseitigen vorstellen, sind

Grabbeigaben von großer Bedeutung - das Dao wird hier neben anderen

militärischen Insignien mitbestattet. Chinyang, ein Konyak und Informant Fürer-
Haimendorfs spricht folgendermaßen über Yimbu, das Totenland:

Auch in Yimbu brauche ich den Schmuck und alle meine Waffen. Auf dem Weg nach Yimbu,

da warten die Männer, die ich erschlagen habe, und ich muß wieder mit ihnen kämpfen!

(Fürer-Haimendorf 1939:247)

Letztendlich ist das Dao auch hilfreich beim Haareschneiden, denn die Haare

werden dabei "mit einem Stab gegen die Schärfe eines Daos geschlagen."
(Fürer-Haimendorf 1939:88)



22 Heidrun Gassner

3.4 Daoscheide (Inv.Nr. 126619; Abb. 11)

Das Dao wird am Rücken mit der Klinge nach unten in einer Daoscheide

getragen, welche um die Hüfte gebunden wird. Es handelt sich hier um die

Daoscheide eines Zeremonialdaos, erkennbar an der besonderen Dekoration:
In das Holzbehältnis selbst sind geometrische Muster und menschliche

Figuren eingeritzt und es ist rechts und links mit Büscheln von schwarzem

Ziegenhaar geschmückt. Oft wird die Zahl der erbeuteten Köpfe durch eine

entsprechende Anzahl von Löchern im Holz der Daoscheide verewigt, was

jedoch bei dieser nicht der Fall ist.

Der Gürtel, mit dem das Ganze um die Hüfte getragen wird, besteht aus

einem sehr stabilen Bambusgerüst, welches jedoch nur an der Innenseite zu
erkennen ist. Die dicht aneinandergereihten Kaurimuscheln an der Außenseite
lassen den Gürtel letztendlich weiß erscheinen. Kauris stammen aus den Häfen
Calcuttas und gelangen durch den Handel mit der Talbevölkerung in die Naga-
berge. Diese Muscheln, die man in den verschiedensten Zusammenhängen
wiederfindet, befinden sich meist im Besitz von Männern und haben in den

einzelnen Stämmen unterschiedliche Bedeutungen. Meistens jedoch beziehen sie

sich auf den hohen sozialen Status des Besitzers, der nicht selten ein Kopfjäger
ist. Bei den Lhota Naga symbolisieren sie Fruchtbarkeit und werden, in der

Hoffnung auf eine Wiedergeburt, als Grabbeigabe verwendet. Weiters ist eine

Quaste rotgefärbten Ziegenhaares, welches zu kleinen Strängen gedreht ist, am

Gürtel befestigt. Möglicherweise wird dadurch auf einen erbeuteten Kopf
verwiesen.

Zweifellos war diese Daoscheide Eigentum eines Kopfjägers, und wurde,
so wie das oben beschriebene Dao nicht für den alltäglichen Gebrauch

herangezogen, sondern war primär Zeremonialgegenstand und Statussymbol.

3.5 Zeremonialkörbe (Inv.Nr. 126373, 126376, 126374; Abb. 12 und Abb.13)

Diese Körbe scheinen mit allem beladen zu sein, was von den Naga mit symbolischer

Bedeutung besetzt wird. Ursprünglich als normale Tragekörbe
verwendet, gleichen sie jenem, der unter Kapitel 4.3 beschrieben wird. Hier dienen
sie jedoch nur mehr als stützendes Gerüst unter den zahlreichen Applikationen
und werden so zu den Insignien eines Kopfjägers, dessen hohes soziales Prestige
sie während der Kopfjagdzeremonie betonen. Auf keinen Fall werden sie noch

zum Tragen von Gegenständen verwendet.



Die Nagakultur Nordostindiens 23

Inv.Nr. 126373

Auf diesem Korb sind ein Affenschwanz, welcher mittels eines kleinen
Knochens an einer Kette aus Bambusmark hängt, ein Affenkopf, auf den zwei
Federn eines Nashornvogels gesteckt sind, getrocknetes Gras und zwei geschnitzte,
hölzerne Eberhauer befestigt.

Affenkopf
Die Naga ordnen Affen einem dem Menschen untergeordneten Klan zu, was
auch die enge Beziehung zwischen Affen- und Menschenkopf und vermutlich
auch das Anbringen eines Affenschwanzes an diesen Korb erklärt. Affenköpfe
werden in derselben Weise verehrt wie menschliche, können diese jedoch nicht

ersetzen, da sie über zu wenig Energie verfügen, um Fruchtbarkeit zu garantieren.

Die Augen dieses Affenschädels sind mit Bambusmark ausgefüllt, um die

Ähnlichkeit mit einem Menschen zu betonen. Durch die Affenhaare, die an der

Stirn befestigt sind, soll ein weiblicher Schädel symbolisiert werden. Die weiße

Umrahmung von Augen und Nase, die eine maskenähnliche Wirkung hat, ist

ganz typisch für die Naga.

Federn eines Nashornvogels
In den Mythen der Naga ist der Nashornvogel der König der Vögel und wird mit
besonderer Stärke, Pracht, Schönheit und Mut assoziiert. Schnabel und Federn

werden mit magischer Kraft verbunden und sind oft herausragender Bestandteil
des Kopfschmuckes der Naga. Auch hier sollen die Federn wohl den

Kopfschmuck darstellen. Den Nashornvogel selbst findet man auch aus Holz
geschnitzt an Morungs.

Eberhauer aus Holz geschnitzt
Sie stehen als Symbol für Mut und Kraft des Kopfjägers, der diesen Zeremo-
nialkorb trägt. Da der Eber für die Naga sehr gefährlich ist, weist der Besitz
seiner Hauer auf die Kontrolle hin, die der Naga über die Natur ausübt. Gerade

durch diese Kontrolle wird auch die relativ dominante Rolle des Mannes innerhalb

der Naga Gesellschaft legitimiert: Er - der Kopfjäger - ist es nämlich
letztendlich, der den ständigen Fluß von Energien und damit Fruchtbarkeit innerhalb
der Gesellschaft durch das Erbeuten von Köpfen aufrecht erhält.

Getrocknetes Gras

Es sind hier sowohl rotgefärbte kurze Büschel als auch naturfarbene lange

Quasten befestigt. Die langen Quasten sollen einerseits durch ihr Hin- und



24 Heidrun Gassner

Herschwenken während des Tanzes der Kopfjagdzeremonie die Gestalt des

Kopfjägers unterstreichen, andererseits aber auch die Haare des Opfers

darstellen, denn beides, sowohl Gras als auch der Kopf des Feindes symbolisiert
Fruchtbarkeit und Wachstum. Die roten kurzen Büschel erinnern an rotgefärbtes

Ziegenhaar, haben jedoch noch eine ganz andere Bedeutung: Mit dem Einfluß
der Briten und dem Verbot der Kopfjagd suchten die Naga nach einem gewaltfreien

Ersatz derselben, so "jagten" sie unter anderem das Gras nahe dem
feindlichen Dorf. Es könnten also auch diese roten Büschel als Trophäen einer

"Kopfjagd" gedient haben.

Dieser Korb wird mit einem breiten, gewebten Band um die Schultern

getragen. Textilien werden ausschließlich von Frauen hergestellt. Man verwendet

hauptsächlich mit Pflanzenfasern eingefärbte Baumwolle.

Inv.Nr. 126376

Neben den bereits oben erwähnten Quasten getrockneten Grases, einem Affenkopf

und Eberhauer ist dieser Korb mit vier geschnitzten menschlichen Figuren
und rotem Ziegenhaar (siehe oben) geschmückt.

Holzfiguren
Die Anzahl dieser geschnitzten, rotbemalten Figuren verweist auf die Anzahl der

Köpfe, welche der Besitzer des Korbes erbeutet hat, wobei deren Gestalt ganz
charakteristisch ist:

Nach Somare weisen sie sich durch "dignity and gravity" aus (Somare

1992:44), was vor allem in den steifen Schultern, den lang herunterhängenden
Armen und dem relativ starren Gesicht zum Ausdruck kommt. Die Haare aller
vier Figuren bestehen aus Gras, was den schon oben erwähnten Zusammenhang
zwischen Gras und dem Kopf des Feindes auf der einen Seite und Fruchtbarkeit
und Wachstum auf der anderen Seite bestätigt.

Eberhauer

Der Eberhauer auf diesem Korb ist schwarzweiß angestrichen, was an die Federn

eines Nashornvogels (siehe oben) erinnert.

Inv.Nr. 126374

Neben einer relativ großen Anzahl verschiedener Vogelköpfe zeichnet sich
dieser Korb durch zwei Vogelfedern, zwei geschnitzte menschliche Köpfe und
einen Affenkopf (siehe oben) aus. Während es sich bei den geschnitzten
Holzköpfen höchstwahrscheinlich ursprünglich um Brustschmuck handelte, der in
diesem Zusammenhang jedoch wieder auf die Anzahl der erbeuteten Köpfe



Die Nagakultur Nordostindiens 25

verweist, sind es hier vor allem die verschiedenen Vogelköpfe, die besondere

Aufmerksamkeit auf sich ziehen. Am unteren Rand des Korbes befindet sich

eine ganze Reihe von kleineren Köpfen, welche mittels eines Bambusstreifens
durch die Nasenlöcher aufgefädelt sind; zwei weitere größere Köpfe hängen
seitlich. Auf keinen Fall handelt es sich hier jedoch um Köpfe von Nashornvögeln.

Nach Somare könnte die Applikation von Vogelköpfen auf einstige
totemistische Beziehungen einiger Naga Clans zu diesen Tieren verweisen, da

sie teilweise auch mit einem Nahrungstabu belegt sind.

4. Landwirtschaft

Die Landnutzung ist wohl der grundlegendste Aspekt der Nagakultur, auf dem

alles weitere aufbaut. Auch Fürer-Haimendorf schrieb 1939, daß die Naga zwar
Kopfjäger, in erster Linie jedoch Ackerbauern seien. Denn wie oben schon

erwähnt, garantierte der erbeutete Kopf eine gute Ernte und damit die

Grundnahrungsmittel der Naga: Reis und Taro. Auch Verdienstfeste kommen nur
zustande, falls genügend Surplus aus der landwirtschaftlichen Produktion
angesammelt werden kann. Dasselbe gilt für Heiratsbeziehungen und politische
Allianzen.

Das Land ist Familieneigentum oder Eigentum eines Morung und wird
daher auch von den jeweiligen Mitgliedern bebaut, es kann jedoch auch einem

"Chief zugesprochen werden. Die Naga verbringen die meiste Zeit auf den

Feldern, wobei die Frauen den Großteil der Arbeit verrichten; ab dem 9.

Lebensjahr helfen auch die Kinder mit. Um den Arbeitsaufwand zu verringern,
arbeitet man hauptsächlich in Werkgruppen zusammen. Die geschlechtliche
Arbeitsteilung äußert sich folgendermaßen: Frauen säen, jäten, ernten, worfeln
und roden die Felder für die Saat des nächsten Jahres. Die Männer hingegen
roden den Dschungel, sie pflügen den Boden, dreschen, grenzen das Land ab

und bauen kleine Feldhäuser. Die Anbauperiode, das heißt vom Roden des

Dschungels bis zur Ernte reicht von Dezember bis Oktober. Generell unterscheiden

die Naga zwei Arten von Bodenbau:

1. Der halbnomadische Brandrodungsfeldbau: Hier wird neben Reis auch

Mais, Hirse, Ingwer Taro, Chilli und Baumwolle angebaut. Von den Naga
selbst wird diese Art des Bodenbaus als "jhuming" oder "jooming"
bezeichnet. Neben Haue, Dao und Worfelwanne werden auch Sichel, Grabstock

und Rechen als Werkzeuge verwendet. Brandrodungsfeldbau findet

man zum Beispiel bei den Lhota und Konyak Naga.



26 Heidrun Gassner

2. Der terrassierte und bewässerte Dauerfeldbau: Er wird von den Naga als

"panikhets" bezeichnet und ist vor allem bei den Angami, Rengma und

Tangkhul Naga zu finden. Die angelegten Terrassen werden hier durch eine

Netz von Kanälen und Pumpen mit Wasser versorgt. Lange Zeit existierte
ein Widerstand seitens der Naga gegen den von Regierungsprogrammen
forcierten Terrassenfeldbau. Als Gründe wären zum einen das hohe

Startkapital und das vermehrte Risiko des Schädlingsbefalls bei dieser Art des

Bodenbaus zu nennen. Das eigentliche Problem ist jedoch ein ganz anderes:

Die Naga assoziieren nämlich den Terrassenfeldbau mit einer völlig egalitären

Sozialorganisation. Es sind also hier weder Altersklassen noch

"Chiefs" von Vorteil, wenn es darum geht, daß jeder einzelne -
gleichgestellt mit allen anderen - sich entsprechenden Surplus aneignen kann.

Das Jahr der landwirtschaftlichen Produktion ist durchdrungen von unzähligen
Ritualen. Drei Ereignisse sind dabei jedoch besonders wichtig: Die erste Rodung
des Dschungels und das anschließende Verbrennen des gefällten Holzes, die Zeit
des Säens und die Zeit des Erntens. Die Rimale bestehen aus der Opferung von
Tieren und der Einhaltung einer ge««a-Periode. Der enge Zusammenhang
zwischen Kopfjagd und landwirtschaftlicher Produktion wird beim Frühlingsfest der

Konyaks deutlich, denn zu diesem Anlaß werden die erbeuteten Köpfe rituell
mit Reisbier gefüttert. Die Rituale werden vom Familienoberhaupt oder von
rituellen Spezialisten (bei den meisten Naga Gruppen Schamane oder Priester)

durchgeführt.
Weitere Formen des Nahrungserwerbs sind bei den Naga das Sammeln

wildwachsender Dschungelpflanzen, Jagen und Fischen.

4.1 Regenschild (Inv.Nr. 126385; Abb. 14)

Ein einziges Palmblatt dient hier als Schutz gegen Regen und Sonne. Das Blatt
ist um einen Holzrahmen gebogen, welcher durch ein Gerüst aus Bambusstäben

gestützt wird. Ein schmaler, aus Bambus geflochtener Trageriemen verläuft
diagonal auf der Innenseite des Schildes. Das Schild wird am Rücken getragen,
und zwar ausschließlich von Frauen beim Jäten,

[d]enn mit dem Reis sprießt auch das Unkraut, und ohne mehrmaliges Jäten kann kaum eine

Frucht erwartet werden. So stehen sie Wochen und Monate ohne Unterlaß mit gebücktem
Rücken in den Reisfeldern. Die Mädchen haben für diese Arbeit große Schilde aus

Palmblättern [...] (Fürer-Haimendorf 1939:106)



Die Nagakultur Nordostindiens 27

Die Jätzeit wird von Fürer-Haimendorf als eine besonders anstrengende Zeit

beschrieben, und auch hier schließen sich die Konyaks zu Werkgruppen
zusammen.

4.2 Haue (Inv.Nr. 126569; Abb. 15)

Diese Haue besteht aus einem natürlich gegabelten Holz als Griff und einer

schmalen, gebogenen Eisenklinge (Metallverarbeitung siehe oben), welche mittels

Bambusflechtereien querschneidig an den beiden vorderen Enden des Griffs
befestigt ist. Im Gegensatz zu den Sema und Lhota Naga, die schlaufenartig
gebogene Bambusstreifen als Haue verwenden, oder den Ao Naga, welche die

Haue aus einem Stück Eisen herstellen, ist diese Form ganz typisch für die

Konyaks. Die Haue wird zum Jäten verwendet, indem man mit der Klinge die

Wurzel des Unkrauts durchstößt. Hirschberg und Janata vergleichen sie mit der

Ziehacke des europäischen Raumes.

4.3 Korb (Inv.Nr. 126315; Abb.16)

Dieser Korb ist geflochten, und zwar hauptsächlich durch die Technik des

"Flechtens in drei Richtungen" (vgl. Hirschberg/Janata 1986), und zeichnet sich
daher durch regelmäßig auftretende Durchläßigkeiten aus. Als Material wurde

gespaltenes Bambusrohr verwendet. Korbwaren werden in jedem Haushalt und

zwar hauptsächlich von Männern hergestellt - meist zwischen Oktober und

Dezember, wenn es auf den Feldern wenig Arbeit gibt. Neben Körben werden
auch Hüte und Matten produziert. Die Bambusstreifen als Rohmaterial können
dabei manchmal rot gefärbt sein. Ganz charakteristisch ist jedoch die konische
Form dieses Korbes. Körbe dieser Art werden dazu verwendet, die Ernte von
den Feldern ins Dorf, aber auch die Saat auf die Felder zu transportieren. Sie

können entweder mittels Riemen auf den Schultern oder mit einem Band um die

Stirn getragen werden. Außerdem wird in ihnen die Ernte aufbewahrt, welche in
den Getreidespeichern außerhalb des Dorfes lagert. Speziell dieser Korb wird
aufgrund seiner Durchlässigkeit wahrscheinlich nicht dazu verwendet, besonders

feines Getreide wie Hirse oder Reis zu transportieren oder aufzubewahren. Für
diesen Zweck flechten die Naga sehr feine, oft sogar wasserdichte Körbe. In dem

hier bearbeiteten Korb werden eher größere Feldfrüchte sowie Holz und Bambus

getragen.
Ein Tragekorb voll mit Reis gilt auch als Zahlungsmittel oder ist Teil des

Brautpreises.



28 Heidrun Gassner

4.4 Worfel (Inv.Nr. 126335; Abb.17)

Zur Reinigung des Getreides bzw. zum Trennen der Körner von der Spreu wird
bei den Konyaks die Worfelwanne verwendet. Sie wurde durch "diagonales
Flechten" hergestellt:

Die Worfelwanne hat im allgemeinen in all ihren Verbreitungsgebieten dieselbe Form: ein

flaches Korbgeflecht mit einem niedrigen Rand an drei Seiten. (Hirschberg/Janata 1986:

269)

Geworfelt wird von den Frauen vor allem in der Früh.

4. Frühe historische Ursprünge der Nagakultur

Obwohl in alten Quellen einige Hinweise auf die Existenz eines Volkes ähnlich
den Naga zu finden sind, ist deren tatsächlicher Ursprung unbekannt. Denn
schon die Sanskrit Texte sprechen von den "Kiratas" (Nicht-Arier), wohnhaft in
der Himalaya Region, und scheinen damit deren Andersartigkeit in Bezug auf
die Talbevölkerung betonen zu wollen. Aufgrund kultureller Beziehungen nach

ganz Südostasien und China vermutet man, daß die Nagakultur in Verbindung
mit drei Wanderungsbewegungen steht, die sich, vor lO'OOO - 12'000 Jahren

beginnend, im Gebiet des Brahmaputra trafen: Zwei Bewegungen ausgehend von
China (Sinkiang und Yunnan), die dritte von der südostasiatischen Halbinsel. So

findet man den Kulturkomplex der Verdienstfeste mit Gabelpfosten, Megalithen
und Rinderopfer in ganz Südostasien und die Kopfjagd zumindestens in einigen
Gebieten dieses Großraumes. Die Verbindung in den chinesischen Raum wird
unter anderem an der Zugehörigkeit der Naga Sprachen zur sinotibetischen

Sprachfamilie deutlich.

Mit der Zeit bildeten sich die einzelnen Stämme heraus, wobei jeder sich

auf eigene Ursprungsmythen bezog. Lange Zeit lebten die Naga isoliert und
kamen nur selten in die Täler herab. Erst zu Beginn des 13. Jahrhunderts wurden
sie durch den Kontakt zum Volk der Ahorn, das von Burma in das Gebiet der

Naga eingewandert war, immer mehr mit der Talbevölkerung durch
Handelsbeziehungen verbunden. Besonders die Konyak Naga beziehen sich auf einen

Ahorn Kaiser, der eine Konyak Frau heiratete und in dessen Schriften die Naga
das erste Mal erwähnt wurden.



Die Nagakultur Nordostindiens 29

5. Kolonialismus und Nationalismus

Im Jänner 1832 betrat der erste Engländer das Siedlungsgebiet der Naga und

markierte so den Beginn eines entscheidenden Einschnitts in die Nagakultur.
Neben der Ausweitung des Handels und dem dadurch verstärkten Kontakt der

Naga zur Talbevölkerung, der Einrichtung von Schulen und der Administration
des Gebietes, äußerte sich der britische Einfluß vor allem im Verbot der Kopfjagd,

welches die Nagakultur um eines ihrer Grundelemente beraubte. Was die

Administration betrifft, so wurde das Gebiet aufgeteilt in ein "administered area"
und ein "unadministered area", woraus ein Ungleichgewicht in den Beziehungen
zwischen, aber auch innerhalb der beiden Regionen resultierte. Zwischen den

Regionen war es vor allem das einseitige Kopfjagdverbot, welches die reziproken

Beziehungen aus dem Gleichgewicht brachte. Im administrierten Gebiet
wurden die einzelnen Haushalte plötzlich dazu verpflichtet, Abgaben zu zahlen,

was die Struktur ihrer ausschließlich auf den Eigenbedarf ausgerichteten
Produktionsweise grundsätzlich veränderte. Mit ihrem Wunsch, die Nagakultur
genau zu klassifizieren, "erschufen" die Briten die einzelnen Stämme in der

Weise, daß sie ihnen jeweils ganz bestimmte Merkmale zuschrieben. Diese

Kategorisierung, zu der die materielle Kultur einen entscheidenden Beitrag
leistete, erfolgte oft ungeachtet der Beziehung zwischen den einzelnen
Kulturelementen. Denn mit dem kolonialen Einfluß entstand neben einer Reihe von
Stammesmonographien auch das Interesse für die materielle Kultur. Die
Ethnographie diente hier in einer Weise als Machtinstrument, da die Briten aufgrund
ihrer Interpretation der gesammelten Objekte den Anspruch stellten, den
"unwissenden" Naga deren Kultur erklären zu können. Jacobs beschreibt die Haltung
der Briten gegenüber den Naga folgendermaßen:

[...] exoticism tempered by the order and harmony ofthe Raj. (Jacobs 1990:17)

Baptistische Missionare aus den USA kamen schon in den 30er Jahren des 19.

Jahrhunderts, also sehr bald nach den Briten zu den Naga, wobei erst 40 Jahre

später die aktive missionarische Tätigkeit begann. Während die Naga früher
neben dem Animismus an verschiedene Geister und Götter glaubten, welche die
Fruchtbarkeit positiv oder negativ zu beeinflussen im Stande waren, so sind
heute über 90% zum Christentum konvertiert, und Somare schreibt über die

Auswirkungen der Missionierung folgendermaßen:



30 Heidrun Gassner

Within only a few years the zeal of Baptist missionaries put the Naga in a dramatic conflict
with their own past and undermined the values and structures on which their community life
has been based. (Somare 1992:177)

Neben den oben genannten strukturellen Veränderungen aufgrund des

administrativen und missionarischen Einflusses, hatten Briten und Amerikaner im
Zusammenhang mit den Unabhängigkeitsbestrebungen und der daraus
resultierenden Bildung eines Nationalstaates eine ganz besondere Stellung inne. Das

Ziel der Briten war es nämlich, die traditionelle Kultur der Naga in ihrer ganzen
"Exotik" zu erhalten. So hofften sie, ein eigener Staat und die damit
einhergehende Abgeschiedenheit würde sich diesbezüglich positiv auswirken. Mit
diesem Anspruch förderten sie auch die Unabhängigkeitsbewegung der Naga.

Auf der anderen Seite stand der US-amerikanische Einfluß mit der
Baptistischen Kirche. Das Christentum hatte zweifelsohne einen vereinheitlichende

Wirkung auf die verschiedenen Naga Stämme und förderte somit auch das

Nationalbewußtsein.
Der Beginn einer nationalistischen Bewegung der Naga kann 1918 mit der

Gründung des "Naga Club" in Kohima und Mokokchung angesetzt werden, dessen

Mitglieder vor allem Führungspersönlichkeiten einiger Naga Dörfer waren.
Der "Naga Club" bewirkte in erster Linie eine einheitliche "Naga-Identität",
denn bis zu diesem Zeitpunkt sahen sich die einzelnen Naga Stämme als

eigenständige Gruppen mit nur wenigen Gemeinsamkeiten. Der Club setzte sich

vor allem für die Erhaltung der Nagakultur und für eine gewisse Unabhängigkeit
innerhalb Indiens ein. In den 30er Jahren entstanden einige "tribal councils", die

sich dann zum "Naga National Council" (NNC) zusammenschlössen. Kurz vor
der Unabhängigwerdung Indiens stellte das NNC die Forderung nach einem

eigenen, autonomen Staat für die Naga. Da Nehru, damaliger Präsident der

Kongreßpartei, keine Möglichkeit sah, dies zu verwirklichen, formierte sich eine

bewaffnete Unabhängigkeitsbewegung in den Naga Hills und auch das NNC
wandte sich immer entschlossener gegen die indische Regierung. Nachdem 1963

nach unzähligen Verhandlungen das Nagaland als Bundesstaat gegründet wurde,
forderten und fordern auch heute einige Untergrundorganisationen die absolute

Unabhängigkeit von Indien.

6. Das Nagaland heute

Die gegenwärtige Situation im Nagaland betreffend kann ganz allgemein
festgestellt werden, daß sich in den Städten mehr verändert hat als am Land. Die



Die Nagakultur Nordostindiens 31

soziale Ordnung basiert noch immer auf Clanzugehörigkeit und die Naga Gesellschaft

ist zu 85% eine Agrargesellschaft geblieben, obwohl auch für den Export
produziert wird und der Haushalt in vielerlei Hinsicht nicht mehr die
Produktionseinheit darstellt. Die Alphabetisierungsrate ist höher als der indische

Durchschnitt und das Gesundheitswesen extrem verbessert worden. In den

Städten stellen jedoch Arbeitslosigkeit und Drogenkonsum ein großes Problem
dar. Das Gewohnheitsrecht der Naga existiert neben dem staatlichen Rechtssystem

und das Nagaland ist durch Abgesandte im Parlament in Delhi vertreten.
Durch das Vorhandensein separatistischer Untergrundbewegungen befindet sich

aber auch eine große Anzahl indischer Truppen im Nagaland und Übergriffe des

indischen Militärs sind keine Seltenheit.

Mit dem Ende der Isolation und dem immer stärker werdenden Kontakt zur
Außenwelt befindet sich die Nagakultur auf dem Weg zu einer Kultur, die sich

durch eine Vermischung verschiedener Elemente auszeichnet.

[...] it would be altogether wrong to see the Nagas as passive victims of a process of de-

culturation. There never was a pristine or unchanging Naga society. Rather, we may discern

the ways in which Naga ethnicity is being actively and consciously remoulded in the present

era. What emerges is a vigorous sense of history and identity at the level of individual tribe

and nation. (Jacobs 1990:176)

Obwohl die Kopfjagd überhaupt nicht mehr praktiziert wird und Verdienstfeste

nur mehr selten vorkommen, ist doch ein gewisser Synkretismus zu erkennen

zwischen "Tradition" und "Moderne", bzw. eine Transformation traditioneller

Vorstellungen, anstatt deren völliger Absorption durch neue Einflüsse.

Literaturverzeichnis

Balfour, Henry
1917 Some Types of Native Hoes, Naga Hills. In: Man, Vol.17, Nr.24.

Barbier, Jean Paul

1985 Art ofNagaland. Los Angeles County Museum of Art.
DOSTAL, Walter
1996 Christoph von Fürer-Haimendorf. Nachruf. Sonderdruck aus dem

Almanach der österreichischen Akademie der Wissenschaften, Wien.

Fürer-Haimendorf, Christoph von
1932 Staat und Gesellschaft bei den Naga. In: Zeitschrift für Ethnologie.

Vol.54.



32 Heidrun Gassner

1938 The Morung System ofthe Konyak Nagas, Assam. In: Journal ofthe
Royal Anthropological Institute. Vol.68.

1939 Die Nackten Nagas. 13 Monate unter Kopfjägern Indiens. Leipzig.
1941 Das Gemeinschaftsleben der Konyak Naga von Assam. In: Mitteilun¬

gen der anthropologischen Gesellschaft in Wien. Vol.71.
1985 Tribal Populations and Cultures of the Indian Subcontinent. Leiden

und Köln.

Hirschberg, Walter und Alfred Janata
1986 Technologie und Ergologie in der Völkerkunde. Band 1. Dietrich Rei¬

mer Verlag.

Hutton, John

1921 The Sema Nagas. London.
1922 Divided and Decorated Heads as Trophies. In: Man, Vol.22, No.67.
1927 The Disposal ofthe Dead at Wakching. In: Man, Vol.27, Nr.44.
1928 The Significance of Head-hunting in Assam. In: Journal ofthe Royal

Anthropological Institute. Vol.58.
1929 A Note on the Method of Skull Ornamentation Practised among the

Konyak Nagas of Assam. In: Man, Vol.29, Nr.158.
1940 Couries in the Naga Hills. In: Man, Vol.40, Nr.102.
JACOBS, Julian
1990 The Nagas. Hill Peoples ofNortheast India. Society, Culture and Co¬

lonial Encounter. London.

Kauffmann, Hans

1939 Kriegsgebräuche der Naga. In: Mitteilungen der deutschen Ge¬

sellschaftfür Völkerkunde, Nr.9.
1934 Landwirtschaft bei den Bergvölkern von Assam und Nord-Burma. In:

Zeitschriftfür Ethnologie, Vol.66.
LAUFER, Berthold
1924 Tobacco and its Use in Asia. Field Museum of Natural History,

Chicago.

Leach, Edmund
1954 Political Systems ofHighland Burma.

Manndorff, Hans

1993 Kunst und Kultur der Naga im Nordöstlichen Indien. Linz, Wien 1962

o.V.
1993 Naga Pipes. Sonderausstellung des österreichischen Tabakmuseums,

Wien.
SOMARE, Grata und Leonardo VlGORELLl
1992 The Nagas. Disciplined Forms ofBeauty. Galleria Lorenzelli Bergamo.



Abbildungen

A
s*

feg 1Kh v k

V£ ¦ -¦

*p *"'

AM». /: Dekorierter menschlicher Schädel. Inv.Nr. 126824.

U
Abb. 2: Mithanschädel. Inv.Nr. 127047a.



1

:'*

E

E

©£^*
%^Z-

%^~

^©T
Ä

¦*

AW?. J: Hauptpfosten eines Morung.
Inv.Nr. 126241.

Abb. 4: Modell einer Schlit/tromnicl.
Inv.Nr. 126272.



re

w

ui

Abb. 5: Pfeife. Inv.Nr. 126587.

M

âl »
/ J

Abb. 6: Pfeife. Inv.Nr. 126588.

N>

co

A
en

Abb. 7: Pfeife. Inv.Nr. 126589.



ù-

¦

Abh. 8: Tätowierungsinstrumente. Inv.Nr. 126751

tt^ 10

cyan magali» | ¦**

v;',\
E'-J^. -

Abb. 9: Tätowierungsinstrumente. Inv.Nr. 126839.



Abb. W: Dao. Inv.Nr. 126525b.



mm

V
AW>. //: Daoscheide. Inv.Nr. 126619.

I !'<M

yUiiül à

i vi

AW). /2: Zeremonialkorb. Inv.Nr. 126373.



rv/
m

'S.mmuA
y

Abb. 13: Zeremonialkorb. Inv.Nr. 126376.

/

AW>. 14: Regenschild. Inv.Nr. 126385.



>

IU

"•»

AW?. 15: Haue. Inv.Nr. 126569. Abb. 16: Korb. Inv.Nr. 126315.

y ¦

:•

M
Abb. 17: World. Inv.Nr. 126335.


	Die Nagakultur Nordostindiens dargestellt anhand von achtzehn Objekten aus der Sammlung des Wiener Völkerkundemuseums

