Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 57 (2003)

Heft: 1

Artikel: Die Nagakultur Nordostindiens dargestellt anhand von achtzehn
Objekten aus der Sammlung des Wiener Vélkerkundemuseums

Autor: Gassner, Heidrun

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147593

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147593
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE NAGAKULTUR NORDOSTINDIENS
Dargestellt anhand von achtzehn Objekten aus der
Sammlung des Wiener Vdélkerkundemuseums

Heidrun Gassner, Wien

1. Soziokultureller Hintergrund der Nagakultur

Der Begriff “Naga” bezeichnet eine Reihe von Stammespopulationen, die im
norddstlichen Indien vor allem im Nagaland, aber auch in Manipur, Arunachal
Pradesh und Myanmar leben. Die Bezeichnung “Naga” wurde jedoch lange Zeit
nur von den Talbewohnern verwendet, nicht aber von den Betroffenen selbst.
Nach Hutton kommt der Begriff entweder vom Assamesischen “noga” — “Be-
wohner der Berge”, vom Bengalischen “nangta” oder vom Hindi “nanga”, was
soviel heilt wie “barbarisch, nackt”. Weiters kann “naga” “Krieger”, “junger
Mann” oder “Schlange” bedeuten. Der Begriff “Naga” war also fiir die Talbe-
volkerung ein “synonym for the savage naked headhunters, inhabitants of the
hills” (Somaré 1992:169), die man eher zu meiden suchte.

Die Nagakultur umfaf3t ungefahr 35 verschiedene Stimme, zu denen unter
anderem die Angami, Ao, Chang, Konyak, Lhota, Phom, Rengma, Sangtam und
Sema Naga zdhlen, um nur die wichtigsten zu nennen. Sie unterscheiden sich oft
sehr stark in sprachlicher, politischer, wirtschaftlicher und religioser Hinsicht
voneinander. Nur die Kopfjagd, die jedoch mit der britischen Kolonialherrschaft
verboten wurde, trotzdem aber in der materiellen Kultur teilweise noch zum
Ausdruck kommt und die Institution des Morung bzw. Miénnerhauses sind allen
gemeinsam. (Allein die Sema Naga haben kein Morung.) Die einzelnen Gruppen
leben in voneinander abgegrenzten Gebieten in tiber 1000 Dérfern.

Obwohl Englisch heute Amtssprache ist, werden von den meisten Stimmen
die iiber 20 verschiedenen eigenen Sprachen und unzihlige Dialekte gesprochen.
Die Naga sprechen Tibetoburmanische Sprachen, die zur gréBBeren Gruppe der
sinotibetischen Sprachfamilie gehdren. Untereinander verstindigen sich die ein-
zelnen Stimme mit Nagami, einer Mischung aus dem Assamesischen, den Naga-
sprachen, Englisch und Hindi.

Uber 90% der Nagabevolkerung ist heute zum Christentum konvertiert.
Dies wirkt sich auch auf die materielle Kultur aus, da nimlich viele der Erzeug-



6 HEIDRUN GASSNER

nisse in engem Zusammenhang mit den traditionellen religiésen Vorstellungen,
das heisst animistischem Weltbild verbunden mit Fruchtbarkeitsglauben, stehen.

Das Nagaland selbst wurde 1963 mit der Hauptstadt Kohima gegriindet und
ist einer der sieben Bundesstaaten in der Nordostregion Indiens. Angrenzend an
Myanmar, Assam, Arunachal Pradesh und Manipur stellt es mit seinen iiber
2000 Meter hohen Erhebungen ein sehr gebirgiges Gebiet dar, was auch die
frilhere Bezeichnung als “Naga Hills” erklért. Tiefe Schluchten durchziehen den
Bundesstaat ebenso wie Nebenfliisse des Brahmaputra und Chindwin. Zahl-
reiche Tiere, die in der Kosmologie der Naga eine bedeutende Rolle spielen,
bewohnen die immergriinen Wilder, welche jedoch in den letzten Jahrzehnten
durch starke Abholzung zusehends verkleinert wurden. Das Nagaland ist auf-
geteilt in sieben Distrikte: Kohima, Mokokchung, Mon, Phek, Tuensang, Wokha
und Zunheboto. Die iiber eine Million Einwohner setzt sich neben den Naga, die
den Hauptanteil bilden, auch aus Einwanderern der Nachbarregionen und eini-
gen anderen Stammespopulationen zusammen.

2. Die Konyak Naga

Da alle bearbeiteten Objekte von den Konyak Naga stammen, wird im folgenden
auf einige Besonderheiten der Konyaks, die sich im Vergleich mit den anderen
Nagastimmen ergeben, hingewiesen.

Der Begriff “Konyak” kommt von “keniak” und bedeutet in der Tanhai
Sprache, einer der Konyak-Sprachen, “Mensch”. Die Konyaks leben im Nord-
osten des Nagalandes, nahe der Grenze zu Arunachal Pradesh. Da sie frither nur
sparlich bekleidet waren, sprach man von ihnen auch als “Nackte Naga”. Sie
unterscheiden sich ganz grundsitzlich von anderen Nagastimmen, und weisen
nur Ahnlichkeiten mit den Wancho (Arunachal Pradesh) auf. Im Gegensatz zu
einigen anderen Nagagruppen sprechen sie eine Tonhdhensprache, sie betreiben
halbnomadischen Brandrodungsfeldbau und ihr Hauptnahrungsmittel ist nicht
Reis, sondern die Knollenfrucht Taro.

Auch innerhalb der Konyaks bestehen betrichtliche Unterschiede, die sich
vor allem durch die Aufteilung in Thendu- und Thenkoh-Konyaks ableiten. Die
beiden Gruppen unterscheiden sich voneinander in vielerlei Hinsicht. Wéhrend
die Thendu-Minner ihr Gesicht titowieren und ihr Haar lang wachsen lassen,
um es mit einem Knoten am Hinterkopf zusammenzubinden, tdtowieren sich die
Thenkoh-Minner die Brust und Arme und schneiden sich ihr Haar kurz, rasieren
es sogar seitlich ab. Bei der Kleidung der Frauen gibt es Unterschiede beziiglich



DIE NAGAKULTUR NORDOSTINDIENS 7

der Lange des Schurzes — wihrend Thenkoh-Frauen einen knielangen Schurz
tragen, ist der der Thendu-Frauen nur handbreit. Bei den letzteren ist auch das
Tragen eines “Zopfes” verbreitet, der aus Bambus angefertigt ist und tiber die
echten Haare geschoben wird.

Die grundlegendste Differenz besteht aber in der politischen Organisation.
Dazu schreibt Jacobs: “More or less side by side with the autocratic Thendu
villages are the egalitarian Thenkoh villages [...] They are [...] the same society
with a different stress on the importance of the hereditary principle of chiefship.
Thendu and Thenkoh are two potential transformations of one kind of society,
and it appears, that over time villages changed from one to the other.” (Jacobs
1990:69)

Das heifit also, speziell die Thendu-Doérfer bilden eine zentrale Einheit, an
deren Spitze der “Ang” bzw. “Chief” als Autokrat steht. Er ist nicht nur poli-
tischer Fiihrer, sondern auch in rituellem Zusammenhang wichtig. Auf seinen
Besitztiimern sind geschnitzte Nashornviogel abgebildet — die Konyaks denken
sich den Nashornvogel, der in den verschiedensten Zusammenhédngen von Be-
deutung ist, als “Ang der Vogel”. Der Ang beansprucht fiir sich die Arbeit der
Dorfbewohner, einen Teil der Emnte und sexuelle Rechte auf die Frauen seines
Clans. Er steht in engster Verbindung mit dem Prinzip Fruchtbarkeit und tragt
somit auch Verantwortung fiir den Wohlstand seines Dorfes. Dies wiederum
bedeutet ein gewisses Risiko fiir ihn. Denn fillt die Ernte schlecht aus, ist er
nicht in der Lage, ein Verdienstfest zu veranstalten und sich somit seine Vor-
herrschaft zu sichern. Kommt es in der Folge zu rivalisierenden Auseinander-
setzungen zwischen zwei Ang-S6hnen bzw. zwischen zwei Lineages verschie-
dener Angs, so kann es sein, dal dies zu demokratischeren Organisationsformen
fiihrt, wie es in den Thendu-Dérfern (also auch in Wakching) der Fall ist. Hier
spielen Altersklassen eine bedeutende Rolle und der Ang teilt sich nun seine
Vorherrschaft mit den Vertretern des jeweiligen Dorfes. Die Dorfversammlung
wird “Niengbas” genannt und ist mit der Verwaltung und politischen Organisa-
tion innerhalb des Dorfes beauftragt.

Es handelt sich hier also um ein dhnliches Phdnomen wie das von Edmund
Leach postulierte Oszillieren zwischen dem autokratischen “gumsa” und dem
egalitdren “gumlao” bei den Kachin. (Vgl. Leach 1954.)

Die Briten fiihrten unter ihrer Herrschaft Goanburas (Dorfdlteste) und
Dobashis (Dolmetscher) als neue Administratoren eines Dorfes ein. Diese soll-
ten, obwohl selbst der lokalen Bevolkerung angehorig, das neue, britische Ver-
waltungssystem vertreten.



8 HEIDRUN GASSNER

3. Die Objekte

Alle der im folgenden bearbeiteten Objekte wurden von dem Wiener Ethnologen
Christoph von Fiirer-Haimendorf wihrend seines Forschungsaufenthaltes 1936/
37 bei den Konyak Naga gesammelt.

1. Die Kopfjagd

Mit der britischen Kolonialherrschaft und der Unabhéngigkeit Indiens 1947
wurde die Kopfjagd weitgehend unterdriickt, teilweise jedoch bis in die sech-
ziger Jahre ausgeiibt und ist heute bei einigen Naga Stimmen in Myanmar noch
immer zu finden.

Die Kopfjagd ist ein einendes Merkmal der sonst in so vielerlei Hinsicht
unterschiedlichen Naga Gruppen und damit sicher auch ein Grund, die einzelnen
Stdimme unter einen einheitlichen Namen, namlich “Naga”, zusammenzufassen.
Allerdings besteht die Gefahr, die duferst komplexe Kultur dieses Volkes auf
diesen einen Aspekt zu reduzieren, sich also nur, wie Fiirer-Haimendorf schreibt,
mit dem “Absonderlichen und Kuriosen” (Fiirer-Haimendorf 1939:102) der
fremden Kultur auseinanderzusetzen. Denn die Kopfjagd ist ein Grundelement
der Nagakultur und steht in engem Zusammenhang mit allen Bereichen des
taglichen Lebens. Sie darf also auf keinen Fall isoliert und als blofles Ab-
schlagen von Kopfen betrachtet werden. Wenn die Kopfjagd auch seit den
sechziger Jahren im Nagaland nicht mehr praktiziert wird, kommt sie doch noch
in der Symbolik der materiellen Kultur zum Ausdruck und ist daher nicht aus-
schlieBlich der Vergangenheit zuzuschreiben.

Auch Nachbargemeinschaften der Naga waren Kopfjager, dabei waren er-
beutete Kopfe jeweils in verschiedenen Zusammenhingen wichtig: “Different
communities treated captured heads differently, but in all cases heads (or their
substitutes or representative motifs) were a focal point of village life.” (Jacobs
1990:119)

Fiir die Naga ist der menschliche Kopf vor allem im Zusammenhang mit
dem Fruchtbarkeitskomplex und dem sozialen Prestige, das der Kopfjager er-
langt, von Bedeutung. Da Fruchtbarkeit bei den Naga unter anderem als im
menschlichen Kopf situiert gedacht wird — die Konyaks meinen, eine von
mehreren Seelen wohne im Kopf des Menschen, von wo aus sie Wohlstand und
Fruchtbarkeit bereitstellt — wird das Erbeuten desselben mit einer grundlegenden
Transformation gleichgesetzt. Die Naga sehen namlich die Welt durchzogen von
einem stindigen FluB von Energien, welcher durch die Fruchtbarkeit eines
Schidels gespeist werden mufl. Durch das Abschlagen eines solchen wird



DIE NAGAKULTUR NORDOSTINDIENS 9

Energie freigesetzt, welche in weiterer Folge das Leben an sich ermdglicht. Das
heiBit, um die einem menschlichen Kopf “innewohnende” Fruchtbarkeit fiir das
eigene Dorf, die eigene Gemeinschaft nutzen zu koénnen, ist es notwendig, jene
mittels entsprechender Rituale — beginnend mit der Kopfjagd an sich — umzu-
wandeln. Der menschliche Schidel wird also kulturspezifisch mit Bedeutungen
und Funktionen besetzt, welche das Gleichgewicht fiir die Gemeinschaft auf-
recht erhalten konnen.

So mulfite auch nach der Erbeutung eines Kopfes eine genna-Periode ein-
gehalten werden. Als genna wird ein Zeitraum von mehreren Tagen bezeichnet,
der mit ganz bestimmten Vorschriften und Verboten verbunden ist. “In the
genna period everything that is normally active becomes inactive: there is a
prohibition on sex, work, certain foods and travel.” (Jacobs 1990:84) Eine solche
genna-Periode muf} aber auch in anderen Zusammenhingen eingehalten werden,
wie zum Beispiel bei Verdienstfesten oder in bestimmten Phasen der land-
wirtschaftlichen Produktion.

Unter Beriicksichtigung dieser Tatsachen wird auch das Ausmal} der Aus-
wirkungen des Kopfjagdverbotes unter den Briten deutlich: Fiir Krankheiten,
Miflernten und Tod wurden die fehlenden Koépfe verantwortlich gemacht.
Chinyang, ein Konyak und Informant Fiirer-Haimendorfs meinte dazu: “[...] als
wir noch Kopfe erbeuteten, gab es gute Ernten, da hatten wir viele Kinder und
die Menschen blieben gesund; aber jetzt, seit wir nicht mehr Krieg fiihren
diirfen, jetzt sterben viele an Krankeiten.” (Fiirer-Haimendorf 1939:84)

Einer weiteren Aussage der Konyaks zufolge geniigte ein Kopf pro Jahr,
um derartige Katastrophen zu verhindern. Fiir die Sicherung einer guten Ernte
bzw. der Gesundheit der Bevélkerung waren Frauen-, Minner- und Kinderkopfe
gleich begehrt. Da Frauen auflerhalb des Dorfes immer von mehreren Mannern
begleitet wurden, Minner jedoch 6fters alleine unterwegs waren, war das
Erbeuten eines Frauenkopfes viel schwieriger und bedeutete ein hoheres soziales
Prestige fiir den Jdger. AuBerdem wurden Schidel von wohlhabenden oder
tapferen Menschen bevorzugt, da Reichtum und Tapferkeit auf den Kopfjager
tibergehen. Die Schidel dieser Personen wurden auch als dicker und hirter
betrachtet als solche “gewdéhnlicher’” Personen.

Grundsitzlich galten die Naga als sehr kriegerisch, wobei Krieg vor allem
fiir die Gewinnung von Képfen gefiihrt wurde. Krieg war hier also mehr oder
weniger mit Kopfjagd gleichzusetzen. Wihrend innerhalb eines Dorfes Kon-
flikte meist friedlich gelost wurden — “[...] in all the Naga groups there was a
strong revulsion against injuring physically a fellow-villager [...]” (Jacobs
1990:135) — waren es meist Einzelpersonen oder kleine Gruppen, die Ange-
horige fremder Dorfer tiberfielen, um einen Kopf zu erbeuten. Jedoch waren



10 HEIDRUN GASSNER

Heirats-, Handels- oder politische Beziehungen zu eben diesen Dorfern keine
Seltenheit und wurden nur durch kriegerische Auseinandersetzungen erginzt.
Kopfjagdziige fanden also vor allem zwischen Daorfern statt, die auch durch
andere Beziehungen miteinander verbunden waren und meist gehoérten die
beiden Dorfer sogar zum selben Stamm. Jacobs definiert die Kriegsfithrung der
Naga als Fehde, um die stindigen Beziehungen zwischen den Dérfern zu beto-
nen, denn es sollte eine Balance beziiglich der gewonnen und verlorenen Kopfe
bestehen. Die Briten versuchten seit Beginn ihrer Kolonialherrschaft die Kopf-
jagd zu unterbinden, hatten dabei jedoch eher negativen Einful} auf die sozialen
Beziehungen der Naga.

Da die traditionelle Ausriistung der Naga bei Kopfjagdziigen aus Speer,
Schild, Dao (sieche Kapitel 3.3) und Panijs (im Feuer gehirtete Bambus-
fuBangeln) bestand, steigerte sich mit dem Erwerb von Gewehren die Anzahl der
Toten drastisch. AuBBerdem wurde unter der britischen Kolonialherrschaft das
Siedlungsgebiet der Naga geteilt in ein “administered” und ein “unadministered
area”’. Im “administered area” war die Kopfjagd verboten; die dort lebende
Bevoélkerung wurde jedoch von Kopfjagdziigen aus dem nicht administrierten
Gebiet heimgesucht. Sie konnte sich weder zur Wehr setzen, noch zuriick-
schlagen. Diese Tatsachen sowie Strafexpeditionen von britischer Seite trugen
dazu bei, die kriegerischen und damit auch die sozialen Beziehungen der Naga
aus dem Gleichgewicht zu bringen.

1.1 Dekorierter menschlicher Schidel (Inv.Nr. 126824; Abb.1)

Erbeutete Kopfe werden bei den Naga auf ganz besondere Weise dekoriert, um
die thnen zugeschriebene Fruchtbarkeit moglichst gut nutzen zu kénnen. Auch
dieser Schidel zeichnet sich durch zwei Horner, die mittels Bambusstreifen
jeweils seitlich befestigt sind und durch eine Reihe von Bambusbiéllen, die tiber
dem Kopf aufgefadelt sind, aus.

Obwohl in diversen Quellen nur von Mithanhérnern, welche mit dem
menschlichen Schédel verbunden werden, gesprochen wird, handelt es sich hier
doch wohl eher um die Horner einer Wildziege. Wiren es Mithanhérner, so
wiren die beiden grundlegenden Elemente, denen die Naga Fruchtbarkeit zu-
schreiben — der menschliche Kopf und der Mithan — verbunden, und wiirden so
das vollendete Fruchtbarkeitssymbol darstellen. Obwohl der Ziege durch die
Verwendung ihrer Haare im rituellen Zusammenhang auch eine besondere Be-
deutung zukommt, verwendet man ihre Horner hier hdchstwahrscheinlich als
Substitut fiir Mithanhérner. Diese werden ndmlich nicht selten auch durch
Imitate aus Holz oder Bambus ersetzt. An jener Stelle des Schidels befestigt, an



DIE NAGAKULTUR NORDOSTINDIENS 11

der sich friither die Ohren befanden, haben diese Horner jedoch noch eine ganz
andere Funktion. Sie sollen ndmlich verhindern, dafl die Seele des/der Toten,
durch Rufe der Freunde angelockt, zu diesen zuriickkehrt. Dieselbe Seele ist es
namlich, die, im Schidel verweilend, von dort aus Fruchtbarkeit garantiert und
die suchenden Freunde des/der Toten in die Nihe des feindlichen Dorfes lockt,
damit auch sie hier ihren Kopf verlieren.

Die Bambusbille, die tiber dem Schidel aufgereiht sind, dienen als Imitate
eines solchen. Auch Hundeschidel werden oft tiber menschlichen Schéideln be-
festigt. Durch ihr lautes Bellen sollen sie das Rufen der Freunde iibertonen und
damit wiederum die Riickkehr der Seele verhindern.

Die dekorierten Kopfe binden die Konyaks an lange Bambusstangen, wel-
che an den sogenannten “Kopfbaum” gelehnt werden. Dieser Baum ist bei den
Konyaks immer ein Ficus, der als besonders fruchtbar gilt. Er steht im Dorf-
zentrum und ist Symbol fiir die Einheit des Dorfes. Wird er — auch unabsichtlich
— zerstort, so miissen Zeremonien zur Dorferneuerung abgehalten werden. Wie-
ters kann der Schidel vor dem Morung aufgehidngt werden, bis ihn der Kopf-
jager in sein eigenes Haus nehmen darf. Zusitzlich fiittert man die erbeuteten
Kopfe regelmiBig mit Reisbier. Dabei wird der Wunsch geduflert, die Schédel
der Verwandten und Freunde des Opfers auf dieselbe Weise zu “bewirten”.

Auch die Schédel der “eigenen” Toten behandeln die Konyaks auf beson-
dere Weise. Neun Tage lang setzt man den toten Korper auf einer erhdhten
Bambusplattform aus. Danach wird der Kopf abgetrennt, in einem konischen
Sandsteinbehilter am Boden aufbewahrt und regelmifig mit Reisbier gefiittert.
Die Fruchtbarkeit des Schéidels soll so iiber den Sandsteinbehilter auf die Erde
iibergehen.

Nach dem Kopfjagdverbot wurden auf das Dringen der Briten hin mensch-
liche Kopfe durch Affenkopfe, geschnitzte Holzkdpfe oder Bambusbille ersetzt,
diese konnten jedoch nicht in gleicher Weise Fruchtbarkeit bereitstellen.

2. Objekte aus Holz geschnitzt

Schnitzereien werden in jedem Haushalt erzeugt, falls es sich um alltdgliche
Gebrauchsgegenstinde handelt. Werden jedoch Gegenstinde fiir den rituellen
Gebrauch hergestellt, wie zum Beispiel Hauspfosten, Schlitztrommeln oder
Grabbeigaben, so zieht man Spezialisten heran oder die Objekte werden zu
einem ganz bestimmten Zeitpunkt produziert. Als Werkzeuge dienen Dao (siehe
Kapitel 3.3.), Handbohrer, Meillel und Breitbeil. Die Beschaffung der Rohmate-
rialien ist sehr beschwerlich, da Holz und Bambus oft aus entlegensten Gebieten
stammen.



12 HEIDRUN GASSNER

2.1 Das Morung

Um die zwei folgenden Objekte, den Hauptpfosten eines Morung und die
Schlitztrommel in deren Zusammenhang darstellen zu konnen, wird zuerst auf
die Institution des Morung bzw. Minnerhauses eingegangen und dessen
Schliisselfunktion fiir die soziale Organisation eines Naga Dorfes deutlich
gemacht. Denn trotz der Konversion zum Christentum hat das Morung nur we-
nig an Bedeutung verloren. Der Begriff “Morung” ist keine Eigenbezeichnung,
sondern kommt aus dem Assamesischen. Das Mannerhaus ist allen Stimmen
aufler den Sema Naga bekannt, wobei dessen Bedeutung von Stamm zu Stamm
variiert.

Als oberste soziale Einheit der Naga Gesellschaft kann das Dorf gesehen
werden, welches in zwei oder mehrere Zonen, “Khels” genannt, aufgeteilt ist. In
jedem Khel wiederum befindet sich mindestens ein Morung, dem weitere
exogame patrilineare Clans angehéren. Alle diese sozialen Einheiten sind durch
reziproke Rechte und Pflichten miteinander verbunden. Das heifit, Individuen
und Haushalte sind in den wenigsten Fillen autonom, sondern immer Mitglieder
groflerer, funktionaler Einheiten.

Das Morung selbst, das sich nahe dem Dorfeingang befindet, ist Treffpunkt
und Schlafplatz unverheirateter Minner, es dient als Erziehungsstitte und
Bildungsinstitution, da dort Gesdnge, Tdnze und Mythen {iber Generationen
weitergegeben werden. Da meist auf einer Anhéhe errichtet, ist es Wachposten
der Krieger und spielt weiters im rituellen Bereich eine bedeutende Rolle — so
befindet sich zum Beispiel vor einem Morung ein kleiner Menhir, auf dem der
erbeutete Kopf aufgestellt wird. Auf diese Weise soll die Fruchtbarkeit des
Kopfes iiber den Stein auf das Morung und infolgedessen auf die Mitglieder
libergehen. Das Gebiet direkt um das Morung ist es auch, auf dem entsprechende
Rituale und Feste veranstaltet werden. Weiters ist das Morung eine exogame
Einheit, das heilit, es werden Heiratsbeziehungen zwischen den einzelnen Mo-
rungs eines Dorfes geschaffen.

Das Erwachsenenalter beginnt bei den Konyaks mit der Initiation in das
Morung und der darauffolgenden Kopfjagdexpedition, die jedoch nur symbo-
lisch durchgefiihrt wird — bei den Konyaks werden dabei kleine Speere in einen
Baum auflerhalb des Dorfes geschossen. Ungefihr alle drei Jahre werden 8-12
Jahrige Knaben initiiert, die ab diesem Zeitpunkt einer bestimmten Altersklasse
angehoren. Alle Initianten miissen Mutproben bestehen, um sich der Ernst-
haftigkeit der Mitgliedschaft bewufit zu werden. Durch die Initiation sollen sie
auf ihr Leben als Krieger bzw. Kopfjiger vorbereitet werden. Ab diesem Zeit-



DIE NAGAKULTUR NORDOSTINDIENS 13

punkt schlafen die Knaben nicht mehr bei ihren Eltern, sondern im Morung und
arbeiten auch ofter auf den Feldern des Morung als auf denen der Eltern.

Flirer-Haimendorf unterscheidet innerhalb der Konyak Naga zwei verschie-
dene Arten des Morung:

1. Die Morungs der Thenkoh-Dérfer zeichnen sich durch ein Giebeldach aus
und sind mit auBerordentlichen Schnitzereien geschmiickt. Auf der Vor-
derseite des Morungs befindet sich eine Art Veranda bzw. Vorhalle, in der
sich ein GroBteil des Gemeinschaftslebens abspielt. Es wird dort sowohl die
tdgliche Arbeit verrichtet, als auch spielt dieser Ort im rituellen Leben der
Konyaks eine gro3e Rolle. Im Morung selbst findet man Schlafstellen und
eine relativ grofle Halle, die auch als Gemeinschaftsraum dient.

2. In den Thendu-Dérfern hingegen reicht das Dach der Morungs fast bis zum
Boden, so erinnern sie eher an grole Wohnhauser. Da, wie schon erwihnt,
Thendu-Dérfer autokratisch organisiert sind, wird hier dem Haus des Ang
mehr Bedeutung beigemessen, ganz im Gegensatz zu den demokratischen
Thenkoh-Dérfern, in denen Morung und Altersklassen fiir die Verwaltung
des Dorfes zustiandig sind.

Neben der Institution des Morung gibt es noch das “Yo”, bzw. Midchenschlaf-
haus. Hier versammeln sich die Méddchen und schlieBen sich zu Gruppen dhnlich
den Altersklassen bei den Burschen zusammen. “In jedem Morung gibt es ein
solches Médchenschlafhaus, das gew6hnlich ein Anbau an einem gewohnlichen
Wohnhaus ist.” (Fiirer-Haimendorf 1941:87)

Hieraus wird besonders deutlich, da3 das Morung nicht nur das Ménner-
haus darstellt, sondern vielmehr eine geschlossene soziale Einheit bildet, der
Frauen und Ménner gleichermallen angehéoren.

2.1.1 Hauptpfosten eines Morung (Inv.Nr. 126241; 4bb.3)

Ein Morung ist sehr stabil gebaut und wird meist nur alle 20 Jahre neu errichtet.
Vor allem die Konyak Naga erzeugen besonders schone Schnitzereien, mit
denen die Morungs oder Héiuser von wichtigen Gesellschaftsmitgliedern ge-
schmiickt werden. Das Holz, aus dem geschnitzt wird, stammt vom “kelo”-
Baum. Die Beschaffung dieses Holzes, das heift das Fillen und der an-
schlieBende Transport ins Dorf, ist ein wichtiger Aspekt im Gemeinschaftsleben
der Naga und mit diversen Ritualen verbunden. Neben menschlichen Figuren
und Mithankopfen werden in den Schnitzereien verschiedene nicht-domestizierte
Tiere wie Schlangen, Nashornvégel, Béren, Elefanten und — wie es bei diesem
Pfosten der Fall ist — Tiger dargestellt. Wie alle anderen genannten Tiere, so



14 HEIDRUN GASSNER

wird auch der Tiger mit den Eigenschaften Tapferkeit, Stirke und Mut asso-
zilert, welche auf die Mitglieder des Morungs iibergehen sollen. Jedoch kommt
dem Tiger eine ganz besondere Stellung zu — ihm wird eine Seele gleich der
eines Menschen zugesprochen, auBerdem sind in den Ursprungsmythen der
Naga Tiger und Mensch Kinder derselben Frau. Mit dem Tod eines Tigers wird
auf ganz spezielle Weise umgegangen, denn auch er ist mit einer genna-Periode
verbunden.

Tigerdarstellungen kénnen sich — im Gegensatz zu den Darstellungen ande-
rer Tiere — sowohl innerhalb als auch auflerhalb des Morungs befinden. Der
Tiger auf diesem Pfosten ist typischerweise abwirtslaufend dargestellt und
abwechselnd mit schwarzen und roten Streifen bemalt. Méglicherweise handelte
es sich bei den schwarzen Streifen urspriinglich um Ruf.

2.1.2  Modell einer Schlitztrommel (Inv.Nr. 126272; Abb.4)

Die Schlitztrommel steht in der Vorhalle des Morung oder in einem eigenen
Gebdude in der Nédhe desselben. Sie kann eine Linge von bis zu 10 Metern und
eine Breite von bis zu 4 Metern erreichen und wird aus einem einzigen Baum-
stamm geschnitzt. In der Verlangerung des Schlitzes, der den mittleren Teil der
Trommel durchzieht, befinden sich Fortsitze, die an den Bug eines Kanus
erinnern. Beidseitig des Schlitzes stehen sich die Spieler (meist junge Ménner)
gegeniiber, die mit einem hoélzernen Schldgel in jeder Hand die Trommel
spielen.

Mit dem Einflufl des Christentums jedoch schwand die Bedeutung dieser
Trommel. Sie ist heute kaum noch zu finden bzw. wird so gut wie nicht mehr
gespielt. Somaré faBlt die Verwendungsarten solcher Schlitztrommeln folgen-
dermalen zusammen:

The tribes in the North and in the Centre of the Naga Hills associated enormous wooden
drums with the morung and used them to celebrate victories and the capture of enemy
heads, as well as during village feasts, at funerals of important men and during the solar and
lunar eclipses. (Somaré 1992:165)

Fiir jede dieser Gelegenheiten wird ein anderer Rhythmus geschlagen, und wird
die Trommel richtig gespielt, so kann man ihren Klang in groBer Entfernung
noch horen und auf diese Weise Nachrichten in weit entfernte Dorfer schicken.

Dieses Modell ist etwa einen Meter lang und umfaf3t auch die Spieler, wel-
che hier ebenso aus Holz geschnitzt sind. AuB3erdem ist die Trommel selbst mit
schwarzer und roter Farbe bemalt, dhnlich den meisten anderen Schnitzereien,
die einem Morung angehoren.



DIE NAGAKULTUR NORDOSTINDIENS 15

Die Herstellung von Schlitztrommeln, und sicherlich auch von Modellen
derselben, wird nur von ganz bestimmten Personen bzw. zu einem ganz be-
stimmten Zeitpunkt durchgefiihrt und kann auch mit der Einhaltung einer genna-
Periode verbunden sein. Da Fiirer-Haimendorf jedoch die Anfertigung dieses
Modells trotz Bedenken der Naga relativ willkiirlich in Auftrag gab, war dies mit
einem grofen Risiko fiir den Hersteller und dessen Familie verbunden.

Er schnitzte die Trommel und ich zahlte den Preis. Doch als nach einigen Monaten sein
Kind geboren wurde, hatte es eine Hasenscharte. “Natiirlich”, sagten die Wakching Leute,
“der Schlitz in der Trommel und die Spalte in der Lippe sind ein und dasselbe.” (Fiirer-
Haimendorf 1939:250)

Hieraus wird schon deutlich, da die Trommel nicht nur als einfaches
Musikinstrument gesehen wird, sondern in gewisser Weise auch das
Wohlergehen der Mitglieder eines Morungs beeinflussen kann. Bei den Ao Naga
symbolisiert die Schlitztrommel die Einheit des Morungs und alle Mitglieder
bestimmen, welcher Baum fiir deren Anfertigung gefillt werden soll.

2.2 Pfeifen (Inv.Nr. 126587, 126588, 126589, Abb.5 bis Abb.7)

Tabak wurde um 1605 von den Portugiesen nach Indien eingefiihrt. Anfangs nur
auf der Dekkanhalbinsel vorhanden, gelangte er spiter bis nach Nordindien. Seit
Beginn des 19. Jahrhunderts wird Tabak auch im Gebiet der Naga angebaut, bei
denen dieses Genuflmittel sehr verbreitet ist. Sie ernten den Tabak, der rund um
das Dorf und am Rande der Felder wichst, ab August. AnschlieBend wird er
einige Tage getrocknet, um dann — ausschlie8lich von Minnern — gekaut oder
geraucht zu werden.

Nicht alle Naga Stimme verwenden geschnitzte Holzpfeifen so wie die
Konyaks. Auch Bambus, Ton, Bronze und Eisen dienen als Rohmaterial. Bei
einigen Stdmmen werden sogar Wasserpfeifen geraucht und bei den Ao Naga
wird die Pfeife dazu verwendet, um Entfernungen zu messen. Es heif3t, fiinf-
sechstel Meilen konnen wihrend des Konsums einer Pfeife zurtickgelegt werden.

Inv.Nr. 126588

Von allen der drei hier bearbeiteten Pfeifen ist diese am charakteristischsten fiir
die Konyaks. Eine geschnitzte Holzpfeife mit einem Bambusaufsatz als Mund-
stiick, der Pfeifenkopf ist leicht nach hinten geneigt und mit einem geschnitzten
menschlichen Kopf verziert. Am Pfeifenstil befinden sich vier geschnitzte
menschliche Figuren. So wie in vielen anderen Bereichen ist auch hier wieder
der menschliche Kopf und die Kopfjagd bildlich dargestellt. Diese speziell



16 HEIDRUN GASSNER

geschmiickten Pfeifen sind besonders wichtigen Gesellschaftsmitgliedern —
hochstwahrscheinlich Kopfjagern — iiberlassen.

Inv.Nr. 126589

Auch dem Pfeifenkopf dieser Pfeife ist ein menschlicher Kopf eingeschnitzt, in
dessen einem Auge sich noch ein griiner Glasscherben befindet. Der Pfeifenstil
ist flinfmal geknickt, dhnlich den geometrischen Mustern, die man in diversen
anderen Zusammenhingen, wie zum Beispiel bei weiblichen Tétowierungen,
wiederfindet.

Inv.Nr. 126587

Diese Pfeife ist nicht weiter verziert. Auch sie ist aus Holz geschnitzt und hat
einen Bambusaufsatz als Mundstiick. Auf dem runden Pfeifenkopf sind weille
Farbspuren zu erkennen. Die Schwarz-wei3-Kombination, durch welche sich
diese Pfeife einmal ausgezeichnet haben muf}, erinnert an die Federn eines
Nashornvogels, dem ja, wie schon erwihnt, bei den Naga eine besondere
Bedeutung zukommt.

3. Statussymbole
3.1 Mithanschiddel (Inv.Nr. 127047a; Abb.2)

Der Begriff Mithan stammt aus dem Assamesischen und bezeichnet eine
spezielle Rinderart, ndmlich den gezdhmten Gaur (bos gauris). Der Mithan lebt
einerseits in den Wildern rund um die Dorfer, gehért aber andererseits auch
neben Hund, Schwein, Ziege und Huhn zu den Haustieren der Naga. Er wird als
dem Menschen sehr nahe gedacht: Stirbt zum Beispiel ein Mensch auf dieser
Welt, so stirbt gleichzeitig ein Mithan im Totenland “Yimbu”, welches sich
entweder im Himmel, auf der Erde oder auf einem weit entfernten Hiigel
befindet. Die Naga stellen sich das Leben in jenem Totenland als dem Leben im
Diesseits identisch vor.

Der Besitz eines Mithanschidels ist genauso erstrebenswert wie der eines
Menschenschédels. Mithandarstellungen, bzw. Darstellungen seiner Horner sind
auf Zeremonialgegenstidnden ebenso zu finden wie auf Morungs, Dorftoren und
Tétowierungen und kennzeichnen dadurch jeweils das AuBBergewo6hnliche.

Die wichtigste Rolle kommt dem Mithan jedoch durch seine Opferung bei
Verdienstfesten zu. Durch die ihm zugeschriebene Fruchtbarkeit wird er zu
diesem Anlall sowohl zum Symbol als auch zum Ursprung derselben. Der
Veranstalter eines Verdienstfestes, ein Mann von groBem materiellem Reichtum,
bewirtet seine Géste — meist sein Clan oder das ganze Dorf — groBziigig mit den



DIE NAGAKULTUR NORDOSTINDIENS 17

verschiedensten Speisen (vor allem geopferte Tiere) und Reisbier. Ziel ist es
ndmlich, dadurch sein soziales Prestige zu erhohen. AuBerdem wird er aufgrund
seines materiellen Reichtums, der es ihm ermoglicht, ein solches Verdienstfest
liberhaupt zu veranstalten, und nicht zuletzt wegen dem Besitz eines Mithans in
enge Verbindung mit dem Prinzip der Fruchtbarkeit gebracht. Diese soll im
Laufe des Festes auf die Giste iibergehen.

The Feast of Merit converts material wealth into social rank. A man who has enough wealth
to give a Feast would at the same time obviously be a man possessing “fertility: his wealth
is a sign of this. The Feast is therefore a recognition of his ritual status, and a mechanism for
spreading his “fertility” among his fellow villagers. (Jacobs 1990:77)

Diese Institution dhnlich dem nordamerikanischen Potlatch verhilft also sowohl
dem Veranstalter zu einem hohen sozialen Prestige, als auch 1a3t sie das ganze
Dorf an dessen Macht und Stirke Anteil haben. Der UberschuB8 an Produktion
wird hier zugunsten des Verdienstes verteilt.

Es gibt jedoch verschiedene Arten von Verdienstfesten, die je nach Rang
und Bedeutung unterschiedlich eingestuft werden. Mit jeder Stufe sind andere
Rechte und Pflichten verbunden. Der Veranstalter mu3 mit jedem Mal mehr
Giste einladen, mehr Reisbier zur Verfiigung stellen, mehr Tiere schlachten und
die Dauer des Festes verldngern. Wobei mit jeder Stufe bestimmte genna-Vor-
schriften verbunden sind. Ist die letzte Stufe erreicht, so wird entweder ein
Gabelpfosten oder Menhir aufgestellt, die nach dem Tod des Festgebers an
dessen Grofe erinnern sollen, aus Holz geschnitzte Mithanhérner an dessen
Haus angebracht oder — ein Mithan geschlachtet. Dieser wird mit Speer oder
Dao getotet und anschlieflend zerteilt, denn die einzelnen Stiicke werden jeweils
ganz bestimmten Personen zugesprochen. Anschlielend kann der Veranstalter
den Mithanschidel an seinem Haus anbringen. Hat ein Mann alle Verdienstfeste
absolviert, so miifite er erneut auf der untersten Stufe beginnen, meistens wird
jedoch das letzte Fest wiederholt. Jemand, der alle Verdienstfeste abgeschlossen
hat, ist unter anderem an der besonderen Kleidung und an dem Schmuck zu
erkennen, welche seinen hohen Status kennzeichnen.

Da Verdienstfeste allen — vor allem méinnlichen — Mitgliedern der Gemein-
schaft die Méglichkeit geben, ihr Prestige zu steigern, werden sie eher in egalitir
organisierten Gruppen praktiziert. Andererseits manifestiert sich gerade der
stindige Wettbewerb um Status und Macht und damit das Hin- und HerflieB3en
von Prestige und Fruchtbarkeit in der Folge in ganz unterschiedlichen politi-
schen Organisationsformen zwischen Autokratie und Demokratie. “[...] among



18 HEIDRUN GASSNER

the Konyaks, chiefs seek to monopolize fertility maximization and to deny com-
moners the right to participate in feasting activities.” (Jacobs 1990:80)

Ganz im Gegensatz zur Kopfjagd, die auch ohne Partizipation der Frau
moglich ist, kann ein Verdienstfest ohne deren Mitwirken nicht veranstaltet wer-
den. Denn das Reisbier, mit dem die Giste bewirtet werden und das zu diesem
Zeitpunkt eine ganz besondere Qualitat hat, kann nur von der Frau des Veran-
stalters zubereitet werden. Infolgedessen gewinnen auch beide, Mann und Frau,
im Zuge des Festes an Prestige.

Zum Schluf} soll noch erwihnt werden, daf3 dieser Mithanschidel zwar kein
“Objekt” im herkémmlichen Sinn ist, Verdienstfeste jedoch gemeinsam mit der
Kopfjagd die Basis des sozialen Lebens und der Kosmologie der Naga dar-
stellen. Trotz der Konversion zum Christentum werden noch manchmal
Verdienstfeste veranstaltet. Mithanschidel, bzw. Darstellungen der Hémer findet
man, wie schon erwihnt, in den verschiedensten Zusammenhingen wieder und,
obwohl bei diesem nicht der Fall, sind die Schidel des ofteren mit Bambus-
flechtereien geschmiickt, wodurch sie den Anspruch auf ein kulturspezifisches
Erzeugnis stellen.

3.2 Tatowierungsinstrumente (Inv.Nr. 126751, 126839; Abb.8 und Abb.9)

Beziiglich Schmuck der Naga im allgemeinen bemerkt Jacobs: “[...] most Naga
ornaments have a particular meaning and they are therefore ‘powerful’. Not
surprisingly, the right to wear them is strictly controlled.” (Jacobs 1990:103)
Von dieser Tatsache ausgehend konnen also konkrete Aussagen iiber eine
Person getroffen werden, die sich im Besitz eines bestimmten Schmuckstiickes
befindet. Und dasselbe gilt fiir Taitowierungen. Es kann auf die Mitgliedschaft zu
einer bestimmten Gruppe bzw. auf den Status innerhalb dieser geschlossen
werden, falls die betreffende Person eine Tatowierung trigt.

Die “Geriite”, die bei den Naga zum Titowieren verwendet werden, sind ca.
30 cm lange Holzstibe und an einem ca. 8 cm langen Holzgriff befestigte
schmale Metalldornenkdmme. Weiters ein Holzgefdl, welches wohl die Farbe
enthilt. Denn sowohl auf den Instrumenten selbst, als auch vor allem an der
Innenseite des Holzbehiltnisses sind Farbspuren zu erkennen. Mittels der diin-
nen Metalldornen wird die Haut geritzt. Danach wird eine blaue Farbe, vermut-
lich mit den lingeren Holzstiben, unter die Haut gerieben. Obwohl sicherlich
sehr schmerzhaft, steht im Vordergrund der Gedanke an den hohen sozialen
Status, der mit den eintitowierten Mustern verbunden ist. Es wird meistens an
Kinn, Hals, Brust, Schulter, Riicken, Bauch, Ful}, Knie, an der Wade oder um



DIE NAGAKULTUR NORDOSTINDIENS 19

die Augen titowiert. Nach dem Tod wird auch der Schidel bemalt, falls zu
Lebzeiten Tatowierungen vorhanden waren.

Laut Jacobs gibt es zwei Arten, nach denen die verschiedenen Tétowie-
rungen eingeordnet werden kénnen:

1. Téitowierungen stehen nicht fiir ein Mehr oder Weniger einer bestimmten
Qualitdt, vielmehr signalisieren sie deren generelle Existenz. So titowieren
z.B. die Ménner der Thendu-Konyaks ihr Gesicht, nicht aber Brust und
Arme. Im Gegensatz dazu titowieren Minner der Thenkoh-Konyaks Brust
und Arme, nicht aber ihr Gesicht. Das heif3t, man kann hier Individuen den
beiden Gruppen genau zuordnen — entweder Thendu oder Thenkoh.
Weiters kann aufgrund dem Vorhandensein bzw. dem Nichtvorhandensein
einer Tatowierung auf der Riickseite des Knies bei Konyak Midchen auf
deren verheirateten bzw. unverheirateten Status geschlossen werden.

2. Eine weitere Einteilung kann nach den verschiedenen Mustern geschlossen

werden. Weibliche Tiatowierungen, die vor allem geometrische Muster dar-
stellen, symbolisieren entweder die Zugehdrigkeit zu einer sozialen Gruppe
oder das Erreichen eines bestimmten Lebensabschnittes. So erreicht ein Ao
Midchen durch die erste Tatowierung den Erwachsenenstatus und Konyak
Miédchen werden nach der Heirat titowiert. Es findet hier also eine Art
Ubergangsritus statt.
Demgegeniiber sind ménnliche Tatowierungen darstellender, aus ihnen ist
ein bestimmter sozialer Status zu erkennen. Neben einigen geometrischen
Mustern werden auch Tiger, Leoparden, menschliche Figuren und Mithan-
hérner — auch oft als Strauenfedern interpretiert — dargestellt. Wahrend die
Mithanhdrner hochstwahrscheinlich den Veranstalter eines Verdienstfestes
kennzeichnen, kann die Anzahl der menschlichen Figuren mit der Anzahl
der erbeuteten Kopfe des titowierten Jagers gleichgesetzt werden. Auch bei
den Minnern bedeutet das Erhalten einer Titowierung einen Ubergangs-
ritus, da sich der Betreffende von diesem Zeitpunkt an zum Beispiel als
Kopfjdger bezeichnen kann und fiir alle anderen als solcher erkenntlich ist.

Da nicht alle Naga-Gruppen titowieren, nimlich nur die Konyak, Ao, Chang,
Sangtam, Kalyo-Kengyu und Phom, kann ganz allgemein festgestellt werden,
daf} einige Gruppen mittels “materiellem” Schmuck dieselben Aussagen er-
zielen, wie sie durch Tdtowierungen zum Ausdruck kommen, “[...] and tattooing
should be seen simply as one more way to make these kinds of statements.”
(Jacobs 1990:112)



20 HEIDRUN GASSNER

3.3 Dao (Inv.Nr. 126525b; Abb.10)

Das Dao im allgemeinen ist ein Allzweckgerdt und daher natiirlich nicht aus-
schlieBlich als Statussymbol zu sehen. Da es sich bei diesem Dao jedoch um ein
Zeremonialdao handelt, symbolisiert es als Eigentum eines Kopfjagers dessen
hohen sozialen Status innerhalb der Gesellschatft.

Dieses Dao, welches zentraler Bestandteil der Zeremonialausstattung der
Naga ist, besteht aus einer Eisenklinge, einem Holzgriff umflochten mit Bam-
busstreifen und einem relativ breiten Biischel rotgefdrbtem und schwarzem Zie-
genhaar, welches am unteren Ende des Daos befestigt ist.

Eisenklinge

Sie befindet sich in Verldngerung des Schaftes, wobei die Schiftung dhnlich der
eines Messers ist. Die Klinge selbst zeichnet sich durch halbkreisférmige Ein-
buchtungen auf einer Seite aus und ist vor allem an den Ridndern durch regel-
méfig auftretende Gravuren verziert.

Eisenwaffen wurden lange Zeit aus Assam und Burma importiert, wobei
das Konyak Dorf Wakching diesbeziiglich ein Handelszentrum darstellte. Me-
tallurgie ist den Naga seit Beginn des 20. Jahrhunderts bekannt und heute gibt es
zwel Arten der Metallverarbeitung: Neben dem “Gufl in verlorener Form”
werden auch schon fertige Eisenstiicke erworben und durch wiederholtes Er-
hitzen und Behdmmern bearbeitet. Abgekiihlt wird das Metall unter anderem
durch das Eintauchen in eine Chilli Sauce. Die Klinge dieses Daos diirfte in
letzterer Technik hergestellt worden sein. Das Schmieden ist eine Tatigkeit, die
ausschlieSlich von Minnern und nur in ganz bestimmten Familien ausgeiibt
wird.

Ziegenhaare

Am hinteren Ende des Daos sind Biischel von abwechselnd schwarzem und
rotem Ziegenhaar befestigt, welche auch die eindeutige Identifikation als Zere-
monialdao zulassen. Da das Rotfirben von Ziegenhaaren als sehr gefahrlich an-
gesehen wird — die Farbe Rot hat magische und rituelle Bedeutung — wird diese
Arbeit nur von alten Frauen verrichtet, deren Tod fiir die Gemeinschaft anschei-
nend keinen so groflen Verlust darstellt wie der von jungen.

Die schwarz-roten Ringe aus Ziegenhaar symbolisieren hier den Wunsch,
das feindliche Dorf durch Feuer zu zerstéren, bzw. kennzeichnen sie den Be-
sitzer eines solchen Daos als jemanden, der sich auf diese Weise sozialen Status
angeeignet hat. So schreibt Somaré: “Red-tinted goats’ hair conveys the idea of



DIE NAGAKULTUR NORDOSTINDIENS 21

strength, blood and fire, capable of destroying enemy villages.” (Somaré 1992:
32)

Zeremonialdaos wie dieses sind jedoch in erster Linie Eigentum von Kopf-
jagern und werden hochstwahrscheinlich nicht fiir den alltdglichen Gebrauch
verwendet. Sie dienen lediglich als Statussymbol in zeremoniellem Zusammen-
hang, wie zum Beispiel beim sogenannten “Kopfjagertanz”: Hier wird der
Kampf und das anschlieBende Kopfen des Feindes noch einmal symbolisch
dargestellt.

Da, wie schon oben erwihnt, das Dao eigentlich ein Universalwerkzeug ist,
wird im folgenden noch auf die vielféltigen Verwendungszwecke eines gewdhn-
lichen Daos eingegangen. Denn auch in Form und Linge sind die einzelnen
Daos sehr verschieden — sogar innerhalb eines Stammes, was sich am ehesten
durch den ausgeprigten Handel mit Daos erkldren 146t. So mufl zum Beispiel ein
besiegtes Dorf regelmidBig Daos an das Siegerdorf liefern. Das Dao wird als
Zahlungsmittel ebenso wie als Brautpreis verwendet, und kommt es bei einem
Ehepaar zur Scheidung, so findet ein Austausch von Daos statt. Im Falle einer
langwierigen Geburt muf} der Vater des Kindes “[...] die Klinge seines Daos aus
dem Heft herausnehmen und die Umflechtung aufschneiden, [...] um das Her-
auskommen des Kindes zu erleichtern.” (Fiirer-Haimendorf 1941:38) In Verbin-
dung mit der Landwirtschaft wird es sowohl verwendet, um den Dschungel zu
roden, als auch, um Taro zu pflanzen — hier werden mit einem kleinen Dao-
Messer Locher in die Erde gegraben, in welche dann die Knollen gelegt werden.
Das Dao gehort auch zur Ausriistung bei der Kopfjagd und dient hier dazu, dem
Feind den Kopf abzutrennen. Es ist weiters Teil der Grabbeigaben. Da sich die
Naga das Leben nach dem Tod dhnlich dem Diesseitigen vorstellen, sind
Grabbeigaben von grofer Bedeutung — das Dao wird hier neben anderen
militérischen Insignien mitbestattet. Chinyang, ein Konyak und Informant Fiirer-
Haimendorfs spricht folgendermalien tiber Yimbu, das Totenland:

Auch in Yimbu brauche ich den Schmuck und alle meine Waffen. Auf dem Weg nach Yim-
bu, da warten die Ménner, die ich erschlagen habe, und ich muBl wieder mit ihnen kimpfen!
(Fiirer-Haimendorf 1939:247)

Letztendlich ist das Dao auch hilfreich beim Haareschneiden, denn die Haare
werden dabei “mit einem Stab gegen die Schirfe eines Daos geschlagen.” (Fii-
rer-Haimendorf 1939:88)



20 HEIDRUN GASSNER

3.4 Daoscheide (Inv.Nr.126619; 4bb.11)

Das Dao wird am Riicken mit der Klinge nach unten in einer Daoscheide
getragen, welche um die Hiifte gebunden wird. Es handelt sich hier um die
Daoscheide eines Zeremonialdaos, erkennbar an der besonderen Dekoration:

In das Holzbehiltnis selbst sind geometrische Muster und menschliche
Figuren eingeritzt und es ist rechts und links mit Biischeln von schwarzem
Ziegenhaar geschmiickt. Oft wird die Zahl der erbeuteten Kopfe durch eine
entsprechende Anzahl von Lochern im Holz der Daoscheide verewigt, was
jedoch bei dieser nicht der Fall ist.

Der Giirtel, mit dem das Ganze um die Hiifte getragen wird, besteht aus
einem sehr stabilen Bambusgeriist, welches jedoch nur an der Innenseite zu
erkennen ist. Die dicht aneinandergereihten Kaurimuscheln an der AuBenseite
lassen den Giirtel letztendlich weil} erscheinen. Kauris stammen aus den Héfen
Calcuttas und gelangen durch den Handel mit der Talbevélkerung in die Naga-
berge. Diese Muscheln, die man in den verschiedensten Zusammenhingen wie-
derfindet, befinden sich meist im Besitz von Minnern und haben in den
einzelnen Stammen unterschiedliche Bedeutungen. Meistens jedoch beziehen sie
sich auf den hohen sozialen Status des Besitzers, der nicht selten ein Kopfjager
ist. Bei den Lhota Naga symbolisieren sie Fruchtbarkeit und werden, in der
Hoffnung auf eine Wiedergeburt, als Grabbeigabe verwendet. Weiters ist eine
Quaste rotgefirbten Ziegenhaares, welches zu kleinen Stringen gedreht ist, am
Giirtel befestigt. Moglicherweise wird dadurch auf einen erbeuteten Kopf ver-
wiesen.

Zweifellos war diese Daoscheide Eigentum eines Kopfjdgers, und wurde,
so wie das oben beschriebene Dao nicht fiir den alltiglichen Gebrauch heran-
gezogen, sondern war primir Zeremonialgegenstand und Statussymbol.

3.5 Zeremonialkorbe (Inv.Nr.126373, 126376, 126374, Abb.12 und Abb.13)

Diese Korbe scheinen mit allem beladen zu sein, was von den Naga mit symbo-
lischer Bedeutung besetzt wird. Urspriinglich als normale Tragekorbe ver-
wendet, gleichen sie jenem, der unter Kapitel 4.3 beschrieben wird. Hier dienen
sie jedoch nur mehr als stiitzendes Gerlist unter den zahlreichen Applikationen
und werden so zu den Insignien eines Kopfjagers, dessen hohes soziales Prestige
sie wihrend der Kopfjagdzeremonie betonen. Auf keinen Fall werden sie noch
zum Tragen von Gegenstinden verwendet.



DIE NAGAKULTUR NORDOSTINDIENS 23

Inv.Nr. 126373

Auf diesem Korb sind ein Affenschwanz, welcher mittels eines kleinen Kno-
chens an einer Kette aus Bambusmark hiingt, ein Affenkopf, auf den zwei Fe-
dern eines Nashornvogels gesteckt sind, getrocknetes Gras und zwei geschnitzte,
holzerne Eberhauer befestigt.

Affenkopf

Die Naga ordnen Affen einem dem Menschen untergeordneten Klan zu, was
auch die enge Beziehung zwischen Affen- und Menschenkopf und vermutlich
auch das Anbringen eines Affenschwanzes an diesen Korb erklart. Affenkopfe
werden in derselben Weise verehrt wie menschliche, konnen diese jedoch nicht
ersetzen, da sie iiber zu wenig Energie verfiigen, um Fruchtbarkeit zu garan-
tieren.

Die Augen dieses Affenschidels sind mit Bambusmark ausgefiillt, um die
Ahnlichkeit mit einem Menschen zu betonen. Durch die Affenhaare, die an der
Stirn befestigt sind, soll ein weiblicher Schidel symbolisiert werden. Die weille
Umrahmung von Augen und Nase, die eine maskendhnliche Wirkung hat, ist
ganz typisch fiir die Naga.

Federn eines Nashornvogels

In den Mythen der Naga ist der Nashornvogel der Konig der Vogel und wird mit
besonderer Stirke, Pracht, Schonheit und Mut assoziiert. Schnabel und Federn
werden mit magischer Kraft verbunden und sind oft herausragender Bestandteil
des Kopfschmuckes der Naga. Auch hier sollen die Federn wohl den Kopf-
schmuck darstellen. Den Nashornvogel selbst findet man auch aus Holz ge-
schnitzt an Morungs.

Eberhauer aus Holz geschnitzt

Sie stehen als Symbol fiir Mut und Kraft des Kopfjagers, der diesen Zeremo-
nialkorb tragt. Da der Eber fiir die Naga sehr gefihrlich ist, weist der Besitz
seiner Hauer auf die Kontrolle hin, die der Naga {iber die Natur ausiibt. Gerade
durch diese Kontrolle wird auch die relativ dominante Rolle des Mannes inner-
halb der Naga Gesellschaft legitimiert: Er — der Kopfjager — ist es ndmlich letzt-
endlich, der den stindigen FluB3 von Energien und damit Fruchtbarkeit innerhalb
der Gesellschaft durch das Erbeuten von Kopfen aufrecht erhilt.

Getrocknetes Gras
Es sind hier sowohl rotgefirbte kurze Biischel als auch naturfarbene lange
Quasten befestigt. Die langen Quasten sollen einerseits durch ihr Hin- und



24 HEIDRUN GASSNER

Herschwenken wihrend des Tanzes der Kopfjagdzeremonie die Gestalt des
Kopfjagers unterstreichen, andererseits aber auch die Haare des Opfers
darstellen, denn beides, sowohl Gras als auch der Kopf des Feindes symbolisiert
Fruchtbarkeit und Wachstum. Die roten kurzen Biischel erinnern an rotgeférbtes
Ziegenhaar, haben jedoch noch eine ganz andere Bedeutung: Mit dem Einflul3
der Briten und dem Verbot der Kopfjagd suchten die Naga nach einem gewalt-
freien Ersatz derselben, so “jagten” sie unter anderem das Gras nahe dem feind-
lichen Dorf. Es koénnten also auch diese roten Biischel als Trophden einer
“Kopfjagd” gedient haben.

Dieser Korb wird mit einem breiten, gewebten Band um die Schultern
getragen. Textilien werden ausschlieflich von Frauen hergestellt. Man verwen-
det hauptséachlich mit Pflanzenfasern eingefiarbte Baumwolle.

Inv.Nr. 126376

Neben den bereits oben erwihnten Quasten getrockneten Grases, einem Affen-
kopf und Eberhauer ist dieser Korb mit vier geschnitzten menschlichen Figuren
und rotem Ziegenhaar (siehe oben) geschmiickt.

Holzfiguren

Die Anzahl dieser geschnitzten, rotbemalten Figuren verweist auf die Anzahl der
Kdopfe, welche der Besitzer des Korbes erbeutet hat, wobei deren Gestalt ganz
charakteristisch ist:

Nach Somaré weisen sie sich durch “dignity and gravity” aus (Somaré
1992:44), was vor allem in den steifen Schultern, den lang herunterhdngenden
Armen und dem relativ starren Gesicht zum Ausdruck kommt. Die Haare aller
vier Figuren bestehen aus Gras, was den schon oben erwidhnten Zusammenhang
zwischen Gras und dem Kopf des Feindes auf der einen Seite und Fruchtbarkeit
und Wachstum auf der anderen Seite bestitigt.

Eberhauer
Der Eberhauer auf diesem Korb ist schwarzweil3 angestrichen, was an die Federn
eines Nashornvogels (siehe oben) erinnert.

Inv.Nr. 126374

Neben einer relativ groflen Anzahl verschiedener Vogelkdpfe zeichnet sich
dieser Korb durch zwei Vogelfedern, zwei geschnitzte menschliche Képfe und
einen Affenkopf (siehe oben) aus. Wihrend es sich bei den geschnitzten Holz-
kopfen héchstwahrscheinlich urspriinglich um Brustschmuck handelte, der in
diesem Zusammenhang jedoch wieder auf die Anzahl der erbeuteten Kopfe



DIE NAGAKULTUR NORDOSTINDIENS 25

verweist, sind es hier vor allem die verschiedenen Vogelkdpfe, die besondere
Aufmerksamkeit auf sich ziehen. Am unteren Rand des Korbes befindet sich
eine ganze Reihe von kleineren Kopfen, welche mittels eines Bambusstreifens
durch die Nasenlocher aufgefidelt sind; zwei weitere groflere Kopfe hiangen
seitlich. Auf keinen Fall handelt es sich hier jedoch um Kopfe von Nashorn-
vogeln. Nach Somaré konnte die Applikation von Vogelkdpfen auf einstige
totemistische Beziehungen einiger Naga Clans zu diesen Tieren verweisen, da
sie teilweise auch mit einem Nahrungstabu belegt sind.

4. Landwirtschaft

Die Landnutzung ist wohl der grundlegendste Aspekt der Nagakultur, auf dem
alles weitere aufbaut. Auch Fiirer-Haimendorf schrieb 1939, daf3 die Naga zwar
Kopfjdger, in erster Linie jedoch Ackerbauern seien. Denn wie oben schon
erwdhnt, garantierte der erbeutete Kopf eine gute Ernte und damit die Grund-
nahrungsmittel der Naga: Reis und Taro. Auch Verdienstfeste kommen nur
zustande, falls geniigend Surplus aus der landwirtschaftlichen Produktion an-
gesammelt werden kann. Dasselbe gilt fiir Heiratsbeziehungen und politische
Allianzen.

Das Land ist Familieneigentum oder Eigentum eines Morung und wird
daher auch von den jeweiligen Mitgliedern bebaut, es kann jedoch auch einem
“Chief” zugesprochen werden. Die Naga verbringen die meiste Zeit auf den
Feldern, wobei die Frauen den Grof}teil der Arbeit verrichten; ab dem 9.
Lebensjahr helfen auch die Kinder mit. Um den Arbeitsaufwand zu verringern,
arbeitet man hauptsdchlich in Werkgruppen zusammen. Die geschlechtliche
Arbeitsteilung duflert sich folgendermalien: Frauen sien, jiten, ernten, worfeln
und roden die Felder fiir die Saat des nichsten Jahres. Die Ménner hingegen
roden den Dschungel, sie pfligen den Boden, dreschen, grenzen das Land ab
und bauen kleine Feldhduser. Die Anbauperiode, das heiit vom Roden des
Dschungels bis zur Ernte reicht von Dezember bis Oktober. Generell unterschei-
den die Naga zwei Arten von Bodenbau:

1. Der halbnomadische Brandrodungsfeldbau: Hier wird neben Reis auch
Mais, Hirse, Ingwer Taro, Chilli und Baumwolle angebaut. Von den Naga
selbst wird diese Art des Bodenbaus als “jhuming” oder “jooming” be-
zeichnet. Neben Haue, Dao und Worfelwanne werden auch Sichel, Grab-
stock und Rechen als Werkzeuge verwendet. Brandrodungsfeldbau findet
man zum Beispiel bei den Lhota und Konyak Naga.



26 HEIDRUN GASSNER

2. Der terrassierte und bewisserte Dauerfeldbau: Er wird von den Naga als
“panikhets” bezeichnet und ist vor allem bei den Angami, Rengma und
Tangkhul Naga zu finden. Die angelegten Terrassen werden hier durch eine
Netz von Kanidlen und Pumpen mit Wasser versorgt. Lange Zeit existierte
ein Widerstand seitens der Naga gegen den von Regierungsprogrammen
forcierten Terrassenfeldbau. Als Griinde wéren zum einen das hohe Start-
kapital und das vermehrte Risiko des Schidlingsbefalls bei dieser Art des
Bodenbaus zu nennen. Das eigentliche Problem ist jedoch ein ganz anderes:
Die Naga assoziieren namlich den Terrassenfeldbau mit einer vollig egali-
tiren Sozialorganisation. Es sind also hier weder Altersklassen noch
“Chiefs” von Vorteil, wenn es darum geht, daB jeder einzelne — gleich-
gestellt mit allen anderen — sich entsprechenden Surplus aneignen kann.

Das Jahr der landwirtschaftlichen Produktion ist durchdrungen von unzéhligen
Ritualen. Drei Ereignisse sind dabei jedoch besonders wichtig: Die erste Rodung
des Dschungels und das anschlieBende Verbrennen des gefillten Holzes, die Zeit
des Sdens und die Zeit des Erntens. Die Rituale bestehen aus der Opferung von
Tieren und der Einhaltung einer genna-Periode. Der enge Zusammenhang zwi-
schen Kopfjagd und landwirtschaftlicher Produktion wird beim Friihlingsfest der
Konyaks deutlich, denn zu diesem Anlall werden die erbeuteten Kopfe rituell
mit Reisbier gefiittert. Die Rituale werden vom Familienoberhaupt oder von
rituellen Spezialisten (bei den meisten Naga Gruppen Schamane oder Priester)
durchgefiihrt.

Weitere Formen des Nahrungserwerbs sind bei den Naga das Sammeln
wildwachsender Dschungelpflanzen, Jagen und Fischen.

4.1 Regenschild (Inv.Nr. 126385; 4bb.14)

Ein einziges Palmblatt dient hier als Schutz gegen Regen und Sonne. Das Blatt
ist um einen Holzrahmen gebogen, welcher durch ein Geriist aus Bambusstiben
gestiitzt wird. Ein schmaler, aus Bambus geflochtener Trageriemen verlduft
diagonal auf der Innenseite des Schildes. Das Schild wird am Riicken getragen,
und zwar ausschlieBlich von Frauen beim Jiten,

[d]enn mit dem Reis sprieBt auch das Unkraut, und ohne mehrmaliges Jiten kann kaum eine
Frucht erwartet werden. So stehen sie Wochen und Monate ohne UnterlaB mit gebiicktem
Riicken in den Reisfeldern. Die Midchen haben fiir diese Arbeit groBe Schilde aus
Palmblittern [...] (Fiirer-Haimendorf 1939:106)



DIE NAGAKULTUR NORDOSTINDIENS 27

Die Jatzeit wird von Fiirer-Haimendorf als eine besonders anstrengende Zeit
beschrieben, und auch hier schlieBen sich die Konyaks zu Werkgruppen
zusammen.

4.2 Haue (Inv.Nr. 126569; 4bb.15)

Diese Haue besteht aus einem natiirlich gegabelten Holz als Griff und einer
schmalen, gebogenen Eisenklinge (Metallverarbeitung siehe oben), welche mit-
tels Bambusflechtereien querschneidig an den beiden vorderen Enden des Griffs
befestigt ist. Im Gegensatz zu den Sema und Lhota Naga, die schlaufenartig
gebogene Bambusstreifen als Haue verwenden, oder den Ao Naga, welche die
Haue aus einem Stiick Eisen herstellen, ist diese Form ganz typisch fiir die
Konyaks. Die Haue wird zum Jiten verwendet, indem man mit der Klinge die
Wurzel des Unkrauts durchstofSt. Hirschberg und Janata vergleichen sie mit der
Ziehacke des europdischen Raumes.

4.3 Korb (Inv.Nr. 126315; Abb.16)

Dieser Korb ist geflochten, und zwar hauptsichlich durch die Technik des
“Flechtens in drei Richtungen” (vgl. Hirschberg/Janata 1986), und zeichnet sich
daher durch regelmiBig auftretende DurchldBigkeiten aus. Als Material wurde
gespaltenes Bambusrohr verwendet. Korbwaren werden in jedem Haushalt und
zwar hauptsichlich von Ménnern hergestellt — meist zwischen Oktober und
Dezember, wenn es auf den Feldern wenig Arbeit gibt. Neben Korben werden
auch Hiite und Matten produziert. Die Bambusstreifen als Rohmaterial konnen
daber manchmal rot gefiirbt sein. Ganz charakteristisch ist jedoch die konische
Form dieses Korbes. Korbe dieser Art werden dazu verwendet, die Ernte von
den Feldern ins Dorf, aber auch die Saat auf die Felder zu transportieren. Sie
konnen entweder mittels Riemen auf den Schultern oder mit einem Band um die
Stirn getragen werden. AuBerdem wird in ihnen die Ernte aufbewahrt, welche in
den Getreidespeichern auBlerhalb des Dorfes lagert. Speziell dieser Korb wird
aufgrund seiner Durchldssigkeit wahrscheinlich nicht dazu verwendet, besonders
feines Getreide wie Hirse oder Reis zu transportieren oder aufzubewahren. Fiir
diesen Zweck flechten die Naga sehr feine, oft sogar wasserdichte Kérbe. In dem
hier bearbeiteten Korb werden eher groflere Feldfriichte sowie Holz und Bambus
getragen.

Ein Tragekorb voll mit Reis gilt auch als Zahlungsmittel oder ist Teil des
Brautpreises.



28 HEIDRUN GASSNER

4.4 Worfel (Inv.Nr. 126335; Abb.17)

Zur Reinigung des Getreides bzw. zum Trennen der Kérner von der Spreu wird
bei den Konyaks die Worfelwanne verwendet. Sie wurde durch “diagonales
Flechten™ hergestellt:

Die Worfelwanne hat im allgemeinen in all ihren Verbreitungsgebieten dieselbe Form: ein
flaches Korbgeflecht mit einem niedrigen Rand an drei Seiten. (Hirschberg/Janata 1986:
269)

Geworfelt wird von den Frauen vor allem in der Friih.

4. Friihe historische Urspriinge der Nagakultur

Obwohl in alten Quellen einige Hinweise auf die Existenz eines Volkes @hnlich
den Naga zu finden sind, ist deren tatsdchlicher Ursprung unbekannt. Denn
schon die Sanskrit Texte sprechen von den “Kiratas” (Nicht-Arier), wohnhaft in
der Himalaya Region, und scheinen damit deren Andersartigkeit in Bezug auf
die Talbevolkerung betonen zu wollen. Aufgrund kultureller Beziehungen nach
ganz Siidostasien und China vermutet man, dall die Nagakultur in Verbindung
mit drei Wanderungsbewegungen steht, die sich, vor 10°000 — 12’000 Jahren be-
ginnend, im Gebiet des Brahmaputra trafen: Zwei Bewegungen ausgehend von
China (Sinkiang und Yunnan), die dritte von der siidostasiatischen Halbinsel. So
findet man den Kulturkomplex der Verdienstfeste mit Gabelpfosten, Megalithen
und Rinderopfer in ganz Siidostasien und die Kopfjagd zumindestens in einigen
Gebieten dieses Grofraumes. Die Verbindung in den chinesischen Raum wird
unter anderem an der Zugehorigkeit der Naga Sprachen zur sinotibetischen
Sprachfamilie deutlich.

Mit der Zeit bildeten sich die einzelnen Stimme heraus, wobei jeder sich
auf eigene Ursprungsmythen bezog. Lange Zeit lebten die Naga isoliert und
kamen nur selten in die Taler herab. Erst zu Beginn des 13. Jahrhunderts wurden
sie durch den Kontakt zum Volk der Ahom, das von Burma in das Gebiet der
Naga eingewandert war, immer mehr mit der Talbevilkerung durch Handels-
beziehungen verbunden. Besonders die Konyak Naga beziehen sich auf einen
Ahom Kaiser, der eine Konyak Frau heiratete und in dessen Schriften die Naga
das erste Mal erwéhnt wurden.



DIE NAGAKULTUR NORDOSTINDIENS 29

5. Kolonialismus und Nationalismus

Im Jénner 1832 betrat der erste Engldander das Siedlungsgebiet der Naga und
markierte so den Beginn eines entscheidenden Einschnitts in die Nagakultur.
Neben der Ausweitung des Handels und dem dadurch verstiarkten Kontakt der
Naga zur Talbevdlkerung, der Einrichtung von Schulen und der Administration
des Gebietes, dullerte sich der britische Einflufl vor allem im Verbot der Kopf-
jagd, welches die Nagakultur um eines ihrer Grundelemente beraubte. Was die
Administration betrifft, so wurde das Gebiet aufgeteilt in ein “administered area”
und ein “unadministered area”, woraus ein Ungleichgewicht in den Beziehungen
zwischen, aber auch innerhalb der beiden Regionen resultierte. Zwischen den
Regionen war es vor allem das einseitige Kopfjagdverbot, welches die rezipro-
ken Bezichungen aus dem Gleichgewicht brachte. Im administrierten Gebiet
wurden die einzelnen Haushalte plétzlich dazu verpflichtet, Abgaben zu zahlen,
was die Struktur ihrer ausschlieBlich auf den Eigenbedarf ausgerichteten Pro-
duktionsweise grundsitzlich verinderte. Mit ihrem Wunsch, die Nagakultur
genau zu klassifizieren, “erschufen” die Briten die einzelnen Stimme in der
Weise, dal} sie ihnen jeweils ganz bestimmte Merkmale zuschrieben. Diese
Kategorisierung, zu der die materielle Kultur einen entscheidenden Beitrag
leistete, erfolgte oft ungeachtet der Beziehung zwischen den einzelnen Kultur-
elementen. Denn mit dem kolonialen Einflu} entstand neben einer Reihe von
Stammesmonographien auch das Interesse fiir die materielle Kultur. Die Ethno-
graphie diente hier in einer Weise als Machtinstrument, da die Briten aufgrund
ihrer Interpretation der gesammelten Objekte den Anspruch stellten, den “unwis-
senden” Naga deren Kultur erkldren zu kdnnen. Jacobs beschreibt die Haltung
der Briten gegeniiber den Naga folgendermal3en:

[...] exoticism tempered by the order and harmony of the Raj. (Jacobs 1990:17)

Baptistische Missionare aus den USA kamen schon in den 30er Jahren des 19.
Jahrhunderts, also sehr bald nach den Briten zu den Naga, wobei erst 40 Jahre
spiter die aktive missionarische Tatigkeit begann. Wihrend die Naga frither
neben dem Animismus an verschiedene Geister und Gétter glaubten, welche die
Fruchtbarkeit positiv oder negativ zu beeinflussen im Stande waren, so sind
heute tber 90% zum Christentum konvertiert, und Somaré schreibt iiber die
Auswirkungen der Missionierung folgendermalfien:



30 HEIDRUN GASSNER

Within only a few years the zeal of Baptist missionaries put the Naga in a dramatic conflict
with their own past and undermined the values and structures on which their community life
has been based. (Somaré 1992:177)

Neben den oben genannten strukturellen Veranderungen aufgrund des admini-
strativen und missionarischen Einflusses, hatten Briten und Amerikaner im
Zusammenhang mit den Unabhingigkeitsbestrebungen und der daraus resul-
tierenden Bildung eines Nationalstaates eine ganz besondere Stellung inne. Das
Ziel der Briten war es nédmlich, die traditionelle Kultur der Naga in ihrer ganzen
“Exotik” zu erhalten. So hofften sie, ein eigener Staat und die damit einher-
gehende Abgeschiedenheit wiirde sich diesbeziiglich positiv auswirken. Mit
diesem Anspruch forderten sie auch die Unabhingigkeitsbewegung der Naga.

Auf der anderen Seite stand der US-amerikanische Einfluf} mit der Bapti-
stischen Kirche. Das Christentum hatte zweifelsohne einen vereinheitlichende
Wirkung auf die verschiedenen Naga Stimme und férderte somit auch das
NationalbewuBtsein.

Der Beginn einer nationalistischen Bewegung der Naga kann 1918 mit der
Griindung des “Naga Club” in Kohima und Mokokchung angesetzt werden, des-
sen Mitglieder vor allem Fithrungspersonlichkeiten einiger Naga Dorfer waren.
Der “Naga Club” bewirkte in erster Linie eine einheitliche “Naga-Identitét”,
denn bis zu diesem Zeitpunkt sahen sich die einzelnen Naga Stimme als
eigenstdndige Gruppen mit nur wenigen Gemeinsamkeiten. Der Club setzte sich
vor allem fiir die Erhaltung der Nagakultur und fiir eine gewisse Unabhéngigkeit
innerhalb Indiens ein. In den 30er Jahren entstanden einige “tribal councils”, die
sich dann zum “Naga National Council” (NNC) zusammenschlossen. Kurz vor
der Unabhéngigwerdung Indiens stellte das NNC die Forderung nach einem
eigenen, autonomen Staat fiir die Naga. Da Nehru, damaliger Prisident der
KongreBpartei, keine Mdéglichkeit sah, dies zu verwirklichen, formierte sich eine
bewaffnete Unabhédngigkeitsbewegung in den Naga Hills und auch das NNC
wandte sich immer entschlossener gegen die indische Regierung. Nachdem 1963
nach unzéhligen Verhandlungen das Nagaland als Bundesstaat gegriindet wurde,
forderten und fordern auch heute einige Untergrundorganisationen die absolute
Unabhiéngigkeit von Indien.

6. Das Nagaland heute

Die gegenwirtige Situation im Nagaland betreffend kann ganz allgemein
festgestellt werden, dal3 sich in den Stiddten mehr verindert hat als am Land. Die



DIE NAGAKULTUR NORDOSTINDIENS 31

soziale Ordnung basiert noch immer auf Clanzugehdorigkeit und die Naga Gesell-
schaft ist zu 85% eine Agrargesellschaft geblieben, obwohl auch fiir den Export
produziert wird und der Haushalt in vielerlei Hinsicht nicht mehr die Produk-
tionseinheit darstellt. Die Alphabetisierungsrate ist hoher als der indische
Durchschnitt und das Gesundheitswesen extrem verbessert worden. In den
Stddten stellen jedoch Arbeitslosigkeit und Drogenkonsum ein grof3es Problem
dar. Das Gewohnheitsrecht der Naga existiert neben dem staatlichen Rechts-
system und das Nagaland ist durch Abgesandte im Parlament in Delhi vertreten.
Durch das Vorhandensein separatistischer Untergrundbewegungen befindet sich
aber auch eine groBe Anzahl indischer Truppen im Nagaland und Ubergriffe des
indischen Militérs sind keine Seltenheit.

Mit dem Ende der Isolation und dem immer stirker werdenden Kontakt zur
Aullenwelt befindet sich die Nagakultur auf dem Weg zu einer Kultur, die sich
durch eine Vermischung verschiedener Elemente auszeichnet.

[...] it would be altogether wrong to see the Nagas as passive victims of a process of de-
culturation. There never was a pristine or unchanging Naga society. Rather, we may discern
the ways in which Naga ethnicity is being actively and consciously remoulded in the present
era. What emerges is a vigorous sense of history and identity at the level of individual tribe
and nation. (Jacobs 1990:176)

Obwohl die Kopfjagd iiberhaupt nicht mehr praktiziert wird und Verdienstfeste
nur mehr selten vorkommen, ist doch ein gewisser Synkretismus zu erkennen
zwischen “Tradition” und “Moderne”, bzw. eine Transformation traditioneller
Vorstellungen, anstatt deren vélliger Absorption durch neue Einfliisse.

Literaturverzeichnis

BALFOUR, Henry

1917 Some Types of Native Hoes, Naga Hills. In: Man, Vol.17, Nr.24.

BARBIER, Jean Paul

1985 Art of Nagaland. Los Angeles County Museum of Art.

DOSTAL, Walter

1996 Christoph von Fiirer-Haimendorf. Nachruf. Sonderdruck aus dem
Almanach der ésterreichischen Akademie der Wissenschaften, Wien.

FURER-HAIMENDORF, Christoph von

1932 Staat und Gesellschaft bei den Naga. In: Zeitschrift fiir Ethnologie.
Vol.54.



32 HEIDRUN GASSNER

1938 The Morung System of the Konyak Nagas, Assam. In: Journal of the
Royal Anthropological Institute. Vol.68.

1939 Die Nackten Nagas. 13 Monate unter Kopfjdgern Indiens. Leipzig.

1941 Das Gemeinschaftsleben der Konyak Naga von Assam. In: Mitteilun-
gen der anthropologischen Gesellschaft in Wien. Vol.71.

1985 Tribal Populations and Cultures of the Indian Subcontinent. Leiden
und Kéln.

HIRSCHBERG, Walter und Alfred JANATA

1986 Technologie und Ergologie in der Volkerkunde. Band 1. Dietrich Rei-
mer Verlag.

HUTTON, John

1921 The Sema Nagas. London.

1922 Divided and Decorated Heads as Trophies. In: Man, Vol.22, No.67.

1927 The Disposal of the Dead at Wakching. In: Man, Vol.27, Nr.44.

1928 The Significance of Head-hunting in Assam. In: Journal of the Royal
Anthropological Institute. Vol.58.

1929 A Note on the Method of Skull Ornamentation Practised among the
Konyak Nagas of Assam. In: Man, Vol.29, Nr.158.

1940 Couries in the Naga Hills. In: Man, Vol.40, Nr.102.

JACOBS, Julian

1990 The Nagas. Hill Peoples of Northeast India. Society, Culture and Co-
lonial Encounter. London.

KAUFFMANN, Hans

1939 Kriegsgebriuche der Naga. In: Mitteilungen der deutschen Ge-
sellschatft fiir Vilkerkunde, Nr.9.

1934 Landwirtschaft bei den Bergvilkern von Assam und Nord-Burma. In:
Zeitschrift fiir Ethnologie, Vol.66.

LAUFER, Berthold

1924 Tobacco and its Use in Asia. Field Museum of Natural History,
Chicago.

LEACH, Edmund

1954 Political Systems of Highland Burma.

MANNDORFF, Hans

1993 Kunst und Kultur der Naga im Nordostlichen Indien. Linz, Wien 1962

o.V.

1993 Naga Pipes. Sonderausstellung des osterreichischen Tabakmuseums,
Wien.

SOMARE, Grata und Leonardo VIGORELLI

1992 The Nagas. Disciplined Forms of Beauty. Galleria Lorenzelli Bergamo.



Abbildungen

Abb. 1: Dekorierter menschlicher Schidel. Inv.Nr. 126824.

Abb. 2: Mithanschidel. Inv.Nr, 12704 7a.



Abb. 3: Hauptpfosten eines Morung. Abb. 4: Modell einer Schlitztrommel.
Inv.Nr. 126241. Inv.Nr. 126272.



b
i~
=
n
2.
o=z )
o

o
=

<

Z,
o

(]
o)
n
o0
e

Abb. 6: Pfeife. Inv.Nr. 126588.

Abb. 7: Pfeife. Inv.Nr. 126589.



Abb. 9: Tatowierungsinstrumente. Inv.Nr. 126839.



Abb. 10: Dao. Inv.Nr. 126525b.



Abb. 11: Daoscheide. Inv.Nr. 126619.

B

Abb. 12: Zeremonialkorb. Inv.Nr. 126373.



Abb. 13: Zeremonialkorb. Inv.Nr. 126376.

Abb. 14: Regenschild. Inv.Nr. 126385,



Abb. 15: Haue. Inv.Nr. 126569, Abb. 16: Korb. Inv.Nr. 126315.

Abb. 17: Worfel. Inv.Nr. 126335.



	Die Nagakultur Nordostindiens dargestellt anhand von achtzehn Objekten aus der Sammlung des Wiener Völkerkundemuseums

