Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 57 (2003)
Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus = Reviews
Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Banésvara-Sukresvara-pranitam SriRajaratnakaram (piirvavibhagah). Tripurar
pracin narapatiganer samskrtakabyamay dharabahik itihas (mil- o banganu-
bad'saha). Sampadana o banganubad Jyotis Nath. Agar'tala: Tripura Bamla
Sahitya o Samskrti Samsad. 2003. (19); 200 pp.

It is usually the Raj'mala, written in Bengali, which is mentioned as the tradi-
tional history of the kingdom of Tripura (Tripurd). However, there is also
another work, the Sanskrit Rajaratnakara, which according to p. dui of the
publication being reviewed was composed at the behest of King Dharmamanikya
(Dharmadeva) between 1458 and 1462. Unfortunately, it is hardly known; in
fact, a bibliography of traditional sources on the history of Tripura compiled by
the daily Tripura Darpan does not even mention it.! This is probably due to the
fact that so far the Rajaratnakara has existed in print only in an edition of the
end of the nineteenth century, and was thus hardly available.

Now a new edition has appeared, incorporating the text of both the printed
edition and of a hitherto unknown manuscript, the latter in Bengali script and
with readings at places greatly at variance with those of the former. In this new
publication, the Sanskrit text, in Bengali script, is accompanied by a Bengali
translation that is on the whole faithful to the original. Both the edition and the
translation are well prepared and printed; the editor-cum-translator has done a
good job. But it should be noted that what is presented is actually not the whole
text of the Rajaratnakara, but only its first part (Pirvavibhaga); the second part
(Daksinavibhaga) has not yet been found.

The kingdom of Tripura, in the northeast of the Indian subcontinent, is by
most historians today taken to have been founded in the fourteenth or fifteenth
century as a continuation of existing “tribal” territories. The historicity of royal
lineages going back to ancient times is doubted, and seen as an attempt to gain
legitimacy through the creation of historical links, as in the case of various
entities of this sort all over South Asia. In this light, the Rajaratnakara would
seem to be the result of a conscious effort to establish such legitimacy by culling
information, as it itself points out, from various ancient and mediaeval texts,

1 Tripura Darpan: Tathyapaiiji o nirdesika 1994. Agar'tala: Tripura Darpan 1994, p.6.

AS/EA LVII*4+2003



914 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

mostly in Sanskrit, as well as epigraphic and similar data, and oral histories and
legends.

If there is one point of criticism that may be allowed with regard to this
publication, then it is that Jyotis Nath’s introduction fights shy of discussing the
problem of the actual historical value of the work he has edited and translated,
though it should also be pointed out that in the present climate of virulent and
violent ethnic strife in Northeast India, including Tripura, this might possibly
have been a dangerous enterprise. This is a pity, as it has also precluded a
discussion of the relationship between the Rajaratnakara and the Raj'mala. The
latter was once held to have been composed in the fifteenth century, but
nowadays it 1s usually dated to the late eighteenth century. What is interesting is
that its first part, covering the pre-Dharmamanikya and Dharmamanikya age and
purporting to have been composed at the behest of Dharmamanikya himself,
gives as its composers Durlabhendra, Banes$vara and Sukresvara, exactly like the
Rajaratnakara, which too says that it was commissioned by Dharmamanikya.
This naturally raises various intriguing questions, including that of the dating of
both works.

There is one more pertinent remark which may be made here. On p. car
Nath, referring to verses 23-26 of the first chapter of the text, writes that these
prove that the oldest (aditama) Rajaratnakara was composed in tripur'bhasa (by
which he seems to mean the or a local Sino-Tibetan tongue), and that this proves
that in bygone times the people speaking these languages were capable of
creating excellent works of literature through their own endeavour.

However, this statement, tinged with nationalistic fervour, is not correct.
Verses 20ff. unequivocally say the following, both in the Sanskrit original and
the Bengali translation: Durlabhendra tells the King in the presence of Banesvara
and Sukresvara that several matters relating to former kings, as well as the
method of worshipping the fourteen deities, should be kept secret. The King,
however, tells him that, since only the four of them are present there, he should
nevertheless relate these secret matters to him, but in fraipurabhasa-; the other
two should then write his words down in the devabhasa-, i.e. Sanskrit. What
traipurabhdsa- actually is, is not clear. It is obviously some language spoken
locally, and understood by all four persons present. Banesvara and Sukresvara
are mostly held to have been Brahmins from Sylhet (today in Bangladesh), thus
clearly speakers of an Indo-Aryan tongue. Did they also understand the local
Sino-Tibetan tongue(s), or was some commonly understood Indo-Aryan tongue
used locally? In any case, and irrespective of the language meant, these verses
are clearly no evidence for any literary composition — written or oral — in this

AS/EA LVII+42003



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 915

language, but merely say that Durlabhendra related the relevant matters to the
other three in it.

Rahul Peter Das

BAUMER, Christoph: Die Siidliche Seidenstrasse — Inseln im Sandmeer: Versun-
kene Kulturen der Wiiste Taklamakan. Mainz: von Zabern. 2002 (Sonderband
der Antiken Welt; Zaberns Bildbinde zur Archdologie 1V), 108 S., Fotogra-
phien, Pléne. ISBN 3-8053-2845-1.

Der vorliegende Band ist der zweite Expeditionsbericht des Schweizer Archa-
ologen und Expeditionsleiters Christoph Baumer. Wéhrend der erste Band, 1996
erschienen bei Belser unter dem Titel Geisterstidte der Siidlichen Seidenstrasse:
Entdeckungen in der Wiiste Takla-Makan (rezensiert in Asiatische Studien Vol.
LI, Bd. 3) auf die Expedition von 1994 zuriickgeht, greift das hier anzuzeigende
Werk auch auf die zusitzlich in einer 1998 durchgefiihrten Expedition gemach-
ten Erkenntnisse zuriick. Die Grundlage fiir die Darstellung in den Biichern
wurde damit umfassender, sechs weitere Jahre an Wissenszuwachs erlauben eine
breitere Darstellung der Ereignisse. Der Band ist erschienen bei von Zabern als
Teil der reprisentativen Reihe von Sonderbinden der Antiken Welt, die sich
damit erstmals in den Zentralasiatischen Raum vorwagt.

Was gegeniiber dem ersten Band unveridndert bleibt, das sind die schon in
der dortigen Besprechung hervorgehobenen guten Beschreibungen der Fundstel-
len, die Erwdhnung fritherer Expeditionen und die schonen Fotografien. Ebenso
unverdndert scheint die Begeisterung Baumers fiir die Wiiste Taklamakan und
die Entdecker Sven Hedin (1865-1952) und Aurel von Stein (1862—-1943). Die
vielleicht lebensfeindlichste Gegend des Eurasischen Kontinents hat Baumer in
ithren Bann geschlagen, und mithilfe dieses Buches zeigt er interessierten Laien
und Fachleuten, wieso dies so ist. Die Gegend am Rand der Wiiste Taklamakan
in der heutigen Autonomen Region Xinjiang der Volksrepublik China bietet
weitaus mehr, als man von einer Wiiste vielleicht erwartet. Die Taklamakan hat
sich erst in den vergangenen 1000 Jahren zu einer weitgehend unbewohnbaren
Gegend entwickelt, davor bildete sie ein wichtige Briicke zwischen dem chinesi-
schen Kaiserreich und den zentralasiatischen Reichen. Die Wiiste wurde von
Handelswegen umschlossen, welche vom westlichsten Posten des chinesischen
Reiches Yumenguan nach Kashgar fiihrten und von dort weiter nach Lahore,
Kabul und Samarkand. Fiir diese Handelswege prigte Ferdinand von Richthofen
(1833-1905) die Bezeichnung ,,Seidenstrassen®, und entlang dieser Handelsrou-

AS/EA LVII*4-2003



916 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

ten erblithten im Zeitraum zwischen 400 und 1000 Karawansereien und daraus
zum Teil kleine Konigreiche, auf deren Spuren sich C. Baumer mit grossem
Engagement machte und weiterhin macht. Seine Faszination entziindet sich
namentlich an den Stidten der Siidlichen Seidenstrasse, zu denen ihn seine
Expeditionen auch 1998 wieder fiihrten.

Wie Handelsorte dies so an sich haben, sind sie unterschiedlichsten Ein-
fliissen ausgesetzt. Entsprechend waren auch die Ortschaften entlang der Seiden-
strasse den unterschiedlichsten Weltanschauungen Gastgeber und Heimat:

Als Mittler dienten zuerst die Hindler, die mit ihren Reisen die Kulturen miteinander
verbanden. Dabei waren die Sogdier aus dem heutigen Usbekistan am aktivsten und
erfolgreichsten; bildlich gesprochen tibertrugen sie wie “kulturelle Bienen” Religionen und
Brduche von einer Kultur zur anderen. Die zweiten Kulturtriger waren die Missionare der
grossen Weltreligionen, die auf den Spuren der Kaufleute nach Zentralasien vordrangen. Sie
vertraten den Buddhismus, das nestorianische Christentum und den Manichdismus, und
suchten mit friedlichen Mitteln ihre Anhdngerschaft. Nur der Islam, der eine auf dem Koran
beruhende Weltordnung errichten wollte, wandte auch Gewalt an. Die frithe Islamisierung
eroberter Gebiete geschah jedoch selten durch Zwangsbekehrungen, sie vollzog sich
schrittweise, wobei der grosste Anreiz zum Ubertritt in der gesellschaftlichen und
steuerlichen Diskriminierung der Nichtmuslime lag. (S. 31)

Der vorliegende Band versucht aber nicht nur, jede dieser religiosen Strémungen
in bezug auf ihre Stellung entlang der Handelswege gebiihrendem Licht
darzustellen. sondern will eine regelrechte Ubersicht iiber die alte Geschichte
und die archdologischen Zeugen der Siidlichen Seidenstrasse sein. Neben einer
Einleitung und einem einleitenden Kapitel zu den Seidenstrassen und dem trans-
kontinentalen Handel zur Zeit der europdischen Antike gibt es 10 Kapitel, drei
davon historische Uberblicke (“Indoeuropdische Einwanderungen ins Tarim-
becken”, “Grossméchte an der Seidenstrasse” und “Ein Begegnungsort der Reli-
gionen”), die anderen sieben sind archdologischen Stitten am siidlichen Rand
der Taklamakan gewidmet: “Kashgar, das Konigreich Khotan, der Stupa von Ra-
wak und die Festung Mazar Tagh”, “Dandan Oilik”, “Karadong — eine befestigte
Karawanserei der Han”, “Das versiegelte Archiv von Niya”, “Endere und Miran
— Zeugnisse tibetischer Vorherrschaft”, “Das Ritsel des Lop Nor Sees” und
schliesslich “Loulan — Garnison am Lop Nor”. Es folgt ein Nachwort, eine chro-
nologische Tabelle, der Index und Anhinge.

Vergleicht man dieses Buch tiber die /nuseln im Sandmeer mit der Publi-
kation der Geisterstidte von 1996, so fallen sehr bald Ahnlichkeiten bei den ein-
fiihrenden Kapiteln auf, die zum Teil einfach die Aussagen des fritheren Werkes
paraphrasieren. Da auch die Kapiteltitel dhnlich oder gleich sind und ihre

AS/EA LVII*4+2003



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 917

Anordnung unverdndert, entspricht das Werk weitenteils einer Neuedition des
sechs Jahre dlteren Werkes, wenn auch deutlich iiberarbeitet und immer wieder
erweitert. Weiterhin finden sich auch in den Beschreibungen der einzelnen
Fundstitten deutliche Parallelititen, wenn auch die 96 eingeschlossenen Zitate
aus dem Reisetagebuch der Expedition nicht in die /nseln iibernommen wurden.
Viele der Fotografien und Abbildungen wurden ebenfalls erneut abgedruckt, was
bei den Bildern der Fundgegenstinde und Fundstitten sowie den Pldnen von
rekonstruierten Gebduden, bzw. Grundrissen und archéologischen Fundstitten
absolut verstindlich ist, bei den Fotos von Personen aber wohl mit der Erinne-
rung des Autors an die Umstinde der Entstehung zusammenhingt, denn die
Bilder sind schon, aber nicht zwingend. Andererseits hat das Buch betont keinen
rein akademischen Leserkreis im Auge, somit sind diese eher landeskundlichen
Bilder auch gerechtfertigt. Wer sieht nicht gerne ein Bild eines alten Uiguren
oder eines jungen Madchens mit zwei Eimern und einer Schulterstange auf dem
Weg zum Wasserholen?

Damit soll nun aufgezeigt werden, welche Teile neu sind: Bei den einfiih-
renden Kapiteln ist dies der historische Bericht iiber die Einwanderungswellen
von Westen im Zeitraum zwischen der Steinzeit und der Eisenzeit (S. 19-24).
Bei den folgenden Abschnitten sind es die Berichte iiber die Fundorte Mazar
Tagh (46—47), Dandan Oilik (48—62), Karadong (63—68) und Endere (77-85).

Diese Beschreibungen neuer bereister Orte ersetzen und ergidnzen die in
den Geisterstidten zu findenden Hinweise auf Fundorte der Pioniere, denen ein-
fach im Rahmen der ersten Expedition nicht nachgegangen werden konnte. Dies
gilt fiir Mazar Tagh, tiber das es im ersten Band lediglich hiess (Baumer 1996,
87):

Von hier aus unternahmen sie (d.h. Walter Bosshard und Emil Trinkler; M.W.) Abstecher
nach Rawak, Dandan Oilik und zur Festung Mazar Tagh, bis im April 1928 der lokale
Machthaber Kashgars jede Fortsetzung der Ausgrabungen, der geologischen Forschungen
untersagte, sogar ein Forografieverbot verhingte und die sofortige Riickkehr der Expedition
nach Khotan und Kashgar anordnete.

An Stelle dieses Hinweises findet sich nun eine knappe, aber informative
Beschreibung und Fotos der Fundstelle.

Das darauf folgende Kapitel iiber Dandan Oilik, einer von Hedin 1896
entdeckten Fundstelle, an der dieser schon buddhistische Figuren fand, wird sehr
differenziert, und Baumer erklirt gegen Ende auch, wieso es sich seiner Mei-
nung nach um einen Wallfahrtsort handelte (S. 62). Vor allem birgt dieses Kapi-
tel den Bericht tiber den Besuch der Baumer’schen Expedition 1998:

AS/EA LVII*42003



918 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

In Dandan Oilik identifizierten wir 13 der 15 von Stein gekennzeichneten Ruinen und ent-
deckten zusidtzlich drei neue Fundorte. Die Registrierung der geographischen Lage aller 16
Strukturen mittels eines Global Positioning-Gerits lieferte die Grundlage fiir einen exakten
Plan Dandans. Fiir die Kennzeichnung der Fundorte wandten wir eine neue Nomenklatur an,
die gemadss der Reihenfolge unserer Entdeckungen numeriert wurde (D 3 bis D 18, D 1 und
D 2 liegen ausserhalb der Stadtgrenzen). Gleichzeitig grub das Team drei Tempel mit
Wandmalereien aus und fand unzihlige buddhistische Stuckfiguren, die es aber alle wieder
in den schiitzenden Sand vergrub. Ebenso deckten wir die Schreine wieder vollstindig mit
Sand zu. Diese Vorsichtsmassnahmen sind wegen der professionellen Schatzrdauber uner-
lasslich, die anhand publizierter Informationen gezielt Tempel ihrer antiken Malereien und
Statuen berauben. Deshalb verzichtet der Autor bewusst auf die Publikation irgendwelcher
geographischer Koordinaten Dandan Oiliks. (S. 49)

Der Rezensent kann die Frage nicht beurteilen, ob es Schatzrduber gibt, die
dieses Buch lesen und willens wiren, die Strapazen von fiinf Tagen Kamelreise
auf sich zu nehmen, aber dass Schweizer Forscher 70 Jahre nach Bosshard und
Trinkler diese auf sich genommen haben und dabei mit einer archdologische
Entdeckung in der Wiiste Taklamakan belohnt wurden, ist doch bemerkenswert.

Im Vergleich ist der ebenfalls neue Bericht zur Fundstelle Karadong eher
knapp gehalten, was sich durch die fast vollstindige Abwesenheit von neu
gefundenen Kulturgegenstinden erklédrt. Die Expedition folgte den Spuren einer
franzosischen Forschergruppe, die Karadong 1993 griindlich untersuchte. Die
chemalige Karawanserei bietet der Archiologie praktisch nur noch Gebédude-
ruinen, wenn auch die Bilder buddhistischer Wandmalereien (S. 68) eine Berei-
cherung des Buches darstellen.

Als ergiebiger erwies sich in dieser Hinsicht die Fundstelle Endere, die
wieder auf der Route der Seidenstrasse liegt. Hier fand die Expedition unter
anderem Schrifttafeln in Kharoshthi, Tibetisch und Chinesisch. Die tibetische
Inschrift wird als Hinweis auf das Ende der chinesischen Besatzung in der
spiten Tangzeit (Ende 8. Jhd.) interpretiert. Nach den Entdeckungen in Dandan
Oilik diirfen weitere bisher unbekannte Funde, zumal von Schrifttafeln, zurecht
als sensationell bezeichnet werden.

Es folgen Kapitel zum Lop Nor und zu Loulan, ein Nachwort und Zeittafel
und dann die etwas sonderbaren Anhinge: Der Index kommt vor den Anmerkun-
gen, dem Literaturverzeichnis, der Danksagung und der als letztes angegebenen
Adresse des Autors. Einen Index nicht ganz zum Schluss eines Buches einzurei-
hen ist eher ungewohnlich und macht das Werk bestimmt nicht leserfreund-
licher. Auf der anderen Seite stellt der Index in diesem Band eine wohltuende
Ausnahme bei von Zabern Binden dar, die zumeist der Leserschaft den Komfort
eines Indexes vorenthalten.

AS/EA LVII-4+2003



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 919

Bei der Betrachtung des Literaturverzeichnisses fiithlt man sich als Re-
zensent an die Zeiten erinnert, als jeder gedruckte Buchstabe eine Investition fiir
den Verlag und zusitzlichen Aufwand fiir den Setzer darstellte, denn die Anga-
ben zu den Biichern sind mehr als diirftig: lediglich der Nachname, der Initiale,
Buchtitel und das Publikationsjahr werden verraten, gerade so, als seien noch
immer Angestellte im Druckwesen einzusparen (nur bei chinesischen Namen
werden beide Teile ausgeschrieben). Wieso im Zeitalter der elektronischen
Verarbeitung dieser Daten eine Bibliographie noch immer auszusehen hat wie in
den fiinfziger Jahren, bleibt das Geheimnis des Verlags, der Baumer offenbar
diese sparliche Darstellung vorschrieb (die Geisterstidte machen die iiblichen
Angaben). Um die Orientierung in der Darstellung zusitzlich zu erschweren,
steht der Initial des Vornamens vor dem alphabetisch geordneten Nachnamen,
die Absatzabstinde sind gleich wie die Zeilenabstinde und das bei mehreren
Titeln desselben Autors stehende ,,Ders.* ist ebenso in Kapitdlchen gedruckt wie
die Nachnamen. Mit einem Wort: der Verlag von Zabern hat sich alle Miihe
gegeben, die Bibliographie méglichst unleserlich zu halten.

Abschliessend stellt sich die Frage, worin der Nutzen eines Werkes besteht,
welches mit 107 Seiten an Umfang gegeniiber den 192 Seiten der Geisterstddte
deutlich kleiner ausgefallen ist, welches aber einen bemerkenswerten Anteil
identischer Informationen gegeniiber dem friitheren Buch beinhaltet. Die Antwort
liegt neben dem wahrscheinlich weiterreichenden Vertriebsnetz von Zaberns und
damit der besseren Reichweite in erster Linie in den Texten, die Baumer
gestrafft und mit mehr archidologischen Informationen versehen hat. Spricht aus
dem 1996er Publikation mit ihren Zitaten aus den Reisetagebiichern, den Berich-
ten liber die Reisen von Steins und Hedins und den grossen Fotografien noch
deutlich die Begeisterung und Abenteuerlust, so stehen die /nseln im Sandmeer
fiir eine eigene archiologische Erfahrung und nach zwei Expeditionen auch dia-
chrone Erfahrung mit den Fundstellen. Das Buch atmet weniger den Geist von
einem der auszog, um die Reisen Hedins nachzureisen als von einem eigen-
stindigen Archdologen, der sich von den hundert Jahre alten Hinweisen fiithren
lasst, aber seine eigenen Entdeckungen macht. Insgesamt wird die erdnahe und
oftmals staunende Sicht ersetzt durch eine die Wiiste {iberblickende Vogelschau,
welche den Leser oder die Leserin an der Hand nimmt und ihnen die Geheim-
nisse der Siidlichen Seidenstrasse vorstellt.

Marc Winter

AS/EA LVII*42003



920 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

KAHRS, Eivind: Indian Semantic Analysis—The ‘nirvacana’ Tradition. Cam-
bridge: Cambridge University Press. 1998. (University of Cambridge Oriental
Publications 55) ISBN 0 521 63188 2. 302 pp.

Zur modernen synchronen Sprachwissenschaft — letztlich einem rebellischem
Kind der Historisch-Vergleichenden Sprachstudien des 19. und des beginnenden
20. Jahrhunderts, das bisweilen, wie das pubertierenden Kindern so eigen ist, zu
einer dogmatischen Verwerfung all dessen neigt, was die Elterngeneration gelei-
stet hat — gehort als Zweig die Semantik und die von dieser geleistete inhaltliche
Analyse des Wortschatzes einer Sprache. Semantische Analysen sind nun aber
nicht, wie ihre Zuordnung zur modernen Linguistik vermuten lief3e, etwas vollig
Neues in der Geschichte der Auseinandersetzung des Menschen mit seinem
wichtigsten Kulturinstrument, der Sprache, sondern diese sind nicht nur in den
friihest greifbaren, schriftlichen Zeugnisse zu finden, sondern auch in den ver-
schiedenen Phasen der Sprachentwicklung von Kindern.

In der Regel wird auch von der modernen Sprachwissenschaft gerne lobend
anerkannt, dal} die Wurzeln der historisch-kritischen Sprachwissenschaft zuriick-
gehen auf die beginnenden Sanskrit-Studien des ausgehenden 18. Jahrhunderts,
und selbst die modernen Linguisten sind des Lobes voll fiir die Leistung Paninis
(AstadhyayT), der die erste systematische und in sich stringente Grammatik
(vyakarana) einer Sprache verfaf3t hat. Es wird dabei aber vergessen, dal} die
indischen Hilfswissenschaften zum Veda, die vedargas, auch noch andere
Zweige der Sprachwissenschaft umfaliten, die der Phonetik (pratisakhya) und
der “semantischen Analyse” (nirukta). In dem hier rezensierten Werk von Eivind
Kahrs geht es um eine detaillierte Untersuchung zur Tradition des letzteren
Zweiges des Veda, der “Indischen semantischen Analyse”.

Obwohl Sprache und Laut in der gesamten indischen Philosophie immer
eine hervorragende Rolle eingenommen hat, wurde die semantische Analyse der-
selben in der indischen Tradition auBBer von einigen Nirukta-Spezialisten bisher
nur am Rande beriicksichtigt. Dies hdngt sicher nicht nur mit der Tatsache
zusammen, daf3 nur ein Werk, das Nirukta des Yaska, auf uns gekommen ist
(Kahrs, 7); die Kehrseite der Bewunderung der und der Faszination von der
vaiyakarana-Tradition durch die westliche Sprachwissenschaft war offen-
sichtlich, da3 mit dem Bemiihen um exakte historische semantische Analysen
diese Sprachwissenschaft, vor allem die frithe indogermanistische “Konigswis-

AS/EA LVII+4+2003



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 921

senschaft” der Etymologie, in ihrer frithen Phase ein gewissermallen “gestortes
Verhiltnis” zu den indischen Wortanalysen entwickelt hat (s. Kahrs, 24f.)2.

Dies hat dazu gefiihrt, da3 man den Stellenwert dieser “Wissenschaft” fiir
die autochthone indische Hermeneutik voéllig falsch eingeschétzt hat, worauf
auch Kahrs, (XIII) deutlich verweist. Es handelte sich dabei eben nicht um einen
“toten” Zweig indischer Beschiftigung mit Sprache, das sein (verdientes) Ende
mit dem Nirukta fand, sondern um eine Tradition, die sich in allen indischen
Kommentarliteraturen — hinduistisch, buddhistisch oder jainistisch — findet und
die auch vor Yaska schon eine beachtliche Geschichte aufzuweisen hat.

Hier nun setzt das Buch Kahrs’, der sich schon mit einigen Arbeiten zur
Nirukta-Tradition als Kenner derselben ausgewiesen hat, an. In seinem Preface
weist Kahrs deutlich darauf hin, worum es ihm auf den folgenden Seiten gehen
wird: nicht um die Frage, was etwas — im sprachlichen Kontext ein Wort —
bedeutet oder meint — das wire letztlich die Fragestellung eines modernen
Semantikers und die Grundmotivation der wissenschaftlichen Etymologie —,
sondern um die eher epistomologische Frage, wie es zu dieser, seiner Bedeutung
kommt (XIV, 6). Die textlichen Grundlagen sind fiir Kahrs im wesentlichen die
Tradition der kasmirischen Saiva, das Nirukta des Yaska und seine Kommen-
tatoren und die Sanskrit-Grammatiker.

Kahrs beginnt sein Buch mit einem begriffsklirenden, theoretisch-metho-
dologischen Teil (An outline of strategies, 1-12), in dem er die Relativitit von
Bedeutung herausarbeitet (5: “[...] meaning [...] is always subject to negotiation
and interpretation.”), eine wesentliche Voraussetzung fiir das Verstidndnis der
nirvacana-“Technik” im Kontext der indischen hermeneutischen Tradition (und
anderer, ist man geneigt zu ergénzen). Kahrs verweist zu Recht darauf, da3 das
Verstindnis einer Fremdkultur wie der indischen zunichst ein Verstandnis der
dieser Kultur und Tradition zugrundeliegenden Denkmodelle voraussetzt, bevor
man zu einer weiteren Interpretation, etwa von einem komparativen Standpunkt
aus betrieben, fortschreitet (8ff.). Gerade bei einer Kultur, die so stark auf
“Schrift”traditionen® beruht wie die indische, ist die Frage nach dem Verhiltnis

2 Zum Verhiltnis von Magie und Etymologien s. Johannes Bronkhorst, “Etymology and
Magic: Yaska’s Nirukta, Plato’s Cratylus, and the Riddle of Semantic Etymologies”, in:
Numen 48 (2001), 147 — 203.

3 Ich verstehe hier Kahrs’ “scriptures” (S.7) nicht cum grano salis, insofern es bei den
Grundtexten aller drei groBen indischen Traditionen, den vedischen Samhitas und den
Kanones der Buddhisten und Jainas, weniger um den Aspekt der physischen Verschrift-
lichung als um den Aspekt der autoritativen Textlichkeit gehen kann, die erst geraume Zeit
nach der Festlegung der Texte stattfand (vgl. hierzu Harry Falk, Schrift im alten Indien. Ein

AS/EA LVII*4+2003



922 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

zwischen Basistext und interpretierendem Kommentartext und nach dem Wert
des letzteren von nicht zu unterschitzender Bedeutung, und Kahrs verweist an-
hand des Beispieles von Pataiijalis Kommentar zu Panini deutlich darauf, daf} es
sinnvoll ist, diese Texte zunichst als Audruck einer Modalitit von Wahrneh-
mung zu nehmen, bevor man von auflen her Fragen der logischen Kohédrenz oder
der wissenschaftlichen Korrektheit an sie stellt (S.10f.). Dies erscheint besonders
wichtig in Zusammenhang mit der oben genannten Voreingenommenheit und
den daraus resultierenden abschitzigen Urteilen gegeniiber der einheimischen
indischen “Etymologie”.

Im zweiten Teil stellt Kahrs die klassische indische “Lehre der semanti-
schen Analyse” (Nirvacanasastra, 13—54) auf der Grundlage des Nirukta und
dessen Kommentaren vor. Kahrs widmet den Problemen der Verfasserschaft und
des relativen Alters der drei Kommentare, in relativ-chronologischer Reihen-
folge der Niruktavrtti (Rjvartha) des Durga, die Niruktabhasyatika des Skanda-
svamin bzw. des Mahesvara und das Nirukta($loka)varttika des Nilakantha
einigen Raum. Diese Kommentare dokumentieren nach Kahrs (23), dafl neben
der grammatischen eine ununterbrochene nirvacanasastra-Tradition bestanden
habe.

Gegen Kahrs’ Position, es handle sich bei nirvacana nicht um Etymo-
logisieren im allgemeinen Sinne (24), scheint mir im iibrigen zu sprechen, daf3 er
selbst bei der Definition dessen, was nirvacana ist, zugesteht, daf3 es sich darum
handle, die “Soheit” oder Essenz (tattva) eines Wortes zu ergriinden (25). Was
anderes ist dies als Etymologisieren im kratyleischen Sinne, in dem die dia-
chrone Ebene — wie bei der auf Sprachvergleichung basierenden Etymologie der
Sprachwissenschaft — keinerlei Rolle gespielt hat und spielt, was Kahrs auch
selbst richtig bemerkt?* Anstelle sich unter dem Vorwurf der Indogermanisten
zu ducken, sollte auf die Selbstindigkeit “gelehrter Etymologien™ in allen ver-
gangenen Schrift- und Textkulturen verwiesen werden. “Wahrheit” (etymos)
bestand bei dieser Art der Sprachanalyse nicht im Vordringen zum historisch
rudimentérsten und somit urspriinglichsten Bedeutungskern eines Wortes.

Im folgenden geht Kahrs (25-27) auf die dem nirvacana zugrundeliegen-
den Techniken und ihre Entwicklung von der édltesten indischen Literatur her
ein. Er stellt zu Recht fest, da die Entwicklung von den vedischen Wort-

Forschungsbericht mit Anmerkungen, Tiibingen 1993; Oskar von Hiniiber, Der Beginn der
Schrift und friihe Schriftlichkeit in Indien, Stuttgart 1989).

4 S.27: “If the way in which I would interpret an analysis of this kind (in the present case:
‘apah apnotih’) is correct, then no temporality is expressed at all.”

AS/EA LVII*4+2003



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 923

analysen hin zum Nirukta die Einbettung der Begriindung (in doppeltem Sinne)
der Bedeutung eines Wortes in eine mythologische Vergangenheit gelost wird
und zu einer reinen semantischen Analyse eines Wortes wird.>

Kahrs diskutiert im nichsten Kapitel (27-35) einerseits das Verhiltnis von
Nirukta und Grammatik (vyakarana) (32f.) und den Zusammenhang von Veda,
Niganthu, den dem Nirukta vorangestellen Synonymlisten, und dem Nirukta
selbst, andererseits aber auch die Traditionslinie, die in der Vedaexegese eines
Sayana zu Yaska zuriicklduft, und der Strang des nirvacana, der durch die
buddhistische Ubersetzungs- und Kommentarliteratur iiber die Grenzen Indiens
hinaus reicht.®

Die Diskussion der indischen Konzeption von artha, “Sinn, Bedeutung”
(39—47) anhand von Beispielen aus dem grammatischen Diskurs (Patafijali,
Katyayana) bildet eine gute Grundlage fiir das indische Verstdndnis des
Begriffes und fiir seine Wichtigkeit fiir indisches linguistisches Denken, aber
auch als legitimatorische Absicherung fiir Kahrs” Entscheidung, artha weiterhin
mit “Bedeutung” (meaning) zu tibersetzen (47). Kahrs verweist auf das fiir die
indischen “Etymologen” aber auch fiir die Metasprache der Linguisten wichtige
Konzept des anvartha (“in Ubereinstimmung mit seiner [des Wortes] Bedeu-
tung®), das sich darauf bezieht, dafl die Analyse (Hintergehbarkeit) eines Wortes
in eindeutiger Beziehung zu seiner Bedeutung steht (47-50). Kahrs zeigt ein-
drucksvoll, dafl die Kategorisierung der Grammatiker der nominalen Satzglieder
(karana) letztlich behandelt werden, als handle es sich um einen Satz, und daf3
die Methode der Nairuktas lediglich in einer konsquenten Anwendung dieses
Prinzips auf alle Wortarten bestehe (50-54).

Im folgenden Kapitel, Praxis: Saiva Kashmir (75-97), macht Kahrs einen
Zeitsprung und verweist einleitend darauf, daB3 die nirvacana-Tradition sich in
der kasmirischen Literaturtradition durchaus bis in das 19. Jahrhundert gehalten

5 S.27: “The Nairuktas in general dissolve historicity. [...] What is really important about the
Nirukta, then, is that it is the single text we possess which applies a certain method designed
to give a semantic analysis of nouns, in the widest sense of that term.”

6 Es ist verdienstvoll, dal Kahrs sein Beispiel — die nirvacana-Analyse, die einer chinesi-
schen Ubersetzung des Wortes $astra zugrundeliegt (S.34f.) — nicht aus dem Tibetischen
nimmt, wo man die Wiedergaben von Skt.-Termini und Namen i.d.R. akzeptiert und auch
meist nachvollziehen kann, sondern aus dem Chinesischen, wo schon seit frithester Zeit
nach dem nirvacana-Verfahren buddhistische Ubersetzungsworter geprigt wurden, die
jedoch meist als Nonsens oder als unverstindlich abgetan wurden. Tatsache ist, da man
nicht zuletzt frithe chinesische Ubersetzungstermini nur verstehen kann, wenn man ver-
sucht, die einem solchen Wort zugrundeliegende nirvacana-Analyse herauszuarbeiten.

AS/EA LVII+4+2003



924 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

hat, bevor er dann zu einer Diskussion der kasmirisch-saivaitischen nirvacana-
Tradition libergeht, so wie sie sich in der tantrischen Literatur zwischen dem 10.
und 13. Jahrhundert zeigt.

Kahrs entwickelt sein Material und seine Analysen desselben am Beispiel
des Gotternamens Bhairava, der im tantrischen Hinduismus ein Epitheton des
Gottes Siva ist. Kahrs zeigt, dall bei bestimmten kasmirischen tantrischen
Saivas, v.a. in der Traditionslinie von Abhinavagupta (etwa 975-1025), seinem
Schiiler Ksemaraja (etwa 1000-1025), Jayaratha (etwa 1225-1275) und dem
spiten Sivopadhyaya (1725-1775), semantische Analyse und die diesen
zugrundeliegenden Prinzipien und Termini des nirvacana tiber die rein lingui-
stischen Implikationen hinausgeht. Sie werden innerhalb des kulturell-religiésen
Diskurses nicht zuletzt auf der Basis des Paradigmas der Substitution, die fiir
Kahrs ein wesentliches Element und “Technik™ des nirvacana ist und von ihm
im Kapitel 5 ausfiihrlich diskutiert wird, zu einem wichtigen Instrument der
theologischen Spekulation iiber Bhairava in den untersuchten Texten.”

Im vierten Kapitel, The universe of Yaska (98—174), unterzieht Kahrs die
Art und Weise, in der im Nirukta semantische Analyse durchgefiihrt werden —
und wie Yaskas Kommentatoren diese interpretieren —, einer ndheren Unter-
suchung, und kommt dabei auf fiinf sprachliche Darstellungsweisen, die sich
nach Kahrs auch in ihrer Funktion unterscheiden: 1. semantische Markierung der
benennungsbegriindenden Handlung durch Nomina actionis (Kahrs, 101: “verbal
noun”) im Ablativ mit Sekundarsuffix —ana, z.B. stota stavanar (Kahrs, 103:
“stota [‘praiser’] on account of [the meaning] stavana, ‘praising’ [common to all
the words of the group].”). 2. Der Typus (megho) mehatiti, “‘es regnet’, (daher
heillt es) Wolke (megha)”, ist eine Spezifizierung des ersten Typs, insofern es
die Beziehung zwischen Bezeichnetem (“signified”) und Bezeichnendem im
Sinne einer Kausalitdt angibt. 3. Den weitaus grofiten Raum der Beschreibung
und Analyse (104-131) widmet Kahrs den Analysen mit der nominalisierten
Form einer i-Ableitung der Wurzel (megha: Nmih- | mihi - miheh) oder der
Verbform 3. Person Singular Aktiv Prisens (megha : \mih- / mehati - mehateh)
im Ablativ oder Genitiv (“von mihi / mehati, ‘regnen’”)®, obwohl er, wie in der

7 Auf S.82 listet Kahrs sechs verschiedene nirvacana von Bhairava auf, z.B. \/bh_r-, “erndh-
ren, erhalten” + Vru-, “rufen, schreien”, Vbhi-, “(sich) fiirchten)” + Vru-, “rufen, schreien”.

8 Kahrs diskutiert detailliert die einzelnen Fille im Nirukta — weitergefiihrt auch in seinen
Ausfithrungen zu den nirvacana-Formeln etasmad eva, ... ebenfalls deshalb™ (131-152),

und ity api asya bhavati, “... ebenfalls davon™ (152-158) — und kommt zu dem Schlu8, dal3
durchaus beide Kasus méglich sind, bzw. in Einzelfillen entweder als Genitiv oder als Ab-
lativ zu bestimmen sind.

AS/EA LVII=4+2003



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 925

Folge (169ff.) zu sehen ist, dem Genitiv den Vorzug gibt. Kahrs geht an-
schlieBend (158-168) auf einen nur bei Yaska zu findenden (168) nirvacana-
Typ auf ... iti satah ein, den er “full version” nennt?, und der nur auf Worter und
Namen angewandt wird, die in den ersten drei Kapiteln der dem Nirukta
vorangestellten Synonymwort“liste” Nighantu zu finden sind. Kahrs ist der Mei-
nung, dal mit solchen nirvacana-Formeln iiber die reine linguistische Meta-
sphdre hinaus auf den Bereich des mit dem Wort bezeichneten realen
Gegenstand — im Sinne von sat, “wahr, existierend, (da)seiend”!? — verwiesen
wird. So interessant und klug durch Beispiele aus der grammatischen Literatur
(Panini, Pataiijali) belegt diese Interpretation — iiber die Erkldrungen der indi-
schen Kommentatoren des Nirukta hinsichtlich solcher Stellen hinaus — auch
sein mag, so ist dem Rezensenten doch nicht ganz klar geworden ist, welches der
funktionelle Unterschied etwa zwischen den Formeln 1. bis 3.!" (s.0.) und dem
Typus megho mehatiti satah (Nir.2.21) sein soll. Es scheint mir, daf die Inter-
pretation der entsprechenden konjugierten Verbalableitungen als substitutiver
Genitiv — Typus: “Wolke (meghah) fiir (das was) regnet (mehateh / miheh)” —
eine sehr einleuchtende Erkldrung fiir Konstruktionen auf -(z)eh oder -ah (satah)
ist. Als Erklarung fiir konkurrierende nirvacana-Analysen desselben Wortes bei
Yaska (174) taugt sie jedoch wohl eher nicht, denn dies wiirde bedeuten, dal} bei
der durch den substitutiven Genitiv zugrunde liegenden Relation von Nomina-
tiv-Substitut und Genitiv-Substituent verschiedene Aktionen oder Triger ver-
schiedener Aktionen mit demselben Wort bezeichnet werden konnten (so dal3
theoretisch auch ein Mensch oder ein Tier als megha bezeichnet werden kann, da
diese “Harn lassen”: Ymih-).

Ausgehend von der These, dal3 nirvacana auf Substitution (sthanin) beruhe,
diskutiert Kahrs in Kapitel 5 (Substitution, 175-267) ausfiihrlich die damit
zusammenhéngenden verschiedenen Termini, deren Anwendung und Herkunft
aus der indischen grammatischen und ritualistischen Tradition (bei Panini etwa
sthane, “anstelle von”, sthanin, “Platzhalter”: 176—178; adesa, “Substitut, Sub-

9 Vgl.a. 173: “There can be no doubt that the iti satah type of analysis is superior to any of
the others.”

10 Vgl. die Paraphrase von megho meghatiti satah: “meghah is in the meaning of that which
really exists (satah) such that it is true to say (izi) [of it]: it rains (mehati)”, oder: *“ ‘meghah’
occurs in the meaning of that which really exists such that it ist rue to say of it: it rains,”
(167), oder: “there is (sat-) an x such that it is true (sat-) to say of it ‘it is x-ing’ or ‘it is
being x-ed’ etc., and therefore it is called ‘x’.”” (276f.)

11 Die Formen auf -teh, bzw. -eh stellen fiir Kahrs elliptische Equivalenten zur “Vollform™ mit
iti satah dar (173).

AS/EA LVII*4+2003



926 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

stitution”: 178—183). Kahrs zeigt — bezogen auf die Primisse der ewigen Giiltig-
keit des Veda und seiner sprachlichen Offenbarung —, daB3 das Prinzip der
Substitution im Sinne der bei Panini zu findenden sthanivadbhava-Regel
(Astadhyayt 1.1.56) — das Substitut ist dem Substituenten gleichzustellen —
sowohl in der grammatischen als auch der friihen ritualistischen Literatur (ab
dem Bauddhéyana-Srautasﬁtra) vorauszusetzen ist (183—189). Kahrs diskutiert
anschliefend ausfiihrlich Paninis substitutiven Genitiv (sthanasasthi: Astadhyayl
1.1.49) und die entsprechenden Auffassungen und Interpretationen in den spi-
teren grammatischen Werken und Kommentaren (Katyayana, Pataiijali, Kaiyata,
Bhartrhari, u.a.) (189-236). Besonderes Augenmerk richtet er dabei auf die
Bedeutung des Begriffes sthana (236-267), wobei er zu dem Schlul kommt, daf3
neben der “konventionellen” Bedeutung von “mdglichem Vorkommen”
(possible appearance, prasanga) im Sinne von Substitution auch “Bedeutung”
(artha) impliziert sei,'? je nachdem ob die duflere Form (Grammatik) oder die
Semantik einer sprachlichen Einheit angesprochen wird. Damit hat Kahrs den
Riickbezug zu seiner Interpretation des substitutiven Genitivs in der nirvacana-
Tradition (Typus: mihateh oder satah) vollzogen und diese in den iibergeordne-
teren Zusammenhang altindischer Sprachbetrachtung und Exegese eingeordnet.
[nsgesamt ist es ein Verdienst Kahrs’, die von modernem Verstindnis her
gesehen sprode, jedoch fiir das Verstiandnis der indischen Textexegese so wich-
tige Tradition der semantischen Analyse (nirvacana) tbersichtlich und ausge-
wogen prasentiert und diskutiert und sie in den Gesamtkontext frithindischen
Denkens (Grammatik und Ritualistik) und spdteren Epistemologie gestellt zu
haben. Positiv hervorzuheben ist an der Priasentation des Materials, dafl Kahrs
Sanskritzitate in voller Lange zitiert und auch tibersetzt, in manchen Fillen para-
phrasiert. Das deutliche Herausarbeiten des Anwendungsgebietes der nirvacana-
Tradition fiihrt zu einer objektiven und realistischen Bewertung des Phinomens
im Kontext der traditionellen indischen Texthermeneutik (Sastric Sanskrit: 279),
anstatt, wie so oft geschehen, zu einer stindigen Hinterfragung der (sprach)wis-
senschaftlichen Haltbarkeit dieser Methode und ihrer Ergebnisse zu neigen und

12 Damit ergeben sich fiir die fiir den substitutiven Genitiv gleichsam paradigmatische paninei-
sche Regel AstadhyayT 2.4.52 aster bhah die alternativen Bedeutungen: “bhi- (im Bereich
von ardhadhatuka-Suffixen) tritt ein fiir as- (im Bereich von sarvadhatuka-Suffixen)” und
“bhu- (wird im Bereich von ardhadhatuka-Suffixen verwendet) in der Bedeutung von as-"
(266).

AS/EA LVII+4+2003



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 927

damit zwei Ebenen, die der textimmanenten Interpretation und die kultur-
wissenschaftliche Meta-Ebene, durcheinanderzubringen. '3

Es ist Kahrs sicher zuzustimmen, wenn er festellt: “[...] any reader of
Sanskrit texts who is not familiar with the devices of nirvacanasastra will soon
face textual difficulties,” (S.35) und er somit die Bedeutung und Verbreitung
dieser Tradition innerhalb des kulturell-religiosen Diskurses im siidasiatischen
Kulturraum hervorhebt'4 und gleichzeitig eine Lanze gegen den Vorwurf der
“Unwissenschaftlichkeit” solcher Wortanalysen bricht. Es ist damit Kahrs’ Ver-
dienst, einen exegetischen “Zweig des Veda” umfassend behandelt zu haben, der
in der indischen Tradition nicht die kommentatorische Aktivitit entfaltet und in
der indologischen Forschung nicht die entsprechende Aufmerksamkeit wie etwa
die grammatische Literatur erfahren hat, dessen Fortleben jedoch durch stin-
diges Rekurrieren auf Theorie und Praxis des nirvacana in allen Bereichen der
klassischen indischen Kommentarliteratur, sei sie nun hinduistisch, jainistisch
oder buddhistisch, zu greifen ist, und der mit dem Buddhismus sogar iiber die
Grenzen des Subkontinents hinaus bis nach Ostasien gewirkt hat.

Max Deeg

MyLIUS, Klaus: Worterbuch Ardhamagadhi-Deutsch. Wichtrach: Institut fur
Indologie. 2003. ISBN 3 7187 0025 5. 663 pp.

Die Jaina-Forschung, in Deutschland einst initiiert von keinem Geringeren als
Albrecht Weber, hatte Vertreter mit klangvollen Namen. Zu ihnen zdhlten E.
Leumann, H. von Glasenapp, W. Schubring und andere.

Gegenwirtig aber ist die Jainistik — nicht nur in deutschsprachigen Léndern
— weit in den Hintergrund getreten. Im Sinne der Indologie, aber auch der Philo-
sophie und der Religionsgeschichte, kann es jedoch nicht liegen, eine so wich-
tige Leistung des menschlichen Geistes, wie sie der Jainismus darstellt, als

13 Einer dhnliche Verwechslung von Deutungsebenen scheint Kahrs selbst zu verfallen, wenn
er in Zusammenhang mit der Diskussion der Bedeutung von artha, “Sinn, Bedeutung”,
Thiemes und Liiders’ etymologisch-semantischen Ansatz der Deutung vedischer Namen
und Worter kritisiert (S.41, Anm. 58): deren Ziel (artha) war es — wenn ich es richtig ver-
standen habe —, mittels der sprachvergleichenden Methode und der Beriicksichtung von
Text und Kontext den semantischen Kern eines Wortes herauszuarbeiten, das fiir die friihest
greifbaren Quellen gelten kann, und nicht, damit den vollstindigen “Aktionsbereich” einer
semantischen Einheit innerhalb eines kulturell-synchronen Sprachsystems darzustellen.

14 Kahrs nennt nirvacana-Analysen zu Recht “a powerful tool in cultural discourse™ (277).

AS/EA LVII*42003



928 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Nebensache zu behandeln oder sie gar zu iibersehen. Vf. weist in den Vorbe-
merkungen in knapper, aber eindrucksvoller Weise auf bestimmte Leistungen
hin, in denen sich der Jainismus dem urspriinglichen Buddhismus als iiberlegen
gezeigt hat. Hier sollte hinzugefiigt werden, dass diese Uberlegenheit gegeniiber
philosophischen Systemen des spiteren Buddhismus, besonders in erkenntnis-
theoretischer Hinsicht, noch deutlicher wird. Es wird also hochste Zeit, an den
Universitdten die Jaina-Forschung, — wenn tiberhaupt eine solche betrieben wird
— nicht nur vereinzelten Spezialisten zu iiberlassen und Jinistik wieder in die
Studienprogramme aufzunehmen. Einer der Griinde der Vernachldssigung der
Jinistik diirfte darin liegen, dass die heiligen Schriften der Jainas in Arda-
magadhi abgefasst sind und dass diese Sprache mit ihren zahllosen Homonymen
von einer Schwierigkeit ist, die viele abschreckt. Wenn man aber den Jinismus
von den Quellen her verstehen und sich nicht auf die Sekundirliteratur
beschrianken will, ist die Kenntnis der Ardamagadhi unerldsslich. Hier will das
vorliegende Werk lexikalische Hilfe leisten. Bisher gab es kein Worterbuch
dieser Sprachrelation. Es stellt daher eine Pionierleistung dar.

Der Autor listet diejenigen Arngas, Uvarngas, Painnas, Cheya- und Miila-
suttas auf, die mit Hilfe des Worterbuchs gelesen werden kénnen. Rezensentin
hat mittels einer Anzahl von Stichproben das Versprechen des Vf. verifiziert.
Der Linguist begriisst es, dass bei der Wiedergabe der Sanskrit-chaya zwischen
der sprachlichen Uberlieferung und der blossen lautgesetzlichen Rekonstruktion
unterschieden wird.

Homonyme, fiir die Ardhamagadhi charakteristisch, wurden als solche ge-
kennzeichnet. Da in den mittelindischen Sprachen das sanskritische “Wurzel-
bewusstsein” schon weitgehend zuriickgetreten ist, werden zusammengesetzte
Verben nach dem Prifixanlaut alphabetisiert. Dass das a-privativum durch einen
Bindestrich abgeteilt wird, ist fiir den Benutzer eine zusétzliche Erleichterung.

Kritisch ist zu bemerken, dass sich jainaspezifische Termini zwar in grosser
Zahl finden lassen, ihre Deutungen jedoch vielfach zu knapp gehalten sind.
Klaus Mylius schreibt, er habe der Versuchung widerstehen miissen, in das
Werk ein Spezialworterbuch des Jinismus einzubeziehen. Schade, dass er dieser
Versuchung widerstanden hat; er hétte ihr folgen sollen. Freilich wire der ohne-
hin schon betrichtliche Umfang des Worterbuchs dadurch noch erheblich erwei-
tert worden, jedoch wird ein solches Worterbuch nicht in jedem Jahr, auch nicht
in jedem Jahrzehnt, verfasst. Bleibt zu hoffen, dass das vom Autor selbst als
Desiderat empfundene Spezialworterbuch in nicht zu ferner Zeit als separates
Werk erarbeitet wird. Der Rezensentin sei erlaubt hinzuzufiigen, dass bei Wor-
terbiichern, deren Ziel- oder Ausgangssprache eine asiatische ist, die Unter-

AS/EA LVII*4+2003



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 929

schiedlichkeit der Kulturen auch heute noch eine stirkere Kommentierung
verlangt, als das in intereuropdischen Sprachrelationen gemeinhin der Fall 1st.
Hinzu kommt ausserdem der nicht selten schwierigere Zugriff zu Nachschlage-
werken.

Die Bezeichnungen einiger botanischer Namen bediirfen der Verifizierung.
So ist z.B. masa (S. 507) nicht einfach Bohne, sondern Urdbohne (Vigna mun-
go). Der Gattungsname von mugga (S. 510) ist iiberholt. Er hei3t nicht Phase-
olus, sondern Vigna, durch den Artnamen ergénzt Vigna radiata, im Deutschen
Mungbohne. Bei vamjula (S. 536) wire es angebracht, neben der lateinischen
Bezeichnung auch die deutsche, ndmlich Rotangpalme, zu nennen.

V{. vergleicht den Standard seines Werkes mit der Leistung H. H. Wilsons
fir Lexikographie des Sanskrit und die R. C. Childers’ fiir die des Pali. Wir
denken jedoch, dass die erreichte lexikographische Stufe nicht nur auf Grund des
zeitlichen Abstands eine hohere ist.

Der Verlag des Instituts fiir Indologie unter Leitung von P. Thomi hat
erneut eine hervorragende Leistung vollbracht. In dieser wirtschaftlich so ange-
spannten Zeit hat er der in dem Band enthaltenen langjdhrigen und mithevollen
Arbeit eine iiberaus wiirdige dussere Form verliehen. Druck und Papierqualitit
sind erstklassig. Druckfehler waren nicht zu monieren. Auch der Ganzleinen-
einband und die Riickengoldpressung zeugen vom engagierten Dienst dieses
Verlages an der Wissenschaft, dessen Leistungen der Schweiz zur besonderen
Ehre gereichen.

Nach dem nunmehr in 7. Auflage erschienenen “Langenscheidts Hand-
worterbuch Sanskrit-Deutsch”, dem in 3. Auflage publizierten “Langenscheidts
Handworterbuch Deutsch-Sanskrit” und dem “Waérterbuch Pali-Deutsch™ hat der
Verfasser auch diese umfangreiche Arbeit erfolgreich bewiltigt. Nicht nur fiir
die Wissenschaft, sondern auch fiir die Vertiefung der deutsch-indischen
Kulturbeziehungen ist dies ein bedeutsamer Schritt und ein grosses Verdienst.

Annemarie Esche
NUNLIST, Tobias: Himmelfahrt und Heiligkeit im Islam — Eine Studie unter
besonderer Beriicksichtigung von Ibn Sinas Mi‘rag-nameh. Bern: Peter Lang.
2002. (Studia Religiosa Helvetica) 419 pp.
Cet ouvrage, qui résulte d’une thése soutenue a I’université de Berne, aborde

I’intéressante question de I’ascension céleste du prophéte Muhammad connue
sous le nom de mi‘rag et a laquelle ferait allusion le verset coranique XVII 1:

AS/EA LVII+4+2003



930 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

“Gloire a Celui qui fit voyager son serviteur de nuit depuis la mosquée sacrée a
la mosquée tres éloignée dont Nous avons béni les alentours afin de lui faire voir
certaines de nos merveilles — Il est vraiment 1’Audient, le Clairvoyant”. En fait,
le livre de Tobias Niinlist est composé de trois parties trés distinctes. La
premiére reprend le dossier général de la recherche sur le mi‘rag, lequel est a
vrai dire déja tres fourni, et au sujet duquel Claude Gilliot avait consacré une
synthése complete (“Coran 17, Isra’ 1, dans la recherche occidentale”, dans Le
voyage initiatique en terre d’Islam, ss. dir. M.A. Amir-Moezzi, 1966). T.N.
prévient toutefois que sa perspective sera différente de celle des historiens
proprement dits, et qu’il se placera clairement sur le terrain de la science des
religions. C’est a dire qu’il ne se posera pas tellement la question de savoir si les
événements ont eu lieu ou non et comment; mais il cherchera a discerner le ou
les sens religieux dont ils ont été investis. Ainsi, le temple de Jérusalem ou
Muhammad serait allé prier n’existait plus au 7° siécle ; mais la symbolique de
ce batiment comme lieu céleste pouvait étre reconnue et vivante dans les esprits.
T.N. reprend les hypotheéses possibles sur I’interprétation de ce voyage, qui
pourrait avoir mené Muhammad de La Mecque 1) vers un lieu céleste 2) vers le
sanctuaire de Jérusalem (ce qui, répétons-le, revient symboliquement au méme
pour l'auteur) ou 3) vers Jérusalem d’abord et de la a travers les cieux, en
combinant les deux interprétations précédentes en un seul récit. Il étudie un a un
les différents €léments de ces récits — comme par exemple I’intervention de la
monture Buraq, I’épreuve du choix d’une boisson etc — pour en faire saillir les
points communs significatifs. Il n’y a pas lieu de revenir ici sur le détail de ces
amples analyses. La conclusion principale, en tout cas 1’apport original de cette
partie, est de souligner combien le point culminant du voyage, du moins dans les
versions arabes du récit (I’imaginaire religieux persan prendra un tour plus
mystique), concerne la prescription de la priere rituelle. Celle-ci constitue la
justification du voyage céleste, elle est pour I’auteur analogue a la remise des
tables de la Loi au terme de I’ascension de Moise au sommet du mont Sinai.

La deuxieme partie de I’ouvrage est consacrée au Mi'‘rag-nameh, traité
philosophique en persan attribué a Avicenne (édité plusieurs fois; traduit et com-
menté par P. Heath dans Allegory and Philosophy in Avicenna (Ibn Sina), 1992).
[l envisage bien sir la question de ’authenticité de cette attribution et fait le
point sur le débat afférent. A I'instar de C.-H. de Fouchécour (“Avicenne, al-
QosSeyrt et le récit de 1’échelle de Mahomet”, dans Amir-Moezzi, op.cit. p.175
s.), I’A. serait enclin a admettre cette authenticité, en ajoutant que méme dans
I’hypothese inverse, le contenu de ce Mi ‘rag-nameh est en congruence compleéte
avec ce que nous savons par ailleurs de la pensée avicennienne — minorant en

AS/EA LVII*4+2003



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 931

cela les objections d’autres savants, et notamment de Henry Corbin (Avicenne et
le récit visionnaire, Lagrasse 1999, chap.IV par.14). T. N. présente ensuite ce
texte, en commencant par un exposé¢ de la cosmologie (procession des dix
spheres célestes) et de la psychologie (nature et facultés de 1’ame; notamment de
celle des prophetes et des philosophes) s’appuyant a la fois sur le Mi ‘rag-nameh
lui-méme et sur les grands ouvrages philosophiques d’Avicenne. Puis il analyse
les différentes phases du récit de 1’ascension et de son interprétation: Buraq est
identifié¢ a I’Intellect Agent, la femme enjoleuse a I’imagination, les trois bois-
sons (eau, vin, lait) aux trois ames naturelle, animale et rationnelle. Pour
Avicenne cette ascension est nécessairement spirituelle, I’attachement au corps
représentant en tout état de cause un obstacle; en quoi il adopte une position
originale, la majorité des exégetes et théologiens affirmant le caractere corporel
du mi‘rag. Mais le point central de ce récit, c’est I’évocation de la rencontre
méme avec le divin. Les récits de langue arabe ne le décrivaient pas, en tant que
tel ; ils se bornent a rapporter la prescription de la priére rituelle. Le Mi ‘rag-
nameh par contre évoque, au-dela du ‘Lotus de la limite’, des paysages d’une
beauté surnaturelle, des entités angéliques, jusqu’a la rencontre avec la Présence
divine, dans des descriptions d’une grande densité philosophique et symbolique.

La troisieme partie de I’ouvrage fait plutot figure d’annexe, présentant
d’autres récits de mi‘rag tels qu’ils apparaissent dans des textes de langue per-
sane. Une attention particuliére est portée au commentaire coranique de Rashid
al-din Maybod1 Kashf al-asrar wa- ‘uddat al-abrar, qui offre plusieurs versions
différentes de ce récit a ’occasion de son commentaire du verset XVII 1. Chez
lui aussi, le moment ultime du mi‘rag est intégralement assimilé a une expé-
rience de type mystique; et ainsi le comprendront maints auteurs soufis dont
notamment Ibn ‘Arabi. Mais d’autres auteurs connus sont évoqués, comme
Sana’i, ‘Attar, et surtout Nizami dont le récit de voyage céleste inclus dans le
Haft Paykar est traduit intégralement par T. N. en cloture de son travail.

La démarche de T.N. est résolument comparatiste, dans un esprit éliadien —
du moins les références a Eliade sont elles fréquentes. L’idée de I’axe du monde,
de I’arbre comme image de cet axe (a propos du sidrat al-muntaha de Coran LIII
14), du temple comme centre symbolique du monde (cf celui de Jérusalem),
relevent de cette perspective. Les paralléles entre le mi ‘rag et les expériences de
voyages chamaniques ou iraniens anciens par exemple sont soulignés. L’idée
générale est que les mythes d’ascension viennent comme contrepartie de ceux de
la chute (d’Adam en I’occurrence dans la tradition biblico-coranique). Une com-
paraison assez audacieuse est avancée entre 1’expérience du mi‘rag et celle du
yoga hindou, que I’auteur assortit heureusement de prudentes réserves. Le fait

AS/EA LVII*4-2003



932 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

que I’ouvrage consacre d’amples développements a reprendre des propos explo-
rés par ailleurs — comme le point de la recherche textuelle sur le récit du mi‘rag
ou I’exposé de la pensée avicennienne — est une aide pour le lecteur non isla-
misant qui n’aura sans doute pas toutes ces données complexes a ’esprit. Au
total, le travail de T. Niinlist aura apporté d’utiles données a la connaissance de
cet aspect précis de la pensée mystique en Islam.

Pierre Lory

ORTHMANN, Eva: Stamm und Macht: Die arabischen Stimme im 2. und 3.
Jahrhundert der Higra. Wiesbaden: Reichert. 2002. (Nomaden und Sesshafte; 1)
ISBN: 3-89500-288-7. 551 pp.

Eva Orthmanns Studie Stamm und Macht: Die arabischen Stimme im 2. und 3.
Jahrhundert der Higra ist entstanden als Dissertation am Institut fiir Orien-
talistik der Martin Luther-Universitit Halle-Wittenberg. Sie hat Aufnahme
gefunden in die Reihe Nomaden und Sesshafte des Sonderforschungsbereichs
Differenz und Integration, der sich mit den Wechselwirkungen zwischen noma-
dischen und sesshaften Lebensformen in den Zivilisationen der Alten Welt
befasst. Eine Untersuchung der Rolle der arabischen Stamme in der ausgehenden
Umaiyaden- und frithen ‘Abbasidenzeit eignet sich insofern in besonderer Weise
als Band 1 der genannten Reihe, als sie Stimme im Zentralgebiet des islami-
schen Reiches in einer Zeit in den Blick nimmt, die formativen Charakter trigt
und spétere Anschauungen nachhaltig beeinfluft hat. Die gesellschaftlichen Ver-
dnderungen, die sich in Folge der ‘abbasidischen Machtiibernahme vollziehen,
lassen zudem eine Analyse der Rolle der Stimme besonders interessant
erscheinen, zumal da in der Forschungsliteratur hdufig die Meinung anzutreffen
ist, dass das Stammeswesen mit dem Ende der Umaiyadenzeit rasch an
Bedeutung verliert und als politischer Faktor nicht mehr in Betracht kommt.
Was das Quellenmaterial anbetrifft, so befinden wir uns in dieser Zeit erstmals
auf einer einigermaflen gesicherten Basis. Der groBte Teil der Umaiyadenherr-
schaft oder gar die vorangehende Epoche der islamischen Geschichte lassen sich
nur schwer fassen, da ihre Darstellung in der Geschichtsschreibung stark von
spiteren Konzepten und Idealvorstellungen beeinfluft ist.

Aber auch fiir die friihe “abbasidische Zeit erweist sich das Quellenmaterial
insofern als problematisch, als Stammesgegensitze eine Grundkonzeption der
Geschichtsschreibung zu sein scheinen. Dieses Konzept wird von der Verfasse-
rin am Beginn der Studie herausgearbeitet, wobei sie darauf hinweist, dass die

AS/EA LVII+4+2003



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 933

literarische Umgestaltung des Materials hidufig nach festgefligten Schemata und
in Form von Topoi erfolgt. Das Ziel der Umarbeitung ist dabei meist, das tat-
sdchliche Geschehen in Einklang zu bringen mit dem, was der Geschichts-
schreiber von den handelnden Personen erwartet, also die Realitit an das
Konzept vom Stammeswesen anzupassen. Dieses Bild von den Stammen ist aber
nicht nur den Historiographen zu eigen, sondern zeigt sich auch in der Dichtung,
so dass deutlich wird, dass es sich um ein weitverbreitetes Konzept handelt, das
auch, so ist zu vermuten, die Eigensicht der Stimme beherrscht. Letzteres heisst
jedoch nicht, dass diese Konzeption auch immer die Verhaltensweise der
Staimme pragt. Methodisch 16st die Verfasserin das geschilderte Quellenproblem
damit, dass sie fiir die Untersuchung der historischen Realitdt samtliche Ele-
mente ausscheidet, die stereotyp gebraucht werden und sich als Komponenten
einer vorgefertigten Konzeption erweisen, und zwar auch in den Fillen, in denen
sie moglicherweise als sogenannte “topoi of life” reales Handlungsgeschehen
widerspiegeln. Als faktische Informationen bleiben bei diesem Verfahren haupt-
sdchlich Personennamen (mit Stammesbezeichnungen) und die Handlungen
dieser Personen iibrig. Vor allem Handlungsmotivationen — seien sie von den
Handelnden selbst geduflert oder vom Historiographen interpretierend hinzu-
gesetzt (was nicht immer ein Gegensatz sein muss) — sind immer wieder zu
hinterfragen, weil gerade sie einer Uberformung anhand der vorgefertigten
Konzepte vom Stammeswesen erfahren und tatsichliche Handlungsantriebe,
seien sie machtpolitischer oder 6konomischer Art, in den Hintergrund stellen
oder ganz verdecken. Die von der Verfasserin angestellten Untersuchungen zu
den Auswirkungen dieser Konzeptionen sind ein wichtiges Handwerkszeug
nicht nur fiir den Geschichtswissenschaftler, der die historische Realitdt der
ausgehenden Umaiyaden- und friihen ‘Abbasidenzeit herausarbeiten mochte,
sondern auch fiir denjenigen, der sich mit Historiographie als literarischer Gat-
tung beschiftigt und die Prozesse der Memorisierung von Geschichte studiert.

In der sich anschlieBenden sozialgeographischen Analyse werden Stadt und
Umland von Damaskus und Mossul beispielhaft untersucht. Die Auswahl dieser
beiden Stiddte ist bedingt durch die besonders gute Quellenlage, die in Ibn
‘Asakirs Ta'rih madinat Dimasq und Abu Zakariya al-Azdis Ta 'rih al-Mawsil
reichhaltiges Material fiir eine detaillierte Untersuchung zur Verfligung stellt.
Fir Damaskus kann dabei festgestellt werden, dass Stamme und Stammes-
angehorige in der Stadt selbst keine Rolle spielen, sondern ausschlieBlich in der
umliegenden Giita das Bild bestimmen. Die Stadt steht, von kurzen Ausnahmen
abgesehen, unter der Kontrolle der Zentralmacht, wihrend im Umland Stammes-
fiihrer das Sagen haben. In Mossul dagegen — im Gegensatz zu Damaskus eine

AS/EA LVII*42003



934 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Griindung aus islamischer Zeit — siedeln Stimme auch in der Stadt und
kontrollieren sie. Dabei kooperiert die Stammesbevélkerung in der Stadt mit der
Regierung und steht damit hdufig im Gegensatz zur tribalen Bevélkerung des
Umlandes. Die Untersuchung zeigt deutlich, dass auch in frith*abbasidischer Zeit
mit tribaler Identitit in den Stidten gerechnet werden muss und dass tribale
Bindungen bestehen bleiben. Die tribale Verbundenheit ist aber nur ein Element
eines regionalen Netzwerkes; politische und 6konomische Erwidgungen bestim-
men mindestens im gleichen Mal3 das Verhalten der Akteure.

Die wirtschaftliche Analyse untersucht die 6konomischen Verhiltnisse von
nomadischen wie von sesshaften Stammesangehorigen. Es ist gerader dieser Teil
der Studie, der augenscheinlich macht, dass das Stammeswesen nicht auf noma-
disches Milieu begrenzt ist, sondern auch im béuerlichen Umfeld, in den Stidten
und beim Militédr fortwirkt. Einzelergebnisse kénnen hier nicht zusammengefasst
werden, es bleibt jedoch darauf hinzuweisen, dass die Realitit der wirtschaft-
lichen Verhiltnisse nicht der Polaritit von Nomadentum und Sesshaftigkeit
entspricht, wie sie von den Quellen suggeriert werden; vielmehr gibt es verschie-
dene Ubergangsformen, wie z. B. Getreide anbauende neben Viehzucht treiben-
den Nomaden.

Besonderes Interesse verdient das Kapitel iber Stammesstrukturen, da hier
nicht nur Ergebnisse der ethnologischen Forschung anhand der Quellen auf ihre
Giltigkeit fuir die ‘abbasidische Zeit untersucht werden, sondern auch die sich in
den Quellen findenden Konzeptionen vom Stammeswesen kritisch hinterfragt
werden mit dem Ziel, die praktische Bedeutung von Stammesstrukturen zu
rekonstruieren. Bei der Ubernahme ethnologischer Definitionen des Begriffes
“Stamm” entscheidet sich die Verfasserin fiir eine weitgehend politische
Gesichtspunkte berticksichtigende Begriffsfassung, weil Stamme in den Quellen
hauptsichlich als politische Akteure auftreten, wirtschaftliche und territoriale
Aspekte dagegen selten thematisiert werden. Die Struktur der Stamme wird
dabei konzeptualisiert in der Vorstellung von Verwandtschaft. Die arabische
Genealogie geht vom linear-segmentiren Modell aus und ist auf strenger
Polaritat aufgebaut. Diese reicht so weit, dass alle Stimme auf zwei Stammviiter
(“Adnan fir die Qais und Qahtan fiir die Yaman) zuriickgefiihrt werden. Es laf3t
sich jedoch zeigen, dass dieses Modell erst in islamischer Zeit entstanden ist. Die
Untersuchung der verwandtschaftlichen Beziehungen, der Assoziation und
Dissoziation von Stammen und von Stammes- und Blutrachekonflikten ergibt,
dass in der Praxis der patrilinearen Verwandtschaftsbeziehung bei weitem nicht
die ausschlielliche Bedeutung zukommt, wie sie von der Genealogie und den
darauf fuflenden Konzeptionen vom Stammeswesen postuliert wird. Stattdessen

AS/EA LVII+4+2003



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 935

kommt auch der miitterlichen Verwandtschaft und affinen, also durch eheliche
Verbindungen entstandenen, Beziehungen eine wichtige Rolle zu, sowie geo-
graphischen Faktoren und Eigeninteressen der Beteiligten. Eine allein auf der
Solidaritdt der patrilinearen Verwandtschaft und auf unbedingter Polaritit
zwischen den Stammesblocken Qais und Yaman beruhende Erkldrung ist also
keineswegs ausreichend fiir die richtige Deutung von Verhaltensmustern.

Im letzten Abschnitt untersucht E. Orthmann die Beziehungen zwischen
den Stimmen und dem Staat. Dabei stellt sie Beschreibungen idealer Herrschaft
im Umgang mit den Stimmen der historischen Realitit gegeniiber. Als Herr-
schaftspraktiken werden vor allem Manipulation und Regulation benannt, die
von der Zentralregierung mit unterschiedlichem Geschick und Erfolg eingesetzt
werden. Da Machtpositionen innerhalb des Stammes nicht einer festen Regelung
entstammen, sondern aus unterschiedlichen Faktoren resultieren, entsteht flir die
Regierung die Moglichkeit, manipulierend einzugreifen. Dabei werden haufig
genchme Stammesfiihrer von der Zentralmacht wirtschaftlich begiinstigt, damit
der Einflul des entsprechendes Stammesfiihrers innerhalb seines Stammes
wichst. Gleichzeitig steigt damit auch seine Abhingigkeit von der Regierung.

Abschliefend geht E. Orthmann noch einmal auf die Theorien von P.
Crone! und M. A. Shaban? ein, die zu Beginn ihrer Studie bereits dargestellt
wurden. Sie verweist darauf, dass die in den Quellen genannten Stimme tat-
sdchlich als solche zu verstehen seien und die Bezeichnungen Qais und Yaman
nicht, wie Crone behauptet, factions innerhalb des Militars darstellen, oder gar
ausschlieBlich politische Parteien, die unterschiedliche Positionen hinsichtlich
der weiteren Expansion des islamischen Reiches vertreten, wie Shaban es
annimmt. Beide Ansitze, so Orthmann, gehen niamlich von einer grundsatzlichen
Polaritdt der beiden Stammesblocke aus, die so nicht bestitigt werden konnte.
Dennoch seien Stimme nicht als Verwandtschaftsgruppen zu verstehen, sondern
als politische Gebilde und Stammesstreitigkeiten als Konflikte um Macht und
Einflul. Als solche seien sie ein wesentlicher und bestindiger Faktor im Macht-
geflige der arabischen Welt.

Zusammenfassend ist zu sagen, dass Eva Orthmanns Studie iliber das
Stammeswesen im 2. und 3. Jahrhundert der Higra eine Untersuchung ist, die
durch ihre Klarheit besticht. Zahlreiche Ubersetzungen von Quellenpassagen

1 Slaves on Horses, Cambridge, 1980; “Were the Qays and Yemen of the Umayyad period
political parties?”, in Der Islam, 71 (1994), S. 1-57.

2 The 'Abbasid Revolution, Cambridge, 1970; Islamic History: A new Interpretation I: A.D.
600-750 (A.H. 132), Cambridge, 1971.

AS/EA LVII+4+2003



936 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

machen den Argumentationsgang gut nachvollziehbar. Die Belege sind dabei so
zahlreich, dass, selbst wenn man der einen oder anderen Interpretation nicht
zustimmen sollte, das Gesamturteil auf jeden Fall iiberzeugend ist. Durch ihre
Ergebnisse und ihre Stellungnahme in der Debatte um die Rolle von Qais und
Yaman in umaiyadischer Zeit ist die Studie fiir Geschichtswissenschaftler wie
fir Ethnologen in gleicher Weise von hohem Erkenntniswert.

Matthias Vogt

SCHNEPEL, Burkhard: Der Dschungelkonig. Ethnoshistorische Aspekte von Poli-
tik und Ritual in Siidorissa / Indien. Stuttgart: Franz Steiner Verlag. 1997. (Bei-
trige zur Stdasienforschung, Siidasien-Institut, Universitit Heidelberg, Band
177) Mit 14 Photos, 6 Karten und 2 Illustrationen; 343 pp.

Burkhard Schnepel’s study, based on his original doctoral research is an excellent,
clearly written, anthropological contribution to the debate on Indian kingship.
Discussing various ethno-historical aspects of politics and ritual in the jungle
kingdoms of south Orissa the author touches upon such important and disputed
topics as the state in India, the nature of the caste system, the interfaces religion and
politics and the conundrum of the king’s authority. By focusing on a “little
kingdom” in the landlocked jungles of southern Orissa fresh light is thrown on these
issues. The richness of the book’s own raw material contributes in a vital way to the
richness of the book. It skilfully connects many layers of experience — the king, the
Goddess, ritual, caste and politics — with a core set of analytical problems and
solutions.

The book is divided into six chapters. Chapter 1 gives an overview of various
interpretations of the Little Kingdom and the State in India. Chapter 2 introduces
Orissa and the Little Kingdoms in its region. In Chapters 3 and 4 are ethno-
historical descriptive analyses of structure and process of the Jeypore Kingdom.
Chapter 5 discusses the patronage of tribal Goddesses. Chapter 6 is dedicated to the
Durga and Dasara festival.

The study is based on the author’s 24 months field work and archival research
between 1990 and 1992 in India. It is a thorough and serious study grown out of a
“coalition of disciplines” notably history and anthropology of oral tradition in the
widest sense of a small but dynamic local kingdom.

The book has a high historical, ethnographic and theoretical value as it gives
us well-documented analyses on the origin, process and structure of the “Little
Kingdom”. By focusing on the often ignored jungle kingdom the book fills a void

AS/EA LVII+4+2003



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 937

from which many Indological, Historical and Anthropological studies suffer. It will
be of interest to anthropologists, historians and indologists.

Let me discuss only one of the many major issues raised in this inspiring book.
Schnepel finds himself among a few scholars — among whom Akos Ostor (whose
works are sadly missing in the Bibliography) — who are aware of the difficulties to
explain Things Indian in western terms. Western academic divisions follow western
perceptions of domains of society. Furthermore western academic toolboxes are
dominated by a curious digital apparatus. Hence he discusses in detail the
contributions of Dumont, Hocart and Dirks. One gets the not unjust impression that
Dumont’s interpretation is brahmanical and Hocart’s represents the viewpoint of the
king. It appears then that Dr Schnepel’s viewpoint is that of the people. In various
publications, particularly 1985, Heesterman has shown that the power of the king
has to be vindicated by the Brahmin. At the same time this vindication states the
“conundrum of the king’s authority”. The vindication of the jungle king seems to be
sought in Nature and in the person of the king (p.73) if not established with the help
of “von aussen importierter Brahmanen™ (p.131). Apparently neither the Great King
nor the Little King nor the Jungle King could rule with only vindicated power. They
all needed a local Goddess to make their vindicated power effective. In the neatly
described festivals of Durga Puja and Dasara the chief actors are the king and the
Goddess. During the eighth night of the Dasara a buffalo is sacrificed:

“Then came the meriah [human] sacrifice to propitiate this Durga. The meriah is now
represented by another name — that of yogi.” (Sahu 1942:36). Gewichtig ist diese Aussage nicht
allein, weil sie wiederum auf die frithere Existenz von meriah-Menschenopfern in Jeypore
wihrend der Durga-puja hinweist, sondern auch weil der im Bericht erwihnte fastende Yogi hier
als Opfer vorgestellt wird. In diesem Zusammenhang ist auch an die auf den ersten Blick
beildufig erscheinende Aussage Sahus zu erinnern, derzufolge “lastly, the Yogi, the Maharajah
and the Kanaka Durga of Jeypore are all combined into one.” Diese Aussage berechtigt zu der
Interpretation, dass der Kénig im rituellen Kontext der Durga-puja nicht nur die Rolle des
Opferherm und, zuweilen, des selbst Opfernden einnahm, sondern dass er auch mit dem Opfer
(also mit Biiffeldimon, Biiffel, Mensch und Yogi) sowie mit der Gottin Durga identifiziert
wurde. (p.251)

This important observation has a direct relevance for the problem of the king’s
authority. Thus, each time we see three actors. The vindication and effectivity of
power requires the Brahmin, the king and the Goddess. During the Dasara the trio is
the King, the Goddess and the Yogi. Heesterman (1985) has demonstrated that the
king and the brahmin should not have a relationship (hence the conundrum), but the
King and the Goddess are never said to be husband and wife although they stand in
a sort of hierogamic relationship during the festivals. In my view, the crucial point

AS/EA LVII4+2003



938 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

seems to be that all these actors should not have any relationship with each other at
all, yet they need each other. The presence of the yogi is thus essential for through
multiple identifications the relationship between King and Goddess can be
terminated (the self sacrifice of the King) and at the same time be retained. The
purpose seems to be to guarantee the autonomy of the individual. Whatever one’s
viewpoint is, the autonomy of the individual appears as a constant factor. The
question of authority does not arise, for authority would imply a relationship. My
rethinking of crucial issues in the understanding of Indian culture is inspired by this
study on a Little Kingdom in its variation of the Jungle Kingdom.

In addition to the main text, the book contains a useful index as well as six
maps and two illustrations, all beautifully produced. The fourteen b/w photos add a
visual delight to this dedicated book. To make it accessible to Indian readership the
publishers may consider publishing an English edition.

References

HEESTERMAN, Jan C.

1985 The Inner Conflict of Tradition. Essays in Indian Ritual, Kingship, and
Society. London: University of Chicago Press.

OSTOR, Akos

1984 Culture and Power, Legend, Ritual, Bazaar, and Rebellion in a Bengali
Society. New Delhi: Sage Publ.

SAHA, L.N.

1942 The Hill Tribes of Jeypore. Cuttack: Orissa Mission Press.

Jan Brouwer

ZUFFEREY, Nicolas: To the Origins of Confucianism. The Ru in pre-Qin times
and during the early Han dynasty. Bern etc.: Peter Lang Verlag. 2003. (Schwei-
zer Asiatische Studien. Monographien. Bd. 43. Hg. von Robert Gassmann.)
ISBN 3-906769-90-9. 409 pp.

Nicolas Zufferey’s extraordinary study of the “ru” in pre-imperial and in Han-
times falls into two parts: He first discusses in six chapters “hypotheses on the
origins of the ru during the 20th century” and talks then in 4 chapters about the
“ru in Qin and Han times”. This procedure is most justified: Zufferey shows that
too many Chinese articles on the subject are dealing with the “ru” in earliest
times, although there are in fact only very few sources before Qin and Han times

AS/EA LVII+42003



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 939

which can be used to test the hypotheses on the early identity of the “ru”.
Therefore, it is a good idea to present the various hypotheses first and look at
what can be found in the texts itself afterwards. Zufferey describes the so-called
“wang guan shuo” which has its basis in the paragraph devoted to the ru in the
Hanshu yiwen zhi. He then proceeds to the two “pioneering figures” Zhang
Taiyan and Hu Shi, whose opinions in one way or the other influenced most
modern authors writing on his subject. As most Chinese authors in the 20"
century, Zhang Taiyan in his Guogu lunheng started with an analysis of the
character “ru”, saying that without the radical for man it represented clouds
rising up in the sky, a fact which suggested that the character was used because
the “ru” had to have meteorological and astrological skills. More precisely, the
ru were, according to Zhang, experts for the so-called six disciplines. In a
private sense they were masters of the six classics.

Yet, the real ancestor of all modern Chinese research into the term “ru” was
Hu Shi’s article “shuo ru” which described the ru as descendants of Yin priests
and as specialists for rituals and funerals. Hu Shi also stressed the importance of
the fact that the »u had believed in sages appearing every 500 years. According
to Hu, Confucius was a “redeemer” of the ru who were despised as members of
a defeated people and who were Yin patriots. Confucius was the first 7u who had
“all of humanity as his task”. One of the most important contributions of Hu Shi
to the discussion of the term ru was his conclusion, which he arrived at by
phonological considerations, that “ru” originally meant “weak”, “passive”,
“submissive” and that it had a derogatory meaning. Confucius was the first to
demand that the ru were “firm”.

Chapter 3 of Zuffereys book is devoted to criticisms of Hu Shi’s “Shuo ru”
which were levelled against him mainly in the years between 1934 and 1943,
although the chapter also mentions Dai Junren’s criticism written in 1968. This
chapter is very interesting since it shows that authors whose political attitudes
were as different as Guo Moruo and Qian Mu could share the same scepticism
regarding Hu Shi’s idea that the “ru” were weaklings. In his conclusion to this
chapter, Zufferey says that “most authors accepted that there had been ru before
Confucius: Confucius played an important part in the history of the ru, but at the
beginning he was probably just another ru” (p. 78). One wonders what the
sources were on which these assumptions are based—and so does Zufferey later.
It is interesting to note that Chinese authors in the middle of the twentieth
century were very confident that they would be able to establish real historical
facts for times past by about 2500 years ago. For us today the question of
whether, for example, the story about the visit of Confucius to Laozi is true or

AS/EA LVII+4+2003



940 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

not, does not look very exciting anymore. It is much more interesting to ask
what were the purposes which authors of Zhanguo times had when they included
such a story into their texts. Interestingly enough, Zufferey writes that especially
after the Cultural Revolution some recent interpreters in the People’s Republic
of China reached conclusions closer to Hu Shi’s position than the critics of the
thirties and fourties. This shows that Hu’s positivism seems to be quite up to
date in China.

After his chapter 4 on variations on the wang guan shuo after Hu Shi, on
the first pages of chapter 5 on “other recent theories on the origins of the ru”
Zufferey levels strong criticism against Chinese literature on his topic: “With a
few exceptions”, he writes, “modern researchers like their predecessors are
prone to interpret and weigh sources in the way that suits the main thesis that
they are advocating, easily forgetting awkward sources and facts. And, again
like their predecessors, they all too readily present what are merely hypotheses
as though they are facts. Chinese scholars too often ignore healthy scepticism,
they seem to be repelled by the idea that some facts, because of the paucity of
extant sources, are perhaps beyond the possibility of knowledge.” (p. 109f)
Similar criticism is expressed on page 142f where Zufferey says that “too many
scholars omitted to take into account the studies of their predecessors”, and that
at least in some cases this was due to “neglect” or even “lethargy with the
unfortunate result that a number of studies [...] reinvented the wheel”. Other
authors, Zufferey complains, were chewing over old ideas and data, being
“happy to reproduce Guo Moruo’s or Feng Youlan’s ‘official’ views on the
subject.” These “studies are not only useless, they must even be regarded as
detrimental to research, to the extent that the serious scholar feels compelled to
find them—a gem might be hidden amongst the rubbish, and thus loses precious
time going through endlessly swollen bibliographies and library catalogues.”

“Alas!”, the reader thinks, “I know what he means!” Zufferey obviously
spent a lot of time finding as many articles on the ru as possible, and this was a
frustrating experience. Dealing with Chinese secondary literature is often
different from reading Western articles. Zufferey is to be lauded for the fact that
his understandable frustration notwithstanding he still sees some hypotheses or
ideas which are more convining than others and that he discusses them on pp.
144ff of his book. First, Zufferey says that because of the lack of early
appearances of the character for ru, claims to be found in the Zhouli and Han
dynasty sources that the ru had been pedagogues or teachers of the early Zhou
period is to be treated with much caution and that it is very questionable whether
there had already been ru during the Yin dynasty as Hu Shi believed. Zufferey

AS/EA LVII+4+2003



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 941

then stresses that there is a vagueness with the term ru because it is the only
name of an ancient Chinese current of thought which is not derived from a
central concept. He adds that the idea that the character ru had a derogatory
meaning is quite plausible since the word occurs often in non-Confucian texts
and since it is part of such expressions as zhuru (dwarf). It follows finally,
according to Zufferey, that we should, firstly, draw a clear distinction between
the “ancestors of the ru”” who were perhaps not yet called ru, secondly the ru
which are clearly referred to as such in sources such as the Lunyu, Mozi, etc.,
and thirdly the “ru” as “Confucians” in the strict sense of the word (p. 151).
Zufferey also accepts that a relationship between ru and religion is more
probable than some modern interpreters think. He concludes his sixth chapter by
comparing the word “ru” to the English/French word “clerk” which, just as ru
changed its meaning over time.

Part two about the ru during the third and second centuries B.C. starts with
a discussion of the term “boshi” until the early Han. On p. 184 the author gives a
hypothesis on the origins and early history of the boshi which in a way reminds
one of Wang Guowei’s classical article on this subject. In a footnote (p. 189,
n.82) on Jia Yi Zufferey says that he aims at showing that a “label such as
‘Confucian’ had no meaning whatsoever at the time”. [ strongly sympathize with
his ideas and it should be stressed that this chapter is the best introduction to the
history of the boshi in any Western language. Nevertheless there remains a
problem here. Although it may be difficult to know what really happened at the
time of the Han it is still possible to understand what the historians of the Han
wanted to tell us when they used the term ru. I do have the impression that, at
least as far as the time of Emperor Wu of the Han was concerned, Sima Qian
used it to describe someone belonging to the group of the followers of
Confucius. Interestingly enough, Sima Qian does not call Jia Yi a ru. Right in
the beginning of his biography of Jia Yi he stresses the connection which the
latter had to legalism by telling the reader that there was a remote relationship
between Jia Yi and Li Si, the infamous minister of Qin Shi huangdi. To the
contrary, in Ban Gu’s Hanshu Jia Yi is called a ru, and it looks very much like
Liu Xin considered him to be a follower of Confucius. Of course, we are not
able to say anymore whether Jia Yi was a Confucian. What we can say with
much certainty is that Sima Qian did not describe him as such whereas Ban Gu
did.

Chapter two of this second half of the book on the execution of the scholars
in 212 B.C. is based on an article which the author published in French in Etudes
Chinoises in 1997. In this chapter Zufferey tries to show that the First Emperor

AS/EA LVII+4+2003



942 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

of Qin probably did not bury the “Confucians” alive and that he was not anti-
Confucian. This is a very stimulating piece. Yet, as in my comment to the fore-
going chapter | would like to underline that it is difficult to definitely know what
Qin Shi huangdi did or did not—we are dealing here with historiographical
constructions of reality, not with reality itself. Zufferey eloquently shows that
we can not find very much of the anti-Confucianist in the First Emperor in Shiji
whereas later sources try to denigrate him. But in my opinion, rather than asking
whether the First Emperor was anti-Confucian we should better ask what Shiji
actually wanted to say about Qin Shi huangdi. In his conclusion Zufferey argues
that esoteric experts were buried, not “Confucians” which is perfectly right. Yet,
in his conclusions to chapter 1 he had shown us that ru and religion were closely
linked to each other. So where is the difference between ru and esoteric experts
here?

On p. 237 Zufferey points to the fact that before the entry on the circum-
stances of the execution of the ru the eldest son of the First Emperor is allowed
to speak in favour of the ru, saying that they “sing the praises of Confucius and
adopt him as a model”. Zufferey argues that it is not very probable that the First
Emperor bore a special grudge against Confucianism if his own son spoke these
words in order to convince him to let the Confucians live. But could we not read
the text in a different way? The son says: “They are completely harmless, and do
not do anything else than praising Confucius!” Sima Qian wrote several other
descriptions about ru who were reciting their texts in the strangest situations
when every normal human being would have thought about something else. In
my opinion Sima Qian simply made fun of them. “Look”, the son says to his
father, “they are not worth being taken so seriously!” The son clearly wanted to
defend the ru who were actually accused of giving a canonical basis for all kinds
of acts which Qin Shi huangdi considered illegal. Jens Petersen has discussed
this practice of the “ouyu” of the Confucians in his article in Monumenta Serica
which Zufferey elsewhere makes good use of.

Chapter three, too, is based on an article in French, which appeared in
Etudes Asiatiques/Asiatische Studien in 1998. This is a very useful part of the
book, in which early “ru” such as the advisors of Han Gaozu, namely Li Yiji, Lu
Jia and Shusun Tong, are discussed. Zufferey rightly stresses the fact that these
ru are never called “Confucians” in our sources. Chapter 4 deals with the ru
under Emperor Wu. Here, too, I would like to express my admiration and
recommend Zufferey’s insights which are very valuable for any specialist of Han
thought. But I would also like to focus on the same point which I have made
above: Zufferey wants to show “what really took place during Emperor Wu’s

AS/EA LVII+4+2003



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 943

reign” (p. 299). In some way this confidence in the text reminds one of the
Chinese scholars who following Hu Shi wrote on the ru in antiquity. When
dealing with the famous “duzun rushu, bachu baijia”, Zufferey’s aim is to prove
that prohibitive measures against non-Confucian scholarship were proposed
under Emperor Wu but never enforced (p. 301). Wang Baoxuan has made a
similar point in a recent article in Zhexue yanjiu. But are we able to know more
than what the historians wanted us to know? The question should be: What do
the historians want to say? And many erudite scholars during the past two
thousand years had the impression that Sima Qian in his wrath against Emperor
Wu wanted to accuse him of promoting Confucian scholars at the expense of
other schools. Can we really go against this reading which has been established
over the times?

The discussion of Dong Zhongshu which Zufferey gives is excellent, in-
deed. In this part of chapter 4 of part II of his book, the author meticulously
describes how clear it is for one who reads only the short Shiji biography that the
role of this man has been exaggerated in later times. A small squibble concerns
Zufferey’s rather neutral description of Gongsun Hong and his collaboration
with the Huang-Lao official Ji An on p. 349 and 351. Sima Qian clearly wants to
show that Gongsun Hong cooperated with Ji An as long as this seemed useful to
him, and that he let him down later. Fang Bao has said in his short commentary
to the Shiji that Sima Qian hated no one more than Gongsun Hong, and I tend to
agree with this opinion despite Xu Fuguan’s harsh criticism of Fang Bao.
Gongsun Hong is the most important ru of the time—here it is interesting to
recall what Zufferey above said about the word “ru” as a term with a derogative
connotation. Reading the Shiji one sometimes is tempted to think that this old
connotation can still be felt in this book!

In conclusion of his argument Zufferey on p. 339 quotes Fu Lecheng’s
statement that the ru must even be considered to have formed “the main
opposition to Emperor Wu’s policies”. Again, I think that we can not really draw
this conclusion on the basis of the Shiji. It is quite clear that Shiji tried to
represent the ru as the forces which Emperor Wu raised in order to be able to
press down the opposition against his politics. Fu Lecheng’s statement fits the
description of the wenxue in the Yantie lun which, however, does not correspond
to the picture drawn in the Shiji. In the Yantie lun, Gongsun Hong really 1s a
member of the “wenxue” who argue against the centralist politics. But it is
impossible to get the same picture out of the account of Gongsun Hong in the
Shiji. Ban Gu has given us a third variant of the theme. As I shall argue in a
forthcoming article it is my impression that he clearly favours those ru who have

AS/EA LVII*4+2003



944 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

legal knowledge over the impractical ru who know nothing else than their
canonical texts. We can not determine which role the ru really played under the
Han. What we can do is to ask which role the ru play in which text. I guess that
we will get as many different pictures of the term ru as there are authors writing
on them. When we know these images we can compare them and see whether
there remain some points which all texts have in common.

These last comments are, however, just ideas on the direction our research
should in my opinion take in the future. Zuffereys book is an excellent starting
point for such an inquiry. It is very well researched—even to the point where the
author gets frustrated because others do not come up to his standards—, full of
interesting details, and quotes secondary literature in Chinese, French, English,
German, and even Russian. A broad knowledge such as Zuffereys, and his
energy to go through all available material are to be found only rarely today,
indeed. Nothing which is important for his subject has escaped Zufferey’s
attention. His conclusion that “the ru had a history, and a complex one for that
matter; they assumed various roles and they changed over time, and so probably
did the meaning of the word ru” (p. 375) should encourage us to go back to the
sources and read them again. Zufferey has opened my eyes to the meaning of
many passages which I had not fully understood before.

Hans van Ess

AS/EA LVII*4+2003



	Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

