
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 57 (2003)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Bânësvara-Sukresvara-pranïtam SriRäjaratnäkaram (pürvavibhägah). Tripurär
prâcïn narapatiganer samskrtakäbyamay dhäräbähik itihäs (mül- o bahgänu-

bäd'saha). Sampädanä o bahgänubäd Jyotis Näth. Ägar'talä: Tripurä Bämlä

Sähitya o Samskrti Samsad. 2003. (19); 200 pp.

It is usually the Räj'mälä, written in Bengali, which is mentioned as the
traditional history of the kingdom of Tripurä (Tripurä). However, there is also

another work, the Sanskrit Räjaratnäkara, which according to p. dui of the

publication being reviewed was composed at the behest of King Dharmamänikya

(Dharmadeva) between 1458 and 1462. Unfortunately, it is hardly known; in

fact, a bibliography of traditional sources on the history of Tripura compiled by
the daily Tripurä Darpan does not even mention it. ' This is probably due to the

fact that so far the Räjaratnäkara has existed in print only in an edition of the

end ofthe nineteenth century, and was thus hardly available.

Now a new edition has appeared, incorporating the text of both the printed
edition and of a hitherto unknown manuscript, the latter in Bengali script and

with readings at places greatly at variance with those of the former. In this new

publication, the Sanskrit text, in Bengali script, is accompanied by a Bengali
translation that is on the whole faithful to the original. Both the edition and the

translation are well prepared and printed; the editor-cum-translator has done a

good job. But it should be noted that what is presented is actually not the whole

text ofthe Räjaratnäkara, but only its first part (Pürvavibhäga); the second part
(Daksinavibhäga) has not yet been found.

The kingdom of Tripura, in the northeast of the Indian subcontinent, is by
most historians today taken to have been founded in the fourteenth or fifteenth

century as a continuation of existing "tribal" territories. The historicity of royal
lineages going back to ancient times is doubted, and seen as an attempt to gain

legitimacy through the creation of historical links, as in the case of various

entities of this sort all over South Asia. In this light, the Räjaratnäkara would

seem to be the result of a conscious effort to establish such legitimacy by culling
information, as it itself points out, from various ancient and mediaeval texts,

Tripurä Darpan: Tathyapahjïo nirdesikä 1994. Ägar'talä: Tripura Darpan 1994, p.6.

AS/EA LVII'4'2003



914 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

mostly in Sanskrit, as well as epigraphic and similar data, and oral histories and

legends.

If there is one point of criticism that may be allowed with regard to this

publication, then it is that Jyotis Näth's introduction fights shy of discussing the

problem of the actual historical value of the work he has edited and translated,

though it should also be pointed out that in the present climate of virulent and

violent ethnic strife in Northeast India, including Tripura, this might possibly
have been a dangerous enterprise. This is a pity, as it has also precluded a

discussion ofthe relationship between the Räjaratnäkara and the Räj'mälä. The

latter was once held to have been composed in the fifteenth century, but

nowadays it is usually dated to the late eighteenth century. What is interesting is

that its first part, covering the pre-Dharmamänikya and Dharmamänikya age and

purporting to have been composed at the behest of Dharmamänikya himself,
gives as its composers Durlabhendra, Bänesvara and Sukresvara, exactly like the

Räjaratnäkara, which too says that it was commissioned by Dharmamänikya.
This naturally raises various intriguing questions, including that of the dating of
both works.

There is one more pertinent remark which may be made here. On p. car
Näth, referring to verses 23-26 of the first chapter of the text, writes that these

prove that the oldest (äditama) Räjaratnäkara was composed in tripur'bhäsä (by
which he seems to mean the or a local Sino-Tibetan tongue), and that this proves
that in bygone times the people speaking these languages were capable of
creating excellent works of literature through their own endeavour.

However, this statement, tinged with nationalistic fervour, is not correct.
Verses 20ff. unequivocally say the following, both in the Sanskrit original and

the Bengali translation: Durlabhendra tells the King in the presence of Bänesvara

and Sukresvara that several matters relating to former kings, as well as the

method of worshipping the fourteen deities, should be kept secret. The King,
however, tells him that, since only the four of them are present there, he should

nevertheless relate these secret matters to him, but in traipurabhäsä-; the other

two should then write his words down in the devabhäsä-, i.e. Sanskrit. What

traipurabhäsä- actually is, is not clear. It is obviously some language spoken

locally, and understood by all four persons present. Bänesvara and Sukresvara

are mostly held to have been Brahmins from Sylhet (today in Bangladesh), thus

clearly speakers of an Indo-Aryan tongue. Did they also understand the local

Sino-Tibetan tongue(s), or was some commonly understood Indo-Aryan tongue
used locally? In any case, and irrespective of the language meant, these verses

are clearly no evidence for any literary composition - written or oral - in this

AS/EA LVII'4'2003



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 915

language, but merely say that Durlabhendra related the relevant matters to the

other three in it.

Rahul Peter Das

BAUMER, Christoph: Die Südliche Seidenstrasse - Inseln im Sandmeer: Versunkene

Kulturen der Wüste Taklamakan. Mainz: von Zabem. 2002 (Sonderband
der Antiken Welt; Zabems Bildbände zur Archäologie IV), 108 S., Fotogra-
phien, Pläne. ISBN 3-8053-2845-1.

Der vorliegende Band ist der zweite Expeditionsbericht des Schweizer Archäologen

und Expeditionsleiters Christoph Baumer. Während der erste Band, 1996

erschienen bei Belser unter dem Titel Geisterstädte der Südlichen Seidenstrasse:

Entdeckungen in der Wüste Takla-Makan (rezensiert in Asiatische Studien Vol.

LI, Bd. 3) auf die Expedition von 1994 zurückgeht, greift das hier anzuzeigende
Werk auch auf die zusätzlich in einer 1998 durchgeführten Expedition gemachten

Erkenntnisse zurück. Die Grundlage für die Darstellung in den Büchern
wurde damit umfassender, sechs weitere Jahre an Wissenszuwachs erlauben eine

breitere Darstellung der Ereignisse. Der Band ist erschienen bei von Zabem als

Teil der repräsentativen Reihe von Sonderbänden der Antiken Welt, die sich

damit erstmals in den Zentralasiatischen Raum vorwagt.
Was gegenüber dem ersten Band unverändert bleibt, das sind die schon in

der dortigen Besprechung hervorgehobenen guten Beschreibungen der Fundstellen,

die Erwähnung früherer Expeditionen und die schönen Fotografien. Ebenso

unverändert scheint die Begeisterung Baumers für die Wüste Taklamakan und

die Entdecker Sven Hedin (1865-1952) und Aurei von Stein (1862-1943). Die
vielleicht lebensfeindlichste Gegend des Eurasischen Kontinents hat Baumer in
ihren Bann geschlagen, und mithilfe dieses Buches zeigt er interessierten Laien
und Fachleuten, wieso dies so ist. Die Gegend am Rand der Wüste Taklamakan
in der heutigen Autonomen Region Xinjiang der Volksrepublik China bietet
weitaus mehr, als man von einer Wüste vielleicht erwartet. Die Taklamakan hat

sich erst in den vergangenen 1000 Jahren zu einer weitgehend unbewohnbaren

Gegend entwickelt, davor bildete sie ein wichtige Brücke zwischen dem chinesischen

Kaiserreich und den zentralasiatischen Reichen. Die Wüste wurde von
Handelswegen umschlossen, welche vom westlichsten Posten des chinesischen

Reiches Yumenguan nach Kashgar führten und von dort weiter nach Lahore,
Kabul und Samarkand. Für diese Handelswege prägte Ferdinand von Richthofen

(1833-1905) die Bezeichnung „Seidenstrassen", und entlang dieser Handelsrou-

AS/EA LVII'4'2003



916 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

ten erblühten im Zeitraum zwischen 400 und 1000 Karawansereien und daraus

zum Teil kleine Königreiche, auf deren Spuren sich C. Baumer mit grossem
Engagement machte und weiterhin macht. Seine Faszination entzündet sich

namentlich an den Städten der Südlichen Seidenstrasse, zu denen ihn seine

Expeditionen auch 1998 wieder führten.

Wie Handelsorte dies so an sich haben, sind sie unterschiedlichsten
Einflüssen ausgesetzt. Entsprechend waren auch die Ortschaften entlang der Seidenstrasse

den unterschiedlichsten Weltanschauungen Gastgeber und Heimat:

Als Mittler dienten zuerst die Händler, die mit ihren Reisen die Kulturen miteinander

verbanden. Dabei waren die Sogdier aus dem heutigen Usbekistan am aktivsten und

erfolgreichsten; bildlich gesprochen übertrugen sie wie "kulturelle Bienen" Religionen und

Bräuche von einer Kultur zur anderen. Die zweiten Kulturträger waren die Missionare der

grossen Weltreligionen, die auf den Spuren der Kaufleute nach Zentralasien vordrangen. Sie

vertraten den Buddhismus, das nestorianische Christentum und den Manichäismus, und

suchten mit friedlichen Mitteln ihre Anhängerschaft. Nur der Islam, der eine auf dem Koran
beruhende Weltordnung errichten wollte, wandte auch Gewalt an. Die frühe Islamisierung
eroberter Gebiete geschah jedoch selten durch Zwangsbekehrungen, sie vollzog sich

schrittweise, wobei der grösste Anreiz zum Übertritt in der gesellschaftlichen und

steuerlichen Diskriminierung der Nichtmuslime lag. (S. 31)

Der vorliegende Band versucht aber nicht nur, jede dieser religiösen Strömungen
in bezug auf ihre Stellung entlang der Handelswege gebührendem Licht
darzustellen, sondern will eine regelrechte Übersicht über die alte Geschichte
und die archäologischen Zeugen der Südlichen Seidenstrasse sein. Neben einer

Einleitung und einem einleitenden Kapitel zu den Seidenstrassen und dem
transkontinentalen Handel zur Zeit der europäischen Antike gibt es 10 Kapitel, drei

davon historische Überblicke ("Indoeuropäische Einwandemngen ins Tarim-
becken", "Grossmächte an der Seidenstrasse" und "Ein Begegnungsort der

Religionen"), die anderen sieben sind archäologischen Stätten am südlichen Rand

der Taklamakan gewidmet: "Kashgar, das Königreich Khotan, der Stupa von Ra-

wak und die Festung Mazar Tagh", "Dandan Oilik", "Karadong - eine befestigte
Karawanserei der Han", "Das versiegelte Archiv von Niya", "Endere und Miran

- Zeugnisse tibetischer Vorherrschaft", "Das Rätsel des Lop Nor Sees" und

schliesslich "Loulan - Garnison am Lop Nor". Es folgt ein Nachwort, eine

chronologische Tabelle, der Index und Anhänge.

Vergleicht man dieses Buch über die Inseln im Sandmeer mit der
Publikation der Geisterstädte von 1996, so fallen sehr bald Ähnlichkeiten bei den

einführenden Kapiteln auf, die zum Teil einfach die Aussagen des früheren Werkes

paraphrasieren. Da auch die Kapiteltitel ähnlich oder gleich sind und ihre

AS/EA LVII'4'2003



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 917

Anordnung unverändert, entspricht das Werk weitenteils einer Neuedition des

sechs Jahre älteren Werkes, wenn auch deutlich überarbeitet und immer wieder
erweitert. Weiterhin finden sich auch in den Beschreibungen der einzelnen

Fundstätten deutliche Parallelitäten, wenn auch die '96 eingeschlossenen Zitate

aus dem Reisetagebuch der Expedition nicht in die Inseln übernommen wurden.

Viele der Fotografien und Abbildungen wurden ebenfalls erneut abgedruckt, was
bei den Bildern der Fundgegenstände und Fundstätten sowie den Plänen von
rekonstruierten Gebäuden, bzw. Gmndrissen und archäologischen Fundstätten

absolut verständlich ist, bei den Fotos von Personen aber wohl mit der Erinnerung

des Autors an die Umstände der Entstehung zusammenhängt, denn die

Bilder sind schön, aber nicht zwingend. Andererseits hat das Buch betont keinen

rein akademischen Leserkreis im Auge, somit sind diese eher landeskundlichen

Bilder auch gerechtfertigt. Wer sieht nicht geme ein Bild eines alten Uiguren
oder eines jungen Mädchens mit zwei Eimern und einer Schulterstange auf dem

Weg zum Wasserholen?

Damit soll nun aufgezeigt werden, welche Teile neu sind: Bei den einführenden

Kapiteln ist dies der historische Bericht über die Einwanderungswellen
von Westen im Zeitraum zwischen der Steinzeit und der Eisenzeit (S. 19-24).
Bei den folgenden Abschnitten sind es die Berichte über die Fundorte Mazar

Tagh (46^17), Dandan Oilik (48-62), Karadong (63-68) und Endere (77-85).
Diese Beschreibungen neuer bereister Orte ersetzen und ergänzen die in

den Geisterstädten zu findenden Hinweise auf Fundorte der Pioniere, denen
einfach im Rahmen der ersten Expedition nicht nachgegangen werden konnte. Dies

gilt für Mazar Tagh, über das es im ersten Band lediglich hiess (Baumer 1996,

87):

Von hier aus unternahmen sie (d.h. Walter Bosshard und Emil Trinkler; M.W.) Abstecher

nach Rawak, Dandan Oilik und zur Festung Mazar Tagh, bis im April 1928 der lokale

Machthaber Kashgars jede Fortsetzung der Ausgrabungen, der geologischen Forschungen

untersagte, sogar ein Forografieverbot verhängte und die sofortige Rückkehr der Expedition
nach Khotan und Kashgar anordnete.

An Stelle dieses Hinweises findet sich nun eine knappe, aber informative
Beschreibung und Fotos der Fundstelle.

Das darauf folgende Kapitel über Dandan Oilik, einer von Hedin 1896

entdeckten Fundstelle, an der dieser schon buddhistische Figuren fand, wird sehr

differenziert, und Baumer erklärt gegen Ende auch, wieso es sich seiner

Meinung nach um einen Wallfahrtsort handelte (S. 62). Vor allem birgt dieses Kapitel

den Bericht über den Besuch der Baumer'sehen Expedition 1998:

AS/EA LVII'4'2003



918 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

In Dandan Oilik identifizierten wir 13 der 15 von Stein gekennzeichneten Ruinen und
entdeckten zusätzlich drei neue Fundorte. Die Registrierung der geographischen Lage aller 16

Strukturen mittels eines Global Positioning-Geräts lieferte die Grundlage für einen exakten

Plan Dandans. Für die Kennzeichnung der Fundorte wandten wir eine neue Nomenklatur an,

die gemäss der Reihenfolge unserer Entdeckungen numeriert wurde (D 3 bis D 18, D 1 und

D 2 liegen ausserhalb der Stadtgrenzen). Gleichzeitig grub das Team drei Tempel mit
Wandmalereien aus und fand unzählige buddhistische Stuckfiguren, die es aber alle wieder

in den schützenden Sand vergrub. Ebenso deckten wir die Schreine wieder vollständig mit
Sand zu. Diese Vorsichtsmassnahmen sind wegen der professionellen Schatzräuber

unerlässlich, die anhand publizierter Informationen gezielt Tempel ihrer antiken Malereien und

Statuen berauben. Deshalb verzichtet der Autor bewusst auf die Publikation irgendwelcher

geographischer Koordinaten Dandan Oiliks. (S. 49)

Der Rezensent kann die Frage nicht beurteilen, ob es Schatzräuber gibt, die

dieses Buch lesen und willens wären, die Strapazen von fünf Tagen Kamelreise

auf sich zu nehmen, aber dass Schweizer Forscher 70 Jahre nach Bosshard und

Trinkler diese auf sich genommen haben und dabei mit einer archäologische

Entdeckung in der Wüste Taklamakan belohnt wurden, ist doch bemerkenswert.

Im Vergleich ist der ebenfalls neue Bericht zur Fundstelle Karadong eher

knapp gehalten, was sich durch die fast vollständige Abwesenheit von neu

gefundenen Kulturgegenständen erklärt. Die Expedition folgte den Spuren einer

französischen Forschergmppe, die Karadong 1993 gründlich untersuchte. Die

ehemalige Karawanserei bietet der Archäologie praktisch nur noch Gebäudeminen,

wenn auch die Bilder buddhistischer Wandmalereien (S. 68) eine

Bereicherung des Buches darstellen.

Als ergiebiger erwies sich in dieser Hinsicht die Fundstelle Endere, die

wieder auf der Route der Seidenstrasse liegt. Hier fand die Expedition unter
anderem Schrifttafeln in Kharoshthi, Tibetisch und Chinesisch. Die tibetische

Inschrift wird als Hinweis auf das Ende der chinesischen Besatzung in der

späten Tangzeit (Ende 8. Jhd.) interpretiert. Nach den Entdeckungen in Dandan

Oilik dürfen weitere bisher unbekannte Funde, zumal von Schrifttafeln, zurecht

als sensationell bezeichnet werden.

Es folgen Kapitel zum Lop Nor und zu Loulan, ein Nachwort und Zeittafel
und dann die etwas sonderbaren Anhänge: Der Index kommt vor den Anmerkungen,

dem Literaturverzeichnis, der Danksagung und der als letztes angegebenen
Adresse des Autors. Einen Index nicht ganz zum Schluss eines Buches einzureihen

ist eher ungewöhnlich und macht das Werk bestimmt nicht leserfreundlicher.

Auf der anderen Seite stellt der Index in diesem Band eine wohltuende
Ausnahme bei von Zabem Bänden dar, die zumeist der Leserschaft den Komfort
eines Indexes vorenthalten.

AS/EA LVII'4'2003



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 919

Bei der Betrachtung des Literaturverzeichnisses fühlt man sich als

Rezensent an die Zeiten erinnert, als jeder gedmckte Buchstabe eine Investition für
den Verlag und zusätzlichen Aufwand für den Setzer darstellte, denn die Angaben

zu den Büchern sind mehr als dürftig: lediglich der Nachname, der Initiale,
Buchtitel und das Publikationsjahr werden verraten, gerade so, als seien noch
immer Angestellte im Dmckwesen einzusparen (nur bei chinesischen Namen

werden beide Teile ausgeschrieben). Wieso im Zeitalter der elektronischen

Verarbeitung dieser Daten eine Bibliographie noch immer auszusehen hat wie in
den fünfziger Jahren, bleibt das Geheimnis des Verlags, der Baumer offenbar
diese spärliche Darstellung vorschrieb (die Geisterstädte machen die üblichen

Angaben). Um die Orientiemng in der Darstellung zusätzlich zu erschweren,
steht der Initial des Vornamens vor dem alphabetisch geordneten Nachnamen,
die Absatzabstände sind gleich wie die Zeilenabstände und das bei mehreren

Titeln desselben Autors stehende „Ders." ist ebenso in Kapitälchen gedmckt wie
die Nachnamen. Mit einem Wort: der Verlag von Zabem hat sich alle Mühe

gegeben, die Bibliographie möglichst unleserlich zu halten.
Abschliessend stellt sich die Frage, worin der Nutzen eines Werkes besteht,

welches mit 107 Seiten an Umfang gegenüber den 192 Seiten der Geisterstädte
deutlich kleiner ausgefallen ist, welches aber einen bemerkenswerten Anteil
identischer Informationen gegenüber dem früheren Buch beinhaltet. Die Antwort
liegt neben dem wahrscheinlich weiterreichenden Vertriebsnetz von Zabems und

damit der besseren Reichweite in erster Linie in den Texten, die Baumer

gestrafft und mit mehr archäologischen Informationen versehen hat. Spricht aus

dem 1996er Publikation mit ihren Zitaten aus den Reisetagebüchem, den Berichten

über die Reisen von Steins und Hedins und den grossen Fotografien noch

deutlich die Begeisterung und Abenteuerlust, so stehen die Inseln im Sandmeer

für eine eigene archäologische Erfahmng und nach zwei Expeditionen auch dia-
chrone Erfahrung mit den Fundstellen. Das Buch atmet weniger den Geist von
einem der auszog, um die Reisen Hedins nachzureisen als von einem
eigenständigen Archäologen, der sich von den hundert Jahre alten Hinweisen führen

lässt, aber seine eigenen Entdeckungen macht. Insgesamt wird die erdnahe und
oftmals staunende Sicht ersetzt durch eine die Wüste überblickende Vogelschau,
welche den Leser oder die Leserin an der Hand nimmt und ihnen die Geheimnisse

der Südlichen Seidenstrasse vorstellt.

Marc Winter

AS/EA LVII'4'2003



920 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

KAHRS, Eivind: Indian Semantic Analysis—The 'nirvacana ' Tradition.
Cambridge: Cambridge University Press. 1998. (University of Cambridge Oriental
Publications 55) ISBN 0 521 63188 2. 302 pp.

Zur modernen synchronen Sprachwissenschaft - letztlich einem rebellischem

Kind der Historisch-Vergleichenden Sprachstudien des 19. und des beginnenden
20. Jahrhunderts, das bisweilen, wie das pubertierenden Kindern so eigen ist, zu
einer dogmatischen Verwerfung all dessen neigt, was die Elterngeneration geleistet

hat - gehört als Zweig die Semantik und die von dieser geleistete inhaltliche

Analyse des Wortschatzes einer Sprache. Semantische Analysen sind nun aber

nicht, wie ihre Zuordnung zur modernen Linguistik vermuten ließe, etwas völlig
Neues in der Geschichte der Auseinandersetzung des Menschen mit seinem

wichtigsten Kulturinstrument, der Sprache, sondern diese sind nicht nur in den

frühest greifbaren, schriftlichen Zeugnisse zu finden, sondern auch in den

verschiedenen Phasen der Sprachentwicklung von Kindern.
In der Regel wird auch von der modernen Sprachwissenschaft geme lobend

anerkannt, daß die Wurzeln der historisch-kritischen Sprachwissenschaft zurückgehen

auf die beginnenden Sanskrit-Studien des ausgehenden 18. Jahrhunderts,
und selbst die modernen Linguisten sind des Lobes voll für die Leistung Päninis

(Astädhyäyi), der die erste systematische und in sich stringente Grammatik

(vyäkarana) einer Sprache verfaßt hat. Es wird dabei aber vergessen, daß die

indischen Hilfswissenschaften zum Veda, die vedätigas, auch noch andere

Zweige der Sprachwissenschaft umfaßten, die der Phonetik (prätisäkhya) und
der "semantischen Analyse" (nirukta). In dem hier rezensierten Werk von Eivind
Kahrs geht es um eine detaillierte Untersuchung zur Tradition des letzteren

Zweiges des Veda, der "Indischen semantischen Analyse".
Obwohl Sprache und Laut in der gesamten indischen Philosophie immer

eine hervorragende Rolle eingenommen hat, wurde die semantische Analyse
derselben in der indischen Tradition außer von einigen Nimkta-Spezialisten bisher

nur am Rande berücksichtigt. Dies hängt sicher nicht nur mit der Tatsache

zusammen, daß nur ein Werk, das Nimkta des Yäska, auf uns gekommen ist

(Kahrs, 7); die Kehrseite der Bewunderung der und der Faszination von der

vaiyäkarana-Tradiiion durch die westliche Sprachwissenschaft war
offensichtlich, daß mit dem Bemühen um exakte historische semantische Analysen
diese Sprachwissenschaft, vor allem die frühe indogermanistische "Königswis-

AS/EA LVII'4'2003



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 921

senschaft" der Etymologie, in ihrer frühen Phase ein gewissermaßen "gestörtes
Verhältnis" zu den indischen Wortanalysen entwickelt hat (s. Kahrs, 24f.)2.

Dies hat dazu geführt, daß man den Stellenwert dieser "Wissenschaft" für
die autochthone indische Hermeneutik völlig falsch eingeschätzt hat, worauf
auch Kahrs, (XIII) deutlich verweist. Es handelte sich dabei eben nicht um einen

"toten" Zweig indischer Beschäftigung mit Sprache, das sein (verdientes) Ende

mit dem Nimkta fand, sondern um eine Tradition, die sich in allen indischen
Kommentarliteraturen - hinduistisch, buddhistisch oder jainistisch - findet und
die auch vor Yäska schon eine beachtliche Geschichte aufzuweisen hat.

Hier nun setzt das Buch Kahrs', der sich schon mit einigen Arbeiten zur
Nirukta-Tradition als Kenner derselben ausgewiesen hat, an. In seinem Preface
weist Kahrs deutlich darauf hin, womm es ihm auf den folgenden Seiten gehen
wird: nicht um die Frage, was etwas - im sprachlichen Kontext ein Wort -
bedeutet oder meint - das wäre letztlich die Fragestellung eines modernen
Semantikers und die Gmndmotivation der wissenschaftlichen Etymologie -,
sondern um die eher epistomologische Frage, wie es zu dieser, seiner Bedeutung
kommt (XIV, 6). Die textlichen Gmndlagen sind für Kahrs im wesentlichen die

Tradition der kasmïrischen Saiva, das Nimkta des Yäska und seine Kommentatoren

und die Sanskrit-Grammatiker.
Kahrs beginnt sein Buch mit einem begriffsklärenden, theoretisch-methodologischen

Teil (An outline of strategies, 1-12), in dem er die Relativität von
Bedeutung herausarbeitet (5: "[...] meaning [...] is always subject to negotiation
and interpretation."), eine wesentliche Voraussetzung für das Verständnis der

n/rvaca«a-"Technik" im Kontext der indischen hermeneutischen Tradition (und
anderer, ist man geneigt zu ergänzen). Kahrs verweist zu Recht darauf, daß das

Verständnis einer Fremdkultur wie der indischen zunächst ein Verständnis der
dieser Kultur und Tradition zugmndeliegenden Denkmodelle voraussetzt, bevor

man zu einer weiteren Interpretation, etwa von einem komparativen Standpunkt
aus betrieben, fortschreitet (8ff). Gerade bei einer Kultur, die so stark auf
"Schrifftraditionen3 bemht wie die indische, ist die Frage nach dem Verhältnis

Zum Verhältnis von Magie und Etymologien s. Johannes Bronkhorst, "Etymology and

Magic: Yäska's Nirukta, Plato's Cratylus, and the Riddle of Semantic Etymologies", in:

Numen 4$ (200\), 147-203.
Ich verstehe hier Kahrs' "scriptures" (S.7) nicht cum grano salis, insofern es bei den

Grundtexten aller drei großen indischen Traditionen, den vedischen Samhitäs und den

Kanones der Buddhisten und Jainas, weniger um den Aspekt der physischen Verschriftlichung

als um den Aspekt der autoritativen Textlichkeit gehen kann, die erst geraume Zeit
nach der Festlegung der Texte stattfand (vgl. hierzu Harry Falk, Schrift im alten Indien. Ein

AS/EA LVII'4'2003



922 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

zwischen Basistext und interpretierendem Kommentartext und nach dem Wert
des letzteren von nicht zu unterschätzender Bedeutung, und Kahrs verweist
anhand des Beispieles von Patanjalis Kommentar zu Panini deutlich darauf, daß es

sinnvoll ist, diese Texte zunächst als Audruck einer Modalität von Wahrnehmung

zu nehmen, bevor man von außen her Fragen der logischen Kohärenz oder

der wissenschaftlichen Korrektheit an sie stellt (S.lOf). Dies erscheint besonders

wichtig in Zusammenhang mit der oben genannten Voreingenommenheit und
den daraus resultierenden abschätzigen Urteilen gegenüber der einheimischen
indischen "Etymologie".

Im zweiten Teil stellt Kahrs die klassische indische "Lehre der semantischen

Analyse" (Nirvacanasästra, 13-54) auf der Grundlage des Nimkta und
dessen Kommentaren vor. Kahrs widmet den Problemen der Verfasserschaft und
des relativen Alters der drei Kommentare, in relativ-chronologischer Reihenfolge

der Niruktavrtti (Rjvartha) des Durga, die NiruktabhäsyatTkä des Skanda-

svämin bzw. des Mahesvara und das Nirukta(sloka)värttika des Nïlakantha

einigen Raum. Diese Kommentare dokumentieren nach Kahrs (23), daß neben

der grammatischen eine ununterbrochene nirvacanasästra-Tradition bestanden

habe.

Gegen Kahrs' Position, es handle sich bei nirvacana nicht um
Etymologisieren im allgemeinen Sinne (24), scheint mir im übrigen zu sprechen, daß er
selbst bei der Definition dessen, was nirvacana ist, zugesteht, daß es sich dämm

handle, die "Soheit" oder Essenz (tattva) eines Wortes zu ergründen (25). Was

anderes ist dies als Etymologisieren im kratyleischen Sinne, in dem die dia-
chrone Ebene - wie bei der auf Sprachvergleichung basierenden Etymologie der

Sprachwissenschaft - keinerlei Rolle gespielt hat und spielt, was Kahrs auch

selbst richtig bemerkt?4 Anstelle sich unter dem Vorwurf der Indogermanisten
zu ducken, sollte auf die Selbständigkeit "gelehrter Etymologien" in allen

vergangenen Schrift- und Textkulturen verwiesen werden. "Wahrheit" (etymos)
bestand bei dieser Art der Sprachanalyse nicht im Vordringen zum historisch
rudimentärsten und somit ursprünglichsten Bedeutungskem eines Wortes.

Im folgenden geht Kahrs (25-27) auf die dem nirvacana zugrundeliegenden

Techniken und ihre Entwicklung von der ältesten indischen Literatur her
ein. Er stellt zu Recht fest, daß die Entwicklung von den vedischen Wort-

Forschungsbericht mit Anmerkungen, Tübingen 1993; Oskar von Hinüber. Der Beginn der

Schrift undfrühe Schriftlichkeit in Indien, Stuttgart 1989).
4 S.27: "If the way in which I would interpret an analysis of this kind (in the present case:

'äpah apnotih') is correct, then no temporality is expressed at all."

AS/EA LVII'4'2003



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 923

analysen hin zum Nimkta die Einbettung der Begründung (in doppeltem Sinne)
der Bedeutung eines Wortes in eine mythologische Vergangenheit gelöst wird
und zu einer reinen semantischen Analyse eines Wortes wird.5

Kahrs diskutiert im nächsten Kapitel (27-35) einerseits das Verhältnis von
Nimkta und Grammatik (vyäkarana) (32f.) und den Zusammenhang von Veda,

Niganthu, den dem Nimkta vorangestellen Synonymlisten, und dem Nimkta
selbst, andererseits aber auch die Traditionslinie, die in der Vedaexegese eines

Säyana zu Yäska zurückläuft, und der Strang des nirvacana, der durch die

buddhistische Übersetzungs- und Kommentarliteratur über die Grenzen Indiens

hinaus reicht.6

Die Diskussion der indischen Konzeption von artha, "Sinn, Bedeutung"
(39-47) anhand von Beispielen aus dem grammatischen Diskurs (Patanjali,

Kätyäyana) bildet eine gute Gmndlage für das indische Verständnis des

Begriffes und für seine Wichtigkeit für indisches linguistisches Denken, aber

auch als legitimatorische Absichemng für Kahrs' Entscheidung, artha weiterhin
mit "Bedeutung" (meaning) zu übersetzen (47). Kahrs verweist auf das für die

indischen "Etymologen" aber auch für die Metasprache der Linguisten wichtige
Konzept des anvartha ("in Übereinstimmung mit seiner [des Wortes] Bedeutung"),

das sich darauf bezieht, daß die Analyse (Hintergehbarkeit) eines Wortes
in eindeutiger Beziehung zu seiner Bedeutung steht (47-50). Kahrs zeigt
eindrucksvoll, daß die Kategorisierung der Grammatiker der nominalen Satzglieder
(karana) letztlich behandelt werden, als handle es sich um einen Satz, und daß

die Methode der Nairuktas lediglich in einer konsquenten Anwendung dieses

Prinzips auf alle Wortarten bestehe (50-54).
Im folgenden Kapitel, Praxis: Saiva Kashmir (75-97), macht Kahrs einen

Zeitspmng und verweist einleitend darauf, daß die nirvacana-1raàìùori sich in
der käsrhfrischen Literaturtradition durchaus bis in das 19. Jahrhundert gehalten

S.27: "The Nairuktas in general dissolve historicity. [...] What is really important about the

Nirukta, then, is that it is the single text we possess which applies a certain method designed

to give a semantic analysis of nouns, in the widest sense ofthat term."
Es ist verdienstvoll, daß Kahrs sein Beispiel - die wVvacana-Analyse, die einer chinesischen

Übersetzung des Wortes sästra zugrundeliegt (S.34f.) - nicht aus dem Tibetischen

nimmt, wo man die Wiedergaben von Skt.-Termini und Namen i.d.R. akzeptiert und auch

meist nachvollziehen kann, sondern aus dem Chinesischen, wo schon seit frühester Zeit

nach dem nirvacana-Verfahren buddhistische Übersetzungswörter geprägt wurden, die

jedoch meist als Nonsens oder als unverständlich abgetan wurden. Tatsache ist, daß man

nicht zuletzt frühe chinesische Übersetzungstermini nur verstehen kann, wenn man
versucht, die einem solchen Wort zugrundeliegende mVvaca«a-Analyse herauszuarbeiten.

AS/EA LVII'4'2003



924 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

hat, bevor er dann zu einer Diskussion der kasmïrisch-saivaitischen nirvacana-
Tradition übergeht, so wie sie sich in der tantrischen Literatur zwischen dem 10.

und 13. Jahrhundert zeigt.
Kahrs entwickelt sein Material und seine Analysen desselben am Beispiel

des Göttemamens Bhairava, der im tantrischen Hinduismus ein Epitheton des

Gottes Siva ist. Kahrs zeigt, daß bei bestimmten kâsmïrischen tantrischen

Saivas, v.a. in der Traditionslinie von Abhinavagupta (etwa 975-1025), seinem

Schüler Ksemaräja (etwa 1000-1025), Jayaratha (etwa 1225-1275) und dem

späten Sivopadhyäya (1725-1775), semantische Analyse und die diesen

zugmndeliegenden Prinzipien und Termini des nirvacana über die rein
linguistischen Implikationen hinausgeht. Sie werden innerhalb des kulturell-religiösen
Diskurses nicht zuletzt auf der Basis des Paradigmas der Subsumtion, die für
Kahrs ein wesentliches Element und "Technik" des nirvacana ist und von ihm
im Kapitel 5 ausführlich diskutiert wird, zu einem wichtigen Instmment der

theologischen Spekulation über Bhairava in den untersuchten Texten.7

Im vierten Kapitel, The universe of Yäska (98-174), unterzieht Kahrs die

Art und Weise, in der im Nimkta semantische Analyse durchgeführt werden -
und wie Yäskas Kommentatoren diese interpretieren -, einer näheren

Untersuchung, und kommt dabei auf fünf sprachliche Darstellungsweisen, die sich

nach Kahrs auch in ihrer Funktion unterscheiden: 1. semantische Markierung der

benennungsbegründenden Handlung durch Nomina actionis (Kahrs, 101: "verbal

noun") im Ablativ mit Sekundärsuffix -ana, z.B. stotä stavanät (Kahrs, 103:

"stotä ['praiser'] on account of [the meaning] stavano, 'praising' [common to all
the words ofthe group]."). 2. Der Typus (megho) mehatïti, '"es regnet', (daher
heißt es) Wolke (meghaf, ist eine Spezifizierung des ersten Typs, insofern es

die Beziehung zwischen Bezeichnetem ("signified") und Bezeichnendem im
Sinne einer Kausalität angibt. 3. Den weitaus größten Raum der Beschreibung
und Analyse (104-131) widmet Kahrs den Analysen mit der nominalisierten
Form einer /-Ableitung der Wurzel (megha: Amih- I mihi - miheh) oder der

Verbform 3. Person Singular Aktiv Präsens (megha : ^mih-1 mehati - mehateh)
im Ablativ oder Genitiv ("von mihi /mehati, 'regnen'")8, obwohl er, wie in der

7 Auf S.82 listet Kahrs sechs verschiedene nirvacana von Bhairava auf, z.B. Abhr-, "ernäh¬

ren, erhalten" + Aru-, "rufen, schreien", Abhï-, "(sich) fürchten)" + Aru-, "rufen, schreien".
8 Kahrs diskutiert detailliert die einzelnen Fälle im Nirukta - weitergeführt auch in seinen

Ausführungen zu den nirvacana-Formein etasmäd eva, "... ebenfalls deshalb" (131-152),
und ity api asya bhavati, "... ebenfalls davon" (152-158) - und kommt zu dem Schluß, daß

durchaus beide Kasus möglich sind, bzw. in Einzelfällen entweder als Genitiv oder als

Ablativ zu bestimmen sind.

AS/EA LVII'4'2003



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 925

Folge (169ff.) zu sehen ist, dem Genitiv den Vorzug gibt. Kahrs geht
anschließend (158-168) auf einen nur bei Yäska zu findenden (168) nirvacana-

Typ auf... iti satah ein, den er "full version" nennt9, und der nur auf Wörter und

Namen angewandt wird, die in den ersten drei Kapiteln der dem Nimkta
vorangestellten Synonymwort"liste" Nighantu zu finden sind. Kahrs ist der

Meinung, daß mit solchen nirvacana-Formoln über die reine linguistische Meta-

sphäre hinaus auf den Bereich des mit dem Wort bezeichneten realen

Gegenstand - im Sinne von sat, "wahr, existierend, (da)seiend"10 - verwiesen

wird. So interessant und klug durch Beispiele aus der grammatischen Literatur
(Panini, Patanjali) belegt diese Interpretation - über die Erklärungen der
indischen Kommentatoren des Nimkta hinsichtlich solcher Stellen hinaus - auch

sein mag, so ist dem Rezensenten doch nicht ganz klar geworden ist, welches der

funktionelle Unterschied etwa zwischen den Formeln 1. bis 3.11 (s.o.) und dem

Typus megho mehaüti satah (Nir.2.21) sein soll. Es scheint mir, daß die

Interpretation der entsprechenden konjugierten Verbalableitungen als substitutiver
Genitiv - Typus: "Wolke (meghah) für (das was) regnet (mehateh / miheh)" -
eine sehr einleuchtende Erklämng für Konstruktionen auf -(t)eh oder -ah (satah)
ist. Als Erklämng für konkurrierende nirvacana-Analysen desselben Wortes bei

Yäska (174) taugt sie jedoch wohl eher nicht, denn dies würde bedeuten, daß bei

der durch den substitutiven Genitiv zugmnde liegenden Relation von Nomina-
tiv-Substitut und Genitiv-Substituent verschiedene Aktionen oder Träger
verschiedener Aktionen mit demselben Wort bezeichnet werden konnten (so daß

theoretisch auch ein Mensch oder ein Tier als megha bezeichnet werden kann, da

diese "Harn lassen": ^mih-).
Ausgehend von der These, daß nirvacana auf Substitution (sthänin) beruhe,

diskutiert Kahrs in Kapitel 5 (Substitution, 175-267) ausführlich die damit

zusammenhängenden verschiedenen Termini, deren Anwendung und Herkunft
aus der indischen grammatischen und ritualistischen Tradition (bei Panini etwa
sthäne, "anstelle von", sthänin, "Platzhalter": 176-178; ädesa, "Substitut, Sub-

9 Vgl.a. 173: "There can be no doubt that the iti satah type of analysis is superior to any of
the others."

10 Vgl. die Paraphrase von megho meghatïti satah: "meghah is in the meaning ofthat which

really exists (satah) such that it is true to say (iti) [of it]: it rains (mehati)", oder: "'meghah '

occurs in the meaning of that which really exists such that it ist rue to say of it: it rains,"

(167), oder: "there is (sat-) an x such that it is true (sat-) to say of it 'it is x-ing' or 'it is

being x-ed' etc., and therefore it is called 'x'." (276f.)
11 Die Formen auf -teh, bzw. -eh stellen für Kahrs elliptische Equivalenten zur "Vollform" mit

iti satah dar (173).

AS/EA LVII'4'2003



926 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

stitution": 178-183). Kahrs zeigt - bezogen auf die Prämisse der ewigen Gültigkeit

des Veda und seiner sprachlichen Offenbamng -, daß das Prinzip der

Substitution im Sinne der bei Panini zu findenden sthänivadbhäva-Regel
(Astâdhyayï 1.1.56) - das Substitut ist dem Substituenten gleichzustellen -
sowohl in der grammatischen als auch der frühen ritualistischen Literatur (ab

dem Bauddhäyana-Srautasütra) vorauszusetzen ist (183-189). Kahrs diskutiert
anschließend ausführlich Päninis substitutiven Genitiv (sthânasasthï: Astâdhyayï
1.1.49) und die entsprechenden Auffassungen und Interpretationen in den

späteren grammatischen Werken und Kommentaren (Kätyäyana, Patanjali, Kaiyata,
Bhartrhari, u.a.) (189-236). Besonderes Augenmerk richtet er dabei auf die

Bedeutung des Begriffes sthäna (236-267), wobei er zu dem Schluß kommt, daß

neben der "konventionellen" Bedeutung von "möglichem Vorkommen"
(possible appearance, prasanga) im Sinne von Substitution auch "Bedeutung"
(artha) impliziert sei,12 je nachdem ob die äußere Form (Grammatik) oder die

Semantik einer sprachlichen Einheit angesprochen wird. Damit hat Kahrs den

Rückbezug zu seiner Interpretation des substitutiven Genitivs in der nirvacana-
Tradition (Typus: mihateh oder satah) vollzogen und diese in den übergeordneteren

Zusammenhang altindischer Sprachbetrachtung und Exegese eingeordnet.

Insgesamt ist es ein Verdienst Kahrs', die von modernem Verständnis her

gesehen spröde, jedoch für das Verständnis der indischen Textexegese so wichtige

Tradition der semantischen Analyse (nirvacana) übersichtlich und

ausgewogen präsentiert und diskutiert und sie in den Gesamtkontext frühindischen
Denkens (Grammatik und Ritualistik) und späteren Epistemologie gestellt zu
haben. Positiv hervorzuheben ist an der Präsentation des Materials, daß Kahrs

Sanskritzitate in voller Länge zitiert und auch übersetzt, in manchen Fällen para-
phrasiert. Das deutliche Herausarbeiten des Anwendungsgebietes der nirvacana-
Tradition führt zu einer objektiven und realistischen Bewertung des Phänomens

im Kontext der traditionellen indischen Texthermeneutik (Sästric Sanskrit: 279),

anstatt, wie so oft geschehen, zu einer ständigen Hinterfragung der
(sprachwissenschaftlichen Haltbarkeit dieser Methode und ihrer Ergebnisse zu neigen und

12 Damit ergeben sich für die für den substitutiven Genitiv gleichsam paradigmatische päninei-
sche Regel Astädhyäyi 2.4.52 aster bhüh die alternativen Bedeutungen: "bhü- (im Bereich

von ärdhadhätuka-Sufüxen) tritt ein für as- (im Bereich von särvadhätuka-Sutfixen)" und

"bhü- (wird im Bereich von ärdhadhätuka-Suffixen verwendet) in der Bedeutung von as-"

(266).

AS/EA LVII'4'2003



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 927

damit zwei Ebenen, die der textimmanenten Interpretation und die
kulturwissenschaftliche Meta-Ebene, durcheinanderzubringen.13

Es ist Kahrs sicher zuzustimmen, wenn er festeilt: "[...] any reader of
Sanskrit texts who is not familiar with the devices of nirvacanasästra will soon
face textual difficulties," (S.35) und er somit die Bedeutung und Verbreitung
dieser Tradition innerhalb des kulturell-religiösen Diskurses im südasiatischen

Kulturraum hervorhebt14 und gleichzeitig eine Lanze gegen den Vorwurf der

"Unwissenschaftlichkeit" solcher Wortanalysen bricht. Es ist damit Kahrs'
Verdienst, einen exegetischen "Zweig des Veda" umfassend behandelt zu haben, der

in der indischen Tradition nicht die kommentatorische Aktivität entfaltet und in

der indologischen Forschung nicht die entsprechende Aufmerksamkeit wie etwa
die grammatische Literatur erfahren hat, dessen Fortleben jedoch durch
ständiges Rekurrieren auf Theorie und Praxis des nirvacana in allen Bereichen der

klassischen indischen Kommentarliteratur, sei sie nun hinduistisch, jainistisch
oder buddhistisch, zu greifen ist, und der mit dem Buddhismus sogar über die

Grenzen des Subkontinents hinaus bis nach Ostasien gewirkt hat.

Max Deeg

MYLIUS, Klaus: Wörterbuch Ardhamâgadhï-Deutsch. Wichtrach: Institut für
Indologie. 2003. ISBN 3 7187 0025 5. 663 pp.

Die Jaina-Forschung, in Deutschland einst initiiert von keinem Geringeren als

Albrecht Weber, hatte Vertreter mit klangvollen Namen. Zu ihnen zählten E.

Leumann, H. von Glasenapp, W. Schubring und andere.

Gegenwärtig aber ist die Jainistik - nicht nur in deutschsprachigen Ländern

- weit in den Hintergmnd getreten. Im Sinne der Indologie, aber auch der
Philosophie und der Religionsgeschichte, kann es jedoch nicht liegen, eine so wichtige

Leistung des menschlichen Geistes, wie sie der Jainismus darstellt, als

13 Einer ähnliche Verwechslung von Deutungsebenen scheint Kahrs selbst zu verfallen, wenn

er in Zusammenhang mit der Diskussion der Bedeutung von artha, "Sinn, Bedeutung",
Thiemes und Lüders' etymologisch-semantischen Ansatz der Deutung vedischer Namen

und Wörter kritisiert (S.41, Anm. 58): deren Ziel (artha) war es - wenn ich es richtig
verstanden habe -, mittels der sprachvergleichenden Methode und der Berücksichtung von
Text und Kontext den semantischen Kern eines Wortes herauszuarbeiten, das für die frühest

greifbaren Quellen gelten kann, und nicht, damit den vollständigen "Aktionsbereich" einer

semantischen Einheit innerhalb eines kulturell-synchronen Sprachsystems darzustellen.
14 Kahrs nennt «/Vvaowa-Analysen zu Recht "a powerful tool in cultural discourse" (277).

AS/EA LVII'4'2003



928 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

Nebensache zu behandeln oder sie gar zu übersehen. Vf. weist in den

Vorbemerkungen in knapper, aber eindrucksvoller Weise auf bestimmte Leistungen
hin, in denen sich der Jainismus dem ursprünglichen Buddhismus als überlegen

gezeigt hat. Hier sollte hinzugefügt werden, dass diese Überlegenheit gegenüber

philosophischen Systemen des späteren Buddhismus, besonders in
erkenntnistheoretischer Hinsicht, noch deutlicher wird. Es wird also höchste Zeit, an den

Universitäten die Jaina-Forschung, - wenn überhaupt eine solche betrieben wird

- nicht nur vereinzelten Spezialisten zu überlassen und Jinistik wieder in die

Studienprogramme aufzunehmen. Einer der Gründe der Vernachlässigung der

Jinistik dürfte darin liegen, dass die heiligen Schriften der Jainas in Arda-

mâgadhï abgefasst sind und dass diese Sprache mit ihren zahllosen Homonymen
von einer Schwierigkeit ist, die viele abschreckt. Wenn man aber den Jinismus

von den Quellen her verstehen und sich nicht auf die Sekundärliteratur
beschränken will, ist die Kenntnis der Ardamâgadhï unerlässlich. Hier will das

vorliegende Werk lexikalische Hilfe leisten. Bisher gab es kein Wörterbuch
dieser Sprachrelation. Es stellt daher eine Pionierleistung dar.

Der Autor listet diejenigen Arhgas, Uvamgas, Painnas, Cheya- und Müla-
suttas auf, die mit Hilfe des Wörterbuchs gelesen werden können. Rezensentin
hat mittels einer Anzahl von Stichproben das Versprechen des Vf. verifiziert.
Der Linguist begrüsst es, dass bei der Wiedergabe der Sanskrit-chäyä zwischen
der sprachlichen Überlieferang und der blossen lautgesetzlichen Rekonstruktion
unterschieden wird.

Homonyme, für die Ardhamâgadhï charakteristisch, wurden als solche

gekennzeichnet. Da in den mittelindischen Sprachen das sanskritische "Wurzel-
bewusstsein" schon weitgehend zurückgetreten ist, werden zusammengesetzte
Verben nach dem Präfixanlaut alphabetisiert. Dass das a-privativum durch einen

Bindestrich abgeteilt wird, ist für den Benutzer eine zusätzliche Erleichterung.
Kritisch ist zu bemerken, dass sich jainaspezifische Termini zwar in grosser

Zahl finden lassen, ihre Deutungen jedoch vielfach zu knapp gehalten sind.

Klaus Mylius schreibt, er habe der Versuchung widerstehen müssen, in das

Werk ein Spezialwörterbuch des Jinismus einzubeziehen. Schade, dass er dieser

Versuchung widerstanden hat; er hätte ihr folgen sollen. Freilich wäre der ohnehin

schon beträchtliche Umfang des Wörterbuchs dadurch noch erheblich erweitert

worden, jedoch wird ein solches Wörterbuch nicht in jedem Jahr, auch nicht
in jedem Jahrzehnt, verfasst. Bleibt zu hoffen, dass das vom Autor selbst als

Desiderat empfundene Spezialwörterbuch in nicht zu femer Zeit als separates
Werk erarbeitet wird. Der Rezensentin sei erlaubt hinzuzufügen, dass bei

Wörterbüchern, deren Ziel- oder Ausgangssprache eine asiatische ist, die Unter-

AS/EA LVII'4'2003



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 929

schiedlichkeit der Kulturen auch heute noch eine stärkere Kommentiemng
verlangt, als das in intereuropäischen Sprachrelationen gemeinhin der Fall ist.

Hinzu kommt ausserdem der nicht selten schwierigere Zugriff zu Nachschlagewerken.

Die Bezeichnungen einiger botanischer Namen bedürfen der Verifizierung.
So ist z.B. masa (S. 507) nicht einfach Bohne, sondern Urdbohne (Vigna mungo).

Der Gattungsname von mugga (S. 510) ist überholt. Er heißt nicht Phase-

olus, sondern Vigna, durch den Artnamen ergänzt Vigna radiata, im Deutschen

Mungbohne. Bei vamjula (S. 536) wäre es angebracht, neben der lateinischen

Bezeichnung auch die deutsche, nämlich Rotangpalme, tax nennen.

Vf. vergleicht den Standard seines Werkes mit der Leistung H. H. Wilsons
für Lexikographie des Sanskrit und die R. C. Childers' für die des Päli. Wir
denken jedoch, dass die erreichte lexikographische Stufe nicht nur auf Grand des

zeitlichen Abstands eine höhere ist.

Der Verlag des Instituts für Indologie unter Leitung von P. Thomi hat

erneut eine hervorragende Leistung vollbracht. In dieser wirtschaftlich so

angespannten Zeit hat er der in dem Band enthaltenen langjährigen und mühevollen
Arbeit eine überaus würdige äussere Form verliehen. Dmck und Papierqualität
sind erstklassig. Druckfehler waren nicht zu monieren. Auch der Ganzleineneinband

und die Rückengoldpressung zeugen vom engagierten Dienst dieses

Verlages an der Wissenschaft, dessen Leistungen der Schweiz zur besonderen

Ehre gereichen.
Nach dem nunmehr in 7. Auflage erschienenen "Langenscheidts

Handwörterbuch Sanskrit-Deutsch", dem in 3. Auflage publizierten "Langenscheidts
Handwörterbuch Deutsch-Sanskrit" und dem "Wörterbuch Pali-Deutsch" hat der

Verfasser auch diese umfangreiche Arbeit erfolgreich bewältigt. Nicht nur für
die Wissenschaft, sondern auch für die Vertiefung der deutsch-indischen

Kulturbeziehungen ist dies ein bedeutsamer Schritt und ein grosses Verdienst.

Annemarie Esche

NÜNLIST, Tobias: Himmelfahrt und Heiligkeit im Islam - Eine Studie unter
besonderer Berücksichtigung von Ibn Sïnâs Mi'räg-nämeh. Bern: Peter Lang.
2002. (Studia Religiosa Helvetica) 419 pp.

Cet ouvrage, qui résulte d'une thèse soutenue à l'université de Berne, aborde

l'intéressante question de l'ascension céleste du prophète Muhammad connue
sous le nom de mi 'rag et à laquelle ferait allusion le verset coranique XVII 1 :

AS/EA LVII'4'2003



930 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

"Gloire à Celui qui fit voyager son serviteur de nuit depuis la mosquée sacrée à

la mosquée très éloignée dont Nous avons béni les alentours afin de lui faire voir
certaines de nos merveilles - Il est vraiment l'Audient, le Clairvoyant". En fait,
le livre de Tobias Nünlist est composé de trois parties très distinctes. La

première reprend le dossier général de la recherche sur le mi'rag, lequel est à

vrai dire déjà très fourni, et au sujet duquel Claude Gilliot avait consacré une

synthèse complète ("Coran 17, Isrâ ' 1, dans la recherche occidentale", dans Le

voyage initiatique en terre d'Islam, ss. dir. M.A. Amir-Moezzi, 1966). T.N.

prévient toutefois que sa perspective sera différente de celle des historiens

proprement dits, et qu'il se placera clairement sur le terrain de la science des

religions. C'est à dire qu'il ne se posera pas tellement la question de savoir si les

événements ont eu lieu ou non et comment; mais il cherchera à discerner le ou
les sens religieux dont ils ont été investis. Ainsi, le temple de Jérusalem où

Muhammad serait allé prier n'existait plus au 7e siècle ; mais la symbolique de

ce bâtiment comme lieu céleste pouvait être reconnue et vivante dans les esprits.
T.N. reprend les hypothèses possibles sur l'interprétation de ce voyage, qui
pourrait avoir mené Muhammad de La Mecque 1) vers un lieu céleste 2) vers le

sanctuaire de Jérusalem (ce qui, répétons-le, revient symboliquement au même

pour l'auteur) ou 3) vers Jérusalem d'abord et de là à travers les cieux, en

combinant les deux interprétations précédentes en un seul récit. Il étudie un à un
les différents éléments de ces récits - comme par exemple l'intervention de la

monture Buräq, l'épreuve du choix d'une boisson etc - pour en faire saillir les

points communs significatifs. Il n'y a pas lieu de revenir ici sur le détail de ces

amples analyses. La conclusion principale, en tout cas l'apport original de cette

partie, est de souligner combien le point culminant du voyage, du moins dans les

versions arabes du récit (l'imaginaire religieux persan prendra un tour plus

mystique), concerne la prescription de la prière rituelle. Celle-ci constitue la

justification du voyage céleste, elle est pour l'auteur analogue à la remise des

tables de la Loi au terme de l'ascension de Moïse au sommet du mont Sinai'.

La deuxième partie de l'ouvrage est consacrée au Mi'räg-nämeh, traité

philosophique en persan attribué à Avicenne (édité plusieurs fois; traduit et
commenté par P. Heath dans Allegory and Philosophy in Avicenna (Ibn Sînâ), 1992).

Il envisage bien sûr la question de l'authenticité de cette attribution et fait le

point sur le débat afférent. A l'instar de C.-H. de Fouchécour ("Avicenne, al-

Qoseyrï et le récit de l'échelle de Mahomet", dans Amir-Moezzi, op.cit. p. 175

s.), l'A. serait enclin à admettre cette authenticité, en ajoutant que même dans

l'hypothèse inverse, le contenu de ce Mi'räg-nämeh est en congmence complète
avec ce que nous savons par ailleurs de la pensée avicennienne - minorant en

AS/EA LVII'4'2003



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 931

cela les objections d'autres savants, et notamment de Henry Corbin (Avicenne et

le récit visionnaire, Lagrasse 1999, chap.IV par.H). T. N. présente ensuite ce

texte, en commençant par un exposé de la cosmologie (procession des dix
sphères célestes) et de la psychologie (nature et facultés de l'âme; notamment de

celle des prophètes et des philosophes) s'appuyant à la fois sur le Mi'räg-nämeh
lui-même et sur les grands ouvrages philosophiques d'Avicenne. Puis il analyse
les différentes phases du récit de l'ascension et de son interprétation: Burâq est

identifié à l'Intellect Agent, la femme enjôleuse à l'imagination, les trois boissons

(eau, vin, lait) aux trois âmes naturelle, animale et rationnelle. Pour
Avicenne cette ascension est nécessairement spirituelle, l'attachement au corps
représentant en tout état de cause un obstacle; en quoi il adopte une position
originale, la majorité des exégètes et théologiens affirmant le caractère corporel
du mi'rag. Mais le point central de ce récit, c'est l'évocation de la rencontre
même avec le divin. Les récits de langue arabe ne le décrivaient pas, en tant que
tel ; ils se bornent à rapporter la prescription de la prière rituelle. Le Mi'räg-
nämeh par contre évoque, au-delà du 'Lotus de la limite', des paysages d'une
beauté surnaturelle, des entités angéliques, jusqu'à la rencontre avec la Présence

divine, dans des descriptions d'une grande densité philosophique et symbolique.
La troisième partie de l'ouvrage fait plutôt figure d'annexé, présentant

d'autres récits de mi'râg tels qu'ils apparaissent dans des textes de langue
persane. Une attention particulière est portée au commentaire coranique de Rashïd

al-dïn Maybodï Kashf al-asrâr wa-'uddat al-abrâr, qui offre plusieurs versions
différentes de ce récit à l'occasion de son commentaire du verset XVII 1. Chez

lui aussi, le moment ultime du mi'râg est intégralement assimilé à une
expérience de type mystique; et ainsi le comprendront maints auteurs soufis dont

notamment Ibn 'Arabî. Mais d'autres auteurs connus sont évoqués, comme
Sanâ'ï, 'Attär, et surtout Nizâmï dont le récit de voyage céleste inclus dans le

Haft Paykär est traduit intégralement par T. N. en clôture de son travail.
La démarche de T.N. est résolument comparatiste, dans un esprit éliadien -

du moins les références à Eliade sont elles fréquentes. L'idée de l'axe du monde,
de l'arbre comme image de cet axe (à propos du sidrat al-muntahä de Coran LUI
14), du temple comme centre symbolique du monde (cf celui de Jérusalem),
relèvent de cette perspective. Les parallèles entre le mi 'rag et les expériences de

voyages chamaniques ou iraniens anciens par exemple sont soulignés. L'idée
générale est que les mythes d'ascension viennent comme contrepartie de ceux de

la chute (d'Adam en l'occurrence dans la tradition biblico-coranique). Une
comparaison assez audacieuse est avancée entre l'expérience du mi'râg et celle du

yoga hindou, que l'auteur assortit heureusement de prudentes réserves. Le fait

AS/EA LVII'4'2003



932 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

que l'ouvrage consacre d'amples développements à reprendre des propos explorés

par ailleurs - comme le point de la recherche textuelle sur le récit du mi 'rag
ou l'exposé de la pensée avicennienne - est une aide pour le lecteur non
islamisant qui n'aura sans doute pas toutes ces données complexes à l'esprit. Au
total, le travail de T. Nûnlist aura apporté d'utiles données à la connaissance de

cet aspect précis de la pensée mystique en Islam.

Pierre Lory

ORTHMANN, Eva: Stamm und Macht: Die arabischen Stämme im 2. und 3.

Jahrhundert der Higra. Wiesbaden: Reichert. 2002. (Nomaden und Sesshafte; 1)

ISBN: 3-89500-288-7. 551 pp.

Eva Orthmanns Studie Stamm und Macht: Die arabischen Stämme im 2. und 3.

Jahrhundert der Higra ist entstanden als Dissertation am Institut für
Orientalistik der Martin Luther-Universität Halle-Wittenberg. Sie hat Aufnahme

gefunden in die Reihe Nomaden und Sesshafte des Sonderforschungsbereichs
Differenz und Integration, der sich mit den Wechselwirkungen zwischen
nomadischen und sesshaften Lebensformen in den Zivilisationen der Alten Welt
befasst. Eine Untersuchung der Rolle der arabischen Stämme in der ausgehenden

Umaiyaden- und frühen 'Abbäsidenzeit eignet sich insofern in besonderer Weise

als Band 1 der genannten Reihe, als sie Stämme im Zentralgebiet des islamischen

Reiches in einer Zeit in den Blick nimmt, die formativen Charakter trägt
und spätere Anschauungen nachhaltig beeinflußt hat. Die gesellschaftlichen
Veränderungen, die sich in Folge der 'abbäsidischen Machtübernahme vollziehen,
lassen zudem eine Analyse der Rolle der Stämme besonders interessant

erscheinen, zumal da in der Forschungsliteratur häufig die Meinung anzutreffen

ist, dass das Stammeswesen mit dem Ende der Umaiyadenzeit rasch an

Bedeutung verliert und als politischer Faktor nicht mehr in Betracht kommt.
Was das Quellenmaterial anbetrifft, so befinden wir uns in dieser Zeit erstmals

auf einer einigermaßen gesicherten Basis. Der größte Teil der Umaiyadenherr-
schaft oder gar die vorangehende Epoche der islamischen Geschichte lassen sich

nur schwer fassen, da ihre Darstellung in der Geschichtsschreibung stark von
späteren Konzepten und Idealvorstellungen beeinflußt ist.

Aber auch für die frühe 'abbäsidische Zeit erweist sich das Quellenmaterial
insofern als problematisch, als Stammesgegensätze eine Grundkonzeption der

Geschichtsschreibung zu sein scheinen. Dieses Konzept wird von der Verfasserin

am Beginn der Studie herausgearbeitet, wobei sie darauf hinweist, dass die

AS/EA LVII'4'2003



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 933

literarische Umgestaltung des Materials häufig nach festgefügten Schemata und

in Form von Topoi erfolgt. Das Ziel der Umarbeitung ist dabei meist, das

tatsächliche Geschehen in Einklang zu bringen mit dem, was der Geschichtsschreiber

von den handelnden Personen erwartet, also die Realität an das

Konzept vom Stammeswesen anzupassen. Dieses Bild von den Stämmen ist aber

nicht nur den Historiographen zu eigen, sondern zeigt sich auch in der Dichtung,
so dass deutlich wird, dass es sich um ein weitverbreitetes Konzept handelt, das

auch, so ist zu vermuten, die Eigensicht der Stämme beherrscht. Letzteres heisst

jedoch nicht, dass diese Konzeption auch immer die Verhaltensweise der

Stämme prägt. Methodisch löst die Verfasserin das geschilderte Quellenproblem
damit, dass sie für die Untersuchung der historischen Realität sämtliche
Elemente ausscheidet, die stereotyp gebraucht werden und sich als Komponenten
einer vorgefertigten Konzeption erweisen, und zwar auch in den Fällen, in denen

sie möglicherweise als sogenannte "topoi of life" reales Handlungsgeschehen

widerspiegeln. Als faktische Informationen bleiben bei diesem Verfahren
hauptsächlich Personennamen (mit Stammesbezeichnungen) und die Handlungen
dieser Personen übrig. Vor allem Handlungsmotivationen - seien sie von den

Handelnden selbst geäußert oder vom Historiographen interpretierend
hinzugesetzt (was nicht immer ein Gegensatz sein muss) - sind immer wieder zu

hinterfragen, weil gerade sie einer Überformung anhand der vorgefertigten
Konzepte vom Stammeswesen erfahren und tatsächliche Handlungsantriebe,
seien sie machtpolitischer oder ökonomischer Art, in den Hintergrand stellen

oder ganz verdecken. Die von der Verfasserin angestellten Untersuchungen zu
den Auswirkungen dieser Konzeptionen sind ein wichtiges Handwerkszeug
nicht nur für den Geschichtswissenschaftler, der die historische Realität der

ausgehenden Umaiyaden- und frühen 'Abbäsidenzeit herausarbeiten möchte,
sondern auch für denjenigen, der sich mit Historiographie als literarischer
Gattung beschäftigt und die Prozesse der Memorisierung von Geschichte studiert.

In der sich anschließenden sozialgeographischen Analyse werden Stadt und

Umland von Damaskus und Mossul beispielhaft untersucht. Die Auswahl dieser

beiden Städte ist bedingt durch die besonders gute Quellenlage, die in Ibn
'Asäkirs Ta 'rih madïnat Dimasq und Abu Zakariyä al-Azdïs Ta 'rih al-Mawsil
reichhaltiges Material für eine detaillierte Untersuchung zur Verfügung stellt.

Für Damaskus kann dabei festgestellt werden, dass Stämme und
Stammesangehörige in der Stadt selbst keine Rolle spielen, sondern ausschließlich in der

umliegenden Güta das Bild bestimmen. Die Stadt steht, von kurzen Ausnahmen

abgesehen, unter der Kontrolle der Zentralmacht, während im Umland Stammesführer

das Sagen haben. In Mossul dagegen - im Gegensatz zu Damaskus eine

AS/EA LVII'4'2003



934 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

Gründung aus islamischer Zeit - siedeln Stämme auch in der Stadt und
kontrollieren sie. Dabei kooperiert die Stammesbevölkerang in der Stadt mit der

Regierung und steht damit häufig im Gegensatz zur tribalen Bevölkerung des

Umlandes. Die Untersuchung zeigt deutlich, dass auch in früh'abbäsidischer Zeit
mit tribaler Identität in den Städten gerechnet werden muss und dass tribale

Bindungen bestehen bleiben. Die tribale Verbundenheit ist aber nur ein Element
eines regionalen Netzwerkes; politische und ökonomische Erwägungen bestimmen

mindestens im gleichen Maß das Verhalten der Akteure.
Die wirtschaftliche Analyse untersucht die ökonomischen Verhältnisse von

nomadischen wie von sesshaften Stammesangehörigen. Es ist gerader dieser Teil
der Studie, der augenscheinlich macht, dass das Stammeswesen nicht auf
nomadisches Milieu begrenzt ist, sondern auch im bäuerlichen Umfeld, in den Städten

und beim Militär fortwirkt. Einzelergebnisse können hier nicht zusammengefasst
werden, es bleibt jedoch darauf hinzuweisen, dass die Realität der wirtschaftlichen

Verhältnisse nicht der Polarität von Nomadentum und Sesshaftigkeit
entspricht, wie sie von den Quellen suggeriert werden; vielmehr gibt es verschiedene

Übergangsformen, wie z. B. Getreide anbauende neben Viehzucht treibenden

Nomaden.

Besonderes Interesse verdient das Kapitel über Stammesstrakturen, da hier
nicht nur Ergebnisse der ethnologischen Forschung anhand der Quellen auf ihre

Gültigkeit für die 'abbäsidische Zeit untersucht werden, sondern auch die sich in
den Quellen findenden Konzeptionen vom Stammeswesen kritisch hinterfragt
werden mit dem Ziel, die praktische Bedeutung von Stammesstrakturen zu
rekonstruieren. Bei der Übernahme ethnologischer Definitionen des Begriffes
"Stamm" entscheidet sich die Verfasserin für eine weitgehend politische
Gesichtspunkte berücksichtigende Begriffsfassung, weil Stämme in den Quellen
hauptsächlich als politische Akteure auftreten, wirtschaftliche und territoriale

Aspekte dagegen selten thematisiert werden. Die Struktur der Stämme wird
dabei konzeptualisiert in der Vorstellung von Verwandtschaft. Die arabische

Genealogie geht vom linear-segmentären Modell aus und ist auf strenger
Polarität aufgebaut. Diese reicht so weit, dass alle Stämme auf zwei Stammväter

('Adnän für die Qais und Qahtän für die Yaman) zurückgeführt werden. Es läßt

sich jedoch zeigen, dass dieses Modell erst in islamischer Zeit entstanden ist. Die

Untersuchung der verwandtschaftlichen Beziehungen, der Assoziation und
Dissoziation von Stämmen und von Stammes- und Blutrachekonflikten ergibt,
dass in der Praxis der patrilinearen Verwandtschaftsbeziehung bei weitem nicht
die ausschließliche Bedeutung zukommt, wie sie von der Genealogie und den

darauf fußenden Konzeptionen vom Stammeswesen postuliert wird. Stattdessen

AS/EA LVII'4'2003



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 935

kommt auch der mütterlichen Verwandtschaft und affinen, also durch eheliche

Verbindungen entstandenen, Beziehungen eine wichtige Rolle zu, sowie

geographischen Faktoren und Eigeninteressen der Beteiligten. Eine allein auf der

Solidarität der patrilinearen Verwandtschaft und auf unbedingter Polarität
zwischen den Stammesblöcken Qais und Yaman beruhende Erklärung ist also

keineswegs ausreichend für die richtige Deutung von Verhaltensmustem.

Im letzten Abschnitt untersucht E. Orthmann die Beziehungen zwischen
den Stämmen und dem Staat. Dabei stellt sie Beschreibungen idealer Herrschaft

im Umgang mit den Stämmen der historischen Realität gegenüber. Als Herr-

schaftspraktiken werden vor allem Manipulation und Regulation benannt, die

von der Zentralregierung mit unterschiedlichem Geschick und Erfolg eingesetzt
werden. Da Machtpositionen innerhalb des Stammes nicht einer festen Regelung

entstammen, sondern aus unterschiedlichen Faktoren resultieren, entsteht für die

Regierang die Möglichkeit, manipulierend einzugreifen. Dabei werden häufig
genehme Stammesführer von der Zentralmacht wirtschaftlich begünstigt, damit
der Einfluß des entsprechendes Stammesführers innerhalb seines Stammes

wächst. Gleichzeitig steigt damit auch seine Abhängigkeit von der Regierung.
Abschließend geht E. Orthmann noch einmal auf die Theorien von P.

Crone1 und M. A. Shaban2 ein, die zu Beginn ihrer Studie bereits dargestellt
wurden. Sie verweist darauf, dass die in den Quellen genannten Stämme
tatsächlich als solche zu verstehen seien und die Bezeichnungen Qais und Yaman

nicht, wie Crone behauptet, factions innerhalb des Militärs darstellen, oder gar
ausschließlich politische Parteien, die unterschiedliche Positionen hinsichtlich
der weiteren Expansion des islamischen Reiches vertreten, wie Shaban es

annimmt. Beide Ansätze, so Orthmann, gehen nämlich von einer grundsätzlichen
Polarität der beiden Stammesblöcke aus, die so nicht bestätigt werden konnte.

Dennoch seien Stämme nicht als Verwandtschaftsgruppen zu verstehen, sondern

als politische Gebilde und Stammesstreitigkeiten als Konflikte um Macht und

Einfluß. Als solche seien sie ein wesentlicher und beständiger Faktor im Macht-

gefüge der arabischen Welt.
Zusammenfassend ist zu sagen, dass Eva Orthmanns Studie über das

Stammeswesen im 2. und 3. Jahrhundert der Higra eine Untersuchung ist, die

durch ihre Klarheit besticht. Zahlreiche Übersetzungen von Quellenpassagen

1 Slaves on Horses, Cambridge, 1980; "Were the Qays and Yemen of the Umayyad period

political parties?", in Der Islam, 71 (1994), S. 1-57.

2 The 'Abbäsid Revolution, Cambridge, 1970; Islamic History: A new Interpretation I: A.D.

600-750 (A.H. 132), Cambridge, 1971.

AS/EA LVII'4'2003



936 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

machen den Argumentationsgang gut nachvollziehbar. Die Belege sind dabei so

zahlreich, dass, selbst wenn man der einen oder anderen Interpretation nicht
zustimmen sollte, das Gesamturteil auf jeden Fall überzeugend ist. Durch ihre

Ergebnisse und ihre Stellungnahme in der Debatte um die Rolle von Qais und
Yaman in umaiyadischer Zeit ist die Studie für Geschichtswissenschaftler wie
für Ethnologen in gleicher Weise von hohem Erkenntniswert.

Matthias Vogt

SCHNEPEL, Burkhard: Der Dschungelkönig. Ethnoshistorische Aspekte von Politik

und Ritual in Südorissa /Indien. Stuttgart: Franz Steiner Verlag. 1997.

(Beiträge zur Südasienforschung, Südasien-Institut, Universität Heidelberg, Band

177) Mit 14 Photos, 6 Karten und 2 Illustrationen; 343 pp.

Burkhard Schnepel's study, based on his original doctoral research is an excellent,

clearly written, anthropological contribution to the debate on Indian kingship.
Discussing various ethno-historical aspects of politics and ritual in the jungle
kingdoms of south Orissa the author touches upon such important and disputed
topics as the state in India, the nature ofthe caste system, the interfaces religion and

politics and the conundmm of the king's authority. By focusing on a "little
kingdom" in the landlocked jungles of southern Orissa fresh light is thrown on these

issues. The richness ofthe book's own raw material contributes in a vital way to the

richness ofthe book. It skilfully connects many layers of experience - the king, the

Goddess, ritual, caste and politics - with a core set of analytical problems and

solutions.

The book is divided into six chapters. Chapter 1 gives an overview of various

interpretations of the Little Kingdom and the State in India. Chapter 2 introduces
Orissa and the Little Kingdoms in its region. In Chapters 3 and 4 are ethno-

historical descriptive analyses of stmcture and process of the Jeypore Kingdom.
Chapter 5 discusses the patronage of tribal Goddesses. Chapter 6 is dedicated to the

Durga and Dasara festival.
The study is based on the author's 24 months field work and archival research

between 1990 and 1992 in India. It is a thorough and serious study grown out of a

"coalition of disciplines" notably history and anthropology of oral tradition in the

widest sense of a small but dynamic local kingdom.
The book has a high historical, ethnographic and theoretical value as it gives

us well-documented analyses on the origin, process and stmcture of the "Little
Kingdom". By focusing on the often ignored jungle kingdom the book fills a void

AS/EA LVII'4'2003



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 937

from which many Indological, Historical and Anthropological studies suffer. It will
be of interest to anthropologists, historians and indologists.

Let me discuss only one ofthe many major issues raised in this inspiring book.

Schnepel finds himself among a few scholars - among whom Akos Ostor (whose

works are sadly missing in the Bibliography) - who are aware of the difficulties to

explain Things Indian in western terms. Western academic divisions follow western

perceptions of domains of society. Furthermore western academic toolboxes are

dominated by a curious digital apparatus. Hence he discusses in detail the

contributions of Dumont, Hocart and Dirks. One gets the not unjust impression that

Dumont's interpretation is brahmanical and Hocart's represents the viewpoint ofthe
king. It appears then that Dr Schnepel's viewpoint is that ofthe people. In various

publications, particularly 1985, Heesterman has shown that the power ofthe king
has to be vindicated by the Brahmin. At the same time this vindication states the

"conundmm ofthe king's authority". The vindication of the jungle king seems to be

sought in Nature and in the person ofthe king (p.73) ifnot established with the help
of "von aussen importierter Brahmanen" (p. 131). Apparently neither the Great King
nor the Little King nor the Jungle King could rale with only vindicated power. They
all needed a local Goddess to make their vindicated power effective. In the neatly
described festivals of Durga Puja and Dasara the chief actors are the king and the

Goddess. During the eighth night ofthe Dasara a buffalo is sacrificed:

"Then came the meriah [human] sacrifice to propitiate this Durga. The meriah is now
represented by another name - that of yogi." (Sahu 1942:36). Gewichtig ist diese Aussage nicht

allein, weil sie wiederum auf die frühere Existenz von men'a/j-Menschenopfem in Jeypore
während der Durga-pu/a hinweist, sondern auch weil der im Bericht erwähnte fastende Yogi hier
als Opfer vorgestellt wird. In diesem Zusammenhang ist auch an die auf den ersten Blick
beiläufig erscheinende Aussage Sahus zu erinnern, derzufolge "lastly, the Yogi, the Maharajah
and the Kanaka Durga of Jeypore are all combined into one." Diese Aussage berechtigt zu der

Interpretation, dass der König im rituellen Kontext der Durga-pw/'a nicht nur die Rolle des

Opferherrn und, zuweilen, des selbst Opfernden einnahm, sondern dass er auch mit dem Opfer
(also mit Büffeldämon, Büffel, Mensch und Yogi) sowie mit der Göttin Durga identifiziert
wurde, (p.251)

This important observation has a direct relevance for the problem of the king's
authority. Thus, each time we see three actors. The vindication and effectivity of
power requires the Brahmin, the king and the Goddess. During the Dasara the trio is

the King, the Goddess and the Yogi. Heesterman (1985) has demonstrated that the

king and the brahmin should not have a relationship (hence the conundmm), but the

King and the Goddess are never said to be husband and wife although they stand in

a sort of hierogamic relationship during the festivals. In my view, the cmcial point

AS/EA LVII'4'2003



938 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

seems to be that all these actors should not have any relationship with each other at

all, yet they need each other. The presence of the yogi is thus essential for through

multiple identifications the relationship between King and Goddess can be

terminated (the self sacrifice of the King) and at the same time be retained. The

purpose seems to be to guarantee the autonomy ofthe individual. Whatever one's

viewpoint is, the autonomy of the individual appears as a constant factor. The

question of authority does not arise, for authority would imply a relationship. My
rethinking of cmcial issues in the understanding of Indian culture is inspired by this

study on a Little Kingdom in its variation ofthe Jungle Kingdom.
In addition to the main text, the book contains a useful index as well as six

maps and two illustrations, all beautifully produced. The fourteen b/w photos add a

visual delight to this dedicated book. To make it accessible to Indian readership the

publishers may consider publishing an English edition.

References

Heesterman, Jan C.

1985 The Inner Conflict of Tradition. Essays in Indian Ritual, Kingship, and

Society. London: University of Chicago Press.

OSTOR, Akos
1984 Culture and Power, Legend, Ritual, Bazaar, and Rebellion in a Bengali

Society. New Delhi: Sage Pubi.

Saha, L.N.
1942 The Hill Tribes ofJeypore. Cuttack: Orissa Mission Press.

Jan Brouwer

ZUFFEREY, Nicolas: To the Origins of Confucianism. The Ru in pre-Qin times

and during the early Han dynasty. Bern etc.: Peter Lang Verlag. 2003. (Schweizer

Asiatische Studien. Monographien. Bd. 43. Hg. von Robert Gassmann.)

ISBN 3-906769-90-9. 409 pp.

Nicolas Zufferey's extraordinary study of the "m" in pre-imperial and in
Hantimes falls into two parts: He first discusses in six chapters "hypotheses on the

origins of the ra during the 20th century" and talks then in 4 chapters about the

"ra in Qin and Han times". This procedure is most justified: Zufferey shows that

too many Chinese articles on the subject are dealing with the "ra" in earliest

times, although there are in fact only very few sources before Qin and Han times

AS/EA LVII'4'2003



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 939

which can be used to test the hypotheses on the early identity of the "ra".
Therefore, it is a good idea to present the various hypotheses first and look at

what can be found in the texts itself afterwards. Zufferey describes the so-called

"wang guan shuo" which has its basis in the paragraph devoted to the ru in the

Hanshu yiwen zhi. He then proceeds to the two "pioneering figures" Zhang

Taiyan and Hu Shi, whose opinions in one way or the other influenced most

modem authors writing on his subject. As most Chinese authors in the 20

century, Zhang Taiyan in his Guogu lunheng started with an analysis of the

character "ra", saying that without the radical for man it represented clouds

rising up in the sky, a fact which suggested that the character was used because

the "ru" had to have meteorological and astrological skills. More precisely, the

ru were, according to Zhang, experts for the so-called six disciplines. In a

private sense they were masters ofthe six classics.

Yet, the real ancestor of all modem Chinese research into the term "ra" was

Hu Shi's article "shuo ra" which described the ru as descendants of Yin priests
and as specialists for rituals and funerals. Hu Shi also stressed the importance of
the fact that the ru had believed in sages appearing every 500 years. According
to Hu, Confucius was a "redeemer" of the ru who were despised as members of
a defeated people and who were Yin patriots. Confucius was the first ru who had

"all of humanity as his task". One ofthe most important contributions of Hu Shi

to the discussion of the term ru was his conclusion, which he arrived at by

phonological considerations, that "ra" originally meant "weak", "passive",
"submissive" and that it had a derogatory meaning. Confucius was the first to

demand that the ru were "firm".
Chapter 3 of Zuffereys book is devoted to criticisms of Hu Shi's "Shuo ra"

which were levelled against him mainly in the years between 1934 and 1948,

although the chapter also mentions Dai Junren's criticism written in 1968. This

chapter is very interesting since it shows that authors whose political attitudes

were as different as Guo Moruo and Qian Mu could share the same scepticism

regarding Hu Shi's idea that the "ra" were weaklings. In his conclusion to this

chapter, Zufferey says that "most authors accepted that there had been ru before

Confucius: Confucius played an important part in the history ofthe ru, but at the

beginning he was probably just another ru" (p. 78). One wonders what the

sources were on which these assumptions are based—and so does Zufferey later.

It is interesting to note that Chinese authors in the middle of the twentieth

century were very confident that they would be able to establish real historical
facts for times past by about 2500 years ago. For us today the question of
whether, for example, the story about the visit of Confucius to Laozi is true or

AS/EA LVII'4'2003



940 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

not, does not look very exciting anymore. It is much more interesting to ask

what were the purposes which authors of Zhanguo times had when they included
such a story into their texts. Interestingly enough, Zufferey writes that especially
after the Cultural Revolution some recent interpreters in the People's Republic
of China reached conclusions closer to Hu Shi's position than the critics ofthe
thirties and fourties. This shows that Hu's positivism seems to be quite up to
date in China.

After his chapter 4 on variations on the wang guan shuo after Hu Shi, on
the first pages of chapter 5 on "other recent theories on the origins of the ru "

Zufferey levels strong criticism against Chinese literature on his topic: "With a

few exceptions", he writes, "modem researchers like their predecessors are

prone to interpret and weigh sources in the way that suits the main thesis that

they are advocating, easily forgetting awkward sources and facts. And, again
like their predecessors, they all too readily present what are merely hypotheses
as though they are facts. Chinese scholars too often ignore healthy scepticism,

they seem to be repelled by the idea that some facts, because of the paucity of
extant sources, are perhaps beyond the possibility of knowledge." (p. 109f)
Similar criticism is expressed on page 142f where Zufferey says that "too many
scholars omitted to take into account the studies of their predecessors", and that

at least in some cases this was due to "neglect" or even "lethargy with the

unfortunate result that a number of studies [...] reinvented the wheel". Other

authors, Zufferey complains, were chewing over old ideas and data, being

"happy to reproduce Guo Morao's or Feng Youlan's 'official' views on the

subject." These "studies are not only useless, they must even be regarded as

detrimental to research, to the extent that the serious scholar feels compelled to

find them—a gem might be hidden amongst the mbbish, and thus loses precious
time going through endlessly swollen bibliographies and library catalogues."

"Alas!", the reader thinks, "I know what he means!" Zufferey obviously
spent a lot of time finding as many articles on the ru as possible, and this was a

frustrating experience. Dealing with Chinese secondary literature is often

different from reading Western articles. Zufferey is to be lauded for the fact that

his understandable frustration notwithstanding he still sees some hypotheses or
ideas which are more convining than others and that he discusses them on pp.
144ff of his book. First, Zufferey says that because of the lack of early

appearances of the character for ru, claims to be found in the Zhouli and Han

dynasty sources that the ru had been pedagogues or teachers of the early Zhou

period is to be treated with much caution and that it is very questionable whether
there had already been ru during the Yin dynasty as Hu Shi believed. Zufferey

AS/EA LVII'4'2003



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 941

then stresses that there is a vagueness with the term ru because it is the only
name of an ancient Chinese current of thought which is not derived from a

central concept. He adds that the idea that the character ru had a derogatory

meaning is quite plausible since the word occurs often in non-Confucian texts

and since it is part of such expressions as zhuru (dwarf). It follows finally,
according to Zufferey, that we should, firstly, draw a clear distinction between

the "ancestors of the ru" who were perhaps not yet called ru, secondly the ru
which are clearly referred to as such in sources such as the Lunyu, Mozi, etc.,
and thirdly the "ra" as "Confucians" in the strict sense ofthe word (p. 151).

Zufferey also accepts that a relationship between ru and religion is more

probable than some modem interpreters think. He concludes his sixth chapter by
comparing the word "ra" to the English/French word "clerk" which, just as ru
changed its meaning over time.

Part two about the ru during the third and second centuries B.C. starts with
a discussion ofthe term "boshi" until the early Han. On p. 184 the author gives a

hypothesis on the origins and early history of the boshi which in a way reminds

one of Wang Guowei's classical article on this subject. In a footnote (p. 189,

n.82) on Jia Yi Zufferey says that he aims at showing that a "label such as

'Confucian' had no meaning whatsoever at the time". I strongly sympathize with
his ideas and it should be stressed that this chapter is the best introduction to the

history of the boshi in any Western language. Nevertheless there remains a

problem here. Although it may be difficult to know what really happened at the

time of the Han it is still possible to understand what the historians of the Han

wanted to tell us when they used the term ru. I do have the impression that, at

least as far as the time of Emperor Wu of the Han was concerned, Sima Qian
used it to describe someone belonging to the group of the followers of
Confucius. Interestingly enough, Sima Qian does not call Jia Yi a ru. Right in

the beginning of his biography of Jia Yi he stresses the connection which the

latter had to legalism by telling the reader that there was a remote relationship
between Jia Yi and Li Si, the infamous minister of Qin Shi huangdi. To the

contrary, in Ban Gu's Hanshu Jia Yi is called a ru, and it looks very much like
Liu Xin considered him to be a follower of Confucius. Of course, we are not
able to say anymore whether Jia Yi was a Confucian. What we can say with
much certainty is that Sima Qian did not describe him as such whereas Ban Gu

did.

Chapter two of this second half of the book on the execution ofthe scholars

in 212 B.C. is based on an article which the author published in French in Etudes

Chinoises in 1997. In this chapter Zufferey tries to show that the First Emperor

AS/EA LVII'4'2003



942 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

of Qin probably did not bury the "Confucians" alive and that he was not anti-
Confucian. This is a very stimulating piece. Yet, as in my comment to the

foregoing chapter I would like to underline that it is difficult to definitely know what

Qin Shi huangdi did or did not—we are dealing here with historiographical
constructions of reality, not with reality itself. Zufferey eloquently shows that

we can not find very much of the anti-Confucianist in the First Emperor in Shiji
whereas later sources try to denigrate him. But in my opinion, rather than asking
whether the First Emperor was anti-Confucian we should better ask what Shiji
actually wanted to say about Qin Shi huangdi. In his conclusion Zufferey argues
that esoteric experts were buried, not "Confucians" which is perfectly right. Yet,
in his conclusions to chapter 1 he had shown us that ru and religion were closely
linked to each other. So where is the difference between ru and esoteric experts
here?

On p. 237 Zufferey points to the fact that before the entry on the circumstances

of the execution of the ru the eldest son of the First Emperor is allowed
to speak in favour of the ru, saying that they "sing the praises of Confucius and

adopt him as a model". Zufferey argues that it is not very probable that the First

Emperor bore a special grudge against Confucianism if his own son spoke these

words in order to convince him to let the Confucians live. But could we not read

the text in a different way? The son says: "They are completely harmless, and do

not do anything else than praising Confucius!" Sima Qian wrote several other

descriptions about ru who were reciting their texts in the strangest situations
when every normal human being would have thought about something else. In

my opinion Sima Qian simply made fun of them. "Look", the son says to his

father, "they are not worth being taken so seriously!" The son clearly wanted to
defend the ru who were actually accused of giving a canonical basis for all kinds

of acts which Qin Shi huangdi considered illegal. Jens Petersen has discussed

this practice of the "ouyu" of the Confucians in his article in Monumenta Serica

which Zufferey elsewhere makes good use of.

Chapter three, too, is based on an article in French, which appeared in

Etudes Asiatiques/Asiatische Studien in 1998. This is a very useful part ofthe
book, in which early "ra" such as the advisors of Han Gaozu, namely Li Yiji, Lu
Jia and Shusun Tong, are discussed. Zufferey rightly stresses the fact that these

ru are never called "Confucians" in our sources. Chapter 4 deals with the ru
under Emperor Wu. Here, too, I would like to express my admiration and

recommend Zufferey's insights which are very valuable for any specialist of Han

thought. But I would also like to focus on the same point which I have made

above: Zufferey wants to show "what really took place during Emperor Wu's

AS/EA LVII'4'2003



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 943

reign" (p. 299). In some way this confidence in the text reminds one of the

Chinese scholars who following Hu Shi wrote on the ru in antiquity. When

dealing with the famous "duzun rashu, bachu baijia", Zufferey's aim is to prove
that prohibitive measures against non-Confucian scholarship were proposed
under Emperor Wu but never enforced (p. 301). Wang Baoxuan has made a

similar point in a recent article in Zhexue yanjiu. But are we able to know more
than what the historians wanted us to know? The question should be: What do

the historians want to say? And many emdite scholars during the past two
thousand years had the impression that Sima Qian in his wrath against Emperor
Wu wanted to accuse him of promoting Confucian scholars at the expense of
other schools. Can we really go against this reading which has been established

over the times?

The discussion of Dong Zhongshu which Zufferey gives is excellent,
indeed. In this part of chapter 4 of part II of his book, the author meticulously
describes how clear it is for one who reads only the short Shiji biography that the

role of this man has been exaggerated in later times. A small squibble concerns

Zufferey's rather neutral description of Gongsun Hong and his collaboration
with the Huang-Lao official Ji An on p. 349 and 351. Sima Qian clearly wants to
show that Gongsun Hong cooperated with Ji An as long as this seemed useful to

him, and that he let him down later. Fang Bao has said in his short commentary
to the Shiji that Sima Qian hated no one more than Gongsun Hong, and I tend to

agree with this opinion despite Xu Fuguan's harsh criticism of Fang Bao.

Gongsun Hong is the most important ru of the time—here it is interesting to
recall what Zufferey above said about the word "ra" as a term with a derogative
connotation. Reading the Shiji one sometimes is tempted to think that this old
connotation can still be felt in this book!

In conclusion of his argument Zufferey on p. 339 quotes Fu Lecheng's
statement that the ru must even be considered to have formed "the main

opposition to Emperor Wu's policies". Again, I think that we can not really draw

this conclusion on the basis of the Shiji. It is quite clear that Shiji tried to

represent the ru as the forces which Emperor Wu raised in order to be able to

press down the opposition against his politics. Fu Lecheng's statement fits the

description of the wenxue in the Yantie lun which, however, does not correspond
to the picture drawn in the Shiji. In the Yantie lun, Gongsun Hong really is a

member of the "wenxue" who argue against the centralist politics. But it is

impossible to get the same picture out of the account of Gongsun Hong in the

Shiji. Ban Gu has given us a third variant of the theme. As I shall argue in a

forthcoming article it is my impression that he clearly favours those ru who have

AS/EA LVII'4'2003



944 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

legal knowledge over the impractical ru who know nothing else than their
canonical texts. We can not determine which role the ru really played under the

Han. What we can do is to ask which role the ru play in which text. I guess that

we will get as many different pictures of the term ru as there are authors writing
on them. When we know these images we can compare them and see whether
there remain some points which all texts have in common.

These last comments are, however, just ideas on the direction our research

should in my opinion take in the future. Zuffereys book is an excellent starting

point for such an inquiry. It is very well researched—even to the point where the

author gets frustrated because others do not come up to his standards—, full of
interesting details, and quotes secondary literature in Chinese, French, English,
German, and even Russian. A broad knowledge such as Zuffereys, and his

energy to go through all available material are to be found only rarely today,
indeed. Nothing which is important for his subject has escaped Zufferey's
attention. His conclusion that "the ru had a history, and a complex one for that

matter; they assumed various roles and they changed over time, and so probably
did the meaning ofthe word ru" (p. 375) should encourage us to go back to the

sources and read them again. Zufferey has opened my eyes to the meaning of
many passages which I had not fully understood before.

Hans van Ess

AS/EA LVII'4'2003


	Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

