
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 57 (2003)

Heft: 4

Artikel: Die Quellen zur vorislamischen Religionsgeschichte

Autor: Seidensticker, Tilman

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147620

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147620
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE QUELLEN ZUR VORISLAMISCHEN
RELIGIONSGESCHICHTE

Tilman Seidensticker, Universität Jena

Abstract

Most of our information about the religion of the "idolatrous" Arabs in the Hijaz immediately
before the rise of Islam derives from Islamic sources. Accordingly, it has been difficult to

determine the reliability of those sources, especially given their potential bias based on Islamic

conceptions of the jähiliyya. In the article, this problem is approached through an analysis of
talbiya literature, i.e., sources reporting invocations alledgedly uttered by pilgrims visiting the

Meccan sanctuary in pre-Islamic times. My analysis shows that it is likely that many of these texts

are spurious. However, it would be erroneous to conclude that all Islamic accounts of the jähiliyya
are unreliable.

I. Fragestellung*

Unter dem Begriff der "vorislamischen Religionsgeschichte" wird man
sinnvollerweise die Religionsgeschichte der Arabischen Halbinsel und ihrer
Randgebiete verstehen, und zwar bis etwa zum Jahr 610, also bis zum Beginn von
Muhammads Wirken. Sie beginnt spätestens um 800 v. Chr. mit den ersten

Zeugnissen der südarabischen Hochkultur, dauert also schon vor dem Islam so

lange wie dessen Geschichte bislang gedauert hat, nämlich 14 Jahrhunderte. Im

folgenden Aufsatz soll es aber nur um die letzten Jahrzehnte vor Muhammad

gehen, und dies auch in erster Linie dort, wo er gewirkt hat, d.h. im Higäz. Diese

Zeit und Region sind für die Islamwissenschaft von besonderer Bedeutung, weil
Teile der koranischen Botschaft nur auf ihrem Hintergrund zu verstehen sind.

Bedauerlicherweise steht es nun aber um unsere Kenntnis dieser Zeit auch in

Auf dem 7. Kolloquium "Die Arabische Halbinsel zur Zeit Muhammads" am 29. Juni 2002

in Bamberg habe ich zum Thema dieses Aufsatzes einen Vortrag gehalten. Jan Retsö

(Göteborg) danke ich für ein abendfüllendes Gespräch in Bamberg zum Thema der gählllya
ebenso herzlich wie meinem Jenaer Kollegen Norbert Nebes für zahlreiche Auskünfte zur
altsüdarabischen Religionsgeschichte.

AS/EA LVII'4'2003. S.881-912



882 TiLMAN Seidensticker

religionsgeschichtlicher Hinsicht wesentlich schlechter, als dies noch vor einer
Generation scheinen mochte, weil die Informationen darüber fast ausschließlich
islamischen Quellen entstammen. Dies ist an sich keine Neuigkeit, aber unser
Blick hat sich, nicht zuletzt befördert durch Gerald Hawtings Monographie zum
Thema (Hawting 1999)1, für drei Dinge geschärft: Erstens können Informationen
aus anderen Regionen und Jahrhunderten nicht ohne weiteres auf die uns
interessierende Zeit übertragen werden, zweitens ist es fraglich, ob die
koranische Darstellung der gâhilïya im Wortsinne verstanden werden muß oder darf,
und drittens sind die bei islamischen Autoren zu findenden Angaben oft
offenkundig von der islamischen Sichtweise gefärbt und widersprechen sich auch.

Im folgenden soll vor allem eine umfangreiche und in der m. E. nach wie

vor wichtigsten Publikation zum Thema, Julius Wellhausens Resten arabischen
Heidentums (Berlin

'
1887, 21897), noch nicht berücksichtigte Quellengruppe

behandelt werden, die sogenannten talbiyas. Daneben werden aber auch die
anderen Quellen - Koran, vorislamische Dichtung und Referate islamischer
Autoren - diskutiert.

Gegenüber dem Kenntnisstand von Wellhausen mußte es als großer Zugewinn

erscheinen, als M. J. Kister im Jahr 1980 auf eine Gmppe von Texten
aufmerksam machte, die neues und unerwartetes Licht auf die gâhilïya warfen.
Zwar war ein Teil davon schon im 1. Band von al-Ya'qühfs Geschichtswerk im
Dmck zugänglich (Houtsmas Ausgabe war 1883 erschienen), doch sind sie

anscheinend zunächst übersehen worden.
Was Kister ausgewertet hat, sind die sogenannten talbiyas, der verschiedenen

Stämme in vorislamischer Zeit, ihre Anrufungen Allahs beim hagg in oder
bei Mekka. Diese talbiyas, lassen, so scheint es wenigstens, Rückschlüsse auf die

theologischen Vorstellungen aus dieser Zeit zu. Auf der Grundlage des 1942

edierten K. al-Muhabbar von Muhammad Ibn Habïb hatte A. S. Tritton 1959 in
einem kurzen Aufsatz unter anderem auf die dort wiedergegebenen talbiyas
aufmerksam gemacht und sie ins Englische übersetzt, doch scheint dieser Beitrag
wenig Beachtung gefunden zu haben. Im Orient hatte sich bereits Sayyid
Mu'azzam Husain in einem 1937 in Trivandrum gehaltenen und 1940 publizierten

Vortrag mit den talbiyas befaßt, der aber im Westen so gut wie gar nicht

rezipiert worden ist; nach Kister und unter Hinweis auf diesen hat sich 1987

Halïl Abu Rahma auf breiterer Quellenbasis noch einmal des Themas angenommen.

(Er verweist auch auf zwei Aufsätze von 'Adii Gäsim al-Bayâtï aus den

1 Zum Buch vgl. die Rezensionen von Francis Robinson in BSOAS 64/2 (2001) 270 und

Peter Heine in OLZ 96/4-5 (2001) 585-587.

AS/EA LVII'4'2003, S. 881-912



Die Quellen zur vorislamischen Religionsgeschichte 883

Jahren 1981 und 1982 zum Gegenstand, die ich nicht eingesehen habe.) Ein

eigenes Lemma 'talbiya' findet sich im 10. Band der 2. Auflage der Encyclopaedia

of Islam; der Artikel ist von Toufic Fahd verfaßt und im Jahr 1998

erschienen.

All diesen Publikationen ist gemeinsam, daß sie an der Authentizität der

talbiyas keinerlei Zweifel äußern. Solche finden sich nur in zwei in Deutschland

publizierten Arbeiten, die sich mit den talbiyas eher am Rande befassen, nämlich
Ame A. Ambros' Aufsatz zu Sure 112 von 1986 sowie Susanne Krones Arbeit
über die altarabische Göttin al-Lät von 1992; in beiden Fällen sind die Zweifel
von jeweils einer einzigen talbiya ausgelöst und weitgehend auf diese
beschränkt geblieben.2 Sodann hat Hawting neben den sonstigen Berichten über
die gâhilïya aus islamischer Zeit auch summarisch die talbiyas als

Rückprojektionen des Abrahamismus bezeichnet, ohne auf deren Wortlaut im einzelnen

einzugehen (Hawting 1999, 37 und 43); auf seinen Ansatz komme ich zum Ende
dieses Aufsatzes noch zu sprechen. Die Echtheit der talbiyas wird ein wesentliches

Thema der folgenden Ausführungen sein. Begonnen werden soll aber mit
einem so knapp wie möglich gehaltenen Abschnitt zur Etymologie von talbiya
bzw. labbaika und einem weiteren zur Überliefemng der talbiyas.

II. Die Etymologie von labbaika

Bei talbiya handelt es sich um das regelmäßig gebildete Verbalnomen zu labbä/
yulabbï, das seinerseits von labbaika "zu deinen Diensten!" denominiert ist. Die
arabischen Lexikographen und Grammatiker bringen es

1. in Verbindung mit labba oder alabba c. bi- loci "an einem Ort verweilen";
also ungefähr "(in Gehorsam dir gegenüber) beständig".3 Daneben gibt es

auch noch andere Erklämngen:
2. labbaika sei von labba wie in dârï talubbu därahü "mein Haus liegt dem

seinen gegenüber" abgeleitet (Tag 1, 465, 3f.); diese Bedeutung ist in

WKAS II 75 a-b nicht aufgeführt und scheint demzufolge erfunden zu sein.

2 Zu Ambros' Bemerkungen zur talbiya der Banü Asad s. unten unter IV. 1 ; zu der von Frau

Krone zu der der Taqïf unter IV. 7.

3 So die meisten der WKAS II 182 a 7-12 angeführten Stellen. Zu labba c. bi- loci s. ebd 75 a

30-35, zu alabba c. bi- loci ebd. 76 a 31-42.

AS/EA LVII'4'2003, S. 881-912



884 Tilman Seidensticker

3. Es sei von labbatun wie in imra 'atun labbatun "liebende Frau" abgeleitet

(Tag 1, 465, 6-8). In WKAS II 77 a 16-21 ist dieses labbatun nur in einem

den Lexika entnommenen Vers belegt; als Bedeutung drängt sich der
Gedanke an "(in Liebe) verharrend" auf, und damit läuft diese Erklärung auf
das in Erklämng Nr. 1 Gegebene hinaus.

4. Es sei von (hasabun) lubäbun "vorzüglichste (Abkunft)" abgeleitet (Tag 1,

465, 10), wozu WKAS II 89 b 38-90 a 1 zu vergleichen ist. Dieses lubäb

wird als hälis paraphrasiert, und daraus wird dann die Erklämng ihlâsï laka

für labbaika konstruiert, was recht gezwungen wirkt.
5. Es sei von labbun im Sinne von ta a "Gehorsam" abgeleitet (Tag 1, 465,

15). Eine solche Bedeutung für labbun ist in WKAS II 77 a nicht
verzeichnet, und damit dürfte die Ableitung wie die unter 2. weitgehend frei
erfunden sein.

Die Endung -ai wird meistens als Akkusativ des Duals aufgefaßt, der hier nicht

zur Bezeichnung der Zweizahl, sondern zum Ausdruck der Iteration oder der

Verstärkung (li-t-taukïd, li-t-takrïr, li-t-taktïr, s. Wright II 74 AB, Lis. 1, 731 a

13f.) stehe. Nur der Grammatiker Yünus Ibn Habïb ad-Dabbï hat bestritten, daß

es sich um einen Dual handelt; es sei vielmehr eine den Formen 'alaika und

ilaika analoge Endung (Lis. 15, 238 b, -5ff). Dieser Auffassung wird von
anderer Seite entgegengehalten, daß es doch dann labbä yadaika (wie etwa in

'alä yadaika) heißen müsse und nicht labbai yadaika (Lane 2642 c 22ff nach

Sihäh 6, 2479 a 12ff).
Auch in Europa hat die Frage nach der Etymologie von labbaika die

Fachleute beschäftigt. Hubert Grimme entdeckte "die thamudische Präposition
2b (nn1?)" (so der Titel seines Aufsatzes in ZDMG 95 [1941] 359-366). Er

meinte, daß labbaika "ein Überrest der altsemitischen Religion sei, wie sie bis

kurz vor dem Aufkommen des Islams im Higäz und in den von ihm beeinflußten
nordarabischen Grenzgebieten vertreten war, und als deren literarischen Zeugnisse

vor allem die thamudischen Inschriften anzusehen sind". Grimme führt 21

sawähid für seine Präposition an. In Albert van den Brandens Les inscriptions
thamoudéennes (erschien 1950 in Louvain), in der fast alle diese Inschriften neu

publiziert worden sind, ist in sämtlichen Fällen anders gelesen; die neuere

Forschung kennt Grimmes n1? also nicht.
Hans Bauer wollte labbaika von *lä äbaika ableiten; *äbai sei ein Jussiv zu

abä. Es wäre eine Verkürzung von ä und Assimilation des hamza an das b

anzunehmen. Bauer fragt sich dabei, ob abä im klassischen Arabisch mit dem

Akkusativ der Person belegt sei Was bedeutet labbaika? In: MO 7 [1913] 240).

AS/EA LVII'4'2003, S. 881-912



Die Quellen zur vorislamischen Religionsgeschichte 885

Dies scheint nicht der Fall zu sein, und schon dieser Umstand spricht gegen
seine Theorie.

Die Endung -ai ist von Wellhausen mit Formen wie sa 'daika, dawälai und

hawälai zusammengestellt und als nur "scheinbarer Dual" bezeichnet worden

(Wellhausen 1897, 111 Anm. 1), während H. L. Fleischer - in der Tradition der

arabischen Grammatiker - von einem elliptischen Vokativ im Dual ausging,
welch letzterer zum Ausdmck einer Begriffsverstärkung stände (Fleischer 1885-
88 I 302). J. Barth, der das Phänomen im Vergleich mit ähnlichen Erscheinungen

in anderen semitischen Sprachen behandelt hat, vermutet, daß es sich bei
den Wörtern, denen scheinbar ein -ai angehängt ist, um Analogiebildungen nach

denjenigen Präpositionen handelt, deren wurzelhafter Schlußlaut aj oder ê war
(Vergleichende Studien II. In: ZDMG 42 [1888] 341-358, hier Abschnitt 2 ab S.

348).
Ein m. E. bestechender Vorschlag ist bereits 1908 an einer allerdings

versteckten Stelle gemacht worden. Theodor Nöldeke weist, von A. A. Bevan angeregt,

im ERE-Artikel Arabs (Ancient) auf das syrische lappai (uà U) hin; lappaik
hieße dann "towards thee (O God)" (Nöldeke 1908, 668 b). Die Tatsache, daß

im Arabischen b statt des dem syrischen p entsprechenden f steht, paßt bestens

zur Annahme einer Entlehnung, bei der das Element appê „Gesicht"
(stammverwandt mit arabisch anf) gar nicht erkannt worden ist. Das syrische lappai „zu

hin" ist breit bezeugt (Payne Smith I 279); dort nicht belegt ist allerdings die

Kombination mit dem Suffix der 2. Person sg. masc. in der Anrede an Gott, die
den Ausgangspunkt einer Entlehnung gebildet haben muß.4 Nichtsdestoweniger
scheint mir dieser Vorschlag unter allen Ableitungen noch am meisten für sich

zu haben. Er läßt auf religiöse Einflüsse aus dem Norden, nicht aus dem Süden

schließen.

III. Die Überlieferung der talbiyas

Die Quellen, in denen mehr als nur eine oder zwei talbiyas überliefert sind, sind

die folgenden fünf:

Die in WKAS II 183 a 26 - b 11 als anomale Bildungen angeführten Formen wie labbaihi,
labbai yadaika etc. sind nach der Entlehnung gebildet und im übrigen in erster Linie aus

Lexika belegt.

AS/EA LVII'4'2003. S. 881-912



886 TiLMAN Seidensticker

1. Muhammad Ibn al-Mustanïr Qutrub (st. 206/821): K. al-Azmina. Hrsg. von
Hannâ Gamïl Haddäd, az-Zarqä' 1985/hrsg. von Hätim Sälih ad-Dämin, in:

al-Maurid 13/3 (1984) 109-172.

Qutrub überliefert die talbiyas von 24 verschiedenen Stämmen; seine Nr. 7

ist eine Variante zur in Nr. 6 gegebenen talbiya der Tamïm. Im folgenden
wird mit den Nrr. 1-25 nach S. 116-126 der Ed. Haddäd durchgezählt.

2. Muhammad Ibn Habïb (st. 245/860): K. al-Muhabbar. Hrsg. von Ilse Lich¬

tenstädter, Hayderabad (Dekkan) 1942.

Ibn Habïb gibt in seinen Nrr. 1-10 und 12-21 nach verschiedenen

"Götzen"5 angeordnete talbiyas, bei Nr. 11 ist kein Götze, sondern nur der

Stamm der rAkk genannt, bei Nr. 1 nennt er zusätzlich noch den verehrenden

Stamm. Im folgenden wird mit den Nrr. 1-21 nach S. 311-315

durchgezählt.
3. Ahmad Ibn Abî Ya'qüb al-Ya'qûbï (st. nach 292/905): K. at-Tärih. Hrsg.

von M. Th. Houtsma, Bd. 1-2, Leiden 1883.

Al-Ya'qubï zählt die talbiyas von 17 Stämmen auf; bei seiner Nr. 9 handelt

es sich um eine Variante zur in Nr. 8 gegebenen talbiya der Rabï'a. Im
folgenden wird mit den Nrr. 1-18 nach Bd. I S. 296f. durchgezählt.

4. "Muqätil Ibn Sulaiman al-Balhï" (st. 150/767) ad Koran 22/30.

In Kister 1980 sind die talbiyas diversen Handschriften eines Textes

entnommen, den Kister mit dem Tafsïr Muqätil identifiziert. Er verweist

darauf, daß zwei davon nur die ersten zehn talbiyas enthalten (S. 35f), und
nimmt an, daß einige talbiyas von al-Hudail Ibn Habïb ad-Dandânï
eingefügt wurden. Abu Rahma 1987 nimmt dagegen an, daß der ganze die

talbiyas bietende Abschnitt eine Einfügung ist, und zwar entweder von al-
Hudail oder späteren Muqätil-Überlieferern. Er begründet dies damit, daß

in den Muqätil zugeschriebenen Werken (al-Asbäh wa-n-nacä'irfil-Q. al-
karïm, Tafsïr Muqätil, Tafsïr al-Hamsmi 'at äya min al-Q. al-karïm) keine

Neigung zu solch ausführlichen Digressionen erkennbar sei wie in der, die
nach Kister hier zu Koran 22/30 gemacht wird.6 Damit hätten wir es hier

5 Dieser sicher nicht unproblematische Ausdruck wird im folgenden nicht mehr in

Anführungszeichen gesetzt.
6 Er nimmt ferner an, daß Kister in Wirklichkeit Handschriften desjenigen Werkes benutzt

hat, das I. Goldfeld u. d. T. Tafsïr al-Hamsmi'at äya min al-Qur'än al-karim 1980 in

Shfaram publiziert hat. Dafür spricht in der Tat, daß in dieser Ausgabe (S. 85 Fußnote 254)
bei der Behandlung von Koran 22/30 der Herausgeber auf einen Zusatz des Muqätil-
Überlieferers 'Abdalhäliq Ibn al-Hasan mit talbiyas, nach verschiedenen Quellen hinweist.

Ein weiteres und eindeutiges Indiz sind die übereinstimmenden folio-Angaben bei Kister

AS/EA LVII'4'2003, S. 881-912



Die Quellen zur vorislamischen Religionsgeschichte 887

mit Texten aus dem späten 3./9. oder eher dem 4./10. Jahrhundert zu tun.7

Im folgenden wird aber auf sie unter dem Namen Muqätils ohne

Anführungszeichen Bezug genommen.
Bei Nr. 1-8 sind die talbiyas nach den Stämmen gegeben, bei Nr. 9 und 10

sind mit den nackten Frauen und Adam eine Personengruppe bzw. eine

Einzelperson gegeben, bei Nr. 11-20 und 22-31 ist nach Götzen geordnet,
unterbrochen von Nr. 21 mit der Stammesangabe 'Akk; bei 32-56 ist

wieder nach Stämmen geordnet, wobei siebenmal (34. 36. 37. 41. 42. 43.

46) zusätzlich die verehrten Götzen genannt sind. Im folgenden ist wie bei

Kister 1980 von 1-56 durchgezählt.
5. Abu l-'Alä' al-Ma'arri (st. 449/1058): Risälat al-Gufrän. Hrsg. von 'Ä'isa

'Abdarrahmän, Kairo 91993.

Al-Ma'arri bringt neun talbiyas, die er nach metrischen Gesichtspunkten
behandelt; bei Nr. 3-9 sind die Stämme entweder von ihm oder in den

talbiyas genannt (oder es ist beides der Fall). Im folgenden sind die von
ihm auf S. 535-537 aufgeführten talbiyas als Nr. 1-9 gezählt.

Das Material läßt sich demnach in drei Gmppen aufteilen:

A. die nach metrischen Gesichtspunkten geordnete Liste bei al-Ma'arri,
B. die nach Götzen angeordnete Liste Muqätil 11-31 Ibn Habïb 1-21,
C. vier nach Stämmen/Stammesverbänden/Personen angeordnete Blöcke, die

hier nach ihrem Umfang gereiht sind:

a. Muqätil 1(1-8)
b. al-Ya'qübi(l-18)
c. Qutrub (1-25)
d. Muqätil II (32-56).

Die beiden unter B gleichgesetzten Listen sind weitestgehend identisch, worauf
bereits Kister 1980, 35 aufmerksam gemacht hat. Die verbleibenden fünf Listen
unter A und C weichen in ihrer Reihung allesamt voneinander ab, sogar die

und Goldfeld. Andererseits finden sich in der Ausgabe des Tafsïr Muqätil durch 'Abdallah
Mahmud Sihäta (Bd. 3, Kairo 1984, S. 124, 1 bis 125 ult.) genau die ersten zehn talbiyas
des von Kister herausgegebenen Textes. Da der Tafsïr al-Hamsmi 'at äya vollständig dem

Tafsïr Muqätil entnommen ist (Goldfeld S. 7 der engl. Einleitung), wird sich das Rätsel

teilweise dadurch erklären lassen.

7 'Abdalhäliq starb 962 oder 968 n. Chr., vgl. Goldfeld in seiner engl. Einleitung S. 5 Fußnote

13.

AS/EA LVII'4'2003. S 881-912



888 Tilman Seidensticker

beiden jeweils 25 talbiyas umfassenden Aufzählungen Qutrubs und Muqätil II;
dies wird aus der Synopse in Tafel 1 (S. 889) ersichtlich. Al-Ma'arris Liste ist,
wie gesagt, ohnehin von metrischen Gesichtspunkten (masgü' lä wazna lahü,

manhük, maspür) bestimmt. Die Gemeinsamkeiten zwischen al-Ya'qûbï, Qutrub
und Muqätil II erschöpfen sich darin, daß grosso modo zunächst die
nordarabischen Stämme aufgeführt sind (1-9 bzw. 1-11 bzw. 32-38) und dann die

südarabischen, was nur bei Muqätil II mit den Nrr. 48 und 50 durchbrochen ist.

Bei Muqätil I gehen Nord- und Südaraber durcheinander.
Es weicht aber nicht nur die Reihenfolge der Stämme voneinander ab,

sondern es werden ein und demselben Stamm verschiedene talbiyas zugeschrieben

bzw. eine talbiya mehreren Stämmen. Dies soll kurz anhand der talbiya der

Rahf'a demonstriert werden. Da es in diesem Abschnitt nur um überlieferungsgeschichtliche

und nicht um inhaltliche Aspekte geht, verzichte ich auf
vollständige Umschrift und Übersetzung. Die stattdessen gewählte mdimentäre

Transkription soll nur den stark divergierenden Charakter der Zuschreibungen
und Wortlaute zeigen.

a. Die älteste Quelle gibt die talbiya des Stammes Rabï'a folgendermaßen an:

Ibyk 'Uhm Ibyk/Ibykmn rby'a /s'm'a mty'a /Irb m'y'bdfy knysa wby'a /
wrb kl w 'si 'w mzhr qty 'a: Qutrub Nr. 10.

b. In Muqätils zweiter nach Stämmen geordneter Liste wird eine leicht diver¬

gierende Fassung den Bakr Ibn Wä'il zugeschrieben, einem Unterstamm
der Rabï'a: ibyk 'Uhm ibyk / Ibyk 'n rby'a / s'm'a mty'a / irb m' y'bd fy
knysa wby 'a / qd hiß 'wt 'nh 'fy 'sma mny 'a: Muqätil Nr. 50.

c. Mit der zweiten und dritten Zeile dieser beiden Formen stimmt die - wie
üblich - kurze Fassung bei al-Ya'qûbï noch recht weitgehend überein, die

hier den Rabï'a zuschrieben ist: Ibyk 'n rby'a /s'm'a Irbh' mty'a: al-

Ya'qûbï Nr. 9.

d. Unmittelbar vorher gibt aber diese Quelle für die Rabï'a vielmehr folgende

talbiya mit ganz anderem Reim: Ibyk rbn ' Ibyk / Ibyk 'n qsdn ' lyk: al-

Ya'qûbï Nr. 8.

e. In Muqätils erster nach Stämmen geordneter Liste wird für die Rabï'a

dagegen folgende talbiya mit zwei Reimen angegeben: Ibyk 'Uhm hg hq' /
t 'bd '

wrq
' /Im n 'tk llmn 'ha /wl'hb' llrb 'ha: Muqätil Nr. 4.

f. Eine weitgehend identische Fassung wird bei Qutrub wieder den Bakr Ibn
Wä'il zugeschrieben: Ibyk hq' hq' / t'bd' wrq' / 'tyn'k llmy'ha /Im n't
Urq 'ha: Qutrub Nr. 11.

AS/EA LVII'4'2003. S. 881-912



Qutrub al-Ya'qûbï Muqätil I Muqätil II al-Ma'arrï
1. Muhammad 1. Qurais 1. Hums Qurais, 32. Kinâna, Qurais 1. -
2. Qurais 2. Kinâna Huzä'a, Kinâna, 'Ämir 33. Tamïm, Asad, 2. -
3. Qais 3. B. Asad 2. Ahi al-Yaman Dabba, Muzaina1 3. Banü n-Namir o
4 Taqïf 4. B. Tamïm 3. Tamïm 34. Hindif Tamïm, 4. Hamdân M

5. Kinâna 5. Qais 'Ailân 4. Rabï'a Asad, Dabba, Muzaina 5. Bagïla od
CO6. Tamïm 6. Taqïf 5. Qais 'Ailän 35. B. Asad 6. Bakr ibn Wä 'il

7. dito 7. Hudail 6. Gurhum 36. Hudail 7. Tamïm
8. B. Asad 8. Rabï'a 7. Qudä'a 37. Qais 'Ailân 8. Hamdân
9. Hudail 9. dito 8. Asad, Gatafan 38. Rabï'a b. Nizâr 9 Sa'd N

c
10. Rabï'a 10. Himyar, Hamdân 9. an-nisä"urät 39. 'Akk 70

11. Bakrb. Wâ'il 11. al-Azd 10. Adam 40 'Akk, al-As'arïyûn <
G

12. al-Yaman 12. Madhig 41. Madhig 2
13. Gurhum 13. Kinda, Hadramaut 42. Hamdân, Haulân unterstrichen: t/3r
14. Himyar 14. Gassan 43. Himyar Stamm steht in >
15. al-Azd 15. Bagïla 44. dito talbiya, ES

16. Qudä'a 16. Qudä'a 45. Hums kursiv: ist von
Cl
X

17. Hamdân 17. Gudâm 46. Ka'b b. Wabara, Qudâ'a al-M. genannt %
18. Madhig 18. 'Akk, al-As'arïyûn 47. Qudä'a

r19. 'Akk, Madhig 48. Taqïf
20. Kinda 49. 'Amr b. Ma'dïkaribs O

X 21 Bagïla Stamm Zubaid 1
5j
ni 22. Huzä'a bzw. nur die Tamïm 50. Bakr b. Wä'il

23. Naha' 51. a. Burda b.a. Müsäs O

S 24. al-As'arïyûn Leute
C/)
O

25. al-Ansâr 52. Gudâm rc

n
XCi 53. Kinda, Hadramaut,

as-Sakûn H

^ 54. Gassan
Oo
Oo 55. Bagïla
i 56. Daus 00

Kj Tabelle 1: Synopse der Listen unter A und C (s. S. 888)
00



890 TiLMAN Seidensticker

g. Ebenfalls den Bakr Ibn Wä'il schreibt al-Ma'arri eine wiedemm verwandte

Fassung zu, die allerdings bei Qutrub der Gruppe der Ansär zugeschrieben
ist: Ibyk hq ' (Qutrub: hg') hq' / t'bd' wrq

' / gyn 'k Uns 'ha / Im n't llrq 'ha:

al-Ma'arri Nr. 6 Qutrub Nr. 25.

h. In Muqätils zweiter nach Stämmen geordneter Liste wird als talbiya der

Rabï'a eine Fassung angegegeben, die mit den drei vorhergehenden die

ersten beiden Zeilen gemeinsam hat, dann aber drei weitere mit gleichem
Reim anhängt: Ibyk hg' hq' /t'bd' wrq

' / nrkb 'lyk trq ' / mstbqyn sbq ' / Ihlq
r 'ws hlq ': Muqätil Nr. 38.

i. Mit den beiden ersten Zeilen der drei vorstehenden Fassungen stimmt eine

talbiya weitgehend überein, die ohne Nennung eines Stammes den Verehrern

des Götzen Muharriq zugeschrieben wird (nach Ibn Habïb, Muhabbar
S. 317, -4 wurde al-Muharriq von den Bakr Ibn Wä'il und den restlichen
Tamïm verehrt): Ibyk 'Uhm Ibyk / Ibyk hg' hq' / t'bd' wrq

'
: Ibn Habïb Nr. 7

Muqätil Nr. 17.

Ähnliche Resultate würden sich bei den anderen Stämmen zugeschriebenen

talbiyas ergeben. Die Rabï'a-Stichprobe zeigt, daß hinsichtlich der Zuschreibung
und des Wortlautes ein ausgesprochener Wildwuchs herrscht.8

Als Fazit des gesamten Abschnitts III kann festgehalten werden, daß uns in

Quellen aus dem 3./9. bis zum 5-/11. Jahrhundert sechs unterschiedliche und

verschieden lange Listen überliefert sind, die so stark divergieren, daß eine

eindeutige Korrelation von talbiya, Stamm und ggf. Götze kaum zu ermitteln ist. Es

handelt sich offensichtlich um Überlieferungen, die nicht auf eine einzelne
islamische Quelle zurückzuführen sind; eher muß man mehrere voneinander
weitgehend unabhängige Traditionen annehmen. Damit ist für die Frage ihres möglichen

vorislamischen Ursprungs noch nichts gesagt. Im folgenden Teil dieses

Aufsatzes soll versucht werden, anhand inhaltlicher Kriterien weiterzukommen.

IV. Der Inhalt als Echtheitskriterium

Gemessen werden müssen die talbiyas an unserem anderweitig gewonnenen
Bild der religiösen Verhältnisse unmittelbar vor dem Islam. Dazu muß auf die

8 Die Hypothese Krones, die für jeden Stamm zwei talbiya?, annimmt, eine für den verehrten

Götzen, eine für Allah, dem die Pilgerfahrt nach Mekka galt (Krone 1992, 398f.), läßt sich
nach meinem Eindruck nicht erhärten.

AS/EA LVII'4'2003, S. 881-912



Die Quellen zur vorislamischen Religionsgeschichte 891

explizit oder implizit vom Koran gegebenen Hinweise zurückgegriffen werden,
weil bei den Informationen, die uns islamische Historiker wie Hisäm Ibn al-

Kalbï (starb um 206/821) geben, das Risiko späterer Umdeutung oder gar
Erfindung ebenso wie bei zahlreichen angeblich vorislamischen Versen deutlich
höher zu veranschlagen ist. Das dem Koran zu entnehmende Bild der gâhilïya,
soweit es uns interessiert, wird im folgenden anhand Alford T. Welchs Aufsatz
Allah and other supernatural beings dargeboten (Welch 1980). Dabei ist die

Entwicklung, die Welch von der koranischen Theologie und damit auch von der

koranischen Darstellung der gâhilïya zeichnet, stark von Richard Beils Chronologie

der einzelnen Surenbestandteile beeinflußt. Diese kann und soll hier nicht
erörtert werden; es sei nur bemerkt, daß sie für die von Welch behandelte

Thematik ein ausgesprochen stimmiges Bild ergibt. Aber auch wenn man sich
die chronologische Reihung von Bell nicht zu eigen machen will, ändert dies

nichts Grundsätzliches am Inhalt einzelner koranischer Aussagen zur vorislamischen

Religion, sondern allenfalls an ihrer zeitlichen Einordnung, die für unsere
Zwecke von zweitrangiger Bedeutung ist. Welchs Skizze der gâhilïya im Koran

- soweit für unser Problem von Relevanz - sieht folgendermaßen aus:

In den frühesten Offenbarungen wird Gott als rabb bezeichnet, wenig
später dann als ar-Rahmän, wobei die angesprochenen Mekkaner ihn entweder
nicht zu kennen oder nicht an ihn zu glauben scheinen. Fast gleichzeitig wird
Gott dann als Allah bezeichnet; die Duplizität der Benennungen scheint Verwirrung

hervorgerufen zu haben, und wenig später wird ar-Rahmän als Eigenname
Gottes aufgegeben. Allah als der Schöpfer, Ernährer und Nothelfer wurde von
den Mekkanern schon vor Muhammads Auftreten verehrt, aber nicht ausschließlich.

Neben Allah kannten sie nämlich noch andere göttliche Wesen, deren

Existenz der Koran zunächst gar nicht bestreitet, deren Fähigkeit zur Beeinflussung
des menschlichen Schicksals er aber von Allahs Erlaubnis abhängig sieht.

Insbesondere handelt es sich dabei um die drei in Mekka und seiner weiteren

Umgebung verehrten weiblichen Numina al-Lät, al-'Uzzä und Manät, die von
Muhammads Zeitgenossen als "Töchter" verehrt wurden. Sie werden im Koran
in der mittleren mekkanischen Periode dann als Engel apostrophiert, was aber

nicht die Auffassung der Mekkaner gewesen sein muß. In einer nächste Phase

werden sie auf die Ebene von Geistern (ginn) herabgestuft. Erst in einer weiteren
Phase, in den letzten mekkanischen Jahren, wird dann die endgültige Position
der absoluten Alleinigkeit Gottes bezogen, die die Existenz anderer göttlicher
Wesen ausschließt.

Soweit der allgemeine Hintergrund; Details werden im folgenden bei der

Behandlung einzelner Punkte noch nachgetragen.

AS/EA LVII'4'2003, S. 881-912



892 Tilman Seidensticker

1. al-wähid al-qahhär wa-r-rabb as-samad

Bei Qutrub wird als Nr. 8 den nordarabischen Banü Asad eine talbiya
zugeschrieben, die bei Muqätil II in etwas kürzerer Fassung mit gleicher Zu-

schreibung als Nr. 35 figuriert; al-Ya'qûbï gibt als Nr. 3 (auch Banü Asad) nur
den Anfang wieder. Ganz besonders auffällig ist der nur in den beiden
erstgenannten Quellen überlieferte, auf Allah bezogene Passus al-wähid al-qahhär wa-
r-rabb as-samad. Das Epitheton qahhär "Allgewaltiger" taucht im Koran
sechsmal auf (12/39, 13/16, 14/48, 38/65, 39/4, 40/16) und steht gmndsätzlich
mit al-wähid "der Einzige" zusammen. Wenn die Banü Asad nun Allah wirklich
als Alleinigen angemfen haben, wären koranische Ermahnungen des Inhalts, daß

al-Lät, al-'Uzzä und Manät "bloße Namen, die ihr und eure Väter aufgebracht
habt" seien, überflüssig (53/23: in hiya illä asma'un sammaitumühä antum wa-

äbä'ukum). Ebenso des Koranisierens verdächtig ist die zweite Hälfte mit dem

koranischen Hapaxlegomenon samad aus Sure 112/2. Es könnte argumentiert
werden, daß sich der Koran nur an die Mekkaner richtet, Stämme anderswo auf
der Arabischen Halbinsel aber schon einem nichtjüdischen und nichtchristlichen
monotheismusähnlichen Glauben gehuldigt haben. Sowenig dies auf allgemeiner
Ebene gänzlich auszuschließen ist, so unwahrscheinlich erscheint es hier, daß

die Banü Asad einen ansonsten unbekannt gebliebenen puren Monotheismus

unter Verwendung koranischer Phraseologie kannten. Ähnlich hat sich bereits

1986 Ame A. Ambros geäußert, der die zweite Hälfte der von Muqätil
gegebenen Fassung als "Koran-Pastiche" bezeichnet hat (Ambros 1986, 238f

2. mä na 'budu l-autäna ma '[a] man qad 'abad[a]

Diese Zeile schließt sich in einer der drei Quellen für den vorhergehenden Punkt,
nämlich bei Muqätil Nr. 35, an.9 Kister 1980 äußert sich nicht zum Inhalt, Rubin
1984 bietet auf S. 205 die sinngemäß einzig denkbare Übersetzung: "we do not

worship the idols with those who do". Auch dies kann nur als monotheistisches

und damit suspektes Bekenntnis gewertet werden. Allerdings lautet die Passage

in der etwas längeren Fassung bei Qutrub Nr. 8: lä na'budu l-asnäma hattä

tagtahidfaj * li-rabbihä wa-tu 'tabad "wir verehren die Idole nicht, solange sie

sich nicht für ihren Herrn bemühen und zu seinen Diensten bereit sind".10 Falls

9 Die eingeklammerten Vokale stören das Metrum (Ragaz. s. Ambros 1986, 238) bzw. den

Reim.
10 Ich danke Herrn Prof. Manfred Ullmann herzlich für seine Hinweise zum Verständnis dieser

Passage.

AS/EA LVII'4'2003. S. 881-912



Die Quellen zur vorislamischen Religionsgeschichte 893

diese (im Text vielleicht korrupte) Einschränkung bei Muqätil einfach ausgefallen

sein sollte, erübrigen sich weitere Überlegungen zu diesem Passus.

3. wa-ahlasat li-rabbihä du 'ä 'ahä

In der talbiya, die Muqätil als Nr. 33 den Tamïm (und einigen anderen namentlich

genannten Stämmen) zuschreibt und die in kürzerer Form auch bei al-

Ya'qûbï als Nr. 4 den Tamïm allein beigelegt wird, heißt es, daß die betreffenden

Pilger ihre Gebete oder ihre Verehmng Allah "in reiner Form entgegenbringen"

(wa-ahlasat li-rabbihä du 'ä 'ahä bzw. im Reim statt dessen du 'äha).
Zwar mag es sich bei den Elementen, die einer Reinigung zum Opfer fallen,
theoretisch auch um Widerspenstigkeit oder mangelnde Opferbereitschaft
gegenüber einem Gott unter mehreren handeln, doch ist dies angesichts der

islamischen Verwendung von ahlasa unwahrscheinlich. Sure 112 hat den

Beinamen Sürat al-ihläs wegen ihres expliziten monotheistischen Bekenntnisses

erhalten, und im Korantext selbst werden Verbindungen mit ahlasa mehrfach als

Antonym zu Bezeichnungen des Polytheismus gebraucht. Über die arabischen

Zeitgenossen Muhammads heißt es, daß sie auf hoher See "zu Gott beten, indem
sie sich in ihrem Glauben ganz auf ihn einstellen. Aber nachdem er sie an Land

gerettet hat, haben sie nichts Eiligeres zu tun, als (ihm andere Götter)
beizugesellen" (Koran 29/65 : fa-idä rakibüfi l-fulki da'awu lläha muhlisïna lahu d-

dïna fa-lammä naggähum ilä l-barri idä hum yusriküna).11

4. rabb as-sä 'a/ad-dayyän

In der talbiya, die Muqätil unter der Nr. 47 den Qudä'a zuschreibt, wird Allah
als rabb as-sä'a tituliert. Nun sind nach koranischer Darstellung die leibliche

Auferstehung und das Jüngste Gericht etwas, das bei den von Muhammad
angesprochenen arabischen Polytheisten auf ungläubige Ablehnung stieß: "Sollen wir
denn, nachdem wir einmal gestorben und zu Staub und Knochen zerfallen sind,

vor Gericht gestellt werden?" (Koran 37/53: a-idä mitnä wa-kunnä turäban wa-

'iläman a-innä la-madinüna)}1
Bei Qutrub Nr. 3 wird den Qais ('Ailän) das Epitheton ad-dayyän als

Bezeichnung Allahs in den Mund gelegt. Auch wenn dayyän den Lexika des

11 Ähnlich eindeutig sind 39/2f. (fa-'budi lläha muhlisan lahu d-dïna * a-lä li-llähi d-dïnu l-
hälisu wa-lladïna ttahadü min dûnihï auliyä'a), 39/14f. (quii lläha a'budu muhlisan lahü

dïriï * fa-'budü mä si'tum min dûnihï). Vgl. auch Helmer Ringgren: The pure religion. In:

Oriens 15 (1962) 93-96.
12 Vgl. ferner Koran 23/82, 17/49. 98, 37/16, 56/47 und 79/1 Of.

AS/EA LVII'4'2003. S 881-912



894 TiLMAN Seidensticker

klassischen Arabisch zufolge als "Bezwinger" (qahhär) oder "(weltlicher)
Richter" (so in Anwendung auf 'AIï Ibn Abî Tälib) verwendet wurde (Lis. 13,

166 pu.ff), so wird es doch an erster Stelle als ein Name Gottes erklärt (Lis. a. a.

O.).13 Der Sinn des Namens wird sich aus der islamischen Konzeption vom
Jüngsten Gericht erklären. In einer vorislamischen talbiya ist er so wenig zu

erwarten wie das Wort as-sä 'a.

In den vorstehenden vier Beispielen waren die Zweifel am vorislamischen

Ursprung damit begründet worden, daß hier mit dem Monotheismus und Jüngsten
Gericht religiöse Vorstellungen als gegeben erscheinen, die der Koran erst gegen
große Widerstände durchzusetzen hatte. Im folgenden nun einige Beispiele für
eine Übereinstimmung mit dem koranischen Wortlaut in einem Umfang, der

ebenfalls Anlaß zur Vorsicht gibt.

5. rabb at-tälita al-uhrä

Unter der Nr. 45 wird Allah bei Muqätil in der talbiya der Kultgemeinschaft der

Hums unter anderem als rabb at-tälita al-uhrä "Herr der dritten, weiteren

(Göttin)" bezeichnet. Von einer vorislamischen Götzen-Trinität mit Manät an

dritter Stelle ist uns nichts bekannt. In Koran 53/19L heißt es: a-fa-ra 'aitumu l-
Läta wa-l- 'Uzza * wa-Manäta t-tälitata l-uhrä "was meint ihr zu al-Lät und al-

'Uzzä und zu Manät, der dritten, weiteren?". At-tälita al-uhrä erscheint hier als

Zusatz gut motiviert, zum einen durch den Reimzwang, zum anderen durch das

Bedürfnis nach annähernd gleich langen Versen (hier 11 gegenüber 10 Silben).
Beides ist in der talbiya der Hums nicht gegeben.

6. isläm

Schließlich sei noch auf die talbiya der Himyar hingewiesen, die Muqätil als Nr.

43 anführt und in der die innere Haltung der Mekkapilger als tanazzuhan wa-

islämfanj beschrieben wird, "in Enthaltsamkeit und in isläm". Das Wort
tanazzuh findet sich im Koran nicht. Kister 1980, 39f möchte für isläm die

Bedeutung "sich ausschließlich Gott ergeben" annehmen und sieht hierin dann

ein weiteres Indiz für vorislamischen Monotheismus. Aus dem Kontext der

talbiya läßt sich dies aber nicht begründen, so daß man hier entweder an isläm
als "Ergebenheit" in einem nicht-monotheistischen Sinne denken könnte - oder

aber eher an eine Rückprojektion aus islamischer Zeit.

13 Unter den gängigsten asmä ' Allah al-husnä findet sich das Wort allerdings nicht.

AS/EA LVII'4'2003, S. 881-912



Die Quellen zur vorislamischen Religionsgeschichte 895

In sieben talbiyas wird vom Zurücklassen der Götzen beim Aufbruch zur
Pilgerfahrt gesprochen; dies ist mit dem koranischen Bild von der gâhilïya
durchaus noch verträglich, wo über die Lokalisierung der Unter-Götter nichts

ausgesagt ist.14

Es handelt sich um die folgenden Stellen: qad tarakü l-autäna tumma
ntäbüka (al-Ma'arri: asnämahum wa-ntäbüka) "sie haben die Götzen
zurückgelassen und dich aufgesucht": Qutrub Nr. 17 al-Ma'arri Nr. 8 (Hamdän); wa-

hallafü autänahum wa-'azgamuka "sie haben ihre Götzen hinter sich

zurückgelassen und dich verherrlicht": Qutrub Nr. 4 (Taqïf); wa-hallafat autänahä fi
'ardi l-gubail * wa-hallafü man yahfazu l-asnäma wa-t-tufail "sie haben ihre

Götzen an den Hängen der Berge zurückgelassen und haben Leute

zurückgelassen, die die Götzen und die Kleinkinder behüten": Qutrub Nr. 9 (Hudail);
qad hallafat autänahä waräf'ajhä "sie haben ihre Götzen hinter sich

zurückgelassen": Muqätil Nr. 33 (Tamïm) (vgl. al-Ya'qûbï Nr. 4, Text verderbt); qad

hallafü l-autäna hilwan sifran "sie haben die Götzen allein an einem leeren Ort

zurückgelassen": Muqätil Nr. 45 (Hums); qad hallafü l-andäda hilwan sifran
"sie haben die Götzen allein an einem leeren Ort zurückgelassen": Muqätil Nr.
49 (die Leute des 'Amr Ibn Ma'dïkarib, also die Zubaid); qad hallafat autänahä

fi wäsiti l-qabïla "sie haben ihre Götzen inmitten des Stammes zurückgelassen":

Muqätil Nr. 55 (Bagïla).
Es wird aber auch häufig von der inferioren Stellung der Götzen im

Verhältnis zu Allah gesprochen. Das ließe sich zwar mit der koranischen Sicht der

gâhilïya vereinbaren, aber es drückt doch eine dogmatische Reflexion aus, die

angesichts der anarchisch-pluralistischen religiösen Situation, wie wir sie aus

dem Schweigen des Korans über eine mit Herrschaft verquickte theologische
Autorität ableiten müssen, unerklärlich ist.

7. Die inferiore Stellung der Götzen

Als talbiya der Qurais (al-Ya'qûbï Nr. 1, Ibn Habïb Nr. 1, Götze Isaf Muqätil
Nr. 11, Qutrub Nr. 2) oder der Kultgemeinschaft der Hums (Muqätil Nr. 1) wird
eine Invokation überliefert, die - mit kleinen Hinzufügungen oder Auslassungen

14 Dem von Ibn al-Kalbï im K al-Asnäm gezeichneten Bild zufolge war der Normalfall ein

ortsfestes Objekt wie ein Baum oder ein Stein, seltener von anthropomorpher Art.

Allerdings gibt es auch Berichte über Idole in Häusern bei den Mekkanern oder

Medinensern (Ibn al-Kalbï, Asnäm [K.-R.] S. 20 ult. des arab. Textes/S. 47, 7 des deutschen

Textes; Lecker 1993) sowie über Exemplare aller arabischen Götter bei der Ka'ba

(Wellhausen 1897,72).

AS/EA LVII'4'2003. S. 881-912



896 Tilman Seidensticker

- folgendermaßen lautet: labbaika Uähumma labbaika * labbaika lä sarïka laka
* illä sarïkun huwa laka * tamlikuhü wa-mä malaka "zu deinen Diensten, o

Allah, zu deinen Diensten! Zu deinen Diensten, du hast keinen Teilhaber außer

einem, den du besitzt. Du beherrschst ihn, und er beherrscht nicht (oder: du
beherrschst ihn und das, was er beherrscht)".15 Diese Formel postuliert zunächst

den Monotheismus, um ihn danach wieder zurückzunehmen oder wenigstens
einzuschränken - es fragt sich, wie eine solche Form ohne die Existenz eines

Monotheismus zustande kommen soll. Möglicherweise ist sie von der talbiya
Muhammads labbaika Uähumma labbaika * labbaika lä sarïka laka * inna l-
hamda laka wa-l-mulka * lä sarïka lakai6 abgeleitet.

Islamischer Einfluß ist auch bei den zahlreichen weiteren Passagen
anzunehmen, in denen von der Unterordnung der Götzen unter Allah gesprochen
wird:

In der bei Qutrub als Nr. 4 überlieferten talbiya der Taqïf heißt es: 'Uzzähumü wa-l-Lätu ft
yadaika * dänat laka l-asnämu ta'i'iman ilaika * qad ad'anat bi-silmihä ilaika "ihre 'Uzza
und al-Lät sind in deinen (sc. Allahs) Händen; die Götzen unterwerfen sich dir, indem sie

dich verherrlichen; sie nähern sich dir in ihrer Ergebenheit unterwürfig" Muqätil Nr. 48

mit der Variante wa-l-Lätu wa-l-'Uzzä ft yadaika). Susanne Krone schließt aus der

Tatsache, daß in der talbiya der Taqïf die al-Lät sehr eng verbunden gewesen sein sollen,

diese nur in einer so untergeordneten Stellung erwähnt wird, auf islamische Färbung bzw.

eine irrtümliche Zuschreibung durch Muqätil (Krone 1992, 400f
In der bei Muqätil als Nr. 37 überlieferten talbiya der Qais 'Ailän sagen diese: atatka Qaisu

'AilänfaJ *[...] * dalïlatan li-r-Rahmän[i] * gamVuhä wa-Tautän[u] "die Qais 'Ailän sind

zu dir gekommen [...] unterwürfig sie alle und die Götzen vor ar-Rahmän."17

Die 'Akk und die As'anyün sagen bei Muqätil Nr. 40 über ar-Rahmän: dallât lahu l-asnäm

"die Götzen sind ihm gegenüber unterwürfig".
Bei Muqätil Nr. 41 al-Ya'qûbï Nr. 12 in der talbiya der Madhig wird Allah als rabbu l-
Läti wa-l-'Uzzä "Herr von al-Lät und al-'Uzzä" bezeichnet; ebenso bei Muqätil Nr. 45

(Hums; es geht voraus: rabbu t-tälitati l-uhrä).
Bei Muqätil Nr. 43 (Himyar) heißt es: dänü lahü (sc. Allah) ft a'lämfin] * autänuhä wa-l-

asnämfu] "es unterwerfen sich ihm in [...](?) ihre Götzen und Idole".
In der talbiya der Gudäm wird bei Muqätil Nr. 52 Allah als iläh al-asnäm "Gottheit der

Götzen" angesprochen, in der der Daus bei Muqätil Nr. 56 als rabb al-asnäm "Herr der

Götzen".

15 Vgl. noch al-Ma'arrï Nr. 2, Muqätil Nr. 32 (Kinâna und Qurais) und Nr. 53 (Kinda,
Hadramaut und as-Sakün). Weitere Quellen s. bei Kister 1980, 33 Fußnote 3 sowie im
Nachdruck des Aufsatzes die Additional notes S. 1.

16 Z.B. Qutrub Nr. 1 ; vgl. Kister 1980, 34 Fußnote 4.

17 Zu ar-Rahmän s. unten unter V.

AS/EA LVII'4'2003. S. 881-912



Die Quellen zur vorislamischen Religionsgeschichte 897

Allgemein ist hier und an den Stellen, wo vom "Zurücklassen" gesprochen wird,
die Verwendung der Wörter sanam und watan ausgesprochen auffällig, weil,
worauf Hawting aufmerksam gemacht hat, diese beiden Begriffe im Koran
meistens nicht im Zusammenhang mit Muhammads Opponenten gebraucht werden,

sondern nur für viel frühere polytheistische Völkerschaften (Hawting 1999,

55).18

Wenn man sich die Verteilung der im vorstehenden behandelten, allzu islamisch

gefärbt wirkenden talbiyas auf die sechs oben in Abschnitt III mit A bis C. d

bezeichneten Listen näher ansieht, so stellt sich heraus, daß einige mehr von den

nach Rückprojektion aussehenden Formeln enthalten als andere. Für einen

Vergleich sollen die kurzen Listen A (al-Ma'arri) und C. a (Muqätil I) mit ihren nur
9 bzw. 8 talbiyas zunächst außer acht gelassen werden. Vom Umfang her gut
vergleichbar sind aber die verbleibenden Listen mit 21, 18, 25 und noch einmal
25 talbiyas. Hier stellt sich nun heraus, daß in Liste B das suspekte Material sich

auf die zu Beginn angeführte talbiya mit der Kemaussage lä sarïka laka illä [...]
beschränkt, die eigentlich nur als Anlaß angeführt ist. Häufiger sind islamisch
wirkende Züge in Liste C. b und C. c, und regelrecht durchsetzt davon ist C. d.

Ein gewisser Anteil des Vokabulars aus Liste B stimmt mit dem koranischen

Lexikon allerdings überein. So heißt es in der talbiya der Verehrer von
Sams haggan li-rabbin mustaqïmin birruhü (Ibn Habïb Nr. 6) bzw. haggan

mustaqïman birruhü (Muqätil Nr. 16), "eine Pilgerfahrt zu einem Herrn, mit
dessen Verehmng es sich wohl verhält" bzw. "eine Pilgerfahrt, mit deren

Frömmigkeit es sich wohl verhält". Im Koran steht mustaqïm meistens mit sirät

zusammen, aber auch mit qistäs (17/35 und 26/182), hudä (22/67) und tarïq
(46/30), nie aber mit dem achtmal belegten birr. In der talbiya der Verehrer von
Nasr (Ibn Habïb Nr. 16 Muqätil Nr. 26) wird Allah mit anta rabbunä l-hamïd

angesprochen, "du bist unser preiswürdiger Herr", hamïd findet sich im Koran
17 mal in Anwendung auf Gott, keinmal davon zusammen mit rabb. In beiden

angeführten Fällen ist zwar koranischer Einfluß nicht gmndsätzlich
auszuschließen, aber es sollte in dubio pro reo zunächst davon ausgegangen werden,
daß es sich um vom Koran unabhängige Zeugnisse einer vorislamischen

religiösen Sprache handelt.

Die somit von Verdachtsmomenten weitgehend freie Liste B enthält nun
bedauerlicherweise nicht viel für die Religionsgeschichte Aufschlußreiches. Für

Eine Ausnahme ist die Verwendung von autan in Koran 22/30, wozu auch Hawting 1999,

57-60 zu vergleichen ist.

AS/EA LVII'4'2003. S. 881-912



898 TiLMAN Seidensticker

das Verhältnis zwischen Allah und den Götzen scheinen zwei talbiyas von
Interesse zu sein, die jeweils einen Götzennamen enthalten. Die talbiya der

Verehrer von Gihär lautet [...] labbaika gal dunübanä gubär[an] * wa-hdinä li-
audahi l-manär[i] * wa-matti'nä wa-mallinä bi-Gihärfinj "zu deinen Diensten,
laß unsere Fehltritte straflos sein, führe uns zum deutlichsten Wegzeichen, laß

uns (das Leben) lange genießen und uns lange leben mit/durch Gihär (?)": Ibn
Habïb Nr. 4 Muqätil Nr. 14 (liest li-aslahi l-manärä * wa-matti'nä wa-mallinä
Gihärä "[...] und lange den Gihär erleben (?)". Beide Versionen sind so dunkel,
daß sich hierauf keine Schlußfolgerungen aufbauen lassen. Die talbiya der

Verehrer von Suwä' lautet [...] labbaika anabnä ilaika * inna Suwä'an [sie]

talïqun ilaika "zu deinen Diensten, wir sind reuig zu dir zurückgekehrt, Suwä'
ist zu dir ungebunden (?)": Muqätil Nr. 15 Ibn Habïb Nr. 5 (liest ubnä ilaika *

[...] Suwä'a [also korrekt diptotisch] tulibna [so unter Berufung auf den dabt der

Handschrift] ilaika). Keine der beiden Versionen scheint mir sinnvoll übersetzbar

zu sein. Vermutlich liegt bei beiden talbiyas Textverderbnis vor.
Den weiteren talbiyas der Liste B läßt sich nur entnehmen, daß mit

Allähumma vermutlich Allah, sicher jedenfalls eine männliche Gottheit
angesprochen wird, weil dies aus der Form der Imperative hervorgeht. Bemerkenswert

ist, daß bei al-Ma'arri gmndsätzlich die Eingangsformel labbaika Uähumma

labbaika fehlt; die talbiyas könnten somit auch an andere Gottheiten als

Allah gerichtet sein. Der wahre Gmnd wird aber darin liegen, daß diese Formel
keinem arabischen Metrum entspricht, und al-Ma'arris Interesse gilt den talbiyas
nur insoweit, als sie sich metrisch lesen lassen. Die Identität des Angeredeten
mit Allah ist nicht ganz selbstverständlich, weil es auch Quellen aus islamischer
Zeit zufolge nicht feststeht, daß Allah der Gott des Heiligtums in Mekka war;
auf diese Berichte hat Pavel Pavlovitch aufmerksam gemacht (Pavlovitch 1998).

Was die beiden kurzen Listen A (al-Ma'arri) und C. a (Muqätil I) betrifft,
so enthalten beide die talbiya mit lä sarïka laka illä [...], die nur bei Muqätil als

Nr. 1 den Anlaß darstellt, bei al-Ma'arri als Nr. 2 aber nicht. Bei al-Ma'arri Nr. 8

ist auch vom Zurücklassen der Götzen (qad tarakü asnämahum) die Rede.

Insgesamt ist der Ertrag der talbiyas als religionsgeschichtliche Quelle für
die zentrale Frage des "Pantheons" und seiner Stmktur damit sehr mager. Fest

scheint nur zu stehen, daß der Brauch, mit labbaika beginnende Formeln bei der

Pilgerfahrt zu einem Heiligtum auszurufen, vorislamisch ist. Der Koran erwähnt
ihn nicht, im Hadît wird er als gegeben vorausgesetzt. Die Formel labbaika war
den arabischen Etymologen rätselhaft, was bei einer frühislamischen Innovation
höchst unwahrscheinlich ist. An einen kleinen Kern von echten talbiyas werden

sich weitere angehängt haben, die in islamischer Zeit entstanden sind. Der

AS/EA LVII'4'2003. S 881-912



Die Quellen zur vorislamischen Religionsgeschichte 899

genuin vorislamische Kembestand kann sogar kleiner als die 21 talbiyas der

Liste B gewesen sein; ebenso mögen sich aber in den "verdächtigen" Listen
authentische Zeugnisse des vorislamischen Kultus befinden.

Die Tendenz, die sich aus den erdichteten talbiyas erkennen läßt, ist nicht

völlig einheitlich; deutlich ist einerseits gelegentlich ein Bestreben, einen
alleinigen Gott und das Jüngste Gericht in die gâhilïya zu verpflanzen, was mit den

koranischen "Referaten" zur vorislamischen Religion praktisch unvereinbar ist.

Andererseits und sehr viel häufiger wird ein Bild des Verhältnisses von Allah zu
den Götzen gezeichnet, das oberflächlich betrachtet nicht im Widerspruch zu
den einschlägigen Koranpassagen steht, aber aus den Arabern ein recht
einheitliches Volk von "Hochgott-Musterknaben" macht. Dieses Bild ist einer
wörtlichen Interpretation der koranischen Polemik verpflichtet und verrät sich durch
die Abwesenheit jedweder nicht dem Koran zu entnehmenden Angaben zu
Lokalitäten und kultischen Details sowie durch den anachronistischen Gebrauch
der Nomina sanam und watan und schließlich durch Übereinstimmung mit
koranischem Lexikon und koranischer Phraseologie.

V. Das Rahman-Problem und die vorislamische Dichtung als Quelle

Unter den für islamische Herkunft sprechenden Elementen des vorhergehenden
Abschnittes wurde die mehrmalige Erwähnung von ar-Rahmän als Beiname oder
Name dessen, der in den talbiyas angemfen wird, nicht genannt, weil es nicht
feststeht, ob diese Bezeichnung den Arabern Zentral- und Nordarabiens erst

durch den Koran bekannt wurde. Der Koran vermittelt den Eindruck, daß ar-
Rahmän als Name Gottes bei den Mekkanem auf Verständnislosigkeit gestoßen
ist. Andererseits ist im altsüdarabischen vorislamischen Kulturkreis Rahmän als

Name eines monotheistisch begriffenen Gottes bestens bezeugt, und auch die
vorislamische Dichtung bedient sich dieser Bezeichnung einige Male. Sollte sich

herausstellen, daß für ar-Rahmän außerhalb des Jemen doch erst koranische
Herkunft angenommen werden muß, würde sich eine Gelegenheit bieten, die
oben dargelegte Argumentation über die Echtheit oder Unechtheit der verschiedenen

Listen zu überprüfen. Außerdem bietet das Thema Rahmän Gelegenheit,
allgemein auf den Quellenwert der vorislamischen Dichtung für die
Religionsgeschichte einzugehen.

Die betreffenden Koranstellen sind u. a. von Jomier in seinem Aufsatz zum
Göttemamen Rahmän im Koran (Jomier 1957) und von Welch in seinem oben

AS/EA LVII'4'2003, S 881-912



900 Tilman Seidensticker

zitierten Artikel (Welch 1980) angeführt worden; sie lauten: wa-idä qïla lahumu

sgudü li-r-rahmäni qälü wa-mä r-rahmänu a-nasgudu li-mä ta 'murunä wa-
zädahum nufüran "und wenn man zu ihnen (d. h. den Ungläubigen) sagt: Werft
euch vor dem Barmherzigen nieder!, sagen sie: Was ist der Barmherzige? Sollen

wir uns vor etwas niederwerfen, nur weil du es uns befiehlst?, und es bestärkt sie

in ihrer ablehnenden Haltung": Koran 25/60; ka-dälika arsalnäka fi ummatin

qad halat min qablihä umamun li-tatluwa 'alaihimu lladï auhainä ilaika wa-
hum yakfurüna bi-r-rahmäni [...] "So haben wir dich in eine Gemeinschaft

gesandt, vor der es schon (andere) Gemeinschaften gegeben hat, damit du ihnen

vorliest, was wir dir eingegeben haben, während sie an den Barmherzigen nicht
glauben": Koran 13/30. Der Wortlaut dieser beiden Stellen macht es wenigstens
recht wahrscheinlich, daß die Gegner des Propheten ar-Rahmän als Gottheit
nicht kannten, obwohl sich zweifellos Interpretationen finden ließen, die zu

weniger strikten Schlüssen führen. An der ersten Stelle mag wa-mä r-Rahmänu

nur heißen "und was ist uns ar-Rahmän?", und beim in der zweiten Stelle

unterstellten Unglauben kann eine Verallgemeinerung der Bestreitung nur eines

einzelnen "Glaubensartikels" wie etwa des Jüngsten Gerichtes oder der

leiblichen Auferstehung vorliegen.
Jomier neigt immerhin zu der Einschätzung, daß der Name ar-Rahmän den

Mekkanem fremd war. Seine Auffassung, daß ar-Rahmän in der zentralarabischen

Yamäma im Umfeld des "Lügenpropheten" Musailima als monotheistische

Gottheit verehrt wurde, kann sich auf zwei Stellen aus dem Geschichtswerk
des Tabari stützen, in der Musailima behauptet, seine Offenbarungen von ar-
Rahmän erhalten zu haben, bzw. das Schicksal der Banü Tamïm in dessen

Händen sieht.19 Solange keine weiteren Belege dafür benannt werden können,
sollten diese Berichte mit großer Vorsicht behandelt werden, zumal Musailimas
religiöse und politische Aktivitäten erst ab dem Jahr 630 n. Chr. begonnen zu
haben scheinen20 und deshalb islamische Einflüsse bzw. Anleihen bei all seiner

Gegnerschaft zu Medina nicht auszuschließen sind. Für den Jemen ist die

Verehmng ar-Rahmäns (Rahmänän) aber so gut bezeugt, daß man von einem

monotheistischen Rahmänismus im 5. und beginnenden 6. Jahrhundert n. Chr.

spricht, der "weder eindeutig jüdische noch eindeutig christliche Züge tmg und

somit sowohl von Angehörigen der jüdischen und christlichen Religion als auch

19 Jomier 1957, 379f. Fußnote 3; die angegebenen Stellen sind Tabari, Tärih I, 4 1937, 3 und

1933, 11 f.

20 Vgl. Watt 1992.

AS/EA LVII'4'2003. S. 881-912



Die Quellen zur vorislamischen Religionsgeschichte 901

von Anhängern eines lokal geprägten arabischen Monotheismus angenommen
werden konnte" (Müller 2002, 190).21

Bei den Nordarabem im sprachlichen Sinne, also bei den Nomaden und

Seßhaften in Zentral- und Nordarabien, ist ar-Rahmän dann auch durch vier
Verse vorislamischer Dichter bezeugt, auf die Brockelmann, Abu Rahma und

Nöldeke hingewiesen haben.22 Der erste lautet:

'agiltum 'alalnä higgataini 'alaikumü wa-mä yasa 'i r-rahmänu ya 'qid wa-yutliqï "in zwei
Jahren seid ihr gegen uns geeilt, die gegen euch waren; was ar-Rahmän will, das setzt er

auch durch (wörtl.: das macht er fest oder locker)": Saläma 3/36.

Es handelt sich um den fünftletzten Vers eines 40 Verse umfassenden Gedichtes

aus dem alten Dïwân des al-Ahwal (st. nach 259/873); der Vers ist auch noch in
den Asma 'ïyat, dem Muntahä t-talab sowie den Korankommentaren des Tabari
und Ibn Katïr überliefert. Wortlaut und Inhalt des Verses bieten keinen Anhalt
dafür, islamische Herkunft anzunehmen.

Der zweite Vers lautet:

gä'at hadäyä mina r-rahmänl mursalatun hattä uriihat ladä abyäti Bistamï "es kamen

Geschenke, die der Barmherzige geschickt hat, bis daß sie bei den Zelten von Bistäm

niederknien gemacht wurden": Ibn Rumaid al-'Anazï, in Ibn al-Atïr, Kämil I 450, 2f.

Es handelt sich um den ersten eines drei Verse umfassenden Stückes. Nöldeke
hält ar-Rahmän hier für "muslimische Korrektur", ohne dafür allerdings einen

Grund anzugeben (GdQ I 112 Fußnote 1 unter III). Inhalt und Wortwahl sind

nicht auffällig eng an den Koran angelehnt, so daß man hier in dubio pro reo
von einem im Prinzip unverdächtigen Vers sprechen sollte.

Der dritte Vers lautet:

21 Iwona Gajda diskutiert die Hypothesen eines altsüdarabischen jüdischen Monotheismus im

engeren Sinne einerseits und eines nur jüdisch inspirierten Monotheismus andererseits und

neigt dabei letzterer zu (Gajda 1997, 1, 323 - 330). Als eine skeptische Stellungnahme eines

dem engeren Kreis der Südarabien-Spezialisten nicht Angehörenden sei noch Andrew

Rippins Auffassung angeführt, der der Hypothese eines weder jüdischen noch christlichen

Monotheismus im vorislamischen Südarabien ablehnend gegenübersteht (Rippin 1991).

22 Brockelmann 1922, 106; Abu Rahma 1987, 115. Es seien hier noch kurz die Verse von
Dichtern genannt, die den Islam erreicht haben. Brockelmann hat auf den Vers Hansa' 65, 3

und den des Buraiq al-Hudalï in Hud. 165/6//(Farräg) 742 V. 6 hingewiesen; in GdQ I 112

Fußnote 1 unter III wird die letztgenannte Stelle angeführt sowie der Vers des Suwaid Ibn

Abî Kähil in Muf. (Tibrîzï) 729 V. 61. Zu Recht wird der Zeugniswert dieser Stellen als

gering eingestuft.

AS/EA LVII'4'2003, S 881-912



902 TiLMAN Seidensticker

kulü l-yauma min rizqi l-ilähi wa-aisirü fa-inna 'alä r-rahmäni rizqakumü gada "Eßt heute

von dem, das euch die Gottheit beschert hat, und laßt es euch wohl sein, denn auch morgen
wird der Barmherzige für euch sorgen": Hätim 45/13.

Es handelt sich um den drittletzten Vers eines 15 Verse langen Stückes aus dem

alten Dïwân des Abu Sälih Yahyä Ibn Mudrik at-Tâ'ï (st. um 250/864) nach

Hisäm Ibn Muhammad al-Kalbï (st. um 206/921); der Vers ist außerdem noch in
den -Ahbär al-muwaffaqïyât von az-Zubair Ibn Bakkär, der Bahgat al-magälis
des Ibn 'Abdalbarr al-Qurtubï und anderen Quellen überliefert. Dem umayya-
denzeitlichen Dichter Gamïl ist er - wohl fälschlich - beigelegt in Ibn Qutaibas

'Uyün al-ahbär (und danach Gamïl 78 ult.). Das Gedicht enthält Hätims Entgegnungen

auf die Vorhaltungen seiner Frau hinsichtlich seiner verschwenderischen

Freigebigkeit, für die der Dichter sprichwörtliche Berühmtheit erlangt hat. Der

Anklang an den Koran ist deutlich; in Sure 2/60 heißt es kulü wa-srabü min rizqi
llähi, in Sure 34/15 kulü min rizqi rabbikum. Auch der Herausgeber 'Adii
Sulaiman Gamäl nimmt für diesen Vers islamische Herkunft an, wie er es auch

in einigen anderen Fällen mt (S. 117f. seiner Einleitung).23
Der vierte Vers lautet:

sakautu ilä r-rahmäni bu 'da mazärihä wa-mä hammalatnï wa-nqitä 'a ragä 'iyä "ich klage
dem Barmherzigen, wie weit ich reisen müßte, um sie zu besuchen, und was sie mir

auferlegt hat, und daß meine Hoffnung nun dahin ist": Qais Ibn al-Hudâdïya 15/13.

Hier ist wieder islamischer Einfluß anzunehmen; in Sure 12 Vers 86 sagt Jakob:

innamä askü batti wa-huznï ilä Iläh. Wie im K. al-Agäni (der einzigen Quelle für
dieses Gedicht) nach Abu 'Amr (d. h. wohl as-Saibanï) am Ende des Gedichtes

festgestellt wird, werden einzelne Verse daraus auch Magnün zugeschrieben,
und bei diesem findet sich das Motiv des Gott-etwas-Klagens recht häufig.24

Man könnte umgekehrt annehmen, daß ein Vers Magnüns in das Gedicht von

23 Herr Prof. Ullmann macht mich freundlicherweise noch auf folgendes aufmerksam: 1. Meh¬

rere Verse dieses Gedichtes werden als Ma'n Ibn Aus Nr. 11 (hrsg. von Paul Schwarz. Leipzig

1903) überliefert; 2. in seiner Ausgabe der Gedichte des Hätim (Leipzig 1897) schreibt

Friedrich Schulthess S. 40 Fußnote 1: Vgl. Matth. 6, 31-34. Die Echtheit der Verse ist

danach fraglich.
24 ilä llähi askü mä uläql mina l-hawä: Magnün 209, 7; ilä llähi askü mä uläql mina l-gawä:

169, 4 (auch andere Zuschreibungen); ilä llähi askü hubba Lallä karnä sakä ilä llähi faqda l-
wälidaini yatïmun: 244, 7 (auch andere Zuschreibung); ilä llähi askü riiyatan "saqqatl l- 'asä:

191, 2; ilä llähi askü sabwatï ba'da kurbatï: 137, 8 (auch andere Zuschreibungen); sakautu

li-rabbï id ra 'aituki naçratan: 301 ult.

AS/EA LVII'4'2003, S. 881-912



Die Quellen zur vorislamischen Religionsgeschichte 903

Qais Ibn al-Hudâdïya hineingeraten ist, aber im alten Dïwân Magnüns von Abu
Bakr al-Wâlibï (nach GAS II 392 Zeitgenosse von Abu 'Amr as-Saibäm, also

2./8. und beginnendes 3./9. Jahrhundert) und der Nebenüberlieferung findet sich

der Vers nicht. Dennoch ist das Motiv der Klage bei Gott m. W. in der

vorislamischen Dichtung nicht belegt, in der islamischen aber recht häufig.25

Damit bleiben als auf den ersten Blick unverdächtige Belege nur die Verse von
Saläma Ibn Gandal und Ibn Rumaid al-'Anazï übrig.

Wie sieht es nun in den talbiyas mit ar-Rahmän aus? Er ist dort viermal
vertreten:

- al-Ya'qûbï Nr. 18 (Stämme: 'Akk und al-As'arïyûn): nahuggu li-r-rahmän

- Muqätil Nr. 40 (Stämme: 'Akk und al-As'arïyûn): labbaika Uähumma labbaika * nahuggu

[oder haggan? Text: hg\ li-r-rahmän

Muqätil Nr. 52 (Stamm: Gudäm): wa-atau iläha l-asnäm * [...] * ta'zjman li-r-rahmän

Qutrub Nr. 3 al-Ya'qûbï Nr. 5 Muqätil Nr. 37 (Stamm: Qais 'Ailän): labbaika Uähumma

labbaika * [al-Ya'qûbï, Muqätil: labbaika] anta r-rahmän[u] * [...] * [nur Muqätil:]
dalïlatan li-r-rahmän[i] [Qutrub: mudlilatan li-d-dayyän[i]]

Die vier Belege entstammen nun allesamt Listen, die schon oben als verdächtig
bezeichnet wurden, nämlich beim ersten Beleg Liste C. b, beim zweiten und

dritten C. d, beim vierten C. b, C. c und C. d. In Liste B, die von islamisch

wirkenden Elementen frei ist, ist ar-Rahmän nicht genannt. Damit reduzieren
sich die emstzunehmenden Hinweise auf eine Verehmng ar-Rahmäns auf zwei
Verse vorislamischer Dichter, und das ist nicht viel.

Dies heißt zum einen, daß der generelle Vorbehalt gegenüber allen talbiya-
Listen außer B sich hieraus bestätigt. Zum anderen muß man somit den vom
Koran vermittelten Eindmck, daß ar-Rahmän dessen Adressaten als zu
verehrende Gottheit bzw. als Bezeichnung dieser fremd war, ernst nehmen.

Zur Frage der Echtheit der vorislamischen Dichtung im allgemeinen hat

Ewald Wagner die folgende wohlabgewogene Stellungnahme vorgetragen:
"Das, was uns erhalten ist, sind teils echte Gedichte, teils nach Vorlage dieser

echten Gedichte gefälschte Gedichte. Unsere Möglichkeiten, beide zu trennen,
sind sehr beschränkt." (Wagner 1987-88 I Kapitel II, hier S. 25). Für die Frage
nach dem Quellenwert der altarabischen Dichtung für die Religionsgeschichte

25 Zusätzlich zu Samardal 12/8 und den im Kommentar dazu neben den Magnün-Versen noch

genannten vier Versen vgl.: Marrär 2/4; Naq. G. F. 35/7; 'Abbäs, Hawärig" 10/1; 101/2;

103/3; 156/1; 248/1; 278/3; Hud. (Farräg) 495 V. 11; Garïr (Tähä) 3/3.

AS/EA LVII'4'2003. S. 881-912



904 TiLMAN Seidensticker

heißt dies, daß jeder Vers auch unabhängig von seiner vielleicht günstig
erscheinenden Überlieferungslage inhaltlich auf zu große Nähe zum Koran

überprüft werden muß, wie dies im vorstehenden geschehen ist. Carl Brockelmann

hat in seinem Aufsatz Allah und die Götzen von 1922 für die vorislamische

Zeit von einem "esoterischen" Glauben an Allah als einer Gottheit vom
Typus des auch anderswo belegten "Urhebers" gesprochen, der im Kult keine

Rolle spielt, aber als Vemrsacher des Todes gefürchtet und auf den die "sittliche
Ordnung" zurückgeführt wird. Da er aber die vorislamische Dichtung dabei

mehr oder weniger summarisch für authentisch hält, sind diese Schlußfolgerungen

einer Überprüfung bedürftig.

VI. Schluß

Etliche Dmckseiten Text aus der islamischen Überlieferung mit auf den ersten

Blick großer Relevanz für die Religionsgeschichte der vorislamischen Zeit - sie

geben sich als verschriftlichte Fassungen von Ausmfen vorislamischer Mekkapilger

- haben sich bei kritischer Betrachtung in fünf von sechs Fällen als

höchstwahrscheinlich in islamischer Zeit entstanden entpuppt. Die eine verbliebene

Liste (B) enthält sehr wenig für die zentrale Frage, was denn das Verhältnis
zwischen Allah und den anderen Numina gewesen ist.

In seiner eingangs erwähnten Monographie hat Gerald Hawting die

gesamte nachkoranische Tradition zum Thema der gâhilïya und innerhalb dieser

auch pauschal die talbiyas als ungeeignet für eine Rekonstruktion der
vorislamischen Religion bezeichnet. Er begründet dies damit, daß die betreffenden
Berichte einander widersprechen, stereotypen oder formelhaften Charakter
haben und sich Parallelen in der Darstellung der idolatrischen Ignoranz aus

anderen zeitlichen und räumlichen Kontexten nachweisen lassen, daß die

Berichte nicht besonders gut zur koranischen Polemik gegen die musrikün

passen und daß schließlich eine Stützung aus archäologischen und epigraphischen

Befunden wesentlich problematischer ist, als dies meistens angenommen
wird (Hawting 1999). Seine Argumente sind gewichtig, die Schlußfolgerung
allerdings, daß die islamische Tradition überhaupt nichts über die gâhilïya
aussage, weil sie nur die spätere Sicht auf die abrahamitischen Ursprünge des

Islams im götzendienerischen Higäz widerspiegele, erscheint mir zu radikal. Die
Radikalität ergibt sich nicht zwingend aus Hawtings Argumenten, sondern aus

seinen Auffassungen über die Entstehung des Korans und des Islams, die

AS/EA LVII'4'2003, S. 881-912



Die Quellen zur vorislamischen Religionsgeschichte 905

wiedemm stark von den Überlegungen John Wansbroughs beeinflußt sind. Der
Befund kann aber auch anders erklärt werden, nämlich durch einen Traditionsbruch,

den die Durchsetzung einer religiös fundierten Ideologie namens Islam
einerseits und der davon hervorgerufenen Migration der Araber aus der

Arabischen Halbinsel andererseits bewirkt hat.26

Die kleineren oder auch größeren Verändemngen im religiösen Bereich, die

die Durchsetzung des Islams zu Lebzeiten Muhammads und danach bewirkt hat,

werden eine Distanziemng von der religiösen Orientierung der gâhilïya zwangsläufig

zur Folge gehabt haben, weil die koranische Botschaft dieser letztlich
feindlich gegenüberstand und einen überwältigenden Erfolg auf ihrer Seite hatte:

Die alten Verhältnisse hatten sich in jeder Hinsicht als irrig herausgestellt. Will
man sich dieser Einschätzung anschließen, kann eine individuelle wie kollektive
Amnesie nicht überraschen.

Durch die Umsiedlung von waffenfähigen Männern und halben oder ganzen

Stammesverbänden im Rahmen der futüh sind dann alte soziale Verbände

ausgedünnt und fragmentiert worden, und auch bei weitgehend geschlossener

Auswandemng von Stämmen haben sich diese nach innen wie nach außen neu

aggregieren müssen. In dieser Situation wird eine Überlieferung über einen

ohnehin als irrelevant empfundenen Teil der Vergangenheit weiteren Schaden

nehmen müssen.

Ab einem bestimmten Zeitpunkt - vielleicht ab etwa 700 n. Chr. - haben

sich Araber und später auch nichtarabische Muslime wieder für die gâhilïya
interessiert; die Anlässe und Motive dafür waren so unterschiedlich wie die

Mittel, mit denen sie die fragmentarischen Informationen gewannen, deuteten

und ausbauten. Auf der einen Seite wird man in vielen Fällen von freier
Ausschmückung bis hin zur Erfindung sprechen müssen; auf der anderen Seite stößt

man auf Ansätze wissenschaftlicher historischer Methoden, wenn z. B. Ibn al-

Kalbï aus dem höheren Alter der theophoren Eigennamen mit al-Lät und Manät

gegenüber denen mit al-'Uzzä auf die größere Anciennität der ersteren
Gottheiten schließt.27 Zieht man sich deshalb auf den Koran als die zuverlässigste,
ausführlichste und vergleichsweise homogenste Quelle zurück, so stellt die oben

referierte Deutung der Entwicklung durch Welch den m. E. gelungensten Ansatz
dar. Diesem ging es aber eher um eine Nachzeichnung der koranischen Sicht der

vorislamischen Religion, nicht um eine historische Rekonstruktion derselben.

26 Zum Traditionsbruch zwischen Muhammads Tod und dem Beginn der Gelehrsamkeit vgl.
auch Schöller 1998, 113 mit Fußnote 25.

27 Ibn al-Kalbï, Asnäm (K.-R.) 11, 9ff. des arabischen Textes bzw. S. 38 der dt. Übersetzung.

AS/EA LVII'4'2003, S. 881-912



906 TiLMAN Seidensticker

Hawtings nachdrückliche Hinweise darauf, daß Monotheisten ihre Antagonisten,
die sich ihrerseits selbst als Monotheisten sahen, allgemein geme als Götzendiener

bezeichnet haben,28 haben wenigstens die Fixierung auf die wörtliche

Interpretation der einschlägigen Koranstellen und damit auf das "Hochgott"-
Modell auf intelligente Weise in Frage gestellt. Allerdings ist damit nur gezeigt,
daß man den Koran an diesen Stellen nicht im Buchstabensinne verstehen muß.

Ebensowenig wie Wansbrough legt er sich hinsichtlich der Lokalisiemng der

Entstehung des Islams irgendwie fest, sondern verweist nur auf dessen Vermutungen

betreffs des "sektiererischen Milieus". Als Entstehungszeit des Korans
hatte Wansbrough ungefähr das Ende des 2./8. Jahrhunderts vermutet; Hawting
weicht hiervon insofern ab, als er für die Entstehung des koranischen
Textmaterials eine Zeit deutlich vor der Mitte des 2./8. Jahrhunderts annimmt.29

Ich möchte bei allem Respekt vor der Schule Wansbroughs auf ihrer Suche

nach Erkenntnis zu bedenken geben, daß eine derart weitreichende Revision

bisheriger Annahmen über die Entstehung des Islams in Raum und Zeit erstens

mit besser dokumentierten Alternativen aufwarten sollte und daß man sich

zweitens vorher die Mühe machen sollte, die traditionelle Sicht zu retten und

dazu alles Material zu berücksichtigen. Gänzlich ignoriert wurde z. B. der

umfangreiche Diwän des umayyadenzeitlichen Dichters 'Umar Ibn Abî Rabï'a,
der spätestens 721 n. Chr., vielleicht aber schon 712 gestorben ist. Seine Dichtung

fügt sich so harmonisch in die Entwicklung der arabischen Dichtung ein

und ist in sich so homogen, daß die Annahme einer apokryphen Herkunft absurd

erscheint. Er erwähnt ubiquitär den hagg und die Kultstätten bei Mekka, das

Grab des Propheten (wa-qabri n-nabïyi: 'Umar 193/9), die Auferstehung
(munsiru l-mautä: 152/1), den Gesandten Gottes (ni'amu llähi bi-r-rasüli lladï
ursila: 233/6), Muhammad als Propheten (wa-lladï ba 'ata n-nabïya Muhamma-
dan bi-n-nüri wa-1-islâmï: 91/11; wa-llähi rabbi Muhammadin: 328/1, cf. 330/6

und 371/1) und den Islam (74/28; 76/10; 91/16; 297/5; 428/9). Dieses leicht

zugängliche Material ist bislang von der Wansbrough-Schule nicht erklärt

28 Seinen Beispielen, unter denen das der protestantischen Polemik gegen die Katholiken und

das der Wahhäbiten gegen den sunnitischen Volksislam und die Sï'a besonders hervorgehoben

seien, sei ein weiteres, dem Koran zeitlich recht nahestehendes hinzugefügt: 'Umar
Ibn Abî Rabï'a sagt über eine attraktive Frau, die er einer Gazelle vergleicht (daher das

maskuline Genus): marra bïft nafarin yahfufnahü mitla mä haffa n-nasärä bi-l-watan "sie

lief inmitten einer Gruppe (von Begleiterinnen) an mir vorbei, die sie umringten, so wie die

Christen ein Götzenbild umringen": 'Umar 120/2.

29 Eine Kritik an einigen zentralen Thesen von Wansbrough hat in jüngerer Zeit Marco
Schöller vorgebracht, vgl. Schöller 1998, 120-124.

AS/EA LVII'4'2003, S. 881-912



Die Quellen zur vorislamischen Religionsgeschichte 907

worden. Yehuda Nevo und Judith Koren, nicht ganz auf der Linie der Wans-

brough-Schule, aber zu ähnlichen Umdeutungen bereit, berichten von Inschriften
in Sde Boqer im Negev, die von Allah als rabb Müsä wa-'Isä sprechen; sie

folgern: "Such a formula indicates some variety of Judeo-Christian belief: as it

stands, it cannot be either Christian, Jewish, or Muslim" (Nevo/Koren 1990, S.

39). 'Umar Ibn Abî Rabï'a, den obigen Zitaten zufolge ein guter Muslim des

ausgehenden 1. Jahrhunderts der Higra, schwört bei Gott als rabb Müsä ('Umar
95/5) bzw. nennt ihn rabb Müsä wa-'Isä (285/1). Die Formel wird also als

Ausdmck des islamischen Suprematieanspmchs gebraucht worden sein.

Es mag scheinen, daß im vorstehenden vorwiegend negative Ergebnisse
erzielt wurden. Das ist vor allem mit Hinsicht auf die talbiyas leider tatsächlich
der Fall. Die m. E. notwendige große Distanz zu den Quellen aus islamischer
Zeit ebenso wie die zu allzu fundamentalen Umdeutungen aus jüngerer Zeit30

möge aber nicht als Selbstzweck aufgefaßt werden, sondern als Ausdmck der

Auffassung, daß es einen Mittelweg gibt, der mit weniger Problemen behaftet ist
als die beiden extremen Sichtweisen.

Abgekürzte Literatur

'ABBÄS, Hawärig4
Ihsän 'Abbäs: Dïwân si'r al-hawärig. Beirut/Kairo 41982.

Abu Rahma 1987

Halïl Abu Rahma: Qirä'ät fi talbiyät al-'arab fi l-'asr al-gähilL In: al-Magalla
al-'arabïya li-l-'ulüm al-insânïya 27/7 (1987) 94-131.

Ambros 1986

Ame A. Ambros: Die Analyse von Sure 112. Kritiken, Synthesen, neue

Ansätze. In: Der Islam 63 (1986) 219-247.
Brockelmann 1922

Carl Brockelmann: Allah und die Götzen, der Ursprung des islamischen

Monotheismus. In: Archivfür Religionswissenschaft 21 (1922) 99-121.
FAHD 1998

Tfoufic] Fahd: Artikel TALBIYA. In: EI2 X 160-161.

30 Zu einer ausgewogenen Darstellung von Stärken und Schwächen des jüngeren Extrem-

Skeptizismus vgl. Schoeler 1996, 13-24.

AS/EA LVII'4'2003. S. 881-912



908 TiLMAN Seidensticker

Fleischer 1885-88

Heinrich Leberecht Fleischer: Kleinere Schriften. Bd. 1-3. Leipzig 1885-
1888.

Gajda 1997

Iwona Gajda: Himyar gagné par le monothéisme (IVe - Vf siècle de l'ère
chrétienne). Ambitions et ruine d'un royaume de l'Arabie méridionale
antique. Thèse de doctorat nouveau régime, Université de Provence - Aix-
Marseille I. Centre d'Aix. Bd. 1-2.

Gamïl

Dïwân Gamïl. Ed. Husain Nassär. Kairo o. J.

Garir (TÄHÄ)
Dïwân Garïr bi-sarh Muhammad Ibn Habïb. Hrsg. von Nu'män Muhammad
Amïn Tähä. Bd. 1-2. Kairo 1969-1971.

GASH
Fuat Sezgin: Geschichte des Arabischen Schrifttums. Bd. 2. Leiden 1975.

GdQ
Theodor Nöldeke: Geschichte des Qorans. Bearbeitet von Friedrich Schwally
(Bd. 3: Gotthelf Bergsträßer und Otto Pretzl). Bd. 1-3. Hildesheim (repr.)
1961.

Hansa' (1896)
Anïs al-gulasä 'fi sarh Dïwân al-Hansä '. Ed. Louis Cheikho. Beimt 1896.

Hätim
Dïwân si'r Hätim Ibn 'Abdallah at-Tâ'ï wa-ahbäruhü. Ed. 'Ädil Sulaiman
Gamäl. Kairo 21990.

Hawting 1999

G[erald] R. Hawting: The Idea of Idolatry and the Emergence of Islam.

Cambridge 1999

Hud.

Julius Wellhausen: Lieder der Hudhailiten, arabisch und deutsch. In: ders.:

Skizzen und Vorarbeiten. Erstes Heft, T. 2. Berlin 1884/(Farräg) Abu Sa'ïd
as-Sukkari: K. Sarh as'är al-Hudalïyïn. Hrsg. von 'Abdassattär Ahmad

Farräg und Mahmud Muhammad Säkir. Bd. 1-3. Kairo 1965.

Husain 1940

S[ayyid] M[u'azzam] Husain: Talbiyät al-jähiliyya. In: Proceedings ofthe 9*

All-India Oriental Conference 1937. 1940, 361-369.
Ibn al-Atïr, Kämil

'Izzaddïn Ibn al-Atïr: K. al-Kämil fi t-tärih. Hrsg. von C. J. Tomberg. Bd. 1.

Leiden 1867.

AS/EA LVII'4'2003. S. 881-912



Die Quellen zur vorislamischen Religionsgeschichte 909

Ibn Habïb, Muhabbar
Muhammad Ibn Habïb: K. al-Muhabbar. Hrsg. von Ilse Lichtenstädter.

Hayderabad (Dekkan) 1942.

Ibn al-Kalbï, Asnäm (K.-R.)
Das Götzenbuch Kitâb al-Asnâm des Ibn al-Kalbi. Übers, mit Einleitung und

Kommentar von Rosa Klinke-Rosenberger. Leipzig 1941

Jomier 1957

Jacques Jomier: Le nom divin «al-Rahmän» dans le Coran. In : Mélanges
Louis Massignon. Damaskus 1957, 361-381, abgedmckt in engl. Übers, als:

The divine name "al-Rahmän" in the Qur'än. In: The Qur'an: Style and
Contents. Hrsg. von Andrew Rippin. Aldershot etc., 2001, 197-212.

Kister1980
M[eir] J. Kister: Labbayka, Allähumma, Labbayka On a monotheistic

aspect of a Jähiliyya practice. In: Jerusalem Studies in Arabic and Islam 2

(1980) 33-57; mit 9 Seiten Additional notes abgedmckt in: ders.: Society and

religion from Jähiliyya to Islam. Aldershot etc. 1990, Nr. I.

Krone 1992

Susanne Krone: Die altarabische Gottheit al-Lät. Frankfurt etc. 1992

Lane
Edward William Lane: Arabic-English Lexicon. Bd. 1,1-8. London 1863-

1893.

Lecker 1993

Michael Lecker: Idol worship in pre-Islamic Medina (Yathrib). In: Le

Muséon 106(1993)331-343.
Lis.

Gamaladdïn Abu 1-Fadl Muhammad Ibn Manzür al-Ifriqï: Lisän al- 'arab. Bd.

1-15. Beimt 1955.

ai-Ma'arri
Abu l-'Alä' al-Ma'arri: Risälat al-Gufrän. Hrsg. von 'Ä'isa 'Abdarrahmän.
Kairo91993.

Magnün (Farräg)
Dïwân Magnün Lailä. Ed. 'Abdassattär Ahmad Farräg. Kairo o. J.

Marrär
al-Marrär Ibn Sa'ïd al-Faq'asï, Fragmentensammlung in: Nüri Hammûdï al-

Qaisï: Su'arä' umawïyun. Bd. 2. Bagdad 1976, 427-503.

Muf. (Tibrizï)
Sarh al-Mufaddalïyât li-t-Tibrïzï. Ed. 'AIï Muhammad al-Bigâwï. Bd. 1-3.

Kairo 1977.

AS/EA LVII'4'2003, S. 881-912



910 Tilman Seidensticker

Müller 2002

Walter W. Müller: Religion und Kult im antiken Südarabien. In: Polytheismus

und Monotheismus in den Religionen des Vorderen Orients. Hrsg. von
Manfred Krebemik und Jürgen van Oorschot. Münster 2002, 175-194.

Muqätil
s. Abschnitt III Nr. 4.

Naq. G. F.

The Nakä 'id of Jarir and al-Farazdaq. Hrsg. von Anthony Ashley Bevan.
Bd. 1-3. Leiden 1905-12.

Nevo/Koren 1990

Yehuda D. Nevo und Judith Koren: The origins ofthe Muslim descriptions of
the Jâhilï Meccan sanctuary. In: JNES 49 (1990) 23^14.

NÖLDEKE 1908

Theodor Nöldeke: Artikel „Arabs (Ancient)". In: Encyclopaedia of Religion
and Ethics. Hrsg. von James Hastings, Bd. 1-12. Edinburgh etc. 1908-26,
Bd. 1659-673.

Pavlovitch 1998

Pavel Pavlovitch: Qad kunna [sie] lä na'budu 'lläha wa-lä na'rifuhu. In:
Journal of Arabic and Islamic Studies 2 (1998-99) 49-74 [s. http://
www.uib.no/jais].

Payne Smith
Robert Payne Smith: Thesaurus Syriacus. Bd. 1-2. Oxford 1879-1901.

Qais Ibn al-Hudadïya
Fragmentensammlung in: Hätim Sälih ad-Dämin: Su 'ara ' muqillün. Beimt

1987,5-43.
Qutrub

Muhammad Ibn al-Mustanïr Qutrub: K. al-Azmina. Hrsg. von Hannä Gamïl

Haddäd, az-Zarqä' 1985.

RIPPIN 1991

Andrew Rippin: RHMNN and the Hanïfs. In: Islamic studies presented to
Charles J. Adams. Hrsg. von Wael B. Hallaq und Donald P. Little. Leiden

1991,153-168.
Rubin 1984

Uri Rubin: Al-Samad and the high God. An interpretation of süra CXII. In:

Der Islam 61 (1984) 197-217.
Saläma

Dïwân Saläma Ibn Gandal. Ed. Fahraddïn Qabäwa. Beimt 21987.

AS/EA LVII'4'2003. S. 881-912



Die Quellen zur vorislamischen Religionsgeschichte 911

Samardal

Tilman Seidensticker: Die Gedichte des Samardal Ibn Sarik. Neuedition,

Übersetzung, Kommentar. Wiesbaden 1983.

Schoeler 1996

Gregor Schoeler: Charakter und Authentic der muslimischen Überlieferung
über das Leben Mohammeds. Berlin/New York 1996.

Schöller 1998

Marco Schöller: Exegetisches Denken und Prophetenbiographie. Eine
quellenkritische Analyse der Sira-Überlieferung zu Muhammads Konflikt mit den

Juden. Wiesbaden 1998.

Sihäh

Abu Nasr Ismâ'ïl Ibn Hammäd al-Gauhari: as-Sihäh. Tag al-luga wa-sihäh

al-'arabïya. Hrsg. von Ahmad 'Abdalgafür 'Attär. Bd. 1-6. Kairo 1957.

Tabari, Tärih
Abu Ga'far Muhammad Ibn Garir at-Tabari: K. Ahbär ar-rusul wa-l-mulük.

Hrsg. von M. J. de Goeje u. a. Bd. 1,1-3,4. Leiden 1879-98.

Tag
Abu 1-Fadl Muhammad Murtadä Ibn Muhammad az-Zabïdï: Tag al- 'arüs.

Bd. 1-10. Kairo 1306-?

Tritton 1959

A. S. Tritton: Notes on religion in early Arabia. In: Le Muséon 72 (1959)
191-195.

'Umar
Dïwân 'Umar Ibn Abî Rabï'a. Hrsg. von Paul Schwarz. Bd. 1-2. Leipzig
1901-09.

Wagner 1987-88
Ewald Wagner: Grundzüge der klassischen arabischen Dichtung. Bd. 1-2.
Darmstadt 1987-1988.

Watt 1992

W. Montgomery Watt: Artikel MUSAYLIMA. In: EI2 VII 664-665.
Welch 1980

Alford T. Welch: Allah and other supernatural beings: the emergence ofthe
qur'anic doctrine of tawhid. In: Journal ofthe American Academy ofReligion

[Thematic issue S] 47/4 (1980) 733-758.
Wellhausen 1897

Julius Wellhausen: Reste arabischen Heidentums. Berlin 21897, Nachdmck
Berlin 1961.

AS/EA LVII'4'2003. S. 881-912



912 TiLMAN Seidensticker

WKAS
Wörterbuch der Klassischen Arabischen Sprache. Bearbeitet von Manfred
Ulimann. Wiesbaden 1970-.

Wright
William Wright: A Grammar of the Arabic Language. Bd. 1-2. Cambridge
31896-1898.

al-Ya'qûbï, Tärih
Ahmad Ibn Abî Ya'qüb al-Ya'qûbï: K. at-Tärih. Hrsg. von M. Th. Houtsma,
Bd. 1-2. Leiden 1883.

AS/EA LVII'4'2003. S. 881-912


	Die Quellen zur vorislamischen Religionsgeschichte

