Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 57 (2003)

Heft: 4

Artikel: Die Quellen zur vorislamischen Religionsgeschichte
Autor: Seidensticker, Tilman

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147620

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147620
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE QUELLEN ZUR VORISLAMISCHEN
RELIGIONSGESCHICHTE

Tilman Seidensticker, Universitit Jena

Abstract

Most of our information about the religion of the “idolatrous” Arabs in the Hijaz immediately
before the rise of Islam derives from Islamic sources. Accordingly, it has been difficult to
determine the reliability of those sources, especially given their potential bias based on Islamic
conceptions of the jahiliyya. In the article, this problem is approached through an analysis of
talbiya literature, i.e., sources reporting invocations alledgedly uttered by pilgrims visiting the
Meccan sanctuary in pre-Islamic times. My analysis shows that it is likely that many of these texts
are spurious. However, it would be erroneous to conclude that all Islamic accounts of the jahiliyya
are unreliable.

I. Fragestellung™

Unter dem Begriff der “vorislamischen Religionsgeschichte” wird man sinn-
vollerweise die Religionsgeschichte der Arabischen Halbinsel und ihrer Rand-
gebiete verstehen, und zwar bis etwa zum Jahr 610, also bis zum Beginn von
Muhammads Wirken. Sie beginnt spitestens um 800 v. Chr. mit den ersten
Zeugnissen der stidarabischen Hochkultur, dauert also schon vor dem Islam so
lange wie dessen Geschichte bislang gedauert hat, nimlich 14 Jahrhunderte. Im
folgenden Aufsatz soll es aber nur um die letzten Jahrzehnte vor Muhammad
gehen, und dies auch in erster Linie dort, wo er gewirkt hat, d.h. im Higaz. Diese
Zeit und Region sind fiir die Islamwissenschaft von besonderer Bedeutung, weil
Teile der koranischen Botschaft nur auf ihrem Hintergrund zu verstehen sind.
Bedauerlicherweise steht es nun aber um unsere Kenntnis dieser Zeit auch in

* Auf dem 7. Kolloquium “Die Arabische Halbinsel zur Zeit Muhammads” am 29. Juni 2002
in Bamberg habe ich zum Thema dieses Aufsatzes einen Vortrag gehalten. Jan Retso
(Goteborg) danke ich fiir ein abendfiillendes Gesprich in Bamberg zum Thema der gahiliya
ebenso herzlich wie meinem Jenaer Kollegen Norbert Nebes fiir zahlreiche Auskiinfte zur
altstidarabischen Religionsgeschichte.

AS/EA LVII*4+2003, S5.881-912



882 TILMAN SEIDENSTICKER

religionsgeschichtlicher Hinsicht wesentlich schlechter, als dies noch vor einer
Generation scheinen mochte, weil die Informationen dariiber fast ausschlieB3lich
islamischen Quellen entstammen. Dies ist an sich keine Neuigkeit, aber unser
Blick hat sich, nicht zuletzt beférdert durch Gerald Hawtings Monographie zum
Thema (Hawting 1999)!, fiir drei Dinge geschirft: Erstens konnen Informationen
aus anderen Regionen und Jahrhunderten nicht ohne weiteres auf die uns
interessierende Zeit lbertragen werden, zweitens ist es fraglich, ob die kora-
nische Darstellung der gahiliva im Wortsinne verstanden werden muf} oder darf,
und drittens sind die bei islamischen Autoren zu findenden Angaben oft offen-
kundig von der islamischen Sichtweise gefirbt und widersprechen sich auch.

Im folgenden soll vor allem eine umfangreiche und in der m. E. nach wie
vor wichtigsten Publikation zum Thema, Julius Wellhausens Resten arabischen
Heidentums (Berlin '1887, *1897), noch nicht beriicksichtigte Quellengruppe
behandelt werden, die sogenannten talbiyas. Daneben werden aber auch die
anderen Quellen — Koran, vorislamische Dichtung und Referate islamischer
Autoren — diskutiert.

Gegentiber dem Kenntnisstand von Wellhausen mulflte es als grofler Zuge-
winn erscheinen, als M. J. Kister im Jahr 1980 auf eine Gruppe von Texten auf-
merksam machte, die neues und unerwartetes Licht auf die gahiliva warfen.
Zwar war ein Teil davon schon im 1. Band von al-Ya“quibis Geschichtswerk im
Druck zuginglich (Houtsmas Ausgabe war 1883 erschienen), doch sind sie an-
scheinend zunéchst iibersehen worden.

Was Kister ausgewertet hat, sind die sogenannten falbiyas der verschie-
denen Stdmme in vorislamischer Zeit, ihre Anrufungen Allahs beim hagg in oder
bei Mekka. Diese talbiyas lassen, so scheint es wenigstens, Riickschliisse auf die
theologischen Vorstellungen aus dieser Zeit zu. Auf der Grundlage des 1942
edierten K. al-Muhabbar von Muhammad Ibn Habib hatte A. S. Tritton 1959 in
einem kurzen Aufsatz unter anderem auf die dort wiedergegebenen talbiyas auf-
merksam gemacht und sie ins Englische iibersetzt, doch scheint dieser Beitrag
wenig Beachtung gefunden zu haben. Im Orient hatte sich bereits Sayyid
Mu‘azzam Husain in einem 1937 in Trivandrum gehaltenen und 1940 publizier-
ten Vortrag mit den talbivas betallt, der aber im Westen so gut wie gar nicht
rezipiert worden ist; nach Kister und unter Hinweis auf diesen hat sich 1987
Halil Abi Rahma auf breiterer Quellenbasis noch einmal des Themas angenom-
men. (Er verweist auch auf zwei Aufsitze von ‘Adil Gasim al-Bayat aus den

1 Zum Buch vgl. die Rezensionen von Francis Robinson in BSOAS 64/2 (2001) 270 und
Peter Heine in OLZ 96/4-5 (2001) 585-587.

AS/EA LVII+4+2003, S. 881-912



DIE QUELLEN ZUR VORISLAMISCHEN RELIGIONSGESCHICHTE 883

Jahren 1981 und 1982 zum Gegenstand, die ich nicht eingesehen habe.) Ein
eigenes Lemma ‘talbiya’ findet sich im 10. Band der 2. Auflage der Encyclo-
paedia of Islam; der Artikel ist von Toufic Fahd verfa3t und im Jahr 1998
erschienen.

All diesen Publikationen ist gemeinsam, daB3 sie an der Authentizitit der
talbiyas keinerlei Zweifel duflern. Solche finden sich nur in zwei in Deutschland
publizierten Arbeiten, die sich mit den talbiyas eher am Rande befassen, ndmlich
Arme A. Ambros’ Aufsatz zu Sure 112 von 1986 sowie Susanne Krones Arbeit
liber die altarabische Gottin al-Lat von 1992; in beiden Fillen sind die Zweifel
von jeweils einer einzigen talbiya ausgelost und weitgehend auf diese be-
schrinkt geblieben.? Sodann hat Hawting neben den sonstigen Berichten tiber
die gahiliya aus islamischer Zeit auch summarisch die falbiyas als Riickpro-
jektionen des Abrahamismus bezeichnet, ohne auf deren Wortlaut im einzelnen
einzugehen (Hawting 1999, 37 und 43); auf seinen Ansatz komme ich zum Ende
dieses Aufsatzes noch zu sprechen. Die Echtheit der talbiyas wird ein wesent-
liches Thema der folgenden Ausfiihrungen sein. Begonnen werden soll aber mit
einem so knapp wie moglich gehaltenen Abschnitt zur Etymologie von talbiya
bzw. labbaika und einem weiteren zur Uberlieferung der talbiyas.

I1. Die Etymologie von labbaika

Bei talbiya handelt es sich um das regelmiBig gebildete Verbalnomen zu labba/
yulabbrt, das seinerseits von labbaika “zu deinen Diensten!” denominiert ist. Die
arabischen Lexikographen und Grammatiker bringen es

1. in Verbindung mit labba oder alabba c. bi- loci “an einem Ort verweilen”;
also ungefahr “(in Gehorsam dir gegeniiber) bestindig”.> Daneben gibt es
auch noch andere Erklarungen:

2. labbaika sei von labba wie in dart talubbu darahit “mein Haus liegt dem
seinen gegeniiber” abgeleitet (7ag 1, 465, 3f.); diese Bedeutung ist in
WKAS II 75 a-b nicht aufgefiihrt und scheint demzufolge erfunden zu sein.

2 Zu Ambros’ Bemerkungen zur talbiya der Banii Asad s. unten unter IV. 1; zu der von Frau
Krone zu der der Taqif unter IV. 7.

3 So die meisten der WKAS II 182 a 7-12 angefiihrten Stellen. Zu labba c. bi- locis. ebd 75 a
30-35, zu alabba c. bi- loci ebd. 76 a 31-42.

AS/EA LVII=4-2003, S. 8§1-912



884 TILMAN SEIDENSTICKER

3. Es sei von labbatun wie in imra’atun labbatun “liebende Frau” abgeleitet
(Tag 1, 465, 6-8). In WKAS II 77 a 16-21 ist dieses labbatun nur in einem
den Lexika entnommenen Vers belegt; als Bedeutung dringt sich der Ge-
danke an “(in Liebe) verharrend” auf, und damit lduft diese Erkldrung auf
das in Erkldarung Nr. 1 Gegebene hinaus.

4. Es sei von (hasabun) lubabun “vorziiglichste (Abkunft)” abgeleitet (7ag 1,
465, 10), wozu WKAS 1II 89 b 38-90 a 1 zu vergleichen ist. Dieses /ubab
wird als halis paraphrasiert, und daraus wird dann die Erklarung ihlasi laka
fiir labbaika konstruiert, was recht gezwungen wirkt.

5. Es sei von labbun im Sinne von ta‘a “Gehorsam” abgeleitet (7ag 1, 465,
15). Eine solche Bedeutung fiir /abbun ist in WKAS II 77 a nicht ver-
zeichnet, und damit diirfte die Ableitung wie die unter 2. weitgehend frei
erfunden sein.

Die Endung —ai wird meistens als Akkusativ des Duals aufgefal3t, der hier nicht
zur Bezeichnung der Zweizahl, sondern zum Ausdruck der Iteration oder der
Verstarkung (/i-t-taukid, li-t-takrir, li-t-taktir, s. Wright 11 74 AB, Lis. 1, 731 a
13£.) stehe. Nur der Grammatiker Yinus Ibn Habib ad-Dabbi hat bestritten, daf3
es sich um einen Dual handelt; es sei vielmehr eine den Formen ‘alaika und
ilaika analoge Endung (Lis. 15, 238 b, -5ff.). Dieser Auffassung wird von
anderer Seite entgegengehalten, daf es doch dann labba yadaika (wie etwa in
‘ala yadaika) heilen miisse und nicht labbai yadaika (Lane 2642 ¢ 22ff. nach
Sihah 6, 2479 a 12ft).

Auch in Europa hat die Frage nach der Etymologie von labbaika die
Fachleute beschiftigt. Hubert Grimme entdeckte “die thamudische Priposition
2% (22%)” (so der Titel seines Aufsatzes in ZDMG 95 [1941] 359-366). Er
meinte, dal /abbaika “ein Uberrest der altsemitischen Religion sei, wie sie bis
kurz vor dem Aufkommen des Islams im Higaz und in den von ihm beeinfluflten
nordarabischen Grenzgebieten vertreten war, und als deren literarischen Zeug-
nisse vor allem die thamudischen Inschriften anzusehen sind”. Grimme fiihrt 21
Sawahid fiir seine Prdposition an. In Albert van den Brandens Les inscriptions
thamoudéennes (erschien 1950 in Louvain), in der fast alle diese Inschriften neu
publiziert worden sind, ist in sdmtlichen Fillen anders gelesen; die neuere
Forschung kennt Grimmes 2% also nicht.

Hans Bauer wollte labbaika von *[a abaika ableiten; *abai sei ein Jussiv zu
aba. Es wire eine Verkiirzung von a und Assimilation des hamza an das b

anzunehmen. Bauer fragt sich dabei, ob aba im klassischen Arabisch mit dem
Akkusativ der Person belegt sei (Was bedeutet labbaika? In: MO 7 [1913] 240).

AS/EA LVII+4+2003, S. 881-912



DIE QUELLEN ZUR VORISLAMISCHEN RELIGIONSGESCHICHTE 885

Dies scheint nicht der Fall zu sein, und schon dieser Umstand spricht gegen
seine Theorie.

Die Endung —ai ist von Wellhausen mit Formen wie sa ‘daika, dawalai und
hawalai zusammengestellt und als nur “scheinbarer Dual” bezeichnet worden
(Wellhausen 1897, 111 Anm. 1), wihrend H. L. Fleischer — in der Tradition der
arabischen Grammatiker — von einem elliptischen Vokativ im Dual ausging,
welch letzterer zum Ausdruck einer Begriffsverstirkung stéinde (Fleischer 1885-
88 I 302). J. Barth, der das Phanomen im Vergleich mit dhnlichen Erschei-
nungen in anderen semitischen Sprachen behandelt hat, vermutet, daB3 es sich bei
den Waértern, denen scheinbar ein —ai angehingt ist, um Analogiebildungen nach
denjenigen Prépositionen handelt, deren wurzelhafter SchluBlaut aj oder é war
(Vergleichende Studien II. In: ZDMG 42 [1888] 341-358, hier Abschnitt 2 ab S.
348).

Ein m. E. bestechender Vorschlag ist bereits 1908 an einer allerdings ver-
steckten Stelle gemacht worden. Theodor Néldeke weist, von A. A. Bevan ange-
regt, im ERE-Artikel Arabs (Ancient) auf das syrische lappai (ua V) hin; lappaik
hieBe dann “towards thee (O God)” (Noldeke 1908, 668 b). Die Tatsache, dall
im Arabischen b statt des dem syrischen p entsprechenden f steht, pal3t bestens
zur Annahme einer Entlehnung, bei der das Element appé ,,Gesicht* (stamm-
verwandt mit arabisch anf) gar nicht erkannt worden ist. Das syrische lappai ,,zu
... hin* ist breit bezeugt (Payne Smith I 279); dort nicht belegt ist allerdings die
Kombination mit dem Suffix der 2. Person sg. masc. in der Anrede an Gott, die
den Ausgangspunkt einer Entlehnung gebildet haben muf3.* Nichtsdestoweniger
scheint mir dieser Vorschlag unter allen Ableitungen noch am meisten fiir sich
zu haben. Er 146t auf religiose Einfliisse aus dem Norden, nicht aus dem Siiden
schliefen.

I11. Die Uberlieferung der talbiyas

Die Quellen, in denen mehr als nur eine oder zwei talbiyas iiberliefert sind, sind
die folgenden fiinf:

4 Die in WKAS II 183 a 26 — b 11 als anomale Bildungen angefiihrten Formen wie labbaihi,
labbai yadaika etc. sind nach der Entlehnung gebildet und im iibrigen in erster Linie aus
Lexika belegt.

AS/EA LVII*4+2003, S. §81-912



886 TILMAN SEIDENSTICKER

1. Muhammad Ibn al-Mustanir Qutrub (st. 206/821): K. al-Azmina. Hrsg. von
Hanna Gamil Haddad, az-Zarqa’ 1985/hrsg. von Hatim Salih ad-Damin, in:
al-Maurid 13/3 (1984) 109-172.

Qutrub tiberliefert die talbiyas von 24 verschiedenen Stimmen; seine Nr. 7
ist eine Variante zur in Nr. 6 gegebenen falbiya der Tamim. Im folgenden
wird mit den Nrr. 1-25 nach S. 116-126 der Ed. Haddad durchgezéhlt.

2. Muhammad Ibn Habib (st. 245/860): K. al-Muhabbar. Hrsg. von llse Lich-

tenstddter, Hayderabad (Dekkan) 1942.
Ibn Habib gibt in seinen Nrr. 1-10 und 12-21 nach verschiedenen
“Gotzen™ angeordnete talbiyas, bei Nr. 11 ist kein G6tze, sondern nur der
Stamm der “Akk genannt, bei Nr. 1 nennt er zusatzlich noch den verehren-
den Stamm. Im folgenden wird mit den Nrr. 1-21 nach S. 311-315
durchgezahlt.

3.  Ahmad Ibn AbT Ya'qiib al-Ya“qubi (st. nach 292/905): K. at-Tarih. Hrsg.
von M. Th. Houtsma, Bd. 1-2, Leiden 1883.

Al-Ya“qubi zéhlt die talbiyas von 17 Stimmen auf; bei seiner Nr. 9 handelt
es sich um eine Variante zur in Nr. 8 gegebenen talbiya der Rabi‘a. Im
folgenden wird mit den Nrr. 1-18 nach Bd. I S. 296f. durchgezihlt.

4. “Mugqatil Ibn Sulaiman al-Balh1” (st. 150/767) ad Koran 22/30.

In Kister 1980 sind die ralbiyas diversen Handschriften eines Textes ent-
nommen, den Kister mit dem Tafsir Mugatil identifiziert. Er verweist
darauf, daf} zwei davon nur die ersten zehn talbiyas enthalten (S. 35f.), und
nimmt an, daf} einige talbiyas von al-Hudail Ibn Habib ad-Dandani ein-
gefligt wurden. Abli Rahma 1987 nimmt dagegen an, daf} der ganze die
talbiyas bietende Abschnitt eine Einfiigung ist, und zwar entweder von al-
Hudail oder spiteren Mugqatil-Uberlieferern. Er begriindet dies damit, daf
in den Muqatil zugeschriebenen Werken (al-Asbah wa-n-naza’ir fi I-Q. al-
karim, Tafsir Mugatil, Tafsir al-Hamsmi’at aya min al-Q. al-karim) keine
Neigung zu solch ausfiihrlichen Digressionen erkennbar sei wie in der, die
nach Kister hier zu Koran 22/30 gemacht wird.® Damit hitten wir es hier

5 Dieser sicher nicht unproblematische Ausdruck wird im folgenden nicht mehr in
Anfiihrungszeichen gesetzt.
6 Er nimmt ferner an, dafl Kister in Wirklichkeit Handschriften desjenigen Werkes benutzt

hat, das I. Goldfeld u. d. T. Tafsir al-Hamsmi’at ava min al-Qur’an al-karim 1980 in
Shfaram publiziert hat. Dafiir spricht in der Tat, daB in dieser Ausgabe (S. 85 Fullnote 254)
bei der Behandlung von Koran 22/30 der Herausgeber auf einen Zusatz des Mugqatil-
Uberlieferers Abdalhaliq Ibn al-Hasan mit talbiyas nach verschiedenen Quellen hinweist.
Ein weiteres und eindeutiges Indiz sind die iibereinstimmenden folio-Angaben bei Kister

AS/EA LVII+4+2003, S. 881-912



DIE QUELLEN ZUR VORISLAMISCHEN RELIGIONSGESCHICHTE 887

mit Texten aus dem spiten 3./9. oder eher dem 4./10. Jahrhundert zu tun.’
Im folgenden wird aber auf sie unter dem Namen Mugqatils ohne Anfiih-
rungszeichen Bezug genommen.

Bei Nr. 1-8 sind die talbiyas nach den Staimmen gegeben, bei Nr. 9 und 10
sind mit den nackten Frauen und Adam eine Personengruppe bzw. eine
Einzelperson gegeben, bei Nr. 11-20 und 22-31 ist nach Gétzen geordnet,
unterbrochen von Nr. 21 mit der Stammesangabe ‘Akk; bei 32-56 ist
wieder nach Stimmen geordnet, wobei siebenmal (34. 36. 37. 41. 42. 43.
46) zusitzlich die verehrten Gétzen genannt sind. Im folgenden ist wie bei
Kister 1980 von 1-56 durchgezihilt.

Abii 1-°Ala’ al-Ma‘arr1 (st. 449/1058): Risalat al-Gufran. Hrsg. von "A’i3a
“ Abdarrahman, Kairo °1993.

Al-Ma'arr1 bringt neun talbiyas, die er nach metrischen Gesichtspunkten
behandelt; bei Nr. 3-9 sind die Stimme entweder von ihm oder in den
talbiyas genannt (oder es ist beides der Fall). Im folgenden sind die von
ihm auf S. 535-537 aufgefiihrten talbiyas als Nr. 1-9 gezahlt.

Das Material 1a63t sich demnach in drei Gruppen aufteilen:

w

die nach metrischen Gesichtspunkten geordnete Liste bei al-Ma“arrT,

die nach Gotzen angeordnete Liste Mugatil 11-31 = Ibn Habib 1-21,

vier nach Stimmen/Stammesverbinden/Personen angeordnete Blocke, die
hier nach ihrem Umfang gereiht sind:

a. Mugatil I (1-8)

b. al-Ya“qubi (1-18)

c. Qutrub (1-25)

d. Mugqatil II (32-56).

Die beiden unter B gleichgesetzten Listen sind weitestgehend identisch, worauf
bereits Kister 1980, 35 aufmerksam gemacht hat. Die verbleibenden fiinf Listen
unter A und C weichen in ihrer Reihung allesamt voneinander ab, sogar die

7

und Goldfeld. Andererseits finden sich in der Ausgabe des Tafsir Mugatil durch “Abdallah
Mahmid Sihata (Bd. 3, Kairo 1984, S. 124, 1 bis 125 ult.) genau die ersten zehn talbiyas
des von Kister herausgegebenen Textes. Da der Tafsir al-Hamsmi’at aya vollstindig dem
Tafsir Mugatil entnommen ist (Goldfeld S. 7 der engl. Einleitung), wird sich das Ritsel
teilweise dadurch erkldren lassen.

"Abdalhaliq starb 962 oder 968 n. Chr., vgl. Goldfeld in seiner engl. Einleitung S. 5 Fulnote
13.

AS/EA LVII+42003, S. 881-912



888 TILMAN SEIDENSTICKER

beiden jeweils 25 talbiyas umfassenden Aufzéhlungen Qutrubs und Mugatil II;
dies wird aus der Synopse in Tafel 1 (S. 889) ersichtlich. Al-Ma‘arris Liste ist,
wie gesagt, ohnehin von metrischen Gesichtspunkten (masgi‘ la wazna lahi,
manhiik, mastir) bestimmt. Die Gemeinsamkeiten zwischen al-Ya‘qubi, Qutrub
und Mugatil II erschopfen sich darin, dal grosso modo zunichst die nord-
arabischen Stamme aufgefiihrt sind (1-9 bzw. 1-11 bzw. 32-38) und dann die
stidarabischen, was nur bei Mugatil II mit den Nrr. 48 und 50 durchbrochen ist.
Bei Muqatil I gehen Nord- und Siidaraber durcheinander.

Es weicht aber nicht nur die Reihenfolge der Stamme voneinander ab,
sondern es werden ein und demselben Stamm verschiedene talbiyas zugeschrie-
ben bzw. eine talbiya mehreren Stimmen. Dies soll kurz anhand der falbiya der
Rabi‘a demonstriert werden. Da es in diesem Abschnitt nur um iiberlieferungs-
geschichtliche und nicht um inhaltliche Aspekte geht, verzichte ich auf voll-
stindige Umschrift und Ubersetzung. Die stattdessen gewihlte rudimentire
Transkription soll nur den stark divergierenden Charakter der Zuschreibungen
und Wortlaute zeigen.

a. Die élteste Quelle gibt die talbiya des Stammes Rabi‘a folgendermaf3en an:
Ibyk “llhm Ibyk / Ibyk mn rby'a /s’m’'a mty‘'a / lrb m’ y'bd fy knysa wby'a /
wrb kl w’sl 'w mzhr qty ‘a: Qutrub Nr. 10.

b. In Mugqatils zweiter nach Stimmen geordneter Liste wird eine leicht diver-
gierende Fassung den Bakr Ibn Wa’il zugeschrieben, einem Unterstamm
der Rabi‘a: lbyk 'llhm lbyk / Ibyk 'n rby‘a / s’'m'a mty'a / Irb m’ y'bd fy
knysa wby'a / qd hift 'wt'nh’ fy ‘sma mny 'a: Muqatil Nr. 50.

c.  Mit der zweiten und dritten Zeile dieser beiden Formen stimmt die — wie
iiblich — kurze Fassung bei al-Ya“qiibi noch recht weitgehend iiberein, die
hier den Rabi‘a zuschrieben ist: lbyk ‘n rby‘a / s’'m'a Irbh’ mty‘a: al-
Ya‘qub1 Nr. 9.

d.  Unmittelbar vorher gibt aber diese Quelle fiir die Rabi‘a vielmehr folgende
talbiya mit ganz anderem Reim: [byk rbn’ Ibyk / lbyk 'n gsdn’ ’lyk: al-
Ya“qubi Nr. 8.

e. In Mugqatils erster nach Stimmen geordneter Liste wird fiir die Rabi‘a
dagegen folgende talbiya mit zwei Reimen angegeben: [byk 'llhm hg’ hq'/
t'bd’ wrq'/Im n’tk llmn’ha /wl’ hb’ llrb’ha: Muqatil Nr. 4.

f.  Eine weitgehend identische Fassung wird bei Qutrub wieder den Bakr Ibn
Wa’il zugeschrieben: lbyk hg’ hq’ / t'bd’ wrq’ / 'tyn’k limy’ha / Im n't
llrqg ha: Qutrub Nr. 11.

AS/EA LVII=42003, S. 881-912



889

DIE QUELLEN ZUR VORISLAMISCHEN RELIGIONSGESCHICHTE

juueuad ‘-[B
UoA JSI :alsany

‘vA1q[v)
ur JyaIs Wweig

pES
DpDE]
Wiy |

11,544 uqt g
wifeg
TEpIE
TN feg

L1Ie BA-[8

— e 8N 6

sne(|
e[1feq

uessen)

unyes-se
‘InBWEIPR ‘Bpury
Em@;@

oo

sesn ‘e'q eping ‘e
ILEM "q ey
PrEqny = WIS
SQUEYIP, BN "q JWUY,
Jibe],

e.epnd)

B.BpNQ) ‘BIEqEA 'q q,B3
swingj

ojip

JeAWIgy

UE[Nef] ‘uepwep
Fugpey
unALie,sy-[e vy,
NV,

IEZIN "q B.1qBY
ue[ly, steQ)

[1epny

pesy 'd

euleznjy ‘eqqe(] ‘pesy
‘wiwe |, = jIputf
(eureznjA ‘eqqe(]
‘PeESY ‘WIWE ],
sreng ‘eueury|

[1 [13ebny

Bk
B3
e

€S
s

s
08

of
8y
Ly
9f
%
R4
t
K94
1y
oy
6t
‘8¢
LE
9t
33

YE

£t
K43

(888 °S 'S) D pun vy 1ajun udjsi| 1ap asdouis ;1 9[[aqeL

Iesuy-re ‘g

unkLe sy-e g

eleN €z

WIWe], 31p Inu "Mzq eeznff 7g

eideqg [

BpUIY 0T

upeN PV, 6l

uniie sy-1e vy, 81 JIpeN 81

wepng /] ugpwey L]

eEPNO 9] eepnd) 9]

epdeg Gl pzv-le Gl

uegssen 'yl TeAwryg  pl

INBWRIPRE] 0m.v:_v.m €1 wnymny - ¢l

JupeN "l ueweA-[e ‘7]

wepy ‘0l pzy-[e  °II Lem qoeg Il

lein, esiu-ue g ugpwey JeAwiyg Q] elqey 0l

ugjejer) ‘pesy g onp 6 [epnH 6

eepnd L e,1q8y 8 pesy 'd '8

wnymg 9 [repny L onp L

uglly, sie) g Jibe], 9 wiwe] 9

eIqRy b ug[ly, sieQy S BUBUIY G

wiwey, ¢ wiwey, g v Jibel ¢

UBWEA-[B[YY T pesy 'd € ste) g

Iy, ‘eugury ‘e,eznfj BUBULY Z sieng) 'z

‘srean() = swngy 1 sreang) T peuieinA 1
[ [1Ebnjy 1qnb,ex-[e qrangy

AS/EA LVII*42003, S. 881-912



890 TILMAN SEIDENSTICKER

g.  Ebenfalls den Bakr Ibn Wa’il schreibt al-Ma‘arrT eine wiederum verwandte
Fassung zu, die allerdings bei Qutrub der Gruppe der Ansar zugeschrieben
ist: lbyk hq' (Qutrub: hg’) hq’ / t'bd’ wrq’ / gyn'k lins’ha / Im n'’t llrq ha:
al-Ma‘arr1 Nr. 6 = Qutrub Nr. 25.

h. In Mugqatils zweiter nach Stimmen geordneter Liste wird als talbiya der
Rabi‘a eine Fassung angegegeben, die mit den drei vorhergehenden die
ersten beiden Zeilen gemeinsam hat, dann aber drei weitere mit gleichem
Reim anhidngt: lbyk hg' hq '/ t'bd’ wrq’ / nrkb ’lyk trq’ / mstbqyn sbq’ / lhig
r’'ws hlg’: Mugqatil Nr. 38.

1. Mit den beiden ersten Zeilen der drei vorstehenden Fassungen stimmt eine
talbiya weitgehend iiberein, die ohne Nennung eines Stammes den Vereh-
rern des Gotzen Muharriq zugeschrieben wird (nach Ibn Habib, Muhabbar
S. 317, -4 wurde al-Muharriq von den Bakr Ibn Wa’il und den restlichen
Tamim verehrt): /byk “llhm Ibyk / Ibyk hg" hq’/t'bd " wrq’ : Tbn Habib Nr. 7
= Mugatil Nr. 17.

Ahnliche Resultate wiirden sich bei den anderen Stimmen zugeschriebenen
talbiyas ergeben. Die Rabia-Stichprobe zeigt, da3 hinsichtlich der Zuschreibung
und des Wortlautes ein ausgesprochener Wildwuchs herrscht.?

Als Fazit des gesamten Abschnitts III kann festgehalten werden, daf3 uns in
Quellen aus dem 3./9. bis zum 5./11. Jahrhundert sechs unterschiedliche und
verschieden lange Listen iiberliefert sind, die so stark divergieren, daf} eine ein-
deutige Korrelation von talbiya, Stamm und ggf. Gétze kaum zu ermitteln ist. Es
handelt sich offensichtlich um Uberlieferungen, die nicht auf eine einzelne isla-
mische Quelle zuriickzufiihren sind; eher mufl man mehrere voneinander weit-
gehend unabhingige Traditionen annehmen. Damit ist fiir die Frage ihres mogli-
chen vorislamischen Ursprungs noch nichts gesagt. Im folgenden Teil dieses
Aufsatzes soll versucht werden, anhand inhaltlicher Kriterien weiterzukommen.

IV. Der Inhalt als Echtheitskriterium

Gemessen werden miissen die talbiyas an unserem anderweitig gewonnenen
Bild der religiésen Verhiltnisse unmittelbar vor dem Islam. Dazu muf} auf die

8 Die Hypothese Krones, die fiir jeden Stamm zwei talbiyas annimmt, eine fiir den verehrten
Gotzen, eine fur Allah, dem die Pilgerfahrt nach Mekka galt (Krone 1992, 398f.), 148t sich
nach meinem Eindruck nicht erhirten.

AS/EA LVII+4+2003, S. 881-912



DIE QUELLEN ZUR VORISLAMISCHEN RELIGIONSGESCHICHTE 891

explizit oder implizit vom Koran gegebenen Hinweise zuriickgegriffen werden,
weil bei den Informationen, die uns islamische Historiker wie Hisam Ibn al-
Kalbr (starb um 206/821) geben, das Risiko spiterer Umdeutung oder gar
Erfindung ebenso wie bei zahlreichen angeblich vorislamischen Versen deutlich
héher zu veranschlagen ist. Das dem Koran zu entnehmende Bild der gahiliya,
soweit es uns interessiert, wird im folgenden anhand Alford T. Welchs Aufsatz
Allah and other supernatural beings dargeboten (Welch 1980). Dabei ist die
Entwicklung, die Welch von der koranischen Theologie und damit auch von der
koranischen Darstellung der gahiliva zeichnet, stark von Richard Bells Chrono-
logie der einzelnen Surenbestandteile beeinflufit. Diese kann und soll hier nicht
erdrtert werden; es sei nur bemerkt, daf} sie fiir die von Welch behandelte
Thematik ein ausgesprochen stimmiges Bild ergibt. Aber auch wenn man sich
die chronologische Reihung von Bell nicht zu eigen machen will, dndert dies
nichts Grundsitzliches am Inhalt einzelner koranischer Aussagen zur vorislami-
schen Religion, sondern allenfalls an ihrer zeitlichen Einordnung, die fiir unsere
Zwecke von zweitrangiger Bedeutung ist. Welchs Skizze der gahiliva im Koran
— soweit fiir unser Problem von Relevanz — sieht folgendermal3en aus:

In den frithesten Offenbarungen wird Gott als rabb bezeichnet, wenig
spiter dann als ar-Rahman, wobei die angesprochenen Mekkaner ihn entweder
nicht zu kennen oder nicht an ihn zu glauben scheinen. Fast gleichzeitig wird
Gott dann als Allah bezeichnet; die Duplizitit der Benennungen scheint Verwir-
rung hervorgerufen zu haben, und wenig spiter wird ar-Rahman als Eigenname
Gottes aufgegeben. Allah als der Schopfer, Erndhrer und Nothelfer wurde von
den Mekkanern schon vor Muhammads Auftreten verehrt, aber nicht ausschlief3-
lich. Neben Allah kannten sie nimlich noch andere gottliche Wesen, deren Exi-
stenz der Koran zundchst gar nicht bestreitet, deren Fahigkeit zur Beeinflussung
des menschlichen Schicksals er aber von Allahs Erlaubnis abhingig sieht.
Insbesondere handelt es sich dabei um die drei in Mekka und seiner weiteren
Umgebung verehrten weiblichen Numina al-Lat, al-‘Uzza und Manat, die von
Muhammads Zeitgenossen als “Tochter” verehrt wurden. Sie werden im Koran
in der mittleren mekkanischen Periode dann als Engel apostrophiert, was aber
nicht die Auffassung der Mekkaner gewesen sein mul3. In einer nichste Phase
werden sie auf die Ebene von Geistern (ginn) herabgestuft. Erst in einer weiteren
Phase, in den letzten mekkanischen Jahren, wird dann die endgiiltige Position
der absoluten Alleinigkeit Gottes bezogen, die die Existenz anderer géttlicher
Wesen ausschlief3t.

Soweit der allgemeine Hintergrund; Details werden im folgenden bei der
Behandlung einzelner Punkte noch nachgetragen.

AS/EA LVII-4+2003, S. 881-912



892 TILMAN SEIDENSTICKER

1. al-wahid al-qahhar wa-r-rabb as-samad

Bei Qutrub wird als Nr. 8 den nordarabischen Bant Asad eine falbiya zuge-
schrieben, die bei Mugatil II in etwas kiirzerer Fassung mit gleicher Zu-
schreibung als Nr. 35 figuriert; al-Ya“qubi1 gibt als Nr. 3 (auch Banii Asad) nur
den Anfang wieder. Ganz besonders auffillig ist der nur in den beiden erstge-
nannten Quellen tiberlieferte, auf Allah bezogene Passus al-wahid al-qahhar wa-
r-rabb as-samad. Das Epitheton gahhar “Allgewaltiger” taucht im Koran
sechsmal auf (12/39, 13/16, 14/48, 38/65, 39/4, 40/16) und steht grundsitzlich
mit al-wahid “der Einzige” zusammen. Wenn die Bani Asad nun Allah wirklich
als Alleinigen angerufen haben, wiren koranische Ermahnungen des Inhalts, daf3
al-Lat, al-‘Uzza und Manat “blof3e Namen, die ihr und eure Viter aufgebracht
habt” seien, tberfliissig (53/23: in hiya illa asma’un sammaitumitha antum wa-
aba’'ukum). Ebenso des Koranisierens verdichtig ist die zweite Hilfte mit dem
koranischen Hapaxlegomenon samad aus Sure 112/2. Es konnte argumentiert
werden, dal} sich der Koran nur an die Mekkaner richtet, Stimme anderswo auf
der Arabischen Halbinsel aber schon einem nichtjiidischen und nichtchristlichen
monotheismusdhnlichen Glauben gehuldigt haben. Sowenig dies auf allgemeiner
Ebene ginzlich auszuschlie3en ist, so unwahrscheinlich erscheint es hier, da3
die Banli Asad einen ansonsten unbekannt gebliebenen puren Monotheismus
unter Verwendung koranischer Phraseologie kannten. Ahnlich hat sich bereits
1986 Armme A. Ambros gedullert, der die zweite Hilfte der von Mugqatil gege-
benen Fassung als “Koran-Pastiche” bezeichnet hat (Ambros 1986, 238f.).

2. ma na'budu l-autana ma'[a] man gad ‘abad]a]

Diese Zeile schlief3t sich in einer der drei Quellen fiir den vorhergehenden Punkt,
namlich bei Mugatil Nr. 35, an.? Kister 1980 duflert sich nicht zum Inhalt, Rubin
1984 bietet auf S. 205 die sinngemilB einzig denkbare Ubersetzung: “we do not
worship the idols with those who do”. Auch dies kann nur als monotheistisches
und damit suspektes Bekenntnis gewertet werden. Allerdings lautet die Passage
in der etwas ldngeren Fassung bei Qutrub Nr. 8: la na'budu [-asnama hatta
tagtahidfa] * li-rabbiha wa-tu tabad “wir verehren die Idole nicht, solange sie
sich nicht fiir ihren Herrn bemiihen und zu seinen Diensten bereit sind”.!? Falls

9 Die eingeklammerten Vokale storen das Metrum (Ragaz, s. Ambros 1986, 238) bzw. den
Reim.

10 Ich danke Herrn Prof. Manfred Ullmann herzlich fiir seine Hinweise zum Verstindnis dieser
Passage.

AS/EA LVII=4+2003, S. 881-912



DIE QUELLEN ZUR VORISLAMISCHEN RELIGIONSGESCHICHTE 893

diese (im Text vielleicht korrupte) Einschrinkung bei Mugatil einfach ausge-
fallen sein sollte, eriibrigen sich weitere Uberlegungen zu diesem Passus.

3. wa-ahlasat li-rabbiha du‘a’aha

In der talbiya, die Muqatil als Nr. 33 den Tamim (und einigen anderen nament-
lich genannten Stimmen) zuschreibt und die in kiirzerer Form auch bei al-
Ya“qubr als Nr. 4 den Tamim allein beigelegt wird, heif3t es, dal3 die betreffen-
den Pilger ihre Gebete oder ihre Verehrung Allah “in reiner Form entgegen-
bringen” (wa-ahlasat li-rabbiha du'a’aha bzw. im Reim statt dessen du ‘Gha).
Zwar mag es sich bei den Elementen, die einer Reinigung zum Opfer fallen,
theoretisch auch um Widerspenstigkeit oder mangelnde Opferbereitschaft
gegeniiber einem Gott unter mehreren handeln, doch ist dies angesichts der
islamischen Verwendung von ahlasa unwahrscheinlich. Sure 112 hat den Bei-
namen Surat al-ihlas wegen ihres expliziten monotheistischen Bekenntnisses
erhalten, und im Korantext selbst werden Verbindungen mit akl/asa mehrfach als
Antonym zu Bezeichnungen des Polytheismus gebraucht. Uber die arabischen
Zeitgenossen Muhammads heif3t es, daf sie auf hoher See “zu Gott beten, indem
sie sich in threm Glauben ganz auf ihn einstellen. Aber nachdem er sie an Land
gerettet hat, haben sie nichts Eiligeres zu tun, als (ihm andere Gotter) beizu-
gesellen” (Koran 29/65: fa-ida rakibi fi I-fulki da ‘awu llaha muhlisina lahu d-
dina fa-lamma naggahum ila l-barri ida hum yusrikiina)."!

4. rabb as-sa'a/ad-dayyan

In der talbiya, die Muqatil unter der Nr. 47 den Quda‘a zuschreibt, wird Allah
als rabb as-sa'a tituliert. Nun sind nach koranischer Darstellung die leibliche
Auferstehung und das Jiingste Gericht etwas, das bei den von Muhammad ange-
sprochenen arabischen Polytheisten auf ungldaubige Ablehnung stief3: “Sollen wir
denn, nachdem wir einmal gestorben und zu Staub und Knochen zerfallen sind,
vor Gericht gestellt werden?” (Koran 37/53: a-ida mitna wa-kunna turaban wa-
‘izaman a-inna la-madiniina).'?

Bei Qutrub Nr. 3 wird den Qais (“Ailan) das Epitheton ad-dayyan als
Bezeichnung Allahs in den Mund gelegt. Auch wenn dayyan den Lexika des

11 Ahnlich eindeutig sind 39/2f. (fa- ‘budi llaha muhlisan lahu d-dina * a-la li-llahi d-dinu I-
halisu wa-lladina ttahadii min daniht auliya’a), 39/14f. (quli llaha a'budu muhlisan lahi
dini * fa-"budi ma $i’tum min danihi). Vgl. auch Helmer Ringgren: The pure religion. In:
Oriens 15 (1962) 93-96.

12 Vgl. ferner Koran 23/82, 17/49. 98, 37/16, 56/47 und 79/10f.

AS/EA LVII=4+2003, S. 881-912



894 TILMAN SEIDENSTICKER

klassischen Arabisch zufolge als “Bezwinger” (qahhar) oder *“(weltlicher)
Richter” (so in Anwendung auf ‘Al Ibn Abi Talib) verwendet wurde (Lis. 13,
166 pu.ff.), so wird es doch an erster Stelle als ein Name Gottes erklart (Lis. a. a.
0O.).13 Der Sinn des Namens wird sich aus der islamischen Konzeption vom
Jingsten Gericht erkldren. In einer vorislamischen falbiya ist er so wenig zu
erwarten wie das Wort as-sa ‘a.

In den vorstehenden vier Beispielen waren die Zweifel am vorislamischen Ur-
sprung damit begriindet worden, daf3 hier mit dem Monotheismus und Jiingsten
Gericht religiose Vorstellungen als gegeben erscheinen, die der Koran erst gegen
grof3e Widerstinde durchzusetzen hatte. Im folgenden nun einige Beispiele fiir
eine Ubereinstimmung mit dem koranischen Wortlaut in einem Umfang, der
ebenfalls Anlall zur Vorsicht gibt.

5. rabb at-talita al-uhra

Unter der Nr. 45 wird Allah bei Muqatil in der talbiya der Kultgemeinschaft der
Hums unter anderem als rabb at-talita al-uhra “Herr der dritten, weiteren
(Gottin)” bezeichnet. Von einer vorislamischen Go6tzen-Trinitdt mit Manat an
dritter Stelle ist uns nichts bekannt. In Koran 53/19f. heif3t es: a-fa-ra ‘aitumu [-
Lata wa-1-'Uzza * wa-Manata t-talitata l-uhra “was meint ihr zu al-Lat und al-
‘Uzza und zu Manat, der dritten, weiteren?”. At-talita al-uhra erscheint hier als
Zusatz gut motiviert, zum einen durch den Reimzwang, zum anderen durch das
Bediirfnis nach anniahernd gleich langen Versen (hier 11 gegeniiber 10 Silben).
Beides ist in der ta/biya der Hums nicht gegeben.

6. islam

SchlieBlich sei noch auf die talbiya der Himyar hingewiesen, die Mugqatil als Nr.
43 anfiihrt und in der die innere Haltung der Mekkapilger als tanazzuhan wa-
islamf[an] beschrieben wird, “in Enthaltsamkeit und in islam”. Das Wort
tanazzuh findet sich im Koran nicht. Kister 1980, 39f. mochte flir islam die
Bedeutung “sich ausschlieSlich Gott ergeben” annehmen und sieht hierin dann
ein weiteres Indiz fiir vorislamischen Monotheismus. Aus dem Kontext der
talbiya 143t sich dies aber nicht begriinden, so daf3 man hier entweder an islam
als “Ergebenheit” in einem nicht-monotheistischen Sinne denken kénnte — oder
aber eher an eine Riickprojektion aus islamischer Zeit.

13 Unter den gingigsten asma’ Allah al-husna findet sich das Wort allerdings nicht.

AS/EA LVII*42003, S. 881-912



DIE QUELLEN ZUR VORISLAMISCHEN RELIGIONSGESCHICHTE 895

In sieben talbiyas wird vom Zuriicklassen der Gotzen beim Aufbruch zur
Pilgerfahrt gesprochen; dies ist mit dem koranischen Bild von der gahiliya
durchaus noch vertriglich, wo iiber die Lokalisierung der Unter-Gotter nichts
ausgesagt ist.!

Es handelt sich um die folgenden Stellen: qad taraki l-autana tumma
ntabiika (al-Ma‘arri: asnamahum wa-ntabitka) “‘sie haben die Gotzen zuriick-
gelassen und dich aufgesucht”: Qutrub Nr. 17 = al-Ma‘arr1 Nr. 8 (Hamdan); wa-
hallafii autGnahum wa-'azzamiika “sie haben ihre Gotzen hinter sich zuriick-
gelassen und dich verherrlicht”: Qutrub Nr. 4 (Taqif); wa-hallafat autanaha fi
‘ardi I-gubail * wa-hallafi man yahfazu l-asnama wa-t-tufail “‘sie haben ihre
Gotzen an den Hangen der Berge zuriickgelassen und haben Leute zuriick-
gelassen, die die Gotzen und die Kleinkinder behiiten”: Qutrub Nr. 9 (Hudail);
qad hallafat autanaha wara[ aJha “sie haben ihre Gotzen hinter sich zuriick-
gelassen”: Mugatil Nr. 33 (Tamim) (vgl. al-Ya“'qabi Nr. 4, Text verderbt); gad
hallafii I-autana hilwan sifran “‘sie haben die Gotzen allein an einem leeren Ort
zuriickgelassen”: Muqatil Nr. 45 (Hums); gad hallafii l-andada hilwan sifran
“sie haben die Gotzen allein an einem leeren Ort zuriickgelassen”: Mugatil Nr.
49 (die Leute des ‘Amr Ibn Ma“dikarib, also die Zubaid); gad hallafat autanaha
i wasiti I-qabila “sie haben ihre Gotzen inmitten des Stammes zuriickgelassen™:
Mugatil Nr. 55 (Bagila).

Es wird aber auch haufig von der inferioren Stellung der Gotzen im Ver-
héltnis zu Allah gesprochen. Das lieBe sich zwar mit der koranischen Sicht der
Zahiliya vereinbaren, aber es driickt doch eine dogmatische Reflexion aus, die
angesichts der anarchisch-pluralistischen religiosen Situation, wie wir sie aus
dem Schweigen des Korans iiber eine mit Herrschaft verquickte theologische
Autoritdt ableiten miissen, unerklarlich ist.

7. Die inferiore Stellung der Gotzen

Als talbiya der Qurai§ (al-Ya“qub1 Nr. 1, Ibn Habib Nr. 1, Gétze Isaf = Muqatil
Nr. 11, Qutrub Nr. 2) oder der Kultgemeinschaft der Hums (Mugqatil Nr. 1) wird
eine Invokation iiberliefert, die — mit kleinen Hinzufligungen oder Auslassungen

14 Dem von Ibn al-Kalbi im K. al-Asnam gezeichneten Bild zufolge war der Normalfall ein
ortsfestes Objekt wie ein Baum oder ein Stein, seltener von anthropomorpher Art.
Allerdings gibt es auch Berichte iiber Idole in Hiusern bei den Mekkanern oder
Medinensern (Ibn al-Kalbi, Asnam [K.-R.] S. 20 ult. des arab. Textes/S. 47, 7 des deutschen
Textes; Lecker 1993) sowie iiber Exemplare aller arabischen Gotter bei der Ka‘ba
(Wellhausen 1897, 72).

AS/EA LVII+4+2003, S. 881-912



896 TILMAN SEIDENSTICKER

— folgendermalBen lautet: labbaika llahumma labbaika * labbaika la Sarika laka
* illa Sartkun huwa laka * tamlikuhii wa-ma malaka “zu deinen Diensten, o
Allah, zu deinen Diensten! Zu deinen Diensten, du hast keinen Teilhaber aufler
einem, den du besitzt. Du beherrschst ihn, und er beherrscht nicht (oder: du
beherrschst ihn und das, was er beherrscht)”.!> Diese Formel postuliert zunachst
den Monotheismus, um ihn danach wieder zuriickzunehmen oder wenigstens
einzuschrianken — es fragt sich, wie eine solche Form ohne die Existenz eines
Monotheismus zustande kommen soll. Moglicherweise ist sie von der talbiya
Muhammads labbaika llahumma labbaika * labbaika la sarika laka * inna I-
hamda laka wa-I-mulka * Ia Sarika laka'® abgeleitet.

Islamischer Einfluf} ist auch bei den zahlreichen weiteren Passagen anzu-
nehmen, in denen von der Unterordnung der Goétzen unter Allah gesprochen
wird:

E In der bei Qutrub als Nr. 4 iiberlieferten talbiya der Taqif heilt es: ‘Uzzahumiu wa-I-Latu fi
yadaika * danat laka l-asnamu ta'ziman ilaika * qad ad'anat bi-silmiha ilaika “ihre *Uzza
und al-Lat sind in deinen (sc. Allahs) Hinden; die Gotzen unterwerfen sich dir, indem sie
dich verherrlichen; sie nidhern sich dir in ihrer Ergebenheit unterwiirfig” (= Mugqatil Nr. 48
mit der Variante wa-l-Latu wa-I-'Uzza fi yadaika). Susanne Krone schlieit aus der
Tatsache, daB in der talbiya der Taqif, die al-Lat sehr eng verbunden gewesen sein sollen,
diese nur in einer so untergeordneten Stellung erwédhnt wird, auf islamische Farbung bzw.
eine irrtiimliche Zuschreibung durch Mugqatil (Krone 1992, 400f.).

- In der bei Muqatil als Nr. 37 iiberlieferten talbiya der Qais “Ailan sagen diese: atatka Qaisu
‘Ailanfa] *[...] * dalilatan li-r-Rahman[i] * gami ‘uha wa-l-autanfu] “die Qais ‘Ailan sind
zu dir gekommen [...] unterwiirfig sie alle und die Gétzen vor ar-Rahman.”!”

- Die “Akk und die A§‘ariylin sagen bei Muqatil Nr. 40 tber ar-Rahman: dallat lahu I-asnam
“die Gotzen sind ithm gegeniiber unterwiirfig”.

= Bei Mugqatil Nr. 41 = al-Ya'qubi Nr. 12 in der talbiva der Madhig wird Allah als rabbu I-
Lati wa-l-"Uzza “Herr von al-Lat und al-"Uzza” bezeichnet; ebenso bei Muqatil Nr. 45
(Hums; es geht voraus: rabbu r-talitati I-uhra).

- Bei Muqatil Nr. 43 (Himyar) heiBt es: danu lahi (sc. Allah) fi a'lam[in] * autanuha wa-1I-
asnamfu] “es unterwerfen sich ihm in [...](?) ihre G6tzen und Idole”.

- In der talbiva der Gudam wird bei Mugatil Nr. 52 Allah als ildh al-asnam “Gottheit der
Gotzen” angesprochen, in der der Daus bei Mugqatil Nr. 56 als rabb al-asnam “Herr der
Gotzen”.

15 Vgl noch al-Ma‘arri Nr. 2, Muqatil Nr. 32 (Kinana und Qurai§) und Nr. 53 (Kinda,
Hadramaut und as-Sakiin). Weitere Quellen s. bei Kister 1980, 33 FuBinote 3 sowie im
Nachdruck des Aufsatzes die Additional notes S. 1.

16 Z.B. Qutrub Nr. 1; vgl. Kister 1980, 34 Fulinote 4.

17 Zuar-Rahman s. unten unter V.

AS/EA LVII=42003, S. 881-912



DIE QUELLEN ZUR VORISLAMISCHEN RELIGIONSGESCHICHTE 897

Allgemein ist hier und an den Stellen, wo vom “Zuriicklassen™ gesprochen wird,
die Verwendung der Worter sanam und watan ausgesprochen auffillig, well,
worauf Hawting aufmerksam gemacht hat, diese beiden Begriffe im Koran
meistens nicht im Zusammenhang mit Muhammads Opponenten gebraucht wer-

den, sondern nur fiir viel frithere polytheistische Vélkerschaften (Hawting 1999,
35).18

Wenn man sich die Verteilung der im vorstehenden behandelten, allzu islamisch
gefdrbt wirkenden talbiyas auf die sechs oben in Abschnitt III mit A bis C. d
bezeichneten Listen niher ansieht, so stellt sich heraus, daf} einige mehr von den
nach Riickprojektion aussehenden Formeln enthalten als andere. Fiir einen Ver-
gleich sollen die kurzen Listen A (al-Ma“arri) und C. a (Muqatil I) mit ihren nur
9 bzw. 8 talbiyas zunichst aufler acht gelassen werden. Vom Umfang her gut
vergleichbar sind aber die verbleibenden Listen mit 21, 18, 25 und noch einmal
25 talbiyas. Hier stellt sich nun heraus, dal3 in Liste B das suspekte Material sich
auf die zu Beginn angefiihrte talbiya mit der Kernaussage /a Sarika laka illa |...]
beschrinkt, die eigentlich nur als Anlafl angefiihrt ist. Haufiger sind islamisch
wirkende Ziige in Liste C. b und C. ¢, und regelrecht durchsetzt davon ist C. d.

Ein gewisser Anteil des Vokabulars aus Liste B stimmt mit dem korani-
schen Lexikon allerdings iiberein. So heifit es in der talbiya der Verehrer von
Sams haggan li-rabbin mustaqimin birruhii (Ibn Habib Nr. 6) bzw. haggan
mustagiman birruhu (Muqatil Nr. 16), “eine Pilgerfahrt zu einem Herrn, mit
dessen Verehrung es sich wohl verhilt” bzw. “eine Pilgerfahrt, mit deren
Frommigkeit es sich wohl verhilt”. Im Koran steht mustagim meistens mit sirat
zusammen, aber auch mit gistas (17/35 und 26/182), huda (22/67) und rarig
(46/30), nie aber mit dem achtmal belegten birr. In der talbiya der Verehrer von
Nasr (Ibn Habib Nr. 16 = Mugqatil Nr. 26) wird Allah mit anta rabbuna [-hamid
angesprochen, “du bist unser preiswiirdiger Herr”. hamid findet sich im Koran
17 mal in Anwendung auf Gott, keinmal davon zusammen mit rabb. In beiden
angefithrten Fillen ist zwar koranischer EinfluB nicht grundsitzlich auszu-
schlielen, aber es sollte in dubio pro reo zunichst davon ausgegangen werden,
daBB es sich um vom Koran unabhingige Zeugnisse einer vorislamischen
religidsen Sprache handelt.

Die somit von Verdachtsmomenten weitgehend freie Liste B enthidlt nun
bedauerlicherweise nicht viel fiir die Religionsgeschichte AufschluBreiches. Fiir

18 Eine Ausnahme ist die Verwendung von auran in Koran 22/30, wozu auch Hawting 1999,
57-60 zu vergleichen ist.

AS/EA LVII=4-2003, S. 881-912



898 TILMAN SEIDENSTICKER

das Verhiltnis zwischen Allah und den Gotzen scheinen zwei talbiyas von
Interesse zu sein, die jeweils einen Gotzennamen enthalten. Die talbiya der
Verehrer von Gihar lautet [...] labbaika g'al duniibana gubar[an] * wa-hdina li-
audahi I-manar(i] * wa-matti 'na wa-mallina bi-Gihar[in] “zu deinen Diensten,
la} unsere Fehltritte straflos sein, fithre uns zum deutlichsten Wegzeichen, laf3
uns (das Leben) lange genieBen und uns lange leben mit/durch Gihar (?)”: Ibn
Habib Nr. 4 = Mugqatil Nr. 14 (liest li-aslahi I-manara * wa-matti 'na wa-mallina
Gihara “[...] und lange den Gihar erleben (?)”. Beide Versionen sind so dunkel,
daB3 sich hierauf keine SchluBfolgerungen aufbauen lassen. Die talbiya der
Verehrer von Suwa“ lautet [...] labbaika anabna ilaika * inna Suwa'‘an [sic]
taliqun ilaika “zu deinen Diensten, wir sind reuig zu dir zuriickgekehrt, Suwa"
ist zu dir ungebunden (?)”: Mugatil Nr. 15 = Ibn Habib Nr. 5 (liest ubna ilaika *
[...] Suwa‘a [also korrekt diptotisch] rulibna [so unter Berufung auf den dabt der
Handschrift] ilaika). Keine der beiden Versionen scheint mir sinnvoll iibersetz-
bar zu sein. Vermutlich liegt bei beiden talbiyas Textverderbnis vor.

Den weiteren talbiyas der Liste B 1dBt sich nur entnehmen, dafl mit
Alldhumma vermutlich Allah, sicher jedenfalls eine mannliche Gottheit ange-
sprochen wird, weil dies aus der Form der Imperative hervorgeht. Bemerkens-
wert 1st, dall bei al-Ma‘arr1 grundsitzlich die Eingangsformel /abbaika llahum-
ma labbaika fehlt; die talbiyas konnten somit auch an andere Gottheiten als
Allah gerichtet sein. Der wahre Grund wird aber darin liegen, dal3 diese Formel
keinem arabischen Metrum entspricht, und al-Ma‘arris Interesse gilt den talbiyas
nur insoweit, als sie sich metrisch lesen lassen. Die Identitdt des Angeredeten
mit Allah ist nicht ganz selbstverstindlich, weil es auch Quellen aus islamischer
Zeit zufolge nicht feststeht, da3 Allah der Gott des Heiligtums in Mekka war;
auf diese Berichte hat Pavel Pavlovitch aufmerksam gemacht (Pavlovitch 1998).

Was die beiden kurzen Listen A (al-Ma‘arri) und C. a (Muqatil I) betrifft,
so enthalten beide die talbiya mit la Sarika laka illa |...], die nur bei Muqatil als
Nr. 1 den Anlal} darstellt, bei al-Ma“arr1 als Nr. 2 aber nicht. Bei al-Ma‘arri Nr. 8
ist auch vom Zuriicklassen der Gotzen (gad tarakii asnamahum) die Rede.

Insgesamt ist der Ertrag der talbiyas als religionsgeschichtliche Quelle fiir
die zentrale Frage des “Pantheons” und seiner Struktur damit sehr mager. Fest
scheint nur zu stehen, dal} der Brauch, mit labbaika beginnende Formeln be1 der
Pilgerfahrt zu einem Heiligtum auszurufen, vorislamisch ist. Der Koran erwéhnt
ihn nicht, im Hadit wird er als gegeben vorausgesetzt. Die Formel labbaika war
den arabischen Etymologen ritselhaft, was bei einer frithislamischen Innovation
hoéchst unwahrscheinlich ist. An einen kleinen Kern von echten talbiyas werden
sich weitere angehingt haben, die in islamischer Zeit entstanden sind. Der

AS/EA LVII*4+2003, S. §81-912



DIE QUELLEN ZUR VORISLAMISCHEN RELIGIONSGESCHICHTE 899

genuin vorislamische Kernbestand kann sogar kleiner als die 21 talbiyas der
Liste B gewesen sein; ebenso mdgen sich aber in den “verddchtigen” Listen
authentische Zeugnisse des vorislamischen Kultus befinden.

Die Tendenz, die sich aus den erdichteten talbiyas erkennen 1af3t, ist nicht
vollig einheitlich; deutlich ist einerseits gelegentlich ein Bestreben, einen allei-
nigen Gott und das Jiingste Gericht in die gahiliya zu verpflanzen, was mit den
koranischen “Referaten” zur vorislamischen Religion praktisch unvereinbar ist.
Andererseits und sehr viel hdufiger wird ein Bild des Verhiltnisses von Allah zu
den Gotzen gezeichnet, das oberflichlich betrachtet nicht im Widerspruch zu
den einschldgigen Koranpassagen steht, aber aus den Arabern ein recht ein-
heitliches Volk von “Hochgott-Musterknaben” macht. Dieses Bild ist einer wort-
lichen Interpretation der koranischen Polemik verpflichtet und verrit sich durch
die Abwesenheit jedweder nicht dem Koran zu entnehmenden Angaben zu
Lokalititen und kultischen Details sowie durch den anachronistischen Gebrauch
der Nomina sanam und watan und schlieBlich durch Ubereinstimmung mit
koranischem Lexikon und koranischer Phraseologie.

V. Das Rahman-Problem und die vorislamische Dichtung als Quelle

Unter den fiir islamische Herkunft sprechenden Elementen des vorhergehenden
Abschnittes wurde die mehrmalige Erwihnung von ar-Rahman als Beiname oder
Name dessen, der in den talbiyas angerufen wird, nicht genannt, weil es nicht
feststeht, ob diese Bezeichnung den Arabern Zentral- und Nordarabiens erst
durch den Koran bekannt wurde. Der Koran vermittelt den Eindruck, daf} ar-
Rahman als Name Gottes bei den Mekkanern auf Verstindnislosigkeit gesto3en
ist. Andererseits ist im altsiidarabischen vorislamischen Kulturkreis Rahman als
Name eines monotheistisch begriffenen Gottes bestens bezeugt, und auch die
vorislamische Dichtung bedient sich dieser Bezeichnung einige Male. Sollte sich
herausstellen, daf fiir ar-Rahman auBlerhalb des Jemen doch erst koranische
Herkunft angenommen werden mul}, wiirde sich eine Gelegenheit bieten, die
oben dargelegte Argumentation iiber die Echtheit oder Unechtheit der verschie-
denen Listen zu iiberpriifen. Aulerdem bietet das Thema Rahman Gelegenheit,
allgemein auf den Quellenwert der vorislamischen Dichtung fiir die Religions-
geschichte einzugehen.

Die betreffenden Koranstellen sind u. a. von Jomier in seinem Aufsatz zum
Goétternamen Rahman im Koran (Jomier 1957) und von Welch in seinem oben

AS/EA LVII*42003, S. 881-912



900 TILMAN SEIDENSTICKER

zitierten Artikel (Welch 1980) angefiihrt worden; sie lauten: wa-ida qila lahumu
sgudii li-r-rahmani qali wa-ma r-rahmanu a-nasgudu li-ma ta’'muruna wa-
zadahum nufiiran “und wenn man zu ihnen (d. h. den Unglaubigen) sagt: Werft
euch vor dem Barmherzigen nieder!, sagen sie: Was ist der Barmherzige? Sollen
wir uns vor etwas niederwerfen, nur weil du es uns befiehlst?, und es bestirkt sie
in ihrer ablehnenden Haltung”: Koran 25/60; ka-dalika arsalnaka fi ummatin
gad halat min gabliha umamun li-tatluwa ‘alaihimu lladi auhaina ilaika wa-
hum yakfuriina bi-r-rahmani [...] “So haben wir dich in eine Gemeinschaft
gesandt, vor der es schon (andere) Gemeinschaften gegeben hat, damit du ihnen
vorliest, was wir dir eingegeben haben, wihrend sie an den Barmherzigen nicht
glauben”: Koran 13/30. Der Wortlaut dieser beiden Stellen macht es wenigstens
recht wahrscheinlich, dal die Gegner des Propheten ar-Rahman als Gottheit
nicht kannten, obwohl sich zweifellos Interpretationen finden lieflen, die zu
weniger strikten Schliissen fiihren. An der ersten Stelle mag wa-ma r-Rahmanu
nur heilen “und was ist uns ar-Rahman?”, und beim in der zweiten Stelle
unterstellten Unglauben kann eine Verallgemeinerung der Bestreitung nur eines
einzelnen “Glaubensartikels” wie etwa des Jingsten Gerichtes oder der
leiblichen Auferstehung vorliegen.

Jomier neigt immerhin zu der Einschitzung, dafl der Name ar-Rahman den
Mekkanern fremd war. Seine Auffassung, dafl ar-Rahman in der zentralarabi-
schen Yamama im Umfeld des “Liigenpropheten” Musailima als monotheisti-
sche Gottheit verehrt wurde, kann sich auf zwei Stellen aus dem Geschichtswerk
des Tabari stiitzen, in der Musailima behauptet, seine Offenbarungen von ar-
Rahman erhalten zu haben, bzw. das Schicksal der Banii Tamim in dessen
Hiénden sieht.!"” Solange keine weiteren Belege dafiir benannt werden kodnnen,
sollten diese Berichte mit grofler Vorsicht behandelt werden, zumal Musailimas
religidse und politische Aktivitdten erst ab dem Jahr 630 n. Chr. begonnen zu
haben scheinen?® und deshalb islamische Einfliisse bzw. Anleihen bei all seiner
Gegnerschaft zu Medina nicht auszuschlieBen sind. Fir den Jemen ist die
Verehrung ar-Rahmans (Rahmanan) aber so gut bezeugt, dal man von einem
monotheistischen Rahmanismus im 5. und beginnenden 6. Jahrhundert n. Chr.
spricht, der “weder eindeutig jiidische noch eindeutig christliche Zuige trug und
somit sowohl von Angehorigen der jiidischen und christlichen Religion als auch

19 Jomier 1957, 379f. Fulinote 3; die angegebenen Stellen sind Tabari, Tarih 1, 4 1937, 3 und
1933, 11f.
20 Vgl Watt 1992.

AS/EA LVII*4+2003, S. 881-912



DIE QUELLEN ZUR VORISLAMISCHEN RELIGIONSGESCHICHTE 901

von Anhédngern eines lokal gepragten arabischen Monotheismus angenommen
werden konnte” (Miiller 2002, 190).2!

Bei den Nordarabern im sprachlichen Sinne, also bei den Nomaden und
SeBhaften in Zentral- und Nordarabien, ist ar-Rahman dann auch durch vier
Verse vorislamischer Dichter bezeugt, auf die Brockelmann, Abti Rahma und
Noldeke hingewiesen haben.?? Der erste lautet:

‘agiltum 'alaina higgataini 'alaikumu wa-ma yasa’i r-rahmanu ya'qid wa-yutliqi “in zwel
Jahren seid ihr gegen uns geeilt, die gegen euch waren; was ar-Rahman will, das setzt er
auch durch (wortl.: das macht er fest oder locker)”: Salama 3/36.

Es handelt sich um den flinftletzten Vers eines 40 Verse umfassenden Gedichtes
aus dem alten Diwan des al-Ahwal (st. nach 259/873); der Vers ist auch noch in
den Asma tyat, dem Muntaha t-talab sowie den Korankommentaren des Tabarl
und Ibn Katir tiberliefert. Wortlaut und Inhalt des Verses bieten keinen Anhalt
dafiir, islamische Herkunft anzunehmen.

Der zweite Vers lautet:

ga’at hadaya mina r-rahmani mursalatun hatta unihat lada abyati Bistami “‘es kamen
Geschenke, die der Barmherzige geschickt hat, bis daB sie bei den Zelten von Bistam
niederknien gemacht wurden”: Ibn Rumaid al-*Anazi, in Ibn al-Atir, Kamil I 450, 2f.

Es handelt sich um den ersten eines drei Verse umfassenden Stiickes. Noldeke
halt ar-Rahman hier fiir “muslimische Korrektur”, ohne dafiir allerdings einen
Grund anzugeben (GdQ [ 112 Fufinote 1 unter III). Inhalt und Wortwahl sind
nicht auffillig eng an den Koran angelehnt, so dal man hier in dubio pro reo
von einem im Prinzip unverdachtigen Vers sprechen sollte.

Der dritte Vers lautet:

21 Iwona Gajda diskutiert die Hypothesen eines altsiidarabischen jiidischen Monotheismus im
engeren Sinne einerseits und eines nur jiidisch inspirierten Monotheismus andererseits und
neigt dabei letzterer zu (Gajda 1997, 1, 323 — 330). Als eine skeptische Stellungnahme eines
dem engeren Kreis der Siidarabien-Spezialisten nicht Angehdrenden sei noch Andrew
Rippins Auffassung angefiihrt, der der Hypothese eines weder jiidischen noch christlichen
Monotheismus im vorislamischen Siidarabien ablehnend gegeniibersteht (Rippin 1991).

22 Brockelmann 1922, 106; AbG Rahma 1987, 115. Es seien hier noch kurz die Verse von
Dichtern genannt, die den Islam erreicht haben. Brockelmann hat auf den Vers Hansa’ 65, 3
und den des Buraiq al-Hudalt in Hud. 165/6//(Farrag) 742 V. 6 hingewiesen; in GdQ I 112
FuBnote 1 unter III wird die letztgenannte Stelle angefiihrt sowie der Vers des Suwaid Ibn
Ab1 Kahil in Muf. (Tibrizi) 729 V. 61. Zu Recht wird der Zeugniswert dieser Stellen als
gering eingestuft.

AS/EA LVII+42003, S. §81-912



902 TILMAN SEIDENSTICKER

kulii l-yauma min rizqi I-ilahi wa-aisirii fa-inna ‘ala r-rahmani rizqakumii gada “EBt heute
von dem, das euch die Gottheit beschert hat, und laft es euch wohl sein, denn auch morgen
wird der Barmherzige fiir euch sorgen™: Hatim 45/13.

Es handelt sich um den drittletzten Vers eines 15 Verse langen Stiickes aus dem
alten Diwan des Abu Salih Yahya Ibn Mudrik at-Ta’t (st. um 250/864) nach
Hisam Ibn Muhammad al-Kalbi (st. um 206/921); der Vers ist aulerdem noch in
den -Ahbar al-muwaffagivat von az-Zubair Ibn Bakkar, der Bahgat al-magalis
des Ibn “Abdalbarr al-Qurtubi und anderen Quellen {iberliefert. Dem umayya-
denzeitlichen Dichter Gamil ist er — wohl filschlich — beigelegt in Ibn Qutaibas
'Uyin al-ahbar (und danach Gamil 78 ult.). Das Gedicht enthélt Hatims Entgeg-
nungen auf die Vorhaltungen seiner Frau hinsichtlich seiner verschwenderischen
Freigebigkeit, fiir die der Dichter sprichwortliche Beriihmtheit erlangt hat. Der
Anklang an den Koran ist deutlich; in Sure 2/60 heil3t es kulii wa-srabii min rizqi
llahi, in Sure 34/15 kulii min rizqi rabbikum. Auch der Herausgeber ‘Adil
Sulaiman Gamal nimmt fiir diesen Vers islamische Herkunft an, wie er es auch
in einigen anderen Fillen tut (S. 117f. seiner Einleitung).?3
Der vierte Vers lautet:

Sakautu ila r-rahmani bu'da mazariha wa-ma hammalatni wa-nqita‘a raga’iya “ich klage
dem Barmherzigen, wie weit ich reisen miifite, um sie zu besuchen, und was sie mir
auferlegt hat, und dafl meine Hoffnung nun dahin ist”: Qais Ibn al-Hudadiya 15/13.

Hier ist wieder islamischer Einflu} anzunehmen; in Sure 12 Vers 86 sagt Jakob:
innama asku battt wa-huzni ila llah. Wie im K. al-Agani (der einzigen Quelle fiir
dieses Gedicht) nach Abi “Amr (d. h. wohl as-Saibani) am Ende des Gedichtes
festgestellt wird, werden einzelne Verse daraus auch Magniin zugeschrieben,
und bei diesem findet sich das Motiv des Gott-etwas-Klagens recht haufig.?*
Man kénnte umgekehrt annehmen, daf3 ein Vers Magniins in das Gedicht von

23 Herr Prof. Ullmann macht mich freundlicherweise noch auf folgendes aufmerksam: 1. Meh-
rere Verse dieses Gedichtes werden als Ma“'n Ibn Aus Nr. 11 (hrsg. von Paul Schwarz. Leip-
zig 1903) uberliefert; 2. in seiner Ausgabe der Gedichte des Hatim (Leipzig 1897) schreibt
Friedrich Schulthess S. 40 FuBnote 1: Vgl. Matth. 6, 31-34. Die Echtheit der Verse ist
danach fraglich.

24 ila llahi aski ma ulagi mina I-hawa: Magntn 209, 7; ila llahi asku ma ulaqi mina [-gawa:
169, 4 (auch andere Zuschreibungen); ila llahi askii hubba Laila kama saka ila llahi faqda I-
walidaini yatimun: 244, 7 (auch andere Zuschreibung); ila llahi aska niyatan Saqqati l-'asa:
191, 2, ila llahi aska sabwati ba'da kurbati: 137, 8 (auch andere Zuschreibungen); Sakautu
li-rabbi id ra aituki nagratan: 301 ult.

AS/EA LVI[*4+2003, S. 881-912



DIE QUELLEN ZUR VORISLAMISCHEN RELIGIONSGESCHICHTE 903

Qais Ibn al-Hudadiya hineingeraten ist, aber im alten Diwan Magniins von Abii
Bakr al-Walib1 (nach GAS 11 392 Zeitgenosse von Abl “Amr as-Saibani, also
2./8. und beginnendes 3./9. Jahrhundert) und der Nebeniiberlieferung findet sich
der Vers nicht. Dennoch ist das Motiv der Klage bei Gott m. W. in der
vorislamischen Dichtung nicht belegt, in der islamischen aber recht haufig.?
Damit bleiben als auf den ersten Blick unverdéichtige Belege nur die Verse von
Salama Ibn Gandal und Ibn Rumaid al-‘ Anazi iibrig.

Wie sieht es nun in den talbiyas mit ar-Rahman aus? Er ist dort viermal ver-
treten:

= al-Ya'qubi Nr. 18 (Stamme: ‘Akk und al-A§"ariyin): nahuggu li-r-rahman

- Mugatil Nr. 40 (Stimme: ‘Akk und al-A$‘ariyln): labbaika llahumma labbaika * nahuggu
[oder haggan? Text: hg] li-r-rahman

- Mugatil Nr. 52 (Stamm: Gudam): wa-atau ilaha l-asnam * [...] * ta ‘ziman li-r-rahman

= Qutrub Nr. 3 = al-Ya‘qubi Nr. 5§ = Mugqatil Nr. 37 (Stamm: Qais ‘Ailan): labbaika lladhumma
labbaika * [al-Ya'qubi, Muqatil: labbaika] anta r-rahmanfu] * [...] * [nur Mugqatil:]
dalilatan li-r-rahmanf(i] [Qutrub: mudlilatan li-d-dayyan[i]]

Die vier Belege entstammen nun allesamt Listen, die schon oben als verdéchtig
bezeichnet wurden, niamlich beim ersten Beleg Liste C. b, beim zweiten und
dritten C. d, beim vierten C. b, C. ¢ und C. d. In Liste B, die von islamisch
wirkenden Elementen frei ist, ist ar-Rahman nicht genannt. Damit reduzieren
sich die ernstzunehmenden Hinweise auf eine Verehrung ar-Rahmans auf zwei
Verse vorislamischer Dichter, und das ist nicht viel.

Dies heif3t zum einen, daf3 der generelle Vorbehalt gegeniiber allen talbiya-
Listen auBler B sich hieraus bestitigt. Zum anderen muf3 man somit den vom
Koran vermittelten Eindruck, dafl ar-Rahman dessen Adressaten als zu ver-
chrende Gottheit bzw. als Bezeichnung dieser fremd war, ernst nehmen.

Zur Frage der Echtheit der vorislamischen Dichtung im allgemeinen hat
Ewald Wagner die folgende wohlabgewogene Stellungnahme vorgetragen:
“Das, was uns erhalten ist, sind teils echte Gedichte, teils nach Vorlage dieser
echten Gedichte gefilschte Gedichte. Unsere Moglichkeiten, beide zu trennen,
sind sehr beschriankt.” (Wagner 1987-88 1 Kapitel II, hier S. 25). Fiir die Frage
nach dem Quellenwert der altarabischen Dichtung fiir die Religionsgeschichte

25  Zusitzlich zu Samardal 12/8 und den im Kommentar dazu neben den Magniin-Versen noch
genannten vier Versen vgl.: Marrar 2/4; Naq. G. F. 35/7; “Abbas, I;Iawdrig4 10/1; 101/2;
103/3; 156/1; 248/1; 278/3; Hud. (Farrag) 495 V. 11; Garir (Taha) 3/3.

AS/EA LVII*4+2003, S. 881-912



904 TILMAN SEIDENSTICKER

heifit dies, daB jeder Vers auch unabhdngig von seiner vielleicht giinstig
erscheinenden Uberlieferungslage inhaltlich auf zu groBe Nihe zum Koran
tiberpriift werden muB3, wie dies im vorstehenden geschehen ist. Carl Brockel-
mann hat in seinem Aufsatz Allah und die Gétzen von 1922 fiir die vorislami-
sche Zeit von einem “esoterischen” Glauben an Allah als einer Gottheit vom
Typus des auch anderswo belegten “Urhebers” gesprochen, der im Kult keine
Rolle spielt, aber als Verursacher des Todes gefiirchtet und auf den die “sittliche
Ordnung” zuriickgefithrt wird. Da er aber die vorislamische Dichtung dabei
mehr oder weniger summarisch fiir authentisch hilt, sind diese Schluf3folge-
rungen einer Uberpriifung bediirftig.

VI. Schluf3

Etliche Druckseiten Text aus der islamischen Uberlieferung mit auf den ersten
Blick groBer Relevanz fiir die Religionsgeschichte der vorislamischen Zeit — sie
geben sich als verschriftlichte Fassungen von Ausrufen vorislamischer Mekka-
pilger — haben sich bei kritischer Betrachtung in fiinf von sechs Fillen als
hochstwahrscheinlich in islamischer Zeit entstanden entpuppt. Die eine verblie-
bene Liste (B) enthélt sehr wenig fiir die zentrale Frage, was denn das Verhiltnis
zwischen Allah und den anderen Numina gewesen ist.

In seiner eingangs erwidhnten Monographie hat Gerald Hawting die
gesamte nachkoranische Tradition zum Thema der gahiliya und innerhalb dieser
auch pauschal die talbiyas als ungeeignet fiir eine Rekonstruktion der vorisla-
mischen Religion bezeichnet. Er begriindet dies damit, dal die betreffenden
Berichte einander widersprechen, stereotypen oder formelhaften Charakter
haben und sich Parallelen in der Darstellung der idolatrischen Ignoranz aus
anderen zeitlichen und rdumlichen Kontexten nachweisen lassen, daf} die
Berichte nicht besonders gut zur koranischen Polemik gegen die musrikin
passen und daf} schlieflich eine Stiitzung aus archiologischen und epigraphi-
schen Befunden wesentlich problematischer ist, als dies meistens angenommen
wird (Hawting 1999). Seine Argumente sind gewichtig, die Schluflfolgerung
allerdings, daB3 die islamische Tradition iiberhaupt nichts iiber die gahiliya
aussage, weil sie nur die spdtere Sicht auf die abrahamitischen Urspriinge des
Islams im gotzendienerischen Higaz widerspiegele, erscheint mir zu radikal. Die
Radikalitit ergibt sich nicht zwingend aus Hawtings Argumenten, sondern aus
seinen Auffassungen iiber die Entstehung des Korans und des Islams, die

AS/EA LVII+4+2003, S. 881-912



DIE QUELLEN ZUR VORISLAMISCHEN RELIGIONSGESCHICHTE 905

wiederum stark von den Uberlegungen John Wansbroughs beeinfluft sind. Der
Befund kann aber auch anders erkliart werden, namlich durch einen Traditions-
bruch, den die Durchsetzung einer religiés fundierten Ideologie namens Islam
einerseits und der davon hervorgerufenen Migration der Araber aus der
Arabischen Halbinsel andererseits bewirkt hat.2¢

Die kleineren oder auch gréBeren Verdnderungen im religiosen Bereich, die
die Durchsetzung des Islams zu Lebzeiten Muhammads und danach bewirkt hat,
werden eine Distanzierung von der religiésen Orientierung der gahiliya zwangs-
laufig zur Folge gehabt haben, weil die koranische Botschaft dieser letztlich
feindlich gegeniiberstand und einen iiberwiltigenden Erfolg auf ihrer Seite hatte:
Die alten Verhiltnisse hatten sich in jeder Hinsicht als irrig herausgestellt. Will
man sich dieser Einschédtzung anschlie3en, kann eine individuelle wie kollektive
Amnesie nicht tiberraschen.

Durch die Umsiedlung von waffenfihigen Minnern und halben oder gan-
zen Stammesverbdnden im Rahmen der futizh sind dann alte soziale Verbénde
ausgediinnt und fragmentiert worden, und auch bei weitgehend geschlossener
Auswanderung von Stimmen haben sich diese nach innen wie nach auflen neu
aggregieren miissen. In dieser Situation wird eine Uberlieferung iiber einen
ohnehin als irrelevant empfundenen Teil der Vergangenheit weiteren Schaden
nehmen miissen.

Ab einem bestimmten Zeitpunkt — vielleicht ab etwa 700 n. Chr. — haben
sich Araber und spiter auch nichtarabische Muslime wieder fir die gahiliya
interessiert; die Anldsse und Motive dafiir waren so unterschiedlich wie die
Mittel, mit denen sie die fragmentarischen Informationen gewannen, deuteten
und ausbauten. Auf der einen Seite wird man in vielen Fallen von freier Aus-
schmiickung bis hin zur Erfindung sprechen miissen; auf der anderen Seite stof3t
man auf Ansitze wissenschaftlicher historischer Methoden, wenn z. B. Ibn al-
Kalb1 aus dem hoheren Alter der theophoren Eigennamen mit al-Lat und Manat
gegeniiber denen mit al-‘Uzza auf die groBere Anciennitdt der ersteren Gott-
heiten schlief3t.2” Zieht man sich deshalb auf den Koran als die zuverldssigste,
ausfiihrlichste und vergleichsweise homogenste Quelle zuriick, so stellt die oben
referierte Deutung der Entwicklung durch Welch den m. E. gelungensten Ansatz
dar. Diesem ging es aber eher um eine Nachzeichnung der koranischen Sicht der
vorislamischen Religion, nicht um eine historische Rekonstruktion derselben.

26  Zum Traditionsbruch zwischen Muhammads Tod und dem Beginn der Gelehrsamkeit vgl.
auch Schaller 1998, 113 mit FuBnote 25.
27  Ibnal-Kalbi, 4snam (K.-R.) 11, 9ff. des arabischen Textes bzw. S. 38 der dt. Ubersetzung.

AS/EA LVII+4+2003, S. 881-912



906 TILMAN SEIDENSTICKER

Hawtings nachdriickliche Hinweise darauf, da3 Monotheisten ihre Antagonisten,
die sich ihrerseits selbst als Monotheisten sahen, allgemein gerne als Gétzen-
diener bezeichnet haben,?® haben wenigstens die Fixierung auf die wortliche
Interpretation der einschldgigen Koranstellen und damit auf das “Hochgott”-
Modell auf intelligente Weise in Frage gestellt. Allerdings ist damit nur gezeigt,
dafl man den Koran an diesen Stellen nicht im Buchstabensinne verstehen mus.
Ebensowenig wie Wansbrough legt er sich hinsichtlich der Lokalisierung der
Entstehung des Islams irgendwie fest, sondern verweist nur auf dessen Vermu-
tungen betreffs des “sektiererischen Milieus”. Als Entstehungszeit des Korans
hatte Wansbrough ungefihr das Ende des 2./8. Jahrhunderts vermutet; Hawting
weicht hiervon insofern ab, als er fiir die Entstehung des koranischen Text-
materials eine Zeit deutlich vor der Mitte des 2./8. Jahrhunderts annimmt.2°

Ich mochte bei allem Respekt vor der Schule Wansbroughs auf ihrer Suche
nach Erkenntnis zu bedenken geben, daB eine derart weitreichende Revision
bisheriger Annahmen tiiber die Entstehung des Islams in Raum und Zeit erstens
mit besser dokumentierten Alternativen aufwarten sollte und daB3 man sich
zweitens vorher die Miithe machen sollte, die traditionelle Sicht zu retten und
dazu alles Material zu beriicksichtigen. Ginzlich ignoriert wurde z. B. der
umfangreiche Diwan des umayyadenzeitlichen Dichters “Umar Ibn Ab1 Rabi‘a,
der spitestens 721 n. Chr., vielleicht aber schon 712 gestorben ist. Seine Dich-
tung fligt sich so harmonisch in die Entwicklung der arabischen Dichtung ein
und ist in sich so homogen, daf3 die Annahme einer apokryphen Herkunft absurd
erscheint. Er erwidhnt ubiquitir den hagg und die Kultstitten bei Mekka, das
Grab des Propheten (wa-gabri n-nabiyi: ‘“Umar 193/9), die Auferstehung
(munsiru l-mauta: 152/1), den Gesandten Gottes (ni‘amu llahi bi-r-rasuli lladt
ursila: 233/6), Muhammad als Propheten (wa-lladi ba ‘ata n-nabiya Muhamma-
dan bi-n-niiri wa-l-islami: 91/11; wa-llahi rabbi Muhammadin: 328/1, cf. 330/6
und 371/1) und den Islam (74/28; 76/10; 91/16; 297/5; 428/9). Dieses leicht
zugingliche Material ist bislang von der Wansbrough-Schule nicht erklart

28  Seinen Beispielen, unter denen das der protestantischen Polemik gegen die Katholiken und
das der Wahhabiten gegen den sunnitischen Volksislam und die Si'a besonders hervorge-
hoben seien, sei ein weiteres, dem Koran zeitlich recht nahestehendes hinzugefiigt: ‘Umar
Ibn AbT Rabi‘a sagt iiber eine attraktive Frau, die er einer Gazelle vergleicht (daher das
maskuline Genus): marra bl fi nafarin yahfufnahii mitla ma haffa n-nasara bi-l-watan *‘sie
lief inmitten einer Gruppe (von Begleiterinnen) an mir vorbei, die sie umringten, so wie die
Christen ein Gotzenbild umringen™: “Umar 120/2.

29  Eine Kritik an einigen zentralen Thesen von Wansbrough hat in jiingerer Zeit Marco
Scholler vorgebracht, vgl. Scholler 1998, 120-124.

AS/EA LVII=4-2003, S. 881-912



DIE QUELLEN ZUR VORISLAMISCHEN RELIGIONSGESCHICHTE 907

worden. Yehuda Nevo und Judith Koren, nicht ganz auf der Linie der Wans-
brough-Schule, aber zu dhnlichen Umdeutungen bereit, berichten von Inschriften
in Sde Boger im Negev, die von Allah als rabb Miisa wa-'Isa sprechen; sie
folgern: “Such a formula indicates some variety of Judeo-Christian belief: as it
stands, it cannot be either Christian, Jewish, or Muslim” (Nevo/Koren 1990, S.
39). ‘Umar Ibn Abi Rabi‘a, den obigen Zitaten zufolge ein guter Muslim des
ausgehenden 1. Jahrhunderts der Higra, schwort bei Gott als rabb Musa ("Umar
95/5) bzw. nennt ihn rabb Misa wa-'Isa (285/1). Die Formel wird also als
Ausdruck des islamischen Suprematieanspruchs gebraucht worden sein.

Es mag scheinen, dal im vorstehenden vorwiegend negative Ergebnisse
erzielt wurden. Das ist vor allem mit Hinsicht auf die talbiyas leider tatsdchlich
der Fall. Die m. E. notwendige grofle Distanz zu den Quellen aus islamischer
Zeit ebenso wie die zu allzu fundamentalen Umdeutungen aus jiingerer Zeit’
moge aber nicht als Selbstzweck aufgefafit werden, sondern als Ausdruck der
Auffassung, daf es einen Mittelweg gibt, der mit weniger Problemen behaftet ist
als die beiden extremen Sichtweisen.

Abgekiirzte Literatur

‘ABBAS, Hawarig*
[hsan ‘Abbas: Diwan $i'r al-hawarig. Beirut/Kairo *1982.

ABU RAHMA 1987
Halil AbGi Rahma: Qira’at fi talbiyat al-"arab fi I-"asr al-gahilt. In: al-Magalla
al-"arabiya li-I- ‘ulitm al-insaniya 27/7 (1987) 94—-131.

AMBROS 1986
Arme A. Ambros: Die Analyse von Sure 112. Kritiken, Synthesen, neue
Ansitze. In: Der Islam 63 (1986) 219-247.

BROCKELMANN 1922
Carl Brockelmann: Allah und die Gotzen, der Ursprung des islamischen
Monotheismus. In: Archiv fiir Religionswissenschaft 21 (1922) 99-121.

FAHD 1998

T[oufic] Fahd: Artikel TALBIYA. In: EF* X 160-161.

30 Zu einer ausgewogenen Darstellung von Stirken und Schwichen des jiingeren Extrem-
Skeptizismus vgl. Schoeler 1996, 13-24.

AS/EA LVII*4+2003, S. 881-912



908 TILMAN SEIDENSTICKER

FLEISCHER 1885-88
Heinrich Leberecht Fleischer: Kleinere Schriften. Bd. 1-3. Leipzig 1885-
1888.

GAJDA 1997
Iwona Gajda: Himyar gagné par le monothéisme (IV° - VI siecle de [’ére
chrétienne). Ambitions et ruine d’'un royaume de l'Arabie méridionale
antique. These de doctorat nouveau régime, Université de Provence — Aix-
Marseille 1. Centre d’Aix. Bd. 1-2.

Gamil
Diwan Gamil. Ed. Husain Nassar. Kairo o. J.

Garir (TAHA)
Diwan Garir bi-sarh Muhammad Ibn Habib. Hrsg. von Nu‘man Muhammad
Amin Taha. Bd. 1-2. Kairo 1969-1971.

GAS 11
Fuat Sezgin: Geschichte des Arabischen Schrifitums. Bd. 2. Leiden 1975.

GdQ
Theodor Noldeke: Geschichte des Qorans. Bearbeitet von Friedrich Schwally
(Bd. 3: Gotthelf Bergstraler und Otto Pretzl). Bd. 1-3. Hildesheim (repr.)
1961.

Hansa’ (1896)
Anis al-gulasa’ fi Sarh Diwan al-Hansa’. Ed. Louis Cheikho. Beirut 1896.

Hatim
Diwan $i'r Hatim Ibn ‘Abdallah at-Ta't wa-ahbaruhi. Ed. “Adil Sulaiman
Gamal. Kairo *1990.

HAWTING 1999
Glerald] R. Hawting: The Idea of Idolatry and the Emergence of Islam.
Cambridge 1999

Hud.
Julius Wellhausen: Lieder der Hudhailiten, arabisch und deutsch. In: ders.:
Skizzen und Vorarbeiten. Erstes Heft, T. 2. Berlin 1884/(Farrag) Abu Sa‘id
as-Sukkari: K. Sarh as'ar al-Hudaliyin. Hrsg. von ‘Abdassattair Ahmad
Farrag und Mahmiid Muhammad Sakir. Bd. 1-3. Kairo 1965.

HUSAIN 1940
S[ayyid] M[u‘azzam] Husain: Talbiyat al-jahiliyya. In: Proceedings of the 9"
All-India Oriental Conference 1937. 1940, 361-3609.

Ibn al-Atir, Kamil
‘Izzaddin Ibn al-Atir: K. al-Kamil fi t-tarih. Hrsg. von C. J. Tornberg. Bd. 1.
Leiden 1867.

AS/EA LVII+4+2003, S. 881-912



DIE QUELLEN ZUR VORISLAMISCHEN RELIGIONSGESCHICHTE 909

Ibn Habib, Muhabbar
Muhammad Ibn Habib: K. al-Muhabbar. Hrsg. von llse Lichtenstadter.
Hayderabad (Dekkan) 1942.

Ibn al-Kalbit, 4snam (K.-R.)
Das Gétzenbuch Kitdb al-Asnam des Ibn al-Kalbi. Ubers. mit Einleitung und
Kommentar von Rosa Klinke-Rosenberger. Leipzig 1941

JOMIER 1957
Jacques Jomier: Le nom divin «al-Rahman» dans le Coran. In: Mélanges
Louis Massignon. Damaskus 1957, 361-381, abgedruckt in engl. Ubers. als:
The divine name “al-Rahman” in the Qur’an. In: The Qur’an: Style and
Contents. Hrsg. von Andrew Rippin. Aldershot etc., 2001, 197-212.

KISTER 1980
M[eir] J. Kister: Labbayka, Allahumma, Labbayka ... On a monotheistic
aspect of a Jahiliyya practice. In: Jerusalem Studies in Arabic and Islam 2
(1980) 33-57; mit 9 Seiten Additional notes abgedruckt in: ders.: Society and
religion from Jahiliyya to Islam. Aldershot etc. 1990, Nr. .

KRONE 1992
Susanne Krone: Die altarabische Gottheit al-Lat. Frankfurt etc. 1992

LANE
Edward William Lane: Arabic-English Lexicon. Bd. 1,1-8. London 1863-
1893.

LECKER 1993
Michael Lecker: Idol worship in pre-Islamic Medina (Yathrib). In: Le
Muséon 106 (1993) 331-343.

Lis.
Gamaladdin Abii 1-Fadl Muhammad Ibn Manziir al-Ifriqi: Lisan al-‘arab. Bd.
1-15. Beirut 1955.

al-Ma“arri
Abu 1-‘Ala’ al-Ma‘arri: Risalat al-Gufran. Hrsg. von ‘A’iSa ‘Abdarrahman.
Kairo °1993.

Magniin (Farrag)
Diwan Magniin Laila. Ed. * Abdassattar Ahmad Farrag. Kairo o. J.

Marrar
al-Marrar Ibn Sa‘id al-Faq‘asi, Fragmentensammlung in: Nari Hammudr al-
Qaisi: Su ‘ara’ umawiyiin. Bd. 2. Bagdad 1976, 427-503.

Muf. (Tibriz)
Sarh al-Mufaddaliyat li-t-Tibrizi. Ed. “All Muhammad al-Bigawi. Bd. 1-3.
Kairo 1977.

AS/EA LVII*42003, S. 881-912



910 TILMAN SEIDENSTICKER

MULLER 2002
Walter W. Miiller: Religion und Kult im antiken Siidarabien. In: Polytheis-
mus und Monotheismus in den Religionen des Vorderen Orients. Hrsg. von
Manfred Krebernik und Jiirgen van Oorschot. Miinster 2002, 175-194.

Mugqatil
s. Abschnitt I11 Nr. 4.

Nagq. G. F.
The Naka'id of Jarir and al-Farazdaq. Hrsg. von Anthony Ashley Bevan.
Bd. 1-3. Leiden 1905-12.

NEVO/KOREN 1990
Yehuda D. Nevo und Judith Koren: The origins of the Muslim descriptions of
the Jahilt Meccan sanctuary. In: JNES 49 (1990) 2344,

NOLDEKE 1908
Theodor Noldeke: Artikel ,,Arabs (Ancient)”. In: Encyclopaedia of Religion
and Ethics. Hrsg. von James Hastings, Bd. 1-12. Edinburgh etc. 1908-26,
Bd. 1659 — 673.

PAVLOVITCH 1998
Pavel Pavlovitch: Qad kunna [sic] 1a na‘budu 'llaha wa-la na‘rifuhu. In:
Journal of Arabic and Islamic Studies 2 (1998-99) 49-74 [s. http://
www.uib.no/jais].

PAYNE SMITH
Robert Payne Smith: Thesaurus Syriacus. Bd. 1-2. Oxford 1879-1901.

Qais Ibn al-Hudadiya
Fragmentensammlung in: Hatim Salih ad-Damin: Su'ara’ mugillin. Beirut
1987, 5-43.

Qutrub
Muhammad Ibn al-Mustanir Qutrub: K. al-Azmina. Hrsg. von Hanna Gamil
Haddad, az-Zarqa’ 198S.

RIPPIN 1991
Andrew Rippin: RHMNN and the Hanifs. In: Islamic studies presented to
Charles J. Adams. Hrsg. von Wael B. Hallaq und Donald P. Little. Leiden
1991, 153-168.

RUBIN 1984
Uri Rubin: Al-Samad and the high God. An interpretation of siira CXII. In:
Der Islam 61 (1984) 197 — 217.

Salama
Diwan Salama Ibn Gandal. Ed. Fahraddin Qabawa. Beirut *1987.

AS/EA LVII=4+2003, S. 881-912



DIE QUELLEN ZUR VORISLAMISCHEN RELIGIONSGESCHICHTE 911

Samardal
Tilman Seidensticker: Die Gedichte des Samardal Ibn Sarik. Neuedition,
Ubersetzung, Kommentar. Wiesbaden 1983.

SCHOELER 1996
Gregor Schoeler: Charakter und Authentie der muslimischen Uberlieferung
iiber das Leben Mohammeds. Berlin/New York 1996.

SCHOLLER 1998
Marco Schéller: Exegetisches Denken und Prophetenbiographie. Eine quel-
lenkritische Analyse der Sira-Uberlieferung zu Muhammads Konflikt mit den
Juden. Wiesbaden 1998.

Sthah
Abu Nasr Isma‘1l Ibn Hammad al-Gauhari: as-Sihah. Tag al-luga wa-sihah
al-"arabiya. Hrsg. von Ahmad ‘Abdalgafur “Attar. Bd. 1-6. Kairo 1957.

Tabari, Tarih
Abii Ga‘far Muhammad Ibn Garir at-Tabari: K. Ahbar ar-rusul wa-l-mulitk.
Hrsg. von M. J. de Goeje u. a. Bd. 1,1-3,4. Leiden 1879-98.

Tag
Abu 1-Fadl Muhammad Murtada Ibn Muhammad az-Zabidi: Tag al-'aris.
Bd. 1-10. Kairo 1306-?

TRITTON 1959
A. S. Tritton: Notes on religion in early Arabia. In: Le Muséon 72 (1959)
191-195.

‘Umar
Diwan 'Umar Ibn Abi Rabri'a. Hrsg. von Paul Schwarz. Bd. 1-2. Leipzig
1901-09.

WAGNER 1987-88
Ewald Wagner: Grundziige der klassischen arabischen Dichtung. Bd. 1-2.
Darmstadt 1987—-1988.

WATT 1992
W. Montgomery Watt: Artikel MUSAYLIMA. In: EF* VII 664—665.

WELCH 1980
Alford T. Welch: Allah and other supernatural beings: the emergence of the
qur’anic doctrine of tawhid. In: Journal of the American Academy of Religion
[Thematic issue S]47/4 (1980) 733-758.

WELLHAUSEN 1897
Julius Wellhausen: Reste arabischen Heidentums. Berlin *1897, Nachdruck
Berlin 1961.

AS/EA LVII*4+2003. S. 881-912



912 TILMAN SEIDENSTICKER

WKAS
Worterbuch der Klassischen Arabischen Sprache. Bearbeitet von Manfred
Ullmann. Wiesbaden 1970—.

WRIGHT
William Wright: 4 Grammar of the Arabic Language. Bd. 1-2. Cambridge
*1896-1898.

al-Ya‘qubi, Tarih
Ahmad Ibn Abi Ya'qub al-Ya'qubi: K. at-Tarih. Hrsg. von M. Th. Houtsma,
Bd. 1-2. Leiden 1883.

AS/EA LVII+4+2003, S. 881-912



	Die Quellen zur vorislamischen Religionsgeschichte

