Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 57 (2003)

Heft: 4

Artikel: Machtkampfe und Tyrannenmord : zur Theorie des Souverans in Wang
Bis (226-249) Yijing-Exegese

Autor: Marchal, Kai

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147619

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147619
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MACHTKAMPFE UND TYRANNENMORD
Zur Theorie des Souverans in Wang Bis (226-249) Yijing-Exegese

Kai Marchal, Ludwig-Maximilians Universitidt Miinchen

Society is, normally, a battlefield in which there are
conflicts between and within groups. These conflicts can
be controlled only by the judicious use of both persuasion
and force. How is this done? (Isaiah Berlin)!

Abstract

This article gives a new portrait of Wang Bi’s F 95 (226-249) political philosophy, especially
concerning his vision of the Emperor. In contrast to his Commentary on the Laozi, Laozi zhu
¥ iF, there has not been much research about Wang Bi’s two texts on the Book of Changes, the
General Remarks on the Changes of the Zhou Zhouyi lieli J& %) #% 19|, and his Commentary on
the Changes of the Zhou Zhouyi zhu J& % % . The starting point of this analysis is the leader of
every hexagram, the “ruling line” zhu yao F X, a symbol of the Emperor as developed in the
Zhouyi liieli. Then, via a different reading of Wang Bi’s Zhouyi zhu, we get a new and more
complex picture of the Emperor’s role and interaction with his subjects in different situations, as
embodied in the 64 hexagrams. Finally, by reevaluating some of Wang Bi’s key concepts, for
example, “control” zhi i, “delegate” wei %, “struggle” jing %, etc., it becomes apparent that
his Zhouyi zhu embodies a stern vision of Chinese realpolitik, as expressed in different techniques
of governmentality, struggles of power, and the possibility of revolt and regicide. While Wang Bi
still adheres to some Daoist core values, his new concept of the Emperor is much more pragmatic
and lacks the metaphysical legitimation of the Emperor in the Laozi zhu.

Einleitung und Fragestellung

Der Philosoph Wang Bi E 55 (226-249) habe “der Gefahr, daf} sein Herrscher
stiirzen (konnte), (so unbeteiligt) zugesehen wie ein auf der Strafle voriiber-
gehender Passant.”? So lautet ein energisches Diktum Gu Yanwus K % &

1 “The Originality of Machiavelli”, in Isaiah Berlin, The Proper Study of Mankind, hrsg. von
Henry Hardy und Roger Hausherr, New York: Farrar, Straus und Giroux, S. 285.

2 Rizhilu H5N5%, “Zhengshi 1E47,” Ed. Sibu beivao VY il 22, 13, 4b. Meine Forschung
zur Person Wang Bis ist auch der Anregung und Férderung Prof. Rudolf G. Wagners
(Heidelberg) geschuldet, dem ich hier herzlich danken méchte. Prof. Hans van Ess

AS/EA LVII*4+2003, S.849-880



850 KAI MARCHAL

(1613-1682), der der philosophisch hochst erfolgreichen Bewegung der “Erfor-
schung des Dunklen” Xuanxue % % insgesamt #uBlerst kritisch gegeniiber-
stand. Wang Bi, neben He Yan {42 (ca. 190-249) einer der prominentesten
Kopfe dieser Bewegung, habe die auctoritas des Herrschers untergraben, sein
Denken zerstore aufgrund von daoistisch-naturalistischen Einfliissen den sozia-
len Zusammenhalt und politischen status quo, weise eskapistische Tendenzen
auf oder sei per se gefihrlich — diese Anklagen sind iiber die Jahrhunderte
hinweg immer wieder erhoben worden und haben die Wirkungsgeschichte Wang
Bis negativ tberpragt.? Zum Teil kann solche Kritik sicher dem Rechtferti-
gungsdruck angerechnet werden, unter den der Militdrputsch Sima Yis &) f§ &4
(179-251) im Jahre 249 und die damit einhergehende Reevaluation der Ara
Zhengshi 1FE 45 (240-249) auch diese Philosophie gestellt haben; doch ist
ebenso uniibersehbar, dal Wang Bi in der Tat viele Elemente mit jener “révolte
nihiliste” (Etienne Balazs) teilt, die das 3. Jahrhundert entscheidend beeinfluft
hat: zweifellos sind seine Theorie der Sprache und seine ambitionierte Speku-
lation iiber den Weltgrund eher den Lehren eines Xi Kang #& 5 (223-262) oder
Xun Can #j%8 (ca. 212-240) verwandt, als den Werten einer konfuzianischen
vita activa.*

(Miinchen), sowie Prof. Joachim Gentz (Gottingen) und Dr. Hans-Rudolf Kantor (Taipei)
haben sich Vorfassungen dieses Artikels angesehen und mir grofziigig mit Anregung und
Kritik zur Seite gestanden.

3 Bekanntlich war einer der ersten entschiedenen Kritiker des Wang Bi und He Yan Fan Ning
J5 % (339-401), der die Zersplitterung Chinas im 3. Jahrhundert auf die Wirkung der
Xuanxue zuriickfiihrt (siehe Wagner, The Craft of a Chinese Commentator, Wang Bi on the
Laozi, New York: State University of New York Press, 2000, S. 23 ff.). Durch die ganze
chinesische Geistesgeschichte bis ins 20. Jahrhundert finden sich dhnliche Vorwiirfe {iber
ein mangelndes Engagement Wang Bis an der Seite seines Herrschers, z.B. bei Tang
Yongtong ¥%; H /£ (Tang Yongtong, Tang Yongtong xueshu lunwen ji, Beijing, 1957,
darin: “Wang Bi zhi ‘Zhouyi’ ‘Lunyw’ xinyi Eii52 [J5 | [&aE] H#&,” S. 264-
279; Reprint von: “Tushu jikan”, NS 4.1-4.2 (1943), 0.S., S. 279); Ren Jiyu {F4 @
behauptet, Wang Bi teile eine eskapistische Weltanschauung (Ren Jiyu, Wei Jin Xuanxue de
shehui zhengzhi sixiang lielun B &5 2% 5 )41 & BUE B AHLEK 5%, Shanghai: Shanghai
renmin chubanshe, 1956, S. S. 21); und auch noch 1996 schreibt Wang Xiaoyi B3 in
einem englischen Résumée: “Because Wang Bi’s philosophy centred on the natural
characteristics of life instead of the social destination, it had the historical limitation of
weakening the social unification (Wang Xiaoyi, Wang Bi pingzhuan, fu He Yan pingzhuan
T 5 & ¥ 44 B o] 2 5T %, Nanjing: Nanjing daxue chubanshe, 1996, “A Brief Introduction”,
0.8S.).

4 Vgl. Etienne Baldzs, “Entre Révolte nihiliste et évasion mystique. Les courants intellec-
tuells en Chine au Ille siécle de notre ére,” Asiatische Studien 2 (1948), S. 37-57. Zur

AS/EA LVII*4+2003, S. §49-880



MACHTKAMPFE UND TYRANNENMORD 851

Vor diesem Hintergrund stellt nun die Wirkungsgeschichte seines Kom-
mentars zum Yijing %5 4%, der Zhouyi zhu Ji %1%, ein bemerkenswertes, bisher
kaum beachtetes Paradox dar. Dieser Text setzte sich bereits im fiinften Jahr-
hundert gegen andere Exegesetraditionen durch und verdringte den einfluB3-
reichen Kommentar Zheng Xuans %[ 2% (127-200) aus Siidchina;’ als er unter
Kaiser Wen 3L (424-454) der siidlichen Song (420-479) ins Curriculum der
kaiserlichen Akademie aufgenommen wurde,® war dies nur ein erster Schritt hin
zur offiziellen, reichsweiten Kanonisierung des Textes 653: in diesem Jahr fand
Wang Bis Kommentar Eingang in das Projekt Wujing zhengyi TLARIFE % des
neuen Kaisers Gaozong = 5% und wurde damit zum Leitkommentar der offi-
ziellen Yijing-Exegese, den Kong Yingda fL#i# (574-648) mit seinem Sub-
kommentar Zhouyi zhengyi zhushu J& %y IE T i auszulegen unternahm.”
Von diesem Zeitpunkt an konnte im vormodernen China kaum ein anderer
Yijing-Kommentar mit Wang Bis Text um die Deutungshoheit konkurrieren. Mit
anderen Worten: aus der Hinterlassenschaft des Jahrzehnts zwischen 240 und
249, einer Zeit geprigt von Nihilismus und Subversion, war ein Text im
Einklang mit den Interessen staatlicher Machthaber geworden. Dieses Paradox
verlangt eine genaue Analyse: 146t sich im Zhouyi zhu tatsichlich jene teil-
nahmslose Haltung gegeniiber dem Zentrum der Macht finden, die Gu Yanwu
spdter so harsch verurteilen sollte? Welcher Natur sind eigentlich die politischen
Ideen, die in diesem Text entwickelt werden und die mit dem verfrithten Tod
Wang Bis offenbar keineswegs aus der chinesischen Ideengeschichte ver-
schwunden sind?

“ontologischen” Spekulation Wang Bis siehe reprisentativ Walter Liebenthals Ubersetzung
eines Artikels von Tang Yongtong % H /¥, “Wang Bi’s New Interpretation of the I Ching
and Lun-yu,” Harvard Journal of Asiatic Studies 10 (1947), S. 124-161. Zu Wang Bis
Theorie der Sprache und die Verbindungen zu Xun Can siehe Georg Maller, ‘Die Bedeu-
tung der Sprache in der frithen chinesischen Philosophie,” Dissertation, Universitidt Bonn,
1994, und Wagner, Language, Ontology, and Political Philosophy in China, Albany: State
University of New York, 2003b, S. 5 ff.

8 Vgl. Zhouyi Zheng Kangcheng zhu J&7F 5 %8 B i und Zengbu Zheng shi Zhouyz 14 Hfi %6
(K %, Ed. Siku quanshu VU JE 4= # . Die beste Darstellung der frilhen Wirkungs-
geschichte des Zhouyi zhu findet sich bei Wang Baoxuan T 1%, Zhengshi xuanxue 1F
% &%, Jinan: Qi Lu shushe, 1987. Fiir eine grundsitzliche Problematisierung des Konfliktes
zwischen der siidlichen und der nordlichen Kommentartradition siehe Steven Van Zoeren,
Poetry and Personality: Reading, Exegesis and Hermeneutics in Traditional China,
Stanford: Stanford University Press, 1991, S. 118 ff.

6 Wang Baoxuan (1987), S. 421 ff.

7 Siehe Jiu Tang shu % J ¥, Ed. Zhonghua Shuju, juan 4, 71.

AS/EA LVII*4+2003, S. 849-880



852 KAI MARCHAL

Bekanntlich gehorte Wang Bi zum inneren Kreis der Beamten um He Yan
und Xiahou Xuan X % % (209-249), die in den 40er Jahren des 3. Jahrhun-
derts im Reich Wei #f politische Reformen anschoben, fiir die diese
Generation in spiteren Jahrzehnten immer wieder angegriffen wurde.® Dennoch
ist Wang Bis genuin politische Vision in der westlichen Sinologie erst vor
kurzem in Rudolf G. Wagners dreibindiger Studie zum Laozi zhu 2 1T
dargestellt worden.® Da aber auch diese Studie den Zhouyi zhu weitgehend
vernachlissigt, bleibt unser Verstindnis des politischen Denkers Wang Bi streng
genommen unvollstindig. Im vorliegenden Artikel versuche ich deshalb, unsere
Sicht des politischen Denkers Wang Bi weiter zu schirfen: ausgehend von seiner
oft vernachlissigten Yijing-Exegese mochte ich durch die Analyse eines Einzel-
problems innerhalb des Zhouyi zhu — dem Konzept der “herrscherlichen Linie”
zhu yao X - seine Theorie der herrscherlichen auctoritas neu bewerten und
damit bisherige Forschungsergebnisse zu zentralen Motiven dieses Denkers
erginzen. Eine entscheidende These ist dabei, dal uns mit Wang Bis Yijing-
Exegese eine andere, vielleicht sogar komplexere Vision der Zerkliiftungen des
Politischen im 3. Jahrhundert vorliegt, als der Laozi zhu sie enthilt.!?

8 Siehe Wagner (2000), S. 16, und ausfiihrlicher Wang Baoxuan (1987), S. 94 ff. Uber den
Inhalt dieser Reformen ist kaum etwas bekannt, da der Putsch des Jahres 249 diesbeziigliche
Quellen vernichtet hat. Wang Bis Leidenschaft fiir die Tagespolitik ist bezeugt durch seine
mehrfachen Audienzen beim Kanzler Cao Shuang & % (Sanguo zhi =&, juan 28,
795).

9 R. G. Wagner, The Craft of a Chinese Commentator: Wang Bi on the Laozi, 2000, A
Chinese Reading of the Daode jing: Wang Bi’s Commentary on the Laozi. With Critical
Text and Translation, 2003a, und Language, Ontology, and Political Philosophy in China,
2003b (alle drei erschienen in SUNY Series, bei State University of New York Press,
Albany).

10  Richard Lynns Gesamtiibersetzung des Zhouyi zhu ins Englische und einige neuere Einzel-
artikel sind erste Schritte hin zu einem besseren Verstindnis des Zhouyi zhu: Richard Lynn,
The Classic of Changes. A New Translation of the I Ching as Interpreted by Wang Bi, New
York: Columbia University Press, 1994; siehe auch Anne Cheng, ,.Yi %: Mutation ou
changement? Quelques réflexions sur le commentaire de Wang Bi F 7 (226-249) au
Livre des Mutations (Yijing %;%%),” in: V. Alleton, A. Volkow (Hrsg.), Notions et per-
céptions du changement en Chine. Textes présentés au [Xe congres de ['association
européenne d'études chinoises, “Mémoires de I'institut des hautes Etudes chinoises”, Bd.
36 (Paris: College de France, 1994), S. 13-20; und Tze-Ki Hon, “Human Agency and
Change: A Reading of Wang Bi’s Yijing Commentary,” Journal of Chinese Philosophy 30:2
(Juni 2003), S. 223-242.

AS/EA LVII+42003, S. 849-880



MACHTKAMPFE UND TYRANNENMORD 853
Das Yijing als Handbuch der politischen Philosophie

Zweifellos hat das “Buch der Wandlungen” im Westen immer ein starkes
Interesse hervorgerufen. Allzu oft hat sich dieses Interesse jedoch in essentia-
listischen oder lebensphilosophisch motivierten Interpretationen ausgeformt und
damit den Zugang zu einem anderen Inhalt des Yijing versperrt: eine “‘opera-
tionelle Intelligenz” politischer, strategischer und militartheoretischer Entwiirfe,
die die Exegesegeschichte dieses Textes (und damit der Text selbst) genauso
bereithdlt, wie die diversen mantischen, numerologischen und kosmologischen
Einsichten.!! Tatsdchlich finden sich bereits in den friihesten Textschichten des
Yijing — in den “Urteilen” (Guaci # &% oder Tuan <) und im “Kommentar zu
den Linien” (Yaoci X &%) — Hinweise darauf, da3 das Hexagrammtableau (die
sechs Linien auf den sechs Plitzen) ein Abbild der gesellschaftlichen
Stratifizierung des Zhou-Reiches ist: so ist z.B. die Linie auf dem ersten Platz
des Hexagrammes Guimei (54 _f;;) assoziiert mit der “Nebenfrau” di 4, die auf
fiinftem Platz dagegen mit dem “Fiirsten” jun 7, die fiinfte Linie von Qian (1
=) ist die des “groen Mannes” da ren & A und die fiinfte von Lin (19 £3) die
des “groflen Herrschers” da jun K .'2 Die hier beginnende Verschrinkung
von divinatorischer Hermeneutik und politischer Theoriebildung sollte ein

11 Eher selten haben sich Forschungsbeitrige dieser “operationellen Intelligenz” des Yijing
gewidmet, z.B. der Artikel “Su Shih and Culture” iiber die politische Vision Su Dongpos
@k Y (1037-1101), entwickelt anhand seiner Exegese des Yijing, in dem Buch Sung
Dynasty Uses of the I Ching einige Einsichten (hrsg. von Kidder Smith, Peter K. Bol, et al.,
Princeton: Princeton University Press, 1990; S. 56-99, insb. S. 70 ff.); zur strategischen
Reflexion vgl. die Bemerkungen Thomas Clearys in Mastering the Art of War, Zhugge
Liang’s and Liu Ji's commentaries on the classic by Sun Tzu, Boston u. Shaftesbury:
Shambhala, 1989, S. 10 ff.; und zur Militirtheorie siche etwa den Artikel von Wai-ming Ng,
“The I Ching in the Military Thought of Tokugawa Japan,” Journal of Asian Martial Arts,
vol. 5, no. 1 (Mirz 1996), S. 11-29.

12 Ich zitiere das Yijing durchgingig in der von Lou Yulie 5 %! besorgten Ausgabe des
Wang Bi’schen Kommentars (Lou Yulie, Wang Bi ji jiaoshi T 7% F¥, 2 Bde., Beijing:
Zhonghua Shuju, 1980, benutzt: einbindiger Reprint, Taibei: Huazheng shuju, 1992; von
nun an: WBIJS); hier: WBJJS 487 ff. Bei der deutschen Ubersetzung folge ich dem
Wilhelm’schen Text, so weit dem nicht Wang Bis Exegese im Wege steht (Richard
Wilhelm, Buch der Wandlungen, 2 Bde., Jena: Diederichs, 1924). Bei der Benennung der
Hexagramme folge ich der traditionellen Zihlung; romische Ziffern bezeichnen die Plétze
im Hexagrammtableau in aufsteigender Reihenfolge.

AS/EA LVII+42003, S. 849-880



854 KAI MARCHAL

zentrales Motiv in der Exegesegeschichte des Yijing bleiben.!* In diesem Sinne
projiziert Jing Fang L J5 (77-37 v. Chr.) eine ideale, rituelle und soziale
Hierarchie ins Yijing: der erste Platz im Hexagramm sei “Gentleman” yuanshi
Jt 1z, der zweite Platz der des “Wiirdentrigers” daifu KK, der dritte Platz der
der “drei Kanzler” san gong — 7, der vierte der des “Fiirsten” zhuhou ZF&{%,
der fiinfte der des “Himmelssohnes” tianzi K- und der sechste der des
“kaiserlichen Ahnenaltars” zongmiao 5% J&i.'* Dieses Modell wird von Zheng
Xuan weiter systematisiert und zu einer Blaupause fiir eine stabile politische
Ordnung entwickelt, in der die Riten und Pflichten jeder Linie von ihrer Position
im Hexagramm vorherbestimmt sind.!* Von zentraler Bedeutung ist in all diesen
Modellen die Bewertung des fiinften Platzes: es muf} fiir den Exegeten darum
gehen, in sinnvoller Weise zu erkliaren, ob die Linie auf diesem Platz
herrscherliche Qualititen besitzt, welche diese sind und warum die anderen
Linien dieser Linie untergeordnet sind. Erst dann kann das Hexagramm als
Einheit begriffen werden. Nun handelt es sich bei dem Yijing keineswegs um ein
monolithisches Ganzes: das Ensemble aus kanonischen Kommentaren (Text)
und Hexagrammtableaus (Struktur) ist so kompliziert, dal es von sich aus
Widerspriiche generiert. Zum Beispiel konnen die textuellen Urteile etwa der
mantischen Formeln — auch “prognostication phrases” (Arthur Waley) —'¢ in
den Guaci rein strukturelle Vorgaben des Hexagrammtableaus durchkreuzen:
eine vom Guaci als “ohne Reue” wu hui &1, ndmlich positiv bewertete
Yanglinie im unteren Bereich kann so z.B. einer negativ bewerteten Yinlinie auf
fiinftem Platz gegeniiberliegen, die dennoch als Herrscher des Hexagrammes
fungiert. Unvermeidlich ladt sich das Hexagramm hier mit Spannung auf.!’

13 Bezeichnenderweise lokalisiert Léon Vandermeersch den historiographischen Marker des
Regizids (shi #%) im zhou-zeitlichen Zusammenhang innerhalb einer divinatorischen Her-
meneutik (L. Vandermeersch, “L’Imaginaire divinatoire dans I’histoire en Chine,” Bulletin
de I’Ecole Frangaise d’Extréme-Orient 79.1 (1992), S. 4)).

14 Aufiihrlich bei Liu Yujian %] %%, Liang Han Xiangshu Yixue yanjiu W% % 9 5 S0t
%%, Nanning: Guangxi jiaoyu chubanshe, 1996, S. 232 f. A.F.P. Hulsewé problematisiert die
historische Figur des Jing Fang in einem kurzen Artikel, “Two Early Han I Ching
Specialists called Ching Fang,” T"oung Pao LXXII (1986), S. 161-162.

15 Ausfiihrlich bei Liu Yujian (1996), S. 380-512.

16  Arthur Waley, “The Book of Changes,” Bulletin of the Museum of Far Eastern Antiquities 5
(1933), S. 121-142.

17 Liu Xiang %[ (ca. 79 — ca. 6 v. Chr.) ging im Interesse des politischen Status quo
soweit, in seiner Neutextedition des Yijing besonders storende Formeln des Guaci zu
unterdriicken (Han shu %2, Ed. Zhonghua shuju, juan 30, 1704).

AS/EA LVII~4+2003, S. 849-880



MACHTKAMPFE UND TYRANNENMORD 855

Gegen Ende der Handynastie beschreibt Xun Shuang #j# (128-190) das
Yijing zum ersten Mal in einer Sprache der sozialen Unruhe. Ch‘en Ch’i-yiin hat
vor einiger Zeit in seinem Aufsatz “A Confucian Magnate‘s Idea of Political
Violence: Hsun Shuang’s (128-190 A.D.) Interpretation of the Book of
Changes” dessen Lesart des Yijing dargestellt.!8 Sie theoretisiere — so Ch’en —
den Aufstieg und Fall einzelner Linien innerhalb des Hexagrammtableaus, wobei
insbesondere die Funktion des fiinften Platzes — derjenige des Herrschers — neu
bewertet werde. Xun Shuang zufolge gilt, da3 eine in den kanonischen Kom-
mentaren z.B. mit positiven Qualititen besetzte Yanglinie, auch wenn sie sich
auf einem unteren “Platz” (I-III) befinde, zum fiinften Platz aufriicken und die
dort liegende Linie verdringen konne. Diese These impliziert, da3 die offene
Rebellion der unteren Linien gua Beamtenschaft, bzw. Volk gegen die bislang
herrscherliche Linie qua Souveridn denkbar, ja in gewissen Fillen sogar legitim
ist. So darf der Exeget den Text des Hexagrammes Yu (16 £Z) als das Szenario
eines gewaltvollen Umsturzes verstehen, und in Li (30 E) gar einen “frontal
attack on the monarch” vorfinden.'” Wenn die Einschitzung Ch’ens richtig sein
sollte, dall Xun Shuang in eklatanter Weise Stellung gegen die “sacrosanctity of
the sovereign’s position” bezieht,?® dann spricht dies in der Tat dafiir, daf3 das
Modell einer idealen politischen Ordnung, wie es in den Augen der hanzeit-
lichen Exegeten im Yijing eingeschlossen war, und damit auch der Souverin
selbst zur Zeit Xun Shuangs in die Strudel spithanzeitlicher Legitimierungs-
krisen geraten war. Vor diesem Hintergrund miissen wir Wang Bis Regel der
“herrscherlichen Linie” neu bewerten.

Die Regel der “herrscherlichen Linie” zhu yao F %

Die zentralen Umrisse der Regel der “herrscherlichen Linie” finden sich nicht im
Zhouyi zhu dargelegt, sondern im ersten Abschnitt des Zhouyi liieli & 5 B {4 2!

18 Ch’en Ch’i-yiin, “A Confucian Magnate’s Idea of Political Violence: Hsun Shuang’s (128-
190 A.D.) Interpretation of the Book of Changes,” T"oung Pao 54 (1968), S. 73-115. Eine
ausfuhrlichere neuere Darstellung der Theorie Xun Shuangs findet sich bei Liu Yujian
(1996), S. 521 ff.

19 Ch’en (1968), S. 92.

20  Ch’en (1968), S. 100. Zu der gegenliufigen Bewegung des “Aufsteigens” sheng T+ und
“Absteigens” jiang [4 einzelner Hexagrammlinien vgl. auch Liu Yujian (1996), S. 521 ff.

21  Der fritheste textus rezeptus des Zhouzi liieli liegt mit den “Kaicheng” [ ik -Steinstelen
von 836 vor, die noch heute im Stelenwald von Xi’an zu sehen sind (bei A.A. Petrov findet

AS/EA LVII+4+2003, S. 849-880



856 KAI MARCHAL

einem kurzen Text Wang Bis in sieben Abschnitten, der am besten als “auto-
commentary” zum Zhouyi zhu begriffen werden kann.?? Wie der Titel besagt

sich eine Reproduktion von Steinabreibungen, siehe sein Van Bi iz istorii kitaiskoi filosofii
[Wang Pi (226-249). His place in the History of Chinese Philosophy], in: “Institute of
Oriental Studies”, Monograph XIII, Moskau: Academy of Oriental Studies, 1936).
Standardedition dieses Textes ist seine Edition durch Lou Yulie (WBJJS 591-620). Ein
friiher Interlinearkommentar zum Zhouzi lieli liegt uns vor mit Xing Shous /i 3§ (8. Jhdt.)
Zhouyi liieli zhu J& 5% Bl 5E (ed. Wugiubeizhai Yijing jicheng 1 3K ffi 75 % 68 SE 1,
komp. von Yan Lingfeng i % U4, Taibei: Chengwen, 1975, Bd. 149, 0.S.). Das Zhouyi
liieli wird im Siku quanshu VY)E 423 dem Zhouyi zhushu J& 5% Bi des Kong Yingda
angehingt; in der Ausgabe der “Dreizehn Klassiker samt Kommentaren und Subkommen-
taren” Shisan jing zhushu + =& §i durch Ruan Yuan PtJC (1764-1849) fehlt es
dagegen (Reprint, 2 Bde., Beijing: Zhonghua shuju, 1996). Ubersetzungen einzelner
Abschnitte des Zhouyi liieli, insbesondere des ersten und vierten Abschnittes, sind zahlreich,
doch eine vollstindige englische Ubersetzung hat nur Richard J. Lynn im Rahmen seiner
Neuiibersetzung des Yijing auf der Grundlage des Wang Bi’schen Kommentars unter-
nommen (Lynn (1994). Der Verfasser dieses Artikels hat in seiner Magisterarbeit eine
vollstandige Ubersetzung des Zhouyi liieli ins Deutsche vorgelegt (Ruprecht-Karls-Uni-
versitdt Heidelberg, 2000).

22 Den Genre-Terminus “auto-commentary” entlehne ich Michael Nylan, die so die neun dem
Taixuan jing K Z £ von Yang Xiong ## (53 v.Chr.-18 n.Chr.) beigefiigten kurzen
“Essays” bezeichnet hat (cf. ihr Buch The Elemental Changes, The Ancient Chinese
Companion to the I Ching, The T ai hsiian ching of Master Yang Hsiung, tibers. und komm.
von Michael Nylan, in: “SUNY Series”, New York: State University of New York Press,
1994, S. 337 ff. Edward L. Shaughnessy schreibt analog in seiner Rezension von Lynn
(1994), das Zhouyi liieli sei eine “exegetical agenda” (“Commentary, Philosophy, and
Translation: Reading Wang Bi’s Commentary to the Yi jing in a new Way,” Early China 22
(1997), S. 221-245; hier: S. 227 f.). Zwar glaubt Wang Baoxuan aus der Tatsache, dal3 das
Zhouyi liieli nicht in der offiziellen Biographie Wang Bis erwdhnt wird, schlieBen zu
konnen, daB es nie ein eigenstindiger Text, sondern dem Zhouyi zhu von Anfang an ange-
hingt gewesen sei (Wang Baoxuan (1987), S. 170), doch ist die These einer urspriinglichen
Zusammengehorigkeit der beiden Texte nicht unproblematisch. Obwohl das Zhouyi liieli in
korrupter Form auf uns gekommen ist (zu sehen u.a. an der erratischen Betitelung des 6.
Abschnittes), ist kaum zu tbersehen, dafl es aus urspriinglich zusammenhanglosen Texten
erstellt worden ist (z.B. kénnen sich die Abschnitte 6 und 7 nicht mit dem hohen Grad an
Durchkomponiertheit der ersten Abschnitte messen lassen). AuBlerdem existieren mehrere,
nur fragmentarisch iiberlieferte Texte dhnlicher Natur, z.B. das Zhouyi dayan lun J& 5 X
fiT &, sowie Textstiicke, die dem weiteren Umfeld des Yijing zugerechnet werden kénnen
(z.B. zit. in Wenxuan 3%, Ed. Zhonghua shuju, juan 59, S. 2528; vgl. Wang Baoxuan
(1987), S. 293 und 298); bei keinem dieser Texte ist jedoch eine direkte Beziehung zum
Zhouyi zhu nachzuweisen. Insofern diirfen wir annehmen, daf3 sich Wang Bi auch auBerhalb
des Kontexts des Zhouyi zhu mit dem Yijing beschiiftigt hat. Am wahrscheinlichsten ist
m.E., daB es sich bei dem Zhouyi liieli um eine nachtrigliche Kompilation mehrerer,

AS/EA LVII+42003, S. 849-880



MACHTKAMPFE UND TYRANNENMORD 857

stellt das Zhouyi liieli die “Regeln” /i 15| fiir eine angemessene Exegese des
Yijing “in summarischer Form” liie W% dar. Mit diesem Text liegen uns also die
hermeneutischen Richtschniire vor, anhand derer Wang Bi das Yijing
interpretiert.?> Auch das Zhouyi zhu enthilt einzelne Regeln mit dem Charakter
von Allaussagen, jedoch beschreiben sie stets isolierte Phinomene: erst im
Zhouyi lijeli werden sie begriindet und miteinander vernetzt — so gewinnt dieser
Text ein hoherwertiges, diskursives Niveau als der Zhouyi zhu.?* Das Zhouyi
liteli verdoppelt also nicht einfach das Zhouyi zhu — genausowenig wie Wang
Bis zweiter “autokommentierender” Text, das Laozi weizhi liliie % T {415
B&, nur ein Double seines Laozi zhu & T ¥ ist.25 Bekanntlich wird Du Yu #t
TH (222-284), der beriihmte Kommentator des Zuozhuan 718, spiter ein
eigenes Genre der “regeldarlegenden Texte” /i {5 definieren, als dessen

unabhédngig entstandener Texte handelt, deren Abfassung nicht in direkter Beziehung zur
Abfassung des Zhouyi zhu gestanden haben muB.

23 Wieviel Regeln vorliegen, ist mit unterschiedlichem Erfolg bestimmt worden: bei Qu Wanli
Ji # B sind es drei, bei Howard L. Goodman vier und bei Huang Yongwu #% 7K E, sogar
38 Regeln (Qu Wanli, Xian Qin liang Han Wei Yi li shuping 5.7 Wi 8 5 6] iR 57,
Taibei: Xuesheng, 1975, S. 149 f.; Huang Yongwu, “Wang Fusi mingyao bianwei lishi +
i i) BH 32 F# 4 450 %, Zhongshan xueshu wenhua jikan 2 (1968), S. 747-758; Howard L.
Goodman, ‘Exegetes and Exegeses of the Book of Changes in the Third Century A.D.:
Historical and Scholastic Contexts for Wang Pi,” Dissertation, Princeton University, 1985,
S. 268-271). Ein Grund fiir diese widerspriichlichen Zdhlungen ist sicher der hohe Grad an
Vemetzung der Regeln untereinander, der ihre Isolierung schier unmoglich werden 14Bt.

24 Solche Aussagen im Zhouyi zhu werden gewohnlich mit der Partikel “Im Allgemeinen gilt”
fan JL eingeleitet, z.B. iiber das Auftreten des Zeichens “Blut” xue Il (WBJJS 246, 267),
des Zeichens “Bedeutung” yi % (WBJJS 439) und “Regen” yu [ (WBJJS 471). Ver-
gleiche auch die Exkurse, die im Zhouyi zhu iber eine bloB interlineare Kommentierung
hinausgehen (etwa WBJJS 215 f., 268, 296, passim). Denkbar ist, dal es sich bei diesen
Passagen um Vorformen des spateren Zhouyi liieli handelt.

25 Zwar hatte schon Xun Shuang einen Text namens “Aufgelistete Regeln (fiir die Exegese)
des Chunqiv” Chungiu tiaoli F=FKA%H] verfaBt (Hou Hanshu 1%, Ed. Zhonghua
shuju, juan 62, 2057). Doch dort handelte es sich ausschlieBlich um eine Aneinanderreihung
einzelner Regeln. Erst Wang Bi schreibt einen Text (1) auf der Suche nach der kohdrenten
Begriindung einzelner Regeln, (2) mit der Einsicht, da im Genre des Interlinearkom-
mentars genuine philosophische, logisch verkniipfte (nicht blol additive) Einsichten nur
schwerlich auszudriicken sind, und (3) in der exoterischen Absicht, dem Leser das Ver-
stindnis des Kommentars zu erleichtern. Rudolf G. Wagner hat dieser strukturellen
Differenz zwischen Interlinearkommentar und Autokommentar im Kontext des Laozi #
am besten dargestellt (siche insbesondere “Wang Bi: ‘“The Structure of the Laozi’s Pointers’
(Laozi weizhi liliie),” T oung Pao LXXII (1986), S. 92-129).

AS/EA LVII+4+2003, S. 849-880



858 KAI MARCHAL

Paradebeispiele eben diese beiden Texte fungieren.?® Anders gesagt, mit den
beiden Texten Zhouyi Ulieli und Laozi weizhi liliie vollzieht sich ein
metareflexiver Durchbruch in der Geschichte der Klassikerexegese — die
Gattung des Kommentars gewinnt erheblich an begrifflicher Durchdringung und
logischer Tiefenschirfe.

Die Regel der “herrscherlichen Linie” wird im ersten Abschnitt des Zhouyi
liieli, “Den Tuan(zhuan) erklaren” Ming Tuan B %, dargelegt; sie besagt:

Grundsitzlich gesagt ist es das Wenige, was vom Vielen wertgeschitzt wird; (ebenso) ist es
das Geringe, was von der Masse als Herrscher anerkannt wird. Wenn ein Hexagramm fiinf
Yang(linien) und eine Yin(linie) besitzt, dann ist (folglich) die eine Yin(linie) die
herrscherliche; wenn es (aber umgekehrt) fiinf Yang(linien) und eine Yin(linie) gibt, dann
ist (ebenso) die eine Yang(linie) die herrscherliche.2’

Diese besondere Linie, die an anderer Stelle auch als “der Herrscher eines
Hexagrammes” yi gua zhi zhu —# 2 F oder als seine “Mitte” zhong
bezeichnet wird,?® beherrscht die iibrigen fiinf Linien, weil sie — heilit es im
Zhouyi liieli — den “geringsten Raum” zhi shao zhi di %2 /b2 Hi besetzt.?°
Diese Regel des Primats der Minoritit, wie man sie nennen konnte, dient
zur Identifizierung der “herrscherlichen Linie”. Sie wird von Wang Bi ergénzt
durch eine weitere Regel: der kanonische Text des Tuanzhuan, so der Exeget,
benenne oft ausdriicklich die “herrscherliche Linie”. Tatsichlich ist der Tuan-

26 Wenxuan, juan 45, 2033 ff. Wenxin diaolong jiaoquan /Ui FEFLRE, hrsg. von Pan
Chonggui ## H #, 2 Bde., in: Zhonghua congshu, Taibei, 1982, 1:779.

27 ROE, BEEM HE, RZPFEE. —HnGm—F2, Al —Bas2 TR L2
i —B5, Bl —B5 A2 2 (WBJIIS 591). Vgl. “(Die Glossen des Tuanzhuan) urteilen (je-
weils) zusammenfassend iiber die Gesamtheit (eines einzelnen Hexagrammes) und verdeut-
lichen die herrscherliche (Linie), auf der (diese) beruht.” (WBJJS 591). Vgl. die Parallel-
stelle im Zhouyi zhu: N&x#, 5 F—# 2 Arbl & £ (WBIS 272).

28  Soweit ich sehe, bezeichnet das Zeichen zhong "' im Zhouyi lieli die “Mitte” des
Hexagrammes, d.h. die “herrscherliche Linie” (es tritt nur zweimal auf, siehe WBIJIS 591);
im Zhouyi zhu steht es dagegen fiir den zweiten, bzw. fiinften Platz im Hexagramm ein
(WBIJJS 211, 227, 241, 444, passim), als den “mittleren” Plitzen des oberen, bzw. unteren
Trigrammes; spdtere Interpreten haben aus dieser stillschweigenden sprachlichen Kon-
vention Wang Bis eine weitere Regel der “mittleren Linie” zhong yao "' X formuliert.
Anders gesagt haben wir es mit dem bemerkenswerten Umstand zu tun, da das Zhouyi liieli
eine Praxis, die im Zhouyi zhu bereits selbstverstandlich ist, nicht theoretisiert (vgl. zur
Diskussion verschiedener Interpretationen dieses Problems Wang Xiaoyi (1996), S. 291 ff.,
und Liu Yujian (1996), S. 52 ff)).

29  WBIIS 591.

AS/EA LVII+4+2003, S. 849-880



MACHTKAMPFE UND TYRANNENMORD 859

zhuan bei vielen Hexagrammen eindeutig: so heif3t es etwa zu Xiaoxu (9 E), dal3
“das Weiche den Platz (des Herrschers) erhilt und (die Linien) unten und oben
mit ihm kooperieren” — damit wird zweifellos die vierte Linie als Herrscher
identifiziert.3* AnliBlich der fiinften Linie von Tongren (13 =) fithrt Wang Bi
diese Herleitung der herrscherlichen Linie mittels des Twuanzhuan sogar vor.3!
Die Regel der Minoritit als solche wird jedoch im Tuanzhuan nicht benannt, und
es gibt durchaus Fille, wo diese Regel in Konflikt mit der Aussage des kano-
nischen Kommentars geraten kann.3? Spitestens hier zeigt sich, da3 Wang Bis
exegetische Praxis keineswegs nur auf die “elaboration” des Tuanzhuan, ja ein
blofles “restatement of the grammatical elements” (Howard L. Goodman) redu-
ziert werden kann.’* Vielmehr formt er das Gefiige des traditionellen Yijings
und seiner Kommentare um: indem alle 64 Hexagramme, die 384 Linien und
samtliche kanonischen Kommentare einer einzigen begrifflichen Zentralperspek-
tive unterworfen werden (dem Tuanzhuan, d.h. der Regel der Minoritat), gelingt
Wang Bi eine radikale Innovation innerhalb der Yijing-Exegese.** Uns muf}
nicht beschiftigen, wie fremd die Regel der Minoritdt dem Urtext sein mag —
interessanter ist die philosophische Begriindung. Wang Bi bietet hier zwei
Argumente auf, die diese Regel stiitzen sollen: (1) den Verweis auf jenes
bekannte Paradigma, das Wang Bis Denken bestimmt und oft als “ontologisch”
(Tang Yongtong ¥ H] f£) charakterisiert wird:3% das “Eine” yi — oder

30 R L THEZ (WBIIS 265).

31 WBIIJS 286.

32 Siche z.B. Dun (33 £) oder Gou (44 ).

33 Goodman (1985), S. 248.

34  Wang Bi ist zwar keineswegs der erste, der das Yijing aus der Perspektive einer einzigen
Linie heraus interpretiert; seine Innovation aber ist neben der systematischen Durchfiihrung
dieser Regel vorallem die Verbindung mit einer philosophisch ambitionierten Lehre iiber
die Welt (in der Hanzeit sprechen schon Jing Fang und Yu Fan von einer “herrscherlichen”
Linie im Hexagramm, siehe Liu Yujian (1996), S. 227 ff., 1005).

35  Es sollte meiner Meinung nach eher vermieden werden, Wang Bis Denken als “Ontologie”
zu charakterisieren. Bekanntlich ist der Begriff im vorliegenden Kontext zuerst von Tang
Yongtong benutzt worden, der damit eine neue, post-hanzeitliche Stufe des chinesischen
Weltverstandnisses kennzeichnen méchte (siehe Liebenthal (1947)); dieses Argument hat
die weitere Forschung iiber Wang Bi entscheidend beeinfluBt, und auch noch Rudolf G.
Wagner benutzt diesen Terminus in dem neusten Band seines dreiteiligen Werkes iiber
Wang Bi (Wagner (2003b), S. 83 ff.). Es ist jedoch unschwer zu zeigen, da3 die Konzepte
you 47 und wu # mit dem europiischen “Sein”, érre, being, und der philosophischen
Reflexion hierzu kaum etwas gemein haben. Zu diesem eher abstrakten Einwand kommt im
Kontext der Yijing-Exegese ein anderes Argument hinzu, das es erheblich erschwert, Wang
Bis Neufassung der dynamischen Matrix aus 384 Hexagrammlinien als ontologisches

AS/EA LVII*4+2003, S. 849-880



860 KAI MARCHAL

“Nichts” wu # beherrsche die Vielheit der Dinge und Phinomene, eine
unipolare, aber verborgene Ordnung liege der Multipolaritit der Welt zugrunde;
(2) und den Gedanken, da3 eine obwohl zahlenmifig unterlegene Elite der
Mehrheit des Volkes auf jeden Fall iiberlegen sei, eine Einsicht, die dem Denken
eines Zhongchang Tong {4 (180-?), des Beraters Cao Caos B (155-
220), entstammt und auf das Buch Sunzi f% ¥ zuriickgehen mag.3¢ Wir
kommen spdter auf diese Begriindungsstrategie zuriick; vorerst verdient fest-
gehalten zu werden, dal Wang Bi nicht davor zuriickscheut, die hochtheore-
tische, “ontologische” Uberlegung mit einem politisch-strategischen Argument
zu verbinden.

In einem weiteren Schritt mufl es darum gehen, genauere Einsichten tiber
die Funktion dieser einen, den Herrscher repriasentierenden Linie im Hexagramm
zu erlangen: mithilfe der konkreten Analyse aller 64 Hexagramme und des
Wang Bi’schen Kommentars dazu ist es moglich, nicht nur die hermeneutische
Verbindlichkeit der Regel aus dem Zhouyi liieli zu priifen, sondern auch genauer
zu kldren, wie diese eine Linie iiber die anderen herrscht, welcher Techniken sie
sich dabei bedient und welcher Natur die Legitimitit ihrer Herrschaft ist.

Denken zu charakterisieren. Es gilt, dafl Wang Bi hier, entgegen Tang Yongtongs These, an
den “fiinf Wandelphasen” wu xing 1117 und Yin und Yang als Wirkkriften im Hexa-
grammtableau festhilt, was eben keine vollstindige Revision der hanzeitlichen, eher
“kosmologisch”, als “ontologisch” motivierten Spekulation darstellt; nicht geht es in dieser
neuartigen Lehre um die Frage “Was ist etwas?” (Ontologie), sondern um ein Verstandnis,
wie Krifte aufeinander wirken: “Wie wirkt etwas?” (Energetik). Nicht zuletzt, so eine
Hauptthese meines Artikels, ist Wang Bi weniger interessiert an der konzeptuellen
Spannung zwischen “Sein” you 4 und “Nichts” wu &, als an einer Theorie sozialer, ja
politischer Interaktion. Seine neuartige, eher pragmatisch zu nennende Theorie des Yijing
1aBt sich kaum verstehen, wenn man sie als Ergebnis einer “ontologischen Spekulation™ zu
begreifen sucht.

36  Siehe Balazs, “La crise sociale et la philosophie politique a la fin des Han,” T’oung Pao
XXXIX (1949), S. 83-131; hier: S. 127.

AS/EA LVII*4+2003, S. 849-880



MACHTKAMPFE UND TYRANNENMORD 861

Vergleich mit Wang Bis Analyse der 64 Hexagramme im Zhouyi
zhu

Eine erste wichtige Beobachtung ist, daB Wang Bi nur bei 28 Hexagrammen
ausdriicklich eine “herrscherliche Linie” benennt. 7 Diese Linie wird
gewohnlich identifiziert durch die Formel “(Die Linie A) ist Herrscher
von ...” ... wei ... zhi zhu ... % ... Z F. Es springt nun sofort in Auge, daf3
die Regel der Minoritét bei der Bestimmung der “herrscherlichen Linie” eines
Hexagrammes von Wang Bi oft nicht angewandt wird: z.B. ist in Fu (24 £ ) die
einzige Yanglinie nicht als die herrscherliche ausgegeben, obwohl sie eindeutig
dem Kriterium der Minoritdt geniigt, und in Gou (44 E) herrscht nicht die
einzige Yinlinie auf dem untersten, sondern die Yanglinie auf dem vierten Platz.
Wenn wir nun zuriickkehren zum Tuanzhuan, so zeigt sich, dafl auch dieser
nicht immer das erwiinschte Indiz erbringt, wo die entscheidende Linie liegt.
Untersuchen wir Fille wie Heng (32 f—:f), wo weder die Regel der Minoritit,
noch der Bezug auf den Tuanzhuan deutliche Indizien auf die Lage des
Herrschers geben, so wird sichtbar, dal Wang Bi héufig beide, von ihm selbst
beschriebene Kriterien vernachlédssigt und stattdessen die Linie als ‘“herr-
scherliche” identifiziert, die sich auf dem “ehrwiirdigen Platz” zun wei B A,
ndmlich dem fiinften, befindet. Tatsichlich befindet sich eine deutliche
Mehrzahl “herrscherlicher Linien” auf dem fiinften Platz (in 19 Hexagrammen);

37 Die 28 Hexagramme sind (die romische Ziffer bezeichnet jeweils den Platz der
“herrscherlichen Linie*): Xu (5 E) VI (WBIJIJS 247), Song (6 -=-) V (WBIJJS 251), Shi (7
) I (WBIJS 256), Bi (8 ) v (WBJJS 262), Tongren (13 —) IT1 (WBJJS 285), Dayou (14
") V (WBIJJS 291), Guan (20 = ) V (WBJJS 317), Shihe (21 ££) V (WBJJS 322), Bi (22
=‘-’) V (WBJJS 328), Bo (23 = ) V (WBJJS 333), Wuwang (25 £) V (WBJJS 344), Daxu
(26 ==) V (WBIJS 349), Yi (27 = ) V (WBJJS 353), Xikan (29 =) V (WBIJIJS 364), Heng
(32 ") V (WBIJJS 380), Dun (33 = ) II (WBIJIJS 383), Jin (35 £ ) V (WBJJS 393), Mingyi
(36 EE) VI (WBJIJS 397), Jian (39 =‘=) 11 (WBJJS 412), Yi (42 =2 ) V (WBIJIS 430), Gou (44
"') IV (WBIJIJS 439), Ding (50 ") V (WBIJJS 468 f.), Zhen (51 Z ) v (WBJJS 475 f.), Feng
(55 ::) I und IV (WBJJS 491 ff.), Huan (59 &) V (WBJJS 510), Jie (60 Z ) V (WBJJS
513), Zhongfu (61 é) V (WBJJS 517) und We1]1 (64 E_E) V (WBIJJS 533). -— Darliberhinaus
1Bt sich die Position des Herrschers im Hexagramm oft indirekt erschlieBen: in vielen
Fillen kann diese aus Wang Bis Kommentar zu Yaoci oder Tuanzhuan erschlossen werden
(wie z.B. in Guimei (54 = ) WBIIS 489), oder eine Linie fiihrt eindeutig die Tatigkeit eines
Herrschers aus (wie die fiinfte von Xie (40 = ) (WBIJJS 416 f.) oder die fiinfte Linie von
Sun (57 :=:) (WBIJJS 503), oder — was am hauﬁgsten der Fall ist — Wang Bi stellt wie zum
Beispiel in Qian (15 %) explizit fest, daB keine andere Linie die dritte an “Ehrwiirdigkeit”
zun B iibertreffe.

AS/EA LVII=4+2003, S. 849-880



862 KAI MARCHAL

die anderen fiinf Platze fallen demgegeniiber an Bedeutung stark ab (drei
“herrscherliche Linien” auf Platz IV, eine auf Platz III, drei auf Platz II, etc.).
Mit anderen Worten geniigt die Lage auf dem fiinften Platz in den meisten
Fillen, um eine Linie als Herrscher im Hexagramm zu préadisponieren.

Indem so die dynamische (d.h. an keine Plitze gebundene) Regel des Pri-
mats der Minoritdt zugunsten des eher statischen Kriteriums des “ehrwiirdigen
Platzes™ relativiert wird, weicht die Kommentarpraxis im Zhouyi zhu deutlich
von den Vorgaben des Zhouyi liieli ab. Wihrend das Zhouyi liieli oft, insbe-
sondere im ersten Abschnitt, an Xun Shuangs radikales Modell der Einzellinien
(mit ithrer ungehemmten Mobilitdt) denken 1dBt, zeigt sich im Zhouyi zhu, daf3
Wang Bi den Gedanken einer hierarchischen Staffelung der Linien durchaus
nicht aufgegeben hat. Fillt Wang Bis neue Fassung des Hexagrammes also doch
wieder auf das konservative Modell eines Zheng Xuan zuriick? Diese Frage wird
im folgenden weiter diskutiert werden miissen. Schon hier ist jedoch deutlich
geworden, dall Zhouyi liieli und Zhouyi zhu erhebliche Unterschiede in der
Tiefenstruktur der Argumente aufweisen, was insbesondere heifit, dafl das
Zhouyi zhu die Regeln, deren universale Geltung das Zhouyi lieli einfordert,
nicht immer einzuldsen vermag.

Die verschiedenen Machtrelationen im Hexagramm

Die Beziehung der jeweiligen “herrscherlichen Linie” zu den anderen Linien soll
nun genauer beschrieben werden; es lassen sich folgende Félle unterscheiden:

Die “Delegation” (wei % oder ren {T) der Herrschaft. Der deutlichste Fall ist
das Hexagramm Shi (7 £ ) das “Militar” shi Hii: die fiinfte, eine Yinlinie, ist in
Wang Bis Augen kein “General’ ’, sie besitzt kein — fiir eine Militdrexpedition
zweifellos unerlidBliches — “hartes militdrisches (Wesen)” (niamlich Yang) und
kann deshalb “nicht in eigener Person (die Expedition) durchfithren®;*® als
Vertreter stehen die zweite und dritte Linie zur Verfiigung, namlich der “alteste
Sohn” chang zi < und der “jiingere Sohn” di zi ;1 des Herrschers. Der
jiingere Sohn, einmal mit dem Herrscheramt betraut, “fihrt” jedoch — so der
Yaoci — “Leichen” yu shi ¥}, d.h. bewirkt eine militirische Niederlage, und
deshalb “folgen die Vielen ihr nicht“; indem sich die dritte Linie so selbst

38 AAEHLAD, Rz AEM) i, MASFEAT (WBIS 257).

AS/EA LVII+4+2003, S. 849-880



MACHTKAMPFE UND TYRANNENMORD 863

disqualifiziert, kommt nur die zweite Linie als Herrscher in Betracht.’® Bei der
Delegation ist offenbar weniger das Kriterium der Primogenitur von Belang, als
das individuelle Talent. Genauso deutlich wird im Hexagramm Dazhuang (34
=), daB weniger die Yinlinie auf dem fiinften Platz herrschen sollte, als die
Yanglinie auf dem zweiten, die potenziell “ihre Amtsbiirde ausfiillen kénne”; es
ist also nur zu wiinschen, daB die Yinlinie den “Bock verliert” sang yang %2,
d.h. ihr Mandat abtritt.# Ein #hnlicher Fall liegt auch mit Meng (4 £Z) vor: zwar
hat die Yinlinie auf dem fiinften Platz formal die herrscherliche Gewalt inne;
doch sie “fiihrt nicht selbst die Dberwachung (ihrer Untertanen) durch, sondern
delegiert (sie) an die zweite Linie“.*! Wiederum gilt, dal nur weil die zweite
Linie die Befihigung besitzt, der Souveridn seine Amtsgeschifte an sie dele-
gieren kann. Dariiberhinaus fiihrt das Beispiel von Jin (35 ££) vor, daB ein
“aufgeklidrter Herrscher” ming zhu W] % es vermeidet, in eigener Person den
Staat zu lenken, und stattdessen alles unternimmt, um andere Linien in seine
Herrschaft einzubinden.*? Die Delegation von Entscheidungsbefugnis ist idea-

lerweise wiinschenswert.

Eine Alternative zur “Delegation” ist die Herrschaft in “Ubereinstimmung” oder
— freier iibersetzt — in “wechselseitiger Ubereinkunft” ying & mit einer anderen
Linie. Ein gutes Beispiel bietet Gou (44 _=E_); hier herrscht die Yanglinie auf
viertem Platz, obwohl nach der Minoritéitsregel des Zhouyi liieli eindeutig zu
erwarten wire, dal} die einzige Yinlinie des Hexagrammes auf dem ersten Platz
die tibrigen Linien beherrscht. Doch offenkundig relativiert deren fragile Person-
lichkeit alle Vorteile, die ihr die Stellung im Hexagramm bieten: sie bestehe aus
einem “unbestindigen Stoff” zao zhi ¥4, schreibt Wang Bi, sie “geht irre und
besitzt keine leitende (Idee)” san er wu zhu H{If1 # 3 .43 Thr bleibt deshalb
keine andere Wahl, als sich in “korrekter Ubereinkunft” zheng ying 1/ mit

39 BABEI, ARAR (WBIS 257). Die Wendung, daB die fiinfte Linie ihre Macht
“abgebe” shou #%, verstehe ich mit Kong Yingda als eine Form der Delegation: die fiinfte
Linie “stelle” die zweite Linie “an” ren yi {L1% (Zhouyi zhengyi, ed. Wugiubeizhai Yijing
Jicheng H 3K fii 75 5) &2 #E 1, Bd. 5-6, S. 156).

40  WBIJJS 388. Man beachte, daB3 die Linie auf dem zweiten Platz sich weniger durch ihre
Yangqualitit auszeichnet, als durch die mantische Formel “‘Beharrlichkeit bringt Heil”” zhen
Ji H .

41 A P{E%E, MZEP = (WBIJS 242). Kong Yingda versteht hier das Wort cha %% sogar
als pars pro toto fiir simtliche “Regierungsgeschifte” shi % (Zhouyi zhengyi, 124).

42  WBJJS 391 f.

43 WBIJS 439.

AS/EA LVII+4+2003, S. 849-880



864 KAI MARCHAL

der vierten Linie zu verbinden, einer Yanglinie. Die Bedeutung des Gesamthexa-
grammes, nimlich “die Ehefrau, die fiinf Ménner trifft”, spielt hier sicher herein:
nur “beharrliche Treue”, d.h. langfristige Loyalitat, ist denkbar fiir den “Weg der
Minister und Ehefrauen*.** In diesem Hexagramm ist der hierarchische Aspekt
besonders hervorgehoben: die “Ubereinkunft” besteht denn auch zumeist zwi-
schen einer Linie auf dem zweiten und einer auf dem fiinften Platz — der
Hierarchie des Jing Fang zufolge also zwischen “Herrscher” und “Wiirden-
trager”. Beispiele sind Cui (45 E), der “Versammlung”, und Ding (50 E), dem
“Tiegel”; in Tongren (13 =), der “menschlichen Gemeinschaft”, liegt insofern
ein ungewohnlicher Fall vor, als eine hierarchisch sehr weit unten liegende Linie
in “Ubereinkunft” mit der fiinften das Reich lenkt. Unabhingig von seiner Lage
im Hexagramm ist der Herrscher also oft angewiesen auf die Unterstiitzung
anderer Linien. In Xikan (29 E___E) filhrt gerade die Abwesenheit von geeigneten
Linien, die in “Ubereinkunft Unterstiitzung leisten” und dem Interesse der
herrscherlichen fiinften Linie “assistieren” konnten, dazu, da3 der in diesem
Hexagramm bestehende “Abgrund” kan X nicht “gefiillt” werden kann — in der
Krise scheitert der Herrscher, wenn er allein handelt.*> In dhnlichem Sinne muf}
sich der Herrscher auf dem fiinften Platz von Heng (32 =) wegen seines
Mangels an “Handlungskompetenz und moralisch lauterem Verhalten” zhi yi il
7¢ auf die “Ubereinkunft” mit der zweiten Linie stiitzen.*¢ Es wire also zu
kurzsichtig, diese “Ubereinkunft” nur als hierarchisch einseitige Beziehung zu
verstehen. Yi (42 E) zeigt denn auch deutlich, daB die “Ubereinkunft” eine
Relation ist, von der beide Seiten profitieren: die Yanglinie auf dem fiinften
Platz qua Herrscher ist durch ihr “giitiges Herz” hui xin . aufgeschlossen
fir die Anliegen ihres Volkes; nur deshalb kann die Yinlinie auf dem zweiten
Platz die “Schonheit des Kaisers genieBen” xiang di zhi mei 1 Z 3% .47 Wang
Bi geht sogar noch einen Schritt weiter: sein starkes daoistisches Engagement
sieht in dem Paktieren der “herrscherlichen” mit einer anderen Linie immer noch
die Gefahr von privater Leidenschaft und Parteilichkeit des Souverins, so daf} er
als idealen Zustand die “Ubereinkunft” aller Linien mit der “herrscherlichen”
Linie postuliert — realisiert in Dayou (14 E).“S Aus dieser Perspektive ist
offenkundig, dafl Delegation an Untergebene und Herrschaft in Harmonie mit

44 [, AATUUA H (WBIIS 439).

45 FydKz T, M R AT LA M, R BEAUIA L (WBJIS 364).
46 ASHEHI TR BELE = (WBIJS 380).

47  WBIJIS 429.

48 ML, bR (WBJJS 291).

AS/EA LVII+4+2003, S. 8§49-880



MACHTKAMPFE UND TYRANNENMORD 865

dem Volk fiir Wang Bi keineswegs Defizitgestalten, sondern positive Paradig-
men politischer Macht sind.

Es gibt aber auch Hexagramme, in denen die “herrscherliche Linie” virtuell
bleibt oder gar fehlt: es kann dann zur “Dispersion” san ﬁf{ einzelner Linien, ja
zur Implosion des Hexagrammes kommen. In Lii (56 = ) werden die zentri-
fugalen Krifte offenbar nur noch sehr bedingt vom Herrscher kontrolliert, und
“das in der Fremde Schweifen” jilii #&Ji<, mit anderen Worten die Anarchie, ist
bereits real geworden; selbst wenn der Herrscher in dieser Situation noch einmal
“die grofie Wiedervereinigung (der Linien) propagiert” huihong da tong K 5L\
K3, hat er nur begrenzten Erfolg.# Jian (39 Z ) beschreibt einen dhnlichen
Verfall der Zentralmacht: die dritte Linie reglert nur noch iiber das untere Tri-
gramm, wihrend das obere bereits aus ihrem Herrschaftsbereich herausgefallen
zu sein scheint.® Ahnlich steht es in Xu (5 §) wo eine Yinlinie auf sechstem
Platz nur noch iiber drei Yanglinien herrscht.! In Dun (33 = ) dem “Riickzug”
dun 1%, ist die zweite Linie zwar noch der Herrscher des Hexagrammes, doch
“weichen die Linien allesamt vor ihr zuriick; wie konnte (sie da noch) die Lage
konsolidieren?! Wiirde (die zweite Linie) dem Dao des Ordnungsprinzipes, der
Mitte, der Bestiandigkeit und der Weichheit treu bleiben und (die bestehenden
Verhiltnisse) konsolidieren, dann konnte (auch keine andere Linie), si
iberwindend, sich (aus dem Hexagramm) herauslésen.” 52 Hier grenzt der
Konditionalis — bei Wang Bi immer eine wesentliche GuBform im philosophi-
schen Diskurs — an den Irrealis: die bestehende Ordnung ist kaum noch
aufrechtzuerhalten, und in der harschen Wirklichkeit von Dun (33 %) diirfte die
Reichseinheit iiber kurz oder lang zerbrechen.

Es kann also auch zur Teilung des Hexagrammes/Reiches in zwei Herrschafts-
rdume mit zwei Herrschern kommen. Stellt die fiinfte Linie den Herrscher, dann
repriasentieren die Linien auf drittem oder viertem Platz besonders oft solche
separatistischen, “die (zentrale) Macht dissoziierenden Minister” fen quan zhi
chen 4y HEZ 1,5 und Wang Bis Zhouyi zhu liest sich oft wie ein Panopt:kum
der gescheiterten Ambitionen illoyaler Beamter. Die dritte Linie von Kun (2 =2
“wagt nicht, den Anfiihrer abzugeben®, trigt sich aber zweifellos mit dem

49 WBIJS 496. Vgl. Zhouyi zhengyi, 597.

50  WBJIS412.

51  WBJIS 247.

52 WO, FTLLE Z 2% RE BT o, S i LUl 2 A, RSS2 B R (WBJJS 383).
53 WBJIS 291.

AS/EA LVII*4+2003, S. 849-880



866 KAI MARCHAL

Gedanken des Verrats.’* In Li (30 %) mochte die vierte Linie, ein “Aufriihrer”
ni shou ¥ 1, die herrscherliche fiinfte attackieren und sie “verbrennen” yan
% , doch scheitert sie, da sie nicht die Unterstiitzung der unteren Linien findet.53
In Shihe (21 E——:;) sucht sich die vierte Linie als Herrscher zu positionieren, doch
vermag sie nicht, die iibrigen Linien “anzunagen” shi W, sprich: sie zu unter-
werfen.’ Im Hexagramm Yu (16 E‘E) ist untypischerweise die vierte Linie der
Herrscher; die fiinfte Linie — der Lage nach hierarchisch héher — “wagt” nur
deshalb “nicht mit der vierten (Linie) um die Macht zu kdmpfen”, weil diese
“die Macht autokratisch an sich zieht und die Ordnung strikt aufrechterhalt.”>’
Weitere Versuche, die Zentralmacht zu schwichen, fiithren sodann unvermeid-
lich zum Konflikt. Zum Hexagramm Kun (2 E‘E) heif3t es knapp: “Zwei Helden
geraten unvermeidlich in Konflikt miteinander, und zwei Herrscher fithren auf
jeden Fall eine Krise herbei“.’® Das Hexagramm Gen (52 g) steht denn auch
kurz vor dem Kollaps und keine Linie vermag mehr die beiden Trigramme Gen
[R zusammenzuhalten, Wang Bi urteilt hier apodiktisch: “Sobald die Gesamt-
heit (des Hexagrammes) in (zwei Territorien mit) zwei Herrscher(n) zerfillt,
geht das grofle Gefidl (d.i. das chinesische Reich) unter.“>? Das einzige Mal, wo
die Rede ist von zwei gleichrangig herrscherlichen Linien, ndmlich der ersten
und vierten Yanglinie im Hexagramm Feng (55 %), ist wahrscheinlich Kong
Yingda zuzustimmen, der diese Relation immer noch als eine hierarchische
zwischen “Herr” zhu = und “Gast” bin & interpretiert.®* Wenig spricht also
dafiir, wie Wang Baoxuan im Zhouyi zhu das alternative Modell einer
paritatischen Herrschaft zwischen zwei Herrschern oder gar die Vision einer
friedlichen Reichsteilung zu sehen.®! Wang Bi beschreibt in der Sequenz der 64
Hexagramme zwar immer wieder die Zersplitterung des sacerdotiums, des
himmlischen Mandates, doch macht sein Kommentar genauso deutlich, daf} es
keine dauerhafte Alternative zum iiberkommenen Modell des autokratischen

54  WBIIS 227.

55  WBIIS 370. Vgl. Ch’en (1968), S. 100.

56  WBIJIJS 323.

57 HEERA, EC Pk, HOREUY FHE (WBJJS 300).

58  KWiMEL T, b fE (WBJIJS 226). Vgl. Liu Zehua %% #%, “Wang Bi mingjiao chu
ziran de zhengzhi zhexue he wenhe de junzhu zhuanzhi sixiang 7 4 2 H H 28 1 BUA
PSRN /) A 3 3L S8 A8, Nankai xuebao 4 (1993), S. 22-31, hier: S. 29.

59 HIrWIE, K2R (WBJIS481).

60  Siehe Zhouyi zhengyi, 592 f. Vgl. Lynn (1994), S. 493.

61  Vgl. Wang Baoxuan (1987), S. 301.

AS/EA LVII*4+2003, S. 849-880



MACHTKAMPFE UND TYRANNENMORD 867

Einheitssstaates der Han gibt.®? Die Teilung der herrscherlichen Souverénitit ist
mit anderen Worten ein Engpal} der politischen Vernunft.

Andererseits zeigen sich in vielen Hexagrammen die Anzeichen einer ent-
stehenden Ordnung. So ist Zhun (3 %), ganz am Anfang der Hexagrammfolge,
unmittelbar nach den beiden Anfangssituationen Qian (1 g) und Kun (2 §§), der
“Moment, wenn sich das Volk nach seinem Herrscher sehnt”, bzw. wenn “der
junzi (alle Subjekte) in einen Zustand der Ordnung iiberfithren (wird)”, eine
Mission, die wohl die erste Linie ausfiillen wird.*> Sobald das Volk aber einen
Herrscher hat, herrsche “Stabilitat™“.¢* Zum Hexagramm Qian (1 E) schreibt
Wang Bi analog: “Der Grund, warum in den zehntausend Reichen Frieden
herrscht, ist das Vorhandensein eines Herrschers in jedem einzelnen.”®> In Kui
(38 E___:), der Epoche der “Antagonismen” kui %, sind die Linien “allesamt auf
sich selbst gestellt” ju zai du li {RfE L — “wenn noch keine sinnvolle
politische Ordnung erreicht ist, erscheinen (die Dinge) zuerst isoliert und
befremdlich“,% und ein Schwein kann dann wie mit Schlamm bedeckt aussehen,
ein Wagen wie mit Geistern gefiillt — wahrscheinlich Metaphern fiir kosmisches,
nicht nur soziales Chaos.%” Aber immer noch ist “ihr (der Linien) Wille auf die

62  Bemerkenswert ist nun, daB dieser Unitarismus zwar in der politischen, nicht aber in der
hermeneutischen Sphire durchgehalten wird: im Abschnitt “Ming Tuan” des Zhouyi liieli
heiBt es, daB, falls der Exeget kein einzelne Linie als herrscherliche ausmachen konne, das
Erkldrungsmodell der “zwei Trigramme” er ti —.#§ wirksam werden diirfe — m.a.W.
konne das Hexagramm dann zu recht iiber die Bedeutung seiner beiden Halften erklart
werden (WBJJS 591). Die Zergliederung des Hexagrammes in zwei Trigrammen spielt denn
auch fiir die Analyse der “Bilder” xiang % eine groBe Rolle. M.a.W. kennt Wang Bis
Theorie in der semantischen Sphire einen Pluralismus, den sie in der politischen Reflexion
nicht einholt (fiir die Unterscheidung zwischen diesen zwei Sphiren vgl. Wang Baoxuan
(1987), S. 295 ff.). Wang Bis Exegese weist in dieser Konkurrenz mehrere Erkldrungs-
modelle einige Unschirfen auf, die Kong Yingda spiter durch eine weitere begriffliche
Unterscheidung weiter zu systematisieren sucht: er trennt zwischen einer “herrscherlichen
Linie”, die die “Bedeutung konstituiert” wei yi zhi zhu #3762 %, und einer “auf dem
ehrwiirdigen Platz” zun wei zhi zhu *{ Z ¥, d.h. einer Linie, die den politischen Raum
beherrscht; tibrigens findet sich dieser Dualismus auch noch bei Wilhelm an prominenter
Stelle (Zhouyi zhengyi, 146; Wilhelm (1924), Bd. 1, S. 279).

63 REHITZH und I T8 MZE (WBIJS 234).

64 13 ERIE (WBJIS 234).

65 HEPTLLE, £ LA (WBIIS 213).

66 RFA, Jo A (WBIIS 407).

67  Genauer iiber Wang Bis Vision des Chaos vgl. Laozi 49 (WBJJS 129 f.; Wagner (2003b), S.
162 f.).

AS/EA LVII*42003, S. 849-880



868 KAI MARCHAL

Einheit (des Hexagrammes/Reiches) gerichtet:%® das Hexagramm beschreibt
mithin die triigerische Ruhe und die irregehenden Erwartungen unmittelbar vor
der Etablierung einer neuen Macht. Das Heraufziehen einer neuen Epoche
politischer Stabilitdt ist selbst in solchen Antagonismen stets erahnbar.

Zyklen der politischen Ordnung

Die Hexagramme koénnen wir wahrscheinlich am besten als tempordre Macht-
konstellationen verstehen, die der Regierungsdra eines Herrschers entsprechen
mogen (Wang Bi spricht 6fters von einem Hexagramm als einer “Generation”
shi ). Ob und wie sie aufeinander folgen und ob sich ihre Sequenz unbegrenzt
in die Zukunft projizieren 1dBt, bleibt dagegen undeutlich. Im Zhouyi liieli ist
einmal die Rede von der “grofen Rotation” da yun i, also einer zyklischen
Natur des Weltlaufs,®® doch wird dieser Gedanke nicht weiter entwickelt. Da
Wang Bi den Xu Gua #i# — den kanonischen Text, der die traditionelle
Sequenz der Hexagramme begriindet — nicht kommentiert hat, 1463t sich nicht
entscheiden, ob er in der fiir die moderne Forschung erratisch wirkenden
Reihenfolge der Hexagramme eine sinnvolle Serie gesehen hat. Eher wahr-
scheinlich ist jedoch, dal} diese Reihenfolge von ihm als zufillig und prinzipiell
unabgeschlossen begriffen worden ist.”

Unverkennbar ist dagegen, da3 die Hexagramme unterschiedliche Stufen in
einem ProzeB der Zivilisierung politischer Macht darstellen: so ist Tai (11 '='_=E)
ein Hohepunkt an Stabilitdt, eine “Epoche, wenn die Dinge (und Subjekte) sich
im GroBen vereinigen”, Jin (35 E) sieht einen Herrscher, der seine Untertanen
am politischen Prozel3 partizipieren 1a6t, Yi (42 §) einen, der “die Lebewesen
hervorbringt”, der fiir ihre “Wohlfahrt” sorgt, Mingyi (36 %) aber entspricht
einer Zeit der “Verfinsterung” und einem deutlichen Zuriickfallen hinter die
Malistdbe sinnvoller Ordnungsgebung. Kong Yingda soll die Hexagramme
spdter in vier Phdnotypen des politischen Prozesses zusammenfassen: (1) eine

“Epoche der Ordnung” (zhi shi 6 /), (2) eine “Epoche des Chaos” (luan shi

68 BEEMIE... (WBJIS 407).

69  WBIJJS 591.

70  Tze-Ki Hons Analyse der beiden letzten Hexagramme spricht dafiir (sieche Tze-Ki Hon
(2003), S. 234 ff.).

AS/EA LVII+4+2003, S. 849-880



MACHTKAMPFE UND TYRANNENMORD 869

ALHF), (3) eine “Epoche der Auflésung” (/i san zhi shi B £ 2 F§) und (4) eine
“Epoche der Reform™ (gai yi zhi shi 5 5 2 FF).!

Dagegen wird kaum jene universale “social degeneration” sichtbar, von der
Wang Bis Kommentar zum Laozi tief imprigniert ist: die Gegenwart des
Kommentators/Lesers ist keineswegs fiir immer von einer stabilen Ordnung
entfernt, sondern diese ist vielmehr der Ausgangspunkt der Wang Bi’schen
Reflexion — nicht im Ausnahmezustand, sondern allein im normalen Funktio-
nieren des Politischen werden die Mandver und Argumente des Kommentars
sinnvoll. Wéhrend der Philosoph im Laozi zhu die Abfolge von mehr und mehr
dekadenten Regierungstechniken nachzeichnet, eine beinahe manichdische
Vision, in der die Gegenwart nur als letzte Verfallsstufe wahrgenommen werden
kann,”? scheint der Zhouyi zhu niher an der Tagespolitik des Wei-Hofes. Zwar
kommt es stellenweise zum Kataklysmus der bestehenden Ordnung, doch spricht
nichts dagegen, daB sich in der longue durée der Zukunft alle 64 Hexagramme
sinnvoll abwechseln, daB3 es also sowohl Auf- wie Niedergang gibt; und unter
Idealbedingungen — diese sind aber keineswegs nur vom Herrscher beeinflu3bar
— tritt dann zeitweise auch das “Dao der sinnvollen politischen Ordnung” zhi dao
{i & in Erscheinung.”™ Der Zhouyi zhu enthilt neben dem Portrit der
Dekadenz und des Machtzerfalls auch die Vision einer idealen Ordnung.’

Die Spannung zwischen politischem Ideal und Wirklichkeit

Wir haben gesehen, da3 die “herrscherliche Linie” im Hexagramm weitgehend
auf dem fiinften Platz stabilisiert wird. Doch wir haben auch Indizien ange-
troffen, dafl diese Ordnung keineswegs ein fiir alle mal festgesetzt ist: die Linien
selbst sind die Agenten der Verdnderung. Der dritte Abschnitt des Zhouyi liieli
beschreibt nun diese ihre Funktion prizise. Wang Bi geht dort von intrinsischen
Qualitdten der Linien aus, die ihr Verhalten bestimmen; jede Linie habe “inne-
wohnende Neigungen” ging 1%, bzw. “Empfindungen” gan /&, und einen
(machtorientierten) “Willen” zAi i ; auBerdem eigneten ihr Yin oder Yang, also

71 Zhouyi zhengyi, 234.

72 Vgl. Wagner (2003b), S. 153 ff. und 171 ff.

73 WBIJIS 494,

74  So kann Kong Yingda anliBlich der beiden letzten Hexagramme Jiji (63) und Weiji (64 =
behaupten, der “Weg der Konige” wang dao T.if, d.h. die Vision einer archaischen
politischen Welt, sei vollstindig geworden (Zhouyi zhengyi, 23).

AS/EA LVII*4+2003, S. 849-880



870 KAI MARCHAL

“Hérte”, bzw. “Weichheit” gang rou [|ZZ, “Widerspenstigkeit”, bzw. “Fiig-
samkeit” ni shun 1i)lH, eine “Gefihrdung”, bzw. “sichere Lage” xian yi [ 5,
eine “Absicht, titig zu werden”, bzw. “sich zuriickzuziehen” chu chu ! EE, und
eine Tendenz, “aufzuhéren”, bzw. “anzufangen” zhong shi #¢45. Die Linien
werden hier von Wang Bi mit menschlichen Qualititen aufgeladen, quasi
“anthropomorphisiert”, und wie natiirlich kommt es zu Spannungen zwischen
threm Innenleben und der AuBlenwelt in Form des Hexagrammes.”>

Zahllose Passagen im Zhouyi zhu weisen auflerdem die latenten Macht-
kdmpfe der Linien untereinander aus, die eine Dynamisierung des gesamten
Hexagrammes bewirken: Linien “avancieren” jin I, bzw. “steigen” sheng 71,
sie “ziehen sich zuriick” rui £, bzw. “fallen” jiang [#, “leisten Widerstand”
wei ju IEHH gegen die Avancen niedrigerer Linien oder “steigen iiber” ling [%
andere Linien, ja, sie “kdmpfen” zheng ¥ und “konkurrieren” jing
“miteinander”.”® Das Ziel von fast jeder Linie ist die Position der “herrscher-
lichen Linie” zu besetzen — d.h. im Regelfall der fiinfte Platz. In dieser Sprache
der sozialen Mobilitit, die sich zeitweise zu einer Sprache des sozialen
Konfliktes, ja der politischen Gewalt, steigert, zeigt sich am deutlichsten Wang
Bis theoretische Schuld gegeniiber Xun Shuang und dessen Modell von rise and
decline der Hexagrammlinien. Zudem scheint Wang Bi in der Aufwertung von
Eignungskriterien zum Nachteil von reinen Rangkriterien (wie bei Zheng Xuan)
von Thesen Liu Shaos #/4f (fl. 227-240) beeinfluBit.””

Eine Linie setzt sich in der Auseinandersetzung mit anderen Linien durch
und wird zur herrscherlichen Linie. Damit ist jedoch noch nichts gesagt iiber ihre

75 WBIJIJS 604 (vgl. auch die Parallelstelle WBJJS 216, wo Wang Bi ausdriicklich festhélt, da3
eine “Linie” yao X einen “Menschen” ren A reprisentiert). Im ganzen dritten Abschnitt
des Zhouyi liieli sucht Wang Bi diesen “psycho-physischen Parallelismus” - die duBeren
Merkmale der Linien bilden ihre intrinsischen Qualititen ab - theoretisch zu kldren. Die
Tatsache, daB3 die Relation zwischen Innen und AuBen oder auch Subjekt und Umwelt bei
Wang Bi solchermalflen in den Vordergrund der technischen Hexagrammanalyse tritt, steht
in einer Linie mit Tang Yongtongs These, da das Problem des Ausdrucks, der
Expressivitit, die zentrale probléematique der Xuanxue sei (Tang Yongtong (1957), S. 214
L3

76  Fiir jin siehe WBIIS 212, 235, 257, 484, passim, fiir sheng siche WBJJS 266, 450, passim,
fur rui siche WBJJS 257, 389, passim, fiir wei ju siehe WBJJS 277, 348, passim, fiir ling
siche WBIJIJS 265, 268, passim, fiir zheng siehe WBJJS 226, 300, 308, 515, passim, fiir jing
siche WBIJS 308, 515, 604, passim.

77  Fiir eine genauere Darstellung von Liu Shao vgl. auch Richard B. Mather, “The Contro-
versy over Conformity and Naturalness during the six dynasties,” History of Religions
[X:2,3 (1969-70), S. 160-180; hier insbesondere S. 165 ff.

AS/EA LVII-4+2003, S. 849-880



MACHTKAMPFE UND TYRANNENMORD 871

Legitimation. Welche Linien sind legitime Herrscher, welche illegitime? In
dieser Frage neigte die hanzeitliche Exegese z.B. zu einem negativen Urteil liber
Yinlinien: Yin [2 sei, im Gegensatz zu Yang %, in der Funktion des Herr-
schers nicht giinstig und insofern oft illegitim.”® Im Zhouyi zhu dagegen gibt es
keine eindeutige Privalenz von Yin oder Yang, und sein Kriterium der Minoritit
aus dem Zhouyi liieli ist hochgradig formalisiert und damit wertfrei — mithin
tiberwindet Wang Bi das hanzeitliche Paradigma des negativen Yin.”” Bei der
Beurteilung der Legitimitit einer “herrscherlichen Linie” setzt Wang Bi auf eine
Mischkalkulation mehrerer Kriterien: die Minoritit einer Linie, die Lage auf
dem filinften Platz, ihr in den Yaoci ausgedriicktes Charisma, usf. Als ein
besonders wichtiges, oft entscheidendes Kriterium kann die faktische Loyalitit
der anderen fiinf Linien gelten: nur wenn die Linien dem Herrscher “Folge
leisten” cong 1, (oder fu i) handelt es sich um einen legitimen Herrscher.®
Das Hexagramm Sui (17 :f;), die “Gefolgschaft” sui fid, entwickelt dieses
Argument: mittels einer liberalen Politik kénne die vierte Linie idealerweise das
“Herz des Volkes” min xin [&/» bekommen, d.h. die anderen Linien in ihre
Herrschaft einbinden.8! Mit anderen Worten: der ideale Herrscher herrscht
durch weiche, vertrauensbildende MafBnahmen — durch seinen moralisch-zivili-
satorischen EinfluB.32 Wang Bi spielt anlaBlich des Hexagrammes Guan (20 E

auf Lunyu 20.1 an: “Wenn das Volk einen Fehler begangen hat, liegt die Schuld
beim Herrscher.”®3 Der Souverin ist nicht nur verantwortlich fiir die Taten

78  TangJunyi 113X, Zhongguo zhexue yuanlun ™1 B 547 J5 5%, “Yuandao pian [ iE ,”
3 Bde. Taibei: Xuesheng shuju, 1966, benutzt: Taibei: Xuesheng shuju, 1978 2, Bd. 2, S.
335.

79  Es gibt zwar mehrere Fille, in denen eine Yinlinie die Herrscherfunktion nur ungeniigend
ausfiillt, z.B. ohne ausreichende Stabilitiit (so in Kui (3 E)) oder Einheit (so in Dun (33
E)); auBerdem liegt ein Extrembeispiel vor mit der Yinlinie auf dem sechsten Platz als dem
despotischen Herrscher in Mingyi (36 E). Es finden sich aber auch geniigend Beispiele, in
denen Yinlinien ihr Amt wiirdig ausfiillen (so in Dayou (14 g) und Jin (35 g)), und das
letzte Hexagramm Weiji (64 E_zf) als “Gipfel von Zivilisation und Helligkeit” wen ming zhi
sheng LW Z % wird ebenfalls von einer Yinlinie beherrscht (WBIJJS 530 ff)). Zwar
bedarf die Yinlinie in Herrscherfunktion hiufig, wenn auch nicht notwendig der
Kooperation mit einer Yanglinie im unteren Bereich des Hexagrammes (so in Tongren (13
=). Heng (32 £), Ding (50 £)); doch gilt, daB auch die Herrschaft einer Yanglinie von
Instabilitdt gepréagt sein kann (so in Xikan (29 E‘_?) und Gen (52 g :

80  Explizit in WBIIJS 257; siehe aber auch WBJJS 300, 323, 592, passim.

81  WBJJS 304.

82  Tang Junyi (1966), Bd. 2, S. 332.

83  HUWAHIE, £F— A (WBJS317). Vgl. Liu Zehua (1993), S. 29.

AS/EA LVII-4+2003, S. 849-880



872 KAI MARCHAL

seines Volkes, sondern auch fiir die Gefolgschaft, die sein eigenes Handeln erst
legitimiert. Im Idealfall regiert die herrscherliche Linie auf der Grundlage von
Ubereinstimmung und Delegation an andere Linien. Dieser “Legitimitations-
druck”, den das Volk auf den Herrscher ausiiben kann, ist in der Realpolitik
natiirlich eher begrenzt, und der Herrscher wird bei Revolten doch durch Gewalt
herrschen — bezeichnenderweise ist sogar bei dem Hexagramm der “Gefolg-
schaft”, Sui (17 E), wo die sechste Linie zu einem gegebenen Zeitpunkt eben
diese verweigert, die Rede von einer Strafexpedition gegen diese Linie.?*
Dennoch hélt Wang Bi es fiir evident, dal ein Souverdn allein auf Gewalt
gestiitzt nicht so langfristig zu herrschen vermag wie mithilfe des consensus
gentium.®> Wenngleich wenig in der konkreten Spannungssituation der Hexa-
gramme Anlafl gibt anzunehmen, dall eine solche Politik erfolgreich wire,
favorisiert er einen Souveridn, der nicht nur “die Regierungsgeschéfte nicht
beaufsichtigt” bu xing fang 4“4 77,36 sondern iiberhaupt auf die Herrschaft
durch Gesetze verzichten und allein mittels “Ehrlichkeit und Wahrhaftigkeit”
regierte — so wiirde sich die Situation von Zhongfu (61 E) ergeben, namlich
“nachhaltiges Vertrauen im Reich der Mitte” zhong fu " =37 Es mufB nicht
wiederholt werden, da3 diese Beschreibung des Souverdns a priori in einem
scharfen Gegensatz zur Realitidt der Machtkdmpfe steht. Wang Bis Exegese des
Yijing eignet eine Spannung zwischen normativem Ideal und der Beschreibung
der politischen Welt, die streckenweise unauflésbar scheint.

Zur Legitimitdt des Tyrannenmordes

Den Fall eines unfihigen, illegitimen Herrschers untersucht Wang Bi anldflich
des Hexagrammes Mingyi (36 é). Der Name dieses Hexagrammes, “Verletzung
der Helligkeit” mingyi B] %, steht fiir einen Zustand der Despotie; die
herrscherliche Linie auf sechstem Platz ist “die am stirksten verfinsterte”, d.h.
der Despot. In dieser Situation wird die Yanglinie auf drittem Platz zu einem

84  WBJIJS 305.

85  Dazu heiit es sehr deutlich: “Wenn (man) ihnen Schutz anbietet, werden einem sdmtliche
Linien unterordnen; wenn (man) sie aber gewaltsam an sich zu reiflen sucht, dann werden
die Linien (genauso) alle revoltieren.” #5227 4%, R4 b 2 ; 45 8KHL 2, R R R
(WBJIJS 242; vgl. WBJIS 311).

86  WBIJJS 337.

87 FWMZIEAHR, PH2HEEE ... (WBIISS515).

AS/EA LVII+4+2003, S. 849-880



MACHTKAMPFE UND TYRANNENMORD 873

politischen Opponenten des Herrschers; im Guaci heift es iiber sie, sie erhalte
den “groflen Schidel” auf ihrer “Jagd im Siiden” — fiir Wang Bi eine Metapher
fiir den Regizid: “sobald (die dritte Linie) ihren Herrscher wie einen Gemeinen
hingerichtet hat, geht sie daran, das Volk zu korrigieren”.#¥ Hier gewinnt Wang
Bi eine bekannte Position Mengzis & 1 (und Xunzis & ) zuriick, die be-
sagt, dal3 unter bestimmten Umstidnden der Regizid legitim sein kann; wenn der
Herrscher der Menschlichkeit und Gerechtigkeit schade und deshalb die Zu-
stimmung des Volkes verliere, verdiene der “Regizid” nicht einmal mehr seinen
Namen (das Zeichen shi ), da es sich um die Ermordung eines gewdhnlichen
Menschen handle, der lingst seine Legitimation als Herrscher eingebiif3t hitte
(Mengzi 1B 8).

Im Zhouyi liieli findet sich eine interessante Passage, die diese Aussage
noch einmal verdeutlicht; im dritten Abschnitt heift es:

Heil und Unheil besitzen einen (ihnen jeweils angemessenen) Moment, den (man) nicht
verletzen darf; und Titigkeit und Ruhe besitzen (ebenso) einen (ihnen) angemessenen
Moment, den (man) nicht versdumen darf. Wenn (man) das Tabu des Moments (nun aber)
verletzt, (miflt) sich die Schuld nicht an der Groe (des Mifiverhaltens); und wenn (man)
den angemessenen Moment verfehlt, (liegt) der Fehler nicht in der Schwere (des
Vergehens). (Es kann vorkommen, daB) einer die menschliche Gemeinschaft erschiittert und
(seinen) Herrscher liquidiert, aber (der Exeget) (ihn) trotzdem nicht als in Gefahr betrachten
sollte (wenn er im angemessenen Augenblick handelt); und (genauso kann es vorkommen,
daB) einer (nur) seine Ehefrau beleidigt oder sich ihm in einer starken Erregung das Gesicht
verfirbt, aber (der Exeget) (ihn) trotzdem nicht in Sicherheit glauben sollte (wenn er es im
falschen Augenblick tut) (Mit anderen Worten: allein der Moment einer Tat ist
entscheidend).3°

88  REwkH ¥, IEH [ (WBJJS 397). Eine Glosse Kong Yingdas — zhu ik als zhumie ik
# — verdeutlicht, daB es sich hier tatsichlich um die physische Ausldschung des
Herrschers handelt (Zhouyi zhengyi, 417).

89 WA, AUIUH BIAF A E, A, B S, AR RHPTE, BAE
BOBRTRE L, MAMEE B3 7, HEE, AR 5th (WBIJS 604). Die
Crux dieser Stelle sind die beiden Strukturen er bu ke wei 1A~ 0] f&. und er bu ke yi T4
Al %y : Xing Shou und Richard Lynn sehen in dem gesamten Passus ein konservatives
Pliadoyer fiir den status quo (und verstehen deshalb die beiden fraglichen Stellen als
negative Imperative im Sinne “man darf nicht den Herrscher liquidieren/seine Ehefrau
beleidigen”, siehe Zhouyi liieli zhu, 20, 8 ff.; Lynn (1994), S. 31); die vorliegende Uber-
setzung schligt dagegen eine subtilere Lesart vor: entscheidend fiir meine Uberlegungen ist
die eigentiimliche Funktion dieses Passus innerhalb der Logik des Arguments: im dritten
Abschnitt des Zhouyi liieli geht es Wang Bi darum, sein methodisches Vorgehen im Zhouyi
zhu mit einem strikten Set an Analysekriterien abzusichern, die sich dennoch so geschmei-
dig wie moglich den Verdnderungen im Hexagrammtableau anpassen. In den vorange-

AS/EA LVII*4+2003, S. 849-880



874 KAI MARCHAL

Eine fulminante Passage, jedoch schillernd zweideutig. Der Exeget des Yijing,
behauptet Wang Bi, diirfe ausschlielich das temporale Moment und die von
thm implizierten Handlungsanweisungen beriicksichtigen; der ethische Wert
einer Handlung ist m.a.W. irrelevant, und ihre Bewertung muf} génzlich auf das
temporale Moment zuriickbezogen werden: ist eine Handlung ihrem Zeitpunkt
“angemessen” shi 1& oder nicht? Selbst eine so ungeheuerliche Tat wie der
Konigsmord oder eine Revolte darf nicht als isoliertes Faktum, sondern muf}
immer in Beziehung zu dem Zeitpunkt ihres Geschehens (modern gesprochen:
ihres historischen Kontexts) bewertet werden. Die Frage, wie die “Bedeutung
des Zeitpunktes” shi yi If 3§ zu verstehen sei, inwieweit also menschliche
Handlungen von ihrem zeitlichen Datum gefirbt sind, beschiftigte zahlreiche
Denker der Zhengshi-Ara; Wang Bi bietet uns mit seiner Exegese des Yijing eine
radikale Losung an, indem er zwischen zwei Wertsystemen unterscheidet, einem
“Code” des individuellen Handelns, wo moralische Uberlegungen zugelassen
sind, und einem “Code” des temporal korrekten Handelns, der vollstindig
wertneutral ist.*

Das Hexagramm Mingyi (36 f:é) stellt nun unter den 64 Hexagrammen
nicht den einzigen Fall dar, wo der Herrscher abgelost wird. Ge (48 £) ist ein
weiterer Schauplatz eines Dynastiewechsels. Doch anders als dort handelt es
sich hier um die Vision einer friedlichen Machtiibergabe: indem Wang Bi den
beriihmten Passus {iber den gewaltsame Thronwechsel durch die Herrscher Tang
% und Wu X, den mythischen Griindern der Xia- und Shang-Dynastie, nicht

gangenen Sitzen hatte er den subtilen, nur schwer erkennbaren Charakter dieser Regeln
unterstrichen; es ist deshalb zu erwarten, daB8 der hier zitierte Passus das bisher Gesagte
anhand weiterer Beispiele verdeutlicht. Durch die Wahl der zweifellos frappierenden
Beispiele wird der arkane Charakter dieser Regeln sicher deutlich ins Licht geriickt; die
eigentliche Pointe ist, da es Wang Bi sicherlich gar nicht primir um eine Aussage iiber den
Konigsmord geht. Der Adressat beider Aussagen (bu ke A~1J) ist in meiner Interpretation
der Leser/Exeget des Yijing, und die Konjunktion er ] ist adversativ zu verstehen. Sollte
meine Ubersetzung korrekt sein, liegt uns hier nicht nur ein beredtes Beispiel fiir die spitz-
findige, oft kontrafaktische Argumentationsweise Wang Bis vor; zugleich wiirde es sich
dann um die politisch heikelste Aussage des Zhouyi lieli handeln (die Moglichkeit des
Regizids wird bejaht). Es ist moglich, daB der Philosoph hier eine bewuBt ambivalente
Satzform gewihlt haben konnte, um sich selbst zu schiitzen — dann hitten wir es zu tun mit
einem Beispiel fiir die von Leo Strauss beschriebene “art of writing” in einem Zeitalter
politischer Unfreiheit (Liu Zehua vermutet an anderer Stelle ein solches Motiv, siche Liu
Zehua (1993), S. 28).

90  Sanguo zhi 29, 821, sieche auch Wang Baoxuan (1987), S. 138 und Wang Xiaoyi (1996), S.
306.

AS/EA LVII+4+2003, S. §49-880



MACHTKAMPFE UND TYRANNENMORD 875

kommentiert, implementiert er die politische Mythologie des Wei-Hofes in
seinen Kommentar: fiir die Familie Cao war der Pridzedenzfall des Dynastie-
wechsels eben nicht der Konflikt zwischen Tang und Wu, sondern die friedliche
Throniibergabe Yaos ¥ an Shun #%f. Mithilfe eines Zitats des Legalisten
Shang Yang 7% (?-338 v. Chr.) bringt er auBerdem deutlich zum Ausdruck,
daB einschneidende politische Reformen keineswegs den Wechsel des Souverans
erfordern; es geniigt, wenn dieser sich zu den Reformen bekennt — offenbar war
es Wang Bi darum zu tun, als Anhinger einer am Hof eingebundenen Reform-
fraktion den explosiven Charakter des Hexagrammes zu entschirfen.®! Ironi-
scherweise benennt der Kommentar keine “herrscherliche Linie” fiir Ge (48 E :
das wirkt, als hatte der politische Erfolg den Reformer Wang Bi blind werden
lassen fiir die Mdoglichkeit eines neuerlichen Umsturzes — die Silhouette des
Sima Y1, der sich Anfang 249 an die Macht putscht, wird im Zhouyi zhu noch
nicht sichtbar.

Wo ist aber die Grenze zwischen Erfolg und Legitimitat, zwischen blof3
erfolgreicher Machtergreifung und der rechtmifigen Ablosung eines Souverédns?
Wang Bi zieht eine deutliche Trennlinie zwischen beiden und formuliert quasi
Kontrollmechanismen, die verhindern, daBl die beiden Variabeln Erfolg und
RechtmiBigkeit untrennbar miteinander verschmelzen. So kann in Ge (48 =) die
vierte Linie nur damit “beginnen, das (neue) Mandat zu verkiinden”, weil die
obersten drei Linien “der Mauserung folgen”.%2 Ein politischer Opponent
bedarf, anders gesagt, weitgehender Zustimmung des Volkes, bevor er ans Werk
gehen darf. Nicht zuletzt sollte der revolutionire ProzeB3 genauen Regeln gehor-
chen: wichtig ist z.B., dafl zwischen der Propagation eines neuen Gesetzes oder
einen neuen Autoritit und ihres Wirksamwerdens geniigend Zeit liegen muf3,”
dall Verinderungen schrittweise erfolgen miissen und Institutionen nur allméh-
lich umgemodelt werden diirfen,* dal} aber andererseits eine neue “Gesetz-

91  WBIJIJS 465; fiir das Zitat des Shang Yang siehe WBIJJS 464, Lou Yulies Fn. 1. Fiir die
beiden Beobachtungen siche Wang Baoxuan (1987), S. 308. Uber die politisch-ideologische
Grundlage des frithen Wei-Reiches informiert ausfiihrlich Howard L. Goodman, 7s'ao P’i
transcendent, The Political Culture of Dynasty-Founding in China at the End of the Han,
Seattle, Washington: Scripta Serica, 1998.

92 WBIIS 466.

93  Siehe insbesondere den Terminus “drei Tage” san ri — [H, der in Gu (18 g) (WBIJJS 308)
und Sun (57 =) (WBJJS 503) zum Thema wird.

94  WBIJIS 397 f. (zitiert wird hier natiirlich Laozi 58). Im Laozi weizhi liliie strich Wang Bi
noch jedes Indiz aus, das vom religiosen Daoismus als Aufforderung zur Revolte verstanden
werden konnte (Wagner (1986), S. 99).

AS/EA LVII+4+2003, S. 849-880



876 KAI MARCHAL

gebung” /i fa L% unverzichtbar sei, da andernfalls “soziales Chaos” luan @l
drohe. > Dennoch kann nicht absolut ausgeschlossen werden, dal3 diese
Kontrollmechanismen von den Michten des status quo okkupiert werden und
gegen jede Verinderung der herrscherlichen Verhiltnisse gerichtet werden: zum
Beispiel scheint in gewissen Aussagen Kong Yingdas der Konservativismus
einer etablierten Dynastie durch, wenn er z.B. unnachgiebig jede Revolte gegen
den Herrscher verurteilt.

Somit gilt, dal die Person des Herrschers zwar im Handstreich ausge-
tauscht werden kann, daf3 die eigentliche Aufgabe jedoch eine institutionelle ist.
Wang Bi zeigt sich zwar in seiner dynamischen Fassung der Einzellinien Xun
Shuangs aggressivem Modell des Dynastiewechsels verwandt; doch schrinkt er
die Moglichkeit und Notwendigkeit von wirklicher Verianderung deutlich ein.

Zusammenfassung und SchluBBbetrachtung

Wie 146t sich Wang Bi zufolge die ideale politische Ordnung Chinas beschrei-
ben? Sie konstituiert sich zweifellos in der und durch die Souverénitit des
Herrschers, die selbst unteilbar ist und — wenigstens de jure — das gesamte
Territorium des chinesischen Kulturraums einschliet. Dagegen ist in der
Ausiibung dieser Souverinitit die Teilhabe der Untergebenen oft, ja fast immer
unerldBlich: Delegation und Kooperation sind sinnvolle Vermittlungsinstanzen
zwischen Herrscher und Beamtenschaft; der politische Prozell gewinnt nur so an
Stabilitdt. Unter der Vielzahl von unterschiedlichen Phénotypen herrscherlicher
Macht bevorzugt Wang Bi solche, die durch breite Partizipation abgesichert sind
— insofern kann sicher Liu Zehua #|i# % zugestimmt werden, wenn er von
einem “gemifigten Autokratismus” als der eigentiimlichen politischen Vision
des Wang Bi spricht.?” Diese ideale Ordnung reflektiert sicherlich zu einem Teil
immer noch jene komplizierte balance of powers, die am spiten Han-Hof den
kooperationsbereiten Kaiser einem im Vergleich zu frither deutlich gestérkten

95  WBIIS 468 ff.

96  Zur flnften Linie von Shi (7 %) schreibt Kong Yingda: “(Jene, die) die Menschen verraten
und das Reich in Chaos stiirzen, konnen hingerichtet werden.” & A &L [ I 7] &% 2
(Zhouyi zhengyi, 156).

97  Liu Zehua (1993), S. 22 f

AS/EA LVII*4+2003, S. 849-880



MACHTKAMPFE UND TYRANNENMORD 877

Kanzleramt und einer erstarkten GroBgrundbesitzerschicht gegeniibersah. %
Dennoch geht diese Ordnung keinesfalls vollstindig in der Wirklichkeit des 3.
Jahrhunderts auf.

In unserer Analyse ist die bestdndige Spannung zwischen der Beschreibung
der politischen Welt und einer idealen Ordnung bereits mehrfach aufgeschienen.
Einerseits zeichnet Wang Bi im Zhouyi zhu immer wieder die Folgen person-
licher Egoismen nach, das “Unheil von Konkurrenz und Machtkampf” jingzheng
zhi huan 552 H#.9° und das Amt des Herrschers biiit in zahllosen Hexa-
grammen seine Wiirde und Unantastbarkeit ein; andererseits scheint durch die
Analyse der politischen Wirklichkeit jedoch immer wieder das Ideal einer
wahren Ordnung auf: der Herrscher, der sich allein durch politische Macht, ja
Gewalt, gegen andere Linien durchsetzt, miiite idealerweise zuriickgefiihrt
werden auf einen quietistischen Herrscher wie im Hexagramm Yi (27 é__é), der
die “Angelegenheiten der sich wandelnden (Erscheinungsformen) des Daos und
der Nichtaktivitat” dao hua wu wi zhi shi B A5 22 5 beherrscht.'?0 Offen-
sichtlich ist Wang Bis Ideal, wie auch im Laozi zhu, immer noch “neodaoistisch”
(Feng Youlan #5 /R )."" Noch deutlicher als dort wird hier die ganze Spann-
breite an Techniken der Machtausiibung, ja an Formen der “gouvernementalité”,
die der Souverin geltend machen kann. !0

Welche wesentlichen Unterschiede zwischen dem Zhouyi zhu und dem
Laozi zhu lassen sich auflerdem bezeichnen? Zuerst einmal fillt auf, dafl die
Theorie des Herrschers im Zhouyi zhu wesentlich realistischer ausfillt; im Laozi
zhu wird der Souverin bekanntlich als ein “Weiser” shengren %2 A\ portritiert,
in dessen soziale Rolle sich der iiberparteiische, allumfassende Charakter des
“Nichts” verkorpern und der durch die Reduktion seiner eigenen “Begierden” yu
ik auch die des Volkes reduzieren soll.' Im Zhouyi zhu nun scheint dieses
Ideal noch auf, ist aber verstrickt in der Realpolitik: die “herrscherlichen Linien”

98  Wang Bi ist mithin der Alttextschule verpflichtet, die diesen Zustand ideengeschichtlich
erstmalig reflektiert hat (iiber die Alttextschule vgl. Hans van Ess, Politik und Gelehrsam-
keit in der Zeit der Han, Die Alttext/Neutext-Kontroverse, Wiesbaden: Harrassowitz Verlag,
1993, S. 252; und Ren Jiyu (1956), S. 18 ff.).

99  WBIJIJS 308.

100 WBIJJS 393.

101  Fiir eine genauere Darstellung des politischen Daoismus siche Roger T. Ames, The Art of
Rulership, A Study in Ancient Chinese Political Thought, Honolulu: University of Hawaii
Press, 1983, S. 28 ff., und Xiao Gongquan i /A #, Zhongguo zhengzhi sixiangshi 1[5 EL
7 B AE 5, 6 Bde., Taibei: Zhonghua wenhua chubanshe, 1954, Bd. 3, S. 367 ff.

102 Zum Laozi zhu siehe genauer Wagner (2003b), S. 171 ff.

103 Siehe ausfiihrlich Wagner (2003b), S. 177 ff.

AS/EA LVII=4+2003, S. 849-880



878 KAI MARCHAL

sind oft erst durch die erfolgreiche Bewiltigung der Machtkampfe ins Herrscher-
amt gekommen, und ihnen eignet a priori ebenso ein wollendes “Ego” wie allen
anderen Linien. Sollte es zutreffen, daf3 der Yijing-Kommentar nach dem Laozi
zhu entstanden ist, kann mit dem Sinologen Wang Baoxuan T {#1% zu Recht
angenommen werden, daf} sich der Philosoph/Kommentator des Yijing der Wirk-
lichkeit mit den ihr eigenen “Kampfen um Anerkennung” angendhert habe — das
Hexagrammtableau als Ganzes ist zu einer Matrix affektiver und sozialer
Spannungen geworden.!® Li Dingzuo Z* i #f (8. Jhdt.), Herausgeber des
berithmten Sammelkommentars Zhouyi jijie J& 5 %1, soll spéter schreiben,
dal es Wang Bis Verdienst sei, das Yijing vollstindig unter Bezug auf
“menschliche Angelegenheiten” ren shi N ZF erklirt zu haben.!% Hier diirfte
ein entscheidender Grund fiir die epochale Wirkung Wang Bis liegen: indem er
kosmologische, numerologische oder historische Analogien vermeidet und das
Yijing primir als einen Spiegel menschlicher Ambitionen liest, werden die 64
Hexagramme zum ersten Mal dem privaten Erfahrungshorizont des Lesers
vollstandig erschlossen.

Noch wichtiger erscheint aber der folgende Punkt: im Zhouyi zhu fehlt fast
vollig die fiir den Laozi zhu zentrale “ontocontrol” (Rudolf G. Wagner),'% diese
spezifische Engfithrung von Herrschaftspraxis und metaphysischem Diskurs. Im
ersten Abschnitt des Zhouyi liieli wird die “herrscherliche Linie” zwar mit dem
“Einen”, das alle Einzelphdnomene kontrolliert, addquiert; im Zhouyi zhu aber
wird dieses “Eine” nur noch einmal anliBlich der Analyse von Fu (24 £
erwihnt, ohne dal3 es ausdriicklich auf den Herrscher verweisen wiirde.!?” Die
“herrscherliche Linie” profiliert sich vielmehr in der Interaktion mit den anderen
fiinf Linien: sie ist nicht transzendente Grofle, sondern politischer Akteur —

104 Siehe Wang Baoxuan (1987), S. 379 ff. Bekanntlich hat Wang Bi der These seines Mentors
He Yan, dal dem Weisen die “fiinf Empfindungen” wu ging 1% nicht zu eigen seien,
heftig widersprochen; wir miissen hier ein zentrales Tenet des Wang Bi’schen Denkens
sehen: die affektive Seite des Menschen wird deutlich hdher bewertet als in der Tradition,
und es entsteht ein weitgehend naturalistisches Bild menschlicher Gesellschaft (siehe
Sanguo zhi, Ed. Zhonghua shuju, juan 28, 795; vgl. Liu Zehua (1993), S. 30).

105 Zhouyi jijie, Ed. Siku quanshu, “Xu” F#, 3a, 6 f.

106  Wagner (1986), S. 116, Fn. 93.

107 WBIJJS 336 f. Dort ist die Rede von einer “stillen, hochsten Negativitat” jiran zhi wu F5A
4 M als dem “Grund” ben AX, zu der alle Dinge zuriickkehren sollen; Wang Bi bezieht
sich hier offensichtlich auf Laozi 16 (WBIJJS 35 ff) und 38 (WBIJIS 93 ff.; vgl. Lin Lizhen
MR IL, Wang Bi, in: “Shijie zhexuejia congshu”, Dongda tushu gongsi, Taipei, 1988, S.
134 f). Bereits Howard L. Goodman stellt die Abwesenheit dieses zentralen Konzepts
Wang Bis im Zhouyi zhu fest (Goodman (1985), S. 340 f., 357 f.).

AS/EA LVII*4-2003, S. 849-880



MACHTKAMPFE UND TYRANNENMORD 879

Wang Bi scheut bezeichnenderweise nicht davor zuriick, ihre Funktion mit der
Motorik einer “Bremse” ni #¢ zu vergleichen.!®® Einige weitere Beobach-
tungen stiitzen diesen Eindruck einer neuen, pragmatischen Fassung des Herr-
schers: an keiner Stelle des Zhouyi zhu 146t sich jenes Konzept des “That-by-
which” (Wagner), suoyi fIf LA nachweisen, das im Laozi die verborgene
Position des Herrschers beschreibt, nirgendwo ist jene eigentiimliche Verweis-
struktur auf ein nicht sagbares Anderes am Werk, mithilfe der Wang Bi —
Wagner zufolge — die Anordnung in “Abschnitte” zhang % im Laozi erklaren
mochte,'® und besonders frappierend wirkt nicht zuletzt, da3 das Konzept der
“Substanz” ti #%, anders als im Laozi, wo es in der Kontrastierung mit der
“Funktion” yong H] eine noumenale Perspektive erdffnet, hier rein immanent
das Hexagrammganze beschreibt.!' Wir kénnen also davon ausgehen, daf3 die
“herrscherliche Linie” nicht jenseits dieser in den Hexagrammen eingeschrie-
benen Ordnung liegt, sondern ihr Bestandteil ist. Jedes Hexagramm ist nichts
anderes als die Gesamtsumme der von den Einzellinien représentierten Krifte.
Wirkmachtig werden nur sichtbare Energien, namlich die Repulsion und
Attraktion zwischen den Linien. Der Herrscher ist hier anders als im Laozi zhu
nicht das verborgene Kraftzentrum, das alle Dinge beherrscht, sondern die
Praxis der Macht steht fiir sich selbst, ihre metaphysische Rechtfertigung muf}
dagegen in einem zweiten Schritt nachgeschoben werden.

Man konnte sagen, daf3 der Souveridn bei Wang Bi durch die post-hanzeit-
liche Legitimationskrise gegangen ist und sich an der sozialen Realitit
abgeschliffen hat, um eine neue, teilweise heikle Symbiose zwischen der eher
metaphysischen Perspektive im Laozi zhu und der stirker realpolitisch fokussier-
ten Vision des Zhouyi zhu einzugehen. Das Denken Wang Bis kann als Aus-
druck eines neuen “Rationalismus” gari shugi ¥ ¥ 7% (Kaga Eiji JN#H 4
VA1) interpretiert werden: dieser “Rationalismus” erdffnet aber keineswegs nur
eine hermeneutische Perspektive, sondern ist mit seiner neuartigen Fassung der
Realpolitik, die in ihrer strukturell und temporidr multiplen Tiefe und begrift-
lichen Ausdifferenzierung sicher weit iiber traditionelle Entwiirfe hinausgeht,

108 WBIJIJS 439.

109 Vgl. Wagner (1986). Das Zeichen zhi 5, das im Laozi weizhi liliie die Verweisrelation des
“pointer” bezeichnet, kommt weder im Zhouyi liieli, noch im Zhouzi zhu in der Bedeutung
“Zeiger” vor. Das Yijing weist zudem nicht die “Abschnitt”-Struktur auf, die Rudolf G.
Wagner fiir Wang Bis Interpretation des Laozi als zentrales Moment herausgearbeitet hat
(Wagner (1986), S. 99 ff.).

110 In diesem Sinn Tang Junyi (1966), Bd. 2, S. 347. Ich iibersetze 7 deshalb durchgingig in
einem technischen Sinne als “Gesamtheit (des Hexagrammes)”.

AS/EA LVII+4+2003, S. 849-880



880 KAI MARCHAL

auch und vielleicht primér als politische Vision zu verstehen. Wang Bi hat sich
in der Tat nicht bedingungslos an der Seite seines Herrschers engagiert: zu
desillusionierend waren dafiir seine in der Vivisektion der politischen Zeit-
geschichte gewonnenen Einsichten. Vielleicht ist der Zhouyi zhu deshalb nur
bedingt als ein Handbuch fiir den Souveridn zu lesen: zwar werden Techniken
der Machtbewahrung und Machtakkumulation benannt, doch reduziert sich ihr
Wert angesichts der Beschreibung des objektiven Geschehens — die Hexa-
gramme wirken oft wie black boxes, in denen individuelles Handeln nur unvor-
hersehbare Resultate bewirken kann. Man konnte sich an Machiavelli erinnert
fiihlen: individuelle Uberzeugungen und Leidenschaften werden bedingungslos
zuriickgetrimmt auf thren Wert fiir das Ganze. Vielleicht war fiir die
Kompilatoren des Wujing zhengyi unter Kong Yingda denn auch weniger das
neodaoistische Ideal Wang Bis entscheidend, als eben diese Vision eines
politischen Prozesses, der in Opportunitit mit dem Moment in der Abfolge der
64 Hexagramme sichtbar wird, der individuelles Handeln begiinstigen, aber auch
vereiteln kann, und der hier vielleicht zum ersten Mal in solcher Klarheit
beschrieben worden ist.

AS/EA LVII=4+2003, S. 849-880



	Machtkämpfe und Tyrannenmord : zur Theorie des Souveräns in Wang Bis (226-249) Yijing-Exegese

