
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 57 (2003)

Heft: 4

Artikel: Machtkämpfe und Tyrannenmord : zur Theorie des Souveräns in Wang
Bis (226-249) Yijing-Exegese

Autor: Marchal, Kai

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147619

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147619
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MACHTKÄMPFE UND TYRANNENMORD
Zur Theorie des Souveräns in Wang Bis (226-249) Fz/mg-Exegese

Kai Marchai, Ludwig-Maximilians Universität München

Society is, normally, a battlefield in which there are

conflicts between and within groups. These conflicts can

be controlled only by the judicious use of both persuasion

and force. How is this done? (Isaiah Berlin)1

Abstract

This article gives a new portrait of Wang Bi's ÜjBij (226-249) political philosophy, especially

concerning his vision of the Emperor. In contrast to his Commentary on the Laozi, Laozi zhu *è

~f;&, there has not been much research about Wang Bi's two texts on the Book of Changes, the

General Remarks on the Changes ofthe Zhou Zhouyi liieli JW| J|K§$iJ, and his Commentary on

the Changes of the Zhou Zhouyi zhu ffiUj'ìì. The starting point of this analysis is the leader of

every hexagram, the "ruling line" zhu yao JÈ3t, a symbol of the Emperor as developed in the

Zhouyi liieli. Then, via a different reading of Wang Bi's Zhouyi zhu. we get a new and more

complex picture ofthe Emperor's role and interaction with his subjects in different situations, as

embodied in the 64 hexagrams. Finally, by reevaluating some of Wang Bi's key concepts, for

example, "control" zhi fill, "delegate" wei 31, "struggle" jing »a, etc., it becomes apparent that

his Zhouyi zhu embodies a stern vision of Chinese realpolitik, as expressed in different techniques

of governmentality, struggles of power, and the possibility of revolt and regicide. While Wang Bi
still adheres to some Daoist core values, his new concept ofthe Emperor is much more pragmatic
and lacks the metaphysical legitimation ofthe Emperor in the Laozi zhu.

Einleitung und Fragestellung

Der Philosoph Wang Bi 3E^ (226-249) habe "der Gefahr, daß sein Herrscher

stürzen (könnte), (so unbeteiligt) zugesehen wie ein auf der Straße

vorübergehender Passant."2 So lautet ein energisches Diktum Gu Yanwus SI jfc Ä

1 "The Originality of Machiavelli", in Isaiah Berlin, The Proper Study ofMankind, hrsg. von

Henry Hardy und Roger Hausherr, New York: Farrar, Straus und Giroux, S. 285.

2 Rizhi lu FJ 'MU, "Zhengshi Efê," Ed. Sibu beiyao 0 glifi 5, 13, 4b. Meine Forschung

zur Person Wang Bis ist auch der Anregung und Förderung Prof. Rudolf G. Wagners

(Heidelberg) geschuldet, dem ich hier herzlich danken möchte. Prof. Hans van Ess

AS/EA LVII'4'2003. S.849-880



850 Kai Marchal

(1613-1682), der der philosophisch höchst erfolgreichen Bewegung der "Erforschung

des Dunklen" Xuanxue ~£^ insgesamt äußerst kritisch gegenüberstand.

Wang Bi, neben He Yan {öJü (Ca. 190-249) einer der prominentesten
Köpfe dieser Bewegung, habe die auctoritas des Herrschers untergraben, sein

Denken zerstöre aufgrund von daoistisch-naturalistischen Einflüssen den sozialen

Zusammenhalt und politischen status quo, weise eskapistische Tendenzen

auf oder sei per se gefährlich - diese Anklagen sind über die Jahrhunderte

hinweg immer wieder erhoben worden und haben die Wirkungsgeschichte Wang
Bis negativ überprägt.3 Zum Teil kann solche Kritik sicher dem

Rechtfertigungsdruck angerechnet werden, unter den der Militärputsch Sima Yis W] HfH.
(179-251) im Jahre 249 und die damit einhergehende Réévaluation der Ära

Zhengshi JEta (240-249) auch diese Philosophie gestellt haben; doch ist

ebenso unübersehbar, daß Wang Bi in der Tat viele Elemente mit jener "révolte
nihiliste" (Etienne Balâzs) teilt, die das 3. Jahrhundert entscheidend beeinflußt
hat: zweifellos sind seine Theorie der Sprache und seine ambitionierte Spekulation

über den Weltgrund eher den Lehren eines Xi Kang ffljM. (223-262) oder

Xun Can ItJÜI (ca. 212-240) verwandt, als den Werten einer konfuzianischen
vita activa.4

(München), sowie Prof. Joachim Gentz (Göttingen) und Dr. Hans-Rudolf Kantor (Taipei)
haben sich Vorfassungen dieses Artikels angesehen und mir großzügig mit Anregung und

Kritik zur Seite gestanden.
3 Bekanntlich war einer der ersten entschiedenen Kritiker des Wang Bi und He Yan Fan Ning

?ß^ (339-401), der die Zersplitterung Chinas im 3. Jahrhundert auf die Wirkung der

Xuanxue zurückführt (siehe Wagner, The Craft ofa Chinese Commentator, Wang Bi on the

Laozi, New York: State University of New York Press, 2000, S. 23 ff.). Durch die ganze
chinesische Geistesgeschichte bis ins 20. Jahrhundert finden sich ähnliche Vorwürfe über

ein mangelndes Engagement Wang Bis an der Seite seines Herrschers, z.B. bei Tang

Yongtong MWifü/ (Tang Yongtong, Tang Yongtong xueshu lunwen ji, Beijing, 1957,

darin: "Wang Bi zhi 'Zhouyi' 'Lunyu' xin yi Î$$Z ÏMM1 Itami ÜTÄ," S. 264-

279; Reprint von: "Tushu jikan", NS 4.1-4.2 (1943), O.S., S. 279); Ren Jiyu ftffi&
behauptet, Wang Bi teile eine eskapistische Weltanschauung (Ren Jiyu, Wei Jin Xuanxue de

shehui zhengzhi sixiang lüelun É§"£^Mtt#J&fë ëfëB&Jfà, Shanghai: Shanghai

renmin chubanshe, 1956, S. S. 21); und auch noch 1996 schreibt Wang Xiaoyi ZEfêlS in

einem englischen Résumée: "Because Wang Bi's philosophy centred on the natural

characteristics of life instead of the social destination, it had the historical limitation of
weakening the social unification (Wang Xiaoyi, Wang Bi pingzhuan, fu He Yan pingzhuan
3E363rif i$ Pit i"15 of f$, Nanjing: Nanjing daxue chubanshe, 1996, "A Brief Introduction",

o. S.).

4 Vgl. Etienne Balâzs, "Entre Révolte nihiliste et évasion mystique. Les courants intellec-

tuells en Chine au Ille siècle de notre ère," Asiatische Studien 2 (1948), S. 37-57. Zur

AS/EA LVII'4'2003. S. 849-880



Machtkämpfe und Tyrannenmord 8 51

Vor diesem Hintergrund stellt nun die Wirkungsgeschichte seines

Kommentars zum Yijing H &£, der Zhouyi zhu M J§ ÌÌ., ein bemerkenswertes, bisher
kaum beachtetes Paradox dar. Dieser Text setzte sich bereits im fünften
Jahrhundert gegen andere Exegesetraditionen durch und verdrängte den einflußreichen

Kommentar Zheng Xuans t|A£" (127-200) aus Südchina;5 als er unter
Kaiser Wen ~% (424-454) der südlichen Song (420-479) ins Curriculum der

kaiserlichen Akademie aufgenommen wurde,6 war dies nur ein erster Schritt hin

zur offiziellen, reichsweiten Kanonisierung des Textes 653: in diesem Jahr fand

Wang Bis Kommentar Eingang in das Projekt Wujing zhengyi 3i&eIE|I des

neuen Kaisers Gaozong îfj^ und wurde damit zum Leitkommentar der
offiziellen Ty/ng-Exegese, den Kong Yingda ?LHjS (574-648) mit seinem Sub-

kommentar Zhouyi zhengyi zhushu M J§ JE tt ÌÈ. Ä auszulegen unternahm.7

Von diesem Zeitpunkt an konnte im vormodernen China kaum ein anderer

Fz//«g-Kommentar mit Wang Bis Text um die Deutungshoheit konkurrieren. Mit
anderen Worten: aus der Hinterlassenschaft des Jahrzehnts zwischen 240 und

249, einer Zeit geprägt von Nihilismus und Subversion, war ein Text im
Einklang mit den Interessen staatlicher Machthaber geworden. Dieses Paradox

verlangt eine genaue Analyse: läßt sich im Zhouyi zhu tatsächlich jene
teilnahmslose Haltung gegenüber dem Zentrum der Macht finden, die Gu Yanwu

später so harsch verurteilen sollte? Welcher Natur sind eigentlich die politischen
Ideen, die in diesem Text entwickelt werden und die mit dem verfrühten Tod

Wang Bis offenbar keineswegs aus der chinesischen Ideengeschichte
verschwunden sind?

"ontologischen" Spekulation Wang Bis siehe repräsentativ Walter Liebenthals Übersetzung

eines Artikels von Tang Yongtong '/flfliJ^, "Wang Bi's New Interpretation ofthe I Ching
and Lun-yu," Harvard Journal of Asiatic Studies 10 (1947), S. 124-161. Zu Wang Bis

Theorie der Sprache und die Verbindungen zu Xun Can siehe Georg Möller, 'Die Bedeutung

der Sprache in der frühen chinesischen Philosophie,' Dissertation, Universität Bonn,

1994, und Wagner, Language, Ontology, and Political Philosophy in China, Albany: State

University of New York, 2003b, S. 5 ff.
5 Vgl. Zhouyi Zheng Kangcheng zhu Jnlìl: JsHiSHf hjc und Zengbu Zheng shi Zhouyi Iff Iff HB

K Wi J§, Ed. Siku quanshu [211$. -fc #. Die beste Darstellung der frühen Wirkungsgeschichte

des Zhouyi zhu findet sich bei Wang Baoxuan JLfâfê,, Zhengshi xuanxue IE£p

^C^, Jinan: Qi Lu shushe, 1987. Für eine grundsätzliche Problematisierung des Konfliktes
zwischen der südlichen und der nördlichen Kommentartradition siehe Steven Van Zoeren,

Poetry and Personality: Reading, Exegesis and Hermeneutics in Traditional China,
Stanford: Stanford University Press, 1991, S. 118 ff.

6 Wang Baoxuan (1987), S. 421 ff.
7 Siehe Jiu Tangshu Sü&Äs Ed. Zhonghua S\m)u,juan 4, 71.

AS/EA LVII'4'2003. S. 849-880



852 Kai Marchal

Bekanntlich gehörte Wang Bi zum inneren Kreis der Beamten um He Yan
und Xiahou Xuan JCflclzC (209-249), die in den 40er Jahren des 3. Jahrhunderts

im Reich Wei §fc politische Reformen anschoben, für die diese

Generation in späteren Jahrzehnten immer wieder angegriffen wurde.8 Dennoch

ist Wang Bis genuin politische Vision in der westlichen Sinologie erst vor
kurzem in Rudolf G. Wagners dreibändiger Studie zum Laozi zhu ^É-f^ìì.
dargestellt worden.9 Da aber auch diese Studie den Zhouyi zhu weitgehend

vernachlässigt, bleibt unser Verständnis des politischen Denkers Wang Bi streng

genommen unvollständig. Im vorliegenden Artikel versuche ich deshalb, unsere

Sicht des politischen Denkers Wang Bi weiter zu schärfen: ausgehend von seiner

oft vernachlässigten JT/'/ng-Exegese möchte ich durch die Analyse eines

Einzelproblems innerhalb des Zhouyi zhu - dem Konzept der "herrscherlichen Linie"
zhu yao JL 3t - seine Theorie der herrscherlichen auctoritas neu bewerten und

damit bisherige Forschungsergebnisse zu zentralen Motiven dieses Denkers

ergänzen. Eine entscheidende These ist dabei, daß uns mit Wang Bis Yijing-
Exegese eine andere, vielleicht sogar komplexere Vision der Zerklüftungen des

Politischen im 3. Jahrhundert vorliegt, als der Laozi zhu sie enthält.10

8 Siehe Wagner (2000), S. 16, und ausführlicher Wang Baoxuan (1987), S. 94 ff. Über den

Inhalt dieser Reformen ist kaum etwas bekannt, da der Putsch des Jahres 249 diesbezügliche

Quellen vernichtet hat. Wang Bis Leidenschaft für die Tagespolitik ist bezeugt durch seine

mehrfachen Audienzen beim Kanzler Cao Shuang (f M (Sanguo zhi EL S le-, Juan 28,

795).
9 R. G. Wagner, The Craft of a Chinese Commentator: Wang Bi on the Laozi, 2000, A

Chinese Reading of the Daode jing: Wang Bi's Commentary on the Laozi. With Critical
Text and Translation, 2003a, und Language, Ontology, and Political Philosophy In China,

2003b (alle drei erschienen in SUNY Series, bei State University of New York Press,

Albany).
10 Richard Lynns Gesamtübersetzung des Zhouyi zhu ins Englische und einige neuere Einzel¬

artikel sind erste Schritte hin zu einem besseren Verständnis des Zhouyi zhu: Richard Lynn,
The Classic of Changes. A New Translation ofthe I Ching as Interpreted by Wang Bi, New

York: Columbia University Press, 1994; siehe auch Anne Cheng, „Yi J|: Mutation ou

changement? Quelques réflexions sur le commentaire de Wang Bi 3IÄ (226-249) au

Livre des Mutations (Yijing fir 11)," in: V. Alleton, A. Volkow (Hrsg.), Notions et

perceptions du changement en Chine. Textes présentés au IXe congrès de l'association

européenne d'études chinoises, "Mémoires de l'institut des hautes Études chinoises", Bd.

36 (Paris: Collège de France, 1994), S. 13-20; und Tze-Ki Hon, "Human Agency and

Change: A Reading of Wang Bi's Yijing Commentary," Journal ofChinese Philosophy 30:2

(Juni 2003), S. 223-242.

AS/EA LVII'4'2003. S. 849-880



Machtkämpfe und Tyrannenmord 853

Das Yijing als Handbuch der politischen Philosophie

Zweifellos hat das "Buch der Wandlungen" im Westen immer ein starkes

Interesse hervorgerufen. Allzu oft hat sich dieses Interesse jedoch in essentia-

listischen oder lebensphilosophisch motivierten Interpretationen ausgeformt und

damit den Zugang zu einem anderen Inhalt des Yijing versperrt: eine
"operationeile Intelligenz" politischer, strategischer und militärtheoretischer Entwürfe,
die die Exegesegeschichte dieses Textes (und damit der Text selbst) genauso
bereithält, wie die diversen mantischen, numerologischen und kosmologischen
Einsichten.11 Tatsächlich finden sich bereits in den frühesten Textschichten des

Yijing - in den "Urteilen" (Guaci #S¥ oder Tuan %.) und im "Kommentar zu
den Linien" (Yaoci 3tÜ¥) - Hinweise darauf, daß das Hexagrammtableau (die
sechs Linien auf den sechs Plätzen) ein Abbild der gesellschaftlichen
Stratifizierung des Zhou-Reiches ist: so ist z.B. die Linie auf dem ersten Platz
des Hexagrammes Guimei (54 |f) assoziiert mit der "Nebenfrau" di #$, die auf
fünftem Platz dagegen mit dem "Fürsten" jun M, die fünfte Linie von Qian (1

ist die des "großen Mannes" da ren f\A und die fünfte von Lin 19 y) die
des "großen Herrschers" da jun f^M.'2 Die hier beginnende Verschränkung
von divinatorischer Hermeneutik und politischer Theoriebildung sollte ein

11 Eher selten haben sich Forschungsbeiträge dieser "operationellen Intelligenz" des Yijing
gewidmet, z.B. der Artikel "Su Shih and Culture" über die politische Vision Su Dongpos

iïjftfê (1037-1101), entwickelt anhand seiner Exegese des Yijing, in dem Buch Sung

Dynasty Uses ofthe I Ching einige Einsichten (hrsg. von Kidder Smith, Peter K. Boi, et al.,
Princeton: Princeton University Press, 1990; S. 56-99, insb. S. 70 ff.); zur strategischen
Reflexion vgl. die Bemerkungen Thomas Gearys in Mastering the Art of War. Zhugge

Liang's and Liu Ji's commentaries on the classic by Sun Tzu, Boston u. Shaftesbury:
Shambhala, 1989, S. 10 ff.; und zur Militärtheorie siehe etwa den Artikel von Wai-ming Ng,
"The I Ching in the Military Thought of Tokugawa Japan," Journal ofAsian Martial Arts,
vol. 5, no. 1 (März 1996), S. 11-29.

12 Ich zitiere das Yijing durchgängig in der von Lou Yulie tfi^,?.'! besorgten Ausgabe des

Wang Bi'schen Kommentars (Lou Yulie, Wang Biji jiaoshi lE'MMtë.^, 2 Bde., Beijing:
Zhonghua Shuju, 1980, benutzt: einbändiger Reprint, Taibei: Huazheng shuju, 1992; von
nun an: WBJJS); hier: WBJJS 487 ff. Bei der deutschen Übersetzung folge ich dem

Wilhelm'schen Text, so weit dem nicht Wang Bis Exegese im Wege steht (Richard
Wilhelm, Buch der Wandlungen, 2 Bde., Jena: Diederichs, 1924). Bei der Benennung der

Hexagramme folge ich der traditionellen Zählung; römische Ziffern bezeichnen die Plätze

im Hexagrammtableau in aufsteigender Reihenfolge.

AS/EA LVII'4'2003. S. 849-880



854 Kai Marchal

zentrales Motiv in der Exegesegeschichte des Yijing bleiben.13 In diesem Sinne

projiziert Jing Fang ~M Jf; (77-37 v. Chr.) eine ideale, rituelle und soziale

Hierarchie ins Yijing: der erste Platz im Hexagramm sei "Gentleman" yuanshi
7Li, der zweite Platz der des "Würdenträgers" daifu ^C 3k der dritte Platz der

der "drei Kanzler" san gong HÄ, der vierte der des "Fürsten" zhuhou HHH,
der fünfte der des "Himmelssohnes" tianzi fK^ und der sechste der des

"kaiserlichen Ahnenaltars" zongmiao thJÜ.14 Dieses Modell wird von Zheng

Xuan weiter systematisiert und zu einer Blaupause für eine stabile politische
Ordnung entwickelt, in der die Riten und Pflichten jeder Linie von ihrer Position

im Hexagramm vorherbestimmt sind.15 Von zentraler Bedeutung ist in all diesen

Modellen die Bewertung des fünften Platzes: es muß für den Exegeten dämm

gehen, in sinnvoller Weise zu erklären, ob die Linie auf diesem Platz

herrscherliche Qualitäten besitzt, welche diese sind und warum die anderen

Linien dieser Linie untergeordnet sind. Erst dann kann das Hexagramm als

Einheit begriffen werden. Nun handelt es sich bei dem Yijing keineswegs um ein

monolithisches Ganzes: das Ensemble aus kanonischen Kommentaren (Text)
und Hexagrammtableaus (Struktur) ist so kompliziert, daß es von sich aus

Widersprüche generiert. Zum Beispiel können die textuellen Urteile etwa der

mantischen Formeln - auch "prognostication phrases" (Arthur Waley) -16 in
den Guaci rein strukturelle Vorgaben des Hexagrammtableaus durchkreuzen:

eine vom Guaci als "ohne Reue" wu hui M%, nämlich positiv bewertete

Yanglinie im unteren Bereich kann so z.B. einer negativ bewerteten Yinlinie auf
fünftem Platz gegenüberliegen, die dennoch als Herrscher des Hexagrammes

fungiert. Unvermeidlich lädt sich das Hexagramm hier mit Spannung auf.17

13 Bezeichnenderweise lokalisiert Léon Vandermeersch den historiographischen Marker des

Regizids (shi |Ä) im zhou-zeitlichen Zusammenhang innerhalb einer divinatorischen
Hermeneutik (L. Vandermeersch, "L'Imaginaire divinatoire dans l'histoire en Chine," Bulletin
de l'Ecole Française d'Extrême-Orient 79.1 (1992), S. 4)).

14 Aufìihrlich bei Liu Yujian lllIEiÉ, Liang Han Xiangshu Yixue yanjiu MWkM-tkSi^ffi
fl, Nanning: Guangxi jiaoyu chubanshe, 1996, S. 232 f. A.F.P. Hulsewé problematisiert die

historische Figur des Jing Fang in einem kurzen Artikel, "Two Early Han I Ching

Specialists called Ching Fang," T'oung Pao LXXII (1986), S. 161-162.

15 Ausführlich bei Liu Yujian (1996), S. 380-512.

16 Arthur Waley, "The Book of Changes," Bulletin ofthe Museum ofFar Eastern Antiquities 5

(1933), S. 121-142.

17 Liu Xiang 111 ["] (ca. 79 - ca. 6 v. Chr.) ging im Interesse des politischen Status quo

soweit, in seiner Neutextedition des Yijing besonders störende Formeln des Guaci zu

unterdrücken (Han shu Sllr, Ed. Zhonghua shuju, juan 30, 1704).

AS/EA LVII'4'2003, S. 849-880



Machtkämpfe und Tyrannenmord 855

Gegen Ende der Handynastie beschreibt Xun Shuang ^}M (128-190) das

Yijing zum ersten Mal in einer Sprache der sozialen Unruhe. Ch'en Ch'i-yün hat

vor einiger Zeit in seinem Aufsatz "A Confucian Magnate's Idea of Political
Violence: Hsun Shuang's (128-190 A.D.) Interpretation of the Book of
Changes" dessen Lesart des Yijing dargestellt.18 Sie theoretisiere - so Ch'en -
den Aufstieg und Fall einzelner Linien innerhalb des Hexagrammtableaus, wobei
insbesondere die Funktion des fünften Platzes - derjenige des Herrschers - neu
bewertet werde. Xun Shuang zufolge gilt, daß eine in den kanonischen
Kommentaren z.B. mit positiven Qualitäten besetzte Yanglinie, auch wenn sie sich

auf einem unteren "Platz" (I-III) befinde, zum fünften Platz aufrücken und die

dort liegende Linie verdrängen könne. Diese These impliziert, daß die offene
Rebellion der unteren Linien qua Beamtenschaft, bzw. Volk gegen die bislang
herrscherliche Linie qua Souverän denkbar, ja in gewissen Fällen sogar legitim
ist. So darf der Exeget den Text des Hexagrammes Yu (16 H) als das Szenario

eines gewaltvollen Umsturzes verstehen, und in Li (30 |f) gar einen "frontal
attack on the monarch" vorfinden.19 Wenn die Einschätzung Ch'ens richtig sein

sollte, daß Xun Shuang in eklatanter Weise Stellung gegen die "sacrosanctity of
the sovereign's position" bezieht,20 dann spricht dies in der Tat dafür, daß das

Modell einer idealen politischen Ordnung, wie es in den Augen der hanzeitlichen

Exegeten im Yijing eingeschlossen war, und damit auch der Souverän

selbst zur Zeit Xun Shuangs in die Strudel späthanzeitlicher Legitimierungskrisen

geraten war. Vor diesem Hintergrund müssen wir Wang Bis Regel der

"herrscherlichen Linie" neu bewerten.

Die Regel der "herrscherlichen Linie" zhu yao Ì >t

Die zentralen Umrisse der Regel der "herrscherlichen Linie" finden sich nicht im
Zhouyi zhu dargelegt, sondern im ersten Abschnitt des Zhouyi lüeli /£J hh B&^J ,21

18 Ch'en Ch'i-yün, "A Confucian Magnate's Idea of Political Violence: Hsun Shuang's (128-
190 A.D.) Interpretation ofthe Book of Changes," T'oung Pao 54 (1968), S. 73-115. Eine

ausführlichere neuere Darstellung der Theorie Xun Shuangs findet sich bei Liu Yujian
(1996), S. 521 ff.

19 Ch'en (1968), S. 92.

20 Ch'en (1968), S. 100. Zu der gegenläufigen Bewegung des "Aufsteigens" sheng fr und

"Absteigens"y7a«g ß$ einzelner Hexagrammlinien vgl. auch Liu Yujian (1996), S. 521 ff.
21 Der früheste textus rezeptus des Zhouzi lüeli liegt mit den "Kaicheng" Wirfst -Steinstelen

von 836 vor, die noch heute im Stelenwald von Xi'an zu sehen sind (bei A.A. Petrov findet

AS/EA LVII'4'2003, S 849-880



856 KAI MaRCHAL

einem kurzen Text Wang Bis in sieben Abschnitten, der am besten als

"autocommentary" zum Zhouyi zhu begriffen werden kann.22 Wie der Titel besagt

sich eine Reproduktion von Steinabreibungen, siehe sein Van Bi iz istorii kitalskot filosofa
[Wang Pi (226-249). His place in the History of Chinese Philosophy], in: "Institute of
Oriental Studies", Monograph XIII, Moskau: Academy of Oriental Studies, 1936).

Standardedition dieses Textes ist seine Edition durch Lou Yulie (WBJJS 591-620). Ein

früher Interlinearkommentar zum Zhouzi lüeli liegt uns vor mit Xing Shous M Ü (8. Jhdt.)

Zhouyi lüeli zhu MBfàMnì (ed. Wuqiubeizhai Yijing jicheng $$ JR fi^ J§ M Ä fiK,

komp. von Yan Lingfeng IS2il#, Taibei: Chengwen, 1975, Bd. 149, O.S.). Das Zhouyi
lüeli wird im Siku quanshu WlMitM dem Zhouyi zhushu ffîMi;Pr.$& des Kong Yingda
angehängt; in der Ausgabe der "Dreizehn Klassiker samt Kommentaren und Subkommen-

taren" Shisan jing zhushu -f-HlgäESlE durch Ruan Yuan PJt7Ü (1764-1849) fehlt es

dagegen (Reprint, 2 Bde., Beijing: Zhonghua shuju, 1996). Übersetzungen einzelner

Abschnitte des Zhouyi lüeli, insbesondere des ersten und vierten Abschnittes, sind zahlreich,
doch eine vollständige englische Übersetzung hat nur Richard J. Lynn im Rahmen seiner

Neuübersetzung des Yijing auf der Grundlage des Wang Bi'schen Kommentars
unternommen (Lynn (1994). Der Verfasser dieses Artikels hat in seiner Magisterarbeit eine

vollständige Übersetzung des Zhouyi lüeli ins Deutsche vorgelegt (Ruprecht-Karls-Universität

Heidelberg, 2000).
22 Den Genre-Terminus "auto-commentary" entlehne ich Michael Nylan, die so die neun dem

Taixuan jing ÀÎM von Yang Xiong Sft (53 v.Chr.-18 n.Chr.) beigefügten kurzen

"Essays" bezeichnet hat (cf. ihr Buch The Elemental Changes. The Ancient Chinese

Companion to the I Ching. The T'ai hsüan ching ofMaster Yang Hsiung, übers, und komm,

von Michael Nylan, in: "SUNY Series", New York: State University of New York Press,

1994, S. 337 ff. Edward L. Shaughnessy schreibt analog in seiner Rezension von Lynn
(1994), das Zhouyi lüeli sei eine "exegetical agenda" ("Commentary, Philosophy, and

Translation: Reading Wang Bi's Commentary to the Yijing in a new Way," Early China 22

(1997), S. 221-245; hier: S. 227 f.). Zwar glaubt Wang Baoxuan aus der Tatsache, daß das

Zhouyi lüeli nicht in der offiziellen Biographie Wang Bis erwähnt wird, schließen zu

können, daß es nie ein eigenständiger Text, sondern dem Zhouyi zhu von Anfang an

angehängt gewesen sei (Wang Baoxuan (1987), S. 170), doch ist die These einer ursprünglichen

Zusammengehörigkeit der beiden Texte nicht unproblematisch. Obwohl das Zhouyi lüeli in

korrupter Form auf uns gekommen ist (zu sehen u.a. an der erratischen Betitelung des 6.

Abschnittes), ist kaum zu übersehen, daß es aus ursprünglich zusammenhanglosen Texten

erstellt worden ist (z.B. können sich die Abschnitte 6 und 7 nicht mit dem hohen Grad an

Durchkomponiertheit der ersten Abschnitte messen lassen). Außerdem existieren mehrere,

nur fragmentarisch überlieferte Texte ähnlicher Natur, z.B. das Zhouyi dayan lun WiWi'f.

ftfaA, sowie Textstücke, die dem weiteren Umfeld des Yijing zugerechnet werden können

(z.B. zit. in Wenxuan JCM, Ed. Zhonghua shuju, juan 59, S. 2528; vgl. Wang Baoxuan

(1987), S. 293 und 298); bei keinem dieser Texte ist jedoch eine direkte Beziehung zum

Zhouyi zhu nachzuweisen. Insofern dürfen wir annehmen, daß sich Wang Bi auch außerhalb

des Kontexts des Zhouyi zhu mit dem Yijing beschäftigt hat. Am wahrscheinlichsten ist

m.E., daß es sich bei dem Zhouyi lüeli um eine nachträgliche Kompilation mehrerer,

AS/EA LVII'4'2003. S 849-880



Machtkämpfe und Tyrannenmord 857

stellt das Zhouyi lüeli die "Regeln" li $J für eine angemessene Exegese des

Yijing "in summarischer Form" lue ffl& dar. Mit diesem Text liegen uns also die

hermeneutischen Richtschnüre vor, anhand derer Wang Bi das Yijing
interpretiert.23 Auch das Zhouyi zhu enthält einzelne Regeln mit dem Charakter

von Allaussagen, jedoch beschreiben sie stets isolierte Phänomene: erst im
Zhouyi lüeli werden sie begründet und miteinander vernetzt - so gewinnt dieser

Text ein höherwertiges, diskursives Niveau als der Zhouyi zhu.24 Das Zhouyi
lüeli verdoppelt also nicht einfach das Zhouyi zhu - genausowenig wie Wang
Bis zweiter "autokommentierender" Text, das Laozi weizhi lilüe ^E^WlIhM
B&, nur ein Double seines Laozi zhu ^-pìì ist.25 Bekanntlich wird Du Yu tt
?M (222-284), der berühmte Kommentator des Zuozhuan ÏEfiF, später ein

eigenes Genre der "regeldarlegenden Texte" li M definieren, als dessen

unabhängig entstandener Texte handelt, deren Abfassung nicht in direkter Beziehung zur
Abfassung des Zhouyi zhu gestanden haben muß.

23 Wieviel Regeln vorliegen, ist mit unterschiedlichem Erfolg bestimmt worden: bei Qu Wanli
im All sind es drei, bei Howard L. Goodman vier und bei Huang Yongwu HtKiS sogar
38 Regeln (Qu Wanli, Xian Qin liang Han Wei Yi lì shuping 5te^ PS St^ Ji $J i£ af,
Taibei: Xuesheng, 1975, S. 149 f.; Huang Yongwu, "Wang Fusi mingyao bianwei lishi 3E

ttfiPJ!3cS!fà#iJfi," Zhongshan xueshu wenhua jikan 2 (1968), S. 747-758; Howard L.

Goodman, 'Exegetes and Exegeses of the Book of Changes in the Third Century A.D.:
Historical and Scholastic Contexts for Wang Pi,' Dissertation, Princeton University, 1985,
S. 268-271). Ein Grund für diese widersprüchlichen Zählungen ist sicher der hohe Grad an

Vernetzung der Regeln untereinander, der ihre Isolierung schier unmöglich werden läßt.

24 Solche Aussagen im Zhouyi zhu werden gewöhnlich mit der Partikel "Im Allgemeinen gilt"
fan ji eingeleitet, z.B. über das Auftreten des Zeichens "Blut" xue El (WBJJS 246, 267),
des Zeichens "Bedeutung" yi m (WBJJS 439) und "Regen" yu M (WBJJS 471).
Vergleiche auch die Exkurse, die im Zhouyi zhu über eine bloß interlineare Kommentierung
hinausgehen (etwa WBJJS 215 f., 268, 296, passim). Denkbar ist, daß es sich bei diesen

Passagen um Vorformen des späteren Zhouyi lüeli handelt.
25 Zwar hatte schon Xun Shuang einen Text namens "Aufgelistete Regeln (für die Exegese)

des Chunqiu" Chunqiu tiaoli #ttfè$lJ verfaßt (Hou Hanshu ütvftlf, Ed. Zhonghua

shuju, juan 62, 2057). Doch dort handelte es sich ausschließlich um eine Aneinanderreihung
einzelner Regeln. Erst Wang Bi schreibt einen Text (1) auf der Suche nach der kohärenten

Begründung einzelner Regeln, (2) mit der Einsicht, daß im Genre des Interlinearkommentars

genuine philosophische, logisch verknüpfte (nicht bloß additive) Einsichten nur
schwerlich auszudrücken sind, und (3) in der exoterischen Absicht, dem Leser das

Verständnis des Kommentars zu erleichtern. Rudolf G. Wagner hat dieser strukturellen
Differenz zwischen Interlinearkommentar und Autokommentar im Kontext des Laozi ^T
am besten dargestellt (siehe insbesondere "Wang Bi: 'The Structure ofthe Laozi's Pointers'

(Laozi weizhi lilüe)," T'oung Pao LXXII (1986), S. 92-129).

AS/EA LVII'4'2003, S 849-880



858 KAI Marchal

Paradebeispiele eben diese beiden Texte fungieren.26 Anders gesagt, mit den

beiden Texten Zhouyi lüeli und Laozi weizhi lilüe vollzieht sich ein

metareflexiver Durchbruch in der Geschichte der Klassikerexegese - die

Gattung des Kommentars gewinnt erheblich an begrifflicher Durchdringung und

logischer Tiefenschärfe.

Die Regel der "herrscherlichen Linie" wird im ersten Abschnitt des Zhouyi
lüeli, "Den Tuan(zhuan) erklären" Ming Tuan ^MOk, dargelegt; sie besagt:

Grundsätzlich gesagt ist es das Wenige, was vom Vielen wertgeschätzt wird; (ebenso) ist es

das Geringe, was von der Masse als Herrscher anerkannt wird. Wenn ein Hexagramm fünf
Yang(linien) und eine Yin(linie) besitzt, dann ist (folglich) die eine Yin(linie) die

herrscherliche; wenn es (aber umgekehrt) fünf Yang(linien) und eine Yin(linie) gibt, dann

ist (ebenso) die eine Yang(linie) die herrscherliche.27

Diese besondere Linie, die an anderer Stelle auch als "der Herrscher eines

Hexagrammes" yi gua zhi zhu — §k3ii. oder als seine "Mitte" zhong 41

bezeichnet wird,28 beherrscht die übrigen fünf Linien, weil sie - heißt es im

Zhouyi lüeli - den "geringsten Raum" zhi shao zhi di M Ô> Ì. tìfc besetzt.29

Diese Regel des Primats der Minorität, wie man sie nennen könnte, dient

zur Identifizierung der "herrscherlichen Linie". Sie wird von Wang Bi ergänzt
durch eine weitere Regel: der kanonische Text des Tuanzhuan, so der Exeget,
benenne oft ausdrücklich die "herrscherliche Linie". Tatsächlich ist der Tuan-

26 Wenxuan, juan 45, 2033 ff. Wenxin diaolong jiaoquan Ä'hltHltJsE, hrsg. von Pan

Chonggui JSÄS, 2 Bde., in: Zhonghua congshu, Taibei, 1982, 1:779.

27 *d>#,^#rrfttì:*#, «irretì.-#SRIM-Ö,S'J-KÄ2.±^;£I«E
M — H, M — H^Ì±-^ (WBJJS 591). Vgl. "(Die Glossen des Tuanzhuan) urteilen

(jeweils) zusammenfassend über die Gesamtheit (eines einzelnen Hexagrammes) und verdeutlichen

die herrscherliche (Linie), auf der (diese) beruht." (WBJJS 591). Vgl. die Parallelstelle

im Zhouyi zhu: /L é#, s f- — ih Z ff\ W U ± til (WBJJS 272).
28 Soweit ich sehe, bezeichnet das Zeichen zhong 'î' im Zhouyi lüeli die "Mitte" des

Hexagrammes, d.h. die "herrscherliche Linie" (es tritt nur zweimal auf, siehe WBJJS 591);

im Zhouyi zhu steht es dagegen für den zweiten, bzw. fünften Platz im Hexagramm ein

(WBJJS 211, 227, 241, 444, passim), als den "mittleren" Plätzen des oberen, bzw. unteren

Trigrammes; spätere Interpreten haben aus dieser stillschweigenden sprachlichen
Konvention Wang Bis eine weitere Regel der "mittleren Linie" zhong yao 'V it formuliert.
Anders gesagt haben wir es mit dem bemerkenswerten Umstand zu tun, daß das Zhouyi lüeli
eine Praxis, die im Zhouyi zhu bereits selbstverständlich ist, nicht theoretisiert (vgl. zur
Diskussion verschiedener Interpretationen dieses Problems Wang Xiaoyi (1996), S. 291 ff.,
und Liu Yujian (1996), S. 52 ff.).

29 WBJJS 591.

AS/EA LVII'4'2003, S. 849-880



Machtkämpfe und Tyrannenmord 859

zhuan bei vielen Hexagrammen eindeutig: so heißt es etwa zu Xiaoxu (9 daß

"das Weiche den Platz (des Herrschers) erhält und (die Linien) unten und oben

mit ihm kooperieren" - damit wird zweifellos die vierte Linie als Herrscher

identifiziert.30 Anläßlich der fünften Linie von Tongren (13 1|) führt Wang Bi
diese Herleitung der herrscherlichen Linie mittels des Tuanzhuan sogar vor.31

Die Regel der Minorität als solche wird jedoch im Tuanzhuan nicht benannt, und

es gibt durchaus Fälle, wo diese Regel in Konflikt mit der Aussage des

kanonischen Kommentars geraten kann.32 Spätestens hier zeigt sich, daß Wang Bis

exegetische Praxis keineswegs nur auf die "elaboration" des Tuanzhuan, ja ein

bloßes "restatement of the grammatical elements" (Howard L. Goodman) reduziert

werden kann.33 Vielmehr formt er das Gefüge des traditionellen Yijings
und seiner Kommentare um: indem alle 64 Hexagramme, die 384 Linien und

sämtliche kanonischen Kommentare einer einzigen begrifflichen Zentralperspektive

unterworfen werden (dem Tuanzhuan, d.h. der Regel der Minorität), gelingt
Wang Bi eine radikale Innovation innerhalb der >7//«g-Exegese.34 Uns muß

nicht beschäftigen, wie fremd die Regel der Minorität dem Urtext sein mag -
interessanter ist die philosophische Begründung. Wang Bi bietet hier zwei

Argumente auf, die diese Regel stützen sollen: (1) den Verweis auf jenes
bekannte Paradigma, das Wang Bis Denken bestimmt und oft als "ontologisch"
(Tang Yongtong îf§ #Ü f$> charakterisiert wird:35 das "Eine" yi — oder

30 SffföMATfii (WBJJS 265).
31 WBJJS 286.

32 Siehe z.B. Dun (33 P) oder Gou (44 f|).
33 Goodman (1985), S. 248.

34 Wang Bi ist zwar keineswegs der erste, der das Yijing aus der Perspektive einer einzigen
Linie heraus interpretiert; seine Innovation aber ist neben der systematischen Durchfuhrung
dieser Regel vorallem die Verbindung mit einer philosophisch ambitionierten Lehre über

die Welt (in der Hanzeit sprechen schon Jing Fang und Yu Fan von einer "herrscherlichen"

Linie im Hexagramm, siehe Liu Yujian (1996), S. 227 ff., 1005).

35 Es sollte meiner Meinung nach eher vermieden werden, Wang Bis Denken als "Ontologie"
zu charakterisieren. Bekanntlich ist der Begriff im vorliegenden Kontext zuerst von Tang

Yongtong benutzt worden, der damit eine neue, post-hanzeitliche Stufe des chinesischen

Weltverständnisses kennzeichnen möchte (siehe Liebenthal (1947)); dieses Argument hat

die weitere Forschung über Wang Bi entscheidend beeinflußt, und auch noch Rudolf G.

Wagner benutzt diesen Terminus in dem neusten Band seines dreiteiligen Werkes über

Wang Bi (Wagner (2003b), S. 83 ff.). Es ist jedoch unschwer zu zeigen, daß die Konzepte

you M und wu M mit dem europäischen "Sein", être, being, und der philosophischen
Reflexion hierzu kaum etwas gemein haben. Zu diesem eher abstrakten Einwand kommt im

Kontext der f7/7«g-Exegese ein anderes Argument hinzu, das es erheblich erschwert, Wang
Bis Neufassung der dynamischen Matrix aus 384 Hexagrammlinien als ontologisches

AS/EA LVII'4'2003. S. 849-880



860 KAI MARCHAT

"Nichts" wu M beherrsche die Vielheit der Dinge und Phänomene, eine

unipolare, aber verborgene Ordnung liege der Multipolarität der Welt zugrunde;

(2) und den Gedanken, daß eine obwohl zahlenmäßig unterlegene Elite der

Mehrheit des Volkes aufjeden Fall überlegen sei, eine Einsicht, die dem Denken
eines Zhongchang Tong i$-^kf0Ì (180-?), des Beraters Cao Caos W^ (155-

220), entstammt und auf das Buch Sunzi JÜ fr zurückgehen mag.36 Wir
kommen später auf diese Begründungsstrategie zurück; vorerst verdient

festgehalten zu werden, daß Wang Bi nicht davor zurückscheut, die hochtheoretische,

"ontologische" Überlegung mit einem politisch-strategischen Argument
zu verbinden.

In einem weiteren Schritt muß es dämm gehen, genauere Einsichten über

die Funktion dieser einen, den Herrscher repräsentierenden Linie im Hexagramm
zu erlangen: mithilfe der konkreten Analyse aller 64 Hexagramme und des

Wang Bi'schen Kommentars dazu ist es möglich, nicht nur die hermeneutische

Verbindlichkeit der Regel aus dem Zhouyi lüeli zu prüfen, sondern auch genauer
zu klären, wie diese eine Linie über die anderen herrscht, welcher Techniken sie

sich dabei bedient und welcher Natur die Legitimität ihrer Herrschaft ist.

Denken zu charakterisieren. Es gilt, daß Wang Bi hier, entgegen Tang Yongtongs These, an

den "fünf Wandelphasen" wu xing 21 fr und Yin und Yang als Wirkkräften im

Hexagrammtableau festhält, was eben keine vollständige Revision der hanzeitlichen, eher

"kosmologisch", als "ontologisch" motivierten Spekulation darstellt; nicht geht es in dieser

neuartigen Lehre um die Frage "Was ist etwas?" (Ontologie), sondern um ein Verständnis,

wie Kräfte aufeinander wirken: "Wie wirkt etwas?" (Energetik). Nicht zuletzt, so eine

Hauptthese meines Artikels, ist Wang Bi weniger interessiert an der konzeptuellen

Spannung zwischen "Sein" you M und "Nichts" wu M, als an einer Theorie sozialer, ja
politischer Interaktion. Seine neuartige, eher pragmatisch zu nennende Theorie des Yijing
läßt sich kaum verstehen, wenn man sie als Ergebnis einer "ontologischen Spekulation" zu

begreifen sucht.

36 Siehe Balâzs, "La crise sociale et la phüosophie politique à la fin des Han," T'oung Pao

XXXIX (1949), S. 83-131; hier: S. 127.

AS/EA LVII'4'2003. S. 849-é



Machtkämpfe und Tyrannenmord 8 61

Vergleich mit Wang Bis Analyse der 64 Hexagramme im Zhouyi
zhu

Eine erste wichtige Beobachtung ist, daß Wang Bi nur bei 28 Hexagrammen
ausdrücklich eine "herrscherliche Linie" benennt. 37 Diese Linie wird
gewöhnlich identifiziert durch die Formel "(Die Linie A) ist Herrscher

von ..." wei zhi zhu M ¦¦¦ 3LÈL. Es springt nun sofort in Auge, daß

die Regel der Minorität bei der Bestimmung der "herrscherlichen Linie" eines

Hexagrammes von Wang Bi oft nicht angewandt wird: z.B. ist in Fu (24 |f die

einzige Yanglinie nicht als die herrscherliche ausgegeben, obwohl sie eindeutig
dem Kriterium der Minorität genügt, und in Gou (44 herrscht nicht die

einzige Yinlinie auf dem untersten, sondenfdie Yanglinie auf dem vierten Platz.

Wenn wir nun zurückkehren zum Tuanzhuan, so zeigt sich, daß auch dieser

nicht immer das erwünschte Indiz erbringt, wo die entscheidende Linie liegt.
Untersuchen wir Fälle wie Heng (32 wo weder die Regel der Minorität,
noch der Bezug auf den Tuanzhuan deutliche Indizien auf die Lage des

Herrschers geben, so wird sichtbar, daß Wang Bi häufig beide, von ihm selbst

beschriebene Kriterien vernachlässigt und stattdessen die Linie als

"herrscherliche" identifiziert, die sich auf dem "ehrwürdigen Platz" zun wei Miti,
nämlich dem fünften, befindet. Tatsächlich befindet sich eine deutliche
Mehrzahl "herrscherlicher Linien" auf dem fünften Platz (in 19 Hexagrammen);

37 Die 28 Hexagramme sind (die römische Ziffer bezeichnet jeweils den Platz der

"herrscherlichen Linie"): Xu (5 R) VI (WBJJS 247), Song (6 ff) V (WBJJS 251), Shi (7

||) II (WBJJS 256), Bi (8 ff) V (WBJJS 262), Tongren (13 j§)ÎÏ (WBJJS 285), Dayou (14

V (WBJJS 291), Guan" (20 ff) V (WBJJS 317), Shihe (21 R) V (WBJJS 322), Bi (22

R) V (WBJJS 328), Bo (23 ff) V (WBJJS 333), Wuwang (25 ff) V (WBJJS 344), Daxu

(26 R) V (WBJJS 349), Yi (27 ff) V (WBJJS 353), Xikan (29 ff) V (WBJJS 364), Heng

(32 §f V (WBJJS 380), Dun (33 R) II (WBJJS 383), Jin (35 R) V (WBJJS 393), Mingyi
(36 R) VI (WBJJS 397), Jian (39 ff) III (WBJJS 412), Yi (42 ff) V (WBJJS 430), Gou (44

R) IV (WBJJS 439), Ding (50 R) V (WBJJS 468 f.), Zhen (51 ff) IV (WBJJS 475 f.), Feng

(55 R) I und IV (WBJJS 491~ff.), Huan (59 ff) V (WBJJS 510), Jie (60 ff) V (WBJJS

513), Zhongfu (61 y) V (WBJJS 517) und Weiji (64 R) V (WBJJS 533). — Darüberhinaus

läßt sich die Position des Herrschers im Hexagramm oft indirekt erschließen: in vielen

Fällen kann diese aus Wang Bis Kommentar zu Yaoci oder Tuanzhuan erschlossen werden

(wie z.B. in Guimei (54 ||), WBJJS 489), oder eine Linie führt eindeutig die Tätigkeit eines

Herrschers aus (wie die fünfte von Xie (40 ü) (WBJJS 416 f.) oder die fünfte Linie von
Sun (57 R) (WBJJS 503), oder - was am häufigsten der Fall ist - Wang Bi stellt wie zum

Beispiel in Qian (15 §1) explizit fest, daß keine andere Linie die dritte an "Ehrwürdigkeit"
zun Ht übertreffe.

AS/EA LVII'4'2003. S. 849-880



862 Kai Marchal

die anderen fünf Plätze fallen demgegenüber an Bedeutung stark ab (drei
"herrscherliche Linien" auf Platz IV, eine auf Platz III, drei auf Platz II, etc.).

Mit anderen Worten genügt die Lage auf dem fünften Platz in den meisten

Fällen, um eine Linie als Herrscher im Hexagramm zu prädisponieren.
Indem so die dynamische (d.h. an keine Plätze gebundene) Regel des

Primats der Minorität zugunsten des eher statischen Kriteriums des "ehrwürdigen
Platzes" relativiert wird, weicht die Kommentarpraxis im Zhouyi zhu deutlich

von den Vorgaben des Zhouyi lüeli ab. Während das Zhouyi lüeli oft,
insbesondere im ersten Abschnitt, an Xun Shuangs radikales Modell der Einzellinien
(mit ihrer ungehemmten Mobilität) denken läßt, zeigt sich im Zhouyi zhu, daß

Wang Bi den Gedanken einer hierarchischen Staffelung der Linien durchaus

nicht aufgegeben hat. Fällt Wang Bis neue Fassung des Hexagrammes also doch

wieder auf das konservative Modell eines Zheng Xuan zurück? Diese Frage wird
im folgenden weiter diskutiert werden müssen. Schon hier ist jedoch deutlich

geworden, daß Zhouyi lüeli und Zhouyi zhu erhebliche Unterschiede in der

Tiefenstruktur der Argumente aufweisen, was insbesondere heißt, daß das

Zhouyi zhu die Regeln, deren universale Geltung das Zhouyi lüeli einfordert,
nicht immer einzulösen vermag.

Die verschiedenen Machtrelationen im Hexagramm

Die Beziehung der jeweiligen "herrscherlichen Linie" zu den anderen Linien soll

nun genauer beschrieben werden; es lassen sich folgende Fälle unterscheiden:

Die "Delegation" (wei §1 oder ren ii) der Herrschaft. Der deutlichste Fall ist
das Hexagramm Shi (7 §|), das "Militär" shi Efp: die fünfte, eine Yinlinie, ist in

Wang Bis Augen kein "General", sie besitzt kein - für eine Militärexpedition
zweifellos unerläßliches - "hartes militärisches (Wesen)" (nämlich Yang) und

kann deshalb "nicht in eigener Person (die Expedition) durchführen";38 als

Vertreter stehen die zweite und dritte Linie zur Verfügung, nämlich der "älteste

Sohn" chang zi UT und der "jüngere Sohn" di zi %^f des Herrschers. Der

jüngere Sohn, einmal mit dem Herrscheramt betraut, "fährt" jedoch - so der

Yaoci - "Leichen" yu shi MF, d.h. bewirkt eine militärische Niederlage, und

deshalb "folgen die Vielen ihr nicht"; indem sich die dritte Linie so selbst

38 m #¥ fii|), Pt imi Ä, Ai A I? 'iJ (WBJJS 257).

AS/EA LVII'4'2003. S. 849-880



Machtkämpfe und Tyrannenmord 863

disqualifiziert, kommt nur die zweite Linie als Herrscher in Betracht.39 Bei der

Delegation ist offenbar weniger das Kriterium der Primogenitur von Belang, als

das individuelle Talent. Genauso deutlich wird im Hexagramm Dazhuang (34

H), daß weniger die Yinlinie auf dem fünften Platz herrschen sollte, als die

Yanglinie auf dem zweiten, die potenziell "ihre Amtsbürde ausfüllen könne"; es

ist also nur zu wünschen, daß die Yinlinie den "Bock verliert" sang yang fl^,
d.h. ihr Mandat abtritt.40 Ein ähnlicher Fall liegt auch mit Meng (4§|) vor: zwar
hat die Yinlinie auf dem fünften Platz formal die herrscherliche Gewalt inne;

doch sie "führt nicht selbst die Überwachung (ihrer Untertanen) durch, sondern

delegiert (sie) an die zweite Linie".41 Wiederum gilt, daß nur weil die zweite

Linie die Befähigung besitzt, der Souverän seine Amtsgeschäfte an sie

delegieren kann. Darüberhinaus führt das Beispiel von Jin (35 ff) vor> daß e'n
"aufgeklärter Herrscher" ming zhu BJ Ei es vermeidet, in eigener Person den

Staat zu lenken, und stattdessen alles unternimmt, um andere Linien in seine

Herrschaft einzubinden.42 Die Delegation von Entscheidungsbefugnis ist
idealerweise wünschenswert.

Eine Alternative zur "Delegation" ist die Herrschaft in "Übereinstimmung" oder

- freier übersetzt - in "wechselseitiger Übereinkunft" ying M mit einer anderen

Linie. Ein gutes Beispiel bietet Gou (44 f|); hier herrscht die Yanglinie auf
viertem Platz, obwohl nach der Minoritätsregel des Zhouyi lüeli eindeutig zu

erwarten wäre, daß die einzige Yinlinie des Hexagrammes auf dem ersten Platz

die übrigen Linien beherrscht. Doch offenkundig relativiert deren fragile Persönlichkeit

alle Vorteile, die ihr die Stellung im Hexagramm bieten: sie bestehe aus

einem "unbeständigen Stoff zao zhi MM, schreibt Wang Bi, sie "geht irre und

besitzt keine leitende (Idee)" san er wu zhu <$L M Mì .43 Ihr bleibt deshalb

keine andere Wahl, als sich in "korrekter Übereinkunft" zheng ying JEM mit

39 ìg^Fffi, WlW-^fâ. (WBJJS 257). Die Wendung, daß die fünfte Linie ihre Macht

"abgebe" shou K, verstehe ich mit Kong Yingda als eine Form der Delegation: die fünfte

Linie "stelle" die zweite Linie "an" ren yi fîfx (Zhouyi zhengyi, ed. Wuqiubeizhai Yijing

jicheng Ä#fiif ^MÄ)*, Bd. 5-6, S. 156).

40 WBJJS 388. Man beachte, daß die Linie auf dem zweiten Platz sich weniger durch ihre

Yangqualität auszeichnet, als durch die mantische Formel "Beharrlichkeit bringt Heil" zhen

ji AÛ.
41 ^F-Fàfïl?,iTDfëfô~ (WBJJS 242). Kong Yingda versteht hier das Wort cha H sogar

als pars pro toto fur sämtliche "Regierungsgeschäfte" shi W- (Zhouyi zhengyi, 124).

42 WBJJS 391 f.

43 WBJJS 439.

AS/EA LVII'4'2003, S 849-880



864 Kai Marchal

der vierten Linie zu verbinden, einer Yanglinie. Die Bedeutung des Gesamthexagrammes,

nämlich "die Ehefrau, die fünf Männer trifft", spielt hier sicher herein:

nur "beharrliche Treue", d.h. langfristige Loyalität, ist denkbar für den "Weg der

Minister und Ehefrauen".44 In diesem Hexagramm ist der hierarchische Aspekt
besonders hervorgehoben: die "Übereinkunft" besteht denn auch zumeist
zwischen einer Linie auf dem zweiten und einer auf dem fünften Platz - der

Hierarchie des Jing Fang zufolge also zwischen "Herrscher" und "Würdenträger".

Beispiele sind Cui (45 ff), der "Versammlung", und Ding (50 dem

"Tiegel"; in Tongren (13 ^), der "menschlichen Gemeinschaft", liegt insofern
ein ungewöhnlicher Fall vor, als eine hierarchisch sehr weit unten liegende Linie
in "Übereinkunft" mit der fünften das Reich lenkt. Unabhängig von seiner Lage
im Hexagramm ist der Herrscher also oft angewiesen auf die Unterstützung
anderer Linien. In Xikan (29 p) führt gerade die Abwesenheit von geeigneten

Linien, die in "Übereinkunft Unterstützung leisten" und dem Interesse der

herrscherlichen fünften Linie "assistieren" könnten, dazu, daß der in diesem

Hexagramm bestehende "Abgrund" kan t% nicht "gefüllt" werden kann - in der

Krise scheitert der Herrscher, wenn er allein handelt.45 In ähnlichem Sinne muß

sich der Herrscher auf dem fünften Platz von Heng (32 wegen seines

Mangels an "Handlungskompetenz und moralisch lauterem Verhalten" zhiyi M
ig auf die "Übereinkunft" mit der zweiten Linie stützen.46 Es wäre also zu

kurzsichtig, diese "Übereinkunft" nur als hierarchisch einseitige Beziehung zu
verstehen. Yi (42 f|) zeigt denn auch deutlich, daß die "Übereinkunft" eine

Relation ist, von der beide Seiten profitieren: die Yanglinie auf dem fünften
Platz qua Herrscher ist durch ihr "gütiges Herz" hui xin M'ù aufgeschlossen
für die Anliegen ihres Volkes; nur deshalb kann die Yinlinie auf dem zweiten
Platz die "Schönheit des Kaisers genießen" xiang di zhi mei 5p>iff ül-47 Wang
Bi geht sogar noch einen Schritt weiter: sein starkes daoistisches Engagement
sieht in dem Paktieren der "herrscherlichen" mit einer anderen Linie immer noch

die Gefahr von privater Leidenschaft und Parteilichkeit des Souveräns, so daß er
als idealen Zustand die "Übereinkunft" aller Linien mit der "herrscherlichen"
Linie postuliert - realisiert in Dayou (14 ||).48 Aus dieser Perspektive ist

offenkundig, daß Delegation an Untergebene und Herrschaft in Harmonie mit

44 llî.gul, ^ 57 W^FÄ (WBJJS 439).
45 & ikZ±, ffn & B« "I W g tìc, * t& & if # tìi (WBJJS 364).
46 * HÉ rfrJUlfi] f£ffi&- (WBJJS 380).
47 WBJJS 429.

48 UfAfôtl, LTffi-i (WBJJS 291).

AS/EA LVII'4'2003. S. 849-880



Machtkämpfe und Tyrannenmord 865

dem Volk für Wang Bi keineswegs Defizitgestalten, sondern positive Paradigmen

politischer Macht sind.

Es gibt aber auch Hexagramme, in denen die "herrscherliche Linie" virtuell
bleibt oder gar fehlt: es kann dann zur "Dispersion" san Wi einzelner Linien, ja
zur Implosion des Hexagrammes kommen. In Lü (56 =§) werden die

zentrifugalen Kräfte offenbar nur noch sehr bedingt vom Herrscher kontrolliert, und

"das in der Fremde Schweifen" jilü Hj&fë, mit anderen Worten die Anarchie, ist

bereits real geworden; selbst wenn der Herrscher in dieser Situation noch einmal

"die große Wiedervereinigung (der Linien) propagiert" huihong da tong 'K %
fzM., hat er nur begrenzten Erfolg.49 Jian (39 iE) beschreibt einen ähnlichen

Verfall der Zentralmacht: die dritte Linie regiert nur noch über das untere Tri-

gramm, während das obere bereits aus ihrem Herrschaftsbereich herausgefallen

zu sein scheint.50 Ähnlich steht es in Xu (5 wo eine Yinlinie auf sechstem

Platz nur noch über drei Yanglinien herrscht.51 In Dun (33 ^), dem "Rückzug"
dun M, ist die zweite Linie zwar noch der Herrscher des Hexagrammes, doch

"weichen die Linien allesamt vor ihr zurück; wie könnte (sie da noch) die Lage
konsolidieren?! Würde (die zweite Linie) dem Dao des Ordnungsprinzipes, der

Mitte, der Beständigkeit und der Weichheit treu bleiben und (die bestehenden

Verhältnisse) konsolidieren, dann könnte (auch keine andere Linie), sie

überwindend, sich (aus dem Hexagramm) herauslösen."52 Hier grenzt der

Konditionalis - bei Wang Bi immer eine wesentliche Gußform im philosophischen

Diskurs - an den Irrealis: die bestehende Ordnung ist kaum noch

aufrechtzuerhalten, und in der harschen Wirklichkeit von Dun (33 ^) dürfte die

Reichseinheit über kurz oder lang zerbrechen.

Es kann also auch zur Teilung des Hexagrammes/Reiches in zwei Herrschaftsräume

mit zwei Herrschern kommen. Stellt die fünfte Linie den Herrscher, dann

repräsentieren die Linien auf drittem oder viertem Platz besonders oft solche

separatistischen, "die (zentrale) Macht dissoziierenden Minister" fen quan zhi
chen ^HlIicLÊ,53 und Wang Bis Zhouyi zhu liest sich oft wie ein Panoptikum
der gescheiterten Ambitionen illoyaler Beamter. Die dritte Linie von Kun (2 i|)
"wagt nicht, den Anführer abzugeben", trägt sich aber zweifellos mit dem

49 WBJJS 496. Vgl. Zhouyi zhengyi, 597.

50 WBJJS 412.

51 WBJJS 247.

52 ®wm3,fäimzmmk¥m<i<,mmzmi<mz&,mMzmM (wbjjs383).
53 WBJJS 291.

AS/EA LVII'4'2003, S. 849-880



866 Kai Marchal

Gedanken des Verrats.54 In Li (30 |f möchte die vierte Linie, ein "Aufrührer"
ni shou JEU", die herrscherliche fünfte attackieren und sie "verbrennen" yan
ifc, doch scheitert sie, da sie nicht die Unterstützung der unteren Linien findet.55

In Shihe (21 U) sucht sich die vierte Linie als Herrscher zu positionieren, doch

vermag sie nicht, die übrigen Linien "anzunagen" shi DE, sprich: sie zu
unterwerfen.56 Im Hexagramm Yu (16 ="=) ist untypischerweise die vierte Linie der

Herrscher; die fünfte Linie - der Lage nach hierarchisch höher - "wagt" nur
deshalb "nicht mit der vierten (Linie) um die Macht zu kämpfen", weil diese

"die Macht autokratisch an sich zieht und die Ordnung strikt aufrechterhält."57

Weitere Versuche, die Zentralmacht zu schwächen, führen sodann unvermeidlich

zum Konflikt. Zum Hexagramm Kun (2 1 heißt es knapp: "Zwei Helden

geraten unvermeidlich in Konflikt miteinander, und zwei Herrscher fuhren auf
jeden Fall eine Krise herbei".58 Das Hexagramm Gen (52 i-=) steht denn auch

kurz vor dem Kollaps und keine Linie vermag mehr die beiden Trigramme Gen

ü zusammenzuhalten; Wang Bi urteilt hier apodiktisch: "Sobald die Gesamtheit

(des Hexagrammes) in (zwei Territorien mit) zwei Herrscher(n) zerfällt,
geht das große Gefäß (d.i. das chinesische Reich) unter."59 Das einzige Mal, wo
die Rede ist von zwei gleichrangig herrscherlichen Linien, nämlich der ersten

und vierten Yanglinie im Hexagramm Feng (55 |§), ist wahrscheinlich Kong
Yingda zuzustimmen, der diese Relation immer noch als eine hierarchische
zwischen "Herr" zhu EL und "Gast" bin % interpretiert.60 Wenig spricht also

dafür, wie Wang Baoxuan im Zhouyi zhu das alternative Modell einer

paritätischen Herrschaft zwischen zwei Herrschern oder gar die Vision einer

friedlichen Reichsteilung zu sehen.61 Wang Bi beschreibt in der Sequenz der 64

Hexagramme zwar immer wieder die Zersplitterung des sacerdotiums, des

himmlischen Mandates, doch macht sein Kommentar genauso deutlich, daß es

keine dauerhafte Alternative zum überkommenen Modell des autokratischen

54 WBJJS 227.

55 WBJJS 370. Vgl. Ch'en (1968), S. 100.

56 WBJJS 323.

57 % m ft tu - # b wx m, tt**n ra f- m (wbjjs 3<x».

58 mmêtt^, — ±!&fë (WBJJS 226). Vgl. Liu Zehua fijyf $, "Wang Bi mingjiao chu

ziran de zhengzhi zhexue he wenhe de junzhu zhuanzhi sixiang IE $!j 45 î£ Lb ÊI^ËlSfê
^lnffifH ffiltì^M&fàrNankaixuebao 4 (1993), S. 22-31, hier: S. 29.

59 f3#Pfi±,±S*£ (WBJJS 481).
60 Siehe Zhouyi zhengyi, 592 f. Vgl. Lynn (1994), S. 493.
61 Vgl. Wang Baoxuan (1987), S. 301.

AS/EA LVII'4'2003. S 849-880



Machtkämpfe und Tyrannenmord 867

Einheitssstaates der Han gibt.62 Die Teilung der herrscherlichen Souveränität ist

mit anderen Worten ein Engpaß der politischen Vernunft.

Andererseits zeigen sich in vielen Hexagrammen die Anzeichen einer
entstehenden Ordnung. So ist Zhun (3 ËJ), êanz am Anfang der Hexagrammfolge,
unmittelbar nach den beiden Anfangssituationen Qian (1 M) und Kun (2 ||), der

"Moment, wenn sich das Volk nach seinem Herrscher sehnt", bzw. wenn "der

junzi (alle Subjekte) in einen Zustand der Ordnung überführen (wird)", eine

Mission, die wohl die erste Linie ausfüllen wird.63 Sobald das Volk aber einen

Herrscher hat, herrsche "Stabilität".64 Zum Hexagramm Qian (1 W) schreibt

Wang Bi analog: "Der Grund, warum in den zehntausend Reichen Frieden

herrscht, ist das Vorhandensein eines Herrschers in jedem einzelnen."65 In Kui
(38 y), der Epoche der "Antagonismen" kui lü, sind die Linien "allesamt auf
sich selbst gestellt" ju zai du li {H S $i jÏ - "wenn noch keine sinnvolle

politische Ordnung erreicht ist, erscheinen (die Dinge) zuerst isoliert und

befremdlich",66 und ein Schwein kann dann wie mit Schlamm bedeckt aussehen,

ein Wagen wie mit Geistern gefüllt - wahrscheinlich Metaphern für kosmisches,
nicht nur soziales Chaos.67 Aber immer noch ist "ihr (der Linien) Wille auf die

62 Bemerkenswert ist nun, daß dieser Unitarismus zwar in der politischen, nicht aber in der

hermeneutischen Sphäre durchgehalten wird: im Abschnitt "Ming Tuan" des Zhouyi lüeli
heißt es, daß, falls der Exeget kein einzelne Linie als herrscherliche ausmachen könne, das

Erklärungsmodell der "zwei Trigramme" er ti — ff wirksam werden dürfe - m.a.W.

könne das Hexagramm dann zu recht über die Bedeutung seiner beiden Hälften erklärt
werden (WBJJS 591). Die Zergliederung des Hexagrammes in zwei Trigrammen spielt denn

auch für die Analyse der "Bilder" xiang %. eine große Rolle. M.a.W. kennt Wang Bis

Theorie in der semantischen Sphäre einen Pluralismus, den sie in der politischen Reflexion

nicht einholt (fur die Unterscheidung zwischen diesen zwei Sphären vgl. Wang Baoxuan

(1987), S. 295 ff.). Wang Bis Exegese weist in dieser Konkurrenz mehrere Erklärungsmodelle

einige Unscharfen auf, die Kong Yingda später durch eine weitere begriffliche
Unterscheidung weiter zu systematisieren sucht: er trennt zwischen einer "herrscherlichen

Linie", die die "Bedeutung konstituiert" wei yi zhi zhu fèiWtZÌL, und einer "auf dem

ehrwürdigen Platz" zun wei zhi zhu W&.ZÊL, d.h. einer Linie, die den politischen Raum

beherrscht; übrigens findet sich dieser Dualismus auch noch bei Wilhelm an prominenter
Stelle (Zhouyi zhengyi, 146; Wilhelm (1924), Bd. 1, S. 279).

63 KSÄ±iB# und tt^&lmZm (WBJJS 234).
64 f#±|ij5È (WBJJS 234).
65 AUrrW^.^Wf-ftîtË (WBJJS213).
66 *£J£fê, 9t%M%. (WBJJS407).
67 Genauer über Wang Bis Vision des Chaos vgl. Laozi 49 (WBJJS 129 f.; Wagner (2003b), S.

162 f.).

AS/EA LVII'4'2003. S 849-880



868 Kai Marchal

Einheit (des Hexagrammes/Reiches) gerichtet":68 das Hexagramm beschreibt

mithin die trügerische Ruhe und die irregehenden Erwartungen unmittelbar vor
der Etablierung einer neuen Macht. Das Heraufziehen einer neuen Epoche

politischer Stabilität ist selbst in solchen Antagonismen stets erahnbar.

Zyklen der politischen Ordnung

Die Hexagramme können wir wahrscheinlich am besten als temporäre
Machtkonstellationen verstehen, die der Regierungsära eines Herrschers entsprechen

mögen (Wang Bi spricht öfters von einem Hexagramm als einer "Generation"
shi tä). Ob und wie sie aufeinander folgen und ob sich ihre Sequenz unbegrenzt
in die Zukunft projizieren läßt, bleibt dagegen undeutlich. Im Zhouyi lüeli ist
einmal die Rede von der "großen Rotation" da yun ^kM, also einer zyklischen
Natur des Weltlaufs,69 doch wird dieser Gedanke nicht weiter entwickelt. Da

Wang Bi den Xu Gua Mii[ - den kanonischen Text, der die traditionelle

Sequenz der Hexagramme begründet - nicht kommentiert hat, läßt sich nicht
entscheiden, ob er in der für die moderne Forschung erratisch wirkenden

Reihenfolge der Hexagramme eine sinnvolle Serie gesehen hat. Eher
wahrscheinlich ist jedoch, daß diese Reihenfolge von ihm als zufällig und prinzipiell
unabgeschlossen begriffen worden ist.70

Unverkennbar ist dagegen, daß die Hexagramme unterschiedliche Stufen in

einem Prozeß der Zivilisierung politischer Macht darstellen: so ist Tai (11 M)
ein Höhepunkt an Stabilität, eine "Epoche, wenn die Dinge (und Subjekte) sich

im Großen vereinigen", Jin (35 H) sieht einen Herrscher, der seine Untertanen

am politischen Prozeß partizipieren läßt, Yi (42 |J) einen, der "die Lebewesen

hervorbringt", der für ihre "Wohlfahrt" sorgt, Mingyi (36 |J) at>er entspricht
einer Zeit der "Verfinsterung" und einem deutlichen Zurückfallen hinter die

Maßstäbe sinnvoller Ordnungsgebung. Kong Yingda soll die Hexagramme
später in vier Phänotypen des politischen Prozesses zusammenfassen: (1) eine

"Epoche der Ordnung" (zhi shi ìa^f), (2) eine "Epoche des Chaos" (fuan shi

68 fê-MWM.... (WBJJS 407).
69 WBJJS 591.

70 Tze-Ki Hons Analyse der beiden letzten Hexagramme spricht dafür (siehe Tze-Ki Hon

(2003), S. 234 ff.).

AS/EA LVII'4'2003. S. 849-880



Machtkämpfe und Tyrannenmord 869

SLféf), (3) eine "Epoche der Auflösung" (//' san zhi shi MWcZ^f) und (4) eine

"Epoche der Reform" (gai yi zhi shi ï& J§ iL B#).71

Dagegen wird kaum jene universale "social degeneration" sichtbar, von der

Wang Bis Kommentar zum Laozi tief imprägniert ist: die Gegenwart des

Kommentators/Lesers ist keineswegs für immer von einer stabilen Ordnung
entfernt, sondern diese ist vielmehr der Ausgangspunkt der Wang Bi'sehen
Reflexion - nicht im Ausnahmezustand, sondern allein im normalen Funktionieren

des Politischen werden die Manöver und Argumente des Kommentars

sinnvoll. Während der Philosoph im Laozi zhu die Abfolge von mehr und mehr
dekadenten Regierungstechniken nachzeichnet, eine beinahe manichäische

Vision, in der die Gegenwart nur als letzte Verfallsstufe wahrgenommen werden

kann,72 scheint der Zhouyi zhu näher an der Tagespolitik des Wei-Hofes. Zwar
kommt es stellenweise zum Kataklysmus der bestehenden Ordnung, doch spricht
nichts dagegen, daß sich in der longue durée der Zukunft alle 64 Hexagramme
sinnvoll abwechseln, daß es also sowohl Auf- wie Niedergang gibt; und unter

Idealbedingungen - diese sind aber keineswegs nur vom Herrscher beeinflußbar

- tritt dann zeitweise auch das "Dao der sinnvollen politischen Ordnung" zhi dao

'ia iE in Erscheinung.73 Der Zhouyi zhu enthält neben dem Porträt der

Dekadenz und des Machtzerfalls auch die Vision einer idealen Ordnung.74

Die Spannung zwischen politischem Ideal und Wirklichkeit

Wir haben gesehen, daß die "herrscherliche Linie" im Hexagramm weitgehend
auf dem fünften Platz stabilisiert wird. Doch wir haben auch Indizien
angetroffen, daß diese Ordnung keineswegs ein für alle mal festgesetzt ist: die Linien
selbst sind die Agenten der Veränderung. Der dritte Abschnitt des Zhouyi lüeli
beschreibt nun diese ihre Funktion präzise. Wang Bi geht dort von intrinsischen

Qualitäten der Linien aus, die ihr Verhalten bestimmen; jede Linie habe
"innewohnende Neigungen" qing \n bzw. "Empfindungen" gan !$, und einen

(machtorientierten) "Willen" zhi M ; außerdem eigneten ihr Yin oder Yang, also

71 Zhouyi zhengyi, 234.

72 Vgl. Wagner (2003b), S. 153 ff. und 171 ff.
73 WBJJS 494.

74 So kann Kong Yingda anläßlich der beiden letzten Hexagramme Jiji (63) und Weiji (64 ||)
behaupten, der "Weg der Könige" wang dao 3EJË, d.h. die Vision einer archaischen

politischen Welt, sei vollständig geworden (Zhouyi zhengyi, 23).

AS/EA LVII'4'2003. S. 849-880



870 Kai Marchal

"Härte", bzw. "Weichheit" gang rou PfJfR, "Widerspenstigkeit", bzw.
"Fügsamkeit" ni shun JËJIp, eine "Gefährdung", bzw. "sichere Lage" xian yi Pjœ J&,

eine "Absicht, tätig zu werden", bzw. "sich zurückzuziehen" chu chu ttl j8, und
eine Tendenz, "aufzuhören", bzw. "anzufangen" zhong shi &£#p. Die Linien
werden hier von Wang Bi mit menschlichen Qualitäten aufgeladen, quasi

"anthropomorphisiert", und wie natürlich kommt es zu Spannungen zwischen
ihrem Innenleben und der Außenwelt in Form des Hexagrammes.75

Zahllose Passagen im Zhouyi zhu weisen außerdem die latenten
Machtkämpfe der Linien untereinander aus, die eine Dynamisiemng des gesamten

Hexagrammes bewirken: Linien "avancieren" jin M, bzw. "steigen" sheng fr,
sie "ziehen sich zurück" tui f%, bzw. "fallen" jiang W, "leisten Widerstand"

weiju isËË gegen die Avancen niedrigerer Linien oder "steigen über" ling Wi

andere Linien, ja, sie "kämpfen" zheng ^ und "konkurrieren" jing M
"miteinander".76 Das Ziel von fast jeder Linie ist die Position der "herrscherlichen

Linie" zu besetzen - d.h. im Regelfall der fünfte Platz. In dieser Sprache
der sozialen Mobilität, die sich zeitweise zu einer Sprache des sozialen

Konfliktes, ja der politischen Gewalt, steigert, zeigt sich am deutlichsten Wang
Bis theoretische Schuld gegenüber Xun Shuang und dessen Modell von rise and
decline der Hexagrammlinien. Zudem scheint Wang Bi in der Aufwertung von
Eignungskriterien zum Nachteil von reinen Rangkriterien (wie bei Zheng Xuan)
von Thesen Liu Shaos f ij£ß (fl. 227-240) beeinflußt.77

Eine Linie setzt sich in der Auseinandersetzung mit anderen Linien durch
und wird zur herrscherlichen Linie. Damit ist jedoch noch nichts gesagt über ihre

75 WBJJS 604 (vgl. auch die Parallelstelle WBJJS 216, wo Wang Bi ausdrücklich festhält, daß

eine "Linie" yao 3t einen "Menschen" ren A repräsentiert). Im ganzen dritten Abschnitt
des Zhouyi lüeli sucht Wang Bi diesen "psycho-physischen Parallelismus" - die äußeren

Merkmale der Linien bilden ihre intrinsischen Qualitäten ab - theoretisch zu klären. Die

Tatsache, daß die Relation zwischen Innen und Außen oder auch Subjekt und Umwelt bei

Wang Bi solchermaßen in den Vordergrund der technischen Hexagrammanalyse tritt, steht

in einer Linie mit Tang Yongtongs These, daß das Problem des Ausdrucks, der

Expressivität, die zentrale problématique der Xuanxue sei (Tang Yongtong (1957), S. 214

f.).
76 Für j« siehe WBJJS 212, 235, 257, 484, passim, für sheng siehe WBJJS 266, 450, passim,

fur tui siehe WBJJS 257, 389, passim, für wei ju siehe WBJJS 277, 348, passim, fur ling
siehe WBJJS 265, 268, passim, für zheng siehe WBJJS 226, 300, 308, 515, passim, tur jing
siehe WBJJS 308, 515, 604, passim.

77 Für eine genauere Darstellung von Liu Shao vgl. auch Richard B. Mather, "The Contro¬

versy over Conformity and Naturalness during the six dynasties," History of Religions

IX:2,3 (1969-70), S. 160-180; hier insbesondere S. 165 ff.

AS/EA LVII'4'2003, S. 849-880



Machtkämpfe und Tyrannenmord 8 71

Legitimation. Welche Linien sind legitime Herrscher, welche illegitime? In

dieser Frage neigte die hanzeitliche Exegese z.B. zu einem negativen Urteil über

Yinlinien: Yin ßj| sei, im Gegensatz zu Yang ß§, in der Funktion des

Herrschers nicht günstig und insofern oft illegitim.78 Im Zhouyi zhu dagegen gibt es

keine eindeutige Prävalenz von Yin oder Yang, und sein Kriterium der Minorität
aus dem Zhouyi lüeli ist hochgradig formalisiert und damit wertfrei - mithin
überwindet Wang Bi das hanzeitliche Paradigma des negativen Yin.79 Bei der

Beurteilung der Legitimität einer "herrscherlichen Linie" setzt Wang Bi auf eine

Mischkalkulation mehrerer Kriterien: die Minorität einer Linie, die Lage auf
dem fünften Platz, ihr in den Yaoci ausgedrücktes Charisma, usf. Als ein

besonders wichtiges, oft entscheidendes Kriterium kann die faktische Loyalität
der anderen fünf Linien gelten: nur wenn die Linien dem Herrscher "Folge
leisten" cong f/t, (oder fu W) handelt es sich um einen legitimen Herrscher.80

Das Hexagramm Sui (17 f|), die "Gefolgschaft" sui Rt, entwickelt dieses

Argument: mittels einer liberalen Politik könne die vierte Linie idealerweise das

"Herz des Volkes" min xin ^>L> bekommen, d.h. die anderen Linien in ihre

Herrschaft einbinden.81 Mit anderen Worten: der ideale Herrscher herrscht

durch weiche, vertrauensbildende Maßnahmen - durch seinen moralisch-zivilisatorischen

Einfluß.82 Wang Bi spielt anläßlich des Hexagrammes Guan (20 f|)
auf Lunyu 20.1 an: "Wenn das Volk einen Fehler begangen hat, liegt die Schuld

beim Herrscher."83 Der Souverän ist nicht nur verantwortlich für die Taten

78 Tang Junyi IS tj IS, Zhongguo zhexue yuanlun ^ E -^ tlj W. ew, "Yuandao pian J§ Ü Ws,"

3 Bde. Taibei: Xuesheng shuju, 1966, benutzt: Taibei: Xuesheng shuju, 1978 2, Bd. 2, S.

335.

79 Es gibt zwar mehrere Fälle, in denen eine Yinlinie die Herrscherfunktion nur ungenügend

ausfüllt, z.B. ohne ausreichende Stabilität (so in Kui (38 y)) oder Einheit (so in Dun (33

=)); außerdem liegt ein Extrembeispiel vor mit der Yinlinie auf dem sechsten Platz als dem

despotischen Herrscher in Mingyi (36 |J). Es finden sich aber auch genügend Beispiele, in

denen Yinlinien ihr Amt würdig ausfüllen (so in Dayou (14 und Jin (35 H)), und das

letzte Hexagramm Weiji (64 ÊÊ) als "Gipfel von Zivilisation und Helligkeit" wen ming zhi

sheng 3t^2.{& wird ebenfalls von einer Yinlinie beherrscht (WBJJS 530 ff.). Zwar
bedarf die Yinlinie in Herrscherfunktion häufig, wenn auch nicht notwendig der

Kooperation mit einer Yanglinie im unteren Bereich des Hexagrammes (so in Tongren (13

PI), Heng (32 Ding (50 =)); doch gilt, daß auch die Herrschaft einer Yanglinie von
Instabilität geprägt sein kann (so in Xikan (29 O) und Gen (52 ^i).

80 Explizit in WBJJS 257; siehe aber auch WBJJS 300, 323, 592, passim.
81 WBJJS 304.

82 Tang Junyi (1966), Bd. 2, S. 332.

83 WÖ-k'-ü.ii^-A (WBJJS 317). Vgl. Liu Zehua (1993), S. 29.

AS/EA LVII'4'2003. S. 849-880



872 Kai Marchal

seines Volkes, sondern auch für die Gefolgschaft, die sein eigenes Handeln erst

legitimiert. Im Idealfall regiert die herrscherliche Linie auf der Grundlage von
Übereinstimmung und Delegation an andere Linien. Dieser "Legitimitations-
druck", den das Volk auf den Herrscher ausüben kann, ist in der Realpolitik
natürlich eher begrenzt, und der Herrscher wird bei Revolten doch durch Gewalt
herrschen - bezeichnenderweise ist sogar bei dem Hexagramm der "Gefolgschaft",

Sui (17 H), wo die sechste Linie zu einem gegebenen Zeitpunkt eben

diese verweigert, die Rede von einer Strafexpedition gegen diese Linie.84

Dennoch hält Wang Bi es für evident, daß ein Souverän allein auf Gewalt

gestützt nicht so langfristig zu herrschen vermag wie mithilfe des consensus

gentium}5 Wenngleich wenig in der konkreten Spannungssituation der

Hexagramme Anlaß gibt anzunehmen, daß eine solche Politik erfolgreich wäre,
favorisiert er einen Souverän, der nicht nur "die Regierungsgeschäfte nicht

beaufsichtigt" bu xing fang ^f^ff,&6 sondern überhaupt auf die Herrschaft
durch Gesetze verzichten und allein mittels "Ehrlichkeit und Wahrhaftigkeit"
regierte - so würde sich die Situation von Zhongfu (61 p) ergeben, nämlich

"nachhaltiges Vertrauen im Reich der Mitte" zhong fu ^3?-.87 Es muß nicht
wiederholt werden, daß diese Beschreibung des Souveräns a priori in einem

scharfen Gegensatz zur Realität der Machtkämpfe steht. Wang Bis Exegese des

Yijing eignet eine Spannung zwischen normativem Ideal und der Beschreibung
der politischen Welt, die streckenweise unauflösbar scheint.

Zur Legitimität des Tyrannenmordes

Den Fall eines unfähigen, illegitimen Herrschers untersucht Wang Bi anläßlich
des Hexagrammes Mingyi (36 |f Der Name dieses Hexagrammes, "Verletzung
der Helligkeit" mingyi BJ3 ~%, steht für einen Zustand der Despotie; die

herrscherliche Linie auf sechstem Platz ist "die am stärksten verfinsterte", d.h.

der Despot. In dieser Situation wird die Yanglinie auf drittem Platz zu einem

84 WBJJS 305.

85 Dazu heißt es sehr deutlich: "Wenn (man) ihnen Schutz anbietet, werden einem sämtliche

Linien unterordnen; wenn (man) sie aber gewaltsam an sich zu reißen sucht, dann werden

die Linien (genauso) alle revoltieren." MZfì'M, mV>}$LWiZ;%'&MZ, M'J tl lä S £
(WBJJS 242; vgl. WBJJS 311).

86 WBJJS 337.

87 mnzm^m, ^p^zmm^... (wbuss\s).

AS/EA LVII'4'2003. S. 849-880



Machtkämpfe und Tyrannenmord 873

politischen Opponenten des Herrschers; im Guaci heißt es über sie, sie erhalte
den "großen Schädel" auf ihrer "Jagd im Süden" - für Wang Bi eine Metapher
für den Regizid: "sobald (die dritte Linie) ihren Herrscher wie einen Gemeinen

hingerichtet hat, geht sie daran, das Volk zu korrigieren".88 Hier gewinnt Wang
Bi eine bekannte Position Mengzis äü-f (und Xunzis ItJ-?) zurück, die

besagt, daß unter bestimmten Umständen der Regizid legitim sein kann; wenn der

Herrscher der Menschlichkeit und Gerechtigkeit schade und deshalb die

Zustimmung des Volkes verliere, verdiene der "Regizid" nicht einmal mehr seinen

Namen (das Zeichen shi $Ä), da es sich um die Ermordung eines gewöhnlichen
Menschen handle, der längst seine Legitimation als Herrscher eingebüßt hätte

(Mengzi IB 8).

Im Zhouyi lüeli findet sich eine interessante Passage, die diese Aussage
noch einmal verdeutlicht; im dritten Abschnitt heißt es:

Heil und Unheil besitzen einen (ihnen jeweils angemessenen) Moment, den (man) nicht
verletzen darf; und Tätigkeit und Ruhe besitzen (ebenso) einen (ihnen) angemessenen

Moment, den (man) nicht versäumen darf. Wenn (man) das Tabu des Moments (nun aber)

verletzt, (mißt) sich die Schuld nicht an der Größe (des Mißverhaltens); und wenn (man)
den angemessenen Moment verfehlt, (liegt) der Fehler nicht in der Schwere (des

Vergehens). (Es kann vorkommen, daß) einer die menschliche Gemeinschaft erschüttert und

(seinen) Herrscher liquidiert, aber (der Exeget) (ihn) trotzdem nicht als in Gefahr betrachten

sollte (wenn er im angemessenen Augenblick handelt); und (genauso kann es vorkommen,

daß) einer (nur) seine Ehefrau beleidigt oder sich ihm in einer starken Erregung das Gesicht

verfärbt, aber (der Exeget) (ihn) trotzdem nicht in Sicherheit glauben sollte (wenn er es im
falschen Augenblick tut) (Mit anderen Worten: allein der Moment einer Tat ist

entscheidend).89

88 gEa*Ä±, ÜtiEÄK; (WBJJS 397). Eine Glosse Kong Yingdas - zhu o* als zhumie Wk

W, - verdeutlicht, daß es sich hier tatsächlich um die physische Auslöschung des

Herrschers handelt (Zhouyi zhengyi, 417).
89 ^m^m,T^m^:mw^M,T^m^.mmzs.,m^^.X:ik^fnM,mT^

«.:»^T«S±,m^fatì;f$SA,ffll!fe,M^nT-§t!! (WBJJS 604). Die

Crux dieser Stelle sind die beiden Strukturen er bu ke wei M T> of fa und er bu ke yi M ^F

nj Si : Xing Shou und Richard Lynn sehen in dem gesamten Passus ein konservatives

Plädoyer für den status quo (und verstehen deshalb die beiden fraglichen Stellen als

negative Imperative im Sinne "man darf nicht den Herrscher liquidieren/seine Ehefrau

beleidigen", siehe Zhouyi lüeli zhu, 20, 8 ff; Lynn (1994), S. 31); die vorliegende
Übersetzung schlägt dagegen eine subtilere Lesart vor: entscheidend für meine Überlegungen ist

die eigentümliche Funktion dieses Passus innerhalb der Logik des Arguments: im dritten

Abschnitt des Zhouyi lüeli geht es Wang Bi darum, sein methodisches Vorgehen im Zhouyi
zhu mit einem strikten Set an Analysekriterien abzusichern, die sich dennoch so geschmeidig

wie möglich den Veränderungen im Hexagrammtableau anpassen. In den vorange-

AS/EA LVII'4'2003. S. 849-880



874 Kai Marchal

Eine fulminante Passage, jedoch schillernd zweideutig. Der Exeget des Yijing,
behauptet Wang Bi, dürfe ausschließlich das temporale Moment und die von
ihm implizierten Handlungsanweisungen berücksichtigen; der ethische Wert
einer Handlung ist m.a.W. irrelevant, und ihre Bewertung muß gänzlich auf das

temporale Moment zurückbezogen werden: ist eine Handlung ihrem Zeitpunkt
"angemessen" shi ÌS oder nicht? Selbst eine so ungeheuerliche Tat wie der

Königsmord oder eine Revolte darf nicht als isoliertes Faktum, sondern muß

immer in Beziehung zu dem Zeitpunkt ihres Geschehens (modem gesprochen:
ihres historischen Kontexts) bewertet werden. Die Frage, wie die "Bedeutung
des Zeitpunktes" shi yi Bvfü zu verstehen sei, inwieweit also menschliche

Handlungen von ihrem zeitlichen Datum gefärbt sind, beschäftigte zahlreiche
Denker der Zhengshi-Ära; Wang Bi bietet uns mit seiner Exegese des Yijing eine

radikale Lösung an, indem er zwischen zwei Wertsystemen unterscheidet, einem

"Code" des individuellen Handelns, wo moralische Überlegungen zugelassen

sind, und einem "Code" des temporal korrekten Handelns, der vollständig
wertneutral ist.90

Das Hexagramm Mingyi (36 |J) stellt nun unter den 64 Hexagrammen
nicht den einzigen Fall dar, wo der Herrscher abgelöst wird. Ge (48 ist ein

weiterer Schauplatz eines Dynastiewechsels. Doch anders als dort handelt es

sich hier um die Vision einer friedlichen Machtübergabe: indem Wang Bi den

berühmten Passus über den gewaltsame Thronwechsel durch die Herrscher Tang
M und Wu fl£, den mythischen Gründern der Xia- und Shang-Dynastie, nicht

gangenen Sätzen hatte er den subtilen, nur schwer erkennbaren Charakter dieser Regeln

unterstrichen; es ist deshalb zu erwarten, daß der hier zitierte Passus das bisher Gesagte

anhand weiterer Beispiele verdeutlicht. Durch die Wahl der zweifellos frappierenden

Beispiele wird der arkane Charakter dieser Regeln sicher deutlich ins Licht gerückt; die

eigentliche Pointe ist, daß es Wang Bi sicherlich gar nicht primär um eine Aussage über den

Königsmord geht. Der Adressat beider Aussagen (bu ke T> öj) ist in meiner Interpretation
der Leser/Exeget des Yijing, und die Konjunktion er IÏÏJ ist adversativ zu verstehen. Sollte

meine Übersetzung korrekt sein, liegt uns hier nicht nur ein beredtes Beispiel für die

spitzfindige, oft kontrafaktische Argumentationsweise Wang Bis vor; zugleich würde es sich

dann um die politisch heikelste Aussage des Zhouyi lüeli handeln (die Möglichkeit des

Regizids wird bejaht). Es ist möglich, daß der Philosoph hier eine bewußt ambivalente

Satzform gewählt haben könnte, um sich selbst zu schützen - dann hätten wir es zu tun mit
einem Beispiel für die von Leo Strauss beschriebene "art of writing" in einem Zeitalter

politischer Unfreiheit (Liu Zehua vermutet an anderer Stelle ein solches Motiv, siehe Liu
Zehua(1993), S. 28).

90 Sanguo zhi 29, 821; siehe auch Wang Baoxuan (1987), S. 138 und Wang Xiaoyi (1996), S.

306.

AS/EA LVII'4'2003, S. 849-880



Machtkämpfe und Tyrannenmord 875

kommentiert, implementiert er die politische Mythologie des Wei-Hofes in

seinen Kommentar: für die Familie Cao war der Präzedenzfall des Dynastiewechsels

eben nicht der Konflikt zwischen Tang und Wu, sondern die friedliche

Thronübergabe Yaos % an Shun ^k. Mithilfe eines Zitats des Legalisten
Shang Yang fäWk (?-338 v. Chr.) bringt er außerdem deutlich zum Ausdmck,
daß einschneidende politische Reformen keineswegs den Wechsel des Souveräns

erfordern; es genügt, wenn dieser sich zu den Reformen bekennt - offenbar war
es Wang Bi dämm zu tun, als Anhänger einer am Hof eingebundenen Reformfraktion

den explosiven Charakter des Hexagrammes zu entschärfen.91

Ironischerweise benennt der Kommentar keine "herrscherliche Linie" für Ge (48 =):
das wirkt, als hätte der politische Erfolg den Reformer Wang Bi blind werden

lassen für die Möglichkeit eines neuerlichen Umsturzes - die Silhouette des

Sima Yi, der sich Anfang 249 an die Macht putscht, wird im Zhouyi zhu noch

nicht sichtbar.

Wo ist aber die Grenze zwischen Erfolg und Legitimität, zwischen bloß

erfolgreicher Machtergreifung und der rechtmäßigen Ablösung eines Souveräns?

Wang Bi zieht eine deutliche Trennlinie zwischen beiden und formuliert quasi

Kontrollmechanismen, die verhindern, daß die beiden Variabein Erfolg und

Rechtmäßigkeit untrennbar miteinander verschmelzen. So kann in Ge (48 pl) die

vierte Linie nur damit "beginnen, das (neue) Mandat zu verkünden", weil die

obersten drei Linien "der Mauserung folgen".92 Ein politischer Opponent
bedarf, anders gesagt, weitgehender Zustimmung des Volkes, bevor er ans Werk

gehen darf. Nicht zuletzt sollte der revolutionäre Prozeß genauen Regeln gehorchen:

wichtig ist z.B., daß zwischen der Propagation eines neuen Gesetzes oder

einen neuen Autorität und ihres Wirksamwerdens genügend Zeit liegen muß,93

daß Veränderungen schrittweise erfolgen müssen und Institutionen nur allmählich

umgemodelt werden dürfen,94 daß aber andererseits eine neue "Gesetz-

91 WBJJS 465; für das Zitat des Shang Yang siehe WBJJS 464, Lou Yulies Fn. 1. Für die

beiden Beobachtungen siehe Wang Baoxuan (1987), S. 308. Über die politisch-ideologische
Grundlage des frühen Wei-Reiches informiert ausführlich Howard L. Goodman, Ts'ao P'i
transcendent. The Political Culture of Dynasty-Founding in China at the End of the Han,
Seattle, Washington: Scripta Serica, 1998.

92 WBJJS 466.

93 Siehe insbesondere den Terminus "drei Tage" san ri H E der in Gu (18 O) (WBJJS 308)
und Sun (57 ||) (WBJJS 503) zum Thema wird.

94 WBJJS 397 f. (zitiert wird hier natürlich Laozi 58). Im Laozi weizhi lilüe strich Wang Bi

noch jedes Indiz aus, das vom religiösen Daoismus als Aufforderung zur Revolte verstanden

werden könnte (Wagner (1986), S. 99).

AS/EA LVII'4'2003. S 849-880



876 Kai Marchal

gebung" Ufa ±Lì£. unverzichtbar sei, da andernfalls "soziales Chaos" luan IL
drohe.95 Dennoch kann nicht absolut ausgeschlossen werden, daß diese

Kontrollmechanismen von den Mächten des status quo okkupiert werden und

gegen jede Veränderung der herrscherlichen Verhältnisse gerichtet werden: zum

Beispiel scheint in gewissen Aussagen Kong Yingdas der Konservativismus
einer etablierten Dynastie durch, wenn er z.B. unnachgiebig jede Revolte gegen
den Herrscher verurteilt.96

Somit gilt, daß die Person des Herrschers zwar im Handstreich
ausgetauscht werden kann, daß die eigentliche Aufgabe jedoch eine institutionelle ist.

Wang Bi zeigt sich zwar in seiner dynamischen Fassung der Einzellinien Xun
Shuangs aggressivem Modell des Dynastiewechsels verwandt; doch schränkt er

die Möglichkeit und Notwendigkeit von wirklicher Verändemng deutlich ein.

Zusammenfassung und Schlußbetrachtung

Wie läßt sich Wang Bi zufolge die ideale politische Ordnung Chinas beschreiben?

Sie konstituiert sich zweifellos in der und durch die Souveränität des

Herrschers, die selbst unteilbar ist und - wenigstens de jure - das gesamte

Territorium des chinesischen Kulturraums einschließt. Dagegen ist in der

Ausübung dieser Souveränität die Teilhabe der Untergebenen oft, ja fast immer

unerläßlich: Delegation und Kooperation sind sinnvolle Vermittlungsinstanzen
zwischen Herrscher und Beamtenschaft; der politische Prozeß gewinnt nur so an

Stabilität. Unter der Vielzahl von unterschiedlichen Phänotypen herrscherlicher

Macht bevorzugt Wang Bi solche, die durch breite Partizipation abgesichert sind

- insofern kann sicher Liu Zehua Hll^Ü zugestimmt werden, wenn er von
einem "gemäßigten Autokratismus" als der eigentümlichen politischen Vision
des Wang Bi spricht.97 Diese ideale Ordnung reflektiert sicherlich zu einem Teil
immer noch jene komplizierte balance ofpowers, die am späten Han-Hof den

kooperationsbereiten Kaiser einem im Vergleich zu früher deutlich gestärkten

95 WBJJS 468 ff.
96 Zur fünften Linie von Shi (7 ||) schreibt Kong Yingda: "(Jene, die) die Menschen verraten

und das Reich in Chaos stürzen, können hingerichtet werden." %. K ÜL H III "I Wk Z
(Zhouyi zhengyi, 156).

97 Liu Zehua (1993), S. 22 f.

AS/EA LVII'4'2003. S. 849-880



Machtkämpfe und Tyrannenmord 877

Kanzleramt und einer erstarkten Großgmndbesitzerschicht gegenübersah.98
Dennoch geht diese Ordnung keinesfalls vollständig in der Wirklichkeit des 3.

Jahrhunderts auf.

In unserer Analyse ist die beständige Spannung zwischen der Beschreibung
der politischen Welt und einer idealen Ordnung bereits mehrfach aufgeschienen.
Einerseits zeichnet Wang Bi im Zhouyi zhu immer wieder die Folgen persönlicher

Egoismen nach, das "Unheil von Konkurrenz und Machtkampf 'jingzheng
zhi huan bä^^Ü,99 und das Amt des Herrschers büßt in zahllosen

Hexagrammen seine Würde und Unantastbarkeit ein; andererseits scheint durch die

Analyse der politischen Wirklichkeit jedoch immer wieder das Ideal einer
wahren Ordnung auf: der Herrscher, der sich allein durch politische Macht, ja
Gewalt, gegen andere Linien durchsetzt, müßte idealerweise zurückgeführt
werden auf einen quietistischen Herrscher wie im Hexagramm Yi (27 fj), der

die "Angelegenheiten der sich wandelnden (Erscheinungsformen) des Daos und
der Nichtaktivität" dao hua wu wi zhi shi iÜLitMMlLW- beherrscht.100
Offensichtlich ist Wang Bis Ideal, wie auch im Laozi zhu, immer noch "neodaoistisch"

(Feng Youlan 1%7xWi).m Noch deutlicher als dort wird hier die ganze Spannbreite

an Techniken der Machtausübung, ja an Formen der "gouvernementalité",
die der Souverän geltend machen kann.102

Welche wesentlichen Unterschiede zwischen dem Zhouyi zhu und dem

Laozi zhu lassen sich außerdem bezeichnen? Zuerst einmal fällt auf, daß die

Theorie des Herrschers im Zhouyi zhu wesentlich realistischer ausfällt; im Laozi
zhu wird der Souverän bekanntlich als ein "Weiser" shengren MÀ porträtiert,
in dessen soziale Rolle sich der überparteiische, allumfassende Charakter des

"Nichts" verkörpern und der durch die Reduktion seiner eigenen "Begierden" yu
'ék auch die des Volkes reduzieren soll.103 Im Zhouyi zhu nun scheint dieses

Ideal noch auf, ist aber verstrickt in der Realpolitik: die "herrscherlichen Linien"

98 Wang Bi ist mithin der Alttextschule verpflichtet, die diesen Zustand ideengeschichtlich

erstmalig reflektiert hat (über die Alttextschule vgl. Hans van Ess, Politik und Gelehrsamkeit

in der Zeit der Han, Die Alttext/Neutext-Kontroverse, Wiesbaden: Harrassowitz Verlag,
1993, S. 252; und Ren Jiyu (1956), S. 18 ff).

99 WBJJS 308.

100 WBJJS 393.

101 Für eine genauere Darstellung des politischen Daoismus siehe Roger T. Ames, The Art of
Rulership, A Study in Ancient Chinese Political Thought, Honolulu: University of Hawaii

Press, 1983, S. 28 ff, und Xiao Gongquan M ÄlS, Zhongguo zhengzhi sixiangshi 4" BIS
ìa Sffl ï, 6 Bde., Taibei: Zhonghua wenhua chubanshe, 1954, Bd. 3, S. 367 ff.

102 Zum Laozi zhu siehe genauer Wagner (2003b), S. 171 ff.
103 Siehe ausführlich Wagner (2003b), S. 177 ff.

AS/EA LVII'4'2003. S. 849-880



878 KAI MARCHAT

sind oft erst durch die erfolgreiche Bewältigung der Machtkämpfe ins Herrscheramt

gekommen, und ihnen eignet a priori ebenso ein wollendes "Ego" wie allen

anderen Linien. Sollte es zutreffen, daß der K/7«g-Kommentar nach dem Laozi
zhu entstanden ist, kann mit dem Sinologen Wang Baoxuan _Ex%ïi, zu Recht

angenommen werden, daß sich der Philosoph/Kommentator des Yijing der
Wirklichkeit mit den ihr eigenen "Kämpfen um Anerkennung" angenähert habe - das

Hexagrammtableau als Ganzes ist zu einer Matrix affektiver und sozialer

Spannungen geworden.104 Li Dingzuo ^ßfaW (8. Jhdt.), Herausgeber des

berühmten Sammelkommentars Zhouyi jijie M^i%.M, soll später schreiben,
daß es Wang Bis Verdienst sei, das Yijing vollständig unter Bezug auf
"menschliche Angelegenheiten" ren shi À=P- erklärt zu haben.105 Hier dürfte
ein entscheidender Grund für die epochale Wirkung Wang Bis liegen: indem er

kosmologische, numerologische oder historische Analogien vermeidet und das

Yijing primär als einen Spiegel menschlicher Ambitionen liest, werden die 64

Hexagramme zum ersten Mal dem privaten Erfahrungshorizont des Lesers

vollständig erschlossen.

Noch wichtiger erscheint aber der folgende Punkt: im Zhouyi zhu fehlt fast

völlig die für den Laozi zhu zentrale "ontocontrol" (Rudolf G. Wagner),106 diese

spezifische Engführung von Herrschaftspraxis und metaphysischem Diskurs. Im
ersten Abschnitt des Zhouyi lüeli wird die "herrscherliche Linie" zwar mit dem

"Einen", das alle Einzelphänomene kontrolliert, adäquiert; im Zhouyi zhu aber

wird dieses "Eine" nur noch einmal anläßlich der Analyse von Fu (24 ||)
erwähnt, ohne daß es ausdrücklich auf den Herrscher verweisen würde.107 Die
"herrscherliche Linie" profiliert sich vielmehr in der Interaktion mit den anderen

fünf Linien: sie ist nicht transzendente Größe, sondern politischer Akteur -

104 Siehe Wang Baoxuan (1987), S. 379 ff. Bekanntlich hat Wang Bi der These seines Mentors

He Yan, daß dem Weisen die "fünf Empfindungen" wu qing JL\n nicht zu eigen seien,

heftig widersprochen; wir müssen hier ein zentrales Tenet des Wang Bi'schen Denkens

sehen: die affektive Seite des Menschen wird deutlich höher bewertet als in der Tradition,
und es entsteht ein weitgehend naturalistisches Bild menschlicher Gesellschaft (siehe

Sanguo zhi, Ed. Zhonghua shuju, juan 28, 795; vgl. Liu Zehua (1993), S. 30).

105 Zhouyi jijie, Ed. Siku quanshu, "Xu" ff, 3a, 6 f.

106 Wagner (1986), S. 116, Fn. 93.

107 WBJJS 336 f. Dort ist die Rede von einer "stillen, höchsten Negativität" jiran zhi wu fi^
SÄS als dem "Grund" ben 4s zu der alle Dinge zurückkehren sollen; Wang Bi bezieht

sich hier offensichtlich auf Laozi 16 (WBJJS 35 ff) und 38 (WBJJS 93 ff; vgl. Lin Lizhen

#SiÄ, Wang Bi, in: "Shijie zhexuejia congshu", Dongda tushu gongsi, Taipei, 1988, S.

134 f.). Bereits Howard L. Goodman stellt die Abwesenheit dieses zentralen Konzepts

Wang Bis im Zhouyi zhu fest (Goodman (1985), S. 340 f., 357 f.).

AS/EA LVII'4'2003. S 849-880



Machtkämpfe und Tyrannenmord 879

Wang Bi scheut bezeichnenderweise nicht davor zurück, ihre Funktion mit der

Motorik einer "Bremse" ni 11 zu vergleichen.108 Einige weitere Beobachtungen

stützen diesen Eindruck einer neuen, pragmatischen Fassung des

Herrschers: an keiner Stelle des Zhouyi zhu läßt sich jenes Konzept des "That-by-
which" (Wagner), suoyi ff\ \>X nachweisen, das im Laozi die verborgene
Position des Herrschers beschreibt, nirgendwo ist jene eigentümliche Verweisstruktur

auf ein nicht sagbares Anderes am Werk, mithilfe der Wang Bi -
Wagner zufolge - die Anordnung in "Abschnitte" zhang % im Laozi erklären

möchte,109 und besonders frappierend wirkt nicht zuletzt, daß das Konzept der

"Substanz" ti fi, anders als im Laozi, wo es in der Kontrastierung mit der

"Funktion" yong HÜ eine noumenale Perspektive eröffnet, hier rein immanent
das Hexagrammganze beschreibt.110 Wir können also davon ausgehen, daß die

"herrscherliche Linie" nicht jenseits dieser in den Hexagrammen eingeschriebenen

Ordnung liegt, sondern ihr Bestandteil ist. Jedes Hexagramm ist nichts
anderes als die Gesamtsumme der von den Einzellinien repräsentierten Kräfte.

Wirkmächtig werden nur sichtbare Energien, nämlich die Repulsion und

Attraktion zwischen den Linien. Der Herrscher ist hier anders als im Laozi zhu

nicht das verborgene Kraftzentrum, das alle Dinge beherrscht, sondern die

Praxis der Macht steht für sich selbst, ihre metaphysische Rechtfertigung muß

dagegen in einem zweiten Schritt nachgeschoben werden.

Man könnte sagen, daß der Souverän bei Wang Bi durch die post-hanzeit-
liche Legitimationskrise gegangen ist und sich an der sozialen Realität

abgeschliffen hat, um eine neue, teilweise heikle Symbiose zwischen der eher

metaphysischen Perspektive im Laozi zhu und der stärker realpolitisch fokussier-

ten Vision des Zhouyi zhu einzugehen. Das Denken Wang Bis kann als

Ausdmck eines neuen "Rationalismus" gari shugi pIÈl (Kaga Eiji MM^k
'in) interpretiert werden: dieser "Rationalismus" eröffnet aber keineswegs nur
eine hermeneutische Perspektive, sondern ist mit seiner neuartigen Fassung der

Realpolitik, die in ihrer strukturell und temporär multiplen Tiefe und begrifflichen

Ausdifferenzierung sicher weit über traditionelle Entwürfe hinausgeht,

108 WBJJS 439.

109 Vgl. Wagner (1986). Das Zeichen zhi Jü, das im Laozi weizhi lilüe die Verweisrelation des

"pointer" bezeichnet, kommt weder im Zhouyi lüeli, noch im Zhouzi zhu in der Bedeutung

"Zeiger" vor. Das Yijing weist zudem nicht die "Abschnitf'-Struktur auf, die Rudolf G.

Wagner für Wang Bis Interpretation des Laozi als zentrales Moment herausgearbeitet hat

(Wagner (1986), S. 99 ff).
110 In diesem Sinn Tang Junyi (1966), Bd. 2, S. 347. Ich übersetze ti deshalb durchgängig in

einem technischen Sinne als "Gesamtheit (des Hexagrammes)".

AS/EA LVII'4'2003. S. 849-880



880 Kai Marchal

auch und vielleicht primär als politische Vision zu verstehen. Wang Bi hat sich

in der Tat nicht bedingungslos an der Seite seines Herrschers engagiert: zu
desillusionierend waren dafür seine in der Vivisektion der politischen
Zeitgeschichte gewonnenen Einsichten. Vielleicht ist der Zhouyi zhu deshalb nur
bedingt als ein Handbuch für den Souverän zu lesen: zwar werden Techniken
der Machtbewahrung und Machtakkumulation benannt, doch reduziert sich ihr
Wert angesichts der Beschreibung des objektiven Geschehens - die

Hexagramme wirken oft wie black boxes, in denen individuelles Handeln nur
unvorhersehbare Resultate bewirken kann. Man könnte sich an Machiavelli erinnert
fühlen: individuelle Überzeugungen und Leidenschaften werden bedingungslos
zurückgetrimmt auf ihren Wert für das Ganze. Vielleicht war für die

Kompilatoren des Wujing zhengyi unter Kong Yingda denn auch weniger das

neodaoistische Ideal Wang Bis entscheidend, als eben diese Vision eines

politischen Prozesses, der in Opportunität mit dem Moment in der Abfolge der
64 Hexagramme sichtbar wird, der individuelles Handeln begünstigen, aber auch

vereiteln kann, und der hier vielleicht zum ersten Mal in solcher Klarheit
beschrieben worden ist.

AS/EA LVII'4'2003. S. 849-880


	Machtkämpfe und Tyrannenmord : zur Theorie des Souveräns in Wang Bis (226-249) Yijing-Exegese

