
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 57 (2003)

Heft: 4

Artikel: Tang Junyi, Max Weber und die Mächte des Dämonischen : zum
Politikverständnis eines modernen Konfuzianers

Autor: Fröhlich, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147618

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147618
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


TANG JUNYI, MAX WEBER UND
DIE MÄCHTE DES DÄMONISCHEN

Zum Politikverständnis eines modernen Konfuzianers

Thomas Fröhlich, Universität Zürich

Abstract

In exile after 1949, the Confucian philosopher Tang Junyi (1909-1978) reflects extensively on the

intellectual foundations of 20th-century China's political, social and economic "modernization"

(xiandaihua), as well as on its "cultural reconstruction" (wenhua chongjian). The establishment of
a modern parliamentary democracy requires, according to Tang, first of all a modern-time
differentiation between spheres of value and practice (e.g. political, moral, epistemological
spheres). Since he assumes that these spheres were conflated in pre-1911 China, he attempts to

expound the autonomy of the political sphere. His critical hermeneutic approach reveals, on the

one hand, that previous Confucian thinkers failed to fully recognize the individuals' sense of
power as a motivational force of political activity leading to the foundation of democratic institutions;

on the other hand, he contradicts Max Weber's interpretation of Confucianism as being a

political religion upholding a naive belief in man's ability to fully develop his innate goodness by
adapting to ethical regulations. Tang Junyi gains, in this process, an understanding ofthe political
sphere and of political behaviour, which lays theoretical ground for a position critical of
Communist China's thorough politicization of society and culture on the Mainland, as well as of the

nationalist regime's Confucianization of politics on Taiwan during the 1950's.

Einleitung

Klares Wetter. Webers Sozial- und Wirtschaftsgeschichte gelesen. Das letzte Kapitel, in

dem die Ursprünge des modernen Kapitalismus erörtert werden, ist ausgesprochen gut.1

Tang, Riji. El pE, Bd. 27, S. 38; für zwei weitere Einträge: s. ebd., S. 39. Tang bezieht sich

hier mit grösster Wahrscheinlichkeit auf Webers Abriss der universalen Sozial- und

Wirtschaftsgeschichte (1923). Dieses Werk wurde 1934 von Zhou Xiantang MlÂIÊ. unter
dem Titel Shijie de shehuiji jingji shi da gang (tì#fóJtt#&ÌH*f5c::*JP!) und 1937 von
Zheng Taipu SIÀtb als Shehui jingji shi (-f±#MÄ$.) ins Chinesische übersetzt. Eine

englischsprachige Übersetzung legte Frank H. Knight 1927 vor (General Economic

History). Sun, "Weibo zhuzuo mulu ji Yingwen Zhongwen fanyi", S. 68f. Es geht aus den

Einträgen in Tangs Tagebuch nicht hervor, ob er sich an eine chinesische oder englische

AS/EA LVII'4'2003. S.813-848



814 Thomas Fröhlich

Dieser schlichte Tagebucheintrag des Philosophen Tang Junyi fftfqijt (1909-
1978) vom 1. August 1949 war fur die chinesische Rezeption des Werks von
Max Weber von geringer Bedeutung, und dass Tang so kurz nach seiner

Ankunft im Hongkonger Exil Weber las, geriet in der Folgezeit beinahe völlig in

Vergessenheit.2 Das hängt wesentlich damit zusammen, dass sich im umfangreichen

Werk von Tang Junyi keine systematische Beschäftigung mit Max
Weber nachweisen lässt. Schriften von anderen Vertretern eines so genannten
modernen oder zeitgenössischen (Neo-)Konfuzianismus - einer Richtung, der
auch Tang zugerechnet wird - erweisen sich in dieser Hinsicht als ergiebiger;
beispielsweise die Arbeiten von Yu Yingshi ^^9# zur religiösen Ethik und
dem "Geist der Kaufleute" im spätkaiserzeitlichen China.3 Für eine Einordnung
Tang Junyis in die systematische Rezeption von Webers Werk, wie sie sich in
den 80er Jahren in der Volksrepublik anbahnte, und Jahre zuvor schon in
Taiwan und Hongkong eingesetzt hatte, besteht daher kaum Notwendigkeit.

Es bietet sich dennoch Anlass, der Frage nachzugehen, was Tang Junyi und

Max Weber verbindet - ausser dem allzu Offensichtlichen, ihrem gemeinsamen
Interesse am Konfuzianismus. Der Anlass lässt sich zunächst an einem Manifest
festmachen, das Tang Junyi entwirft und zusammen mit Zhang Junmai jjR^fÄÖ,
Mou Zongsan ^-tj?H und Xu Fuguan fàfêM 1958 veröffentlicht.4 Der recht

umfangreiche Text trägt den Titel Die chinesische Kultur und die Welt (fortan:
Manifest) und erscheint zuerst in einigen chinesischsprachigen Zeitschriften
ausserhalb der Volksrepublik, danach als selbständige Publikation.5 Max Weber

Übersetzung hielt. Der Titel der Übersetzung von Zheng Taipu legt jedoch nahe, dass Tang
diesen Text las.

2 Tang Junyi erwähnt Weber, entgegen einer Vermutung Metzgers, auch in einem in der

Zeitschrift Minzhu Pinglun Kìn'TAn (The Democratic Review, Hongkong) 1953 erschienenen

Artikel. Er vermerkt dort, Max Webers Schrift über die protestantische Ethik und den

Geist des Kapitalismus untersuche, wie die protestantischen Tugenden die industrielle

Entwicklung Amerikas voranbrachten. Tang, Renwen jingshen zhi chongjian, S. 409.

Metzger, "Max Webers Analyse der konfuzianischen Tradition", S. 241.

3 Trauzettel, "Die chinesische Rezeption von Max Webers Studien zur Wirtschaftsethik und

die Renaissance des Neokonfuzianismus", S. 37f.

4 Tang, Riji, Bd. 27, S. 281-283, 360. Ders., "Cong kexue yu xuanxue lunzhan tan Zhang

Junmai xiansheng de sixiang", S. 19.

5 Zur Erscheinungsweise: s. die Angaben in der "Literatur" unter: Zhang, Zhongguo wenhua

yu shijie. Die Wirkung des Manifests wurde bislang nicht untersucht; ich halte mich daher

an die Aussagen von Kramers (den man durchaus als Zeitzeugen bezeichnen darf), wonach

das Manifest nur auf verhaltene Resonanz stiess. Kramers, "Confucian Apologetics in

Modern Times", S. 188.

AS/EA LVII'4'2003. S.813-848



Tang Junyi, Max Weber und die Mächte des Dämonischen 815

wird im Manifest zwar nicht namentlich erwähnt, es liegt aber, wie zu zeigen
sein wird, trotzdem nahe, einen Bezug zwischen jenen Teilen des Manifests, in
denen die Frage der metaphysischen Verankerung des Konfuzianismus
verhandelt wird, und Webers Studie zum Konfuzianismus herzustellen. Der Hintergrund,

vor dem das Manifest dieser Frage nachgeht, ist das Anliegen der

Verfasser, die Modernisierungsfahigkeit der nach ihrem Verständnis konfuzianisch

geprägten chinesischen Kultur nachzuweisen.6

Im Folgenden soll zunächst in einem kurzen Überblick dargestellt werden,

inwiefern die Verfasser des Manifests eine "Modernisierung" Chinas - sie

schliessen das kommunistisch regierte Festland noch unentwegt ein - als

notwendig erachten und zugleich gravierende Hindemisse hierfür ausmachen.

Dabei geht es ihnen wesentlich auch darum, Missverständnisse zu beseitigen,
und zwar insbesondere dort, wo in ihren Augen andere chinesische und

westliche Interpreten der geistigen Kultur Chinas der vom Manifest identifizierten

konfuzianischen "Hauptströmung" nicht gerecht werden.

Das Manifest konstatiert verschiedene Erscheinungen mangelnder
Modernisierung und Industrialisierung in China. Diese werden nicht nur mit der

geringen Präsenz modemer Wissenschaften und Technik in China erklärt.7 Auch
Demokratiedefizite institutioneller Natur, wie sie sich laut Manifest bereits

unmittelbar nach der Ausrufung der Republik 1912 im Scheitern des

Parlamentarismus, in der unzulänglichen politischen Repräsentation gesellschaftlicher

Interessen und in einem Mangel an lokaler Autonomie bemerkbar

machten, seien zu beheben. Gleiches gilt für die unklaren "Vorstellungen von
Volksrechten und Demokratie", die im chinesischen Volk nach der Gründung
der Republik vorhanden gewesen seien.8 Es steht für die Verfasser deshalb

ausser Frage, dass China sich Errungenschaften westlicher Zivilisation aneignen

muss. Eine institutionelle und normative Ausdifferenzierung von "wechselseitig

unabhängigen Gebieten von Wissenschaft und Kultur", das heisst von Religion,
Politik, Recht, Philosophie, Wissenschaften und Ethik, sei daher auch dort nach

westlichen Vorgaben zu vollziehen, wo es zu einem Bruch mit älteren chinesi-

Es könnte in diesem Zusammenhang bedeutsam sein, dass in den 50er Jahren Talcott

Parsons modernisierungstheoretische Rezeption von Max Webers Werk in Amerika

Eingang in die wissenschaftliche Beschäftigung mit China gefunden hatte. Gransow, "Die
chinesische Rezeption des Werkes von Max Weber oder Fremdverstehen und

Selbstverstehen als Kategorien der Chinaforschung", S. 63.

Zhang, Zhongguo wenhua yu shijie, S. 32-33.

Ebd., S. 33, 41 f.

AS/EA LVII'4'2003, S.813-848



816 Thomas Fröhlich

sehen Traditionen komme.9 Dieses Verständnis der Herausbildung von
(westlicher) Modernität erinnert an die entsprechende Konzeption von Max Weber.

Nach Webers Auffassung führte die "Rationalisierung abendländischer Kultur"
zur "Differenzierung zwischen 'Wertsphären'" (Wissenschaft, Recht, Moral,
Kunst), die jeweils ihre eigene "Logik von Tatsachen-, Gerechtigkeits- und

Geschmacksfragen" hatten.10

Zugleich wollen die Verfasser des Manifests verhindern, dass Fehlurteile
über die chinesische Kultur bei westlichen und chinesischen Denkern weiter um
sich greifen. In der Überzeugung der Verfasser handelt es sich dabei um
Missverständnisse, die, so sie unwidersprochen blieben, nicht nur den
Fortbestand der chinesischen Nationalkultur gefährden würden, sondern zugleich
den Versuch einer zeitgenössischen Neuinterpretation des konfuzianischen
Denkens der späten Kaiserzeit als abwegig erscheinen Hessen: Das Manifest
bestreitet daher, erstens, dass die chinesische Kultur ohne "transzendente
Gefühle religiöser Natur" sei." Zweitens kritisieren die Verfasser Ansätze

europäischer und chinesischer Denker, die ihren Ausgang im 17. Jahrhundert
haben und in denen die konfuzianischen Strömungen der späten Kaiserzeit mit
bekannten Denkrichtungen der abendländischen Philosophie, wie etwa dem

Materialismus, Naturalismus oder Rationalismus, gleichgesetzt werden.12 Drittens

monieren sie, zeitgenössische Tendenzen in der Erforschung der chinesischen

Kultur seien von einem szientistischen, positivistischen Wissenschaftsverständnis

geprägt. Dadurch werde die chinesische Kultur auf den Status eines

Artefakts oder Relikts reduziert und so gewissermassen für tot erklärt.13

Schliesslich übt das Manifest Kritik an der Auffassung, China habe vor
dem 20. Jahrhundert deshalb kein demokratisches Staatswesen gekannt, weil es

den geistigen Traditionen Chinas grundsätzlich an demokratischem Gedankengut

fehle. Dass China erst unter westlichem Einfluss, und nicht schon zuvor, aus

eigenen Traditionen heraus, demokratische Institutionen entwickelt habe, führen
die Verfasser zum Teil auf historische Kontingenz zurück: Weil China seit dem

9 Ebd., S. 4f., 18, 32f., 35.

10 Habermas zu Weber in: Habermas, Der philosophische Diskurs der Moderne, S. 206. In

ähnlicher Weise spricht Habermas, mit Blick auf den Westen, von "Sphären des Wissens"

und von "kulturellen Sphären von Wissenschaft und Forschung, Moral und Recht, Kunst

und Kunstkritik", die sich am Ende des 18. Jahrhunderts "institutionell voneinander

differenziertfen]". Ebd., S. 200.

11 Zhang, Zhongguo wenhua yu shijie, S. 16.

12 Ebd., S.6. 22.

13 Ebd., S. 9-11.

AS/EA LVII'4'2003. S.813-848



Tang Junyi, Max Weber und die Mächte des Dämonischen 817

Ende des 19. Jahrhunderts eine "Invasion durch den westlichen Kapitalismus
und Unterdrückung durch den Imperialismus" erlitt, habe sich das kommunistische

Denken verbreiten können:14 Tatsächlich würde der geistigen
"Hauptströmung" des spätkaiserzeitlichen Konfuzianismus dem Wesen nach aber eine

demokratische Staatsordnung entsprechen.15

Im Zusammenhang mit der Frage einer Modernisierung Chinas ergeben

sich aus dem Manifest demnach zwei Aspekte, die implizit auf Weber
verweisen: Erstens jener der metaphysischen Verankerung des Konfuzianismus und

zweitens jener der Ausdifferenzierung von Wertsphären in der chinesischen

Kultur. Hinsichtlich des letzteren fordert das Manifest die Etablierung verschiedener

Handlungssphären des Individuums. Daher sollte das Handeln des Individuums

in den verschiedenen Wertsphären laut Manifest nicht einzig unter

Vorgaben stehen, die an ein "Subjekt moralischer Praxis" gestellt werden.

Vielmehr müsse sich das Individuum in der Politik als "politisches Subjekt"
etablieren.16

Damit ist die Frage aufgeworfen, wodurch und in welchem Masse dem

Bereich der Politik Autonomie gegenüber anderen Wertsphären zukommt

beziehungsweise zukommen soll. In diesem Zusammenhang finden sich

Überlegungen von Tang Junyi, die sich auf Webers berühmte Schrift Politik als Beruf
beziehen lassen. Ergeben sich daraus auch keine neuen Einträge in die

Geschichte der chinesischen Rezeption von Webers Werk, so doch ein
systematisch relevanter Zugang zum politischen Denken von Tang und Weber, der

allem Anschein nach bisher weder in der chinesischsprachigen Weber-Rezeption
noch in der Forschung zum politischen Denken von Tang grössere Beachtung
fand. Das Manifest wird dabei als Textgrundlage nicht ausreichen, denn es

enthält, wie bei einem Manifest kaum anders zu erwarten, zahlreiche Stellen, wo
die Verfasser ihre Argumentation straffen oder - teilweise polemisch -
zuspitzen. Andere Schriften von Tang aus den 50er Jahren sind deshalb

heranzuziehen.

14 Ebd., S. 43.

15 Ebd., S. 39.

16 Ebd., S. 32f. Zugleich soll es sich als Erkenntnissubjekt und als Subjekt "angewandter
Technik" wissen; dadurch erreiche es eine noch höhere Vervollkommnung seiner

Persönlichkeit. Ebd.

AS/EA LVII'4'2003. S.813-848



818 Thomas Fröhlich

Fehlende "Spannung" in der konfuzianischen Ethik?

Da über Max Webers Studien zum Konfuzianismus, zumal über seine These von
der fehlenden "Spannung", schon sehr viel geschrieben wurde, sollen im

Folgenden lediglich die Grundzüge der These kurz skizziert werden.

Im Verständnis von Max Weber kann der typologische Ort des Konfuzianismus

zunächst durch die Differenzierung von Religion und Magie bestimmt
werden. Wie in anderen Religionen kommt es demnach auch im Konfuzianismus

zu einer gewissen "Ethisierung" sozialer Beziehungen. Das Schicksal des

Einzelnen hängt nun nicht mehr ausschliesslich von Zauber ab, sondern wird
auch durch die Lebensführung bestimmt.17 An diesem typologischen Ort nimmt
Weber weitere systematische Unterscheidungen vor, die es ihm schliesslich

erlauben, den Konfuzianismus als Typus einer politischen Religion zu bestimmen,

die sich vom asketischen Protestantismus dadurch unterscheidet, dass sie

keine Erlösungslehre kennt.18 Der Konfuzianismus betreibt demnach eine

"Systematisierung und Institutionalisierung einer politischen und sozialen

Standesethik, ein[e] Art Ziviltheologie".19
Mit dieser typologischen Differenzierung gehen Aussagen Webers über

geistige und lebenspraktische Konsequenzen einher, deren Reichweite sich über
das gesamte Kulturgebiet, in dem der Einfluss des jeweiligen Religionstypus
dominant ist, erstreckt.20 In geistiger Hinsicht konstatiert Weber, dass dem

Konfuzianismus "jede transzendente Verankerung der Ethik, jede Spannung
zwischen Geboten eines überweltlichen Gottes und einer kreatürlichen Welt,
jede Ausgerichtetheit auf ein jenseitiges Ziel und jede Konzeption eines radikal
Bösen [fehlt]. Wer die auf das Durchschnittskönnen des Menschen zugeschnittenen

Gebote innehielt, war frei von Sünden".21 Die konfuzianische Ethik ist für
Weber daher "eine rationale Ethik, welche die Spannung gegen die Welt, sowohl
ihre religiöse Entwertung wie ihre praktische Ablehnung, auf ein absolutes

17 Schluchter, "Einleitung", S. 19.

18 Schluchter weist darauf hin, dass der Begriff der Erlösung, um den es hier geht, nicht auf

Vorstellungen der Gnadenspendung abhebt, sondern Erlösung als "Folge 'eigener
Leistung'", vor allem in Mystik oder Askese, zu verstehen ist. Schluchter, "Einleitung", S. 19.

19 Ebd., S. 26. Sowohl im Konfuzianismus, der laut Weber innerhalb der asiatischen Welt¬

religionen den Typus einer politischen Religion am reinsten repräsentiert, als auch im
asketischen Protestantismus sieht Weber Vertreter eines praktischen Rationalismus. Ebd., S.

22, 26.

20 Ebd., S. 22.

21 Weber, Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie, S. 515.

AS/EA LVII'4'2003, S.813-848



Tang Junyi, Max Weber und die Mächte des Dämonischen 819

Minimum reduzier[t]",22 mit anderen Worten, eine "Ethik der unbedingten
Weltbejahung und Weltanpassung".23

Dass die Ethik des Konfuzianismus diese Spannung gegen die Welt
reduziert, wirkt sich in Webers Verständnis sowohl auf die Wirtschaftsethik als

auch auf das Wirtschaftsleben des konfuzianisch bestimmten Kulturgebiets aus.

Worin diese Folgen bestehen, lässt sich vielleicht am klarsten anhand der

entsprechenden Konsequenzen aufzeigen, die Weber dem asketischen
Protestantismus zurechnet. Diesem Typus einer Erlösungsreligion fehle weder eine

transzendente Grundlage der Ethik noch die Spannung gegen die Welt noch ein

Begriff des Bösen.24 Das hat weitreichende Folgen, denn "nur die überweltlich
orientierte puritanische rationale Ethik führte den innerweltlichen ökonomischen

Rationalismus in seinen Konsequenzen durch, gerade weil ihr an sich

nichts femer lag als eben dies, gerade weil ihr die innerweltliche Arbeit nur
Ausdruck des Strebens nach einem transzendenten Ziel war".25 Eine konfuzianisch

geprägte Kultur bliebe demnach ohne jene "wertrationale Verankerung",
die von der Ethik "protestantischer Sekten" bereitgestellt wurde; damit entfiele
aber zugleich die "motivationale Grundlage", auf der "zweckrationale
Verhaltensweisen" einen Modernisierungsprozess hin zu Bürokratisierung, Verrecht-

lichung und kapitalistischer Wirtschaftsordnung tragen konnten. Eine Ablösung
von dieser ethischen Grundlage, wie sie schliesslich im Fortgang abendländischer

Modernisierung stattfand, wäre im konfuzianischen Kulturgebiet daher

von vornherein ausgeschlossen: Zwischen Konfuzianismus und dem "Geist des

Kapitalismus" bestünde keinerlei "Wahlverwandtschaft".26

22 Ebd., S. 514.

23 Ebd., S. 515.

24 Es ist kein Zufall, dass hier der Umweg über den asketischen Protestantismus nahe liegt.
Wer in einer Rekonstruktion von Webers These die Frage möglicher Auswirkungen der

konfuzianischen Ethik auf Wirtschaftsethik und Wirtschaftsleben ins Zentrum rückt, bewegt
sich in gewisser Weise auf Webers Gegenfahrbahn. Für Weber hatte die Untersuchung des

Konfuzianismus Mittelcharakter, denn sein hauptsächliches Interesse galt der Bedeutung

protestantischer Ethik für die Herausbildung eines modernen Kapitalismus. Nach der

Bedeutung des Konfuzianismus als Konstituente einer chinesischen oder asiatischen

Moderne fragte er nicht.

25 Ebd., S. 534.

26 Die zitierten Begriffe stammen aus einem Vortrag, den Jürgen Habermas 1996 vor der

Koreanischen Gesellschaft fur Philosophie in Seoul hielt. Habermas bezieht sich darin

allerdings nicht auf den Konfuzianismus. Habermas, Der philosophische Diskurs der

Moderne, S. 208.

AS/EA LVII'4'2003. S.813-848



820 Thomas Fröhlich

Tang Junyi tritt dem Weberschen Diktum von der Weltangepasstheit durch
eine Analyse doktrinärer und praktischer Aspekte der metaphysischen, religiösen
Dimension des Konfuzianismus entgegen.27 Dieser Argumentationslinie folgend,
versucht er zunächst, die metaphysische Verankerung des Konfuzianismus

aufzuweisen, wie sie sich in den von ihm als Hauptstrom der chinesischen

Kultur behaupteten Lehren von Geist und Wesen (xin xing zhi xue 'LVlÊ^^)
historisch ausprägte. Das Manifest weist ausdrücklich darauf hin, dass jene
Menschen, die diese Lehren verstehen, es nicht länger zulassen können, dass die

chinesische Kultur so betrachtet werde, als ob in ihr das Augenmerk nur auf
einer "äusserlichen, praktischen Regulierung menschlicher Beziehungen" liege,
und dabei eine "geistige Lebensweise" und "Gefühle für religiöse und

metaphysische Transzendenz" fehlten.28 Seinen systematischen Ausgangspunkt

bringt Tang dort auf eine konzise Formel, wo er meint, bevor man über die

Doktrinen (jiao Wi) der Konfuzianer befinden könne, müsse man ihre Lehren,
das heisst den Hauptstrom erläutern.29

In den "Lehren von Geist und Wesen" gibt es nach Tang keinerlei
Vorstellung einer Erbsünde, im Gegenteil gehört der Glaube des Konfuzianers
daran, dass das Wesen aller Menschen in gleicher Weise von "Menschlichkeit"
geprägt und "gut" ist, zum religiösen Kern der konfuzianischen Lehren.30 Dabei
handelt es sich nicht um eine anthropologische Annahme, sondern, wie Tang
betont, um einen Glauben, für den man nach Beweisen aus unmittelbarer

Erfahrung vergeblich suche.31 Tang spricht im Zusammenhang mit diesem

27 Die Überlegungen Tangs zur konfuzianischen Religiosität beschränken sich allerdings nicht

auf die Frage, ob es nun, wie von Weber behauptet, im Konfuzianismus tatsächlich keine

Spannung gegen die Welt gibt. Die Reflexion der religiösen Transzendenz konfuzianischen

Denkens ist auch für gegenwärtige Vertreter des modernen Konfuzianismus, etwa Liu
Shuxian SlliE5t und Tu Wei-ming (Du Weiming) ttäfjBJl ein zentrales Anliegen.

28 Zhang, Zhongguo wenhua yu shijie, S. 25.

29 Tang, Zhongguo renwen jingshen zhifazhan, S. 366.

30 Zhang, Zhongguo wenhua yu shijie, S. 21; vgl. auch: Tang, Renwen jingshen zhi chongjian,
S. 416.

31 Tang, Renwen jingshen zhi chongjian, S. 418. Die Tiefe dieses konfuzianischen Glaubens -
der im Manifest auch als Glauben an die Werte der Menschlichkeit und Gerechtigkeit
bezeichnet wird - kann offenbar bis zur Bereitschaft des Einzelnen reichen, für den Glauben

sein Leben zu lassen. Die Verfasser des Manifests bemerken dazu suggestiv, im Westen sei

es anerkannt, dass Märtyrer einen transzendenten Glauben religiöser Natur haben. Zhang,

Zhongguo wenhua yu shijie, S. 19f.

AS/EA LVII'4'2003, S.813-848



Tang Junyi, Max Weber und die Mächte des Dämonischen 821

Glauben von einer "Geistigkeit der grossen Gleichwertigkeit", wie sie im
chinesischen Konfuzianismus gegenwärtig sei.32

Die metaphysische Verankerung des Konfuzianismus erörtert Tang durch
eine umfassende Interpretation des Glaubens daran, dass der Mensch im
"Auslegen des Geistes und Erkennen des Wesens" das "Erkennen des Himmels"
vollziehen kann (Menzius VIIA.l).33 Die Begriffe "Geist" und "Wesen" beziehen

sich auf den menschlichen Geist beziehungsweise das Wesen des Menschen.

Zugleich handelt es sich aber um metaphysische Begriffe, die dem "Himmel",
der die gesamte Wirklichkeit trägt - auch die gestalthafte, die er aus sich
heraustreten lässt - zugeordnet sind. Auf die metaphysischen Konzeptionen, die

Tang im Ausgang zu dieser Stelle im Menzius entwickelt, wird im Folgenden
nur selektiv eingegangen.34 Zur Erläuterung der entsprechenden religiösen
Praxis des Konfuzianismus führt Tang die "rituellen Ehrbezeugungen" für
Himmel und Erde, Ahnen, Berufene und Weise und historische Persönlichkeiten

32 Tang, Renwen jingshen zhi chongjian, S. 418. Die Übersetzung von 'jingshen" fiflff1 mit

"Geistigkeit" soll dem Umstand Rechnung tragen, dass Tang mit 'jingshen" den sich

objektivierenden Geist bezeichnet: Politik, Literatur, Religion, Kultur etc. können Ausdruck

von "Geistigkeit" sein. "Xin" 'ù hingegen bezeichnet den menschlichen Geist, das Bewusstsein

(Tang spricht auch von "yishi" Mt$.) und zugleich "Geist" im metaphysischen Sinn

höchster Wirklichkeit; "xin" ist - um eine interpretative Annäherung anzudeuten -
Identitätsprinzip. Diese Vorschläge der Übersetzung müssen allerdings als vorläufig gelten, und

zwar insbesondere deshalb, weil bisher keine Untersuchung darüber vorliegt, welche

terminologischen Beziehungen zwischen Tangs populärwissenschaftlich-publizistischen,
essayistischen und fachphilosophischen Schriften bestehen.

33 Hier zitiert nach: Ebd., S. 60. Die religiöse Dimension des Konfuzianismus, wie Tang sie

versteht, kann durch die Lektüre des hier angeführten Textes nicht vollständig rekonstruiert

werden, und auch das Manifest bietet in dieser Hinsicht keine ausreichende

Interpretationsgrundlage.

34 Seine Ausführungen in Die geistigen Werte der chinesischen Kultur bieten einen zwar
sperrigen, jedoch recht systematischen Zugang zu metaphysischen Konzepten, die er in den

50er Jahren formuliert. Tang, Zhongguo wenhua zhi jingshen jiazhi, S. 75-173. Eine

parallele Lektüre der analytischen Kommentare von Michael Friedrich, Michael Lackner
und Friedrich Reimann zu Zhang Zais pM.WL (1020-1078) Rechtem Auflichten (Zheng Meng

]Em) erweist sich in mancher Hinsicht als lohnend; Übersetzungen wie "Wesen",

"auslegen", "erkennen", aber auch "Himmelsruf', "Grundmuster" oder "ausgezeichnetes
Erkennen" stammen aus der kommentierten Übersetzung. Friedrich, Rechtes Auflichten, S.

145-152, 159-162, 184-188.

AS/EA LVII'4'2003. S.813-848



822 Thomas Fröhlich

als Elemente an, die über einen langen historischen Zeitraum hinweg für ein

breites soziales Spektrum Bestand hatten.35

Bedeutsamer ist für unseren Zusammenhang, dass Tang die Praxis der

"Lehren von Geist und Wesen" mit einer moralischen Praxis koppelt. Im Manifest

werden die Lehren als die Grundlage moralischer Praxis des Menschen

bestimmt: Das Erkennen des Wesens, und damit das Erkennen des Himmels
kann in Form eines theoretischen Wissens nicht vollendet werden. Die Konfuzianer

müssen daher das "Auslegen des Geistes und Erkennen des Wesens" in
einer autonomen moralischen Praxis vollziehen, so dass zwischen Erkenntnis
und Handeln eine wechselseitige, prozesshafte Beziehung besteht. Wissen, wie
es in (konfuzianischen) Schriften gegenwärtig ist, und moralische Praxis sollen
dabei ineinander greifen. Im Vollzug dieses dualen Erkenntnisprozesses können
Konfuzianer die Fähigkeit erlangen, den Geist auszulegen, das Wesen zu
erkennen und schliesslich zu "Bewusstsein zu kommen".36 In dieser

Prozesshaftigkeit entspricht die Aktualisierung des menschlichen Wesens dem

metaphysischen Begriff vom Wesen einer Wirklichkeit, die als beständiger
Wandlungsprozess gestalthafter Wirklichkeit gedacht ist.

Auslegen und Erkennen sind den Konfuzianem auferlegt, ohne dass sie

sich des Erkennens des Himmels gewiss sein könnten.37 Gewissheit dürfen sie

sich auch nicht dadurch verschaffen, dass sie sich, einem rein konventialen
Habitus folgend, einzig auf das Befolgen tradierter Normen der Sittlichkeit
verlegen. Die Form von Konfuzianismus, die sich - "anti-religiös und

antimetaphysisch" - auf das "reale Dasein" beschränkt, bricht nach Tangs
Verständnis mit dem konfuzianischen Geist von Konfuzius, Menzius und den

Konfuzianem der Song- und Mingzeit. Tang geisselt den dogmatischen
Konfuzianismus - vielleicht in Hinsicht auf Webers Thesen - als "diesseitigen

35 Tang, Zhongguo renwen jingshen zhi fazhan, S. 374. Tang fordert dazu auf, die Praxis der

rituellen Ehrbezeugungen zu erneuern und beispielsweise Bestattungs- und
Hochzeitszeremonien nicht gänzlich den Anhängern anderer Glaubensrichtungen zu überlassen. Ebd.,
S. 390.

36 Zhang, Zhongguo wenhua yu shijie, S. 23f.

37 Jeder Mensch habe sich selbst zum Ziel und sollte daher stets versuchen, seine

Persönlichkeit dadurch zu vollenden, dass er sein Wesen selbst auslegt. Tang, Renwen

jingshen zhi chongjian, S. 62. Das moralische Wesen des Menschen soll dadurch

weitestmöglich entfaltet werden, wie Tang etwas weiter unten erläutert. Auch Zheng Shunjia weist
in Bezug auf Tangs Begriff des menschlichen Wesens darauf hin, dass "Wesen" dem

metaphysischen Bereich zugehöre und die Aussage, das Wesen des Menschen sei gut,
demnach metaphysischen Status habe. Es sei Tang zufolge nicht jedem Menschen möglich,
zu einem klaren Verständnis seines Wesens zu kommen. Zheng, Tang Junyi yu Bate, S. 2f.

AS/EA LVII'4'2003. S.813-848



Tang Junyi, Max Weber und die Mächte des Dämonischen 823

Utilitarismus und Positivismus".38 Gegenüber dieser Verfallsform betont Tang
die moralische Autonomie, die das Subjekt angesichts der geringen Aussicht auf
Vollendung des "Erkennens" wahren müsse. Die Spannung, die sich in der

Innerlichkeit des Subjekts aus der Möglichkeit des Scheiterns beim Erkennen
des eigenen Wesens aufbaut, zeitigt allerdings keine Weltvemeinung, von einer
solchen ist bei Tang jedenfalls nicht die Rede. Der Bezug zur Welt, der sich hier
einstellt, ist ein anderer: Indem die Konfuzianer das Erkennen des Wesens durch

theoretische, kontemplative und moralisch-praktische Handlungen zu vollziehen
versuchen, entfalten sich fortschreitend ihr Selbstbewusstsein und ihr Vermögen,
religiöse, ökonomische, ästhetische, politische, ethische, sittliche oder
wissenschaftliche Werte anderer Menschen in einem "Geist der Menschlichkeit und

Gerechtigkeit" zu anerkennen.39 Das Wesen des Menschen ist demnach nicht in
einem ethisch naiven Sinn "gut". Es ist vielmehr auf das Gute - für Tang die

Entfaltung des Geistes der Menschlichkeit und Gerechtigkeit - hin angelegt und

muss vom Menschen in einem reflexiven, kontemplativen und moralisch-praktischen

Vermittlungsprozess beständig aktualisiert werden. Die Gewissheit des

Glaubens, das Wesen des Menschen sei gut, gewährt dem Einzelnen somit nicht
die Sicherheit, den Prozess vollenden zu können, sondern die Überzeugung, auf
die Entfaltung seines Wesens hin ausgerichtet und darin mit allen Menschen

gleich zu sein.

Die Kardinaltugenden der Menschlichkeit und Gerechtigkeit aus dem

Menzius stellen auch für Tang die höchsten Tugenden dar.40 Der Mensch bringt
diese Tugenden aber nicht dadurch zum Ausdruck, dass er sich einem aus

substantiellen Elementen bestehenden Ethos ein- oder unterordnet, sondern als

sein Vermögen, Wertbehauptungen anderer Menschen zu anerkennen. Dieses

Vermögen gründet nach Tang in einem moralischen Gefühl beziehungsweise
einer moralischen Intuition. Weder der "allererste Schritt" beim Erkennen und
Gewahrwerden von Werten noch das Erreichen des "letzten Horizonts"41 des

38 Tang, Zhongguo renwen jingshen zhifazhan, S. 370.

39 Tang, Renwen jingshen zhi chongjian, S. 3 91 f., 416-418.
40 Sittlichkeit und Weisheit, die im Menzius ebenfalls zu den vier Kardinaltugenden gehören,

sind bei Tang Tugenden, die zur Entfaltung des Geistes von Menschlichkeit und Gerechtigkeit

hinführen.
41 Die Übersetzung von "jingjie" ijt-1/f mit "Horizont" folgt: Ng, "T'ang Chun-i on

Transcendence".

AS/EA LVII'4'2003, S.813-848



824 Thomas Fröhlich

Lernens von Berufenen und Weisen beruhen demnach ausschliesslich auf
Reflexion.42

Tang setzt sich mit Webers These zum Konfuzianismus allerdings nicht nur
dort auseinander, wo er die "Gefühle religiöser und metaphysischer Transzendenz"

im Konfuzianismus aufzuweisen versucht. In seiner 1958 in zwei Bänden

veröffentlichten Monographie Kulturelles Bewusstsein und moralische Vernunft
(Wenhua yishi yu daode lixing) und in Aufsätzen, die 1955 in Buchform unter
dem Titel Der Wiederaufbau der humanistischen Geistigkeit (Renwen jingshen
zhi chongjian) erschienen,43 legt er dar, wie politisch handelnde Subjekte in
ihren Machttrieb verstrickt sind. Weber äusserte sich zum selben Thema in
seinem berühmten Vortrag Politik als Beruf von 1919. Dieser Text lag Tang

42 Ebd., S. 380. Durch reflexive, kontemplative und moralisch-praktische Übung entfaltet sich

laut Tang die Fähigkeit des Menschen, im Gebrauch der Vernunft (lixing S'14) sein

"Selbstbewusstsein zu überschreiten" und zu einem "unmittelbaren" Erkennen des Guten als

Gutem und des Schlechten als Schlechtem zu gelangen. Tang schlägt daher vor, in diesem

Zusammenhang nicht von Vernunft, sondern von ausgezeichnetem Erkennen (liang zhi

fä£P) oder vom Geist der Menschlichkeit zu sprechen. Ebd. Zum Zusammenhang von

"liang zhi" und moralischer Intuition: Zheng, Tang Junyi yu Bate, S. 79. Tangs Erklärung

zur "Vernunft" liefert ein anschauliches Beispiel flir die Verstehens- und Übersetzungsprobleme,

die sich bei der Interpretation seiner Schriften ergeben: Der Begriff
"ausgezeichnetes Erkennen" legt nahe, dass Tang den Neologismus "lixing" (Vernunft) mit Bezug

zur philosophischen Schule von Wang Yangming 3iß§HJl (1472-1529), der so genannten

"Xin xue" 'ù^, einfuhrt. Es stellt sich daher die Frage, ob die Bestandteile des

Neologismus "li-xing" in einer Übersetzung nicht einzeln, beispielsweise mit "Grundmuster" (li)
und "Wesen" (xing), sichtbar gemacht werden müssten. Tang liefert an anderer Stelle mit
einer Interpretation von "li-xing" einen expliziten Hinweis, der in diese Richtung weist.

Tang, Wenhua yishi yu daode lixing, S. 19. In Tangs Schriften finden sich zahlreiche

weitere Stellen, die nahe legen, dass er philosophische Neologismen aus dem

zeitgenössischen Sprachgebrauch auf solche Weise aufbricht, um ihnen dadurch gänzlich andere

Bedeutungsebenen zu eröffnen. Diese Vermutung findet auch dort eine Bestätigung, wo

Tang Wörter aus der chinesischen Philosophie, z.B. das erwähnte "liang zhi", als

Übersetzungstermini gebraucht (hier: "conscience"), umgekehrt das betreffende englische

Wort aber nicht verwendet, um den chinesischen Begriff, wie er im Kontext chinesischer

Philosophie auftaucht, ins Englische zu übersetzen: vgl. Tang, Zhexue gailun, Bd. 2, Index

S. 39 und ders., "The Development ofthe Concept of Moral Mind from Wang Yang Ming
to Wang Lung Chi".

43 Es handelt sich um die folgenden Aufsätze: "Die ideale humanistische Welt" (in: Minzhu

Pinglun. The Democratic Review [Hongkong], 1, Nr. 2 [Juli 1949]), "Die grundlegende
Erkenntnis von Humanismus und Demokratie" (in: Minzhu Pinglun, 3, Nr. 24 [Dezember

1952]) und "Gesellschaftlicher Humanismus und die Geistigkeit der Demokratie in China

und im Westen" (in: Minzhu Pinglun, 4, Nr. 4 [Januar 1953]).

AS/EA LVII'4'2003. S.813-848



Tang Junyi, Max Weber und die Mächte des Dämonischen 825

wahrscheinlich nicht vor; jedenfalls kann hier nicht endgültig geklärt werden, ob

sich Tang in Form einer Replik auf Weber bezieht, oder ob er der Frage nach

dem Dämonischen in der Politik aus anderem Anlass nachgeht. Es sind

womöglich die eingangs zitierten Passagen aus Webers Studie zum
Konfuzianismus, in denen dieser das Fehlen einer konfuzianischen Konzeption des

radikal Bösen behauptet, die Tang aufgreift.44 So oder so lassen sich aber durch
eine vergleichende Lektüre aufschlussreiche Querverbindungen ziehen.

Das Dämonische in der Politik

Gegen Ende der Schrift Politik als Beruf zieht Max Weber den folgenden
Schluss:

Wer Politik betreiben will, hat sich jener ethischen Paradoxien und seiner Verantwortung
fur das, was aus ihm selbst, unter ihrem Druck werden kann, bewusst zu sein. Er lässt sich

mit den diabolischen Mächten ein, die in jeder Gewaltsamkeit lauern. Wer das Heil
seiner Seele und die Rettung anderer Seelen sucht, der sucht das nicht auf dem Wege der

Politik, die ganz andere Aufgaben hat: solche, die nur mit Gewalt zu lösen sind. Der Genius,

oder Dämon der Politik lebt mit dem Gott der Liebe, auch mit dem Christengott in seiner

kirchlichen Ausprägung, in einer inneren Spannung, die jederzeit in unaustragbarem

Konflikt ausbrechen kann.45

Weber fordert von Politikern, insbesondere von denjenigen, die Politik als Beruf
betreiben wollen, dass sie eine spezifische Bedrohung zur Kenntnis nehmen:

Diese geht aber nicht ausschliesslich davon aus, dass die Folgen politischen
Handelns, auch in ethischer Hinsicht, niemals vollständig berechenbar sind. Das

Faktum unabsehbarer Konsequenzen trifft vor allem jene empfindlich, die es in
der Politik mit dem gesinnungsethischen Credo, wonach "aus Gutem nur Gutes,

44 Hierzu gehört auch die Stelle, wo Weber mit Blick auf den konfuzianischen Staatskult und

den Daoismus meint, der "chinesischen Religiosität" fehle "jede Spur einer satanischen

Macht des Bösen, mit welcher der im chinesischen Sinn fromme Mensch um sein Heil zu

ringen hätte". Weber, Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie, S. 490. Es gilt in

diesem Zusammenhang aber zu beachten, dass Weber in der Studie zum Konfuzianismus

den Begriff des Bösen im Kontext der rationalen Ethik von Religionen gebraucht. Tang

hingegen erörtert in den erwähnten Texten das Diabolische, wie es für politisches Handeln

bedeutsam ist. Die sozusagen korrespondierende Schrift Webers ist demnach Politik als

Beruf.
45 Weber, Politik als Beruf, S. 64.

AS/EA LVII'4'2003, S.813-848



826 Thomas Fröhlich

aus Bösem nur Böses kommen könne", halten.46 Die Spitze von Politik als Beruf
richtet sich denn auch gegen den Typus von Politiker, der sich einer

Gesinnungsethik verschrieben hat. Weber spricht in den zitierten Passagen jedoch
nicht nur von Gesinnungspolitikern. Bedroht sind alle politisch Handelnden, und

damit auch solche, die sich darüber im Klaren sind, dass sie allein kraft ihrer

womöglich reinen Gesinnung nicht in der Lage sein werden, das Gute zu tun.
Denn die Gefährdung, von der bei Weber die Rede ist, geht von der
unvermeidbaren Anwendung der Mittel aus, die der Politik eigen sind - Macht und
Gewaltsamkeit.47 Unter Politik versteht Weber "Streben nach Machtanteil oder

nach Beeinflussung der Machtverteilung, sei es zwischen Staaten, sei es

innerhalb eines Staates zwischen den Menschengruppen, die er umschliesst".48

Die motivationale Grundlage für dieses Streben nach Macht enthält zwei
unterschiedliche Momente: Entweder will man Macht, um sie als Mittel zum
Erreichen von Zielen einsetzen zu können, oder man strebt nach Macht um der

Macht willen, um das "Prestigegefühl, das sie gibt, zu gemessen".49
Machtstreben als Antrieb zur Politik konzipiert Weber hier von einer bestimmten

Perspektive aus, nämlich jener des Staates. Daraus erschliesst sich ein besonderer

Zusammenhang von Machtstreben und Gewalt: Insofern sich Machtstreben

auf den Staat bezieht, orientiert es sich an dessen spezifischem Mittel, der

Gewaltsamkeit, über deren legitime Anwendung der Staat das Monopol hat.50

Politisches Handeln enthält im Verständnis Webers nun insofern ein

irrationales Moment, als jene, die politische Mittel gebrauchen, nicht wissen

können, wie sie sich selber unter dem womöglich diabolischen Einfluss dieser

Mittel verändern werden. Politik kann, mit anderen Worten, dazu fuhren, dass

weder die vollzogenen Handlungen oder deren Ergebnisse noch die im

Handlungsvollzug letztlich unbestimmbar affizierten Subjekte ethische Vorgaben

erfüllen.51 Hierin bewahrt politisches Handeln gegenüber ethisch-religiösem

46 Ebd., S. 60.

47 Ebd.

48 Ebd., S. 8: Zu Webers Begriff der Macht: "Macht bedeutet jede Chance, innerhalb einer

sozialen Beziehung den eigenen Willen auch gegen Widerstreben durchzusetzen, gleichviel
worauf diese Chance beruht." Ders., Wirtschaft und Gesellschaft, S. 28. Hier findet sich

auch der oft zitierte Zusatz, der Begriff der Macht sei "soziologisch amorph".
49 Weber, Politik als Beruf, S. 9.

50 Weber, Wirtschaft und Gesellschaft, S. 29; s. auch: Lenk, "Max Weber", S. 31 Of.

51 Weber weist nachdrücklich daraufhin, dass das "Resultat politischen Handelns... geradezu

regelmässig] in völlig unadäquatem, oft geradezu paradoxem Verhältnis zu seinem

ursprünglichen Sinn steht." Weber, Politik als Beruf, S. 53.

AS/EA LVII'4'2003. S.813-848



Tang Junyi, Max Weber und die Mächte des Dämonischen 827

Handeln eine Ursprünglichkeit und Eigengesetzlichkeit: Anders als die kapitalistische

Wirtschaftsethik und das ihr zugehörige Gewinnstreben, die von der

Weltvemeinung des asketischen Protestantismus - wenn auch sozusagen

unbeabsichtigt - hervorgetrieben wurden, sind die potentiellen Konflikte
zwischen dem "Dämon der Politik" und dem "Christengott" "unaustragbar":
Politik verfügt nach Weber über ein ihr spezifisches Potential an diabolischen
Mächten.52

Es sind die reinen Gesinnungsethiker, denen Weber in Politik als Beruf
bekanntlich in aller Schärfe die Befähigung zu verantwortungsvollem politischen

Handeln abspricht: Wer nicht zu erkennen vermag, dass das erwähnte

gesinnungsethische Credo für politisches Handeln keine Wahrheit darstellt, der

ist laut Weber "in der Tat politisch ein Kind".53 Die mangelnde politische Reife

gesinnungsethisch eingestellter Menschen zeigt sich nachgerade darin, dass sie

glauben, es spiele für die "ethischen Anforderungen an die Politik" keine Rolle,
dass die Politik "mit einem sehr spezifischen Mittel: der Macht, hinter der die

Gewaltsamkeit steht, arbeitet".54 Nun verhält es sich jedoch nicht so, dass die

der reinen Gesinnungsethik Verfallenen grundsätzlich nicht in der Lage sind,

Gewaltsamkeit als Mittel zur Durchsetzung ethischer Forderungen
wahrzunehmen. Vielmehr scheitern sie gerade dort an der Realität, wo sich ihnen das

"Problem der Heiligung der Mittel durch den Zweck", und damit der Heiligung
von Gewaltanwendung stellt: An diesem Punkt können nach gesinnungsethischen

Maximen Handelnde plötzlich zu "chiliastischen Propheten" werden,
die zur letzten Gewaltanwendung zwecks Überwindung aller Gewaltsamkeit
aufrufen.55 Dass die gesinnungsethischen Politiker die "ethische Irrationalität der

Welt" nicht ertragen, zeigt sich dann am deutlichsten, wenn sie auf der Suche

nach ihrem Seelenheil alle Gewalt zu heiligen suchen, ohne sich der diabolischen

Bedrohung bewusst zu sein, die von Gewalt als spezifischem Mittel der

Politik ausgeht.

Der Typus des Berufspolitikers, für den Weber optiert, folgt in seinem

ethisch orientierten Handeln der Maxime der Verantwortungsethik. Den Gegensatz

zwischen den beiden Maximen der Gesinnungs- und Verantwortungsethik
hält Weber zwar für "unaustragbar"56, dennoch sollen Gesinnungs- und

Verantwortungsethik für den Berufspolitiker nicht unversöhnliche Gegensätze

52 Vgl. hierzu auch: Von Ferber, Die Gewalt in der Politik, S. 68-75.

53 Weber, Politik als Beruf S. 60.

54 Ebd., S. 55.

55 Ebd., S. 59.

56 Ebd., S. 57.

AS/EA LVII'4'2003. S.813-848



828 Thomas Fröhlich

bilden, sondern "Ergänzungen, die zusammen den echten Menschen
ausmachen"57. Der Berufspolitiker ist damit aufgerufen, diese ethische Spannung
auszuhalten, und zwar mit der "geschultefn] Rücksichtslosigkeit des Blickes in
die Realitäten des Lebens"58. Dabei hat er mit den "durchschnittlichen Defekten
der Menschen" zu rechnen, und darf nicht von deren "Güte und Vollkommenheit"

ausgehen.59 Genau dies tut aber im Verständnis von Weber der Konfuzianer:

Dessen Welt sei "die beste der möglichen Welten" und "die menschliche
Natur der Anlage nach ethisch gut und schrankenlos vervollkommnungsfähig
und zulänglich zur Erfüllung des Sittengesetzes".60

Tang Junyi bestimmt in der Tat den Glauben an die Fähigkeit des

Menschen, sich moralisch zu vervollkommnen, als zentrales Dogma konfuzianischer

Religiosität. Der Mensch ist Tang zufolge allerdings nicht schon dadurch "zur
Erfüllung des Sittengesetzes" fähig, dass er sich in sittliche Konventionen fügt.
Sittliche Zulänglichkeit ist dem Menschen als Möglichkeit aufgegeben, die sich

aus der Praxis des "Erkennens" seines Wesens ergibt, vielmehr ergeben könnte,
so er das "Erkennen" zu vollenden vermag. Der Mensch, der seiner Bestimmung
folgt und versucht, seinen Geist auszulegen und sein Wesen zu erkennen,
vollzieht den Erkenntnisprozess nicht nur in seiner Innerlichkeit, kontemplativ,
meditativ oder durch Reflexion, sondern immer auch dadurch, dass er als

gesellschaftliches Wesen handelt. Daher muss er seine Triebhaftigkeit als

motivationale Grundlage von Handeln in die Selbstreflexion einbeziehen. Das

taten nach Tang Junyi zwar schon die alten Konfuzianer, den Machttrieb des

Menschen nahmen sie allerdings nur unvollständig wahr: Vom Altertum bis zur
Gegenwart hatten die Berufenen und Weisen kaum bedacht, dass die "Wandlung
durch die Lehren", die sie den Menschen angedeihen lassen wollten, durch den

menschlichen Machtwillen "grundsätzlich verachtet" werden könnte.61 Ohnehin

57 Ebd., S. 66.

58 Ebd., S. 65. Die Rede von der Rücksichtslosigkeit bedeutet nicht, dass Weber den Typus
des Machtpolitikers favorisiert. Der Berufspolitiker soll Macht nicht um der Macht willen
anstreben. Ebd., S. 52.

59 Ebd., S. 58.

60 Weber, Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie, S. 514.

61 Tang, Renwen jingshen zhi chongjian, S. 396. Dass der Machttrieb zum Menschsein gehört,

bedeutet für Tang jedoch nicht, dass der Machtwille den Menschen in einer Weise

bestimmt, die eine Entfaltung seines Wesens zum Guten grundsätzlich ausschliesst. Jenen

Denkern und Theorien, von denen er annimmt, dass sie dies behaupten, begegnet er mit
scharfer Ablehnung. Hierzu gehören Han Fei, Hobbes, Machiavelli und die Vertragstheorien;

in letzteren erkennt Tang eine pessimistische Sicht der menschlichen Natur, die

gegenseitige Anerkennung von Menschen nur auf Vertragsbasis, und damit hinsichtlich

AS/EA LVII'4'2003. S.813-848



Tang Junyi, Max Weber und die Mächte des Dämonischen 829

rechneten sie nicht mit dem "tiefsten egoistischen Begehren" des Menschen,
dem "reinen Machtwillen". Tang bestimmt den reinen Machtwillen wie Weber
als den Willen, Macht um ihrer selbst willen auszuüben. Der reine Machtwille
strebe danach, über "Leben[lassen] und Töten, Geben und Nehmen, Belohnen
und Strafen" zu entscheiden, und lasse alles Zerstören zur Tugend Satans (sadan

IS.) werden. Darin dringe das menschliche Bewusstsein zu Satan durch, so
dass sich der Mensch als Subjekt dieses Willens grossartiger als die Berufenen
und Weisen fühle und diese verachte. Während die Berufenen und Weisen

gegenüber den "Werten des menschlichen Daseins und der Kultur"62
ausschliesslich Anerkennung üben können, stehe es dem reinen Machtwillen stets

offen, diese Werte nicht zu anerkennen.63

Diesen blinden Fleck im politischen Denken der früheren Konfuzianer will
Tang eliminieren. Das Machtstreben, auch in seiner dämonischen Ausprägung,
ist seinem Verständnis nach eine Antriebskraft für politisches Handeln: Das

Ringen um politische Macht sei das Herzstück der politischen Geschichte der

Menschheit und der Machttrieb eine sich deutlich enthüllende Motivation für
politisches Handeln.64 Machtstreben ist auch bei Tang ein spezifisches Moment
von Politik; wie Weber bestimmt er Politik vom Mittel der physischen Gewaltsamkeit

her und bezieht sie auf den Staat: Politik gewährleiste die Existenz des

Staates und halte mit Zwangsgewalt die gesellschaftliche Ordnung aufrecht.65

Die Forderung aus dem Manifest, dem politisch handelnden Menschen eine

eigene, politische Subjektivität zuzugestehen, nimmt Tang hier auf, indem er
Politik als Bereich konzipiert, in dem Handlungen durch Machtstreben und den

Gebrauch spezifischer - gewaltsamer - Mittel konstituiert werden.
Die Gefährdung, welcher politisch Handelnde ausgesetzt sind, reflektiert

Tang jedoch nicht wie Weber als Bedrohung, die vom unvermeidlichen
Gebrauch der Gewaltsamkeit als spezifischem Mittel von Politik ausgeht.

Reichweite und Dauer begrenzt, zulässt. Ebd., S. 392, 416f. Ders., Wenhua yishi yu daode

lixing, S. 245-249.
62 Die von Tang häufig gebrauchte Formulierung von den Werten des menschlichen Daseins

und der Kultur bezieht sich auf Werte aus den Bereichen der Ethik und Moral, Religion,
Wissenschaft, Literatur, Kunst, des Bildungswesens, der Ökonomie sowie der Familie: s.

unten.

63 Tang, Renwen jingshen zhi chongjian, S. 395. Tang fuhrt den Begriff des Satanischen hier

offenbar nicht in einer christlich-theologischen Bedeutung ein. Es finden sich im Text

jedenfalls keine Hinweise auf eine derartige Verwendung des Begriffs. Tang hätte demnach

wohl ebenso von "dämonisch" sprechen können.

64 Tang, Wenhua yishi yu daode lixing, S. 182.

65 Tang, Renwen jingshen zhi chongjian, S. 390.

AS/EA LVII'4'2003. S.813-848



830 Thomas Fröhlich

Vielmehr beschäftigt ihn das "Satanische" als jener Teil des menschlichen

Wesens, der im politischen Handeln manifest werden kann. Tang spürt dem

Satanischen, mit anderen Worten, im Kontext seines Glaubens an die Güte des

menschlichen Wesens nach. Politik und politisches Handeln konzipiert er zwar
von den irrationalen, dämonischen Momenten her, die im menschlichen Machtwillen

anwesend sind, zugleich will er aber nachweisen, dass Machtwillen und -

streben Möglichkeiten für die Entfaltung des "guten" Wesens des Menschen

offen lassen. Er versucht sodann zu zeigen, dass die Bereitschaft des Menschen,
andere als gleichwertige Persönlichkeiten zu anerkennen, dem politischen Handeln

ebenfalls ursprünglich zugehörig ist. Dazu analysiert er das Bewusstsein
des nach Macht strebenden Menschen so, dass eine Dialektik des menschlichen

Machtwillens zum Vorschein kommt, die mit der Struktur der Hegeischen
Dialektik von Herr und Knecht übereinstimmt.66 Im Folgenden wird Tangs

Gedankengang nachgezeichnet, wobei die Idee von der dialektischen Selbst-

bezüglichkeit des Machtbewusstseins als zentral für Tangs Analyse des

menschlichen Machtwillens angesehen wird.67

Tang versteht den menschlichen Machtwillen als das Begehren, andere zu
unterwerfen.68 Im Machtwillen offenbart sich das Selbstbewusstsein durch ein

"doppeltes Selbst": Zum einen als "reales Selbst", das auf sich selbst bezogenes,

animalisches, "blindes Anhaften" an dem Begehren ist, andere in die

Unterwerfung zu zwingen;69 zum anderen als "transzendentes Selbst", das die

Bereitschaft aufbringt, im Kampf mit dem Gegner das Leben des wirklichen
Selbst zu riskieren. Das transzendente Selbst strebt danach, den Machtwillen des

Gegners niederzuringen und ihn zu zwingen, es als überlegenen Machtwillen zu

66 Tang, Wenhua yishi yu daode lixing, S. 185-197. Tang erwähnt Hegel nicht namentlich, der

Bezug zu ihm wird aber dort offensichtlich, wo von Herr (zhuren ÉÀ) und Sklave (nuli
i)Lîi) die Rede ist. Ebd., S. 189, 192.

67 Liu Guoqiang geht nicht auf die Bezüge zu "Herr und Knecht" ein, was dazu fuhrt, dass in

Lius Darstellung derselben Passagen Tangs Reflexionen so präsentiert werden, als ob Tang

von einer Art Dogma ausgegangen wäre, das besagt, es liege im Wesen des Menschen, in

seinem Bewusstsein sein "Selbst" zu transzendieren. Liu, "Tang Junyi de zhengzhi zhexue",
S. 59-61. Dass für Tangs Denken der Begriff des Transzendierens tatsächlich grundlegende

Bedeutung hat, bestätigt zwar auch Zheng Shunjia, dennoch wird man meines Erachtens

seiner Untersuchung des menschlichen Machtbewusstseins nicht gerecht, wenn man die

dialektischen Momente ausblendet. Zheng, Tang Junyi yu Bate, S. 3, 8. Für eine

bedenkenswerte Kritik an Tangs Begriff von Transzendenz: s. Chan, "Tang Junyi: Moral

Idealism and Chinese Culture", S. 316-318.

68 Tang, Wenhua yishi yu daode lixing, S. 182.

69 Ebd., S. 182-184.

AS/EA LVII'4'2003, S.813-848



Tang Junyi, Max Weber und die Mächte des dämonischen 831

anerkennen. Der "allererste Antrieb" des transzendenten Selbst, den Gegner zu

unterwerfen, besteht nach Tang darin, die Anerkennung des Gegners zu

erlangen. Das bedeutet, so Tang weiter, dass das transzendente Selbst das

gegnerische Machtbewusstsein als gleichwertig anerkennt, ansonsten wäre

dessen Anerkennung wertlos.70 Die Befriedigung des Machtwillens durch die

Unterwerfung des gegnerischen Machtwillens ist umso tiefer, je stärker dessen

Machtwille war.71 Die Anerkennung durch den einmal unterworfenen Machtwillen

vermag das siegreiche Machtbewusstsein aber nicht mehr zu befriedigen,
denn es kann das unterlegene Machtbewusstsein nicht länger als gleichwertiges
anerkennen.72 Das überlegene Machtbewusstsein sieht sich in dieser Lage einer

"grossen Leere" gegenüber: Sein Machtwille kann sich nicht weiter ausdehnen.

In einer "Umkehr" gelangt es nun zur Erkenntnis, dass es seine eigene

Absicherung nur in der Anerkennung durch anderes Selbstbewusstsein erreichen

kann und dieses daher als gleichwertiges anerkennen muss. Indem es nun, in der

Umkehr, das andere Selbstbewusstsein anerkennt, betrachtet es dessen Willen
nicht mehr als antagonistisch und begehrt nicht mehr, ihn zu unterwerfen. An
diesem Punkt angelangt, kann sich das Machtbewusstsein des Menschen zu
einem moralischen Bewusstsein wandeln.73

In einem zweiten Schritt untersucht Tang, wie sich der Machtwille den

Gehorsam des unterworfenen Willens sichern kann. Wenn sich der siegreiche
Machtwille nur als blinder, animalischer, triebhafter Wille äussert, wird er auf
Dauer keinen Gehorsam finden. Er muss seine Befehle daher in normierter und

regelmässiger Form erlassen. Im Laufe seiner Herrschaft wird er zu einem

Machtwillen, der den Gehorsam des besiegten Willens dadurch zu vertiefen

sucht, dass er nach Ehre und Reichtum strebt, um der Bewunderung des

unterlegenen Willens gewiss zu sein. Als ein nach Ehre und Reichtum strebender

Wille ist er jedoch darauf angewiesen, dass dieses Streben und die damit

gesetzten Werte auch vom unterlegenen Willen als Erstrebenswertes erkannt

werden.74 Die Befriedigung dieses Strebens nach Ehre und Reichtum vollzieht
sich in Gutem, die ausserhalb des Willens selbst liegen und nicht von allen zu

gleichen Teilen genossen werden können. Unweigerlich entsteht Neid, so dass

der siegreiche Wille sich den Gehorsam des unterlegenen Willens weder

vollständig noch dauerhaft sichern kann. Er muss deshalb seinen Eigensinn (si

70 Ebd., S. 183-185.

71 Ebd., S. 186.

72 Ebd., S. 187.

73 Ebd., S. 187f.

74 Ebd., S. 188-196.

AS/EA LVII'4'2003. S.813-848



832 Thomas Fröhlich

xin fA>L>) nach aussen hin verdecken.75 Dauerhaften und "tiefen" Gehorsam

kann er nur dort finden, wo sich die Bewunderung, die ihm der unterlegene
Wille entgegenbringt, auf etwas bezieht, das innerhalb des siegreichen Willens
selbst liegt und eben darin gegenüber allen Willen gleichermassen offen bliebt.
Hierzu gehören die Fähigkeiten, Werte des Wahren, Schönen oder Nützlichen zu
erkennen und zu verwirklichen. Weil sich diese Fähigkeiten nicht auf äussere,

begrenzte Güter, nicht auf das Eigentum des siegreichen Willens beziehen, wird
der unterlegene Wille den siegreichen Willen nicht um sie beneiden, sondern ihn
als vorbildlich anerkennen. Diese Fähigkeiten beziehen sich jedoch auf Dinge,
die dem Willen noch äusserlich und daher nicht von "allgemeiner Objektivität"
sind.76 Es besteht daher immer auch die Möglichkeit, dass die Fähigkeiten des

siegreichen Willens nicht als solche anerkannt werden. Auch hier handelt es sich
somit noch nicht um höchste Anerkennung. Letztere stellt sich erst dort ein, wo
die Vorbildhaftigkeit des siegreichen Willens so konstituiert ist, dass ihre

Grundlagen vollständig innerhalb dieses Willens liegen und gerade dadurch von
höchster Allgemeinheit sind.77 Dies ist nur dort der Fall, wo der "Entscheidung"
des Willens über sein Handeln ein allgemeines Gesetz zu Grunde liegt,
demzufolge von jedem, der sich in derselben Situation befindet, zu jeder Zeit so

entschieden werden sollte. Die "moralischen Werte", die sich im Willen sodann

manifestieren, können immer und von allen als "objektive Werte" anerkannt
werden.78 Den tiefsten, das heisst freiwilligen Gehorsam als Grundlage einer

Machtposition können daher einzig jene finden, die diese Machtposition als

"moralische Persönlichkeit" ausfüllen.79

Diese Skizze von Tangs Überlegungen zum menschlichen Machtwillen
lässt erahnen, dass Tang, so er sich hier überhaupt auf Nietzsche bezieht, in

gewisser Weise ein Gegenprojekt zu dessen Konzeption des Willens zur Macht

zu entwerfen versucht: In Tangs Dialektik verweist der Machtwille letztlich auf
das moralische Bewusstsein, es geht ihm also nicht darum zu zeigen, dass das

moralische Bewusstsein unmittelbar am Willen zur Macht orientiert ist.80 Ebenso

75 Ebd., S. 197-200.

76 Ebd., S. 199-200.

77 Ebd., S. 201.

78 Ebd., S. 202.

79 Ebd., S. 203. Der Bezug zu Kant ist offensichtlich, braucht hier aber nicht weiter ausgeführt

werden; vgl. dazu: He, Ruxue yu xiandai minzhu, S. 119.

80 In Tangs Tagebüchern aus der Zeit nach 1948, in denen er seine Lektüren minuziös ver¬

merkt, lassen sich keine Hinweise auf eine Rezeption von Nietzsche finden.

AS/EA LVII'4'2003. S.813-848



Tang Junyi, Max Weber und die Mächte des Dämonischen 833

wenig ist Tangs Argumentation darauf angelegt, die motivationale Grundlage
moralischen Handelns gänzlich im menschlichen Machttrieb anzusiedeln.

Politik ohne Repräsentationswert

Den inneren Konflikt zwischen der Glaubensüberzeugung von der Perfektibilität
des menschlichen Wesens und dem "Dämon der Politik" kann der Mensch

letztlich überwinden. Die Chancen dazu sind im Verständnis von Tang Junyi

jedoch ebenso gering wie die Aussicht, die moralische Vervollkommnung zum
Berufenen zu vollenden. Um die Möglichkeit offen zu halten, diesen Konflikt in

sich auszutragen, muss der Mensch die diabolische Seite seines Wesens

erkennen. Er darf daher gerade nicht, um mit Weber zu sprechen, von seiner

"Güte und Vollkommenheit" ausgehen. Tang kommt zwar nicht ausdrücklich

auf die Gesinnungsethik zu sprechen, man braucht ihm aber keine interpretato-
rische Gewalt anzutun, um nachzuvollziehen, dass er ihr ablehnend
gegenübersteht: Das Fortschreiten des "Erkennens des Wesens" wird, wenn auch nicht

ausschliesslich, vom inneren Konflikt zwischen dem Anspruch des Menschen

auf moralische Vervollkommnung und der Präsenz der diabolischen Seite seines

Wesens getragen. Die Auflösung dieses Konflikts, wie sie die gesinnungsethische

Gewissheit von der vollkommenen Moralität der eigenen Handlungsantriebe

dem Menschen gewährt, würde ihn jeder Möglichkeit zum Erkennen

seines Wesens berauben. Tang weist denn auch nachdrücklich darauf hin, dass

politisches Handeln nicht nur als "unmittelbare Extension des moralischen

Bewusstseins" verstanden werden könne:81 Aufgrund ihres moralischen

Bewusstseins seien die Menschen zwar befähigt, in der Politik das Gute zu

wollen, aber unfähig, das Schlechte restlos zu eliminieren.82

Politisches Handeln erlangt Ursprünglichkeit, indem es den Menschen

seiner diabolischen Seite aussetzt und es ihm damit ermöglicht, sein Wesen im

81 Genau das haben nach Tang aber die Konfuzianer ursprünglich getan. Tang, Renwen

jingshen zhi chongjian, S. 419. Im Altertum waren Tang zufolge die geistigen Grundlagen

von Demokratie daher lediglich in verborgener Weise in der "moralischen Geistigkeit" des

Konfuzianismus gegenwärtig, konnten sich aber noch nicht in einer "politischen
Geistigkeit" erfüllen. Ebd., S. 420.

82 Ebd., S. 396. Vor dem Hintergrund solcher Überlegungen Tangs erscheint He Xinquans

Kritik, Tang habe Politik und Ethik nicht klar genug getrennt, überzogen. He, Ruxue yu
xiandai minzhu, S. 128f.

AS/EA LVII'4'2003. S.813-848



834 Thomas Fröhlich

Ganzen zu erkennen. Wie die Dialektik von Macht und Gehorsam zeigen soll,

begibt sich der Mensch auch dann nicht der Möglichkeit dieses "Erkennens",
und damit der Entfaltung seines moralischen Bewusstseins, wenn er sich auf
seinen Machtwillen einlässt. Würde politisches Handeln hingegen auf stumpfes

Einfügen in sittliche Konventionen, auf schrankenlose Traditionsgebundenheit
oder blosse Triebunterdrückung reduziert, wäre das Handlungssubjekt nicht
mehr in der Lage, sein Wesen zu erkennen. Die subjektive Gewissheit, durch
blosse Fügsamkeit moralische Vervollkommnung erreichen zu können, würde
das moralische Bewusstsein des Individuums entleeren und wahre "Harmonie"
menschlichen Zusammenlebens verhindern. Gäbe es, so Tang, überhaupt keine

Möglichkeit, eigennützig zu handeln, würden "moralische Bemühungen gänzlich
verschwinden: dies wäre der "Tod der humanistischen Welt". Nur in einer Welt,
in der das "Abweichende" vorhanden sei, bestünden Einander-Anregen (xiang

gan $3ü|.) und Harmonie. Die ideale humanistische Welt sieht Tang als eine

solche von "höchster Harmonie", nicht als Welt der "Grossen Gleichheit".83

Diese Betonung der persönlichen Leistung des Einzelnen ist in Bezug auf Weber
als liberal bezeichnet worden;84 auf Tang trifft dies wohl ebenso zu.

Als diejenige politische Ordnung, in der sich die Menschen ihrem
Machttrieb aussetzen können, ohne dadurch ihre eigene Existenz zu gefährden,
identifiziert Tang die parlamentarische Demokratie. Die Normativität
"demokratischer Politik" sei daran festzumachen, dass das politische Bewusstsein des

Menschen im Machtstreben - allerdings nicht ausschliesslich hierin - zum
Ausdruck komme.85 Demokratie lässt sich Tang zufolge durch die Annahme, das

politische Bewusstsein entstamme unmittelbar einem moralischen Bewusstsein,
normativ nur unzulänglich begründen: Solange nämlich das Gute getan würde,
wären numerische Differenzen bei der politischen Partizipation ohne Belang, so

dass es für eine (parlamentarische) Demokratie keine grössere Notwendigkeit

83 Tang, Renwen jingshen zhi chongjian, S. 71. Diese Spitze richtet sich wohl nicht nur, und

auch nicht in erster Linie gegen Kang Youweis utopischen Entwurf einer "Grossen

Gleichheit"; Tang richtet seinen Blick hier vermutlich auf die Volksrepublik, aber vielleicht
auch auf die Republik China, schliesslich pries schon Sun Yat-sen i%. ^1 lil in den Drei

Volksprinzipien das Ideal der Grossen Gleichheit. Sun, San minzhuyi, S. 50.

84 Mommsen kommt zum Schluss, dass Weber einer älteren liberalen Auffassung anhing,
wonach eine Elite von ökonomisch und sozial eigenständigen, zur Politik berufenen

Persönlichkeiten für die Nation sprechen sollte. Hierin zeige sich ein aristokratischer

Grundzug von Webers Denken. Mommsen, Max Weber, S. 46f.; vgl. auch Lenk, "Max
Weber", S. 307.

85 Tang, Renwen jingshen zhi chongjian, S. 394f., 398.

AS/EA LVII'4'2003. S.813-848



Tang Junyi, Max Weber und die Mächte des Dämonischen 835

gäbe als für eine Monarchie.86 Demgegenüber geht Tang zur Begründung von
Demokratie davon aus, dass im demokratischen Prozess politischer Willensbildung

die Machtwillen der Einzelnen dadurch ihre lebensbedrohliche Spitze
verlieren, dass sie in ein Gleichgewicht gegenseitiger Beschränkung gelangen.
Nur in einer Demokratie kann das "Schlechte" - Tang spricht hier nicht vom
Dämonischen - allmählich reduziert werden, und zwar durch eine Begrenzung
der Anwendung politischer Macht. Indem sich die Machtwillen der Menschen in
den Institutionen der Gesetzgebung und Wahlen gegenseitig begrenzten, werde

es mit der Zeit unwahrscheinlich, dass "Werte des menschlichen Daseins und der

Kultur" durch den reinen Machtwillen zerstört würden.87 Demokratische Politik
ist an ihrem Ursprung daher nicht "vollkommen heilig":88 Aus dem
Gleichgewicht der Machtwillen kann Gutes entstehen - Tang hält auch in dieser

Hinsicht Distanz zur Gesinnungsethik.
Die Demokratie wird nach Überzeugung von Tang allerdings nicht allein

durch verfassungsrechtlich-institutionelle Vorkehrungen zum Zusammenwirken

politischer Machtwillen äquilibriert. Sie beruht zugleich auf zwei weiteren

Voraussetzungen: erstens auf der Bereitschaft der Einzelnen zur Anerkennung der

Persönlichkeit und Wertbehauptungen anderer, wie sie sich in Ethik und Moral,
Religion, Wissenschaft, Literatur, Kunst, Bildungswesen, Ökonomie oder im
privaten Bereich formieren.89 Dementsprechend behauptet er, innerhalb der

"humanistischen Geistigkeit" Chinas stelle die "konfuzianische Geistigkeit",
welche die Persönlichkeit des Menschen als das Würdigste und Kostbarste

respektiere, die geistige Grundlage von Demokratie dar.90 Zweitens müssen in
der Gesellschaft verschiedene zivile, darunter auch kulturelle Kräfte in

organisierter Form vorhanden sein und nebeneinander bestehen. Auf diese

Weise bekämen "Position und Würde" der Einzelnen "objektive politische
Bedeutung", und es wären dadurch in der chinesischen Politik die "effektiven"
Voraussetzungen für Demokratie erfüllt.91 Dazu braucht es nach Tang in der

öffentlichen Meinung eine spezifische Wahrnehmung von Politik, Gesellschaft

S. 394.

S. 396f.
S. 397.

S. 403, 409f. Diese Gebiete gehören, so Tang, zum "humanistischen Territorium".
S. 403.

S. 416.

Ebd., S. 401, 423f. Er spricht in diesem Zusammenhang auch von "humanistischen Kräften"
(ebd., S. 423) und von "gesellschaftlichen und kulturellen Kräften und Organisationen"
(ebd., S. 401).

AS/EA LVII'4'2003. S.813-848

86 Ebd.

87 Ebd.

88 Ebd

89 Ebd.

Ebd.

90 Ebd.

91 Ebd.



836 Thomas Fröhlich

und Kultur: Die Positionen von "Persönlichkeiten aus der Gesellschaft", wie
etwa Unternehmern, Gelehrten, Lehrern und in der Wohltätigkeit Engagierten,
seien als gleich wichtig zu betrachten wie jene der Politiker.92 Die normative

Aussage, gesellschaftliche und kulturelle Elemente sollten für das menschliche
Zusammenleben gleichermassen beachtet werden wie politische Kräfte, stützt
sich auf die Einsicht, dass das Streben nach Anerkennung sowohl in
gesellschaftlichen und kulturellen wie auch in politischen Kontexten handlungs-
orientierend wirkt. Das Moment der Anerkennung bleibt nämlich, wie Tangs

Analyse des Machtwillens aufweisen soll, im politischen Handeln ebenfalls

präsent: Es ist nachgerade die motivationale Verankerung im Machttrieb, die

politisches Handeln dialektisch an das Moment der Anerkennung von
Wertbehauptungen und der "Würde der Persönlichkeit" bindet.

Im Bereich der Politik werden Werte aber nur in einem mittelbaren Sinn

verwirklicht. Tang vergleicht in diesem Zusammenhang die Funktion der Politik
mit der Aufgabe eines Polizisten, der vor dem Eingang eines Theaters die

Sicherheit der Theaterbesucher zu gewährleisten hat. Indem der Polizist verhindere,

dass die Verwirklichung von gesellschaftlichen und kulturellen Werten

beeinträchtigt werde, verwirkliche er Werte "mittelbar",93 denn er selbst hat an
der Aufführung nicht Teil, weder als Zuschauer noch als Kritiker. Tang konzediert

zwar, dass die Politik auch "aktive Aufgaben" habe, beispielsweise im
Bildungswesen, in der Kulturpolitik oder in der Sozialfürsorge, und dass diese

Aufgaben alle Bereiche von Gesellschaft und Kultur betreffen können. Er
erkennt darin aber lediglich die Funktion, soziale, geistige und kulturelle Kräfte

zu organisieren und betont demgegenüber den Mittelcharakter von Politik.94

Politik ist daher nur ein Teilbereich des "Gebiets menschlicher Kultur";95 es sind

andere Bereiche menschlichen Zusammenlebens, in denen Werte unmittelbar
verwirklicht werden. Von einem normativen Kulturbegriff ausgehend identifiziert

Tang einen zentralen humanistischen Kernbereich von Kultur, der Moral
und Ethik, Philosophie, Kunst, Musik, Literatur und Religion umfasst.

Wissenschaften und Ökonomie gehören noch zum erweiterten Feld des Kern-

92 Ebd., S. 424. Es steht Tang denn auch fern, das demokratische Verfassungssystem so weit

zu formalisieren, dass jegliche wertrationale Begründung entfallen kann, wie es bei Weber

der Fall ist.

93 Ebd., S. 390.

94 Ebd., S. 391; vgl. auch: ebd., S. 66f.

95 Ebd., S. 389. "Kultur" gebraucht Tang hier in einem deskriptiven und weiten Sinn

menschlicher Tätigkeit.

AS/EA LVII'4'2003. S.813-848



Tang Junyi, Max Weber und die Mächte des Dämonischen 837

bereichs, während der Politik nur "abgeleitete" Bedeutung zukomme.96 Nach

Tang kann der Mensch in diesen Bereichen, insbesondere aber im humanistischen

Kembereich, seine Befähigung zur Anerkennung von Wertbehauptungen
und Persönlichkeit anderer vervollkommnen und seinen Geist der Menschlichkeit

und Gerechtigkeit entfalten.

Den "Grund" des politischen Bewusstseins sieht er in einem Bewusstsein,
das die "Werte des menschlichen Daseins und der Kultur", wie sie in der

Gesellschaft vorhanden sind, anerkennt.97 Während der menschliche Machtwille

Anerkennung erst im Vollzug einer dialektischen Selbstvermittlung leistet, wird
im Geist der Menschlichkeit und Gerechtigkeit das Vermögen, Anerkennung zu

zollen, unmittelbar freigesetzt. Tang identifiziert den Geist der Menschlichkeit
und Gerechtigkeit deshalb als den ursprünglichsten Antrieb zur Politik und

betont, dass es sich dabei nicht um ein Ideal, sondern um eine psychische
Tatsache handle.98 Darum gelte es zu verhindern, dass die Menschen Politik
kontrafaktisch so betrachteten, als ob es in ihr einzig darum gehe, um Macht zu

kämpfen.99

Dass Tang mit seinem Begriff von Politik und politischem Handeln den

"Repräsentationswert des Politischen"100 entleert, ist nicht zuletzt im
zeitgeschichtlichen Horizont bedeutsam: Prägend ist für ihn zum einen die

kommunistische Herrschaft in der Volksrepublik China. Dort ist in seinen Augen
das Politische auf totalitäre Weise in jene humanistischen Bereiche

hineingewachsen, die essentiell für die moralische Vervollkommnung des Menschen

sind. Die KP China hebe die Politik auf die höchste Position innerhalb der

Kultur, so dass die "humanistische Welt" politisch beherrscht werde. Die
sozialistische Kunst- und Wissenschaftstheorie lehnt er denn auch in erster Linie
deshalb ab, weil sie Kunst und Wissenschaften politischen und ökonomischen

Normen unterwerfe.101

96 Ebd., S. 63-66.

97 Ebd., S. 391f. Die konfuzianischen Berufenen machten laut Tang die Menschlichkeit und

Gerechtigkeit zu ihrem "Grund" und übten so gegenüber Werten aus dem menschlichen

Dasein und der Kultur Anerkennung. Der "Lehre von der Güte des [menschlichen] Wesens"

zufolge sei auch der Mensch zu dieser Art von Anerkennung fähig. Ebd., S. 416, 418.

98 Ebd., S. 391f.

99 Ebd., S. 424.

100 Bolz gebraucht diesen Begriff in Bezug auf Walter Benjamin: Bolz, "Charisma und Sou¬

veränität", S. 251.

101 Tang, Renwen jingshen zhi chongjian, S. 65, 388.

AS/EA LVII'4'2003. S.813-848



838 Thomas Fröhlich

Zum anderen hat er auch die Republik China mit ihrem gescheiterten
Parlamentarismus vor 1949 und den Legitimationsdefiziten der Herrschaft des

Regimes nach 1949 vor Augen.102 Es steht zu vermuten, dass er jene Fassungen
eines sozusagen offiziellen Konfuzianismus, der unter dem Regime auf Taiwan

zum geistigen Fundament der autoritären Herrschaft gehörte, als eine Verfallsform

betrachtete.103 Gewissermassen im Kontrast zu seiner Kritik der totalitären

Entgrenzung des Politischen in der Volksrepublik enthüllt Tang die Konfuzia-
nisierung von Politik unter dem autoritären Regime auf Taiwan als ideologisches
Konstrukt, mit dem die Bürger auf die Bewahrung einer vermeintlich
konfuzianischen Sittlichkeit verpflichtet werden sollen.

Ein dritter zeitgeschichtlicher Hintergrund zeigt sich in der Feststellung des

Manifests, zur Modernisierung Chinas sei eine institutionelle und normative

Ausdifferenzierung von "wechselseitig unabhängigen Gebieten von Wissenschaft

und Kultur" nötig. Tangs Betonung des Mittelcharakters von Politik
erweist sich in diesem Kontext als grundlegend: zum einen für den Entwurf
eines humanistischen Kembereichs, in dem die Einzelnen zur Anerkennung von
Wertbehauptungen gelangen können; zum anderen für den Versuch, normative
Kohäsion, Reintegration und Stabilisierung der chinesischen Gesellschaft zu

gewährleisten. Dass Tang dabei die normative Bedeutung des humanistischen
Kulturbereichs stark in den Vordergrund rückt, mag Ausdruck einer
bildungsaristokratischen Haltung sein, in der die Bedingungen und Wirkungen modemer
Massenkommunikation keine Berücksichtigung finden. So interpretiert er die

Akzeptanz, die Politiker in einem demokratischen Wahlverfahren erlangen,
schlicht als Zeichen dafür, dass die von ihnen vertretenen Werte von anderen

geteilt werden.104 Dies steht in einem aufschlussreichen Gegensatz zu Walter

Benjamins mnd zwei Jahrzehnte älterem Vergleich des Parlaments mit einem
Publikum. Benjamin sah dabei die technischen Neuerungen von Rundfunk und

Film, die "Neuerungen der Aufnahmeapparatur", als Ursache für eine

102 Vgl. die eingangs erwähnte, kritische Einschätzung des Parlamentansmus der Anfangsjahre
der Republik im Manifest. Zu Tangs Kritik am Regime in Taiwan: Tang, Zhongguo renwen

jingshen zhi fazhan, S. 177.

103 Für eine Analyse der ideologischen Vereinnahmung des Konfuzianismus durch das Regime
s. Chun, "From Nationalism to Nationalizing", S. 136-141.

104 Tang, Renwen jingshen zhi chongjian, S. 399. Bezeichnenderweise reflektiert Tang auch

nicht die Möglichkeit einer Vereinnahmung des Politikers durch Pressure groups oder durch

bürokratische Mechanismen, sondern hofft ungebrochen, dass jene, die auf den höchsten

politischen Positionen stehen, unparteiisch in ihrem Urteil und auch sonst ohne

Parteibindung sind. Ebd., S. 394.

AS/EA LVII'4'2003, S.813-848



Tang Junyi, Max Weber und die Mächte des Dämonischen 839

wesentliche Veränderung der politischen Auslese an: Die "Anstellung des

politischen Menschen vor dieser Aufnahmeapparatur" rücke nun so weit in den

Vordergrund, dass Parlamente und Theater zugleich verödeten. In der neuen
"Auslese vor der Apparatur" würden sich nur noch der Filmstar und der Diktator
durchsetzen können.105

Bei seiner Reflexion demokratischer Institutionen kann Tang nach eigenem
Bekunden auf keine chinesischen Traditionen zurückgreifen, zumal sich vor der

Republikzeit keine Institutionen politischer Demokratie herausbildeten, obschon

China seit langem über die geistigen Grundlagen von Demokratie verfügte.106

Diese These von der unvollkommenen politischen Form stützt sich auf Tangs

Diktum, wonach die früheren Konfuzianer den menschlichen Machtwillen in
ihrem politischen Denken unzureichend reflektierten. Indem sie in ihren
Überlegungen zur politischen Ordnung die spezifisch politischen Mittel des

Machtstrebens und der Gewaltsamkeit ausblendeten, bekamen sie die demokratischen

Institutionen des Gleichgewichts politischer Machtwillen nie in den Blick.
Unter den modernen Konfuzianem steht Tang mit dieser Diagnose nicht

allein. Allerdings erreicht die politische Hermeneutik, wie sie beispielsweise
Mou Zongsan betreibt, nicht die Radikalität von Tangs Ansatz. Mou Zongsan
kommt in Das Prinzip der Souveränität und das Prinzip des Regierens zum
Schluss, in China habe man hinsichtlich der Macht zu regieren (zhi quan fnW.),
nicht aber der Souveränität (zheng quan fl&tH) "höchstes Selbstbewusstsein"
erreicht.107 Mou versteht "Regieren" ähnlich wie Sun Yat-sen als Administrieren,

als Verwalten und "Handhaben von Angelegenheiten, welche die Menschen

gemeinsam betreffen".108 Das China der Kaiserzeit kannte, so Mou, im Bereich
des Verwaltens demokratische Institutionen, beispielsweise in Form des

Beamtenprüfungswesens.109 Die Souveränität aber sei erblich gewesen oder im

Kampf um die Oikumene errungen worden, ohne dass demokratische Verfahren

105 Benjamin, Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit, S. 27f.

106 Tang, Wenhua yishi yu daode lixing, S. 289-291 (China ohne Entwicklung von Gesetzes-

herrschaft, die sich mit jener des Westens vergleichen lässt). Ders., Renwen jingshen zhi

chongjian, S. 413 (Geistigkeit der Demokratie in China).
107 Mou, Zheng dao yu zhi dao, S.l.
108 Mou, Zheng dao yu zhi dao, S. 24, 26. Sun, San minzhuyi, S. 51. Unter Souveränität (zheng

quan) listet Sun Folgendes auf: Wahlrecht, Referendums- und Initiativrecht sowie das Recht

zum Abberufen von Regierenden. Die Macht zu regieren (zhi quan) bezieht sich bei Sun auf
die fünf Gewalten, die er einfuhren will: Gesetzgebung, Rechtssprechung, Exekutive,
Kontrolle der Administration und Abhalten von Beamtenprüfungen. Ebd., S. 119.

109 Mou, Zheng daoyu zhi dao, Vorwort zur erweiterten Neuauflage 1991, S. 24.

AS/EA LVII'4'2003, S.813-848



840 Thomas Fröhlich

angewandt worden wären.110 Das Prinzip der Souveränität (zheng dao 3&ÌE) war
somit nicht bekannt. Das Souveränitätsprinzip versteht Mou als "Gestell" oder

"Schiene der Verfassung", und damit als Prinzip, mit dem die Aufrechterhaltung
von Souveränität und das Hervorbringen der Regierungsmacht geregelt wird. In
dieser Bedeutung bestehe das Prinzip der Souveränität nur in einer Demokratie,
nicht aber in einer autokratischen Monarchie.111 Manchmal sei deshalb gar die
Rede davon, dass es in China früher lediglich Verwaltung (lizhi 5ËVn), aber

keine Politik (zhengzhi JJ&Vq) gegeben habe, denn Politik habe immer mit dem

Prinzip der Souveränität zu tun.112 Demnach wäre also jede (nicht-konstitutionelle)

Monarchie, nicht nur die chinesische, ohne "Politik", das heisst ohne

Verfassungsprinzipien zur Regelung der Souveränitätsfrage. Mou Zongsans
scheinbar radikales Diktum von der Inexistenz von Politik trägt zwar dem

Umstand Rechnung, dass der im 20. Jahrhundert gebräuchliche chinesische
Terminus für "Politik" erst im 19. Jahrhundert als Neologismus eingeführt wurde,
letztlich bringt Mou aber lediglich das politikgeschichtliche Faktum zum
Ausdruck, dass es in China bis zum Ende der Kaiserzeit keine konstitutionelle
Monarchie gab.

Tang Junyi beschreitet bei seiner Suche nach den Gründen für die

Inexistenz demokratischer Institutionen im vorrepublikanischen China einen

anderen Weg. Er identifiziert einen reduktionistischen Begriff politischen
Handelns, demgemäss frühere Konfuzianer nur solches Handeln als politisch
verstanden, das sich direkt und bruchlos als Ausdmck des moralischen Bewusstseins,

als Sorge um das Gemeinwohl bestimmen liess. Tang setzt sich von
diesem vormodernen Begriff ab, indem er Politik als Handlungsbereich mit eigenen

Gesetzmässigkeiten wahrnimmt und davon ausgeht, dass Politik seit dem Ende

der Kaiserzeit ohne Repräsentationswert ist. Für die vorrepublikanischen
Konfuzianer hingegen besass die dynastisch-institutionelle Ordnung noch

Repräsentationswert: Tang weist exemplarisch darauf hin, dass die früheren

Konfuzianer die Beziehung zwischen Herrscher und Minister unter ausschliesslich

ethischen Gesichtspunkten als eine der "fünf menschlichen Beziehungen"113

fassten, und dass sie noch glaubten, politische Macht durch historische und

110 Ebd., S. 1, 3 sowie Vorwort zur erweiterten Neuauflage 1991, S. 24.

111 Ebd., S. 21, 24. Shi Yuankang zufolge dient das Prinzip der Souveränität im Verständnis

von Mou Zongsan zur Regelung von Legitimität und Legitimation. Shi, "Tian ming yu
zhengdangxing", S. 27.

112 Mou, Zheng dao yu zhi dao, S. 1.

113 Die anderen vier sind die Beziehungen zwischen Vater und Sohn, Mann und Frau, älterem

und jüngerem Bruder und zwischen Freunden verschiedenen Alters.

AS/EA LVII'4'2003. S.813-848



Tang Junyi, Max Weber und die Mächte des Dämonischen 841

kulturelle Kenntnisse, durch konfuzianische Lehren und durch Moralbegriffe
vollständig normieren zu können. So hätten beispielsweise die Konfuzianer der

Hanzeit versucht, die Politik durch eine "religiöse Geistigkeit" zu begrenzen,
indem sie die Kaiser dazu bringen wollten, Konfuzius als Gottheit zu verehren.

In der Song- und der Mingzeit seien die Konfuzianer in Akademien und

Vereinigungen von Gelehrten bestrebt gewesen, einerseits die Unabhängigkeit
der Bildung von der Politik zu erreichen, andererseits die Politik durch Bildung,
Reden und Schriften anzuleiten. Auch in Formen lokaler Selbstregierung, etwa
dem alten Modell der Brunnenfelder oder den songzeitlichen Gemeinschaftsverträgen

sieht Tang den (konfuzianischen) Versuch, "reale politische Macht"
durch die Geistigkeit eines "gesellschaftlichen Humanismus" zu normieren.114

Dies geschieht, so Tang, im Horizont des konfuzianischen Glaubens an die Güte
des menschlichen Wesens: Politik und die sittliche "Wandlung durch die

Lehren" beschränken sich im konfuzianischen Denken darauf, den Menschen
dabei zu unterstützen, sein ursprüngliches Wesen "aufscheinen" zu lassen.115

Tangs "Modernisierung" des konfuzianischen politischen Denkens besteht

somit auch darin, nach dem Ende der Kaiserzeit Politik als Bereich zu denken,
der seinen Repräsentationswert verloren hat: in der Politik werden "Werte"
fortan nur noch mittelbar verwirklicht. Die konfuzianische Saat der Demokratie,
von der er spricht und die es zu aktualisieren gilt, besteht demnach in der

Konzipierung eines humanistischen Kembereichs menschlichen Zusammenlebens.

Im Kembereich sollen sich die Einzelnen, die nun im Kontext einer

parlamentarischen Demokratie politisch handeln, in der "Würde ihrer
Persönlichkeit" anerkennen und moralisch vervollkommnen können. Diesen vermeintlichen

Rückzug des Handlungssubjekts in den humanistischen Bereich versteht

Tang daher keinesfalls als Ausdmck einer Privatisierung aller Werte. Vielmehr
findet sich hier eine wesentliche Bedingung der politischen Ordnung der

Demokratie, für die es eine spezifische begriffliche Voraussetzung gibt: "Alles
Denken und alle Begriffe aus der Politik" müssen unter das humanistische
Denken und seine Begriffe gestellt werden, und zwar so, dass auch der Begriff
von Demokratie von humanistischen Begriffen her verstanden wird.116

114 Tang, Renwen jingshen zhi chongjian, S. 422. Tang verzichtet, was erstaunen mag, in

diesem Zusammenhang explizit darauf, die Vorstellungen vom "Mandat des Himmels" als

spekulative Grundlage dynastischer Ordnung zu erörtern. Ebd., S. 421.

115 Ebd., S. 417. "Wandlung durch die Lehren" hebt demnach auf Selbstbestimmung des

Menschen ab; eine Übersetzung von "jiao" ft mit "Doktrin" wäre an dieser Stelle daher

irreführend. Vgl. dazu auch Mou, Zheng dao yu zhi dao, S. 124f.

116 Tang, Renwen jingshen zhi chongjian, S. 388.

AS/EA LVII'4'2003, S.813-848



842 Thomas Fröhlich

Damit geht bei Tang ein gänzlich anderes Bild des idealen Politikers als bei

Weber einher, auch wenn es sich bei Tang, wie erwähnt, ebenfalls nicht um
einen gesinnungsethisch eingestellten Politiker handelt: Der ideale Politiker

gehört nicht zum Typus des Berufspolitikers, der von der Politik und für sie lebt.

Tang schwebt eher eine Art von Politiker wider Willen vor, der sich "gewissenhaft"

darüber im Klaren ist, dass in der Politik Werte nicht unmittelbar verwirklicht

werden, der es aber dennoch auf sich nimmt, das Metier der Politik zu
betreiben.117 Eine solche politische "Persönlichkeit" muss über eine breite

humanistische Bildung verfügen und setzt ihre politische Macht nicht zur
Unterdrückung anderer ein, sondern zum "Hegen der Kultur".118 Der ideale

Politiker ist ein zur humanistischen Kultur "Berufener", der ein politisches
Engagement zu erdulden vermag. Obschon Tang ausdrücklich von einer

Idealvorstellung spricht, zeigt sich hier doch, dass sein politisches Denken der Kritik,
es sei bildungsaristokratisch verklärt, nur schwerlich entgehen kann.

Das bedeutet allerdings nicht, dass Tang einer (konfuzianischen) Ästheti-

sierung oder Ethisierung politischen Handelns das Wort redet. Eine
konfuzianische Erneuerung des Repräsentationswerts von Politik widerspräche seinem

Ziel, den Rückfall in die vormodeme, vorrepublikanische politische
Ordnungsspekulation zu verhindern. Es geht ihm vielmehr um eine Eingrenzung des

Bereichs politischen Handelns vor dem Hintergrund der Totalisierung des

Politischen auf dem Festland und der autoritären Konfuzianisierung auf Taiwan.
Diese Eingrenzung unternimmt er in zweierlei Hinsicht: einerseits durch sein

Verständnis von politischem Handeln als einem dissoziativen Ringen um Macht,
das spezifisch politische Institutionen und Verfahren zeitigt, andererseits durch
seine Konzeption einer gesellschaftlich-humanistischen Wertsphäre, in der das

assoziative Potential von Politik aktualisiert wird. Sein Versuch einer Vermittlung

von dissoziativen und assoziativen Momenten bringt ihn jedoch nur
ansatzweise über den Bereich der Innerlichkeit des Einzelnen hinaus. Würde

man Tangs eigenem, essentialistischen Kulturverständnis folgen, so musste man
dies wohl als Anzeichen dafür deuten, dass auch er vom konfuzianischen

"Hauptstrom" der chinesischen Kultur getragen wird. Eine wohl plausiblere
Deutung ist jene, dass Tang, hier nochmals in Übereinstimmung mit Weber, die

Wirklichkeit einer modernen, funktionierenden parlamentarischen Demokratie

aus eigener Erfahrung nicht kannte.

117 Ebd., S. 390.

118 Ebd., S. 67, 394.

AS/EA LVII'4'2003. S.813-848



Tang Junyi, Max Weber und die Mächte des Dämonischen 843

Literatur

Benjamin, Walter
1977 Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit.

Drei Studien zur Kunstsoziologie. Frankfurt am Main: Suhrkamp

Verlag, (edition suhrkamp).
BOLZ, Norbert
1983 "Charisma und Souveränität. Carl Schmitt und Walter Benjamin im

Schatten Max Webers". Der Fürst dieser Welt. Carl Schmitt und die

Folgen. Jacob Taubes (Hg.). München u.a.: Wilhelm Fink Verlag,
Verlag Ferdinand Schöningh, S. 249-262.

Chan Sin Yee
2002 "Tang Junyi: Moral Idealism and Chinese Culture". Contemporary

Chinese Philosophy. Chung-ying Cheng, Nicholas Bunnin (Hg.). Maiden,

Massachusetts: Blackwell Publishers, S. 305-326.

Chun, Allen
1996 "From Nationalism to Nationalizing: Cultural Imagination and State

Formation in Postwar Taiwan". Chinese Nationalism. Unger, Jonathan

(Hg.). Armonk, New York u.a.: M.E. Sharpe, S. 126-147.

FRIEDRICH, Michael; Michael LACKNER, Friedrich REIMANN

1996 Chang Tsai. Rechtes Auflichten / Cheng-meng. Hamburg: Felix Meiner

Verlag.
Gransow, Bettina
1999 "Die chinesische Rezeption des Werkes von Max Weber oder Fremd¬

verstehen und Selbstverstehen als Kategorien der Chinaforschung".
Bochumer Jahrbuch zur Ostasienforschung. Ostasien verstehen. Peter

Weber-Schäfer zu Ehren. Festschrift aus Anlass seiner Emeritierung.
Fakultät für Ostasienwissenschaften der Ruhr-Universität Bochum

(Hg). München: Iudicium Verlag, Bd. 23, S. 59-75.

Habermas, Jürgen
1993 Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwölf Vorlesungen. Frank¬

furt am Main: Suhrkamp.
HE Xinquan fnjfi£
1996 Ruxue yu xiandai minzhu. Dangdai xin rujia zhengzhi zhexue yanjiu

mm%MiX^3L - Um^mU^m^mWfL (Konfuzianismus
und moderne Demokratie. Forschung zur politischen Philosophie
zeitgenössischer Neokonfuzianer). Taibei: Zhongyanyuan Wenzhesuo.

AS/EA LVII'4'2003, S.813-848



844 Thomas Fröhlich

Kramers, Robert P.

1981 "Confucian Apologetics in Modem Times". Leyden Studies in Sino¬

logy. Papers Presented at the Conference held in Celebration of the

Fiftieth Anniversary of the Sinological Insitute of Leyden University,
December 8-12, 1980. Idema, W. L. (Hg.). Leiden: E.J. Brill, S. 177-

190.

Lenk, Kurt
1987 "Max Weber". Klassiker des politischen Denkens. Zweiter Band: von

Locke bis Max Weber. Hans Maier u.a. (Hg.). München: CH.
Beck'sche Verlagsbuchhandlung, S. 296-313.

Liu Guoqiang IJH'jij Lau Kwok-keung)
1991 "Tang Junyi de zhengzhi zhexue B^WìtfMìpIS^ (Die politische

Philosophie von Tang Junyi)". Dangdai xin ruxue lunwenji. Wai wang
pian lÈaiXMi^'^m'XM ~ #h3i|| (Beiträge zum neuen Konfuzianismus

der Gegenwart. Teil: Nach aussen ein König). Liu Shuxian

f'M^fc u.a. Taibei: Wenjin Chubanshe, S. 45-75.

METZGER, Thomas
1983 "Max Webers Analyse der konfuzianischen Tradition. Eine Kritik".

Max Webers Studie über Konfuzianismus und Taoismus. Interpretation
und Kritik. Wolfgang Schluchter (Hg.). Frankfurt am Main: Suhrkamp,
S. 229-270.

Mommsen, Wolfgang
1982 Max Weber. Gesellschaft, Politik und Geschichte. Frankfurt am Main:

Suhrkamp.
Mou Zongsan ^-tk A.
1991 Zheng dao yu zhi dao Sillon iE (Das Prinzip der Souveränität und

das Prinzip des Regierens). Taibei: Xuesheng Shuju, (1961).
NG, William Ng Yau-nang Wu Youneng)
1998 "T'ang Chun-i on Transcendence: Foundations of a New-Confucian

Religious Humanism". Monumenta Serica. Journal of Oriental
Studies, 46, S. 291-322.

SCHLUCHTER, Wolfgang
1983 "Einleitung. Max Webers Konfuzianismusstudie - Versuch einer Ein¬

ordnung". Max Webers Studie über Konfuzianismus und Taoismus.

Interpretation und Kritik. Wolfgang Schluchter (Hg.). Frankfurt am
Main: Suhrkamp, S. 11-54.

AS/EA LVII'4'2003, S.813-848



Tang Junyi, Max Weber und die Mächte des Dämonischen 845

Schmidt-Glintzer, Helwig
1990 "Max Webers Interesse am Konfuzianismus. Überlegungen zur Aktua¬

lität von Max Webers Studie über den Konfuzianismus". Konfuzianismus

und die Modernisierung Chinas. Silke Krieger, Rolf Trauzettel

(Hg.). Mainz: v. Hase u. Koehler, S. 281-286.
SHI Yuankang ffftM.
2001 "Tian ming yu zhengdangxing - cong Weibo de fenlei kan rujia de

zhengdao Aifrl>îlE#tt - UMÌÙW^WflJ^rMU
(Himmelsruf und Legitimität. Das konfuzianische Prinzip der Souveränität

von Webers Kategorien her betrachtet)". Chen Zuwei ßüffi.-^, Liang
Wentao ^ÜS (Hg.). Zhengzhi lilun zai Zhongguo Ä^SI^S + IS

(Politische Theorie in China). Hongkong: Oxford University Press, S.

26-64.
SUN Yat-sen Sun Zhongshan) % 41 ÜJ

1965 San minzhuyi HË^UÈ (Die drei Volksprinzipien). Guofu quanji
H^C^rÄ (Die gesammelten Schriften des Vaters der Republik). 3

Bde. Xueshu Lunzhu Bianzuan Weiyuanhui ^tfàtmîlilillllfi'É'
(Hg.). Taibei: Zhonghua Minguo Ge Jie Jinian Guofu Bai Nian Danchen

Choubei Weiyuanhui, Bd. 1 (1924).
SUN Zhongxing i% ¦£ %
1990 "Weibo zhuzuo mulu ji Yingwen Zhongwen fanyi IMaHffE @i^Ä

^^SC^JCMM (Verzeichnis von Webers Werken sowie englischen
und chinesischen Übersetzungen). Si yu Yan. Renwen yu Shehuikexue

Zazhi J3H g. AÌHtt#*4#iH£ (Sept. 1990), 28, Nr. 3, S. 53-

72.

Tang Junyi MMWl
1955 Renwen jingshen zhi chongjian À 3t ff t^ Ì. iE 1È (Der Wiederaufbau

der humanistischen Geistigkeit). Tang Junyi quanji quan wu

/ItfqiJt^Ä #5 (Gesammelte Schriften von Tang Junyi), Bd. 5.

Ders. Taibei: Taiwan Xuesheng Shuju, 2000 (1989). (Hongkong: Xin
Ya Yanjiusuo, 1955).

1957 Zhongguo renwen jingshen zhi fazhan ^HA^ff-r^ifltM (Die
Entwicklung der humanistischen Geistigkeit Chinas). Tang Junyi
quanji quan liu fM^Wc^kM #/\ (Gesammelte Schriften von Tang

Junyi), Bd. 6. Ders. Taibei: Taiwan Xuesheng Shuju, 2000 (1989).
(Hongkong: Rensheng Chubanshe, 1957; Überarb. Nachdruck: Taibei:
Taiwan Xuesheng Shuju, 1974).

AS/EA LVII'4'2003. S.813-848



846 Thomas Fröhlich

1958 Wenhua yishi yu daode lixing 3CJ^ÄIffil^itfiätt (Kulturelles
Bewusstsein und moralische Vernunft). Tang Junyi quanji quan ershi

/SffqiJ^Ä # —~T~ (Gesammelte Schriften von Tang Junyi), Bd.

20. Ders. Taibei: Taiwan Xuesheng Shuju, 1986 (Hongkong: Youlian
Chubanshe, 1958; Nachdruck: Taibei: Taiwan Xuesheng Shuju, 1975).

1961 Zhexue gailun. Shang, xia pî^Hf tä -t~F (Grundriss der Philoso¬

phie). Tang Junyi quanji quan ershiyi, ershier MMWt^M: ^— "T"

— > ^+ — (Gesammelte Schriften von Tang Junyi), Bd. 21, 22.

Ders. 2 Bde. Taibei: Taiwan Xuesheng Shuju, 1996 (Hongkong [?]:

Meng Shi Jiaoyu Jijinhui, 1961; erweiterter Nachdruck: Taibei:

Hongkong: Youlian Chubanshe, 1974 und: Taiwan Xuesheng Shuju,

1974).
1970 "The Development ofthe Concept of Moral Mind from Wang Yang

Ming to Wang Lung Chi". Self and Society in Ming Thought. William
Theodore de Bary (Hg.). New York: Columbia University Press, S. 93-
119.

1976 "Cong kexue yu xuanxue lunzhan tan Zhang Junmai xiansheng de

sixiang m^?§%^WïWWïmm$]&£.&)&B (Zum Denken

von Zhang Junmai, ausgehend von der Debatte über Wissenschaft und

Metaphysik)". Zhuanji Wenxue fflpaEJt^, 28, Nr. 3 (März 1976), S.

17-20.

1988 Riß. Shang, xia H IE _hT (Tagebücher). Tang Junyi quanji quan
ershiqi, ershiba JjtlllSc^Ä # — ~h~b-. — ~T"A (Gesammelte
Schriften von Tang Junyi), Bd. 27, 28. Ders. 2 Bde. Taibei: Taiwan

Xuesheng Shuju.
1988 Yingwen lunzhu huibian i&JCÎmi§M$m (engl. Titel: Essays on

Chinese Philosophy and Culture). Tang Junyi quanji quan shijiu
MMWtikIÊk ^È~t~À (Gesammelte Schriften von Tang Junyi), Bd.

19. Ders. Taibei: Taiwan Xuesheng Shuju.
1997 Zhongguo wenhua zhi jingshen jiazhi 4* El 3t fk Ì- ff tt im. iE (Die

geistigen Werte der chinesischen Kultur). Taibei: Zhongzheng Shuju.

(Zhongzheng Shuju, 1953).

Trauzettel, Rolf
1993 "Die chinesische Rezeption von Max Webers Studien zur

Wirtschaftsethik und die Renaissance des Neokonfuzianismus - Ein
Überblick". Sinologische Traditionen im Spiegel neuer Forschung.
Ralf Moritz (Hg.). Leipzig: Leipziger Universitätsverlag, S. 30-40.

AS/EA LVII'4'2003. S.813-848



Tang Junyi, Max Weber und die Mächte des Dämonischen 847

VON KROCKOW, Christian, M. Rainer Lepsius, Hans MAIER
1988 "Politik als Kampf- Politik als Beruf. Eine Diskussion mit Christian

von Krockow, M. Rainer Lepsius und Hans Maier" Max Weber. Ein
Symposium. München: Deutscher Taschenbuch Verlag, S. 25-46.

VON Ferber, Christian
1970 Die Gewalt in der Politik. Stuttgart: Kohlhammer.

Weber, Max
1919 Politik als Beruf. Berlin: Duncker und Humblot, 1991(1919).
1920 Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie I. Tübingen: Mohr, 1988

(1920).
1921 Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der verstehenden Soziologie.

Fünfte, revidierte Auflage besorgt von Johannes Winckelmann.

Tübingen: J.C.B. Mohr (Paul Siebeck), 1980 (1921).
ZHANG Junmai WiMffli (gez. Carsun Chang)
1957-62 The Development ofNeo-Confucian Thought. 2 Bde. New York: Book¬

man Associates, 1957-1962. (Bd. 2, S. 1-29 enthält eine Paraphrase

von: Zhang Junmai WiMW], Tang Junyi MMWi, Xu Fuguan fl-T JCtl,
Mou Zongsan ^^H. Zhongguo wenhua yu shijie ^SJtlfc^iS^
unter dem Titel: "A Manifesto for a Re-appraisal of Sinology and

Reconstmction of Chinese Culture". [Warner Fan, Übers.]).
ZHANG Junmai (gez. Carsun Chang), HSIEH Yu-wei, HSU Foo-kwan, MOU

Chung-san and Tang Chun-i
1960 "A Manifesto on the Reappraisal of Chinese Culture. Our Joint Under¬

standing ofthe Sinological Study Relating to World Cultural Outlook".
Chinese Culture. A Quarterly Review, 3, Nr. 1 (Oktober 1960), S. 1-

71. (Übersetzung von: Zhang Junmai ?MMWi, Tang Junyi /ftfêWt, Xu
Fuguan f^ÄIM, Mou Zongsan ^-^H. Zhongguo wenhua yu shijie

ZHANG Junmai (gez. Dr. Carson Chang), Tang Junyi (gez. Tang Chun-i), Xu
Fuguan (gez. Shu Fu-Kwan), Mou Zongsan (gez. Mou Chun-san)

1958 Zhongguo wenhua yu shijie 41 HÜ it J^ tì #?- (engl. Titel: A Declara¬

tion to the World for Chinese Culture). Hongkong: Minzhu Pinglun,
1958. (zuerst unter dem Titel: "Wei Zhongguo wenhua jinggao shijie
renshi xuanyan - women dui Zhongguo xueshu yanjiu ji Zhongguo
wenhua yu shijie wenhua qiantu zhi gongtong renshi Jî) 41 lisi 3t tt>f![

^rts^Ai^w - mmi^mmmfL&^mxim&R
3tiklüüEi.ÄlR]lSI9i [Ein Manifest mit einer Botschaft zur
chinesischen Kultur für Persönlichkeiten weltweit - unsere gemeinsamen

AS/EA LVII'4'2003. S.813-848



848 Thomas Fröhlich

Erkenntnisse zur Erforschung Chinas sowie zur Zukunft der
chinesischen Kultur und der Weltkultur]" in: Minzhu Pinglun. Democratic

Critique ^±lf jjfo, 9, Nr. 1 [1.1.1958], S. 2-21. Der Text erschien

zugleich in den Zeitschriften Zaisheng ^^fe und Zuguo Zhoukan

fflHföTÜ).
Zheng Shunjia IPIIHi
2002 Tang Junyi yu Bate. Yi ge lunlixue de bijiao JjÉffq ISclSIEi^.

—{@fâS^Éjtk$£ (Tang Junyi und Barth. Ein Vergleich [ihrer]
Ethik). Übersetzt von Guo Weilian. Hongkong: Sanlian Shudian (Joint
Publishing).

AS/EA LVII'4'2003, S.813-848


	Tang Junyi, Max Weber und die Mächte des Dämonischen : zum Politikverständnis eines modernen Konfuzianers

