Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 57 (2003)

Heft: 4

Artikel: Tang Junyi, Max Weber und die Machte des Damonischen : zum
Politikverstandnis eines modernen Konfuzianers

Autor: Frohlich, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147618

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147618
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

TANG JUNYI, MAX WEBER UND
DIE MACHTE DES DAMONISCHEN
Zum Politikverstindnis eines modernen Konfuzianers

Thomas Fréhlich, Universitit Ziirich

Abstract

In exile after 1949, the Confucian philosopher Tang Junyi (1909-1978) reflects extensively on the
intellectual foundations of 20™-century China’s political, social and economic “modernization”
(xiandaihua), as well as on its “cultural reconstruction™ (wenhua chongjian). The establishment of
a modern parliamentary democracy requires, according to Tang, first of all a modern-time
differentiation between spheres of value and practice (e.g. political, moral, epistemological
spheres). Since he assumes that these spheres were conflated in pre-1911 China, he attempts to
expound the autonomy of the political sphere. His critical hermeneutic approach reveals, on the
one hand, that previous Confucian thinkers failed to fully recognize the individuals’ sense of
power as a motivational force of political activity leading to the foundation of democratic institu-
tions; on the other hand, he contradicts Max Weber’s interpretation of Confucianism as being a
political religion upholding a naive belief in man’s ability to fully develop his innate goodness by
adapting to ethical regulations. Tang Junyi gains, in this process, an understanding of the political
sphere and of political behaviour, which lays theoretical ground for a position critical of Com-
munist China’s thorough politicization of society and culture on the Mainland, as well as of the
nationalist regime’s Confucianization of politics on Taiwan during the 1950’s.

Einleitung

Klares Wetter. Webers Sozial- und Wirtschaftsgeschichte gelesen. Das letzte Kapitel, in
dem die Urspriinge des modernen Kapitalismus erortert werden, ist ausgesprochen gut. !

1 Tang, Riji, H&C, Bd. 27, S. 38; fiir zwei weitere Eintriige: s. ebd., S. 39. Tang bezieht sich
hier mit grosster Wahrscheinlichkeit auf Webers Abriss der universalen Sozial- und
Wirtschaftsgeschichte (1923). Dieses Werk wurde 1934 von Zhou Xiantang J& Ji & unter
dem Titel Shijie de shehui ji jingji shi da gang (1% 1] #1 €5 K 897 52 K 4H) und 1937 von
Zheng Taipu 88 N#F als Shehui jingji shi (41 & %75 52) ins Chinesische iibersetzt. Eine
englischsprachige Ubersetzung legte Frank H. Knight 1927 vor (General Economic
History). Sun, “Weibo zhuzuo mulu ji Yingwen Zhongwen fanyi”, S. 68f. Es geht aus den
Eintragen in Tangs Tagebuch nicht hervor, ob er sich an eine chinesische oder englische

AS/EA LVII+4+2003, S.813-848



814 THOMAS FROHLICH

Dieser schlichte Tagebucheintrag des Philosophen Tang Junyi £ %% (1909-
1978) vom 1. August 1949 war fiir die chinesische Rezeption des Werks von
Max Weber von geringer Bedeutung, und dass Tang so kurz nach seiner
Ankunft im Hongkonger Exil Weber las, geriet in der Folgezeit beinahe vollig in
Vergessenheit.?2 Das hingt wesentlich damit zusammen, dass sich im umfang-
reichen Werk von Tang Junyi keine systematische Beschiftigung mit Max
Weber nachweisen ldsst. Schriften von anderen Vertretern eines so genannten
modernen oder zeitgendssischen (Neo-)Konfuzianismus — einer Richtung, der
auch Tang zugerechnet wird — erweisen sich in dieser Hinsicht als ergiebiger;
beispielsweise die Arbeiten von Yu Yingshi 43 4clF zur religiésen Ethik und
dem “Geist der Kaufleute” im spitkaiserzeitlichen China.? Fiir eine Einordnung
Tang Junyis in die systematische Rezeption von Webers Werk, wie sie sich in
den 80er Jahren in der Volksrepublik anbahnte, und Jahre zuvor schon in
Taiwan und Hongkong eingesetzt hatte, besteht daher kaum Notwendigkeit.

Es bietet sich dennoch Anlass, der Frage nachzugehen, was Tang Junyi und
Max Weber verbindet — ausser dem allzu Offensichtlichen, ihrem gemeinsamen
Interesse am Konfuzianismus. Der Anlass lésst sich zundchst an einem Manifest
festmachen, das Tang Junyi entwirft und zusammen mit Zhang Junmai 5& # &1,
Mou Zongsan 5% = und Xu Fuguan f578# 1958 veroffentlicht.4 Der recht
umfangreiche Text trigt den Titel Die chinesische Kultur und die Welt (fortan:
Manifest) und erscheint zuerst in einigen chinesischsprachigen Zeitschriften
ausserhalb der Volksrepublik, danach als selbstindige Publikation.> Max Weber

Ubersetzung hielt. Der Titel der Ubersetzung von Zheng Taipu legt jedoch nahe, dass Tang
diesen Text las.

2 Tang Junyi erwihnt Weber, entgegen einer Vermutung Metzgers, auch in einem in der
Zeitschrift Minzhu Pinglun & E5F5 (The Democratic Review, Hongkong) 1953 erschie-
nenen Artikel. Er vermerkt dort, Max Webers Schrift iiber die protestantische Ethik und den
Geist des Kapitalismus untersuche, wie die protestantischen Tugenden die industrielle
Entwicklung Amerikas voranbrachten. Tang, Renwen jingshen zhi chongjian, S. 409.
Metzger, “Max Webers Analyse der konfuzianischen Tradition”, S. 241.

3 Trauzettel, “Die chinesische Rezeption von Max Webers Studien zur Wirtschaftsethik und
die Renaissance des Neokonfuzianismus”, S. 37f.

4 Tang, Riji, Bd. 27, S. 281-283, 360. Ders., “Cong kexue yu xuanxue lunzhan tan Zhang
Junmai xiansheng de sixiang”, S. 19.

5 Zur Erscheinungsweise: s. die Angaben in der “Literatur” unter: Zhang, Zhongguo wenhua
vu shijie. Die Wirkung des Manifests wurde bislang nicht untersucht; ich halte mich daher
an die Aussagen von Kramers (den man durchaus als Zeitzeugen bezeichnen darf), wonach
das Manifest nur auf verhaltene Resonanz stiess. Kramers, “Confucian Apologetics in
Modern Times”, S. 188.

AS/EA LVII+4+2003, S.813-848



TANG JUNYI, MAX WEBER UND DIE MACHTE DES DAMONISCHEN 815

wird im Manifest zwar nicht namentlich erwihnt, es liegt aber, wie zu zeigen
sein wird, trotzdem nahe, einen Bezug zwischen jenen Teilen des Manifests, in
denen die Frage der metaphysischen Verankerung des Konfuzianismus ver-
handelt wird, und Webers Studie zum Konfuzianismus herzustellen. Der Hinter-
grund, vor dem das Manifest dieser Frage nachgeht, ist das Anliegen der Ver-
fasser, die Modernisierungsfahigkeit der nach ihrem Verstiandnis konfuzianisch
gepréagten chinesischen Kultur nachzuweisen.®

Im Folgenden soll zunichst in einem kurzen Uberblick dargestellt werden,
inwiefern die Verfasser des Manifests eine “Modernisierung” Chinas — sie
schliessen das kommunistisch regierte Festland noch unentwegt ein — als not-
wendig erachten und zugleich gravierende Hindernisse hierfiir ausmachen.
Dabei geht es ihnen wesentlich auch darum, Missverstdndnisse zu beseitigen,
und zwar insbesondere dort, wo in ihren Augen andere chinesische und
westliche Interpreten der geistigen Kultur Chinas der vom Manifest identifi-
zierten konfuzianischen “Hauptstromung’ nicht gerecht werden.

Das Manifest konstatiert verschiedene Erscheinungen mangelnder Moder-
nisierung und Industrialisierung in China. Diese werden nicht nur mit der
geringen Prisenz moderner Wissenschaften und Technik in China erkldrt.” Auch
Demokratiedefizite institutioneller Natur, wie sie sich laut Manifest bereits
unmittelbar nach der Ausrufung der Republik 1912 im Scheitern des Par-
lamentarismus, in der unzulinglichen politischen Reprisentation gesellschaft-
licher Interessen und in einem Mangel an lokaler Autonomie bemerkbar
machten, seien zu beheben. Gleiches gilt fiir die unklaren “Vorstellungen von
Volksrechten und Demokratie”, die im chinesischen Volk nach der Griindung
der Republik vorhanden gewesen seien.® Es steht fiir die Verfasser deshalb
ausser Frage, dass China sich Errungenschaften westlicher Zivilisation aneignen
muss. Eine institutionelle und normative Ausdifferenzierung von “wechselseitig
unabhingigen Gebieten von Wissenschaft und Kultur”, das heisst von Religion,
Politik, Recht, Philosophie, Wissenschaften und Ethik, sei daher auch dort nach
westlichen Vorgaben zu vollziehen, wo es zu einem Bruch mit dlteren chinesi-

6 Es konnte in diesem Zusammenhang bedeutsam sein, dass in den 50er Jahren Talcott
Parsons modemisierungstheoretische Rezeption von Max Webers Werk in Amerika Ein-
gang in die wissenschaftliche Beschiftigung mit China gefunden hatte. Gransow, *“Die
chinesische Rezeption des Werkes von Max Weber oder Fremdverstehen und Selbst-
verstehen als Kategorien der Chinaforschung”, S. 63.

7 Zhang, Zhongguo wenhua yu shijie, S. 32-33.

8 Ebd.; §.33,41{.

AS/EA LVII*4+2003, S.813-848



816 THOMAS FROHLICH

schen Traditionen komme.® Dieses Verstindnis der Herausbildung von (west-
licher) Modernitdt erinnert an die entsprechende Konzeption von Max Weber.
Nach Webers Auffassung fiihrte die “Rationalisierung abendléndischer Kultur”
zur “Differenzierung zwischen ‘Wertspharen™ (Wissenschaft, Recht, Moral,
Kunst), die jeweils ihre eigene “Logik von Tatsachen-, Gerechtigkeits- und
Geschmacksfragen” hatten.!?

Zugleich wollen die Verfasser des Manifests verhindern, dass Fehlurteile
tiber die chinesische Kultur bei westlichen und chinesischen Denkern weiter um
sich greifen. In der Uberzeugung der Verfasser handelt es sich dabei um
Missverstidndnisse, die, so sie unwidersprochen blieben, nicht nur den Fort-
bestand der chinesischen Nationalkultur gefidhrden wiirden, sondern zugleich
den Versuch einer zeitgendssischen Neuinterpretation des konfuzianischen
Denkens der spiaten Kaiserzeit als abwegig erscheinen liessen: Das Manifest
bestreitet daher, erstens, dass die chinesische Kultur ohne ‘“transzendente
Gefiihle religioser Natur” sei.!! Zweitens kritisieren die Verfasser Ansitze
europdischer und chinesischer Denker, die ihren Ausgang im 17. Jahrhundert
haben und in denen die konfuzianischen Strémungen der spéten Kaiserzeit mit
bekannten Denkrichtungen der abendldndischen Philosophie, wie etwa dem
Materialismus, Naturalismus oder Rationalismus, gleichgesetzt werden.!? Drit-
tens monieren sie, zeitgendssische Tendenzen in der Erforschung der chinesi-
schen Kultur seien von einem szientistischen, positivistischen Wissenschafts-
verstdndnis geprédgt. Dadurch werde die chinesische Kultur auf den Status eines
Artefakts oder Relikts reduziert und so gewissermassen fiir tot erklért.!3

Schliesslich iibt das Manifest Kritik an der Auffassung, China habe vor
dem 20. Jahrhundert deshalb kein demokratisches Staatswesen gekannt, weil es
den geistigen Traditionen Chinas grundsétzlich an demokratischem Gedanken-
gut fehle. Dass China erst unter westlichem Einfluss, und nicht schon zuvor, aus
eigenen Traditionen heraus, demokratische Institutionen entwickelt habe, fithren
die Verfasser zum Teil auf historische Kontingenz zuriick: Weil China seit dem

9 Ebd., S. 4f, 18, 32f,, 35.

10 Habermas zu Weber in: Habermas, Der philosophische Diskurs der Moderne, S. 206. In
dhnlicher Weise spricht Habermas, mit Blick auf den Westen, von “Sphéiren des Wissens”
und von “kulturellen Sphidren von Wissenschaft und Forschung, Moral und Recht, Kunst
und Kunstkritik”, die sich am Ende des 18. Jahrhunderts “institutionell voneinander
differenziert[en]”. Ebd., S. 200.

11 Zhang, Zhongguo wenhua yu shijie, S. 16.

12 Ebd, S. 6, 22.

13 Ebd., S.9-11.

AS/EA LVII*4+2003, S.813-848



TANG JUNYI, MAX WEBER UND DIE MACHTE DES DAMONISCHEN 817

Ende des 19. Jahrhunderts eine “Invasion durch den westlichen Kapitalismus
und Unterdriickung durch den Imperialismus” erlitt, habe sich das kommuni-
stische Denken verbreiten koénnen:'* Tatséchlich wiirde der geistigen “Haupt-
stromung” des spatkaiserzeitlichen Konfuzianismus dem Wesen nach aber eine
demokratische Staatsordnung entsprechen.'s

Im Zusammenhang mit der Frage einer Modernisierung Chinas ergeben
sich aus dem Manifest demnach zwei Aspekte, die implizit auf Weber ver-
weisen: Erstens jener der metaphysischen Verankerung des Konfuzianismus und
zweitens jener der Ausdifferenzierung von Wertsphiren in der chinesischen
Kultur. Hinsichtlich des letzteren fordert das Manifest die Etablierung verschie-
dener Handlungssphiren des Individuums. Daher sollte das Handeln des Indivi-
duums in den verschiedenen Wertsphiren laut Manifest nicht einzig unter
Vorgaben stehen, die an ein “Subjekt moralischer Praxis” gestellt werden.
Vielmehr miisse sich das Individuum in der Politik als “politisches Subjekt”
etablieren.!®

Damit ist die Frage aufgeworfen, wodurch und in welchem Masse dem
Bereich der Politik Autonomie gegeniiber anderen Wertsphdren zukommt
beziehungsweise zukommen soll. In diesem Zusammenhang finden sich Uber-
legungen von Tang Junyi, die sich auf Webers beriihmte Schrift Politik als Beruf
beziehen lassen. Ergeben sich daraus auch keine neuen Eintrige in die
Geschichte der chinesischen Rezeption von Webers Werk, so doch ein syste-
matisch relevanter Zugang zum politischen Denken von Tang und Weber, der
allem Anschein nach bisher weder in der chinesischsprachigen Weber-Rezeption
noch in der Forschung zum politischen Denken von Tang grdssere Beachtung
fand. Das Manifest wird dabei als Textgrundlage nicht ausreichen, denn es
enthilt, wie bei einem Manifest kaum anders zu erwarten, zahlreiche Stellen, wo
die Verfasser ihre Argumentation straffen oder — teilweise polemisch —
zuspitzen. Andere Schriften von Tang aus den 50er Jahren sind deshalb
heranzuziehen.

14  Ebd., S. 43.
15 Ebd,S. 39.
16  Ebd., S. 32f. Zugleich soll es sich als Erkenntnissubjekt und als Subjekt “angewandter

Technik™ wissen; dadurch erreiche es eine noch hohere Vervollkommnung seiner
Personlichkeit. Ebd.

AS/EA LVII*4+2003, S.813-848



818 THOMAS FROHLICH
Fehlende “Spannung” in der konfuzianischen Ethik?

Da liber Max Webers Studien zum Konfuzianismus, zumal iiber seine These von
der fehlenden “Spannung”, schon sehr viel geschrieben wurde, sollen im
Folgenden lediglich die Grundziige der These kurz skizziert werden.

Im Verstidndnis von Max Weber kann der typologische Ort des Konfuzia-
nismus zunédchst durch die Differenzierung von Religion und Magie bestimmt
werden. Wie in anderen Religionen kommt es demnach auch im Konfuzianismus
zu einer gewissen “Ethisierung” sozialer Beziehungen. Das Schicksal des
Einzelnen hidngt nun nicht mehr ausschliesslich von Zauber ab, sondern wird
auch durch die Lebensfiihrung bestimmt.!” An diesem typologischen Ort nimmt
Weber weitere systematische Unterscheidungen vor, die es ihm schliesslich
erlauben, den Konfuzianismus als Typus einer politischen Religion zu bestim-
men, die sich vom asketischen Protestantismus dadurch unterscheidet, dass sie
keine Erlosungslehre kennt.!® Der Konfuzianismus betreibt demnach eine
“Systematisierung und Institutionalisierung einer politischen und sozialen
Standesethik, ein[e] Art Ziviltheologie”.!?

Mit dieser typologischen Differenzierung gehen Aussagen Webers iiber
geistige und lebenspraktische Konsequenzen einher, deren Reichweite sich iiber
das gesamte Kulturgebiet, in dem der Einfluss des jeweiligen Religionstypus
dominant ist, erstreckt.?’ In geistiger Hinsicht konstatiert Weber, dass dem
Konfuzianismus “jede transzendente Verankerung der Ethik, jede Spannung
zwischen Geboten eines iliberweltlichen Gottes und einer kreatiirlichen Welt,
jede Ausgerichtetheit auf ein jenseitiges Ziel und jede Konzeption eines radikal
Bosen [fehlt]. Wer die auf das Durchschnittskonnen des Menschen zugeschnit-
tenen Gebote innehielt, war frei von Siinden”.2! Die konfuzianische Ethik ist fiir
Weber daher “eine rationale Ethik, welche die Spannung gegen die Welt, sowohl
ihre religiose Entwertung wie ihre praktische Ablehnung, auf ein absolutes

17  Schluchter, “Einleitung”, S. 19.

18  Schluchter weist darauf hin, dass der Begriff der Erlésung, um den es hier geht, nicht auf
Vorstellungen der Gnadenspendung abhebt, sondern Erlésung als “Folge ‘eigener Lei-
stung’”, vor allem in Mystik oder Askese, zu verstehen ist. Schluchter, “Einleitung”, S. 19.

19  Ebd., S. 26. Sowohl im Konfuzianismus, der laut Weber innerhalb der asiatischen Welt-
religionen den Typus einer politischen Religion am reinsten reprdsentiert, als auch im
asketischen Protestantismus siecht Weber Vertreter eines praktischen Rationalismus. Ebd., S.
22, 26.

20 Ebd,S. 22.

21 Weber, Gesammelte Aufsiitze zur Religionssoziologie, S. 515.

AS/EA LVII*4+2003, S.813-848



TANG JUNYI, MAX WEBER UND DIE MACHTE DES DAMONISCHEN 819

Minimum reduzier[t]”,22 mit anderen Worten, eine “Ethik der unbedingten
Weltbejahung und Weltanpassung™.2?

Dass die Ethik des Konfuzianismus diese Spannung gegen die Welt
reduziert, wirkt sich in Webers Verstindnis sowohl auf die Wirtschaftsethik als
auch auf das Wirtschaftsleben des konfuzianisch bestimmten Kulturgebiets aus.
Worin diese Folgen bestehen, ldsst sich vielleicht am klarsten anhand der
entsprechenden Konsequenzen aufzeigen, die Weber dem asketischen Prote-
stantismus zurechnet. Diesem Typus einer Erlosungsreligion fehle weder eine
transzendente Grundlage der Ethik noch die Spannung gegen die Welt noch ein
Begriff des Bosen.?* Das hat weitreichende Folgen, denn “nur die tiberweltlich
orientierte puritanische rationale Ethik fithrte den innerweltlichen 6konomi-
schen Rationalismus in seinen Konsequenzen durch, gerade weil ihr an sich
nichts ferner lag als eben dies, gerade weil ihr die innerweltliche Arbeit nur
Ausdruck des Strebens nach einem transzendenten Ziel war”.?* Eine konfuzia-
nisch geprigte Kultur bliebe demnach ohne jene “wertrationale Verankerung”,
die von der Ethik “protestantischer Sekten” bereitgestellt wurde; damit entfiele
aber zugleich die “motivationale Grundlage”, auf der “zweckrationale Verhal-
tensweisen” einen Modernisierungsprozess hin zu Biirokratisierung, Verrecht-
lichung und kapitalistischer Wirtschaftsordnung tragen konnten. Eine Ablgsung
von dieser ethischen Grundlage, wie sie schliesslich im Fortgang abendlan-
discher Modernisierung stattfand, wire im konfuzianischen Kulturgebiet daher
von vornherein ausgeschlossen: Zwischen Konfuzianismus und dem “Geist des
Kapitalismus” bestiinde keinerlei “Wahlverwandtschaft™.26

22 Ebd., S.514.

23  Ebd, S. 515.

24 Es ist kein Zufall, dass hier der Umweg iiber den asketischen Protestantismus nahe liegt.
Wer in einer Rekonstruktion von Webers These die Frage moglicher Auswirkungen der
konfuzianischen Ethik auf Wirtschaftsethik und Wirtschaftsleben ins Zentrum riickt, bewegt
sich in gewisser Weise auf Webers Gegenfahrbahn. Fiir Weber hatte die Untersuchung des
Konfuzianismus Mittelcharakter, denn sein hauptsichliches Interesse galt der Bedeutung
protestantischer Ethik fiir die Herausbildung eines modernen Kapitalismus. Nach der
Bedeutung des Konfuzianismus als Konstituente einer chinesischen oder asiatischen
Moderne fragte er nicht.

25 Ebd, S. 534.

26  Die zitierten Begriffe stammen aus einem Vortrag, den Jiirgen Habermas 1996 vor der
Koreanischen Gesellschaft fiir Philosophie in Seoul hielt. Habermas bezieht sich darin
allerdings nicht auf den Konfuzianismus. Habermas, Der philosophische Diskurs der
Moderne, S. 208.

AS/EA LVII+4+2003, 5.813-848



820 THOMAS FROHLICH

Tang Junyi tritt dem Weberschen Diktum von der Weltangepasstheit durch
eine Analyse doktrindrer und praktischer Aspekte der metaphysischen, religidsen
Dimension des Konfuzianismus entgegen.?’” Dieser Argumentationslinie folgend,
versucht er zundchst, die metaphysische Verankerung des Konfuzianismus
aufzuweisen, wie sie sich in den von ihm als Hauptstrom der chinesischen
Kultur behaupteten Lehren von Geist und Wesen (xin xing zhi xue a4 2 Z)
historisch ausprigte. Das Manifest weist ausdriicklich darauf hin, dass jene
Menschen, die diese Lehren verstehen, es nicht linger zulassen kénnen, dass die
chinesische Kultur so betrachtet werde, als ob in ihr das Augenmerk nur auf
einer “dusserlichen, praktischen Regulierung menschlicher Beziehungen™ liege,
und dabei eine “geistige Lebensweise” und “Gefiihle fiir religiése und
metaphysische Transzendenz” fehlten.?® Seinen systematischen Ausgangspunkt
bringt Tang dort auf eine konzise Formel, wo er meint, bevor man iiber die
Doktrinen (jiao #{) der Konfuzianer befinden konne, miisse man ihre Lehren,
das heisst den Hauptstrom erldutern.?’

In den “Lehren von Geist und Wesen” gibt es nach Tang keinerlei Vor-
stellung einer Erbsiinde, im Gegenteil gehort der Glaube des Konfuzianers
daran, dass das Wesen aller Menschen in gleicher Weise von “Menschlichkeit”
geprdgt und “gut” ist, zum religiésen Kern der konfuzianischen Lehren.3? Dabei
handelt es sich nicht um eine anthropologische Annahme, sondern, wie Tang
betont, um einen Glauben, fiir den man nach Beweisen aus unmittelbarer
Erfahrung vergeblich suche.’! Tang spricht im Zusammenhang mit diesem

27  Die Uberlegungen Tangs zur konfuzianischen Religiositit beschrinken sich allerdings nicht
auf die Frage, ob es nun, wie von Weber behauptet, im Konfuzianismus tatsdchlich keine
Spannung gegen die Welt gibt. Die Reflexion der religidsen Transzendenz konfuzianischen
Denkens ist auch fiir gegenwirtige Vertreter des modernen Konfuzianismus, etwa Liu
Shuxian £/i& % und Tu Wei-ming (Du Weiming) £ 4 ein zentrales Anliegen.

28  Zhang, Zhongguo wenhua yu shijie, S. 25.

29  Tang, Zhongguo renwen jingshen zhi fazhan, S. 366.

30  Zhang, Zhongguo wenhua yu shijie, S. 21; vgl. auch: Tang, Renwen jingshen zhi chongjian,
S. 416.

31 Tang, Renwen jingshen zhi chongjian, S. 418. Die Tiefe dieses konfuzianischen Glaubens —
der im Manifest auch als Glauben an die Werte der Menschlichkeit und Gerechtigkeit
bezeichnet wird — kann offenbar bis zur Bereitschaft des Einzelnen reichen, fiir den Glauben
sein Leben zu lassen. Die Verfasser des Manifests bemerken dazu suggestiv, im Westen sei
es anerkannt, dass Martyrer einen transzendenten Glauben religioser Natur haben. Zhang,
Zhongguo wenhua yu shijie, S. 19f.

AS/EA LVII*4+2003, §.813-848



TANG JUNYI, MAX WEBER UND DIE MACHTE DES DAMONISCHEN 821

Glauben von einer “Geistigkeit der grossen Gleichwertigkeit”, wie sie im
chinesischen Konfuzianismus gegenwirtig sei.3?

Die metaphysische Verankerung des Konfuzianismus erértert Tang durch
eine umfassende Interpretation des Glaubens daran, dass der Mensch im
“Auslegen des Geistes und Erkennen des Wesens” das “Erkennen des Himmels”
vollziehen kann (Menzius VIIA.1).3} Die Begriffe “Geist” und “Wesen” bezie-
hen sich auf den menschlichen Geist beziehungsweise das Wesen des Menschen.
Zugleich handelt es sich aber um metaphysische Begriffe, die dem “Himmel”,
der die gesamte Wirklichkeit trigt — auch die gestalthafte, die er aus sich
heraustreten lasst — zugeordnet sind. Auf die metaphysischen Konzeptionen, die
Tang im Ausgang zu dieser Stelle im Menzius entwickelt, wird im Folgenden
nur selektiv eingegangen.’* Zur Erlduterung der entsprechenden religiosen
Praxis des Konfuzianismus fiihrt Tang die “rituellen Ehrbezeugungen” fiir
Himmel und Erde, Ahnen, Berufene und Weise und historische Persénlichkeiten

32 Tang, Renwen jingshen zhi chongjian, S. 418. Die Ubersetzung von “jingshen” ¥ #fi mit
“Geistigkeit” soll dem Umstand Rechnung tragen, dass Tang mit “jingshen” den sich
objektivierenden Geist bezeichnet: Politik, Literatur, Religion, Kultur etc. kénnen Ausdruck
von “Geistigkeit” sein. “Xin” /L» hingegen bezeichnet den menschlichen Geist, das Bewusst-
sein (Tang spricht auch von “yishi” & iff) und zugleich “Geist” im metaphysischen Sinn
hochster Wirklichkeit; “xin” ist — um eine interpretative Annidherung anzudeuten — Identi-
titsprinzip. Diese Vorschlige der Ubersetzung miissen allerdings als vorldufig gelten, und
zwar insbesondere deshalb, weil bisher keine Untersuchung dariiber vorliegt, welche termi-
nologischen Beziehungen zwischen Tangs populdrwissenschaftlich-publizistischen,
essayistischen und fachphilosophischen Schriften bestehen.

33 Hier zitiert nach: Ebd., S. 60. Die religiése Dimension des Konfuzianismus, wie Tang sie
versteht, kann durch die Lektiire des hier angefiihrten Textes nicht vollstindig rekonstruiert
werden, und auch das Manifest bietet in dieser Hinsicht keine ausreichende Interpreta-
tionsgrundlage.

34 Seine Ausfiihrungen in Die geistigen Werte der chinesischen Kultur bieten einen zwar
sperrigen, jedoch recht systematischen Zugang zu metaphysischen Konzepten, die er in den
50er Jahren formuliert. Tang, Zhongguo wenhua zhi jingshen jiazhi, S. 75-173. Eine
parallele Lektiire der analytischen Kommentare von Michael Friedrich, Michael Lackner
und Friedrich Reimann zu Zhang Zais 5& # (1020-1078) Rechtem Auflichten (Zheng Meng
1IE%%) erweist sich in mancher Hinsicht als lohnend: Ubersetzungen wie “Wesen”,
“auslegen”, “erkennen”, aber auch “Himmelsruf”’, “Grundmuster” oder “ausgezeichnetes
Erkennen” stammen aus der kommentierten Ubersetzung. Friedrich, Rechtes Auflichten, S.
145-152, 159-162, 184-188.

AS/EA LVII+4+2003, S.813-848



822 THOMAS FROHLICH

als Elemente an, die iiber einen langen historischen Zeitraum hinweg fiir ein
breites soziales Spektrum Bestand hatten.3>

Bedeutsamer ist fiir unseren Zusammenhang, dass Tang die Praxis der
“Lehren von Geist und Wesen” mit einer moralischen Praxis koppelt. Im Mani-
fest werden die Lehren als die Grundlage moralischer Praxis des Menschen
bestimmt: Das Erkennen des Wesens, und damit das Erkennen des Himmels
kann in Form eines theoretischen Wissens nicht vollendet werden. Die Konfu-
zianer miissen daher das “Auslegen des Geistes und Erkennen des Wesens” in
einer autonomen moralischen Praxis vollziehen, so dass zwischen Erkenntnis
und Handeln eine wechselseitige, prozesshafte Beziehung besteht. Wissen, wie
es in (konfuzianischen) Schriften gegenwirtig ist, und moralische Praxis sollen
dabei ineinander greifen. Im Vollzug dieses dualen Erkenntnisprozesses kénnen
Konfuzianer die Fahigkeit erlangen, den Geist auszulegen, das Wesen zu
erkennen und schliesslich zu “Bewusstsein zu kommen”.3¢ In dieser
Prozesshaftigkeit entspricht die Aktualisierung des menschlichen Wesens dem
metaphysischen Begriff vom Wesen einer Wirklichkeit, die als bestindiger
Wandlungsprozess gestalthafter Wirklichkeit gedacht ist.

Auslegen und Erkennen sind den Konfuzianern auferlegt, ohne dass sie
sich des Erkennens des Himmels gewiss sein konnten.3” Gewissheit diirfen sie
sich auch nicht dadurch verschaffen, dass sie sich, einem rein konventialen
Habitus folgend, einzig auf das Befolgen tradierter Normen der Sittlichkeit
verlegen. Die Form von Konfuzianismus, die sich — “anti-religiés und anti-
metaphysisch” — auf das *reale Dasein” beschrinkt, bricht nach Tangs
Verstindnis mit dem konfuzianischen Geist von Konfuzius, Menzius und den
Konfuzianern der Song- und Mingzeit. Tang geisselt den dogmatischen
Konfuzianismus — vielleicht in Hinsicht auf Webers Thesen — als “diesseitigen

35  Tang, Zhongguo renwen jingshen zhi fazhan, S. 374. Tang fordert dazu auf, die Praxis der
rituellen Ehrbezeugungen zu erneuern und beispielsweise Bestattungs- und Hochzeits-
zeremonien nicht génzlich den Anhidngern anderer Glaubensrichtungen zu iiberlassen. Ebd.,
S. 390.

36  Zhang, Zhongguo wenhua yu shijie, S. 23f.

37 Jeder Mensch habe sich selbst zum Ziel und sollte daher stets versuchen, seine
Personlichkeit dadurch zu vollenden, dass er sein Wesen selbst auslegt. Tang, Renwen
Jingshen zhi chongjian, S. 62. Das moralische Wesen des Menschen soll dadurch weitest-
moglich entfaltet werden, wie Tang etwas weiter unten erldutert. Auch Zheng Shunjia weist
in Bezug auf Tangs Begriff des menschlichen Wesens darauf hin, dass “Wesen” dem
metaphysischen Bereich zugehore und die Aussage, das Wesen des Menschen sei gut,
demnach metaphysischen Status habe. Es sei Tang zufolge nicht jedem Menschen méglich,
zu einem klaren Verstindnis seines Wesens zu kommen. Zheng, Tang Junyi yu Bate, S. 2f.

AS/EA LVII*4+2003, S.813-848



TANG JUNYI, MAX WEBER UND DIE MACHTE DES DAMONISCHEN 823

Utilitarismus und Positivismus”.’® Gegeniiber dieser Verfallsform betont Tang
die moralische Autonomie, die das Subjekt angesichts der geringen Aussicht auf
Vollendung des “Erkennens” wahren miisse. Die Spannung, die sich in der
Innerlichkeit des Subjekts aus der Moglichkeit des Scheiterns beim Erkennen
des eigenen Wesens aufbaut, zeitigt allerdings keine Weltverneinung, von einer
solchen ist bei Tang jedenfalls nicht die Rede. Der Bezug zur Welt, der sich hier
einstellt, ist ein anderer: Indem die Konfuzianer das Erkennen des Wesens durch
theoretische, kontemplative und moralisch-praktische Handlungen zu vollziehen
versuchen, entfalten sich fortschreitend ihr Selbstbewusstsein und ihr Vermdogen,
religidse, okonomische, #sthetische, politische, ethische, sittliche oder wissen-
schaftliche Werte anderer Menschen in einem “Geist der Menschlichkeit und
Gerechtigkeit” zu anerkennen.’® Das Wesen des Menschen ist demnach nicht in
einem ethisch naiven Sinn “gut”. Es ist vielmehr auf das Gute — fiir Tang die
Entfaltung des Geistes der Menschlichkeit und Gerechtigkeit — hin angelegt und
muss vom Menschen in einem reflexiven, kontemplativen und moralisch-prak-
tischen Vermittlungsprozess bestindig aktualisiert werden. Die Gewissheit des
Glaubens, das Wesen des Menschen sei gut, gewihrt dem Einzelnen somit nicht
die Sicherheit, den Prozess vollenden zu kénnen, sondern die Uberzeugung, auf
die Entfaltung seines Wesens hin ausgerichtet und darin mit allen Menschen
gleich zu sein.

Die Kardinaltugenden der Menschlichkeit und Gerechtigkeit aus dem
Menzius stellen auch fiir Tang die héchsten Tugenden dar.* Der Mensch bringt
diese Tugenden aber nicht dadurch zum Ausdruck, dass er sich einem aus
substantiellen Elementen bestehenden Ethos ein- oder unterordnet, sondern als
sein Vermogen, Wertbehauptungen anderer Menschen zu anerkennen. Dieses
Vermodgen griindet nach Tang in einem moralischen Gefiihl beziehungsweise
einer moralischen Intuition. Weder der “allererste Schritt” beim Erkennen und
Gewahrwerden von Werten noch das Erreichen des “letzten Horizonts™! des

38  Tang, Zhongguo renwen jingshen zhi fazhan, S. 370.

39  Tang, Renwen jingshen zhi chongjian, S. 391f., 416-418.

40  Sittlichkeit und Weisheit, die im Menzius ebenfalls zu den vier Kardinaltugenden gehdren,
sind bei Tang Tugenden, die zur Entfaltung des Geistes von Menschlichkeit und Gerech-
tigkeit hinfiihren.

41  Die Ubersetzung von ‘jingjie” %' mit “Horizont” folgt: Ng, “T’ang Chun-i on
Transcendence”.

AS/EA LVII+4+2003, 5.813-848



824 THOMAS FROHLICH

Lernens von Berufenen und Weisen beruhen demnach ausschliesslich auf
Reflexion.*?

Tang setzt sich mit Webers These zum Konfuzianismus allerdings nicht nur
dort auseinander, wo er die “Gefiihle religioser und metaphysischer Transzen-
denz” im Konfuzianismus aufzuweisen versucht. In seiner 1958 in zwei Bianden
verdffentlichten Monographie Kulturelles Bewusstsein und moralische Vernunft
(Wenhua yishi yu daode lixing) und in Aufsitzen, die 1955 in Buchform unter
dem Titel Der Wiederaufbau der humanistischen Geistigkeit (Renwen jingshen
zhi chongjian) erschienen,® legt er dar, wie politisch handelnde Subjekte in
thren Machttrieb verstrickt sind. Weber dusserte sich zum selben Thema in
seinem bertihmten Vortrag Politik als Beruf von 1919. Dieser Text lag Tang

42 Ebd., S. 380. Durch reflexive, kontemplative und moralisch-praktische Ubung entfaltet sich
laut Tang die Fihigkeit des Menschen, im Gebrauch der Vernunft (lixing ¥ 1f) sein
“Selbstbewusstsein zu tiberschreiten” und zu einem “unmittelbaren” Erkennen des Guten als
Gutem und des Schlechten als Schlechtem zu gelangen. Tang schldgt daher vor, in diesem
Zusammenhang nicht von Vernunft, sondern von ausgezeichnetem Erkennen (liang zhi
K %1) oder vom Geist der Menschlichkeit zu sprechen. Ebd. Zum Zusammenhang von
“liang zhi” und moralischer Intuition: Zheng, Tang Junyi yu Bate, S. 79. Tangs Erkldrung
zur “Vernunft” liefert ein anschauliches Beispiel fiir die Verstehens- und Ubersetzungs-
probleme, die sich bei der Interpretation seiner Schriften ergeben: Der Begriff “ausge-
zeichnetes Erkennen” legt nahe, dass Tang den Neologismus “/ixing” (Vernunft) mit Bezug
zur philosophischen Schule von Wang Yangming T [% ] (1472-1529), der so genannten
“Xin xue” «L»%%, einfiihrt. Es stellt sich daher die Frage, ob die Bestandteile des Neo-
logismus “li-xing” in einer Ubersetzung nicht einzeln, beispielsweise mit “Grundmuster” (/i)
und “Wesen” (xing), sichtbar gemacht werden miissten. Tang liefert an anderer Stelle mit
einer Interpretation von “/i-xing” einen expliziten Hinweis, der in diese Richtung weist.
Tang, Wenhua yishi yu daode lixing, S. 19. In Tangs Schriften finden sich zahlreiche
weitere Stellen, die nahe legen, dass er philosophische Neologismen aus dem zeitge-
nossischen Sprachgebrauch auf solche Weise aufbricht, um ihnen dadurch génzlich andere
Bedeutungsebenen zu erdffnen. Diese Vermutung findet auch dort eine Bestitigung, wo
Tang Worter aus der chinesischen Philosophie, z.B. das erwihnte “liang zhi”, als
Ubersetzungstermini gebraucht (hier: “conscience”), umgekehrt das betreffende englische
Wort aber nicht verwendet, um den chinesischen Begriff, wie er im Kontext chinesischer
Philosophie auftaucht, ins Englische zu {ibersetzen: vgl. Tang, Zhexue gailun, Bd. 2, Index
S. 39 und ders., “The Development of the Concept of Moral Mind from Wang Yang Ming
to Wang Lung Chi”.

43 Es handelt sich um die folgenden Aufsitze: “Die ideale humanistische Welt” (in: Minzhu
Pinglun. The Democratic Review [Hongkong], 1, Nr. 2 [Juli 1949]), “Die grundlegende
Erkenntnis von Humanismus und Demokratie” (in: Minzhu Pinglun, 3, Nr. 24 [Dezember
1952]) und “Gesellschaftlicher Humanismus und die Geistigkeit der Demokratie in China
und im Westen” (in: Minzhu Pinglun, 4, Nr. 4 [Januar 1953]).

AS/EA LVII*4+2003, 5.813-848



TANG JUNYI, MAX WEBER UND DIE MACHTE DES DAMONISCHEN 825

wahrscheinlich nicht vor; jedenfalls kann hier nicht endgiiltig geklart werden, ob
sich Tang in Form einer Replik auf Weber bezieht, oder ob er der Frage nach
dem Diamonischen in der Politik aus anderem Anlass nachgeht. Es sind
womdglich die eingangs zitierten Passagen aus Webers Studie zum Konfu-
zianismus, in denen dieser das Fehlen einer konfuzianischen Konzeption des
radikal Bosen behauptet, die Tang aufgreift.** So oder so lassen sich aber durch
eine vergleichende Lektiire aufschlussreiche Querverbindungen ziehen.

Das Damonische in der Politik

Gegen Ende der Schrift Politik als Beruf zieht Max Weber den folgenden
Schluss:

Wer Politik ... betreiben will, hat sich jener ethischen Paradoxien und seiner Verantwortung
fiir das, was aus ihm selbst, unter ihrem Druck werden kann, bewusst zu sein. Er ldsst sich
... mit den diabolischen Michten ein, die in jeder Gewaltsamkeit lauern. (...) Wer das Heil
seiner Seele und die Rettung anderer Seelen sucht, der sucht das nicht auf dem Wege der
Politik, die ganz andere Aufgaben hat: solche, die nur mit Gewalt zu l6sen sind. Der Genius,
oder Diamon der Politik lebt mit dem Gott der Liebe, auch mit dem Christengott in seiner
kirchlichen Ausprigung, in einer inneren Spannung, die jederzeit in unaustragbarem
Konflikt ausbrechen kann.*?

Weber fordert von Politikern, insbesondere von denjenigen, die Politik als Beruf
betreiben wollen, dass sie eine spezifische Bedrohung zur Kenntnis nehmen:
Diese geht aber nicht ausschliesslich davon aus, dass die Folgen politischen
Handelns, auch in ethischer Hinsicht, niemals vollstidndig berechenbar sind. Das
Faktum unabsehbarer Konsequenzen trifft vor allem jene empfindlich, die es in
der Politik mit dem gesinnungsethischen Credo, wonach “aus Gutem nur Gutes,

44  Hierzu gehort auch die Stelle, wo Weber mit Blick auf den konfuzianischen Staatskult und
den Daoismus meint, der “chinesischen Religidsitit” fehle “jede Spur einer satanischen
Macht des Basen, mit welcher der im chinesischen Sinn fromme Mensch ... um sein Heil zu
ringen hitte”. Weber, Gesammelte Aufsitze zur Religionssoziologie, S. 490. Es gilt in
diesem Zusammenhang aber zu beachten, dass Weber in der Studie zum Konfuzianismus
den Begriff des Bosen im Kontext der rationalen Ethik von Religionen gebraucht. Tang
hingegen erértert in den erwihnten Texten das Diabolische, wie es fiir politisches Handeln
bedeutsam ist. Die sozusagen korrespondierende Schrift Webers ist demnach Politik als
Beruf.

45  Weber, Politik als Beruf, S. 64.

AS/EA LVII+4+2003, S§.813-848



826 THOMAS FROHLICH

aus Bosem nur Boses kommen kénne”, halten.*® Die Spitze von Politik als Beruf
richtet sich denn auch gegen den Typus von Politiker, der sich einer Gesin-
nungsethik verschrieben hat. Weber spricht in den zitierten Passagen jedoch
nicht nur von Gesinnungspolitikern. Bedroht sind alle politisch Handelnden, und
damit auch solche, die sich dariiber im Klaren sind, dass sie allein kraft ihrer
womoglich reinen Gesinnung nicht in der Lage sein werden, das Gute zu tun.
Denn die Gefihrdung, von der bei Weber die Rede ist, geht von der unver-
meidbaren Anwendung der Mittel aus, die der Politik eigen sind — Macht und
Gewaltsamkeit.*” Unter Politik versteht Weber “Streben nach Machtanteil oder
nach Beeinflussung der Machtverteilung, sei es zwischen Staaten, sei es
innerhalb eines Staates zwischen den Menschengruppen, die er umschliesst”.#
Die motivationale Grundlage fiir dieses Streben nach Macht enthdlt zwel
unterschiedliche Momente: Entweder will man Macht, um sie als Mittel zum
Erreichen von Zielen einsetzen zu konnen, oder man strebt nach Macht um der
Macht willen, um das “Prestigegefiihl, das sie gibt, zu geniessen”.*> Macht-
streben als Antrieb zur Politik konzipiert Weber hier von einer bestimmten
Perspektive aus, namlich jener des Staates. Daraus erschliesst sich ein beson-
derer Zusammenhang von Machtstreben und Gewalt: Insofern sich Machtstreben
auf den Staat bezieht, orientiert es sich an dessen spezifischem Mittel, der
Gewaltsamkeit, iiber deren legitime Anwendung der Staat das Monopol hat.>°
Politisches Handeln enthédlt im Verstindnis Webers nun insofern ein
irrationales Moment, als jene, die politische Mittel gebrauchen, nicht wissen
konnen, wie sie sich selber unter dem womdglich diabolischen Einfluss dieser
Mittel verdndern werden. Politik kann, mit anderen Worten, dazu fiihren, dass
weder die vollzogenen Handlungen oder deren Ergebnisse noch die im
Handlungsvollzug letztlich unbestimmbar affizierten Subjekte ethische Vorga-
ben erfiillen.’! Hierin bewahrt politisches Handeln gegeniiber ethisch-religiosem

46  Ebd., S. 60.

47  Ebd.

48 Ebd., S. 8: Zu Webers Begriff der Macht: “Macht bedeutet jede Chance, innerhalb einer
sozialen Beziehung den eigenen Willen auch gegen Widerstreben durchzusetzen, gleichviel
worauf diese Chance beruht.” Ders., Wirtschaft und Gesellschaft, S. 28. Hier findet sich
auch der oft zitierte Zusatz, der Begriff der Macht sei “soziologisch amorph™.

49  Weber, Politik als Beruf, S. 9.

50  Weber, Wirtschaft und Gesellschaft, S. 29; s. auch: Lenk, “Max Weber”, S. 310f.

51  Weber weist nachdriicklich darauf hin, dass das “Resultat politischen Handelns... geradezu
regelmissi[g] in vollig unaddquatem, oft geradezu paradoxem Verhdltnis zu seinem
urspriinglichen Sinn steht.” Weber, Politik als Beruf, S. 53.

AS/EA LVII=4+2003, 5.813-848



TANG JUNYI, MAX WEBER UND DIE MACHTE DES DAMONISCHEN 827

Handeln eine Urspriinglichkeit und Eigengesetzlichkeit: Anders als die kapitali-
stische Wirtschaftsethik und das ihr zugehorige Gewinnstreben, die von der
Weltverneinung des asketischen Protestantismus — wenn auch sozusagen
unbeabsichtigt — hervorgetrieben wurden, sind die potentiellen Konflikte
zwischen dem “Damon der Politik” und dem “Christengott” ‘“unaustragbar’:
Politik verfiigt nach Weber iiber ein ihr spezifisches Potential an diabolischen
Michten.*2

Es sind die reinen Gesinnungsethiker, denen Weber in Politik als Beruf
bekanntlich in aller Schirfe die Befidhigung zu verantwortungsvollem politi-
schen Handeln abspricht: Wer nicht zu erkennen vermag, dass das erwidhnte
gesinnungsethische Credo fiir politisches Handeln keine Wahrheit darstellt, der
ist laut Weber “in der Tat politisch ein Kind”.?* Die mangelnde politische Reife
gesinnungsethisch eingestellter Menschen zeigt sich nachgerade darin, dass sie
glauben, es spiele fiir die “ethischen Anforderungen an die Politik™ keine Rolle,
dass die Politik “mit einem sehr spezifischen Mittel: der Macht, hinter der die
Gewaltsamkeit steht, arbeitet”.5* Nun verhilt es sich jedoch nicht so, dass die
der reinen Gesinnungsethik Verfallenen grundsitzlich nicht in der Lage sind,
Gewaltsamkeit als Mittel zur Durchsetzung ethischer Forderungen wahrzu-
nehmen. Vielmehr scheitern sie gerade dort an der Realitdt, wo sich ithnen das
“Problem der Heiligung der Mittel durch den Zweck”, und damit der Heiligung
von Gewaltanwendung stellt: An diesem Punkt kénnen nach gesinnungs-
ethischen Maximen Handelnde plétzlich zu “chiliastischen Propheten” werden,
die zur letzten Gewaltanwendung zwecks Uberwindung aller Gewaltsamkeit
aufrufen.’ Dass die gesinnungsethischen Politiker die “ethische Irrationalitit der
Welt” nicht ertragen, zeigt sich dann am deutlichsten, wenn sie auf der Suche
nach ihrem Seelenheil alle Gewalt zu heiligen suchen, ohne sich der diaboli-
schen Bedrohung bewusst zu sein, die von Gewalt als spezifischem Mittel der
Politik ausgeht.

Der Typus des Berufspolitikers, fiir den Weber optiert, folgt in seinem
ethisch orientierten Handeln der Maxime der Verantwortungsethik. Den Gegen-
satz zwischen den beiden Maximen der Gesinnungs- und Verantwortungsethik
hélt Weber zwar fiir “unaustragbar, dennoch sollen Gesinnungs- und Ver-
antwortungsethik flir den Berufspolitiker nicht unversohnliche Gegensitze

52 Vgl hierzu auch: Von Ferber, Die Gewalt in der Politik, S. 68-75.
53 Weber, Politik als Beruf, S. 60.

54  Ebd, S.55.
55 Ebd,S.59.
56 Ebd.,S.57.

AS/EA LVII*42003, S.813-848



828 THOMAS FROHLICH

bilden, sondern “Ergidnzungen, die zusammen den echten Menschen
ausmachen”’. Der Berufspolitiker ist damit aufgerufen, diese ethische Spannung
auszuhalten, und zwar mit der “geschulte[n] Riicksichtslosigkeit des Blickes in
die Realitdten des Lebens™ 8. Dabei hat er mit den “durchschnittlichen Defekten
der Menschen” zu rechnen, und darf nicht von deren “Giite und Vollkommen-
heit” ausgehen.’® Genau dies tut aber im Verstindnis von Weber der Konfu-
zianer: Dessen Welt sei “die beste der moglichen Welten” und “die menschliche
Natur der Anlage nach ethisch gut und ... schrankenlos vervollkommnungsfihig
und zuldnglich zur Erfiillung des Sittengesetzes”.%

Tang Junyi bestimmt in der Tat den Glauben an die Fihigkeit des Men-
schen, sich moralisch zu vervollkommnen, als zentrales Dogma konfuzianischer
Religiositit. Der Mensch ist Tang zufolge allerdings nicht schon dadurch “zur
Erfiillung des Sittengesetzes” fihig, dass er sich in sittliche Konventionen fiigt.
Sittliche Zuldnglichkeit ist dem Menschen als Moglichkeit aufgegeben, die sich
aus der Praxis des “Erkennens” seines Wesens ergibt, vielmehr ergeben konnte,
so er das “Erkennen” zu vollenden vermag. Der Mensch, der seiner Bestimmung
folgt und versucht, seinen Geist auszulegen und sein Wesen zu erkennen,
vollzieht den Erkenntnisprozess nicht nur in seiner Innerlichkeit, kontemplativ,
meditativ oder durch Reflexion, sondern immer auch dadurch, dass er als
gesellschaftliches Wesen handelt. Daher muss er seine Triebhaftigkeit als
motivationale Grundlage von Handeln in die Selbstreflexion einbeziehen. Das
taten nach Tang Junyi zwar schon die alten Konfuzianer, den Machttrieb des
Menschen nahmen sie allerdings nur unvollstindig wahr: Vom Altertum bis zur
Gegenwart hatten die Berufenen und Weisen kaum bedacht, dass die “Wandlung
durch die Lehren”, die sie den Menschen angedeihen lassen wollten, durch den
menschlichen Machtwillen “grundsitzlich verachtet” werden kénnte.®! Ohnehin

57 Ebd, S. 66.

58 Ebd., S. 65. Die Rede von der Riicksichtslosigkeit bedeutet nicht, dass Weber den Typus
des Machtpolitikers favorisiert. Der Berufspolitiker soll Macht nicht um der Macht willen
anstreben. Ebd., S. 52.

59  Ebd., S. 58.

60  Weber, Gesammelte Aufsdtze zur Religionssoziologie, S. 514.

61  Tang, Renwen jingshen zhi chongjian, S. 396. Dass der Machttrieb zum Menschsein gehért,
bedeutet fiir Tang jedoch nicht, dass der Machtwille den Menschen in einer Weise
bestimmt, die eine Entfaltung seines Wesens zum Guten grundsitzlich ausschliesst. Jenen
Denkern und Theorien, von denen er annimmt, dass sie dies behaupten, begegnet er mit
scharfer Ablehnung. Hierzu gehéren Han Fei, Hobbes, Machiavelli und die Vertrags-
theorien; in letzteren erkennt Tang eine pessimistische Sicht der menschlichen Natur, die
gegenseitige Anerkennung von Menschen nur auf Vertragsbasis, und damit hinsichtlich

AS/EA LVII*4+2003, S.813-848



TANG JUNYI, MAX WEBER UND DIE MACHTE DES DAMONISCHEN 829

rechneten sie nicht mit dem “tiefsten egoistischen Begehren” des Menschen,
dem “reinen Machtwillen”. Tang bestimmt den reinen Machtwillen wie Weber
als den Willen, Macht um ihrer selbst willen auszuiiben. Der reine Machtwille
strebe danach, tiber “Leben[lassen] und Toten, Geben und Nehmen, Belohnen
und Strafen” zu entscheiden, und lasse alles Zerstéren zur Tugend Satans (sadan
1 2) werden. Darin dringe das menschliche Bewusstsein zu Satan durch, so
dass sich der Mensch als Subjekt dieses Willens grossartiger als die Berufenen
und Weisen fithle und diese verachte. Wihrend die Berufenen und Weisen
gegeniiber den “Werten des menschlichen Daseins und der Kultur®? aus-
schliesslich Anerkennung iiben kénnen, stehe es dem reinen Machtwillen stets
offen, diese Werte nicht zu anerkennen.®3

Diesen blinden Fleck im politischen Denken der fritheren Konfuzianer will
Tang eliminieren. Das Machtstreben, auch in seiner dimonischen Ausprigung,
ist seinem Verstidndnis nach eine Antriebskraft fiir politisches Handeln: Das
Ringen um politische Macht sei das Herzstiick der politischen Geschichte der
Menschheit und der Machttrieb eine sich deutlich enthiillende Motivation fiir
politisches Handeln.®* Machtstreben ist auch bei Tang ein spezifisches Moment
von Politik; wie Weber bestimmt er Politik vom Mittel der physischen Gewalt-
samkeit her und bezieht sie auf den Staat: Politik gewihrleiste die Existenz des
Staates und halte mit Zwangsgewalt die gesellschaftliche Ordnung aufrecht.
Die Forderung aus dem Manifest, dem politisch handelnden Menschen eine
eigene, politische Subjektivitit zuzugestehen, nimmt Tang hier auf, indem er
Politik als Bereich konzipiert, in dem Handlungen durch Machtstreben und den
Gebrauch spezifischer — gewaltsamer — Mittel konstituiert werden.

Die Gefihrdung, welcher politisch Handelnde ausgesetzt sind, reflektiert
Tang jedoch nicht wie Weber als Bedrohung, die vom unvermeidlichen
Gebrauch der Gewaltsamkeit als spezifischem Mittel von Politik ausgeht.

Reichweite und Dauer begrenzt, zuldsst. Ebd., S. 392, 416f. Ders., Wenhua yishi yu daode
lixing, S. 245-249.

62  Die von Tang haufig gebrauchte Formulierung von den Werten des menschlichen Daseins
und der Kultur bezieht sich auf Werte aus den Bereichen der Ethik und Moral, Religion,
Wissenschaft, Literatur, Kunst, des Bildungswesens, der Okonomie sowie der Familie: s.
unten. ,

63  Tang, Renwen jingshen zhi chongjian, S. 395. Tang fiihrt den Begriff des Satanischen hier
offenbar nicht in einer christlich-theologischen Bedeutung ein. Es finden sich im Text
jedenfalls keine Hinweise auf eine derartige Verwendung des Begriffs. Tang hitte demnach
wohl ebenso von “ddmonisch” sprechen kénnen.

64  Tang, Wenhua yishi yu daode lixing, S. 182.

65  Tang, Renwen jingshen zhi chongjian, S. 390.

AS/EA LVII+4+2003, 5.813-848



830 THOMAS FROHLICH

Vielmehr beschiftigt ihn das “Satanische™ als jener Teil des menschlichen
Wesens, der im politischen Handeln manifest werden kann. Tang spiirt dem
Satanischen, mit anderen Worten, im Kontext seines Glaubens an die Giite des
menschlichen Wesens nach. Politik und politisches Handeln konzipiert er zwar
von den irrationalen, dimonischen Momenten her, die im menschlichen Macht-
willen anwesend sind, zugleich will er aber nachweisen, dass Machtwillen und -
streben Moglichkeiten fiir die Entfaltung des “guten” Wesens des Menschen
offen lassen. Er versucht sodann zu zeigen, dass die Bereitschaft des Menschen,
andere als gleichwertige Personlichkeiten zu anerkennen, dem politischen Han-
deln ebenfalls urspriinglich zugehorig ist. Dazu analysiert er das Bewusstsein
des nach Macht strebenden Menschen so, dass eine Dialektik des menschlichen
Machtwillens zum Vorschein kommt, die mit der Struktur der Hegelschen
Dialektik von Herr und Knecht iibereinstimmt.®® Im Folgenden wird Tangs
Gedankengang nachgezeichnet, wobei die Idee von der dialektischen Selbst-
beziiglichkeit des Machtbewusstseins als zentral fiir Tangs Analyse des
menschlichen Machtwillens angesehen wird.%

Tang versteht den menschlichen Machtwillen als das Begehren, andere zu
unterwerfen.®® Im Machtwillen offenbart sich das Selbstbewusstsein durch ein
“doppeltes Selbst”™: Zum einen als “reales Selbst”, das auf sich selbst bezogenes,
animalisches, “blindes Anhaften” an dem Begehren ist, andere in die Unter-
werfung zu zwingen;%® zum anderen als “transzendentes Selbst”, das die
Bereitschaft aufbringt, im Kampf mit dem Gegner das Leben des wirklichen
Selbst zu riskieren. Das transzendente Selbst strebt danach, den Machtwillen des
Gegners niederzuringen und ihn zu zwingen, es als iiberlegenen Machtwillen zu

66  Tang, Wenhua yishi yu daode lixing, S. 185-197. Tang erwiahnt Hegel nicht namentlich, der
Bezug zu ihm wird aber dort offensichtlich, wo von Herr (zhuren 3 A) und Sklave (nuli
% 5%) die Rede ist. Ebd., S. 189, 192.

67  Liu Guoqiang geht nicht auf die Bezlige zu “Herr und Knecht” ein, was dazu fiihrt, dass in
Lius Darstellung derselben Passagen Tangs Reflexionen so prisentiert werden, als ob Tang
von einer Art Dogma ausgegangen wire, das besagt, es liege im Wesen des Menschen, in
seinem Bewusstsein sein “Selbst” zu transzendieren. Liu, “Tang Junyi de zhengzhi zhexue”,
S. 59-61. Dass fiir Tangs Denken der Begriff des Transzendierens tatsidchlich grundlegende
Bedeutung hat, bestdtigt zwar auch Zheng Shunjia, dennoch wird man meines Erachtens
seiner Untersuchung des menschlichen Machtbewusstseins nicht gerecht, wenn man die
dialektischen Momente ausblendet. Zheng, Tang Junyi yu Bate, S. 3, 8. Fiir eine
bedenkenswerte Kritik an Tangs Begriff von Transzendenz: s. Chan, “Tang Junyi: Moral
Idealism and Chinese Culture”, S. 316-318.

68  Tang, Wenhua yishi yu daode lixing, S. 182.

69 Ebd, S. 182-184.

AS/EA LVII=4+2003, S.813-848



TANG JUNYI, MAX WEBER UND DIE MACHTE DES DAMONISCHEN 831

anerkennen. Der “allererste Antrieb” des transzendenten Selbst, den Gegner zu
unterwerfen, besteht nach Tang darin, die Anerkennung des Gegners zu
erlangen. Das bedeutet, so Tang weiter, dass das transzendente Selbst das
gegnerische Machtbewusstsein als gleichwertig anerkennt, ansonsten wire
dessen Anerkennung wertlos.”® Die Befriedigung des Machtwillens durch die
Unterwerfung des gegnerischen Machtwillens ist umso tiefer, je stirker dessen
Machtwille war.”' Die Anerkennung durch den einmal unterworfenen Macht-
willen vermag das siegreiche Machtbewusstsein aber nicht mehr zu befriedigen,
denn es kann das unterlegene Machtbewusstsein nicht linger als gleichwertiges
anerkennen.’? Das iiberlegene Machtbewusstsein sieht sich in dieser Lage einer
“grossen Leere” gegeniiber: Sein Machtwille kann sich nicht weiter ausdehnen.
In einer “Umkehr” gelangt es nun zur Erkenntnis, dass es seine eigene
Absicherung nur in der Anerkennung durch anderes Selbstbewusstsein erreichen
kann und dieses daher als gleichwertiges anerkennen muss. Indem es nun, in der
Umkehr, das andere Selbstbewusstsein anerkennt, betrachtet es dessen Willen
nicht mehr als antagonistisch und begehrt nicht mehr, ihn zu unterwerfen. An
diesem Punkt angelangt, kann sich das Machtbewusstsein des Menschen zu
einem moralischen Bewusstsein wandeln.”?

In einem zweiten Schritt untersucht Tang, wie sich der Machtwille den
Gehorsam des unterworfenen Willens sichern kann. Wenn sich der siegreiche
Machtwille nur als blinder, animalischer, triebhafter Wille dussert, wird er auf
Dauer keinen Gehorsam finden. Er muss seine Befehle daher in normierter und
regelmissiger Form erlassen. Im Laufe seiner Herrschaft wird er zu einem
Machtwillen, der den Gehorsam des besiegten Willens dadurch zu vertiefen
sucht, dass er nach Ehre und Reichtum strebt, um der Bewunderung des unter-
legenen Willens gewiss zu sein. Als ein nach Ehre und Reichtum strebender
Wille ist er jedoch darauf angewiesen, dass dieses Streben und die damit
gesetzten Werte auch vom unterlegenen Willen als Erstrebenswertes erkannt
werden.” Die Befriedigung dieses Strebens nach Ehre und Reichtum vollzieht
sich in Giitern, die ausserhalb des Willens selbst liegen und nicht von allen zu
gleichen Teilen genossen werden kénnen. Unweigerlich entsteht Neid, so dass
der siegreiche Wille sich den Gehorsam des unterlegenen Willens weder
vollstindig noch dauerhaft sichern kann. Er muss deshalb seinen Eigensinn (si

70  Ebd.,S. 183-185.
71 Ebd,S. 186.
72 Ebd,S. 187.
73 Ebd., S. 187f.
74 Ebd.,S. 188-196.

AS/EA LVII+4-2003, 5.813-848



832 THOMAS FROHLICH

xin FA/») nach aussen hin verdecken.” Dauerhaften und “tiefen” Gehorsam
kann er nur dort finden, wo sich die Bewunderung, die ihm der unterlegene
Wille entgegenbringt, auf etwas bezieht, das innerhalb des siegreichen Willens
selbst liegt und eben darin gegeniiber allen Willen gleichermassen offen bliebt.
Hierzu gehoren die Fahigkeiten, Werte des Wahren, Schonen oder Niitzlichen zu
erkennen und zu verwirklichen. Weil sich diese Féhigkeiten nicht auf dussere,
begrenzte Giiter, nicht auf das Eigentum des siegreichen Willens beziehen, wird
der unterlegene Wille den siegreichen Willen nicht um sie beneiden, sondern ihn
als vorbildlich anerkennen. Diese Fahigkeiten beziehen sich jedoch auf Dinge,
die dem Willen noch &usserlich und daher nicht von “allgemeiner Objektivitét”
sind.”® Es besteht daher immer auch die Mdglichkeit, dass die Fahigkeiten des
siegreichen Willens nicht als solche anerkannt werden. Auch hier handelt es sich
somit noch nicht um hochste Anerkennung. Letztere stellt sich erst dort ein, wo
die Vorbildhaftigkeit des siegreichen Willens so konstituiert ist, dass ihre
Grundlagen vollstindig innerhalb dieses Willens liegen und gerade dadurch von
hochster Allgemeinheit sind.”” Dies ist nur dort der Fall, wo der “Entscheidung”
des Willens iiber sein Handeln ein allgemeines Gesetz zu Grunde liegt,
demzufolge von jedem, der sich in derselben Situation befindet, zu jeder Zeit so
entschieden werden sollte. Die “moralischen Werte”, die sich im Willen sodann
manifestieren, konnen immer und von allen als “objektive Werte” anerkannt
werden.”® Den tiefsten, das heisst freiwilligen Gehorsam als Grundlage einer
Machtposition kénnen daher einzig jene finden, die diese Machtposition als
“moralische Personlichkeit” ausfiillen.”

Diese Skizze von Tangs Uberlegungen zum menschlichen Machtwillen
lasst erahnen, dass Tang, so er sich hier iliberhaupt auf Nietzsche bezieht, in
gewisser Weise ein Gegenprojekt zu dessen Konzeption des Willens zur Macht
zu entwerfen versucht: In Tangs Dialektik verweist der Machtwille letztlich auf
das moralische Bewusstsein, es geht ihm also nicht darum zu zeigen, dass das
moralische Bewusstsein unmittelbar am Willen zur Macht orientiert ist.3° Ebenso

75  Ebd., S. 197-200.

76  Ebd., S. 199-200.

77  Ebd., S. 201.

78 Ebd, S. 202.

79  Ebd., S. 203. Der Bezug zu Kant ist offensichtlich, braucht hier aber nicht weiter ausgefiihrt
werden; vgl. dazu: He, Ruxue yu xiandai minzhu, S. 119.

80  In Tangs Tagebiichern aus der Zeit nach 1948, in denen er seine Lektliren minuzids ver-
merkt, lassen sich keine Hinweise auf eine Rezeption von Nietzsche finden.

AS/EA LVII+4+2003, S.813-848



TANG JUNYL, MAX WEBER UND DIE MACHTE DES DAMONISCHEN 833

wenig ist Tangs Argumentation darauf angelegt, die motivationale Grundlage
moralischen Handelns génzlich im menschlichen Machttrieb anzusiedeln.

Politik ohne Reprisentationswert

Den inneren Konflikt zwischen der Glaubensiiberzeugung von der Perfektibilitit
des menschlichen Wesens und dem “Damon der Politik” kann der Mensch
letztlich iiberwinden. Die Chancen dazu sind im Verstindnis von Tang Junyi
jedoch ebenso gering wie die Aussicht, die moralische Vervollkommnung zum
Berufenen zu vollenden. Um die Méglichkeit offen zu halten, diesen Konflikt in
sich auszutragen, muss der Mensch die diabolische Seite seines Wesens
erkennen. Er darf daher gerade nicht, um mit Weber zu sprechen, von seiner
“Giite und Vollkommenheit” ausgehen. Tang kommt zwar nicht ausdriicklich
auf die Gesinnungsethik zu sprechen, man braucht ihm aber keine interpretato-
rische Gewalt anzutun, um nachzuvollziehen, dass er ihr ablehnend gegen-
iibersteht: Das Fortschreiten des “Erkennens des Wesens” wird, wenn auch nicht
ausschliesslich, vom inneren Konflikt zwischen dem Anspruch des Menschen
auf moralische Vervollkommnung und der Prisenz der diabolischen Seite seines
Wesens getragen. Die Auflosung dieses Konflikts, wie sie die gesinnungs-
ethische Gewissheit von der vollkommenen Moralitit der eigenen Handlungs-
antriebe dem Menschen gewihrt, wiirde ihn jeder Moglichkeit zum Erkennen
seines Wesens berauben. Tang weist denn auch nachdriicklich darauf hin, dass
politisches Handeln nicht nur als “unmittelbare Extension des moralischen
Bewusstseins” verstanden werden koénne:®' Aufgrund ihres moralischen
Bewusstseins seien die Menschen zwar befihigt, in der Politik das Gute zu
wollen, aber unfihig, das Schlechte restlos zu eliminieren.8?

Politisches Handeln erlangt Urspriinglichkeit, indem es den Menschen
seiner diabolischen Seite aussetzt und es ihm damit ermoglicht, sein Wesen im

81  Genau das haben nach Tang aber die Konfuzianer urspriinglich getan. Tang, Renwen
jingshen zhi chongjian, S. 419. Im Altertum waren Tang zufolge die geistigen Grundlagen
von Demokratie daher lediglich in verborgener Weise in der “moralischen Geistigkeit™ des
Konfuzianismus gegenwirtig, konnten sich aber noch nicht in einer “politischen
Geistigkeit” erfiillen. Ebd., S. 420.

82 Ebd., S. 396. Vor dem Hintergrund solcher Uberlegungen Tangs erscheint He Xinquans
Kritik, Tang habe Politik und Ethik nicht klar genug getrennt, iberzogen. He, Ruxue yu
xiandai minzhu, S. 128f.

AS/EA LVII+4+2003, S.813-848



834 THOMAS FROHLICH

Ganzen zu erkennen. Wie die Dialektik von Macht und Gehorsam zeigen soll,
begibt sich der Mensch auch dann nicht der Mdéglichkeit dieses “Erkennens”,
und damit der Entfaltung seines moralischen Bewusstseins, wenn er sich auf
seinen Machtwillen einldsst. Wiirde politisches Handeln hingegen auf stumpfes
Einfiigen in sittliche Konventionen, auf schrankenlose Traditionsgebundenheit
oder blosse Triebunterdriickung reduziert, wire das Handlungssubjekt nicht
mehr in der Lage, sein Wesen zu erkennen. Die subjektive Gewissheit, durch
blosse Fiigsamkeit moralische Vervollkommnung erreichen zu kénnen, wiirde
das moralische Bewusstsein des Individuums entleeren und wahre “Harmonie”
menschlichen Zusammenlebens verhindern. Gébe es, so Tang, tiberhaupt keine
Moglichkeit, eigenniitzig zu handeln, wiirden “moralische Bemiihungen génzlich
verschwinden: dies wire der “Tod der humanistischen Welt”. Nur in einer Welt,
in der das “Abweichende” vorhanden sei, bestiinden Einander-Anregen (xiang
gan FH/F) und Harmonie. Die ideale humanistische Welt sieht Tang als eine
solche von “hdchster Harmonie”, nicht als Welt der “Grossen Gleichheit”.#3
Diese Betonung der personlichen Leistung des Einzelnen ist in Bezug auf Weber
als liberal bezeichnet worden;3* auf Tang trifft dies wohl ebenso zu.

Als diejenige politische Ordnung, in der sich die Menschen ihrem
Machttrieb aussetzen konnen, ohne dadurch ihre eigene Existenz zu gefdhrden,
identifiziert Tang die parlamentarische Demokratie. Die Normativitdt “demo-
kratischer Politik” sei daran festzumachen, dass das politische Bewusstsein des
Menschen im Machtstreben — allerdings nicht ausschliesslich hierin — zum
Ausdruck komme.? Demokratie ldsst sich Tang zufolge durch die Annahme, das
politische Bewusstsein entstamme unmittelbar einem moralischen Bewusstsein,
normativ nur unzuldnglich begriinden: Solange ndmlich das Gute getan wiirde,
wiren numerische Differenzen bei der politischen Partizipation ohne Belang, so
dass es fiir eine (parlamentarische) Demokratie keine grossere Notwendigkeit

83  Tang, Renwen jingshen zhi chongjian, S. 71. Diese Spitze richtet sich wohl nicht nur, und
auch nicht in erster Linie gegen Kang Youweis utopischen Entwurf einer “Grossen
Gleichheit™; Tang richtet seinen Blick hier vermutlich auf die Volksrepublik, aber vielleicht
auch auf die Republik China, schliesslich pries schon Sun Yat-sen f&''(li in den Drei
Volksprinzipien das Ideal der Grossen Gleichheit. Sun, San minzhuyi, S. 50.

84  Mommsen kommt zum Schluss, dass Weber einer dlteren liberalen Auffassung anhing,
wonach eine Elite von okonomisch und sozial eigenstidndigen, zur Politik berufenen
Personlichkeiten fiir die Nation sprechen sollte. Hierin zeige sich ein aristokratischer
Grundzug von Webers Denken. Mommsen, Max Weber, S. 46f; vgl. auch Lenk, “Max
Weber”, S. 307.

85  Tang, Renwen jingshen zhi chongjian, S. 394f., 398.

AS/EA LVII+4-2003, 5.813-848



TANG JUNYI, MAX WEBER UND DIE MACHTE DES DAMONISCHEN 835

gibe als fiir eine Monarchie.’¢ Demgegeniiber geht Tang zur Begriindung von
Demokratie davon aus, dass im demokratischen Prozess politischer Willens-
bildung die Machtwillen der Einzelnen dadurch ihre lebensbedrohliche Spitze
verlieren, dass sie in ein Gleichgewicht gegenseitiger Beschrinkung gelangen.
Nur in einer Demokratie kann das “Schlechte” — Tang spricht hier nicht vom
Dédmonischen — allmihlich reduziert werden, und zwar durch eine Begrenzung
der Anwendung politischer Macht. Indem sich die Machtwillen der Menschen in
den Institutionen der Gesetzgebung und Wahlen gegenseitig begrenzten, werde
es mit der Zeit unwahrscheinlich, dass “Werte des menschlichen Daseins und der
Kultur” durch den reinen Machtwillen zerst6rt wiirden.®” Demokratische Politik
ist an ithrem Ursprung daher nicht “vollkommen heilig”:%¢ Aus dem Gleich-
gewicht der Machtwillen kann Gutes entstehen — Tang hilt auch in dieser
Hinsicht Distanz zur Gesinnungsethik.

Die Demokratie wird nach Uberzeugung von Tang allerdings nicht allein
durch verfassungsrechtlich-institutionelle Vorkehrungen zum Zusammenwirken
politischer Machtwillen dquilibriert. Sie beruht zugleich auf zwei weiteren Vor-
aussetzungen: erstens auf der Bereitschaft der Einzelnen zur Anerkennung der
Persdnlichkeit und Wertbehauptungen anderer, wie sie sich in Ethik und Moral,
Religion, Wissenschaft, Literatur, Kunst, Bildungswesen, Okonomie oder im
privaten Bereich formieren.?* Dementsprechend behauptet er, innerhalb der
“humanistischen Geistigkeit” Chinas stelle die “konfuzianische Geistigkeit”,
welche die Personlichkeit des Menschen als das Wiirdigste und Kostbarste
respektiere, die geistige Grundlage von Demokratie dar.”® Zweitens miissen in
der Gesellschaft verschiedene zivile, darunter auch kulturelle Krifte in
organisierter Form vorhanden sein und nebeneinander bestehen. Auf diese
Weise bekdmen “Position und Wiirde” der Einzelnen “objektive politische
Bedeutung”, und es wiren dadurch in der chinesischen Politik die “effektiven”
Voraussetzungen fiir Demokratie erfiillt.! Dazu braucht es nach Tang in der
6ffentlichen Meinung eine spezifische Wahrnehmung von Politik, Gesellschaft

86  Ebd., S. 394.

87  Ebd., S. 396f.

88 Ebd., S. 397.

89  Ebd., S. 403, 409f. Diese Gebiete gehoren, so Tang, zum “humanistischen Territorium”.
Ebd., S. 403.

90 Ebd, S. 416.

91  Ebd, S. 401, 423f. Er spricht in diesem Zusammenhang auch von “humanistischen Kréften”
(ebd., S. 423) und von “gesellschaftlichen und kulturellen Kriften und Organisationen”
(ebd., S. 401).

AS/EA LVII*4-2003, 5.813-848



836 THOMAS FROHLICH

und Kultur: Die Positionen von “Personlichkeiten aus der Gesellschaft”, wie
etwa Unternehmern, Gelehrten, Lehrern und in der Wohltatigkeit Engagierten,
seien als gleich wichtig zu betrachten wie jene der Politiker.”? Die normative
Aussage, gesellschaftliche und kulturelle Elemente sollten fiir das menschliche
Zusammenleben gleichermassen beachtet werden wie politische Krifte, stiitzt
sich auf die Einsicht, dass das Streben nach Anerkennung sowohl in gesell-
schaftlichen und kulturellen wie auch in politischen Kontexten handlungs-
orientierend wirkt. Das Moment der Anerkennung bleibt ndmlich, wie Tangs
Analyse des Machtwillens aufweisen soll, im politischen Handeln ebenfalls
prdsent: Es ist nachgerade die motivationale Verankerung im Machttrieb, die
politisches Handeln dialektisch an das Moment der Anerkennung von
Wertbehauptungen und der “Wiirde der Personlichkeit” bindet.

Im Bereich der Politik werden Werte aber nur in einem mittelbaren Sinn
verwirklicht. Tang vergleicht in diesem Zusammenhang die Funktion der Politik
mit der Aufgabe eines Polizisten, der vor dem Eingang eines Theaters die
Sicherheit der Theaterbesucher zu gewihrleisten hat. Indem der Polizist verhin-
dere, dass die Verwirklichung von gesellschaftlichen und kulturellen Werten
beeintrichtigt werde, verwirkliche er Werte “mittelbar”,’® denn er selbst hat an
der Auffithrung nicht Teil, weder als Zuschauer noch als Kritiker. Tang konze-
diert zwar, dass die Politik auch “aktive Aufgaben” habe, beispielsweise im
Bildungswesen, in der Kulturpolitik oder in der Sozialfiirsorge, und dass diese
Aufgaben alle Bereiche von Gesellschaft und Kultur betreffen kénnen. Er
erkennt darin aber lediglich die Funktion, soziale, geistige und kulturelle Krifte
zu organisieren und betont demgegeniiber den Mittelcharakter von Politik.%*
Politik ist daher nur ein Teilbereich des “Gebiets menschlicher Kultur’’;% es sind
andere Bereiche menschlichen Zusammenlebens, in denen Werte unmittelbar
verwirklicht werden. Von einem normativen Kulturbegriff ausgehend identifi-
ziert Tang einen zentralen humanistischen Kernbereich von Kultur, der Moral
und Ethik, Philosophie, Kunst, Musik, Literatur und Religion umfasst.
Wissenschaften und Okonomie gehdren noch zum erweiterten Feld des Kern-

92  Ebd., S. 424. Es steht Tang denn auch fern, das demokratische Verfassungssystem so weit
zu formalisieren, dass jegliche wertrationale Begriindung entfallen kann, wie es bei Weber
der Fall ist.

93  Ebd, S. 390.

94  Ebd, S. 391; vgl. auch: ebd., S. 66f.

95 Ebd, S. 389. “Kultur” gebraucht Tang hier in einem deskriptiven und weiten Sinn
menschlicher Tatigkeit.

AS/EA LVII*4+2003, 5.813-848



TANG JUNYIL, MAX WEBER UND DIE MACHTE DES DAMONISCHEN 837

bereichs, wihrend der Politik nur “abgeleitete” Bedeutung zukomme.® Nach
Tang kann der Mensch in diesen Bereichen, insbesondere aber im humanisti-
schen Kembereich, seine Befihigung zur Anerkennung von Wertbehauptungen
und Personlichkeit anderer vervollkommnen und seinen Geist der Mensch-
lichkeit und Gerechtigkeit entfalten.

Den “Grund” des politischen Bewusstseins sieht er in einem Bewusstsein,
das die “Werte des menschlichen Daseins und der Kultur”, wie sie in der
Gesellschaft vorhanden sind, anerkennt.®” Wihrend der menschliche Machtwille
Anerkennung erst im Vollzug einer dialektischen Selbstvermittlung leistet, wird
im Geist der Menschlichkeit und Gerechtigkeit das Vermogen, Anerkennung zu
zollen, unmittelbar freigesetzt. Tang identifiziert den Geist der Menschlichkeit
und Gerechtigkeit deshalb als den urspriinglichsten Antrieb zur Politik und
betont, dass es sich dabei nicht um ein Ideal, sondern um eine psychische
Tatsache handle.”® Darum gelte es zu verhindern, dass die Menschen Politik
kontrafaktisch so betrachteten, als ob es in ihr einzig darum gehe, um Macht zu
kdmpfen.”

Dass Tang mit seinem Begriff von Politik und politischem Handeln den
“Reprisentationswert des Politischen”® entleert, ist nicht zuletzt im zeitge-
schichtlichen Horizont bedeutsam: Priagend ist fir ihn zum einen die
kommunistische Herrschaft in der Volksrepublik China. Dort ist in seinen Augen
das Politische auf totalitire Weise in jene humanistischen Bereiche hinein-
gewachsen, die essentiell fiir die moralische Vervollkommnung des Menschen
sind. Die KP China hebe die Politik auf die hochste Position innerhalb der
Kultur, so dass die “humanistische Welt” politisch beherrscht werde. Die
sozialistische Kunst- und Wissenschaftstheorie lehnt er denn auch in erster Linie
deshalb ab, weil sie Kunst und Wissenschaften politischen und 6konomischen
Normen unterwerfe. 0!

96 Ebd., S. 63-66.

97  Ebd., S. 391f. Die konfuzianischen Berufenen machten laut Tang die Menschlichkeit und
Gerechtigkeit zu ihrem “Grund” und iibten so gegeniiber Werten aus dem menschlichen
Dasein und der Kultur Anerkennung. Der “Lehre von der Giite des [menschlichen] Wesens”
zufolge sei auch der Mensch zu dieser Art von Anerkennung fihig. Ebd., S. 416, 418.

98 Ebd, S. 391f.

99  Ebd., S. 424.

100 Bolz gebraucht diesen Begriff in Bezug auf Walter Benjamin: Bolz, “Charisma und Sou-
verdnitit”, S. 251.

101 Tang, Renwen jingshen zhi chongjian, S. 65, 388.

AS/EA LVII*42003, 5.813-848



838 THOMAS FROHLICH

Zum anderen hat er auch die Republik China mit ihrem gescheiterten
Parlamentarismus vor 1949 und den Legitimationsdefiziten der Herrschaft des
Regimes nach 1949 vor Augen.!92 Es steht zu vermuten, dass er jene Fassungen
eines sozusagen offiziellen Konfuzianismus, der unter dem Regime auf Taiwan
zum geistigen Fundament der autoritiren Herrschaft gehorte, als eine Verfalls-
form betrachtete.!® Gewissermassen im Kontrast zu seiner Kritik der totalitdren
Entgrenzung des Politischen in der Volksrepublik enthiillt Tang die Konfuzia-
nisierung von Politik unter dem autoritdren Regime auf Taiwan als ideologisches
Konstrukt, mit dem die Biirger auf die Bewahrung einer vermeintlich konfu-
zianischen Sittlichkeit verpflichtet werden sollen.

Ein dritter zeitgeschichtlicher Hintergrund zeigt sich in der Feststellung des
Manifests, zur Modernisierung Chinas sei eine institutionelle und normative
Ausdifferenzierung von “wechselseitig unabhingigen Gebieten von Wissen-
schaft und Kultur” nétig. Tangs Betonung des Mittelcharakters von Politik
erweist sich in diesem Kontext als grundlegend: zum einen fiir den Entwurf
eines humanistischen Kernbereichs, in dem die Einzelnen zur Anerkennung von
Wertbehauptungen gelangen konnen; zum anderen fiir den Versuch, normative
Kohision, Reintegration und Stabilisierung der chinesischen Gesellschaft zu
gewihrleisten. Dass Tang dabei die normative Bedeutung des humanistischen
Kulturbereichs stark in den Vordergrund riickt, mag Ausdruck einer bildungs-
aristokratischen Haltung sein, in der die Bedingungen und Wirkungen moderner
Massenkommunikation keine Berlicksichtigung finden. So interpretiert er die
Akzeptanz, die Politiker in einem demokratischen Wahlverfahren erlangen,
schlicht als Zeichen dafiir, dass die von ihnen vertretenen Werte von anderen
geteilt werden.!®* Dies steht in einem aufschlussreichen Gegensatz zu Walter
Benjamins rund zwei Jahrzehnte élterem Vergleich des Parlaments mit einem
Publikum. Benjamin sah dabei die technischen Neuerungen von Rundfunk und
Film, die “Neuerungen der Aufnahmeapparatur”, als Ursache fiir eine

102 Vgl. die eingangs erwihnte, kritische Einschdtzung des Parlamentarismus der Anfangsjahre
der Republik im Manifest. Zu Tangs Kritik am Regime in Taiwan: Tang, Zhongguo renwen
Jjingshen zhi fazhan, S. 177.

103 Fiir eine Analyse der ideologischen Vereinnahmung des Konfuzianismus durch das Regime
s. Chun, “From Nationalism to Nationalizing”, S. 136-141.

104 Tang, Renwen jingshen zhi chongjian, S. 399. Bezeichnenderweise reflektiert Tang auch
nicht die Moglichkeit einer Vereinnahmung des Politikers durch Pressure groups oder durch
biirokratische Mechanismen, sondern hofft ungebrochen, dass jene, die auf den hochsten
politischen Positionen stehen, unparteiisch in threm Urteil und auch sonst ohne Partei-
bindung sind. Ebd., S. 394.

AS/EA LVII*4+2003, 5.813-848



TANG JUNYI, MAX WEBER UND DIE MACHTE DES DAMONISCHEN 839

wesentliche Verdnderung der politischen Auslese an: Die “Anstellung des
politischen Menschen vor dieser Aufnahmeapparatur” riicke nun so weit in den
Vordergrund, dass Parlamente und Theater zugleich verédeten. In der neuen
“Auslese vor der Apparatur” wiirden sich nur noch der Filmstar und der Diktator
durchsetzen kénnen.!03

Bei seiner Reflexion demokratischer /nstitutionen kann Tang nach eigenem
Bekunden auf keine chinesischen Traditionen zuriickgreifen, zumal sich vor der
Republikzeit keine Institutionen politischer Demokratie herausbildeten, obschon
China seit langem iiber die geistigen Grundlagen von Demokratie verfiigte.!%
Diese These von der unvollkommenen politischen Form stiitzt sich auf Tangs
Diktum, wonach die fritheren Konfuzianer den menschlichen Machtwillen in
ihrem politischen Denken unzureichend reflektierten. Indem sie in ihren Uber-
legungen zur politischen Ordnung die spezifisch politischen Mittel des Macht-
strebens und der Gewaltsamkeit ausblendeten, bekamen sie die demokratischen
Institutionen des Gleichgewichts politischer Machtwillen nie in den Blick.

Unter den modernen Konfuzianern steht Tang mit dieser Diagnose nicht
allein. Allerdings erreicht die politische Hermeneutik, wie sie beispielsweise
Mou Zongsan betreibt, nicht die Radikalitdt von Tangs Ansatz. Mou Zongsan
kommt in Das Prinzip der Souverinitit und das Prinzip des Regierens zum
Schluss, in China habe man hinsichtlich der Macht zu regieren (zhi quan ifi ),
nicht aber der Souverinitit (zheng quan E{H) “héchstes Selbstbewusstsein”
erreicht.!”” Mou versteht “Regieren” dhnlich wie Sun Yat-sen als Administrie-
ren, als Verwalten und “Handhaben von Angelegenheiten, welche die Menschen
gemeinsam betreffen”.!%® Das China der Kaiserzeit kannte, so Mou, im Bereich
des Verwaltens demokratische Institutionen, beispielsweise in Form des
Beamtenpriifungswesens.'? Die Souverinitit aber sei erblich gewesen oder im
Kampf um die Oikumene errungen worden, ohne dass demokratische Verfahren

105 Benjamin, Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit, S. 27f.

106 Tang, Wenhua yishi yu daode lixing, S. 289-291 (China ohne Entwicklung von Gesetzes-
herrschaft, die sich mit jener des Westens vergleichen ldsst). Ders., Renwen jingshen zhi
chongjian, S. 413 (Geistigkeit der Demokratie in China).

107 Mou, Zheng dao yu zhi dao, S. 1.

108 Mou, Zheng dao yu zhi dao, S. 24, 26. Sun, San minzhuyi, S. 51. Unter Souverinitit (zheng
quan) listet Sun Folgendes auf: Wahlrecht, Referendums- und Initiativrecht sowie das Recht
zum Abberufen von Regierenden. Die Macht zu regieren (zhi quan) bezieht sich bei Sun auf
die fiinf Gewalten, die er einfithren will: Gesetzgebung, Rechtssprechung, Exekutive,
Kontrolle der Administration und Abhalten von Beamtenpriifungen. Ebd., S. 119.

109 Mou, Zheng dao yu zhi dao, Vorwort zur erweiterten Neuauflage 1991, S. 24.

AS/EA LVII+4+2003, S.813-848



840 THOMAS FROHLICH

angewandt worden wiren.!!9 Das Prinzip der Souverinitit (zheng dao E{1E) war
somit nicht bekannt. Das Souveridnititsprinzip versteht Mou als “Gestell” oder
“Schiene der Verfassung”, und damit als Prinzip, mit dem die Aufrechterhaltung
von Souverdnitdt und das Hervorbringen der Regierungsmacht geregelt wird. In
dieser Bedeutung bestehe das Prinzip der Souverénitét nur in einer Demokratie,
nicht aber in einer autokratischen Monarchie.!!! Manchmal sei deshalb gar die
Rede davon, dass es in China friiher lediglich Verwaltung (lizhi H17f}), aber
keine Politik (zhengzhi IJfi) gegeben habe, denn Politik habe immer mit dem
Prinzip der Souverdnitit zu tun.''? Demnach wire also jede (nicht-konsti-
tutionelle) Monarchie, nicht nur die chinesische, ohne “Politik”, das heisst ohne
Verfassungsprinzipien zur Regelung der Souverdnititsfrage. Mou Zongsans
scheinbar radikales Diktum von der Inexistenz von Politik trigt zwar dem
Umstand Rechnung, dass der im 20. Jahrhundert gebriuchliche chinesische Ter-
minus fiir “Politik” erst im 19. Jahrhundert als Neologismus eingefiihrt wurde,
letztlich bringt Mou aber lediglich das politikgeschichtliche Faktum zum Aus-
druck, dass es in China bis zum Ende der Kaiserzeit keine konstitutionelle
Monarchie gab.

Tang Junyi beschreitet bei seiner Suche nach den Grinden fiir die
Inexistenz demokratischer Institutionen im vorrepublikanischen China einen
anderen Weg. Er identifiziert einen reduktionistischen Begriff politischen
Handelns, demgemass frithere Konfuzianer nur solches Handeln als politisch
verstanden, das sich direkt und bruchlos als Ausdruck des moralischen Bewusst-
seins, als Sorge um das Gemeinwohl bestimmen liess. Tang setzt sich von die-
sem vormodernen Begriff ab, indem er Politik als Handlungsbereich mit eigenen
Gesetzmissigkeiten wahrmimmt und davon ausgeht, dass Politik seit dem Ende
der Kaiserzeit ohne Reprisentationswert ist. Fiir die vorrepublikanischen
Konfuzianer hingegen besass die dynastisch-institutionelle Ordnung noch
Reprisentationswert: Tang weist exemplarisch darauf hin, dass die fritheren
Konfuzianer die Beziehung zwischen Herrscher und Minister unter ausschliess-
lich ethischen Gesichtspunkten als eine der “fiinf menschlichen Beziehungen™!!3
fassten, und dass sie noch glaubten, politische Macht durch historische und

110 Ebd., S. 1, 3 sowie Vorwort zur erweiterten Neuauflage 1991, S. 24.

111 Ebd., S. 21, 24. Shi Yuankang zufolge dient das Prinzip der Souverdnitdt im Verstindnis
von Mou Zongsan zur Regelung von Legitimitit und Legitimation. Shi, “Tian ming yu
zhengdangxing”, S. 27.

112 Mou, Zheng dao yu zhi dao, S. 1.

113 Die anderen vier sind die Beziehungen zwischen Vater und Sohn, Mann und Frau, dlterem
und jiingerem Bruder und zwischen Freunden verschiedenen Alters.

AS/EA LVII*4+2003, 8.813-848



TANG JUNYI, MAX WEBER UND DIE MACHTE DES DAMONISCHEN 841

kulturelle Kenntnisse, durch konfuzianische Lehren und durch Moralbegrifte
vollstindig normieren zu konnen. So hitten beispielsweise die Konfuzianer der
Hanzeit versucht, die Politik durch eine “religiose Geistigkeit” zu begrenzen,
indem sie die Kaiser dazu bringen wollten, Konfuzius als Gottheit zu verehren.
In der Song- und der Mingzeit seien die Konfuzianer in Akademien und
Vereinigungen von Gelehrten bestrebt gewesen, einerseits die Unabhingigkeit
der Bildung von der Politik zu erreichen, andererseits die Politik durch Bildung,
Reden und Schriften anzuleiten. Auch in Formen lokaler Selbstregierung, etwa
dem alten Modell der Brunnenfelder oder den songzeitlichen Gemeinschafts-
vertrdgen sieht Tang den (konfuzianischen) Versuch, “reale politische Macht”
durch die Geistigkeit eines “gesellschaftlichen Humanismus” zu normieren.!!4
Dies geschieht, so Tang, im Horizont des konfuzianischen Glaubens an die Giite
des menschlichen Wesens: Politik und die sittliche “Wandlung durch die
Lehren” beschrinken sich im konfuzianischen Denken darauf, den Menschen
dabei zu unterstiitzen, sein urspriingliches Wesen “aufscheinen” zu lassen.!!s

Tangs “Modernisierung” des konfuzianischen politischen Denkens besteht
somit auch darin, nach dem Ende der Kaiserzeit Politik als Bereich zu denken,
der seinen Reprisentationswert verloren hat: in der Politik werden “Werte”
fortan nur noch mittelbar verwirklicht. Die konfuzianische Saat der Demokratie,
von der er spricht und die es zu aktualisieren gilt, besteht demnach in der
Konzipierung eines humanistischen Kernbereichs menschlichen Zusammen-
lebens. Im Kernbereich sollen sich die Einzelnen, die nun im Kontext einer
parlamentarischen Demokratie politisch handeln, in der “Wiirde ihrer Person-
lichkeit” anerkennen und moralisch vervollkommnen konnen. Diesen vermeint-
lichen Riickzug des Handlungssubjekts in den humanistischen Bereich versteht
Tang daher keinesfalls als Ausdruck einer Privatisierung aller Werte. Vielmehr
findet sich hier eine wesentliche Bedingung der politischen Ordnung der
Demokratie, fiir die es eine spezifische begriffliche Voraussetzung gibt: “Alles
Denken und alle Begriffe aus der Politik” miissen unter das humanistische
Denken und seine Begriffe gestellt werden, und zwar so, dass auch der Begriff
von Demokratie von humanistischen Begriffen her verstanden wird.!!¢

114 Tang, Renwen jingshen zhi chongjian, S. 422. Tang verzichtet, was erstaunen mag, in
diesem Zusammenhang explizit darauf, die Vorstellungen vom “Mandat des Himmels” als
spekulative Grundlage dynastischer Ordnung zu erértern. Ebd., S. 421.

115 Ebd, S. 417. “Wandlung durch die Lehren” hebt demnach auf Selbstbestimmung des
Menschen ab; eine Ubersetzung von “jiao” #{ mit “Doktrin” wire an dieser Stelle daher
irrefiihrend. Vgl. dazu auch Mou, Zheng dao yu zhi dao, S. 124f.

116 Tang, Renwen jingshen zhi chongjian, S. 388.

AS/EA LVII*4+2003, §.813-848



842 THOMAS FROHLICH

Damit geht bei Tang ein ginzlich anderes Bild des idealen Politikers als bei
Weber einher, auch wenn es sich bei Tang, wie erwihnt, ebenfalls nicht um
einen gesinnungsethisch eingestellten Politiker handelt: Der ideale Politiker
gehort nicht zum Typus des Berufspolitikers, der von der Politik und fiir sie lebt.
Tang schwebt eher eine Art von Politiker wider Willen vor, der sich “gewissen-
haft” dariiber im Klaren ist, dass in der Politik Werte nicht unmittelbar verwirk-
licht werden, der es aber dennoch auf sich nimmt, das Metier der Politik zu
betreiben.!'” Eine solche politische “Personlichkeit” muss {iber eine breite
humanistische Bildung verfiigen und setzt ihre politische Macht nicht zur
Unterdriickung anderer ein, sondern zum “Hegen der Kultur”.!"® Der ideale
Politiker ist ein zur humanistischen Kultur “Berufener”, der ein politisches
Engagement zu erdulden vermag. Obschon Tang ausdriicklich von einer Ideal-
vorstellung spricht, zeigt sich hier doch, dass sein politisches Denken der Kritik,
es sei bildungsaristokratisch verklart, nur schwerlich entgehen kann.

Das bedeutet allerdings nicht, dass Tang einer (konfuzianischen) Astheti-
sierung oder Ethisierung politischen Handelns das Wort redet. Eine konfu-
zianische Erneuerung des Représentationswerts von Politik widerspriche seinem
Ziel, den Riickfall in die vormoderne, vorrepublikanische politische Ordnungs-
spekulation zu verhindern. Es geht ihm vielmehr um eine Eingrenzung des
Bereichs politischen Handelns vor dem Hintergrund der Totalisierung des
Politischen auf dem Festland und der autoritiren Konfuzianisierung auf Taiwan.
Diese Eingrenzung unternimmt er in zweierlei Hinsicht: einerseits durch sein
Verstiandnis von politischem Handeln als einem dissoziativen Ringen um Macht,
das spezifisch politische Institutionen und Verfahren zeitigt, andererseits durch
seine Konzeption einer gesellschaftlich-humanistischen Wertsphére, in der das
assoziative Potential von Politik aktualisiert wird. Sein Versuch einer Vermitt-
lung von dissoziativen und assoziativen Momenten bringt ihn jedoch nur
ansatzweise iiber den Bereich der Innerlichkeit des Einzelnen hinaus. Wiirde
man Tangs eigenem, essentialistischen Kulturverstindnis folgen, so miisste man
dies wohl als Anzeichen dafiir deuten, dass auch er vom konfuzianischen
“Hauptstrom” der chinesischen Kultur getragen wird. Eine wohl plausiblere
Deutung ist jene, dass Tang, hier nochmals in Ubereinstimmung mit Weber, die
Wirklichkeit einer modernen, funktionierenden parlamentarischen Demokratie
aus eigener Erfahrung nicht kannte.

117  Ebd, S. 390.
118 Ebd., S. 67, 394.

AS/EA LVII+4+2003, S.813-848



TANG JUNYI, MAX WEBER UND DIE MACHTE DES DAMONISCHEN 843

Literatur

BENJAMIN, Walter

1977 Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit.
Drei Studien zur Kunstsoziologie. Frankfurt am Main: Suhrkamp
Verlag. (edition suhrkamp).

BoLz, Norbert

1983 “Charisma und Souverinitit. Carl Schmitt und Walter Benjamin im
Schatten Max Webers”. Der Fiirst dieser Welt. Carl Schmitt und die
Folgen. Jacob Taubes (Hg.). Miinchen u.a.: Wilhelm Fink Verlag,
Verlag Ferdinand Schoningh, S. 249-262.

CHAN Sin Yee

2002 “Tang Junyi: Moral Idealism and Chinese Culture”. Contemporary
Chinese Philosophy. Chung-ying Cheng, Nicholas Bunnin (Hg.). Mal-
den, Massachusetts: Blackwell Publishers, S. 305-326.

CHUN, Allen

1996 “From Nationalism to Nationalizing: Cultural Imagination and State
Formation in Postwar Taiwan”. Chinese Nationalism. Unger, Jonathan
(Hg.). Armonk, New York u.a.: M.E. Sharpe, S. 126-147.

FRIEDRICH, Michael; Michael LACKNER, Friedrich REIMANN

1996 Chang Tsai. Rechtes Auflichten / Cheng-meng. Hamburg: Felix Meiner
Verlag.

GRANSOW, Bettina

1999 “Die chinesische Rezeption des Werkes von Max Weber oder Fremd-
verstehen und Selbstverstehen als Kategorien der Chinaforschung”.
Bochumer Jahrbuch zur Ostasienforschung. Ostasien verstehen. Peter
Weber-Schifer zu Ehren. Festschrift aus Anlass seiner Emeritierung.
Fakultdt fiir Ostasienwissenschaften der Ruhr-Universitit Bochum
(Hg). Miinchen: Iudicium Verlag, Bd. 23, S. 59-75.

HABERMAS, Jiirgen

1993 Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwolf Vorlesungen. Frank-
furt am Main: Suhrkamp.

HE Xinquan {5 4=

1996 Ruxue yu xiandai minzhu. Dangdai xin rujia zhengzhi zhexue yanjiu
mep AR - EAHHERBUAE 2090 (Konfuzianismus
und moderne Demokratie. Forschung zur politischen Philosophie zeit-
gendssischer Neokonfuzianer). Taibei: Zhongyanyuan Wenzhesuo.

AS/EA LVII*4+2003, S.813-848



844 THOMAS FROHLICH

KRAMERS, Robert P.

1981 “Confucian Apologetics in Modern Times”. Leyden Studies in Sino-
logy. Papers Presented at the Conference held in Celebration of the
Fiftieth Anniversary of the Sinological Insitute of Leyden University,
December 8-12, 1980. 1dema, W. L. (Hg.). Leiden: E.J. Brill, S. 177-
190.

LENK, Kurt

1987 “Max Weber”. Klassiker des politischen Denkens. Zweiter Band: von
Locke bis Max Weber. Hans Maier u.a. (Hg.). Miinchen: C.H.
Beck’sche Verlagsbuchhandlung, S. 296-313.

Liu Guogiang $/[# 5% (= Lau Kwok-keung)

1991  “Tang Junyi de zhengzhi zhexue B 3% A T (Die politische
Philosophie von Tang Junyi)”. Dangdai xin ruxue lunwen ji. Wai wang
pian FAHHEmLE ~ LR (Beitrige zum neuen Konfuzia-
nismus der Gegenwart. Teil: Nach aussen ein Kénig). Liu Shuxian
#13A 5% u.a. Taibei: Wenjin Chubanshe, S. 45-75.

METZGER, Thomas

1983 “Max Webers Analyse der konfuzianischen Tradition. Eine Kritik™.
Max Webers Studie iiber Konfuzianismus und Taoismus. Interpretation
und Kritik. Wolfgang Schluchter (Hg.). Frankfurt am Main: Suhrkamp,
S. 229-270.

MOMMSEN, Wolfgang

1982 Max Weber. Gesellschaft, Politik und Geschichte. Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

MoOU Zongsan #2555 =

1991 Zheng dao yu zhi dao BUE B} 18 (Das Prinzip der Souverinitit und
das Prinzip des Regierens). Taibei: Xuesheng Shuju, (1961).

NG, William (= Ng Yau-nang = Wu Youneng)

1998 “T’ang Chun-i on Transcendence: Foundations of a New-Confucian
Religious Humanism”. Monumenta Serica. Journal of Oriental
Studies, 46, S. 291-322.

SCHLUCHTER, Wolfgang

1983 “Einleitung. Max Webers Konfuzianismusstudie — Versuch einer Ein-
ordnung”. Max Webers Studie iiber Konfuzianismus und Taoismus.
Interpretation und Kritik. Wolfgang Schluchter (Hg.). Frankfurt am
Main: Suhrkamp, S. 11-54.

AS/EA LVII*4+2003, S.813-848



TANG JUNYI, MAX WEBER UND DIE MACHTE DES DAMONISCHEN 845

SCHMIDT-GLINTZER, Helwig

1990 “Max Webers Interesse am Konfuzianismus. Uberlegungen zur Aktua-
litit von Max Webers Studie iiber den Konfuzianismus”. Konfuzia-
nismus und die Modernisierung Chinas. Silke Krieger, Rolf Trauzettel
(Hg.). Mainz: v. Hase u. Koehler, S. 281-286.

SHI Yuankang £1 JC i

2001 “Tian ming yu zhengdangxing — cong Weibo de fenlei kan rujia de
zhengdao RanElEEN - MHEMAMIEEMAXNECOE (Him-
melsruf und Legitimitit. Das konfuzianische Prinzip der Souverénitit
von Webers Kategorien her betrachtet)”. Chen Zuwei Bl 4, Liang
Wentao F2 85 (Hg.). Zhengzhi lilun zai Zhongguo BUIH B 5 7E
(Politische Theorie in China). Hongkong: Oxford University Press, S.
26-64.

SUN Yat-sen (= Sun Zhongshan) & 1L

1965  San minzhuyi —R 3 (Die drei Volksprinzipien). Guofu quanji
{44 (Die gesammelten Schriften des Vaters der Republik). 3
Bde. Xueshu Lunzhu Bianzuan Weiyuanhui £ #inEHmE LT E &
(Hg.). Taibei: Zhonghua Minguo Ge Jie Jinian Guofu Bai Nian Dan-
chen Choubei Weiyuanhui, Bd. 1 (1924).

SUN Zhongxing &+

1990  “Weibo zhuzuo mulu ji Yingwen Zhongwen fanyi = {H#1E H 8% K&
HE X EEE (Verzeichnis von Webers Werken sowie englischen
und chinesischen Ubersetzungen). Si yu Yan. Renwen yu Shehuikexue
Zazhi BELE . N CHLH & B2 5EGE (Sept. 1990), 28, Nr. 3, S. 53-
72.

TANG Junyi /& %%

1955  Renwen jingshen zhi chongjian N\ ¥ 2 H # (Der Wiederaufbau
der humanistischen Geistigkeit). Tang Junyi quanji quan wu
EEBE®E & T (Gesammelte Schriften von Tang Junyi), Bd. 5.
Ders. Taibei: Taiwan Xuesheng Shuju, 2000 (1989). (Hongkong: Xin
Ya Yanjiusuo, 1955).

1957 Zhongguo renwen jingshen zhi fazhan P8 N CHG# Z 95 & (Die
Entwicklung der humanistischen Geistigkeit Chinas). Tang Junyi
quanji quan liu JEH 324 /N (Gesammelte Schriften von Tang
Junyi), Bd. 6. Ders. Taibei: Taiwan Xuesheng Shuju, 2000 (1989).
(Hongkong: Rensheng Chubanshe, 1957; iiberarb. Nachdruck: Taibei:
Taiwan Xuesheng Shuju, 1974).

AS/EA LVII*4+2003, S§.813-848



846

1958

1961

1970

1976

1988

1988

199

THOMAS FROHLICH

Wenhua yishi yu daode lixing CALE R SLIEE I (Kulturelles
Bewusstsein und moralische Vernunft). Tang Junyi quanji quan ershi
EEREH 4 "1 (Gesammelte Schriften von Tang Junyi), Bd.
20. Ders. Taibei: Taiwan Xuesheng Shuju, 1986 (Hongkong: Youlian
Chubanshe, 1958; Nachdruck: Taibei: Taiwan Xuesheng Shuju, 1975).
Zhexue gailun. Shang, xia ¥ %M LT (Grundriss der Philoso-
phie). Tang Junyi quanji quan ershiyi, ershier JFE 3% H_1
—. 1= (Gesammelte Schriften von Tang Junyi), Bd. 21, 22.
Ders. 2 Bde. Taibei: Taiwan Xuesheng Shuju, 1996 (Hongkong [?]:
Meng Shi Jiaoyu lJijinhui, 1961; erweiterter Nachdruck: Taibei:
Hongkong: Youlian Chubanshe, 1974 und: Taiwan Xuesheng Shuju,
1974).

“The Development of the Concept of Moral Mind from Wang Yang
Ming to Wang Lung Chi”. Self and Society in Ming Thought. William
Theodore de Bary (Hg.). New York: Columbia University Press, S. 93-
119.

“Cong kexue yu xuanxue lunzhan tan Zhang Junmai xiansheng de
sixiang & FHF L Z 2B R R BB A B A (Zum  Denken
von Zhang Junmai, ausgehend von der Debatte {iber Wissenschaft und
Metaphysik)”. Zhuanji Wenxue 1550 3%, 28, Nr. 3 (Mirz 1976), S.
17-20.

Riji. Shang, xia HiC LK (Tagebiicher). Tang Junyi quanji quan
ershigi, ershiba FEEREHE H-+t. =1+ /U (Gesammelte
Schriften von Tang Junyi), Bd. 27, 28. Ders. 2 Bde. Taibei: Taiwan
Xuesheng Shuju.

Yingwen lunzhu huibian 9:3( G2 M4 (engl. Titel: Essays on
Chinese Philosophy and Culture). Tang Junyi quanji quan shijiu
fEE 2% &%+ (Gesammelte Schriften von Tang Junyi), Bd.
19. Ders. Taibei: Taiwan Xuesheng Shuju.

Zhongguo wenhua zhi jingshen jiazhi |3 X462 Kifi{H{H (Die
geistigen Werte der chinesischen Kultur). Taibei: Zhongzheng Shuju.
(Zhongzheng Shuju, 1953).

TRAUZETTEL, Rolf

1993

“Die chinesische Rezeption von Max Webers Studien zur
Wirtschaftsethik und die Renaissance des Neokonfuzianismus — Ein
Uberblick™. Sinologische Traditionen im Spiegel neuer Forschung.
Ralf Moritz (Hg.). Leipzig: Leipziger Universitdtsverlag, S. 30-40.

AS/EA LVII=4+2003, S.813-848



TANG JUNYI, MAX WEBER UND DIE MACHTE DES DAMONISCHEN 847

VON KROCKOW, Christian, M. Rainer LEPSIUS, Hans MAIER

1988 “Politik als Kampf — Politik als Beruf. Eine Diskussion mit Christian
von Krockow, M. Rainer Lepsius und Hans Maier” . Max Weber. Ein
Symposium. Miinchen: Deutscher Taschenbuch Verlag, S. 25-46.

VON FERBER, Christian

1970 Die Gewalt in der Politik. Stuttgart: Kohlhammer.

WEBER, Max

1919 Politik als Beruf. Berlin: Duncker und Humblot, 1991 (1919).

1920 Gesammelte Aufsditze zur Religionssoziologie 1. Tubingen: Mohr, 1988
(1920).

1921 Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der verstehenden Soziologie.
Fiinfte, revidierte Auflage besorgt von Johannes Winckelmann.
Tiibingen: J.C.B. Mohr (Paul Siebeck), 1980 (1921).

ZHANG Junmai 5k A Ef] (gez. Carsun Chang)

1957-62 The Development of Neo-Confucian Thought. 2 Bde. New York: Book-
man Associates, 1957-1962. (Bd. 2, S. 1-29 enthilt eine Paraphrase
von: Zhang Junmai 7% 7 &), Tang Junyi & # 3%, Xu Fuguan 3% 5 #{,
Mou Zongsan 5% —. Zhongguo wenhua yu shijie " [ 3 {¢ B 5
unter dem Titel: “A Manifesto for a Re-appraisal of Sinology and
Reconstruction of Chinese Culture”. [Warner Fan, Ubers.]).

ZHANG Junmai (gez. Carsun Chang), HSIEH Yu-wei, HSU Foo-kwan, MOU
Chung-san and TANG Chun-i

1960 “A Manifesto on the Reappraisal of Chinese Culture. Our Joint Under-
standing of the Sinological Study Relating to World Cultural Outlook™.
Chinese Culture. A Quarterly Review, 3, Nr. 1 (Oktober 1960), S. 1-
71. (Ubersetzung von: Zhang Junmai 5% & &f), Tang Junyi & £ %%, Xu
Fuguan & 2 #!, Mou Zongsan 7 5% —. Zhongguo wenhua yu shijie
Hh B SO A B ).

ZHANG Junmai (gez. Dr. Carson Chang), Tang Junyi (gez. Tang Chun-i), Xu
Fuguan (gez. Shu Fu-Kwan), Mou Zongsan (gez. Mou Chun-san)

1958  Zhongguo wenhua yu shijie H [ 3 AL ELHH 5 (engl. Titel: A Declara-
tion to the World for Chinese Culture). Hongkong: Minzhu Pinglun,
1958. (zuerst unter dem Titel: “Wei Zhongguo wenhua jinggao shijie
renshi xuanyan — women dui Zhongguo xueshu yanjiu ji Zhongguo
wenhua yu shijie wenhua giantu zhi gongtong renshi £ [ 3 {44
EHAANLET — BAE P BB RHIT N B Sk B S
AT & 2 L [F F2 5% [Ein Manifest mit einer Botschaft zur chine-
sischen Kultur fiir Personlichkeiten weltweit — unsere gemeinsamen

AS/EA LVII+4+2003, §.813-848



848 THOMAS FROHLICH

Erkenntnisse zur Erforschung Chinas sowie zur Zukunft der chine-
sischen Kultur und der Weltkultur]” in: Minzhu Pinglun. Democratic
Critique B ¥ &¥am, 9, Nr. 1 [1.1.1958], S. 2-21. Der Text erschien
zugleich in den Zeitschriften Zaisheng 54 und Zuguo Zhoukan
AH 5 A 1))

ZHENG Shunjia %R JIE {£

2002 Tang Junyi yu Bate. Yi ge lunlixue de bijiao JF A 552 UFF,
—{lél fig BE A2 ¥ LE#% (Tang Junyi und Barth. Ein Vergleich [ihrer]
Ethik). Ubersetzt von Guo Weilian. Hongkong: Sanlian Shudian (Joint
Publishing).

AS/EA LVII-42003, S.813-848



	Tang Junyi, Max Weber und die Mächte des Dämonischen : zum Politikverständnis eines modernen Konfuzianers

