Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 57 (2003)

Heft: 4

Artikel: Bhagavadgt

Autor: Bloch, Alfred / Wachter, Rudolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147616

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147616
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BHAGAVADGITA

Alfred Bloch (1915-1983), Universitéit Basel

Neunstiindige Vorlesung von Alfred Bloch, gehalten im Sommer 1971,
anléisslich seines 20. Todestages herausgegeben von Rudolf Wachter

Sie lehrt die Menschen nicht, anderes zu
tun, sondern nur, es anders zu tun.

Abstract

The author of the following text was Professor of Indo-European and Indo-Iranian Philology at the
University of Basle from 1950 until his retirement in 1981, when his chair and his Institute (in
which Jacob Wackemagel had taught some decades earlier) were abolished. Bloch had a broad
mind, his true field of specialization being pre-Islamic Arabic poetry. Later in his life, however, he
was more and more fascinated by Indian religion and culture, too, and in particular by the figure
of Mahatma Gandhi. The one-semester course on the Bhagavadgita, given in 1971, the neatly
written manuscript of which is still preserved and here published, was a reaction to the then recent
publication of R. C. Zaehner’s Oxford commentary and shows a broad and sharp mind reflecting
on that famous poem, asking new questions and explaining the often difficult, if not obscure, lines
to a non-specialized public: a late but most distinguished example of academic endeavour in the
humanists’ city of Basle. — At the end, the editor has added a — hopefully complete — list of Alfred
Bloch’s publications.

Vorwort des Herausgebers

Der Autor dieser Vorlesung, Alfred Bloch (18.4.1915-11.7.1983), ist — und war
vielleicht schon zu seinen Lebzeiten — nicht vielen ein Begriff. Er trat als Basler
Lehrstuhlinhaber fiir Vergleichende Sprachwissenschaft mit besonderer Bertick-
sichtigung der Indologie am 31.3.1981, ein Jahr vor Erreichen der Altersgrenze,
in den Ruhestand und starb gut zwei Jahre spiter. Sein Studium (Vergleichende
Sprachwissenschaft, Griechische Philologie, Islamwissenschaft) absolvierte er in

AS/EA LVII=42003, S.687-792



688 ALFRED BLOCH (ED. RUDOLF WACHTER)

Basel, wo er als Schiiler' und junger Student noch Jacob Wackernagel horte. Er
promovierte 1939 und habilitierte sich 1942 fiir Vergleichende Sprachwissen-
schaft. 1949 erhielt er schliesslich den Lehrauftrag fiir Sprachwissenschaft
(einschliesslich Sanskrit), der seit Wackernagels Riicktritt (30.9.1936) auswir-
tigen Dozenten anvertraut gewesen war. 1950 wurde er zum Extraordinarius,
1953 zum personlichen Ordinarius ernannt, und 1962 wurde sein Ordinariat zum
genannten Lehrstuhl aufgewertet, spdter jedoch, zeitgleich mit Blochs
vorgesehener Emeritierung, per 31.3.1982 wieder aufgehoben; im selben Zuge
wurden das 1910 gegriindete Seminar fiir indogermanische Sprachwissenschaft
geschlossen und die damit verbundenen Facher Vergleichende indogermanische
Sprachwissenschaft, Indo-iranische Philologie und Hethitologie aus den
Priifungsordnungen der Fakultit gestrichen.?

Alfred Bloch war ein dusserst vielseitiger Gelehrter. Von 1949 an hatte er
ein paar Jahre lang das Lektorat fiir Hebrdisch an der Basler Theologischen
Fakultdt inne. Sein eigentliches Spezialgebiet war die vorislamische arabische
Dichtung. Erst ab den frithen 50er Jahren beschiftigte er sich intensiv auch mit
der indischen Literatur und Kultur, und zwar im Rahmen der Indo-iranischen
Philologie, des zweiten Studienfachs, das er als nun voll verantwortlicher
Professor neben der Vergleichenden indogermanischen Sprachwissenschaft zu
betreuen hatte.

Er ist nicht mit vielen Publikationen an die Offentlichkeit getreten, aber die
Qualitdt und Vielfalt der publizierten Schriften und des reichhaltigen Nachlasses
zeigen, dass dies wohl wesentlich an seiner ungewdhnlichen Bescheidenheit und
den hohen Anforderungen, die er an sich und seine Arbeit stellte, lag. Auch soll
er sich auf einen produktiven Ruhestand gefreut haben, der ihm dann leider nicht
vergonnt war. Seiner im 20. Todesjahr mit postumen Veréffentlichungen zu
gedenken (vgl. auch G. Schoeler in Asiatische Studien 56, 2002, 737ff.) scheint
deshalb noch umso berechtigter. Da zudem offenbar noch nirgends eine
Zusammenstellung der Veroffentlichungen Alfred Blochs erschienen ist, sei das
an dieser Stelle ebenfalls nachgeholt (S. 790 ff.).

Die Veroffentlichung eines Vorlesungsskripts wiirde er sich bestimmt ver-
beten haben. Das Bhagavadgita-Manuskript ist aber so wohlausgearbeitet, dass
es dem Herausgeber nur verhéltnismidssig wenig Arbeit gemacht hat. Wichtiger

1 Vgl. J. Delz, Erinnerungen an Jacob Wackernagel, in: Sprachwissenschaft und Philologie:
Jacob Wackernagel und die Indogermanistik heute: Kolloquium der Indogermanischen
Gesellschaft vom 13. bis 15. Oktober 1988 in Basel, Wiesbaden 1990, 5.

2 Vgl. auch Hrsg., Vergleichende Sprachwissenschaft, in: ders. (Hrsg.), Sprachwissenschaft in
Basel 18741999, Basel 2002, 112-26, spez. zur Ara Bloch 124 £,

AS/EA LVII+4+2003, S.687-792



BHAGAVADGITA 689

fir die Entscheidung, es zu publizieren, war allerdings der Inhalt: Mit einer sehr
personlichen Mischung aus philologischer Gelehrsamkeit und tiefer Einfiihlung
bemiiht sich Alfred Bloch um das Verstindnis dieses schwierigen Gedichts,?
stellt neuartige Fragen und flicht zuweilen auch wohlwollend-kritische
Bemerkungen ein, die — so bleibt zu hoffen — auch Fachleute (zu denen sich der
Herausgeber nicht zu zdhlen wagt) anregend finden werden. Dabei ist der Text
klar und leicht lesbar, durchaus auch fiir eine etwas breitere Leserschaft, und
damit ein idealer Ausgleich zu dem vielen teilweise dubiosen Schrifttum, das zur
Bhagavadgita — neuerdings auch im Internet — kursiert*, sowie vielleicht fiir
manchen ein willkommener Ansporn, sich das bedeutende, und ja gar nicht
lange Gedicht selbst wieder einmal — moglichst im Original — vorzunehmen.

Alfred Bloch hat die eingeflochtenen Textiibersetzungen offensichtlich fiir
die Vorlesung aus dem Original besonders angefertigt. Sie sind deshalb stellen-
weise nicht ganz texttreu und ndhern sich manchmal gar der Paraphrase, sodass
der Herausgeber sich wenige Male veranlasst sah, die Anfiihrungs- und Schluss-
zeichen wegzulassen (nicht selten fehlt schon im Manuskript eines von beiden).
Ahnliche kleine Freiheiten hat sich der Autor bei Zitaten aus der Sekundir-
literatur genommen. Diese Zitate waren mithilfe der noch intakten Bibliothek
des ehemaligen Seminars® meist nicht allzu schwer zu komplettieren bzw. zu
kontrollieren; sie sind in den Fussnoten (und der Bibliographie am Ende) nach-
gewiesen.

Alfred Bloch hat fortlaufenden Text geschrieben, nur unterbrochen durch
gelegentliche Gedankenstriche “~; die meisten Absitze und Titel sind deshalb
vom Herausgeber eingefiigt.® Ansonsten wurde der Charakter einer Vorlesung,
der seinen eigenen Reiz besitzt, nicht veridndert.

Wenige Kleinigkeiten waren fiir die Drucklegung stillschweigend zu kor-
rigieren. Abkiirzungen wurden in der Regel aufgelost. Im Manuskript (meist auf

3 Der Anstoss zur Vorlesung war vermutlich die Publikation des Kommentars von Zaehner
(1969), auf den A. Bloch vielfach — und meist zustimmend — Bezug nimmt; dazu kam A.
Blochs Interesse an Gandhi (unten, mit Anm. 75).

4 An serioser neuerer Literatur wiren etwa zu nennen: Eric J. Sharpe, The Universal Gita:
Western Images of The Bhagavadgita, A Bicentenary Survey, London (Duckworth) 1985;
Angelika Malinar, Rajavidya: Das konigliche Wissen um Herrschaft und Verzicht. Studien
zur Bhagavadgita, Wiesbaden 1996,

5 Heute: Indogermanistische Bibliothek des Seminars fiir Klassische Philologie, Universitit
Basel.
6 So die unnumerierten und der dritte der numerierten Titel, ferner die Markierungen fiir den

Beginn der 1., 5., 6., 8. und 9. Stunde, die jeweils nur dank dem Kopfzeilenvermerk des
Manuskripts ungefihr feststehen.

AS/EA LVII+4+2003, S. 687-792



690 ALFRED BLOCH (ED. RUDOLF WACHTER)

der Riickseite) notierte Anmerkungen, die zusitzliche Gedanken des Autors
verraten, sind in den Fussnoten wiedergegeben. Fussnotentext in eckigen Klam-
mern stammt vom Herausgeber. Die vom Autor seinerzeit an die Horer verteilten
Blatter’ konnten leider nicht mehr beigebracht werden.

Rudolf Wachter

1. Kapitel: Einleitung

(1. Stunde)

Bhagavadgita oder kurz Gita (so schon Mbh. 6, 43) ist der Titel eines berithmten
altindischen Gedichtes, das noch heute von Millionen von Indern als Heilslehre
verehrt wird. Man konnte diesen Titel etwas frei® durch das deutsche Wort
“Gottesrede” wiedergeben; im grossten Teile des Gedichtes spricht ndmlich Gott
in der Ichform und belehrt den Menschen iiber den Weg zum Heile, zur
Erlésung und zur Seligkeit. Zwar ist es nicht Gott als Unsichtbarer, der aus dem
Himmel spriache wie im biblischen Bericht von der Offenbarung am Berge Sinai,
sondern es ist Gott in Menschengestalt, der zu einem einzelnen Menschen
spricht, aber jeden Menschen meint. Gott in Menschengestalt: Nach indischem,
hinduistischem Glauben steigt nimlich Gott immer dann zur Erde herab, wenn
entweder die kosmische Weltordnung oder namentlich die sittliche Welt-
ordnung, der Dharma, wie die Inder sagen, von Zerfall bedroht ist; dann kommt
Gott vom Himmel herab und nimmt auf Erden Tier- oder Menschengestalt an,
um in der herrschenden Not und Bedrohung helfend einzugreifen. Zu den Her-
abkiinften (Avatara’s) Gottes in Tiergestalt gehort etwa sein rettendes Eingreifen
nach einer bestimmten kosmischen Flutkatastrophe, als die fiir Gotter, Dimonen
und Menschen kostbarsten Dinge und Wesen im Ozean versunken waren, zum
Beispiel der Unsterblichkeitstrank, der Mond, die Gliicksgottin Laksmi, die

7 S. unten ber Anm. 28, 33, 54 und 66.

8 [Dazu verso:] the Blessed Lord; der Erhabene; le Bienheureux; / wortlich nach Gonda, Die
Religionen Indiens, I Veda und dlterer Hinduismus: S. 245 “der Begriff Bhagavat fasst die
unendliche Zahl der guten Attribute Gottes und die vollige Abwesenheit von schlechten zu-
sammen und bezeichnet sein wahres Wesen” / “Allmacht, Wiirde, Wohlfahrt, Wissen,
Leidenschaftslosigkeit” / “Das Wort bezeichnet deshalb den durch weltentriickte Voll-
kommenheit Gekennzeichneten”. / “der Vollkommene™ : “Gott” / [in grosseren Lettern:]
“die Rede des Vollkommenen”

AS/EA LVII*42003, S.687-792



BHAGAVADGITA 691

unerschopflich Milch spendende Kuh Surabhi; die Gétter, die Damonen und die
Menschen hitten diese lebenswichtigen Kostbarkeiten und Lebewesen nicht
wiedergewinnen konnen, wenn nicht Gott als Schildkréte auf den Grund des
Meeres gegangen wire und seinen michtigen Riickenschild als Stiitze fiir einen
riesigen Quirlstock dargeboten hitte: die Gotter und Ddmonen setzten nun einen
kegelféormigen Berg auf den Riicken der géttlichen Schildkréte, schlangen eine
riesige Schlange um den Berg und setzten mit diesem lebenden Seile, abwech-
selnd am einen und am andern Ende ziehend, den Quirlstock-Berg in drehende
Hinundher-Bewegung, bis die versunkenen Kostbarkeiten eine nach der andern
an die Oberfliche des Meeres kamen. In einer andern Flutkatastrophe, die aber
von einem bdsen Damon verursacht wurde, der die Erde auf den Meeresgrund
hinabstiess, totete Gott in Ebergestalt den Ddmon und hob die versunkene Erde
mit seinen Hauern wieder an ihren alten Ort empor.

Solchen Herabkiinften Gottes zur Rettung der Welt aus Katastrophen
mythischen Charakters und Ausmasses stehen seine Avatara’s in Menschen-
gestalt zur Wiederherstellung der zusammenbrechenden sittlichen Ordnung
gegeniiber. Dahin gehort das Heilswirken Gottes auf Erden in Gestalt des in
einem bestimmten historischen und geographischen Rahmen auftretenden Men-
schen Krsna. Gott in Gestalt Krsna’s trigt die Heilslehre der Bhagavadgita vor,
und den Zweck seiner Herabkunft als Mensch erldutert er selbst in der
Bhagavadgita (4, 7 und 8) mit folgenden Worten “Immer, wenn eine Schwé-
chung der sittlichen Ordnung eintritt und die sittliche Unordnung ihr Haupt
erhebt, o Bharatide, erschaffe ich mich selbst [d.h. nehme ich konkrete irdische
Gestalt an], um die Guten zu schiitzen und die Bésen zu vernichten; zur
Wiederherstellung der sittlichen Ordnung werde ich in jedem Weltzeitalter
geboren”. Der Bharatide, den Krsna hier anspricht, ist Arjuna, einer der Haupt-
helden im grossen kriegerischen Epos Mahabharata; Arjuna ist der menschliche
Empfinger der von Gott in Gestalt Krsna’s vorgetragenen Heilslehre der
Bhagavadgita. Arjuna ist Bharatide, d.h. Nachkomme des Koénigs Bharata, und
innerhalb der Dynastie der Bharatiden spielt sich das zentrale Geschehen des
Epos Mahabharata ab — Mahabharata bedeutet eben “die grosse Erzédhlung von
den Bharatiden” —, und zwar ist dieses zentrale Geschehen ein morderischer
Bruderkampf um die K6nigsmacht zwischen feindlichen Vettern: auf der einen
Seite die 100 Kuruiden, auf der andern die 5 Panduiden; Arjuna ist der dritte der
5 Panduiden. Am Kampfe beteiligen sich aber nicht bloss die Hundert und die
Fiinf, sondern beiden Parteien stehen viele Vélker als Bundesgenossen zur Seite,
so dass ganz Indien oder wenigstens ganz Nordindien in den Krieg
hineingezogen wird. Krsna ist nicht ein eigentlicher Konig, sondern eher ein

AS/EA LVII*42003, S. 687-792



692 ALFRED BLOCH (ED. RUDOLF WACHTER)

Stammesheld oder Stammesoberhaupt, und zwar sind sein Stamm die Yadava
oder Vrsni’s, welche wohl an der Yamuna zu lokalisieren sind, dem grossen
westlichen Nebenfluss des Ganges, vielleicht in der Gegend von Mathura, das
als Geburtsort Krsna’s gilt. Oft wird aber als Krsna’s eigentliche Heimat
Dvaraka genannt, auf der Halbinsel Kathiyavar unweit Porbandar’s, der Ge-
burtsstadt Mahatma Gandhi’s. Das Koénigreich der Bharatiden liegt etwas weiter
nordlich von Mathura, etwa in der Gegend der heutigen Hauptstadt Indiens,
Delhi. Ob der Haupterzidhlung des Mahabharata letztlich ein geschichtlicher
Kern zugrundeliegt, ist umstritten; fiir das Verstindnis der Bhagavadgita ist
diese Frage auch unerheblich.

Krsna nun steht mit seinem Volke im dynastischen Konflikt der Bharatiden
auf der Seite der Panduiden, und zwar als Wagenlenker Arjuna’s. So stellt sich
denn auch der dussere Rahmen der Bhagavadgita dar: Vor Beginn der grossen,
18-tdgigen Schlacht zwischen beiden Parteien, die sich auf dem Kuru-Gefilde,
stidlich vom heutigen Delhi, abspielt, hat Arjuna plétzlich ethische Bedenken,
gegen seine feindlichen Verwandten zu kdmpfen, weil es eben seine Verwandten
sind und weil sich unter ihnen auch fiir ihn so verehrungswiirdige Ménner wie
der greise Bhisma befinden, der Heerfiihrer der Kuruiden, eigentlich Arjuna’s
Grossonkel, aber von ihm und den andern Grossneffen ehrerbietig “Grossvater”
genannt. Arjuna’s Wagenlenker Krsna nun, also Gott in Menschengestalt,
zerstreut Arjuna’s Bedenken dadurch, dass er Arjuna die dussere Lage in der
tiefsten philosophischen und religiosen Perspektive sehen lehrt und ihn zur
Pflichterfiillung ermahnt, die hier im Kampfen bestehe. Das ist aber nur der
dussere Anlass und der Anfang der Lehren, die Krsna dem Arjuna in der
Bhagavadgita vortrdgt; obgleich dieser dussere Anlass und Rahmen nie vollig
aus den Augen verloren wird, tritt er im ganzen doch stark zuriick, und was
Krsna dem Arjuna vortrigt, ist wie gesagt eine umfassende Heilslehre, in der die
Ermahnung zum pflichtgemdssen Kampf in der besondern Situation nur einen
kleinen und nebensichlichen Teil bildet.

Man hat sich deshalb gefragt, ob die Bhagavadgita, die Gottesrede, von
Anfang an das war, was sie jetzt ist: eben ein Teil des Epos Mahabharata (6, 25—
42, also 18 und zwar kurze Gesidnge, oder rund 700 Verse von den iiber
1007000 Versen des Mahabharata), oder ob sie als selbstindiges Gedicht konzi-
piert war und erst nachtriaglich ins Mahabharata eingefiigt wurde, oder ob sie
endlich — eine dritte Moglichkeit —, zwar erst viel spéter ins schon vorhandene
Mahabharata eingefiigt wurde, aber von Anfang an im Hinblick auf eine solche

9 [6, 23—40 nach der Zahlung der ed. crit.]

AS/EA LVII+4+2003, 5.687-792



BHAGAVADGITA 693

Einfligung gedichtet war. Wir werden sehen, dass vor zwei Jahren ein deutscher
Forscher, Georg von Simson, schlagend nachgewiesen hat, dass diese dritte
Moglichkeit zutrifft. Das Riesen-Epos Mahabharata ldsst man gewohnlich etwa
in der Zeit zwischen 400 v. Chr. und 400 n. Chr. allmihlich entstanden sein, und
die Bhagavadgita wird von den meisten Forschern etwa ins 3. oder 2. Jh. v. Chr.
gesetzt, aber nach Georg von Simson’s Beweisfiihrung muss man sich fragen, ob
die Bhagavadgita weil sie das mehr oder weniger fertige Mahabharata voraus-
setzt, nicht doch betrachtlich spéter gedichtet ist.

Als Kern der Heilslehre der Bhagavadgita darf wohl dieses betrachtet
werden: Der Mensch soll handeln und titig seine Pflicht erfiillen, aber ganz
uneigenniitzig, ohne Erwartung von Lohn oder Vorteilen; solches génzlich
desinteressiertes Handeln und Wirken ist aber nur méglich, wenn es ausschliess-
lich auf Gott bezogen wird, nur im Hinblick auf Gott geleistet wird; wenn der
Mensch ganz in der Hingabe an Gott und in der Liebe zu Gott lebt, verliert sein
Handeln den Fluch, der sonst menschlichem Handeln, insofern es eigenniitzig
und von Leidenschaften getriibt ist, anhaftet. Dieser Fluch des Handelns und
damit die Bedeutung der Bhagavadgita, die lehrt, wie das Handeln seines
Fluches entkleidet werden kann, sind aber ohne Kenntnis des indischen
Karma(n)-Glaubens nicht verstindlich. Unsere Kenntnis des indischen Glaubens
und Denkens beginnt mit dem Rigveda, einer Sammlung von tiber 1000 Hymnen
oder Gebeten an Gétter, die etwa ums Jahr 1000 v. Chr. anzusetzen ist. Etwas
jlinger sind die andern Veden. Dann folgen alte Schriften ritualistischen Inhalts,
die allmidhlich in die philosophisch-spekulativen Texte der Upanisaden
libergehen, in denen die iltesten indischen Heilslehren enthalten sind, gipfelnd
im Glauben, der Mensch kénne der Not seines Daseins, welche in einer end-
losen, qualvollen Wanderung durch immer neue Existenzen, in einem stindigen
Wiedergeborenwerden und Wiedersterben, besteht, nur entrinnen, wenn er sich
aus diesem leidvollen Kreislauf befreit und in den Urgrund des Seins
zurlickkehrt, um dort ewige Ruhe und Seligkeit zu finden. Der Urgrund des
Seins ist das eine, unverinderliche, unbeschreibbare Brahman, das einzig Wahre
in der Welt, das Absolute, etwas Gottliches zwar, aber etwas Unpersénliches, zu
dem man nicht beten kann, und das einem nicht gniadig entgegenkommt und
hilft, sondern der Mensch muss selbst zur Erkenntnis gelangen, dass er eigent-
lich kein Individuum ist, zur ewigen leidvollen Wanderung verurteilt, sondern
Teil des Urgrundes des Seins, Teil des Brahman, ja eigentlich identisch mit dem
Brahman.

Wort und Begriff Brahman haben auch ihre Vorgeschichte: In den éltesten
Veden ist das Brahman noch nicht das Absolute, der Urgrund des Seins, sondern

AS/EA LVII*42003, S. 687-792



694 ALFRED BLOCH (ED. RUDOLF WACHTER)

der priesterliche Spruch oder das priesterliche Gebet, das heilige Wort, dem man
magische Macht zuschrieb. Wihrend bei vielen Vélkern etwa in Zeiten der
Diirre Gebete um Regen gesprochen werden, fiihrte die indische religidse
Entwicklung in der Zeit der erwihnten ritualistischen Texte, vielleicht um 800
bis 600 v. Chr., zum Glauben, entscheidend sei beispielsweise im Falle der Bitte
um Regen nicht der Wille der Gottheit, das Gebet zu erhoren, sondern ent-
scheidend sei die Macht des Gebetes selbst: ein richtig vorgetragenes Gebet
koénne etwa den Regen erzwingen, also einen bestimmenden Einfluss auf das
kosmische Geschehen ausiiben; das so verstandene Gebet ist keine Bitte mehr,
sondern ein Machtwort, iiber dem auch der einstige Adressat, die Gottheit, ganz
vergessen wird. Aus dieser eigentiimlichen altindischen Glaubensentwicklung
erklart sich, dass das Wort Brahman, urspriinglich “Gebet, Zauberspruch”, zur
Bezeichnung der kosmischen Potenz und schliesslich des Urgrundes des Seins,
des Absoluten, wurde. Den individuellen, unzerstérbaren Kern des Menschen,
der bei der Wanderung durch die zahllosen Existenzen, durch Tier- und
Menschenleiber, das Unverinderliche ist, nennen die Upanisaden Atman “das
Selbst”; die Erkenntnis, dass dieses individuelle Selbst, der Atman, mit dem
Absoluten, dem Urgrunde des Seins, dem Brahman, identisch ist, stellt die
Quintessenz der Erlosungslehre der Upanisaden dar; sie hat in dem beriihmten
Worte der Chandogya-Upanisad, das ein weiser Vater zu seinem Sohne spricht:
“Das (ndmlich das Absolute, das Brahman) bist du” (tat tvam asi), thren klassi-
schen Ausdruck gefunden.

Was ist nun die Ursache dafiir, dass das Selbst nicht im Urgrunde des Seins
aufgeht, sondern zur leidvollen Wanderschaft durch die endlose Reihe der
Existenzen, also zur sog. Seelenwanderung oder Transmigration oder, indisch
ausgedriickt, zum Samsara, verurteilt ist? Die Ursache dafiir ist erstens das
Nichtwissen um die Identitit von Atman und Brahman, zweitens das Handeln
mit seinen Folgen, das Karman. Zwar noch nicht in den dltesten Veden, aber in
den Upanisaden dussert sich der Glaube an eine in der Weltordnung gewisser-
massen als ausnahmsloses Naturgesetz verankerte Gerechtigkeit, die darin
besteht, dass jede gute Handlung frither oder spater belohnt wird und jede
schlechte Handlung frither oder spiter sich racht. Nicht Gott ist es, der belohnt
und straft, sondern jede Tat selbst erzeugt automatisch eine fast stofflich
gedachte Energie, welche vorhanden bleibt und erst dahinschwindet, wenn sie
sich als Vergeltung am Titer — sei es als Lohn oder Strafe — entladen hat. Diese
von der Handlung erzeugte, auf Vergeltung am Titer dringende Energie ist das
Karman, und diese Energie, das Karman, ist die Macht, welche den Titer in den
Kreislauf der Existenzen bannt und darin gefangen hilt; denn da der Téter in den

AS/EA LVII*4+2003, S5.687-792



BHAGAVADGITA 695

Existenzen immer neue Taten — gute ode schlechte —, begeht, erzeugt er immer
neues Karman, das er in weiteren Existenzen abbiissen muss, und kommt so nie
aus dem leidvollen Samsara heraus. Bei dieser Sachlage, die in Indien seit der
Upanisadenzeit unbestritten ist und nie in Zweifel gezogen wird, lag es nahe,
den Verzicht auf das Handeln, die vollige Untatigkeit, als Mittel zur Vermeidung
von Anhdufung weiteren Karmans und damit als Mittel zur Befreiung aus dem
Samsara und zum Eingehen ins Brahman zu versuchen, und dieser Verzicht auf
das Handeln, der Riickzug aus der Welt, ist denn auch als Weg zur Erlésung von
der Upanisadenzeit an oft beschritten worden. Da alle Handlungen durch Wiin-
sche ausgelost werden, geht es zunichst darum, die Wiinsche zu ertéten, und da
ferner die Handlungen darin bestehen, dass der Handelnde mit seinem Korper,
zum Beispiel mit seinen Hinden, in die Aussenwelt eingreift, geht es zweitens
darum, auf dieses korperliche Eingreifen in die Aussenwelt zu verzichten, und
da endlich die Verbindung zur Aussenwelt durch die Sinne — Gesichtsinn,
Gehorsinn, Tastsinn usw. — erfolgt, handelt es sich drittens darum, die Tétigkeit
der Sinnesorgane zu unterbinden und sich ganz in sein inneres Selbst zuriick-
zuziehen.!? Diesem Ziele dienen etwa die Flucht aus der Welt ins Waldeinsied-
lertum, die Askese, die Ubungen in Yoga. Solches Streben nach Nichttitigkeit
ist also auf weite Strecken ein wichtiger Bestandteil des indischen Erlésungs-
strebens.

Hier nun setzt das eigentlich Neue der Bhagavadgita ein: Nichthandeln,
sagt sie, ist dem Menschen als einem Korperwesen versagt: Vers 3, 4 f.: “Der
Mensch kann dadurch, dass er keine Handlung unterndhme, doch nicht Hand-
lungslosigkeit erreichen, und er kann durch den Riickzug aus der Welt doch
nicht zum letzten Ziel (der Erl6sung) gelangen, denn niemand verweilt auch nur
einen Augenblick lang, ohne zu handeln; vielmehr wird er auch gegen seinen
Willen durch seine Kérpernatur zum Handeln gezwungen”. 3, 8 “selbst die
Erhaltung des Leibes ist dir nicht mdglich, wenn du nicht handelst”. 18, 11
“Einem Korperwesen ist es unmoglich, Handlungen ginzlich zu unterlassen”.
Daraus folgt aber fiir die Bhagavadgita nicht Resignation und Verzweiflung,
nicht Hinnehmen des Samsara als eines unentrinnbaren Schicksals, sondern: Das
pflichtgemésse Handeln, das ohne Erwartung von Vorteilen und ohne
Beteiligung unlauterer Affekte, ja ohne innere Beteiligung tiberhaupt, ausgefiihrt
wird, zieht nicht die verderblichen Folgen des Karman nach sich und bindet

10 [Dazu verso:] Den Indern gelten iibrigens Hinde, Fiisse usw. ebenso als Sinnesorgane wie
Auge, Ohr usw.; sie nennen die ersteren “Tatsinne”, die letztern “Erkenntnissinne” oder
“Wahrnehmungssinne”.

AS/EA LVII*42003, S. 687-792



696 ALFRED BLOCH (ED. RUDOLF WACHTER)

daher den Handelnden nicht an den Samsara. 3, 19 “Tu stets, was zu tun ist,
ohne daran zu hiéngen, denn wer ohne Hang handelt, erreicht das héchste Ziel
(die Erlosung)”. 4, 20 “Wer des Hanges zu den Friichten der Werke ledig ist,
stets zufrieden und unabhingig, der tut nichts, auch wenn er im Tun begriffen
ist”. Es gibt also eine Mdglichkeit zu handeln, ohne sich mit dem Fluch des
Handelns zu beladen, und das ist das unbeteiligte Handeln, das Tun ohne innere
Bindung an das Tun. Ein derart unbeteiligt Handelnder ist dann {iber die Ebene,
auf der ein Unterschied zwischen Handeln und Nichthandeln besteht, gewisser-
massen hinausgewachsen: 4, 18 “Wer im Handeln das Nichthandeln sieht und im
Nichthandeln das Handeln, der ist ein Weiser unter den Menschen, weil er jede
Handlung mit innerer Ziigelung ausfiihrt”.

Sie werden sich fragen, meine Damen und Herren, was denn nun unter
unbeteiligtem, hanglosem Handeln zu verstehen sei, und wie solches Unbetei-
ligtsein, solche Hanglosigkeit erreicht werden kann. Wir haben schon gehort,
dass mit der Hanglosigkeit hauptsdchlich Uneigenniitzigkeit, ja Gleichgiiltigkeit
inbezug auf die Ergebnisse des Handelns gemeint ist; 5, 20 “Nicht freue man
sich, wenn man Liebes erlangt hat, nicht grime man sich, wenn man Unliebes
erlangt hat”; der deutsche Ausdruck “Gleichgiiltigkeit™ ist allerdings insofern
unpassend, als in ithm eine starke negative Komponente mitschwingt; “Gleich-
mut” wire etwas besser, aber wohl auch nicht ganz zutreffend. Auch die Frage,
ob nicht zu zwar vollig uneigenniitzigem, aber doch als Pflicht gefordertem
Handeln eine gewisse innere Beteiligung, eine gewisse Pflichtfreudigkeit
notwendig sei, wird uns noch beschiftigen.

Die Mittel, welche die Gita zur Erreichung der Hanglosigkeit und des
Unbeteiligtseins anbietet, kann man wohl in zwei Gruppen teilen. Die Mittel der
ersten Gruppe decken sich im Grunde mit den Techniken, die von den Weisen
der Upanisadenzeit schon Jahrhunderte vor der Gita entwickelt worden waren:
asketische und yogische Ubungen mit der Bemeisterung der Sinne und allem,
was dazu gehort. Obgleich die Gita mit ihrer Lehre, Handeln sei unvermeidlich,
aber es gebe eine Art des Handelns, die die Erlésung nicht hindere, etwas Neues
verkiindigt, wirft sie keineswegs die spirituellen Errungenschaften der vergange-
nen Jahrhunderte tiber Bord. Darin ist sie echt indisch, dass sie das Neue
hinzufiigt, ohne das Alte aufzugeben; darin liegt aber auch fiir uns eine der
grossen Schwierigkeiten des Verstidndnisses, denn zwischen dem Alten und dem
Neuen besteht oft genug, wenigstens fiir unsere Betrachtungsweise, ein
unversdhnlicher Widerspruch. Die zweite Gruppe der Mittel zur Erreichung der
Hanglosigkeit besteht, wie wir schon angedeutet haben, darin, dass alles
Handeln auf Gott bezogen wird und in der Liebe zu Gott geschieht. 3, 30

AS/EA LVII+4+2003, S.687-792



BHAGAVADGITA 697

ermahnt Gott-Krsna den Arjuna, diesmal wieder auf die besondere Situation
Bezug nehmend: “Uberwilze alle Taten auf Mich, ohne Wiinsche und ohne
Ichsucht, und kdmpfe dann ohne Gewissensbisse!”. 5, 10: “Wer frei von Hang
handelt, indem er alle Handlungen ins Brahman hineinlegt, der besudelt sich
nicht mit dem Ubel, sowenig das Lotusblatt vom Wasser benetzt wird.” Also das
gottbezogene Handeln ist frei von den schlimmen Folgen des Karman.

Vielleicht ist Thnen aufgefallen, dass Gott-Krsna an der einen Stelle sagt:
“Uberwilze alle Handlungen auf Mich”, an der andern “Wer alle Handlungen
ins Brahman hineinlegt”; Gott, der in der Gottesrede in der ersten Person spricht,
und das Brahman sind offenbar fast gleichbedeutend. Wie sich die beiden
Begriffe in der Gita zueinander verhalten, ist aber ein schwieriges Problem. Da
sie, wie wir schon angedeutet haben, einen grossen Teil der in Jahrhunderten
zuvor ausgebildeten philosophisch-religiosen Tradition in sich aufgenommen
hat, wire es durchaus denkbar, dass sie den traditionellen philosophisch-
religiosen Wortschatz auch da anwendet, wo sie etwa von der Auffassung der
Upanisaden abweicht, dass sie also den persénlichen Gott mitunter auch mit dem
Worte Brahman bezeichnet, mit dem in den é&lteren Upanisaden das unper-
sonliche Absolute, der Urgrund des Seins benannt wird. Wir hitten es dann mit
einem nicht systematisch streng abgegrenzten Wortschatz zu tun, dem etwas
Schillerndes nicht abzusprechen ist.

Zweifellos wird man, um die Gita einigermassen richtig verstehen zu
konnen, einen solchen schillernden Gebrauch gerade der zentralen Termini
zugeben miissen. Im besonderen Beispiel wire dann Brahman einfach eine
altertiimlichere Bezeichnung fiir Gott-Krsna, die wir aber nicht genau im alten
upanisadischen Sinne verstehen diirften. In diesem Punkte ist aber einer der
neuesten Erklirer der Gita, Zaehner'!, anderer Ansicht: Nach ihm ist es das
eigentliche Anliegen der Gita, darzutun, dass die Liebe zu einem personlichen
Gott keineswegs nur eine Hilfe und Vorstufe zur Erreichung des alten Zieles der
Upanisaden, eben des Vollziehens der Einheit von Selbst und Urgrund des Seins
ist, sondern dass umgekehrt das mystische Sicheinswissen mit dem Brahman
unvollkommen bleibt, solange es nicht von der Gottesliebe gekront wird. Einen
Vers wie 18, 54, also gegen Ende der Gita, deutet Zaehner dann in seinem Sinne;
der Vers lautet “Wenn (der Mensch) zum Brahman geworden ist, mit ruhig-
klarer Seele, kennt er keinen Schmerz und kein Verlangen mehr [nach einer
andern Lesart: keine Freude mehr]. Sich gegeniiber allen Geschopfen gleich
verhaltend, erlangt er die hochste Liebe zu Mir und Ergebung in Mich”.

11 [27]

AS/EA LVII=4+2003, S. 687-792



698 ALFRED BLOCH (ED. RUDOLF WACHTER)

Zaehner!? legt Wert darauf, dass das “zum-Brahman-Werden” der Gottesliebe
vorausgehen muss, und dass das Brahman und Gott nicht identisch sind. Dass
erst die Liebe zu Gott und die Hingabe an Gott die hochste Stufe der Erlosung
sei und nicht das Aufgehen im unpersonlichen Absoluten, hatte schon Radha-
krishnan in seiner Erkldarung der Bhagavadgita aus diesem Verse erschlossen.

Eine etwas andere Meinung vertritt Franklin Edgerton (Band 39, S. 48); fiir
ihn ist die klarste Antwort der Gita auf die uns beschiftigende schwierige Frage
in den Versen 12, 1-7 enthalten. Arjuna fragt dort: “Welche von beiden haben
die hochste spirituelle Erfahrung: diejenigen, welche in Liebe zu Dir Dich
verehren, oder diejenigen, welche das Unvergangliche, Undifferenzierte [das
Brahman] verehren?” Der Gliickselige Herr antwortete: “Die, welche ihr Denken
in Mich haben eingehen lassen und Mich in stindiger spiritueller Anspannung
glaubig verehren, die gelten Mir als die Inhaber der hochsten spirituellen
Erfahrung. Diejenigen aber, welche das Unvergingliche, Undefinierbare, Un-
differenzierte, Allgegenwartige, dem Denken nicht Zugingliche, Erhabene,
Unbewegliche, nicht Wankende verehren, indem sie alle Sinne ziigeln und allen
Wesen gegeniiber die gleiche Gesinnung hegen, auf das Wohl aller Geschopfe
bedacht — auch die gelangen zu Mir. Aber grosser ist die Miihsal derer, die mit
threm Geist am Undifferenzierten hingen, denn der Weg zum Undifferenzierten
ist fir Korperwesen schwer zu finden. Diejenigen aber, die alle ihre Handlungen
auf Mich, als ihr Hochstes iiberwilzen, und die mit ausschliesslich Mir geltender
Anspannung Mir nachsinnen und Mich verehren, fiir die also, die ihr Denken in
Mich eingehen lassen, werde ich gar bald, o Sohn der Prtha, ein Retter aus dem
Meer der Todes-Wanderung sein”. Nach Edgerton ist hier deutlich ausge-
sprochen, dass die Suche nach Gott und die Suche nach dem Brahman
gleichwertig sind, dass aber der Weg der Liebe zum personlichen Gott leichter
und kiirzer ist als der abstraktere Weg des Erkennens des unfassbaren Absoluten.

Man konnte allerdings, wenn man den Wortlaut des Verses “Doch auch
diejenigen, welche das Brahman verehren, gelangen zu Mir” sehr genau nimmt,
dhnlich wie in dem Verse “Wenn der Mensch zum Brahman geworden ist,
erlangt er die hochste Liebe zu mir”, das Brahman als eine Vorstufe zu Gott und
deshalb doch nicht etwas Gleichwertiges auffassen.

Wir stossen hier zum ersten Mal auf die Schwierigkeit, ob man die
einzelnen Worte und die einzelnen Stellen der Gita gegeneinander abwégen darf,
d.h. ob der Gita ein einheitliches, widerspruchsloses gedankliches System

12 [U.a. 27,35f,384.]

AS/EA LVII*4+2003, 5.687-792



BHAGAVADGITA 699

zugrunde liegt. Edgerton sagt dariiber:'* “Die in der Gita erorterten Themen
sachlich geordnet zusammenzustellen, impliziert schon eine Kommentierung,
denn eine solche Ordnung ist der Gita selbst, welche stédndig nichtzusammen-
gehorige Gegenstinde nebeneinanderstellt und andererseits Stellen, die vom
gleichen Gegenstande handeln, weit auseinanderreisst, vollig fremd. Die Gita
macht gar nicht den Versuch, in ihrer Philosophie logisch oder systematisch zu
sein. Sie steht dazu, mystisch und emotional zu sein. Was wir Widerspriiche zu
nennen versucht sind, ist nicht durch unscharfes Denken oder Zuriickhaltung im
Entscheiden bedingt. Das zeigt sich deutlich in Fillen, wo die Gita zwei ent-
gegengesetzte Auffassungen vortrigt und dann beide als richtig bezeichnet. Nur
im Bereich der Logik miissen wir zwischen Ja, Nein und dem Eingesténdnis des
Nichtwissens wihlen. Die Gita findet keine Schwierigkeit dabei, gleichzeitig Ja
und Nein zu sagen. Auch was sie ‘Erkenntnis’ nennt, ist in Wirklichkeit intuitive
Wahrnehmung; es beruht nicht auf rationaler Analyse, und will nicht darauf
beruhen. Der wahrhaft Weise misstraut dem verstandesmassigen Denken als
einem unsichern und flackernden Lichte; er hilt sich an das freundliche Licht
(lux benigna) der Gnade Gottes. Er muss seine Personlichkeit in ekstatischer
Verehrung in Gott versenken, vollig auf Thn vertrauend, und alle Verantwortung
auf Thn iiberwilzend, alles Tun als Taten der Verehrung Gottes vollziehend;
letztlich zidhlt nichts anderes als das”. So also dussert sich Edgerton, der zum
Teil bewusst Ausdriicke der christlichen Mystik gebraucht. Ahnlich iiber den
logischen oder nichtlogischen Aufbau der Gita hatten sich schon viele frithern
Gelehrten, die sich mit ihr beschiftigt hatten, gedussert. Wir werden ihre
Ausserungen bald kennen lernen, wenn wir die Wirkung der Gita auf ihre Leser
in Europa besprechen werden.

Insgesamt beruht die ungeheure Wirkung der Gita, zundchst in Indien, wohl
auf drei Griinden: Erstens auf ihrer Lehre, dass Handeln nicht in jedem Falle
dem Heile entgegensteht. Dadurch konnte die Gita eine Heilslehre fiir jedermann
werden und nicht nur eine solche fiir eine kleine Auslese, eine Minoritit
weltfliichtiger Asketen. Zweitens beruht ihre Wirkung auf der Wirme ihres
Gottesglaubens und der von ihr gepredigten Gottesliebe; sie kam damit einem
menschlichen Urbediirfnis ganz anders entgegen als die abstrakten Spekula-
tionen der Upanisaden. Und drittens beruht ihre Wirkung wohl auf dem Medium

13 [Edgerton (1944), Bd. 39, 91 = (1972), 193; s. unten, wo die Stelle teilweise leicht anders
libersetzt ist.]

AS/EA LVII*4+2003, S. 687-792



700 ALFRED BLOCH (ED. RUDOLF WACHTER)

einer begnadeten Dichtkunst, durch das die Erfahrung mystischer Gottesliebe
mitgeteilt wird. Von begeisterten Urteilen ...

(2. Stunde)

Wir sahen uns gegen Ende der letzten Stunde vor die Frage gestellt, ob die Gita
etwas Verschiedenes oder das Gleiche meine, wenn sie von Gott spricht, und
wenn sie vom Brahman spricht. Das Brahman ist ja in der Indischen Glaubens-
geschichte die dltere Vorstellung; sie ist ein Hauptkennzeichen der Upanisaden-
zeit, die vielleicht etwa 600-400 v. Chr. anzusetzen ist, wihrend die Gita um
300 bis 200 v. Chr. datiert wird. Das Brahman ist, wie es Erich Frauwallner
ausgedriickt hat,'> die allbeherrschende Weltseele, die als das wahre Ich im
Menschen wohnt. Die Weisen, welche in den Upanisaden zu Worte kommen,
werden nicht miide, die Erhabenheit dieses Weltgeistes zu preisen, der alles
durchdringt, in allem wirkt, der Herr des Weltalls ist. Aber nie wird zum Brah-
man gebetet, und nie ergreift das Brahman selbst das Wort, nie offenbart es sich
in der Ichform dem Menschen. Und wenn wir “das Brahman” und nicht “der
Brahman™ sagen, so folgen wir nur der altindischen Sprache, wo das Brahman
sdchlich, ein Neutrum ist, und schon dadurch das Unpersonliche seines Wesens
verrdt. Ganz anders der personliche Gott der Bhagavadgita. Er kann so zum
gldubigen Menschen sprechen wie in den Versen 18, 64-66, also fast am Ende
des Gedichtes: “Jetzt hore noch mein allergeheimstes, letztes Wort: Du bist Mir
sehr lieb, deshalb werde ich sagen, was dir zum Heile gereicht: In Mir sei dein
Denken, an Mich deine Hingabe, Mir opfere, Mich verehre. In Mich wirst du
ganz eingehen, dies wahrlich verspreche ich dir, denn du bist Mir lieb. Gib alle
herkémmlichen frommen Werke auf und nimm bei Mir allein Zuflucht. Ich
werde dich aus allen Ubeln erlosen, sei nicht traurig”. Ausserungen solchen
Gottesglaubens wiirde man in den Upanisaden vergebens suchen, abgesehen von
einigen spiten Upanisaden wie der Svetasvatara-Upanisad, wo Rudra-Siva als
Herr der Welt und als Ziel der Erlésung-Suchenden gepriesen wird, ohne jedoch
das Wort zu ergreifen, und ohne dem nach Erlésung Strebenden aktiv und
gnidig entgegenzukommen.

Die Frage nun, ob die Gita etwas Verschiedenes oder das Gleiche meine,
wenn Gott Krsna in der ersten Person von sich selbst spricht, und wenn er in der

14 [Die zweite Hilfte dieses MS-Blattes ist leer; vermutlich weil der Autor die Reinschrift
nicht vollenden konnte, in der Stunde vom Entwurf las und dann den Rest abzuschreiben
vergass. Viel fehlt nicht.]

15  [Frauwallner (1953), 71.]

AS/EA LVII*42003, S.687-792



BHAGAVADGITA 701

dritten Person vom Brahman spricht, ist verschieden beantwortet worden. Nach
Radhakrishnan und Zaehner meint die Gita tatsiachlich Verschiedenes, und zwar
nehme das in den Upanisaden als Hochstes Verehrte, das Brahman, in der Gita
einen niedrigeren Rang ein als Gott; das Einssein mit dem Brahman stelle noch
nicht die volle Erlésung dar, sondern die hochste Stufe werde erst durch die
Bhakti, die hingebende Liebe zu Gott, erreicht. Nach Edgerton'® jedoch sind fiir
die Gita Gott und das Brahman insofern identisch, als sie nur verschiedene
Namen fiir das gleiche Ziel sind, das freilich auf zwei verschiedenen Wegen
erreicht wird, und zwar ist der zum Brahman fithrende Weg der Erkenntnis
schwierig und stellt hohe Anspriiche auch an die denkerischen Fahigkeiten des
nach Erlésung Strebenden, wihrend der Weg der Gottesliebe kiirzer und auch
fiir den einfachen, schlichten Frommen gangbar ist. Solche Meinungsverschie-
denheiten zwischen Gelehrten, die alle als vortreffliche Kenner der Gita gelten
diirfen, haben uns dann zur grundsitzlichen Frage gefiihrt, ob der Gita ein
strengdurchdachtes, widerspruchsloses Welt-, Menschen- und Gottesbild zu-
grundeliege, oder ob innere Widerspriiche in der Gita anzuerkennen seien, und
wie solche Widerspriiche, falls sie wirklich vorliegen, zu erkldren seien.

Nun dass der Gita ein streng logisches, wissenschaftliches Vorgehen
wenigstens in der Darbietung und Darstellung ihrer Gedanken nicht eigen ist,
haben schon ihre frithesten europidischen Leser bemerkt. Doch ist gleich zu
sagen, dass diese frithesten europiischen Leser, an ihrer Spitze Wilhelm von
Humboldt in den zwanziger Jahren des 19. Jahrhunderts, dieses Fehlen von
strenger Systematik nicht als Mangel betrachteten, sondern als Ausserung der
poetisch beschwingten Inspiration des Dichters empfanden. In einer 1826
ver6ffentlichten Abhandlung iiber die Bhagavadgita schrieb Wilh. von Hum-
boldt: “Es ist ein Weiser, der aus der Fiille und Begeisterung seines Gefiihls
spricht, nicht ein durch eine Schule geiibter Philosoph, der seinen Stoff nach
einer bestimmten Methode verteilt und an dem Faden einer kunstvollen
Ideenverkettung zu den letzten Sitzen seiner Lehre gelangt”. Dass Wilh. v.
Humboldt diese Eigenart der Gita wie gesagt keineswegs als Mangel empfand,
zeigt sein verschiedentlich geiussertes begeistertes Urteil tiber das Gedicht. Die
Gita war in Europa zuerst durch die 1785 zu London veroffentlichte englische
Ubersetzung von Charles Wilkins bekannt geworden, der sich auf Anregung von
Warren Hastings, dem eigentlichen Begriinder der englischen Herrschaft iiber
Indien, von den Pandits in Benares, dem Hauptsitz der indischen Gelehrsamkeit,

16  [Edgerton (1944), Bd. 39, 48 ff. = (1972), 150 ff ]

AS/EA LVII+4+2003, S. 687-792



702 ALFRED BLOCH (ED. RUDOLF WACHTER)

in die altindische Sprache und Geisteswelt hatte einfiihren lassen.!” Humboldt,
der 1821 im Alter von 54 Jahren Sanskrit zu lernen begonnen hatte, lernte die
Gita jedoch nicht durch diese erste europdische Ubersetzung von Wilkins
kennen, sondern durch eine mustergiiltige Ver6ffentlichung August Wilhelm
von Schlegels, der die Gita 1823 im Urtext und mit einer lateinischen Uber-
setzung versehen herausgab. Besonders beriihmt sind zwei Urteile Humboldts'®
iber die Gita aus den Jahren 1827 und 1828 in Briefen an seinen Freund
Friedrich von Gentz, einen bekannten Diplomaten: “Es ist wohl das Tiefste und
Erhabenste, was die Welt aufzuweisen hat”, und: “Ich las das indische Gedicht
zum ersten Mal in Schlesien auf dem Lande, und mein bestédndiges Gefiihl dabei
war Dank gegen das Geschick, dass es mich habe leben lassen, dieses Werk
noch kennen zu lernen” (Humboldt lernte die Gita mit 56 Jahren kennen). Auch
Robert Boxberger, Realschullehrer zu Erfurt, der die Bhagavadgita 1869 in
deutsche Verse iibertrug, schreibt im Vorwort!® zu dieser Ubersetzung: “Das ist
kein philosophisches System, kein Werk des risonnierenden Verstandes, aber
ein Kind der dichtenden Phantasie, die das Géttliche nicht begreift, aber
glaubensvoll ahnt, also im wahren Sinne des Wortes ein philosophisches
Gedicht, welches nur auf einem Standpunkte moglich war, wo die Philosophie
noch Dichtung und nicht Wissenschaft war ...”. 1907 schrieb der vortreffliche
Indologe Richard Fritzsche von der Bhagavadgita und anderen philosophischen
Teilen des Mahabharata: “Die Texte lassen sich wie in Bibelspriiche zerlegen
und zeigen auch keinen eigentlichen Gedankenfortschritt, sondern es ist, wie
Goethe im West-Ostlichen Divan sagt [und zwar im Gedicht ‘Unbegrenzt’ im
Buche Hafis]: ‘Dein Lied ist drehend wie das Sterngewdélbe, / Anfang und Ende
immerfort dasselbe, / und was die Mitte bringt, ist offenbar / das, was zu Ende
bleibt und anfangs war’”.20

Mit diesen Charakterisierungen der Gita durch Forscher des neunzehnten
und des Beginns unseres Jahrhunderts decken sich im Grunde die Ansichten der
Gelehrten der jiingsten Vergangenheit und der Gegenwart, nur dass jetzt die
unsystematische Art der Gita weniger auf ihre dichterische Form als vielmehr
auf die vom Dichter beabsichtigte religiose Wirkung auf die Zuhoérer oder Leser
zuriickgefiihrt wird. Vielleicht diirfen wir eine Ausserung Helmuth von Glase-
napp’s voranstellen, die sich zwar nicht auf die Gita, sondern auf ein spéteres

17 [M. Winternitz, Geschichte der indischen Literatur, Bd. I, Leipzig 1909, 10 {f.]
18  [Vgl. etwa bei Schroeder (1915), S. I1.]

19 [Boxberger (1870), 8.]

20 [Schroeder (1915), S. XVI mit Bibl.]

AS/EA LVII+42003, §.687-792



BHAGAVADGITA 703

und viel umfangreicheres philosophisches Gedicht bezieht, aber auch auf die
Gita zutrifft:2! “Ist es doch kein Werk, in welchem eine philosophische Lehre
mit scharfsinnigen Argumenten bewiesen wird, sondern eine Art Andachtsbuch,
in dem meditativ gewonnene Erlebnisse und Konzeptionen ihren sprachlichen
Niederschlag und ihre dichterische Ausgestaltung gefunden haben”. Einem
frommen Inder sei es eine tiefe Freude, fiigt Glasenapp hinzu,?? und ein religio-
ses Bediirfnis, immer wieder dasselbe zu horen, weil es ihn in seinen metaphysi-
schen Uberzeugungen bestirke. Am deutlichsten hat den nicht rein verstandes-
missigen Charakter der Gita der von uns schon genannte amerikanische
Indologe Franklin Edgerton 1944 beschrieben??: “Die in der Gita erdrterten
Themen sachlich geordnet zusammenzustellen, bedeutet schon eine Stellung-
nahme und Deutung, denn eine solche Ordnung ist der Gita selbst, welche
stindig Nichtzusammengehoriges nebeneinanderstellt und Zusammengehoriges
auseinanderreisst, vollig fremd. Die Gita macht gar nicht den Versuch, in threr
Philosophie logisch oder systematisch zu sein. Sie steht dazu, mystisch und
emotional zu sein. Was wir Widerspriiche zu nennen versucht sind, ist nicht
durch unscharfes Denken oder mangelnden Mut zum Entscheiden bedingt. Das
zeigt sich deutlich in Fillen, wo die Gita zwei entgegengesetzte Auffassungen
vortriagt und dann beide als richtig bezeichnet. Nur im Bereich der Logik miissen
wir zwischen den drei Moglichkeiten Ja, Nein oder dem Eingestéindnis unseres
Nichtwissens wihlen. Die Gita findet keine Schwierigkeit dabei, gleichzeitig Ja
und Nein zu sagen. Auch was sie ‘Erkenntnis’ nennt, ist in Wirklichkeit intuitive
Wahrnehmung; es beruht nicht auf rationaler Analyse, und will nicht darauf
beruhen.” Und Edgerton fihrt fort, bewusst Ausdriicke der christlichen Mystik
auf die Gita anwendend: “Der wahrhaft Weise misstraut dem verstandesmis-
sigen Denken als einem unsichern und flackernden Lichte; er hdlt sich an das
freundliche Licht (lux benigna) der Gnade Gottes. Er muss seine Personlichkeit
durch ekstatische Verehrung in Gott versenken, vollig auf Ihn vertrauend, und
alle Verantwortung auf Ihn iiberwélzend, alles Tun als Verehrung Gottes
vollziehend; letztlich zihlt nichts anderes als das”. Und R. C. Zaehner bezeich-
net in seiner 1969 erschienenen Erklarung der Bhagavadgita das Gedicht zwar
als ein wunderbares Werk (“this wonderful work™?#), und er glaubt auch fest an
seine Einheit, aber er muss doch zugeben, dass die Ubergéinge von einem Thema

21  [Glasenapp (1951), 53 =473.]

22 [Glasenapp (1951), 52 f. =472 f]

23 [Edgerton (1944), Bd. 39, 91 = (1972), 193; schon oben, teilweise leicht anders, zitiert bzw.
iibersetzt.]

24 [3]

AS/EA LVII=4+2003, S. 687-792



704 ALFRED BLOCH (ED. RUDOLF WACHTER)

zum anderen oft auf eine verwirrende Weise schroff sind (“disconcertingly
abrupt™3). Und schliesslich dusserte sich 1960 der hollandische Indologe Jan
Gonda?®¢: “Obwohl fast immer Krsna, emotionell und visionir, zu Worte kommt,
hat das Lehrgedicht in altindischer Weise die dussere Form eines Gespraches,
das modernen Ansichten gemiss ziemlich ungeordnet verlduft. Auch ist die
Terminologie noch immer im Werden begriffen”.

Weil diese Auffassung der Gita offenbar weitgehend die richtige ist, ver-
zichten wir darauf, die in der Geschichte der Gita-Forschung zeitlich in der Mitte
liegenden Versuche vorzufithren, die angeblichen Widerspriiche durch die
Annahme zu erkldren, die Gita sei nicht aus einem Guss, sondern ein urspriing-
licher, philosophisch einheitlicher Kern, die Ur-Gita, sei spiter von anderen
Dichtern anderer philosophischer Richtung iiberarbeitet und erweitert worden.
Solche Versuche einer Analyse und historischen Zerlegung der Gita haben
namentlich unternommen: der vortreffliche Kenner der indischen Philosophie
Richard Garbe 1905, und der Religionshistoriker Rudolf Otto in den 30er Jah-
ren. Es handelt sich also um eine kritisch-historische Zerlegung, wie sie etwa in
der alttestamentlichen Forschung und in der Homer-Analyse tiberaus erfolgreich
gewesen ist,”” aber im Falle der Gita verkennt diese Forschungsrichtung den
Charakter des ja auch viel kiirzeren Gedichtes, und iiberdies muss jeder Versuch,
verschiedene Schichten innerhalb der Gita voneinander zu sondern, notwen-
digerweise im Bereiche subjektiven Ermessens und subjektiver Willkiir stecken
bleiben. Wenn wir diesen beiden Auffassungen: a) Die Gita ist emotional-
visiondr und deshalb nicht systematisch; b) Die Ur-Gita war einheitlich, ist aber
von Dichtern anderer Richtung Uberarbeitet und erweitert worden: daher die
Unsystematik und die Widerspriiche, noch unsern eigenen Eindruck hinzufiigen
diirfen, so wire er etwa so zu formulieren: die Emotionalitit der Gita, ihr
Charakter als Andachtsbuch, erkldrt zum Teil die Wiederholungen und den
Mangel an Systematik; aber zum Teil rithren diese Schwierigkeiten daher, dass
die Gita — wir sagen nicht: aus verschiedenen Schichten besteht — aber doch auf
verschiedenen Ebenen spricht: der Ebene, wo Krsna als Gott seinem Gegeniiber
unmittelbar den Weg zur Erlésung, d.h. zu Sich, Gott, weist, stehen grosse Teile
als Ebene gegeniiber, auf der Krsna zu Arjuna als blosser philosophischer
Lehrer, als Guru, spricht. Diese Zweiheit oder Mehrheit von Ebenen eignete der

25 [5.]

26 [Gonda (1960), 267.]

27 [In letzterer ist man unterdessen wieder von dieser Anschauung abgertickt und nimmt eine
im wesentlichen von einer Person, wenn auch unter Riickgriff auf vorgegebene Elemente
verschiedenen Alters, geleistete Schopfung an.]

AS/EA LVII+42003, 5.687-792



BHAGAVADGITA 705

Gita wohl von Anfang an und erklirt sich aus der bekannten synkretistischen
Haltung des Hinduismus, der dem Alten Neues hinzufiigt, ohne das Alte fallen
zu lassen; die Emotionalitit ist besonders den Teilen der Gita eigen, die das
Neue, ihr Eigene, enthalten, weil dieses Neue, die Gottesliebe, etwas besonders
Emotionales ist. Aber ein betrichtlicher Rest von mangelnder Systematik ldsst
sich weder durch die Emotionalitidt noch durch die dichterische Beschwingtheit
noch durch die Verschiedenheit der Ebenen erklidren, sondern nur durch eine
gewisse Ungeordnetheit in der Darstellung des Gedankengangs, wie sie ja
Humboldt, Fritzsche und Gonda deutlich zugegeben haben.

2. Kapitel: Ubersicht iiber den Inhalt der Bhagavadgita und Versuch
einer Erklarung

Einschaltung der Bhagavadgita ins Mahabharata

Wir haben schon erwiihnt, dass Georg von Simson 1969 unwiderleglich bewie-
sen hat, dass die Bhagavadgita sowie zehn ihr vorangehende und zwei ihr fol-
gende Gesidnge nachtriglich ins Mahabharata eingefiigt sind. Er wies das durch
die schlecht aufeinanderpassenden Fugen der Einfiigung nach. Da uns hier nicht
die Komposition des Mahabharata, sondern der Inhalt der Bhagavadgita beschif-
tigt, gehen wir nicht auf die Einzelheiten der Beweisfithrung von Simson’s ein,
die ich auf dem ausgeteilten Blatte?® schematisch darzustellen versucht habe.
Nur soviel sei gesagt: Wihrend der zehn ersten Tage der grossen 18tégigen
Schlacht wird das Kuruidenheer von dem greisen und ehrwiirdigen, aber dusserst
kampfestiichtigen Bhisma befehligt, dem von beiden Parteien hochverehrten
Grossoheim sowohl der Kuruiden als der Panduiden. Bhisma steht innerlich
mehr auf der Seite der Panduiden, die in dem Streite mit ihren Vettern im Recht
sind, aber da er nun einmal der Feldherr der Kuruiden ist, erfiillt er seine Pflicht.
Da Bhisma als unbesiegbar gilt, nehmen die Panduiden zu einer unschénen List
Zuflucht: Thr junger Schwager Sikhandin ist als Midchen geboren und erst
nachtriglich durch ein Wunder in einen Mann verwandelt worden. Bhisma nun
hatte aus iibersteigerter Ritterlichkeit von vornherein erklért, er werde nie gegen
Sikhandin kimpfen, weil es gegen die Kriegerehre verstosse, gegen eine Frau zu
kampfen, selbst wenn sie lingst zum Manne geworden sei. Die Panduiden und
ihr Bundesgenosse Krsna hecken nun, die Ritterlichkeit Bhisma’s ausniitzend,

28  [Vgl. Anm. 8]

AS/EA LVII*4+2003, S. 687-792



706 ALFRED BLOCH (ED. RUDOLF WACHTER)

die List aus, dass Arjuna den fiir Bhisma unantastbaren Sikhandin gewisser-
massen als Schutzschild vor sich herschieben und dann Bhisma todlich ver-
wunden soll, was am zehnten Schlachttage denn auch in die Tat umgesetzt wird.
Schon vor Beginn der Schlacht hatten auch die Kuruiden gewusst, dass ihr
Feldherr Bhisma durch seine erklirte Weigerung, gegen Sikhandin zu kéimpfen,
besonders gefihrdet sein wiirde, und deshalb legt der dlteste der 100 Kuruiden,
Duryodhana, seinem néchstjiingeren Bruder Duhsasana als letzte Weisung
unmittelbar vor Beginn der Schlacht ans Herz, Bhisma wihrend der Schlacht
besonders zu schiitzen. Wir miissen noch bemerken, dass die grosse Schlacht im
Mahabharata nicht unmittelbar erzihlt wird, sondern in Form eines Augenzeu-
genberichtes: Konig Dhrtarastra, der alte und blinde Vater der Kuruiden, lasst
sich den Hergang des Kampfes von seinem Wagenlenker Samjaya berichten, der
an der Schlacht teilgenommen hatte. Im Verse 6, 15, 20 hatte also Samjaya dem
Dhrtarastra erzdhlt, wie Dhrtarastra’s dltester Sohn seinem zweitdltesten Sohn
als letzte Weisung unmittelbar vor der Schlacht den Schutz des Bhisma ans Herz
legte. Erst 8 Gesinge spater, 6, 24, 2 fragt Dhrtarastra den Samjaya: Welches
von beiden Heeren schlug zuerst los? Diese 8 Gesdnge miissen eingeschoben
sein, denn die Frage Dhrtarastra’s, wer den Kampf er6ffnete, muss einst unmit-
telbar auf Samjaya’s Bericht jener letzten Weisung vor der Schlacht gefolgt sein.
Noch offenkundiger ist, dass wenn erst weitere zwanzig Gesédnge spiter
Dhrtarastra die gleiche Frage an Samjaya: “Welches von beiden Heeren schlug
zuerst los?” wiederholt und erst dann endlich die Antwort erhilt: “Nachdem
Duhsasana diese Ermahnung seines Bruders gehort hatte, schlugen zunéchst die
Kuruiden los”, alle die 28 Gesédnge eingeschoben sein miissen. Es folgten einst
unmittelbar aufeinander: 6, 15, 20 / 6, 24, 2 / 6, 44, 2. Der grosste Teil dieses
Einschubes sind also die 18 Gesdnge der Bhagavadgita.

Man kann nun aber mit ziemlicher Sicherheit auch die Griinde angeben, aus
denen diese grosse Einschaltung erfolgt ist. Wir meinen hier selbstverstindlich
nicht die Griinde, welche zur Schaffung der Gita gefiihrt haben: diese Griinde
liegen im Bediirfnis des Dichters, die Philosophie des selbstlosen, weil in der
Gottesliebe wurzelnden Handelns zu verkiinden. Wir meinen hier bloss die
Griinde, aus denen die Gita auf das Epos Mahabharata zugeschnitten wurde. Die
Entstehung des Riesenepos Mahabharata hat ja, wie schon erwihnt, mehrere
Jahrhunderte in Anspruch genommen, und in dieser langen Zeit haben sich auch
die Sitten und Anschauungen gewandelt. In der iltesten Zeit herrschten noch
rohe Anschauungen. Eine Kriegslist, wie die Ausniitzung der {ibersteigerten
Ritterlichkeit Bhisma’s durch Arjuna, indem er Sikhandin als Schutzschild
beniitzte, schockierte die Zuhorer noch nicht, sondern bereitete thnen womdglich

AS/EA LVII+4+2003, S.687-792



BHAGAVADGITA 707

Vergniigen. Einige Jahrhunderte spiter dachte der indische Kriegerstand ganz
anders. Infolge einer Verfeinerung des Anstandsgefiihles hatten eine Reihe
ritterlicher Kampfesregeln unbestrittene Geltung erlangt, zum Beispiel dass man
gegen einen wehrlosen Feind nicht kidmpfen dirfe. Fiir dieses Zeitalter
verfeinerter Ritterlichkeit war es hochst stossend, dass die Panduiden, auf deren
Seite die Sympathien des Epos ganz deutlich liegen, zu einer so unedlen, ja
gemeinen List greifen. Die Panduiden von diesem Makel reinzuwaschen, ist
einer der Zwecke des Einschubs der 28 Gesinge und auch weiterer Ein-
schaltungen. Dahin gehort der fast unwahrscheinlich wirkende Zug, dass mitten
in der grossen Schlacht die Panduiden den gegnerischen Feldherrn Bhisma
aufsuchen und ihn fragen, was sie tun kénnten, um ihn, den Unbesiegbaren, zu
besiegen. Bhisma antwortet ihnen: “Arjuna soll den Sikhandin, gegen den zu
wehren ich mich ja aus Ritterlichkeit weigere, vorschieben und mich so zu Fall
bringen”. Wenn das Opfer selbst zu dieser List riit, verliert die hinterlistige Tat
an Verwerflichkeit. Den gleichen Zweck — der hier freilich nur ein winziger
Nebenzweck ist — erfiillt auch die Bhagavadgita: In der Bhagavadgita selbst, 2,
4, fragt Arjuna Gott Krsna: “Wie sollte ich es tiber mich bringen konnen, den
mir verehrungswiirdigen Bhisma in der Schlacht mit Pfeilen zu t6ten?” Wir
wissen, dass Krsna’s Antwort ist, es sei Arjuna’s Pflicht, zu kimpfen, und wenn
er diese Pflicht in vollig selbstloser Gesinnung erfiille, lade er keine Schuld auf
sich. Damit wird Arjuna’s Kampf gegen seine Verwandten und auch die unedle
List, mit der er seinen Grossoheim Bhisma tédlich verwunden wird, von Gott
selbst autorisiert. Selbstverstindlich ist das wie gesagt nur ein unbedeutender
Nebenzweck der Gita; ihr Hauptzweck ist wie gesagt die Verkiindigung der
selbstlosen Pflichterfiillung und der Gottesliebe, sodass wir, wenn wir liber den
philosophisch-religiosen Lehren der Gita ihren Zusammenhang mit dem Maha-
bharata vergessen, uns richtig verhalten.

Aber die Einschaltung der Gita ins Mahabharata gerade unmittelbar vor
Beginn der grossen 18tigigen Hauptschlacht, also in einem hochbedeutsamen
Augenblick des Geschehens, sozusagen am Angelpunkt der epischen Handlung,
ist noch aus einem andern Grunde sinnvoll, und dieser andere Grund geht nun
viel tiefer als der Nebenzweck der Reinwaschung der Panduiden und namentlich
Arjuna’s: Das Epos Mahabharata ist aus einer Kultur herausgewachsen, die
hauptséchlich vom Kriegeradel, den Ksatriya’s, getragen war; es verherrlicht die
Ideale der Kriegerkaste. Die Pflicht der Kriegerkaste war der Schutz des Landes
und nétigenfalls der Kampf gegen seine Feinde. In einer von der Kriegerkaste
gepragten Kultur war also das Kémpfen die Pflicht, die Arbeit schlechthin, und
es steht beispielhaft fiir die jedem Menschen je nach der Stellung, in die er

AS/EA LVII*4+2003, S. 687-792



708 ALFRED BLOCH (ED. RUDOLF WACHTER)

hineingeboren wurde, von der iiberlieferten Gesellschaftsordnung zugewiesene
Tatigkeit. Das Besondere oder eine wichtige Besonderheit der Gita im Vergleich
zu den tbrigen indischen Heilslehren ist, dass sie die jedem Menschen von der
herkémmlichen Gesellschaftsordnung zugewiesene Rolle bejaht, aber dem Men-
schen doch den Weg zeigt, wie er sein metaphysisches Ziel in Erfiillung seiner
weltlichen Pflichten erreichen konne. Darin reicht die Gita unendlich weit tiber
das gingige volkstiimliche Ideal des Kriegerstandes hinaus, das sich auf den
Glauben beschrankte: “Wer tapfer kimpfend in der Schlacht fillt, kommt in den
Himmel und darf dort die Freuden geniessen, die einem gefallenen Krieger
bestimmt sind”; weiter fragte der durchschnittliche Angehorige des Kriegeradels
nicht. Die Gita steht aber andererseits im Gegensatz zum Wege der vielen
religiosen Sucher Indiens, die durch die erschiitternde Einsicht in die Vergéing-
lichkeit und Nichtigkeit der Friichte weltlicher Téatigkeit dahin gefiihrt wurden,
aus der Stellung, in die sie hineingeboren worden waren, radikal auszubrechen
und in monchischer Weltflucht nach Ewigkeitszielen zu streben; der Buddha ist
ein Hauptbeispiel dafiir, aber auch im Mahabharata wird uns oft genug erzihlt,
dass Konige plotzlich in ihrer Stellung, in ihrer Tatigkeit und in den ihnen zur
Verfligung stehenden Geniissen keinen Sinn mehr fanden und sich entschlossen,
alles aufzugeben und als Einsiedler in die Wildnis hinauszuziehen.

Der erste und zweite Gesang

Die Gita beginnt mit der Frage des alten, blinden K&nigs Dhrtarastra an seinen
Wagenlenker Samjaya, der Augenzeuge der grossen Schlacht gewesen war und
nach deren Ende dem Dhrtarastra die Ereignisse erzdhlt: “Was taten die
Kuruiden und die Panduiden, als sich ihre Heere kampfbereit gegeniiber-
standen?”. Nun berichtet Samjaya zunichst iiber die Vorgénge im Kuruidenheer:
Duryodhana, der ilteste Sohn Dhrtarastra’s, versicherte, nachdem er das
gegeniiberstehende Panduidenheer mit den Augen gemustert hatte, seine Kurui-
den ihrer Uberlegenheit und ermahnte sie zum Kampf. Darauf blies Bhisma, der
Feldherr der Kuruiden, die Kampfes-Muschel zum Zeichen der Kampfbereit-
schaft, und die tibrigen Kuruiden taten desgleichen. Dann erzédhlt Samjaya iber
die entsprechenden Vorgidnge im Panduidenheere: Auf das Muschelblasen der
Kuruiden antworten die Panduiden, allen voran Krsna und Arjuna, ihrerseits mit
Muschelblasen. Arjuna erhebt seinen berithmten Bogen Gandiva. Dann spricht
Arjuna zu seinem Wagenlenker Krsna: “Halte den Wagen an, ich will einen
Blick auf das Kuruidenheer werfen, um zu sehen, wer uns gegeniibersteht”.
Krsna hilt den Wagen an, und nun erfolgt die unerwartete Wendung: Obgleich

AS/EA LVII=4+2003, §.687-792



BHAGAVADGITA 709

Arjuna ja schon immer wusste, gegen wen er wiirde kimpfen miissen, versetzt
ihn der Anblick seiner nahen Verwandten und namentlich der fiir ihn ver-
ehrungswiirdigen alten Familienmitglieder im feindlichen Heere in tiefe
Bestiirzung: er glaubt es nicht iiber sich bringen zu kénnen, gegen seine Ver-
wandten zu kdmpfen. “Mir liegt nichts an Sieg und Herrschaft, um die wir
kampfen, wenn Sieg und Herrschaft nur durch die Totung unserer Verwandten
gewonnen werden kénnen”, sagt er zu Krsna; “lieber will ich mich, ohne mich
zu wehren, toten lassen, als diesen Verwandtenmord auf mich zu laden”. Krsna
geht zunéchst gar nicht auf Arjuna’s eigentlichen Beweggrund, den Abscheu vor
dem Verwandtenmord, ein, sondern packt Arjuna bei seiner Kriegerehre: “Wie
kannst du im entscheidenden Augenblick eine solche Verzagtheit an den Tag
legen, die sich fiir dich als adligen Mann nicht ziemt und deiner Ehre abtriglich
ist? Raffe dich auf und kidmpfe!”. Arjuna aber bleibt bei seiner Weigerung: “Ich
kann gegen meinen verehrten Grossvater Bhisma und meinen alten Waffen-
meister Drona nicht zum Kampfe antreten. Lieber, als solche mir ehrwiirdigen
Menschen zu téten, mochte ich als Bettler leben; denn die Herrschaft, die ich
nach einem Siege besdsse, wire mit Blut besudelt. Ich werde nicht kimpfen!”.
Immerhin fiigt Arjuna hinzu, er sei, obgleich von tiefem Mitgefiihl fiir seine
Verwandten ergriffen, unsicher, was das Richtige sei, und er bittet Krsna, ihn zu
belehren. Nun (wir befinden uns schon im zweiten der 18 Gesdnge der Bhaga-
vadgita Vers 10) antwortet Krsna mit leisem Lécheln (das leise Léacheln bei der
Verkiindung der tiefsten Wahrheiten wird auch sehr oft vom Buddha berichtet):
“Obgleich du nicht unweise sprichst, beklagst du doch Menschen, die gar nicht
zu beklagen sind; die Weisen klagen weder {iber Tote noch iiber Lebende.”

Dann beginnt mit der Begriindung fiir dieses Nicht-beklagenswert-Sein der
Toten und Lebenden und im vorliegenden Falle auch der Verwandten im geg-
nerischen Heere Krsna’s eigentlicher Vortrag der Gita-Philosophie (15, 7), und
zwar zerstreut er Arjuna’s Bedenken zunichst mit dem Hinweis auf die Unsterb-
lichkeit des Selbst. Viele Forscher, zum Beispiel Edgerton, nennen das Selbst
Seele, so dass wir in uns geldufiger Weise von Unsterblichkeit der Seele
sprechen diirften. Aber zum Beispiel Zaehner gebraucht den Ausdruck “Seele”
(englisch soul) fiir etwas ganz anderes, nimlich fiir sanskrit buddhi, das zum
Beispiel Edgerton durch “Bewusstsein” oder “Wille” wiedergibt. In der Philo-
sophie der Gita besteht nimlich ein scharfer Gegensatz zwischen dem unsterb-
lichen und unmittelbar gottlichen Kern des Menschen, dem Selbst, und der
jeweiligen konkreten Personlichkeit, in die das Selbst auf seiner Wanderung
durch die Existenzen jeweilen eingeht: eine solche zeitlich begrenzte Person-
lichkeit besteht aus Materie, aber zur Materie gehdrt nicht nur der Korper,

AS/EA LVII*4+2003, S. 687-792



710 ALFRED BLOCH (ED. RUDOLF WACHTER)

sondern auch der ganze psychische Apparat oder Organismus des Menschen,
also eben “das Bewusstsein oder Erkennen” buddhi (von Zaehner “Seele”
genannt), Geist, Wahrnehmungsvermogen. Das in einen Kérper und in einen
psychischen Apparat, also in eine psychosomatische Personlichkeit, eingegan-
gene Selbst nennt die Bhagavadgita oft “das vom Korper Umschlossene”, wobei
aber zum Korper wie gesagt auch der psychische Apparat oder Organismus?
gehort, der vom Selbst ginzlich verschieden ist. Das Selbst ist ein kleiner Teil
von Gott. 15, 7 ff. sagt Gott Krsna, die Wanderung des Selbst durch die
Existenzen beschreibend: “Ein Teil von Mir wird jeweilen in der Welt der
Lebenden zu einer Einzelseele und zieht die fiinf Wahrnehmungsféhigkeiten und
das Denkorgan an sich, die alle zur Materie gehéren. Sowohl wenn das Selbst in
einen Korper eingeht als wenn es einen Korper verldsst, nimmt es diesen
psychischen Apparat mit sich und wandert fort, so wie der Wind wohlriechende
Stoffe von ihrem Ursprungsort fortnimmt und mit sich fiihrt”. Der zur Materie
gehorige psychische Apparat ist also wie der Korper Bestandteil der Materie,
wandert aber mit dem von Materie umschlossenen Selbst durch die Existenzen.
Das wandernde, von Materie umschlossene Selbst, die Einzelseele (oder besser:
das Einzelselbst) ist unerldst, solange es am psychischen Apparat haftet und, in
immer neue Korper eingehend, wandert. Erlost ist es erst, wenn es ins All-Selbst,
in Gott, eingeht, von dem es ein Teil ist. Die Yoga-Ubungen zum Beispiel haben
zum Ziel, das Einzel-Selbst von seinem psychischen Apparat zu lésen, der das
Selbst immer in Kontakt zur materiellen Aussenwelt bringt und so in der
Wanderung gefangen halt.

Fiir uns ist hier wichtig, dass das Einzelselbst ein Teil von Gott und als
solcher unsterblich ist. Das, die Unsterblichkeit des Einzelselbst, ist das Argu-
ment, mit dem Krsna am Anfang seiner Erorterungen die Bedenken Arjuna’s,
gegen seine Verwandten zu kidmpfen, zerstreut: 12 “Nie hat es eine Zeit
gegeben, da ich nicht war, oder da du nicht warst, oder da diese Koénige nicht
waren, noch wird es je eine Zeit geben, da wir nicht sein werden; das gilt fiir uns
alle”. Da unser aller Kern das ewige Einzelselbst ist, sind wir alle ewig, auch
deine Verwandten, die zu bekampfen du Bedenken tragst. Noch deutlicher 2, 19
und 20: “Es, das Selbst, wird nicht getotet, wenn der Korper getotet wird”. 2, 23
“Schwerter zerschneiden das Selbst nicht, Feuer verbrennt es nicht, Wasser
benetzt es nicht, der Wind trocknet es nicht aus”. Das Selbst ist also
unverletzlich und ewig, woraus folgt, dass der Mensch nicht zu beklagen ist,
wenn er stirbt, denn sein wahres Selbst stirbt ja nicht. Edgerton findet es traurig,

29  [Nachtriglich rot dariibergeschrieben:] feinstofflicher Leib.

AS/EA LVII+4+2003, 5.687-792



BHAGAVADGITA 711

hinzufiigen zu miissen, dass diese Lehre hier zur Rechtfertigung des Krieges und
des Totens tiberhaupt herhalten muss,*® und er ist nicht der Einzige, der an dieser
Rechtfertigung Anstoss nimmt. Mahatma Gandhi, der Verkiinder der Gewalt-
losigkeit, der die Gita als geistige Fiihrerin seines Lebens betrachtete, litt schwer
unter ihrer Einbettung in einen kriegerischen Rahmen, und hatte Miihe, sich eine
Auslegung zurechtzulegen, die diesen Anstoss beseitigte. Vielleicht ist die
folgende Auffassung geeignet, den Anstoss wenigstens teilweise zu mildern: Die
Gita macht sich anheischig, das im allgemeinen unheilschwangere Handeln unter
bestimmten Bedingungen zu rechtfertigen und zu empfehlen, d.h. die Bedingun-
gen zu offenbaren, die das Handeln seines Fluches entkleiden. Nun ist Kdmpfen,
ja Toten, das pflichtgemisse Handeln des Kriegeradels, die Standespflicht der
Ksatriya, und wenn es der Gita gelingt, zu zeigen, dass selbst dieses mit
besonderen Bedenklichkeiten belastete Handeln durch Selbstlosigkeit und Gott-
bezogenheit entgiftet werden kann, bewiihrt sie ihre Doktrin gerade in einem
besonders krassen Falle. Kdmpfen und Téten, das aus Hass oder aus Machtgier
unternommen wiirde, wire ja ohnehin kein Handeln im Sinne der Gita.

Doch bleibt auch bei dieser Auffassung ein schwieriger Rest von Wider-
spriichlichkeit: Die Gewaltlosigkeit oder der Wille, niemanden zu verletzen, die
beriihmte Ahimsa, wird zwar von der Gita, wie Edgerton bemerkt,?' nirgends
besonders hervorgehoben, erscheint aber doch viermal in Aufzihlungen der
Kardinaltugenden. 5, 25 heisst es, das Nirvana im Brahman erlangten die,
welchen das Wohl aller Lebewesen am Herzen liegt, 12, 18 sagt Gott Krsna, lieb
sei thm der Mensch, der die gleiche Gesinnung gegen Freund und Feind hege.
Alles dieses ist schwer vereinbar mit der durch die Unsterblichkeit des Selbst
begriindeten Unbedenklichkeit des Totens.

Wir kehren noch einmal zu Vers 12 zuriick, wo Krsna seine Lehre von der
Unsterblichkeit des Selbst mit den Worten beginnt: “Nie hat es eine Zeit
gegeben, da ich nicht war, oder da du nicht warst, oder da diese Fiirsten nicht
waren, noch wird es je eine Zeit geben, da wir nicht sein werden; das gilt fiir uns
alle”. Ist es nicht auffillig, dass sich Gott Krsna hier gewissermassen auf die
gleiche Stufe stellt wie Arjuna und die iibrigen Fiirsten, indem er sich offenbar
auch ein Selbst zuspricht, das zwar wie das Selbst aller andern Menschen ewig
ist, aber doch der Wanderung unterliegt? Wie kann sich Gott hier als der
gleichen Schicksalsgemeinschaft zugehorig bezeichnen, der die Menschen ange-
héren? Ist Gott wirklich dem Samsara, der Wanderung oder dem Wesenskreis-

30  [Edgerton (1944), Bd. 39, 83 f. =(1972), 185 f.]
31 [Ibid.]

AS/EA LVII*4+2003, S. 687-792



712 ALFRED BLOCH (ED. RUDOLF WACHTER)

lauf, unterworfen? Zaehner’? bejaht diese Frage, indem er sagt, Krsna als
Inkarnation, als Gott in Menschengestalt, sei auch dem Samsara unterworfen,
und die verschiedenen Herabkiinfte Gottes, seine Avatara’s, seine Geburt auf der
Erde in Notzeiten, sei auch ein Samsara, eine Wanderung. Und tatsdchlich
scheint die Stelle 4, 1 ff. in diese Richtung zu weisen. Dort teilt Gott Krsna mit,
wie seine Erlosungslehre iiberliefert worden sei, also eine theologische Uber-
lieferungskette: Er selbst habe die Lehre dem Vivasvat (Sonnengott) libergeben,
Vivasvat seinem Sohne Manu, dem Stammvater der Menschheit, Manu, dem
Iksvaku, dem Begriinder der Sonnendynastie, und dieser den Sehern. Nun macht
Arjuna einen chronologisch-historischen Einwand: “Du, Krsna, bist doch spiter
geboren als Vivasvat; wie konntest du da die Lehre dem Vivasvat {ibergeben?”.
Krsna antwortet: (4, 5) “Ich und du, wir beide, haben viele vergangene Leben
(oder Existenzen) hinter uns; der Unterschied ist nur, dass ich diese vergangenen
Existenzen alle weiss, du aber sie nicht weisst”. Also Gott Krsna, wenigstens in
seinen Herabkiinften als Mensch oder Tier, scheint auch irgendwie dem Samsara
anzugehoéren. Wir werden da an den Buddhismus erinnert, wo es ja auch so ist,
dass der Buddha, der Erwachte oder Erleuchtete, von seinem Erwachen oder
seiner Erleuchtung an zwar den Samsara iiberwunden hat und ins Nirvana
eingehen wird, aber vor seiner Buddhaschaft eine unendlich lange Kette von
Existenzen durchwandert hat, also im Samsara eingeschlossen war. Und es ist
auch ein Vorzug des Buddha, dass er seit seiner Erleuchtung genau iiber alle
seine vergangenen Existenzen Bescheid weiss, so wie Krsna es von sich in der
Bhagavadgita 4, 5 sagt.

Da aber die Wanderung durch die Existenzen, der Samsara, ja durch die
Folgen des fritheren Handelns, das Karman, bedingt ist, miissen wir die Frage
stellen, ob denn Gott, wenigstens in der Form seiner Herabkiinfte, dem Karman
unterworfen sei. Eine Antwort auf diese Frage gibt Krsna wohl 9, 4 ff., wo er
von seiner Rolle als Schopfer der Welt spricht: “Von Mir in der Gestalt des
Brahman [hier auch die Antwort auf das Neutrum in 2, 17!] ist diese ganze Welt
geschaffen worden ... 8 Immer wieder [zyklisch] schaffe ich diese ganze Schar
der Geschopfe ... 9 Nicht aber binden mich diese Schopfungshandlungen, da ich
wie ein Unbeteiligter handle, ohne an den Handlungen zu hingen”. Also Gott als
Schopfer ist zwar handelnd, aber als Unbeteiligter handelnd, also ohne die
schlimmen Handlungsfolgen, das Karman, auf sich zu laden. Warum ist Er aber
dann doch der Wanderung durch die Existenzen, die ja ausschliesslich Folge des
Karman ist, unterworfen?

32 [125]

AS/EA LVII+4+2003, S.687-792



BHAGAVADGITA 713

Das sind sehr schwierige Fragen, wie es uns ja iiberhaupt sehr schwer fillt,
zu begreifen, dass Gott Krsna, der ja mit dem Brahman mehr oder weniger
identisch ist, also gerade mit dem der Wanderung entzogenen Bereiche, irgend-
wie, wenn auch noch so bedingt, in die Wanderung einbezogen sein kann. 3, 19
ff. und 4, 14 stellt sich Gott Krsna dem Arjuna geradezu als Beispiel fiir einen
ohne Hang und ohne Lohnerwartung Handelnden hin: 3, 22 “Es gibt fiir Mich
nichts in den drei Welten, das ich tun miisste, und nichts, was ich nicht schon
besdsse und deshalb erwerben miisste, und trotzdem bin ich mit Tatigkeit
befasst. 23 Wire ich nicht unermiidlich mit Tatigkeit befasst, so wiirden die
Menschen allzumal in meine Fussstapfen treten [d.h. auch in Untétigkeit ver-
fallen]. 24 Diese Welten wiirden verschwinden, wenn ich meine Tatigkeit nicht
ausiibte, ich wire ein Stifter von Verwirrung, ich wiirde die Geschopfe der
Vernichtung preisgeben”. 4, 14 “Das Tun verunreinigt mich nicht, denn ich
begehre nicht nach der Frucht des Tuns, und wer dieses mein Wesen erkennt,
wird seinerseits nicht durch sein Tun gebunden”.

Unter gdnzlich anderen Bedingungen als die Menschen scheint in dieser
Hinsicht Gott Krsna nicht zu stehen; nur dadurch, dass sein Tun so uneigen-
niitzig ist wie das Tun, das er jedem erlosungsbediirftigen Menschen empfiehlt,
bindet Ihn sein Tun nicht. Er steht nicht von vornherein ausserhalb des Karman-
Gesetzes. Wir stossen hier auf einen Grundzug des indischen Glaubens: Das
Weltgesetz, von dem das Gesetz des Tuns und seiner Wirkungen ein Kernstiick
ist, gilt so ausnahmslos, dass auch Gott, bei all Seiner unvorstellbaren Grosse
und Allgegenwart, nicht dariiber, sondern darunter steht. So hebt auch im
Buddhismus der Buddha das Gesetz des Karman nicht etwa durch einen
Gnadenakt auf, sondern er erkennt und zeigt nur den Weg, auf dem man den
bedingten unheilvollen Wirkungen dieses Gesetzes entgehen kann; das Gesetz
bleibt in voller Kraft, aber es gibt ein Verhalten, durch das man im Rahmen des
Gesetzes die Ursachen der Wanderung fiir sich selbst beseitigen kann.

Denkbar ist freilich auch, dass sich Krsna in Vers 12 absichtlich als
Schicksalsgenossen Arjuna’s hinstellt, um am Anfang seiner grossen Unter-
weisung gewissermassen als Freund auf gleicher Ebene den tief Entmutigten
aufzurichten. Es gibt eine ergreifende Stelle im 11. Gesang, wo Arjuna, nachdem
sich Krsna ihm in seiner wahren géttlichen Gestalt offenbart hat, ihn um
Verzeithung dafiir bittet, dass er ihn friiher fast respektlos wie einen Kameraden
behandelt hat: 11, 41 ff.: “Wie uniiberlegt habe ich dich fiir einen Kameraden
gehalten und als Kameraden angesprochen und dich Krsna genannt, von deiner
gottlichen Grosse nichts ahnend, aus Leichtsinn oder auch aus freundschaftlicher
Gesinnung! Und dafiir, dass ich wohl scherzeshalber dich etwa beim Spiel oder

AS/EA LVI[+4+2003, S. 687-792



714 ALFRED BLOCH (ED. RUDOLF WACHTER)

beim Rasten oder beim Essen unehrerbietig behandelte, bitte ich dich
Unvergleichlichen um Vergebung”. Es ist wie gesagt moglich, dass Krsna zu
Beginn seiner Unterweisung diese Vertraulichkeit aus psychologischen Griinden
noch eine Zeitlang beibehalten will, um dem niedergeschlagenen Arjuna aus
seiner tiefen Verzweiflung zu helfen.

(3. Stunde)

Ich habe IThnen eine schriftliche Ubersicht?? iiber die Verse 2, 11-30 gegeben,
damit wir an diesem Beispiel die Art kennen lernen kénnen, wie die Gita ihren
Gedankengang entwickelt. Ginge sie immer didaktisch vor, so wiirde sie am
Anfang nichts von ihrem Gedankengut voraussetzen und den Zuhérer oder Leser
allméihlich in ihre Lehre einfithren. Das tut sie aber vielfach nicht, sondern oft
setzt sie Kenntnisse voraus, die sie erst spdter ausfiihrlicher vortrdgt. Der
Kerngedanke, mit dem Krsna Arjuna’s Bedenken, gegen seine Verwandten zu
kampfen, zerstreut, ist ja: der géttliche Kern, das Selbst deiner Verwandten und
tiberhaupt aller Menschen ist unverletzlich und unsterblich, also brauchst du
dich um deine Verwandten nicht zu graimen. Unmittelbar diesen Kerngedanken
sprechen aber eigentlich nur die Verse 12, 18-25, 29 und 30 aus. Was jedoch
meinen in diesem Zusammenhang zunichst die Verse 13—15? In ihnen ist davon
die Rede, dass das ewige Selbst auf seiner Wanderung durch immer neue Leiber
den nicht-ewigen, unsteten, wechselnden Einfliissen der materiellen Aussenwelt
ausgesetzt ist, die es durch die Sinnesfunktionen aufnimmt, und die in thm
gegensitzliche Empfindungen wie Kilte und Hitze, Freude und Schmerz hervor-
rufen. Dieses der wechselnden Aussenwelt Ausgesetzt-Sein des Selbst und
hauptsichlich gegebenenfalls der Umstand, dass das ewige Selbst diesen
Einflissen erliegt, d.h. die ihm wesensgemiss eigene ewige Gleichheit und
Ausgeglichenheit verliert und zwischen den gegensitzlichen Empfindungen wie
kalt und warm, freudvoll und leidvoll, Liebe und Hass usw. hin- und hergerissen
wird — dieser Umstand bewirkt das Weiterdauern der Gefangenschaft des Selbst
in der Wanderung und das Ausbleiben der Erlésung. Deshalb in den Versen 13—
15 die Mahnung Krsna’s an Arjuna, sich durch jene wechselnden Einfliisse nicht
aus der Fassung bringen zu lassen, ihnen standzuhalten, ihnen gegeniiber gleich-
miitig und unerschiitterlich zu bleiben; denn dem also Standhaften werde die
Erlésung seines Selbst aus der qualvollen Wanderung zuteil (Vers 15). Man
kann zwar nicht sagen, dieser Aspekt der Wanderung des Selbst stehe mit der
ersten von Krsna vertretenen These, das Selbst jedes Menschen sei unsterblich,

33 [Vgl. Anm. 8.]

AS/EA LVII*4+2003, 5.687-792



BHAGAVADGITA 715

und pflichtgemisses Toten fiige dem Getoteten kein Leid zu, iiberhaupt in
keinem Zusammenhang: Fasst man nidmlich einen weiteren Bereich der Lehre
der Gita ins Auge, so ist der Zusammenhang dieser: In Vers 2, 38, also nur 8
Verse weiter als der letzte auf unseren Blittern iibersetzte Vers 2, 30, ermahnt
Krsna Arjuna: “Sei gleichgiiltig gegeniiber Freud und Leid, Erfolg und Miss-
erfolg, Sieg und Niederlage: Dann sei zum Kampfe bereit, und du wirst nichts
Schlimmes erleiden”. Mit anderen Worten: Wenn Arjuna seine Kriegerpflicht
ohne Schaden fiir sein Seelenheil erfiillen soll, muss er nicht bloss wissen, dass
er den von ihm zu tétenden Gegnern kein wirkliches Leid zufiigt, sondern er
muss den Kampf mit jener inneren Distanziertheit und Unberiihrtheit fithren, die
das einzige Mittel darstellt, sein Selbst vor verderblichen Folgen des Handelns
zu bewahren. Trotz dieses sinnvollen weiteren Zusammenhangs entspringt aber
das vorzeitige Eindringen der Vorstellung des Schutzes des Selbst vor &usseren
Einflissen in den Gedanken der Ewigkeit des Selbst einer stérenden Ideen-
assoziation, welche die Klarheit des Gedankengangs empfindlich beeintréchtigt.
Nur dadurch, dass wir aus der ganzen Gita die zusammengehorigen Vorstellun-
gen sammeln und zusammenstellen, kénnen wir hoffen, zu einem anndhernden
Verstindnis zu gelangen. Wir kénnen also nicht umhin, das zu tun, was Edger-
ton als eine Stellungnahme und Deutung bezeichnet.

Der schwierige Vers 2, 16 kann wohl im Grunde nur das meinen, was sein
zweites Viertel ausdriickt: “Das Seiende kann nicht ins Nichtsein treten”, d.h.:
“Das ewige Selbst kann nicht sterben”. Die gegenlaufige Aussage im ersten
Viertel: “Das Nichtseiende kann nicht ins Sein treten” ist entweder nur durch
storende Assoziation entstanden, oder sie unterstreicht allgemein die scharfe
Grenze zwischen dem, was wechselnd und vergénglich ist, und dem sich gleich-
bleibenden Ewigen. Die Begriffe Nichtseiendes und Seiendes blicken zur Zeit
der Gita schon auf eine lange und durchaus nicht geradlinige Vorgeschichte
zuriick, die fiir uns mit dem Rigvedahymnus 10, 129 beginnt, den man mit dem
Titel “Der Ursprung der Dinge” tberschrieben hat; er beginnt mit den Worten:
“Weder Nichtsein noch Sein war damals’’; der Dichter nimmt mit dieser Aussage
eine vermittelnde Stellung zwischen den beiden schon in jener uralten Zeit
bestehenden entgegengesetzten Ansichten ein, die reale Welt sei aus dem Nichts
entstanden, und: die reale Welt habe schon immer bestanden, das Seiende sei
von Anfang an gewesen. Durch Umdeutung der Begriffe Seiendes und Nicht-
seiendes schon in der Upanisadenzeit ist es dann dazu gekommen, dass unter
dem Seienden das Brahman, also das ewig sich gleich Bleibende, verstanden
wurde, unter dem Nichtseienden die heillose Flucht der wechselnden Erschei-
nungen.

AS/EA LVII*4+2003, S. 687-792



716 ALFRED BLOCH (ED. RUDOLF WACHTER)

Der Vers 17 ist in unserem Zusammenhang folgendermassen zu verstehen:
Das Brahman, welches diese ganze Welt erschaffen hat, ist unzerstérbar. 11, 38
sagt aber Arjuna zu Krsna: “Du hast diese ganze Welt erschaffen”. Ist also das
Brahman oder ist Gott Krsna der Schopfer? Die Antwort gibt der Vers 9, 4, wo
Krsna zu Arjuna sagt: “Von Mir in Gestalt des Brahman wurde diese ganze Welt
erschaffen”. Also Gott Krsna und das Brahman sind identisch, oder vielmehr:
das Brahman ist eine abgeleitete Form Gott Krsna’s, ist ihm gewissermassen
untergeordnet. Unser Vers 17 nun ist in unserem Zusammenhang nur verstand-
lich, wenn wir den gegen Ende der letzten Stunde aus 15, 7 entnommenen
Gedanken hinzunehmen, dass jedes Einzelselbst ein Teil des Brahman oder
Krsna’s, d.h. Gottes, ist; ist aber das Ganze unzerstorbar, so sind es auch seine
Teile.

Die Verse 26-28 sinken von der Ebene hochster philosophisch-religioser
Sicht auf das Niveau anspruchsloser Volksweisheit ab: Der Tod und die qual-
bringende Wiedergeburt sind (zunichst) unvermeidlich; ins Unvermeidliche aber
muss man sich schicken, und es niitzt nichts, dariiber zu klagen (18, 41 ff.).
Nachdem die Verse 29 und 30 — die letzten, die Sie auf den Blittern vor sich
haben — das unfassbare Wesen und die Unzerst6érbarkeit des Selbst noch einmal
eindrucksvoll formuliert haben, {iberraschen uns die Verse 31-37 durch erneutes
Absinken auf die Stufe des Glaubens und der Massstibe des nicht weiter
nachdenkenden Durchschnittskriegers. War das bei der ersten Entgegnung
Krsna’s auf Arjuna’s Weigerung zu kidmpfen noch verstiandlich, so ist es hier,
nach der tiefsinnigen Darlegung der Unsterblichkeit des Selbst, befremdend:
Auch deine Pflicht als Angehoriger der Kriegerkaste verbietet dir, zu zittern;
etwas Besseres als in Erfiillung seiner Standespflicht zu kdmpfen, gibt es fiir den
Krieger nicht. Gliicklich sind die Krieger, denen sich die Gelegenheit zu einem
Kriege bietet, denn damit 6ffnet sich fiir sie das Tor zum Himmel; die gefallenen
Krieger kommen ja in den Himmel. Wenn du dich zu kimpfen weigerst, wird dir
das auch Schande bringen; die Leute werden sagen, du habest dich aus Feigheit
gedriickt. Wenn du fillst, kommst du in den Himmel, wenn du siegst, wirst du
die Herrschaft iiber die Erde geniessen konnen; also kdmpfe! In den letzten
Worten begriindet Krsna seine Ermunterung Arjuna’s zum Kampfe mit dem
unverhohlenen Hinweis auf die Friichte sowohl des Schlachtentodes als des
Sieges — etwas, was der sonstigen Haltung der Gita, die ja das Handeln um des
Lohnes willen schirfstens verurteilt, diametral entgegengesetzt ist. Auch das
Trachten nach dem Himmel, d.h. nach Paradiesesfreuden, wird noch im gleichen
zweiten Gesange der Gita scharf verurteilt. Wir diirfen allerdings nicht ver-
gessen, dass die G1ta mit ihrem ganzen Gewicht fiir die durch die herkémmliche

AS/EA LVII+4-2003, §.687-792



BHAGAVADGITA 717

Kastenordnung festgelegte Verteilung der Pflichten eintritt: 18, 41 ff. sagt Krsna,
Aufgabe der Priester sei die Askese, die Weisheit und der Glaube, Aufgabe des
Kriegeradels die Tapferkeit und die Freigebigkeit, Aufgabe der Vaisya’s der
Ackerbau, die Viehzucht und der Handel, und Aufgabe der Stdra’s das Dienen,
aber das Wichtige ist dort die Beifiigung 18, 46, wahre Vollendung erreiche nur
der Mensch, der die Erfiillung seiner Standespflicht Gott widme, auf Gott
ausrichte. Aber unser Vers 2, 37, wo Krsna Arjuna himmlischen oder irdischen
Lohn in Aussicht stellt, verliert seine Anstdssigkeit auch nicht dadurch, dass auf
thn unmittelbar der von uns schon zitierte, mit der Lehre der Gita in schonstem
Einklang stehende Vers 2, 38 folgt: “Sei gleichgiiltig gegeniiber Freud und Leid,
Erfolg und Misserfolg, Sieg und Niederlage: Dann sei zum Kampfe bereit, und
du wirst nichts Schlimmes erfahren!”

Sehr schwierig sind die nun folgenden Verse 2, 39-46. Sie sind auch sehr
verschieden iibersetzt und gedeutet worden. Wir diirfen ihrer Schwierigkeit nicht
ausweichen, beschrinken uns aber doch darauf, die uns wahrscheinlichste
Auffassung vorzutragen. Der zentrale Begriff in diesen Versen ist die von uns
schon frither erwihnte buddhi — ein Wort, das sehr verschieden tibersetzt wird:
Intelligenz, Intellekt, Vernunft, das Erkennen, die Seele. Wir haben schon gese-
hen, dass die Buddhi keineswegs dem Selbst angehort, sondern dem psychischen
Organismus, der ausser ihr noch das Denken (Manas) und die Sinnesfunktionen
umfasst und mit dem Koérper zusammen das Selbst auf seiner Wanderung durch
die Existenzen umschliesst und begleitet. Allerdings ist die Buddhi der edelste
Teil des psychischen Organismus, und sie hat auch bei den Bestrebungen zur
Erlosung des Selbst aus der Wanderung eine Art Schliisselposition inne, denn sie
ist es, die durch Ziigelung der Sinnesfunktionen das Selbst nach aussen
abzuschirmen und so zu seiner Befreiung entscheidend beizutragen vermag. Die
meisten Ubersetzungen von Buddhi haben das Unzuldngliche, dass sie die
Willens- und Entscheidungsfihigkeit, die der Buddhi neben ihrer Erkenntnis-
fahigkeit eignet, nicht zum Ausdruck bringen.

Was die Buddhi, vielleicht doch am besten “die Vernunft”, vermag, zeigt
deutlich ein beriihmtes Bild, das Wagengleichnis der Katha-Upanisad (3, 3 ff.):
“Wisse, dass das Selbst der Herr** des Wagens ist, der Koérper der Wagen, die
Vernunft (Buddhi) der Wagenlenker, das Denken die Ziigel. Die Sinne sind die
Pferde, die Sinnesobjekte die Rennbahn ... Wer nun die rechte Erkenntnis nicht
besitzt, dessen Vernunft hilt sein Denken nicht angeschirrt (a-yukta-),?* und die

34  [Dariiber:] Wageninsasse
35  [Dazu verso:] oder: diszipliniert sein Denken nicht

AS/EA LVII*4+2003, S. 687-792



718 ALFRED BLOCH (ED. RUDOLF WACHTER)

vom Denken abhidngigen Sinne sind unbotmadssig wie schlechte Pferde eines
(schlechten) Wagenlenkers. Der betreffende Mensch besitzt keine Lauterkeit,
erreicht den Ort der Seligkeit nicht und gerit in den Kreislauf (oder die Wande-
rung, Samsara). Wer aber die rechte Erkenntnis besitzt, dessen Vernunft hilt sein
Denken stets angeschirrt (yukta-),? und die vom Denken abhingigen Sinne sind
botmissig wie gute Pferde eines (guten) Wagenlenkers. Der betreffende Mensch
besitzt Lauterkeit, erreicht den Ort der Seligkeit und wird nicht wiedergeboren”.
Um das Schicksal des Selbst, des Herrn des Wagens oder Wageninsassen, geht
es, aber dieses Selbst ist untatig; tétig ist die Buddhi, die Vernunft, und zwar
besteht ihre Tatigkeit giinstigenfalls, d.h. wenn der betreffende Mensch die
richtige Erkenntnis besitzt, im Anschirren des Denkorgans, welches seinerseits
die Aufsicht tiber die Sinnesfunktionen ausiibt; wenn die Vernunft das Denk-
organ richtig anschirrt, sind auch die Sinnesfunktionen geziigelt, und diese
Zuriickziehung aus der Aussenwelt trigt zur Befreiung des Selbst aus der
Wanderung bei. Dieses Anschirren, diese Ziigelung, diese Disziplin ist Yoga.
Vers 2, 39 der Bhagavadgita lautet nun: “Damit?” habe ich dir die Rolle der
Vernunft theoretisch auseinandergesetzt; hére nun die praktische Anweisung,
wie du dich, kraft der Vernunft angeschirrt, / von der fesselnden Wirkung des
Tuns befreien kannst”. Die von uns in Anlehnung an die meisten Forscher mit
“theoretisch” und “praktisch” wiedergegebenen Sanskritwérter bedeuten wort-
lich “nach dem Samkhya” bzw. “nach dem Yoga”. Die klassische philosophi-
sche Systematik der Inder, wie sie sich im ersten Jahrtausend n. Chr. ausgebildet
hat, unterscheidet 6 philosophische Systeme, von denen das Samkhya-System
und das Yoga-System eng zusammengehoren. Samkhya bedeutet “Zahl,
Aufzihlung”, und die Samkhya-Philosophie ist dusserlich danach benannt, dass
in ihr die Aufzdhlung ihrer tiber 20 Grundbegriffe eine grosse Rolle spielt. Thre
klassische Darstellung hat die Samkhya-Philosophie in einem knappen, konzen-
trierten Lehrgedicht eines I$varakrsna gefunden, der wohl zwischen Christi
Geburt und 500 n. Chr. gelebt hat. Altere Stufen der Samkhya-Philosophie
finden sich im Mahabharata und auch besonders in der Bhagavadgita. Wir

36  [Dariiber:] diszipliniert

37  [Dazu verso:] Was mit “Damit” gemeint ist, welche schon zu Ende gefiihrte theoretische
Auseinandersetzung Krsna eigentlich im Auge hat, ist wohl gar nicht klar, obgleich die
Erkldrer dariiber hinweggehen, als ob es klar wire. Vielleicht sind die Verse 2, 14 und 15
gemeint, von denen wir vermuteten, dass sie durch blosse Gedankenassoziation an ihre
Stelle gekommen sind. Es wire dann in diesen Versen die Forderung nach Stillegung der
Sinnesfunktionen theoretisch erhoben, und jetzt kime die praktische Anweisung, mit
welchen Mitteln diese Stillegung erreicht werden kann.

AS/EA LVII+4+2003, S.687-792



BHAGAVADGITA 719

werden deshalb die Samkhya-Philosophie spater noch niher betrachten miissen;
hier sei nur — allerdings sehr vereinfacht — ihre Grundanschauung wiederge-
geben: Wie in den Upanisaden das Selbst, so ist im Samkhya der Geist der Kern
des Menschen; der Geist glaubt sich irrtiimlicherweise in die Materie verstrickt
und ist dadurch unerlést; die Erlosung besteht darin, den Geist vom Irrtum, er sei
in die Materie verstrickt, zu befreien. Die Yoga-Philosophie entwickelt den
praktischen Weg zur Befreiung des Geistes von seinem verhiangnisvollen Irrtum.
Die klassische Darstellung der Yoga-Philosophie ist der Yoga-Leitfaden des
Pataiijali, dessen Lebenszeit ebenfalls unbekannt ist, aber doch wohl spéter als
die Gita liegt. Die Gita setzt Samkhya und Yoga auf einer vorklassischen, noch
im Fluss befindlichen Stufe voraus.

In Vers 2, 40 versichert Krsna, dass die praktische Verwirklichung der
disziplinierenden Rolle der Vernunft durch Yoga nie zu Misserfolgen fiihrt, und
in Vers 2, 41, der heilbringende Einsatz der Vernunft bestehe in ihrer Entschlos-
senheit zur Erreichung eines einzigen Zieles, eben der Disziplinierung des
ganzen psychischen Organismus, wihrend fehlende Entschlossenheit der Ver-
nunft zu heilloser Zersplitterung fiihre. Die disziplinierende Wirksamkeit der
Vernunft mit Hilfe yogischer Versenkungsiibungen fehlt der althergebrachten
vedischen Religion, und deshalb richtet Krsna in den Versen 42—44 eine scharfe
Polemik gegen die vedische Religion: Die Anhinger der vedischen Religion
streben nur nach Genuss und Macht und Paradiesesfreuden; Genuss, Macht und
Paradiesesfreuden aber seien — so glauben die Veda-anhanger — die Frucht der
Titigkeit in fritheren Geburten, und zwar verstehen sie unter Tatigkeit, welche
solche guten Friichte zeitige, die Ausfiihrung des komplizierten vedischen
Rituals, d.h. “fromme Werke”. Also Werkfrommigkeit mit unverhohlener Lohn-
erwartung, Bejahung der Wanderung, Hoffnung auf gliickliche kiinftige
Existenzen, Fehlen der Disziplinierung des Geistes und der Sinnesfunktionen
durch die Vernunft. Vers 45: “Die Veden haben es mit den drei Eigenschaften
der Materie3® zu tun; du aber habe nichts mit den drei Eigenschaften zu tun und
nichts mit den Gegensitzen, sondern befinde dich immer im Bereich der
Eigenschaft Giite, frei von Erwerb und Besitz, immer auf dein Selbst gerichtet”.
Die Aufforderung, sich immer im Bereich der Eigenschaft Giite zu halten, ist,
nachdem soeben vor allen drei Eigenschaften der Materie gewarnt worden war,
ein kleiner Widerspruch; gemeint ist aber die Disziplinierung durch die Ver-
nunft, die zwar der Materie angehort, aber als ihr edelster Teil der Eigenschaft

38 [Dazu verso:] Eigenschaften, / Konstituenten / Strdhnen, Stringe / [als da sind:] Giite,
Leidenschaft, Finsternis / Dumpfheit [Dumptheit direkt unter Finsternis geschrieben]

AS/EA LVII+4+2003, S. 687-792



720 ALFRED BLOCH (ED. RUDOLF WACHTER)

“Giite”. 46: “Die Veden sind fiir einen wirklich weisen Priester ebenso unnétig
wie ein Brunnen zur Zeit einer Uberschwemmung”.

Nachdem Krsna die vedische Religion verworfen hat, weil sie es auf die
Friichte des Tuns abgesehen hat, und weil sie die disziplinierende Aufgabe der
Vernunft, der Buddhi, vernachléssigt, ermahnt er Arjuna zum Tun ohne Blick
auf den Erfolg, und wiederum zur Gleichgiiltigkeit gegeniiber Gelingen und
Misslingen und den anderen Gegensatzpaaren: Solcher Gleichmut werde eben
Yoga genannt. Da die Gegensatzpaare wie kalt/warm, freudvoll/leidvoll usw.
durch die Sinnesfunktionen vermittelt werden, leuchtet ein, dass der vollige
Gleichmut gegeniiber den Quellen der gegensitzlichen Affekte durch die
Disziplinierung der Sinnesfunktionen erreicht wird, und das Organ, welches
diese Disziplinierung bewerkstelligt, ist eben die Vernunft, die Buddhi. Dann
kommt deutlich der folgende Zusammenhang zum Ausdruck: Ziigelung der
Sinnesfunktionen durch die Vernunft, also Yoga, hat auf die unter solcher
Disziplinierung ausgefiihrte Tatigkeit die gleiche Wirkung wie die Ausrichtung
der Tatigkeit auf Gott: beide Haltungen verhindern die iiblen Folgen der
Tiétigkeit, die Entstehung von Karman. Wir hatten also bisher den Sachverhalt
stark vereinfacht dargestellt: Die Gita predigt als Mittel zur Entgiftung des Tuns
nicht nur seine Ausrichtung auf Gott, sondern auch die Ziigelung des psychi-
schen Organismus durch dessen Leitorgan, die Vernunft. So kann Mircea Eliade
in seinem Buche Yoga (Ziirich 1960), im Anschluss an Bhagavadgita 6, 46 “Der
Yoga ist tiberlegen der Askese, iiberlegen sogar der Erkenntnis, iiberlegen dem
Opfer” schreiben (S. 170): “Das ist der volle Sieg der yogischen Praktiken. Sie
werden von der Bhagavad-Gita, diesem Gipfel der indischen Spiritualitét, nicht
nur akzeptiert, sondern sogar an die erste Stelle geriickt ... Ein sehr grosser Teil
der modernen yogischen Literatur aus Indien und aus anderen Lindern findet
seine theoretische Rechtfertigung in der Bhagavad-Gita™.

Die Verse 2, 47-53 verbinden die beiden Forderungen, der Mensch miisse
die Tatigkeiten oder Werke, zu denen er verpflichtet ist, ohne Lohnerwartung
und unter Beherrschung des psychischen Organismus durch die Vernunft aus-
filhren; Ausschaltung jedes Trachtens nach Lohn und Ausiibung des Yoga sind
also die beiden Voraussetzungen dafiir, dass Tatigkeit kein Hindernis fiir die
Erlosung wird. Vers 51 formuliert es folgendermassen: “Die Weisen, welche auf
die aus der Titigkeit entstehende Frucht verzichten, und die sich zufolge der
Ziigelung durch ihre Vernunft in einem Zustande des Angeschirrtseins befinden,
gelangen, aus den Fesseln der Wiedergeburt befreit, an den Ort, wo es kein
Leiden mehr gibt”.

AS/EA LVII+4+2003, S.687-792



BHAGAVADGITA 721

Auffallend ist, dass Gott Krsna hier einen Erlosungsweg lehrt, bei dem Er
Selbst iiberhaupt keine Rolle spielt; die Ausschaltung jeglicher Lohnerwartung
und die yogische Disziplin scheinen hier zu geniigen, um einem Tétigen die
Befreiung aus der Wanderung zu gewihrleisten. Und wenn etwas spiter, 2,
60/61, zum ersten Mal in der Gita — denn die von uns bisher gelegentlich
angefiihrten Stellen, an denen Ausrichtung aller Werke auf Gott gefordert wird,
gehoren alle spiteren Kapiteln an — wenn also 2, 61 Krsna zum ersten Mal dazu
auffordert, sich in Schwierigkeiten auf Ihn zu stiitzen, so handelt es sich nach
Auffassung Zaehners® an dieser Stelle noch nicht um den die spiteren Kapitel
beherrschenden Grundgedanken der Gita, alles Tun auf Gott Krsna auszurichten,
sondern um etwas viel Bescheideneres: Wihrend die klassische Samkhya-
Philosophie keinen Gott kennt, also atheistisch ist, spielt in dem sonst mit dem
Samkhya eng verbundenen klassischen Yoga, der seine abschliessende Aus-
prigung wie gesagt erst nach der Zeit der Bhagavadgita erfahren hat, die Gottes-
vorstellung doch eine gewisse, wenn auch nur bescheidene Rolle: Auf gewissen
Stufen der Meditation konzentriert der Yogin seine Gedanken auf Gott, der hier
als I$vara, “der Herr”, bezeichnet wird; dieser Gott der Yogins erscheint aber
nicht als allméichtiger Beherrscher der Welt, sondern als Gegenstand der Medi-
tation, der zum Erfolg der yogischen Bemiihungen beitragen kann. Die Verse 2,
60 und 61 lauten nimlich: “Auch wenn ein Weiser sich noch so sehr anstrengt,
ergreifen die heftig zerrenden Sinne mit Gewalt von seinem Denken Besitz.
Dann soll er, alle Sinne bezwingend, als Angeschirrter (oder Disziplinierter,
yukta von Yoga) dasitzend ganz in Mir aufgehen”; dieses “ganz in Mir auf-
- gehen” ist aber nach Zaehner an dieser Stelle noch nicht die Bhakti, die
Gottesliebe, sondern nur die Konzentration des Yogin auf I$vara, den Gott der
Yogins. Aber selbst wenn Zaehners Deutung unrichtig sein sollte, so kann doch
das in weitem Umkreis alleinstehende “ganz in Mir aufgehen” kaum etwas daran
dndern, dass in diesem zweiten Kapitel der Bhagavadgita die Stillegung der
Sinnesfunktionen durch die Vernunft und die uneigenniitzige Gesinnung als die
beiden alleinigen Mittel empfohlen werden, um die Tatigkeit mit der ange-
strebten Erlésung in Einklang zu bringen. Diese Auffilligkeit kann wohl
wiederum nicht anders erklart werden als durch die verschiedenen Ebenen, auf
denen sich die Gita bewegt: Krsna spricht, wie wir gesehen haben, teils
unmittelbar als Gott, teils bloss als philosophisch-religiéser Lehrer, als Guru; im
zweiten Kapiel spricht er — abgesehen von der einen Stelle Vers 61 — nur als
Lehrer; als Gott beginnt er erst im vierten Kapitel zu sprechen.

39 [153]

AS/EA LVII+4+2003, S. 687-792



722 ALFRED BLOCH (ED. RUDOLF WACHTER)

Zur Vervollstandigung des Bildes der Rolle der Vernunft bei den yogischen
Erlésungsbemiihungen ist noch der Vers 2, 53 zu beachten, wo es heisst, der
Yoga werde dann voll verwirklicht, wenn die Buddhi, die Vernunft, vollig
unbeweglich in der Versenkung oder Enstase, im Samadhi, verharre: das Bemer-
kenswerte ist hier, dass die Buddhi nicht als das die Sinne und das Denken
ziigelnde und stillegende Organ erscheint, sondern in der Versenkung oder
Enstase selbst stillgelegt wird.

Im Verse 2, 54 ergreift Arjuna wieder das Wort mit der Frage, was den in
der Versenkung oder Enstase, im Samadhi, befindlichen Menschen kennzeichne.
In der 18 Verse umfassenden und bis zum Schluss des zweiten Kapitels
reichenden Antwort Krsna’s sind die neuen Gesichtspunkte diese: Der Mensch,
der mit der Versenkung die hochste Stufe der Disziplinierung erreicht hat, ist
von allen seinen Wiinschen befreit, die durch die Sinneseindriicke in ithm
geweckt worden waren. Das Selbst, das keine neuen Sinneseindriicke mehr auf-
nimmt, erfdhrt nun eine neue und ganz andere Zufriedenheit in der Anschauung
des Hochsten*® (Vers 59). Was ist die Anschauung des Hochsten? Es ist die
Schau des Brahman, das aber mit dem Selbst fast identisch ist, so dass der Vers
55 es ausdriickt: Das Selbst ist mit sich selbst zufrieden; zum ersten Mal
erscheint hier in der Gita fiir das Selbst der eigentliche Ausdruck Atman,
wihrend es bisher als “das im Korper Eingeschlossene” bezeichnet worden war.
Das Neue ist also hier gewissermassen die positive Kehrseite der negativen
Abkehr von der Aussenwelt: das Auffinden des Absoluten im eigenen Innern
und der dadurch geschenkte Frieden.*!

Vielleicht diirfen wir das, was die Gita hier in den Schlussversen des zwei-
ten Kapitels aussagt, in die Worte zusammenfassen, mit denen Erich Frauwallner
im ersten Bande seiner Geschichte der indischen Philosophie*? den Inhalt nicht
der Bhagavadgita, sondern eines anderen philosophischen Stiickes des Maha-
bharata wiedergibt: “Wenn die Sinnesorgane die Dinge der Aussenwelt erken-
nen, werden sie von ihnen gefesselt. Und diese Verbindung wirkt verhéngnisvoll
auf das Selbst. Denn sie fordert seine Verstrickung in den Wesenskreislauf durch
die guten und bésen Werke und verhindert die erlésende Erkenntnis. ‘Wie man

40  [Dariiber:] (neutrum)

41 [Dazu verso:] Hier liegt vielleicht auch der Punkt, in dem die beiden Mittel zur
Unschédlichmachung des Tuns, namlich 1) seine Ausrichtung auf Gott, 2) die Ziigelung der
Sinnesfunktionen, also Yoga, zusammenfallen: die Ausrichtung auf Gott, vielleicht iden-
tisch mit dem Auffinden des Absoluten im eigenen Innern, ist eben ohne die Disziplinierung
der Sinnesfunktionen nicht méglich. Bhakti nicht ohne Yoga.

42 [Frauwallner (1953), 105.]

AS/EA LVII+4+2003, S.687-792



BHAGAVADGITA 723

ndmlich in ruhigem Wasser mit dem Auge seine Gestalt sieht, so sieht man,
wenn die Sinne zur Ruhe gebracht sind, mit der Erkenntnis das zu Erkennende.
Und wie man, wenn das Wasser bewegt ist, seine Gestalt nicht mehr sieht,
ebensowenig kann man im aufgeregten Zustand der Sinnesorgane das zu
Erkennende durch die Erkenntnis schauen’. [Dieses schéne Bild steht zwar nicht
in der Gta, sondern im 12. Buche des Mahabharata, ist aber v6llig im Sinne des
uns jetzt beschiftigenden Abschnitts der Gita]. Erste Voraussetzung fiir das
Erlangen der erlésenden Erkenntnis ist daher die Abkehr von den Sinnendingen,
ndmlich den Eigenschaften [oder Konstituenten] der Aussenwelt, durch Zuriick-
ziehen der Sinnesorgane ... Wenn nidmlich das Denkorgan (manas), das sich
vorher durch den Anblick der Sinnendinge fortreissen liess, nicht mehr auf die
Eigenschaften der Aussenwelt achtet, dann gewinnt es Einblick in das
eigenschaftslose Selbst. Und wenn man im Denkorgan den Zustand der Versen-
kung erlangt hat, ist es moglich, auch das Brahman zu erkennen. Damit ist die
Erlosung erlangt. Der psychische Organismus, der ja die wandernde Grosse im
Samsara darstellt, 16st sich auf. Die Sinnesfunktionen kehren in das Denkorgan
(manas) zuriick, das Denkorgan in die Vernunft (buddhi), diese 16st sich im
Selbst auf, und damit erfolgt das Aufgehen im Brahman.

Jener von Frauwallner mit diesen Worten zusammengefasste Abschnitt im
12. Buche des Mahabharata gibt etwas deutlicher, als es die Gita tut, die
Anschauungen wieder, die dem uns jetzt beschiftigenden Teil der Gita zu-
grundeliegen, wohl mit dem einzigen Unterschied, dass in der Gita die Vernunft,
Buddhi, die Rolle spielt, die in jenem anderen Abschnitt dem Denkorgan,
Manas, zugeschrieben wird. Viermal kehrt in diesem Endstiick des zweiten
Gesanges der Gita als Kehrreim die Aussage wieder: “dieses Mannes Weisheit
ist festgegriindet”. Welches Mannes? Der seine Sinnesfunktionen einzieht wie
eine Schildkréte ihre Glieder; der seine Sinnesfunktionen beherrscht und von
den Sinnesobjekten abzieht; in den alle seine Wiinsche zuriickfliessen wie die
Fliisse ins Meer. Diese voéllige Sinnenruhe und Wunschlosigkeit, sagt der
Schlussvers 72, ist der dem Brahman entsprechende Zustand; wer sich im
Augenblick seines Sterbens in diesem Zustand befindet, geht in das Nirvana des
Brahman ein, d.h. wird nicht wiedergeboren, sondern ist erlgst. Die Weisheit, die
als Kehrreim viermal wiederkehrt, kann nur die Erkenntnis des Selbst und des
Brahman sein; mit dem Glauben an die erlésende Wirkung dieser Erkenntnis hat
die Gita ein Kernstiick der Erlosungslehre der Upanisaden iibernommen. —

Im dritten Gesange wird zur Hauptsache die Lehre vom richtigen Handeln
vorgetragen; da wir dariiber schon manches in der Einleitung gesagt haben,
werden wir uns iiber den dritten Gesang kurz fassen diirfen.

AS/EA LVII+4+2003, S. 687-792



724 ALFRED BLOCH (ED. RUDOLF WACHTER)

Der dritte Gesang (4. Stunde)

Der dritte Gesang beginnt mit einer Frage Arjuna’s, mit der er sich beklagt,
Krsna habe ihm nicht einen klaren, eindeutigen Weg zum Heil gewiesen,
sondern zwei verschiedene Ansichten vorgetragen und ihn dadurch verwirrt. Die
Frage Arjuna’s lautet: “Wenn doch nach deiner Meinung die Vernunft dem Tun
tiberlegen ist, warum forderst du mich dann zu einem so schrecklichen Tun auf?
Du dusserst verschiedene Ansichten und verwirrst dadurch meine Vernunft;
entscheide dich fiir einen eindeutigen Rat, der mich zum Heile fiihre!” Bevor wir
uns fragen, was in der vorangegangenen Belehrung durch Krsna Arjuna derart
verwirren konnte, wollen wir der Antwort Krsna’s auf Arjuna’s vorwurfsvolle
Frage zu entnehmen suchen, ob sie dariiber Aufschluss gibt. Krsna antwortet
zundchst, Er habe in dieser Welt seit alters zwei Standpunkte oder Lehren
verkiindet, die Disziplin durch die Erkenntnis fiir die Ménner der Theorie
(Samkhya), und die Disziplin durch das Tun fiir die Ménner der Praxis (die
Yogins). Das erinnert uns zunédchst an den Vers 2, 39, wo Krsna gesagt hatte,
bisher habe Er die Rolle der Vernunft theoretisch (“nach dem Samkhya”)
auseinandergesetzt; jetzt wolle Er Arjuna praktisch (“nach dem Yoga”) anwei-
sen, wie die Vernunft zur Entschirfung der unheilvollen Folgen des Tuns
einzusetzen sei. Wir hatten jedoch damals unter “Theorie” und “Praxis” nicht
zwel verschiedene Heilswege, sondern zwei Aspekte der Darstellung eines und
desselben Heilsweges verstanden. Eine Kontrastierung von Vernunft und Tun
hatten wir nicht angenommen, sondern wir hatten die yogische Anspannung der
Vernunft als eine dem Handeln vorausgehende oder es begleitende Massnahme
zur Unschiddlichmachung des Handelns aufgefasst. Dass diese komplementére
und nicht kontrastierende Rolle von Theorie und Praxis, von Samkhya und
Yoga, tatsichlich im Sinne der Gita ist, scheint aus dem Verse 5, 4 hervor-
zugehen: “Die Toren tragen Theorie und Praxis (Samkhya und Yoga) als etwas
Getrenntes vor, nicht aber die Weisen; wer beides als Einheit ausiibt, gewinnt
die Frucht beider”. Auch nach den wichtigen Versen 4, 19 und 4, 37 fiihrt nur
das enge Zusammenwirken von Erkenntnis und Tun zum Heile: “Die Weisen
nennen denjenigen einsichtsvoll, dessen Tun frei von Begierde und Absicht ist:
denn das Feuer der Erkenntnis hat seine Werke (d.h. deren schlimme Folgen)
verbrannt”. “Wie ein entziindetes Feuer das Brennholz zu Asche macht, so
macht das Feuer der Erkenntnis alles Tun (d.h. seine schlimmen Folgen) zu
Asche”.

Ist Arjuna’s Ratlosigkeit zu Beginn des dritten Gesanges durch den Ein-
druck hervorgerufen worden, Krsna habe im Schlussteil des zweiten Gesanges

AS/EA LVII+4+2003, S.687-792



BHAGAVADGITA 725

einseitig die Schau und Erkenntnis des Brahman als Heilsweg hingestellt und
das mit dieser Erkenntnis zu verbindende Tun in den Hintergrund treten lassen?
Oder soll gar Arjuna’s ratlose Frage den Irrtum derjenigen kennzeichnen, die die
mystische Erkenntnis und das von ihr zu reinigende Handeln voneinander
trennen? Krsna’s Antwort auf Arjuna’s Frage fillt allerdings fiir diesen Zweck
zu wenig deutlich aus. Es wiirde uns zu sehr in Einzelheiten fiihren, wenn wir
dieser Schwierigkeit genau auf den Grund zu gehen versuchten. Und iibrigens
wiirden wir selbst dann nicht zu vélliger Klarheit gelangen koénnen. Die
verschiedenen Ebenen, auf denen sich die Gita bewegt, lassen sich nun einmal
nicht zu einer volligen, widerspruchslosen Deckung bringen.

Mit der Darstellung der verschiedenen Heilswege in der Gita, die letztlich
wohl nur als ein einziger gemeint sind, verhilt es sich dhnlich wie bei der
indischen Verehrung der Gottheiten, die bei Max Miiller, dem beriihmten
Religionsforscher des 19. Jahrhunderts, den Eindruck hervorgerufen hat, trotz
der Vielheit der Gottheiten werde die einzelne Gottheit jeweilen so angerufen
und verehrt, als ob es nur sie gébe und keine anderen daneben. So preist die Gita
das einzelne Erlosungsmittel jeweilen mit solcher Begeisterung, dass beim
Zuhorer oder Leser der Eindruck entstehen kann, es sei das einzige, und wenn er
sich dann doch die anderen von der Gita an anderer Stelle empfohlenen
Heilswege vergegenwartigt, kann er schon irre werden. Durch eine solchem
Zweifel Ausdruck gebende Frage wie die Arjuna’s zu Beginn des dritten
Gesanges gibt der Dichter eigentlich zu erkennen, dass ihm der schwierige
logische Aufbau seines Lehrgedichts bewusst war.

Es folgen dann die von uns schon frither behandelten Aussagen Krsna’s
liber die physische Unmoglichkeit, sich des Tuns zu enthalten. Wer aber sich
dusseren Tuns enthalte, jedoch im Geiste an die Sinnesobjekte denke, betriige
sich selbst und sei ein Heuchler; das umgekehrte Verhalten sei das richtige: mit
dem Geist die Sinne zu ziigeln und in diesem Zustande der Ziigelung dussere
Werke zu vollbringen: das sei diszipliniertes Handeln, Karma-yoga, und der so
Handelnde bleibe frei. Da nun das Wort karman “Werk, Tat, Handlung” im
Indischen vorzugsweise das Opferwerk, die Ritualhandlung, bezeichnet, also die
Darreichung der fiir die Gotter bestimmten Speisen auf den Feueraltiren, weist
Krsna in dem nun folgenden Abschnitt 3, 9-16 das richtige Handeln am Beispiel
der Opferhandlung auf. Dabei sind wohl zwei Gesichtspunkte massgebend: Wie
wir auch im Deutschen den iibertragenen Ausdruck “Opfer bringen” gebrauchen,
stellt das in der altindischen Kultur als Handeln par excellence geltende rituelle
Handeln ein uneigenniitziges, selbstloses Tun dar, weil der Opferer den grossten
und besten Teil der Opfergabe der Gottheit weiht. Zweitens aber hilt das

AS/EA LVII*4+2003, S. 687-792



726 ALFRED BLOCH (ED. RUDOLF WACHTER)

Opferwesen nach dltestem indischem Glauben, den auch die Gita hier aufgreift,
die Welt in Gang: die von den Feueraltdren aufsteigende Rauchsdule fiihrt die
Opfergaben in den Himmel hinauf, formiert sich dort zu Wolken und kehrt in
der Form befruchtenden Regens zur Erde zuriick, wo dadurch neues Leben
erweckt wird. Diese Sorge um die Erhaltung des Laufes der Welt liegt auch den
von uns schon frither behandelten Versen 3, 22-24 zugrunde, in denen Gott
Krsna seine eigene, zyklisch wiederkehrende Weltschopfertitigkeit als Beispiel
erstens fiir selbstloses und daher nicht bindendes, zweitens fiir notwendiges Tun
hinstellt: selbstlos ist es, weil Gott ja alles besitzt und nichts braucht, notwendig
ist es, weil ohne Gottes schaffende und erhaltende Tétigkeit die Welt und die
Geschdpfe zugrundegehen wiirden. Im Gegensatz zu vielen anderen religidsen
Richtungen Indiens, die in einer volligen Abkehr von der Welt das Heil sehen
und sich keine Gedanken dariiber machen, was dann mit der Welt, der die
Heilsuchenden den Riicken gekehrt haben, geschieht, liegt der Bhagavadgita die
Fortdauer und das Wohl der Welt am Herzen.

Im Schlussteile des dritten Gesanges, vom Verse 27 an, stellt die Gita das
unbeteiligte und deshalb nicht an die Wanderung fesselnde Handeln zum ersten
Male ausfiihrlich im Lichte der Samkhya-Philosophie dar, deren Kerngedanken
wir ja schon skizziert haben: das Selbst ist von der Natur oder Materie, Prakrti,
scharf geschieden; es ist keiner irgendwie gearteten Verdnderung unterworfen
und handelt auch nicht, weil ja Handeln Verdnderungen setzt; das Handeln ist
die Domine der in der Form der drei Eigenschaften oder Konstituenten, Guna’s,
auftretenden Natur oder Materie; die Unerl6stheit des Selbst kommt nur durch
den Wahn zustande, die Natur oder Materie sei sein Ich, und es handle, wiahrend
in Wirklichkeit nur die in den drei Eigenschaften oder Konstituenten ausge-
formte Natur oder Materie handelt. Wenn das Selbst durch richtige Erkenntnis
inne wird, dass es am Handeln der Materie nicht teil hat, bedeutet diese
Erkenntnis seine Erlosung. Es ist klar, dass dieser Grundgedanke der Samkhya-
Philosophie der Gita sehr gelegen kommt: ist es doch ihr Anliegen, das Handeln
ins Leben des nach Erlésung Suchenden zu integrieren, ohne dadurch der
Erlésung Abbruch zu tun.

Die Verse 27 ff. lauten: “Alle Werke werden von den Eigenschaften (oder
Konstituenten) der Natur (oder Materie) vollbracht; der Mensch aber, dessen
Selbst durch das [der Materie angehorende] Ich verblendet ist, wihnt, selbst zu
handeln. Wer aber die Wahrheit kennt, dass ndmlich beides, die Eigenschaften
und ihr Tun, (vom Selbst) verschieden ist, der weiss: ‘das Handeln spielt sich
nur unter den Eigenschaften ab’, und er selbst haftet nicht am Handeln. Die von
den Eigenschaften der Materie Verblendeten haften am Tun dieser

AS/EA LVII=4+2003, §.687-792



BHAGAVADGITA 727

Eigenschaften; der Weise, der alle Zusammenhinge kennt, beunruhige und
verwirre diese nur Halbwissenden jedoch nicht”. [Wahrscheinlich eine Warnung
davor, die geistig noch Unreifen, zur Einsicht in die letzten Zusammenhinge
noch Unfihigen nicht in ihrer vom Wahn verdunkelten Tétigkeit zu stéren — eine
Warnung entweder im Sinne des geduldigen Reifenlassens und des Wartens auf
tiefere Einsicht in kiinftigen Existenzen der Betreffenden, oder im Sinne des
Ausschlusses der Unwiirdigen aus dem Kreise derer, denen die Heilslehre
mitgeteilt werden darf; im 18., letzten Gesange Vers 67 heisst es: “Einem Nicht-
Asketischen, nicht Mir-Ergebenen, Ungehorsamen, an Mir Norgelnden darfst du
diese Lehre nicht mitteilen”]. 30 “Wilze alle Werke auf Mich ab, deinen Sinn
auf das Selbst gerichtet, frei von Hoffnung, frei vom Gedanken an irgend-
welchen Besitz, und kdmpfe dann ohne Skrupel!”. — “Wilze alle Werke auf
Mich ab” — hier also erscheint zum ersten Male diese von jetzt an immer
wiederholte Heilsempfehlung, zu handeln, aber das Handeln auf Gott auszu-
richten, ja auf Ihn iiberzuwilzen oder auf Thn abzuwerfen. Das Verbum sam-ny-
as- “abwerfen oder abwilzen” ist das gleiche, von dem Samnyasin, der Welt-
Entsager, abgeleitet ist, der Mensch also, der jede weltliche Tatigkeit ablegt und
darauf verzichtet. Der Fromme im Sinne der Bhagavadgita legt aber die
Téatigkeit nicht ab, sondern legt sie auf Gott und iibt sie aus, dadurch vor ihren
schlimmen Folgen geschiitzt. Unsere Stelle ist auch, falls die Stelle 2, 61, wie
Zaehner glaubt, nur die Andacht des Yogins zu I$vara meint, die erste, an der
Krsna als Gott im eigenen Namen hervortritt. Und im folgenden Verse 3, 31
spricht Krsna zum ersten Mal von seiner Lehre als von einem Glaubens-
bekenntnis, das die Frommen gliubig und ohne daran zu nérgeln befolgen
miissen und dafiir von den schlimmen Folgen des Handelns befreit werden: “Die
Menschen, die meine Lehre stets befolgen, gldubig und ohne zu norgeln, werden
von den Folgen des Handelns befreit. Diejenigen aber, die aus Norgelsucht
meine Lehre ablehnen, das sind Toren, von jeder Weisheit verlassen, und dem
Untergange geweiht”. Es folgt dann noch einmal die Versicherung, dass die
Natur oder Materie zum Handeln zwingt und jede gewaltsame Unterdriickung
des Handelns aussichtslos ist, die Warnung vor den bei jeder Sinneswahr-
nehmung auftretenden Affekten Begierde und Abneigung, die wie Wegelagerer
auf den Menschen lauern, und die Mahnung, die Pflichten des Standes zu
erfiillen, in den man hineingeboren wurde: besser sei es, die Pflichten des
eigenen Standes schlecht als die eines fremden Standes gut zu erfiillen. Wir
sehen wieder, wie die Gita die bestehende Gesellschaftsordnung bejaht und an
der geltenden Ethik nicht riitteln will; sie lehrt die Menschen nicht, anderes zu
tun, sondern nur, es anders zu tun.

AS/EA LVII+4+2003, S. 687-792



728 ALFRED BLOCH (ED. RUDOLF WACHTER)

Den Ausklang des dritten Gesanges endlich bildet eine erneute Warnung
vor der als eigentliche Feindin des Menschen bezeichneten Begierde; bekdmpft
wird sie durch die Ziigelung der Sinnesfunktionen. Die beiden letzten Verse
geben in aufsteigender Anordnung die Hierarchie: Sinnesfunktionen, Denken,
Vernunft und das Selbst als das Hochste.

Der vierte Gesang

Der vierte Gesang beginnt mit der von uns schon friiher besprochenen Angabe
Krsna’s, durch welche Uberlieferungskette seine Lehre tradiert worden sei: In
der Anfangszeit dieser Welt habe Er, Krsna, diese Lehre dem Sonnengott
Vivasvat mitgeteilt, dieser dem Stammvater der Menschheit, Manu, usw.; jetzt
teile Er, Krsna, die sich seit jener Urzeit gleich gebliebene Lehre dem Arjuna
mit, weil Arjuna als sein ergebener Freund wiirdig sei, diese héchste Geheim-
lehre zu vernehmen. Hier gebraucht Krsna zum ersten Mal, und zwar auf Arjuna
angewandt, den Ausdruck “Fromm-Ergebener”, Bhakta, d.h. von der Liebe zu
Gott und Ergebenheit in Gott, Bhakti, Beseelter. Ferner kommt der Gedanke
zum Ausdruck, dass Krsna’s Heilslehre nur einem Fromm-Ergebenen, einem
Bhakta, mitgeteilt werden darf, eine gewisse Exklusivitit und ablehnende
Haltung gegen Andersgldubige ist auch der Bhagavata-Religion, bei aller Weit-
herzigkeit, eigen.

Sodann gibt, wie wir ebenfalls schon frither gesehen haben, Arjuna’s
historisch-chronologischer Einwand, wie es moglich sei, dass sein Zeitgenosse
Krsna seine Lehre schon in der Anfangszeit dieser Welt offenbart habe, Krsna
Anlass, von seinen Herabkiinften und tberhaupt von seiner zyklisch wieder-
kehrenden Titigkeit zu sprechen. Vers 6: “Obgleich ich ungeboren, unver-
anderlich und der Herr der Geschopfe bin, mache ich mir die Materie, die mir
gehort, zu Diensten und trete kraft meiner schopferischen Fahigkeit in ein
(sichtbares) Dasein ein”. Im Gegensatz zur Samkhya-Philosophie, in der Geist
und Materie scharf voneinander geschieden sind und nie ineinander {ibergehen,
nimmt in der Gita Gott materielle Gestalt an, und zwar kraft seiner schopfe-
rischen Fihigkeit, seiner Maya. Der beriihmte Begriff Maya besitzt die ausge-
sprochene** Bedeutung “Téduschung, Illusion, Vorspiegelung” nur in der streng
monistischen Vedanta-Philosophie; die urspriingliche Bedeutung des Wortes ist
sicher “wunderbare oder zauberische Fihigkeit, etwas zu schaffen”. In der Gita
ist die Materie oder Natur nicht ein vorgespiegeltes Unwirkliches, sondern eine
Wirklichkeit, und zwar eine von Gott kraft seiner schopferischen Fihigkeit

43 [D.h. explizite, prononcierte, klare]

AS/EA LVII*4-2003, 5.687-792



BHAGAVADGITA 729

angenommene Gestalt. Daran lassen die Ausfiihrungen Krsna’s im siebenten
Gesange keinen Zweifel, z.B. 7, 4 und 5 “Erde, Wasser, Feuer, Wind, Raum,
Denken, Vernunft und Ichbewusstsein stellen meine achtfach geteilte (niederere
Natur) dar, die (zahllosen) Einzelselbst sind meine hdhere Natur”.

Also die Menschen mit ihrem Selbst und mit ihrem seelisch-koérperlichen
Organismus, aber auch die gesamte iibrige materielle Welt, sind eine Ausfor-
mung Gottes. Damit ist jedoch nicht gesagt, dass das nichtstoffliche, eigentliche
Wesen Gottes und Gottes stoffliche Gestalt einander gleichwertig wiren,
namentlich unter dem Gesichtspunkt des Heils und der Erlosung. Dass die
Materie oder Natur eine abgeleitete, niederere Form Gottes ist, geht deutlich aus
den Versen 12-15 des gleichen siebenten Gesanges hervor: 12 “Wisse, dass die
Natur (oder Materie) in ihrer Ausformung in den drei Eigenschaften Giite,
Leidenschaft und Finsternis aus Mir entstanden ist; aber Ich bin nicht in dieser
ausgeformten Natur, sondern sie ist in Mir”. Diese letzte Aussage ist ja nicht
leicht zu verstehen, aber jedenfalls ist eine hierarchische Abstufung zwischen
den beiden Zustinden Gottes gemeint, dem eigentlichen und dem in der Natur
oder Welt ausgeformten. Das geht deutlich aus den Versen 13-15 hervor:
“Durch meine Ausformung in der in drei Eigenschaften erscheinenden Materie
wird die ganze Welt getduscht und erkennt nicht, dass ich hoher als die Materie
und unverdnderlich bin. Denn diese meine géttliche schopferische Fahigkeit
(Maya) ist schwer zu iibersteigen [hitte der Ausdruck nicht einen unfeinen, hier
vollig unpassenden Beiklang, so wiirden wir sagen: es ist schwer, dahinter-
zukommen, ndmlich hinter meine Maya], aber die, welche zu Mir allein Zuflucht
nehmen, iiberschreiten diese Maya. Die verblendeten Ubeltiter jedoch, die
niedrigsten der Menschen, nehmen nicht zu Mir Zuflucht: meine Maya raubt
ihnen ihre Erkenntnis, und sie sind zu einem didmonischen Dasein verurteilt”.
Hier dussert sich die negative Seite der Maya, der schopferischen Wunderkraft
Gottes: sie steht als schwer zu iiberschreitendes Hindernis der Gotteserkenntnis
und damit der Erlosung entgegen. Die die Maya {iberwindende Gotteserkenntnis
wird aber in der Gita nicht allein durch die Anstrengung des nach Erldsung
strebenden Menschen gewonnen, also nicht allein durch denkerisches und
mystisches Bemiihen, sondern durch Zufluchtnehmen zu Gott, worauf Gottes
Gnade das Uberschreiten der Maya gestattet. Das Verhiltnis von Gott zu Materie
oder Gott zu Welt, wie es die GTta versteht, kann mit einem von Rudolf Otto,
dem von uns schon genannten Religionsforscher, geprigten Fachausdruck als
Theopanismus bezeichnet werden. Otto unterscheidet zwischen Pantheismus und
Theopanismus. Pantheismus meint: Das All ist Gott. Das heisst, es ist selber
Objekt der religiésen Verehrung. Das Gottsein ist hier eine Funktion der Welt.

AS/EA LVII*4+2003, S. 687-792



730 ALFRED BLOCH (ED. RUDOLF WACHTER)

Der denkbar &dusserste Gegensatz zum Pantheismus ist jedoch das, was man
gewohnlich mit ihm gleichsetzt und verwechselt: eben der Theopanismus. Hier
heisst es: Gott ist das All. Das Allsein ist hier eine Funktion der Gottheit. Das ist
der diametrale Widerspruch zu: das All ist Gott. Die Gottheit ist das Reale, die
Welt nur ihre sekundire Funktion. Diese Anschauung hat, im schérfsten
Gegensatz zum Pantheismus, die Neigung, die Welt zu mindern und schliesslich
in der Gottheit untergehen zu lassen. Dies im wesentlichen nach Adalbert Gail,
Bhakti im Bhagavatapurana (Wiesbaden 1969), S. 26 [das Bhagavata-Purana ist
der nédchst der Gita wichtigste Text des Bhagavata-Glaubens; es ist aber um
mehrere Jahrhunderte, nach der verbreitetsten Meinung sogar ein Jahrtausend
spiter als die Gita entstanden, namlich im 8. Jahrh. n. Chr.]. Krsna’s Formu-
lierung in 7, 12 “Ich bin nicht in der Welt, sondern sie ist in Mir” hebt wohl am
priagnantesten den Theopanismus vom Pantheismus ab.

Doch kehren wir zu unserer Stelle 4, 6 ff. zuriick! Krsna spricht ja hier von
seinen Herabkiinften, also seinen Inkarnationen oder Materialisationen, aber
obgleich er diese kraft seiner Maya, seiner schopferischen Wunderkraft, voll-
zieht, gereichen sie der Menschheit zum Segen. Denn wie wir schon gehort
haben, steigt Gott immer dann in kérperhafter Gestalt zur Erde hinab, wenn die
Weltordnung bedroht ist, um sie wiederherzustellen, um den Frommen zu helfen
und die Bosen zu vernichten. Aber nicht nur den Augenzeugen und Zeitgenossen
der Herabkiinfte gereichen diese zum Heil, sondern auch anderen Generationen
von Menschen, sofern sie nur von den Geburten und vom Wirken Gottes auf
Erden héren und es sich andichtig vergegenwirtigen. Vers 4, 9: “Wer meine
gottliche Geburt und mein goéttliches Wirken wirklich kennt, gelangt, wenn er
seinen Korper verldsst, nicht in eine Wiedergeburt, sondern er gelangt zu Mir, o
Arjuna!”.

Dieser Glaube, dass die anddchtige Beschiaftigung mit den heilbringenden
Taten Gottes auf Erden dem Zuhorer und dem Erzihler solcher Berichte Segen
bringt, ist in Indien tiefverwurzelt und ist ein wichtiger Beweggrund fiir die
Schaffung von Dichtungen und auch von Werken der bildenden Kunst gewesen.
Die geistige Beschiftigung mit den Erzdhlungen iiber Gottes Heilstaten ist ein
Nachvollziehen dieser Heilstaten, eine Vergegenwirtigung, welche die gleiche
Wirkung hat wie die physische Anwesenheit bei einem solche Heilsgeschehen.
Das von uns schon genannte Bhagavata-Purana etwa kann sich nicht genug tun,
das Anhoren der Erzdhlungen von Krsna immer wieder als ein Mittel zur
Erlésung einzuschirfen, und in den Epen Mahabharata und Ramayana schliessen
die besonders heiligen Geschichten oft mit der Versicherung, wer auch nur einen
einzigen Vers davon aufsage oder anhore, werde dadurch von allen Ubeln erldst.

AS/EA LVII+4+2003, S.687-792



BHAGAVADGITA 731

“Nicht nur, wer meine Heilstaten kennt”, fihrt Krsna fort, “sondern wer
mein Wesen erkennt, nimmt dadurch mein Wesen an, und wer sich an Mich
wendet, dem erwidere ich mit gleicher Liebe. Wer als mein Wesen erkennt, dass
meine Werke an mir keine Spuren hinterlassen, der wird selber durch seine
Werke nicht gebunden”. Gott ist hier mehr als nur Vorbild: Er ldsst den Gldubi-
gen, der sich vertrauensvoll an IThn wendet, an Seinem Wesen teilhaben.

Die Verse 4, 24-33 stehen wieder, wie schon ein Abschnitt im dritten
Gesange, unter dem Leitwort “Opfer”, diesmal aber in einem tieferen und wohl
ausgesprochen mystischen Sinne, wobei mit mystisch das Erleben der Einheit
von Opferer, Opfer und Empfinger des Opfers** gemeint ist.#* Dazu kommt
noch der frither schon erwéhnte, in der indischen Sprache und Glaubens-
geschichte begriindete Umstand, dass Opfern das Tun schlechthin ist, so dass
hier die verschiedenen als Opfer dargestellten Heilsbestrebungen wieder als Tun,
als Handeln hingestellt werden, woraus das Segenbringende des richtigen Han-
delns abgeleitet wird. Die Verse sind aber zweifellos schwierig und ihre genaue
Deutung unsicher. Vielleicht darf man die in ihnen sich dussernde Denkweise
aus einer langen Tradition verstehen, die schon im Rigveda beginnt: Im
beriihmten Purusa-Hymnus des Riveda 10, 90, der den Ursprung der Welt aus
einem Ur-Menschen riesigen Ausmasses (eben dem Purusa) herleitet, den die
Gotter als Opfer darbrachten, lautet der Beginn der letzten Strophe 16 “Mit dem
Opfer*® opferten die Gotter dem Opfer”.47 Geldner erklart diesen zunéchst sehr
schwierigen Vers folgendermassen: “Die Gotter opferten dem Opfer mit dem
Opfer” d.h. der Purusa, der Ur-Mensch, war zugleich der geopferte Gegenstand
und Gegenstand der Verehrung, Opfertier und Gottheit in einer Person”. In
unserem Verse Bhagavadgita 4, 24 geht die Verschmelzung noch weiter: Beim
richtig, d.h. mit mystischer Hingabe vollzogenen Opfer, wobei Opfer bildlich fiir
Jede Form religioser Hingabe steht, werden Opfer, Empfinger des Opfers — also
Gottheit — und Opferer zu Einer Person.

Es kommt noch etwas Weiteres hinzu: Wie in jenem Rigvedavers das Wort
Opfer zweimal hintereinander vorkommt, so in dem ersten Verse der uns jetzt
beschiftigenden Versreihe der Gita das Wort brahman gar sechsmal. Die
Bildung von Sitzen, in denen das Wort fiir einen zentralen religiosen Begriff
zweimal oder noch ofter wiederkehrt, entspringt nun zweifellos einer stilisti-

44  [Dazu verso:] also Gottheit

45  [Dazu verso:] Das Einswerden des Menschen mit der Gottheit wire dann der diesen
Abschnitt mit dem vorhergehenden verbindende Gedanke.

46  [Dariiber:] vermittelst des Opfers

47  [Dazu verso:] also “die Gotter brachten das Opfer dem Opfer dar”.

AS/EA LVII*4+2003, S. 687-792



732 ALFRED BLOCH (ED. RUDOLF WACHTER)

schen Absicht, aber dariiber hinaus einem noch tieferen Beweggrunde; der Vers
4, 24 lautet: “Die Darbringung ist Brahman, die vom Brahman ins Brahmanfeuer
gegossene Opferbutter ist Brahman, und ins Brahman wird deshalb gewiss ein-
gehen, wer sich in die Opferhandlung fiir Brahman versenkt”. In den deutschen
Versiibersetzungen der Gita von Leopold von Schroeder und von Robert
Boxberger lautet dieser Vers: “Die Gottheit ist das Opfer selbst, die Gottheit lebt
im Opferfeu’r, drum geht zur Gottheit ein der Mensch, der an solch géttlich Tun
gedenkt”. “Gott ist im Opfertier, im Ol, das Opfer wird mit Gott vollbracht, zur
Gottheit geht der Fromme ein, der bei der Tat an Gott gedacht”. In der engli-
schen Vers-Ubersetzung von Sir Edwin Arnold: “The sacrifice is Brahm, the
ghee and grain / Are Brahm, the fire is Brahm, the flesh it eats / Is Brahm, and
unto Brahm attaineth he / Who, in such office, meditates on Brahm.” Und
schliesslich der Urtext: brahmarpanam brahma havir brahmagnau brahmana
hutam / brahmaiva tena gantavyam brahma-karma-samadhina. Solche Verse sind
von mystischer Emotion geprigt, deren Ausdruck sie sind, die sie aber zugleich
auch hervorrufen sollen. Es steckt ein Stiick Wort-Magie in ihnen, wie sie in
allen Religionen vorkommt, in den indischen Religionen aber seit alters von
besonderer Bedeutung ist. Diese mystisch-emotionale Seite der Dichtersprache
macht es vielleicht ratsam, nicht in jedem Falle bis zu letzter rationaler Klarheit
vorstossen zu wollen.

(5. Stunde)

Die Verse 4, 15-33 zidhlen die verschiedenen Formen des Gottesdienstes oder
des Dienstes am Brahman auf und deuten sie alle als Opferdienst, obgleich die
meisten der damit gemeinten religiésen Richtungen und Erl6sungsbestrebungen
kein Opferdienst im wortlichen Sinne sind; im iibertragenen, metaphorischen,
bildlichen Sinne kénnen aber diese verschiedenen Arten religiosen, asketischen
und yogischen Bemiihens doch als Opferdienst bezeichnet werden, weil es sich
um eine Hingabe der eigenen Person oder von Teilen von ihr an das Brahman
handelt. Der Vers 25 “Einige bringen den Goéttern Opfer dar” meint die
gewohnlichen, materiellen Opfer, d.h. die Speisen, im nichtiibertragenen Sinn.
26 “Einige opfern ihre Sinnesfunktionen wie Gehor usw. in den Feuern der
Selbstziigelung, andere opfern die Sinnesobjekte wie die Laute usw. in den
Feuern der Sinnesfunktionen”. Was die beiden Zeilen im einzelnen genau
meinen, ist nicht klar, aber jedenfalls wird die yogische Ausschaltung der
Sinnendinge als Opfer dieser Sinnendinge im Altarfeuer der Selbstzucht
dargestellt. “Andere opfern alle Werke der Sinnesfunktionen und alle Werke des

AS/EA LVII*42003, §.687-792



BHAGAVADGITA 733

Atmens in dem von Erkenntnis angefachten Feuer der yogischen Selbstbe-
zwingung”. 29 “Andere opfern das Ausatmen im Einatmen, das Einatmen im
Ausatmen, indem sie den Strom des Einatmens und Ausatmens hemmen, ganz
dem Ziele der Atemdisziplinierung sich widmend”.

Die Wichtigkeit der Atemdisziplinierung, des Pranayama, im Yoga ist
Ihnen bekannt. Den Sinn der yogischen Atemiibungen darzulegen, kann hier
nicht unsere Aufgabe sein; iibrigens wiren wir dazu auch gar nicht imstande, da
uns die Erfahrungen, die allein diesen Sinn enthiillen, fehlen. Wir kénnen nur
einiges von dem herausgreifen, was Mircea Eliade, einer der besten westlichen
Kenner des Yoga, in seinem schon erwdhnten Buche “Yoga” sagt. Dabei ist
noch vorauszuschicken, dass die Atemdisziplinierung das dritte von drei zusam-
mengehorigen yogischen Mitteln darstellt; das erste ist das unbewegliche
Verharren in einer bestimmten Stellung, asana, das zweite die Konzentration auf
einen einzigen konkreten oder gedanklichen Punkt, ekagrata. Einleitend sagt
Eliade: “Die Sinnestétigkeiten halten den Menschen gefangen, verderben und
zerstdren ithn”,*® und diese Einsicht haben wir ja in der Gita schon unzdhlige
Male ausgesprochen gefunden. Die Authebung der Sinnestitigkeiten bedeutet
ein Hinauswachsen tiber sich selbst oder vielmehr die Freilegung des Zuganges
zum eigentlichen Selbst. Dazu ist notwendig, wie Eliade es ausdriickt, dass die
gewoOhnlichen menschlichen Existenzmodalititen aufgehoben werden und die
natiirliche menschliche Daseinsweise, die menschliche Verfassung iiberstiegen
wird. Der erste Schritt dazu ist, wie schon angedeutet, die bekannte yogische
unbewegliche Stellung oder Positur, das asana. Nach Eliade bezeichnet das
asana deutlich den Punkt, wo die menschliche Verfassung tiberstiegen wird:
durch die unbewegliche Stellung des Korpers werde eine andere, nicht-
menschliche Verfassung nachgeahmt, da der Yogin im Zustand des asana
keinesfalls einem Menschen gleichgesetzt werden konne, der ja seiner Definition
nach ein bewegliches, unruhiges, arhythmisches Wesen sei. Das Uberschreiten
der menschlichen Verfassung wird also durch die Weigerung erreicht, den
elementarsten menschlichen Neigungen nachzugeben. Die Weigerung, sich zu
bewegen (@sana), und die Weigerung, sich von dem reissenden Fluss der
Bewusstseinszustdnde tragen zu lassen (verwirklicht durch die Konzentration
auf einen einzigen Punkt), wird fortgesetzt durch die fiir den Yoga bezeich-
nendste dieser Weigerungen: die Disziplinierung des Atmens, die Weigerung
also, so zu atmen, wie gewdhnliche Menschen es tun, ndmlich auf unrhyth-
mische Art. Wihrend die Atmung des natiirlichen Menschen unregelméssig ist,

48  [Eliade (1960), 66.]

AS/EA LVII*4+2003, S. 687-792



734 ALFRED BLOCH (ED. RUDOLF WACHTER)

sich zum Beispiel im Zorne beschleunigt, besteht die Atemdisziplinierung in
einem allmédhlichen Verldngern der Aus- und Einatmung und in der Erzielung
eines moglichst grossen Intervalls zwischen beiden Phasen. Das Ergebnis der
yogischen Bemiihungen Unbeweglichkeit, Konzentration auf einen Punkt und
Atemdisziplinierung fasst Eliade so zusammen:*® “Unbeweglich, seine Atmung
rhythmisierend, Blick und Aufmerksamkeit auf einen einzigen Punkt gerichtet,
lasst der Yogin ... die profane Modalitat des Existierens hinter sich. Er wird von
der Aussenwelt unabhingig; die dusseren Spannungen horen auf, ihn zu storen:
da er tatsdchlich die Gegensitze iberwunden hat, ist er unempfindlich gegen
Kilte und Hitze, Licht und Finsternis. Die Sinnestitigkeit wirft ihn nicht mehr
nach aussen, auf die Objekte der Sinne; der Gedankenfluss wird nicht mehr von
Ablenkungen, Automatismen und vom Gedichtnis bestimmt, er ist konzentriert,
geeint [wir erinnern uns, dass Zaehner das Wort yoga durch “Integration” iiber-
setzt]. Dieses Zuriickziehen aus der Aussenwelt ist von einem Untertauchen in
sich selbst begleitet; der Yogin kehrt zu sich selbst zuriick, ... umgibt sich mit
immer starkerer Schutzwehr gegen Invasionen von aussen, wird mit einem Wort
unverwundbar”. Soweit Eliade. Es leuchtet ein, dass im Sinne der Gita der Yoga
und damit auch die Atemdisziplin zur Losung des Selbst aus der Wanderung
beitragt.

Am wichtigsten in unserem Zusammenhang der Gita ist der die Aufzihlung
der verschiedenen Arten des Opferdienstes abschliessende Vers 32 “So werden
angesichts des Brahman vielerlei Arten von Opfern dargebracht. Wisse, dass sie
alle dem Tun entstammen; wenn du das weisst, wirst du erlost werden”. Das
heisst wohl: Alle Heilsbemiihungen, wie sie von den Anhingern der verschie-
denen religiosen und philosophischen Richtungen unternommen werden, vom
konkreten Opfer bis zur Atemdisziplinierung, stellen ein Handeln dar. Also kann
auch von dieser Seite her gesehen keine Rede davon sein, dass das Handeln an
sich etwas Unheilvolles wire. Es leuchtet uns allerdings nicht unmittelbar ein,
dass die yogische Unbeweglichkeit, Konzentration und Atemregulierung als
“Handeln” bezeichnet wird; mit dem, was Eliade das Hintersichlassen der natiir-
lichen menschlichen Daseinsweise nennt, scheint doch die hochste tiberhaupt
denkbare Stufe des Nichthandelns erreicht zu sein. Aber fiir die Gita ist das alles
“ein Handeln™.

Vers 33 leitet von der Aufzéhlung der verschiedenen Arten des Opfers zur
Empfehlung und Verherrlichung der Erkenntnis {iber; welcher Erkenntnis,
werden wir gleich zu verstehen versuchen. “Besser als das Opfer, welches in der

49  [Eliade (1960), 75, nicht ganz wortlich ibernommen.]

AS/EA LVII+4+2003, S5.687-792



BHAGAVADGITA 735

Darbringung materiellen Besitzes besteht, ist das aus Erkenntnis bestehende
Opfer; alle Opferwerke sind in der Erkenntnis enthalten”. Die hochstbewertete
der vielen Opferarten ist also die Erkenntnis. Natiirlich ist mit dem “Erkenntnis-
Opfer” oder “Opfer der Erkenntnis” keineswegs das gemeint, was wir sacrifi-
cium intellectis nennen, also keineswegs, dass man die Erkenntnis einem
hoheren Wert, etwa einem Glaubensdogma, opfern soll, sondern unter Beibehal-
tung des Bildes, dass alle Heilsbemiihungen Opferwerk und damit Handlungen
seien, wird nun gesagt, das hochststehende Opferwerk sei die Erkenntnis. Nun
fragen wir noch einmal: Welche Erkenntnis denn? Es kann sich nur um die
Erkenntnis des Absoluten, des Brahman handeln, und um die aus dieser Er-
kenntnis folgende einheitliche Schau von Welt, eigener Person und Absolutem.
Denn Vers 35 sagt “Wenn du das erkannt hast, wirst du nie mehr der Verwirrung
anheimfallen, weil du aufgrund dieser Erkenntnis alle Geschopfe in dir selbst
und dann in Mir sehen wirst”. Die Erkenntnis des Absoluten, des Brahman oder
Gottes hat zur Folge, dass die unstete Welt mit ihren Gegensitzen und mit der
heillosen Flucht ihrer Erscheinungen nur noch als das Eine, Ausgeglichene,
Gegensatzlose gesehen wird. Unser Vers 4, 35 ist eine Vorwegnahme der 6, 29—
32 breiter entwickelten Doktrin: “Der Disziplinierte sieht sich selbst in allen
Geschopfen und alle Geschopfe in sich selbst; er sieht in allem das Gleiche. Wer
Mich in allem sieht und alles in Mir, dem gehe ich nicht verloren, und er geht
Mir nicht verloren” usw. Das heisst: Wer sich der Abhéngigkeit von der schein-
bar vielfiltigen und in Gegensitzen schillernden Aussenwelt entzogen hat, in
sich selbst eingekehrt ist und damit das Absolute, sich ewig Gleichbleibende
erkannt hat, kann sich wieder der Aussenwelt zuwenden. Er ist nun aber durch
das Wissen um die Einheit und Ausgeglichenheit von Absolutem, eigener Person
und Aussenwelt ganz anders als vorher dafiir gewappnet, sich der Aussenwelt zu
stellen und auszusetzen: die dort scheinbar herrschenden, den Ungewappneten
hin und her zerrenden Gegensitze konnen dem mit Erkenntnis Gewappneten
nichts mehr anhaben, er ist, um nochmals den Ausdruck Eliade’s zu gebrauchen,
unverwundbar geworden, und er kann sich dank dieser Unverwundbarkeit nun
ohne Gefahr dem Handeln in der Aussenwelt zuwenden.

Der Schlussteil des vierten Gesanges ist wie gesagt der Verherrlichung
dieser Erkenntnis gewidmet: 36 “Selbst wenn du der Ubelste von allen Ubel-
titern wirest, wiirdest du mit dem Schiff dieser Erkenntnis das ganze Meer des
Elends iiberqueren konnen” — das den Indern vertraute Bild der Heilswahrheit
als Schiffes, das den Glidubigen iiber das Meer des Leidens ans jenseitige Ufer
fiihrt, wo es kein Leiden mehr gibt. Auch die ungeheure Kraft der Heilswahrheit,
die selbst den schlimmsten Siinder retten kann. Dann das schon erwéhnte Bild

AS/EA LVII+4+2003, S. 687-792



736 ALFRED BLOCH (ED. RUDOLF WACHTER)

vom Feuer der Erkenntnis, das alle schlimmen Folgen des Tuns zu Asche
verbrennt. In Vers 39 wird zum ersten Mal positiv das hochste Gliick genannt,
das dem zuteil wird, der sich vom Scheingliick der Sinnendinge abgewandt hat:
“Der Gldubige und seine Sinne Ziigelnde erlangt Erkenntnis und dadurch in
kurzer Zeit den vollkommenen Seelenfrieden. Der unglédubige Zweifler aber geht
zugrunde; weder das Diesseits, noch das Jenseits, noch irgend ein Gliick wird
dem Zweifler zuteil. Nur wer durch Disziplinierung (Yoga) die (schlimmen
Folgen) des Tuns abgelegt und durch Erkenntnis alle Zweifel beseitigt hat, kann
handeln, ohne dadurch unfrei zu werden. Deshalb, o Arjuna, nimm das Schwert
der Erkenntnis, schneide damit den aus Unkenntnis entstandenen, im Herzen
sitzenden Zweifel heraus, tritt die Disziplinierung an und steh auf!”

Der fiinfte (und sechste) Gesang

Die Gesdnge 5 und 6 haben als Hauptthema die fiir die Gita so bezeichnende
Verschmelzung der beiden Ideale “Entsagung” und “Handeln”. Die Entsagung,
samnyasa, schloss ja vor und ausserhalb der Gita den Verzicht auf das Handeln
ein, wihrend die Gita das entsagungsvolle Handeln predigt. Ahnlich wie zu
Beginn des dritten Gesanges bittet auch am Anfang des fiinften Arjuna den
Krsna, er solle thm klar sagen, ob Verzicht auf Handeln oder Handeln unter dem
Schutz der Selbstziigelung besser sei. Krsna antwortet, Verzicht auf Handeln
und Handeln unter dem Schutz der Disziplin fiihrten beide zum Heile, doch habe
das Handeln unter gleichzeitiger Ausiibung der yogischen Disziplin den Vorzug
vor dem Verzicht auf das Handeln. Es folgt dann die von uns schon frither
erwidhnte Aussage Krsna’s, Theorie (Samkhya) und Praxis (Yoga) bildeten eine
Einheit und diirften nicht voneinander getrennt werden. “Wenn*° der unter der
Selbstdisziplin Stehende sieht, hért, beriihrt, riecht, isst, geht, schlift, atmet,
greift, die Augen 6ffnet oder schliesst, denkt er: ‘Gar nichts tue ich, sondern
bloss die Sinnesfunktionen haben es mit den Sinnesobjekten zu tun.” Mit dem
Korper, mit dem Denken, mit der Vernunft, mit den [vom Selbst] isolierten
Sinnesfunktionen verrichten die unter der Selbstdisziplin Stehenden ihre Werke,
ohne daran zu haften, zur Reinhaltung des Selbst. Der Geziigelte verzichtet auf
die Frucht des Tuns und erlangt vollkommenen Seelenfrieden, der Ungeziigelte
gibt seinen Begierden nach, hdngt an der Frucht des Tuns und wird dadurch
unfrei.” In diesen Versen und in den auf sie folgenden tritt deutlich die Lehre der
Samkhya-Philosophie hervor, dass nur die Materie handelt, der Geist aber nicht

50 [5,8ff)]

AS/EA LVII*4+2003, 5.687-792



BHAGAVADGITA 737

daran beteiligt ist. Nur steht in der Gita statt “Geist” “das Selbst” oder “der
Mensch”.

Der Schlussteil des fiinften Gesanges schildert ausfiihrlicher, als die erste
Erwdhnung dieses Themas in 4, 39 es getan hatte, die endgiiltige Seligkeit des
die Lehren der Gita Befolgenden, und zwar verbindet Krsna mit der Verheissung
der Seligkeit noch einmal die Hauptbedingungen, die zu ihr fithren. Die
wichtigste Bedingung ist diese: Man muss unempfindlich sein gegen die Ver-
schiedenheiten der Lebewesen und sonstigen Dinge, die einem begegnen, und
unempfindlich gegen die Verschiedenheit der Begebenheiten, die einem zu-
stossen; man muss sich in einem unerschiitterlichen Gleichgewicht befinden, das
gegen die gegensitzlichen Reize, denen man ausgesetzt ist, ganzlich gefeit ist.
Vers 18 “Die Weisen haben die gleiche Einstellung gegeniiber einem gelehrten
und wohlerzogenen Brahmanen, gegeniiber einer Kuh, gegeniiber einem Elefan-
ten, gegeniiber einem Hund und gegeniiber einem Paria”. Vers 20 “Man freue
sich nicht, wenn einem etwas Angenehmes, und man grime sich nicht, wenn
einem etwas Unangenehmes zustdsst; wer das Brahman kennt, befindet sich im
Brahman, weil seine Vernunft unerschiitterlich ist, und weil er sich durch nichts
verblenden ldsst”. Diese von der Gita und verwandten religiésen Texten immer
wieder geforderte gleiche Einstellung gegeniiber Allem, ungeachtet der Ver-
schiedenheiten und Gegensitze, wird eigentlich in der Gita nirgends ausfiihrlich
begriindet, d.h. es wird nicht ausdriicklich gesagt, warum dieser Gleichmut so
viel zur Erlangung der Erlésung und Seligkeit beitriigt. Auch die indischen und
europdischen Erklidrer sind den Griinden und Zusammenhdngen dieser so oft
erhobenen Forderung des Gleichmutes eigentlich recht wenig nachgegangen. Oft
begegnet man der Erkldrung, weil ja die Erscheinungswelt mit all ihren Ver-
schiedenheiten in Wirklichkeit das Eine, gleiche Brahman oder der Eine, gleiche
Gott sei, sei es logisch, dass der Weise, der erkannt hat, dass hinter allen Ver-
schiedenheiten nur das Eine, Absolute steht, die Verschiedenheiten ignoriert.
Diese Erkldrung trifft zu, ist aber vielleicht nicht erschopfend. Gerade ein Vers
an der Stelle der Gita, wo wir stehen, gibt uns einen Fingerzeig auf den tieferen
Zusammenhang, der zwischen dem Gleichmut und der Seligkeit besteht, nimlich
5, 19: “Diejenigen, deren Geist sich im Gleichmut befindet, haben schon in
dieser Welt die Schépfung iiberwunden; denn das Brahman ist ohne Fehl und
immer gleich; deshalb befinden sich diese im Brahman”.

Was bedeutet das: “schon in dieser Welt die Schopfung tiberwunden zu
haben”? “Die Schopfung” steht hier stichwortartig fiir die Verdnderungen, denen
die materielle Welt unterworfen ist, und zwar sowohl fiir das zyklische Ent-
stehen und Vergehen der Welten, fiir die zyklische Entfaltung und Riickbildung

AS/EA LVII*4+2003, S. 687-792



738 ALFRED BLOCH (ED. RUDOLF WACHTER)

der Materie, als auch fiir die ganze Unstetheit und Vergéinglichkeit, die der
Schopfung eigen ist. Die Schopfung schon in diesem Leben iiberwunden zu
haben bedeutet also: die der natiirlichen menschlichen Existenz anhaftende
Unstetheit und Zerrissenheit und damit das Leiden schon in diesem Leben iiber-
wunden zu haben. Der in diesem Leben verwirklichte absolute Gleichmut ist
eine Vorwegnahme der vollkommenen Ruhe und Seligkeit, die normalerweise
erst nach dem Tode demjenigen zuteil wird, der sein Leben zur Schaffung der
Voraussetzungen fiir die Erlésung geniitzt hat. Die Gita kennt den Ausdruck des
“schon bei Lebzeiten Erlosten”, jivanmukta, nicht, aber die Vorwegnahme der
Seligkeit schon in diesem Leben, von der sie spricht, kommt dem Zustand des
schon bei Lebzeiten Erlosten, wie er uns in anderen Texten beschrieben wird,
sehr nahe. So heisst es in anderen Texten etwa: “Obwohl er noch lebt, ist er
doch, wenngleich er noch nicht das Nirvana erreicht hat, wie im Nirvana. Er
entspricht einer auf einem Bild gemalten Lampe, die man ansehen kann, die aber
nicht brennt”. Und tatsdchlich kommt in den Schlussversen des fiinften
Gesanges der Gita das Wort Nirvana dreimal vor, allerdings in der Zusammen-
setzung Brahma-nirvana, die an sich vieldeutig ist und auch verschieden
libersetzt wird, die aber wohl meint: das Nirvana, d.h. die Seligkeit, die dann
eintritt, wenn sich der Mensch aus den Fesseln der Welt und der Wanderung
gelost hat und mit dem Absoluten, dem Brahman, eins geworden ist.

Der Ausdruck Nirvana gehort bekanntlich vor allem dem Buddhismus an;
er fehlt den alten Upanisaden noch und ist wahrscheinlich aus dem Buddhismus
in den Hinduismus gekommen. Freilich steht im Buddhismus das Nirvana nicht
in Beziehung zu einem ausdriicklich genannten Absoluten; der Buddhismus
kennt ja weder das Brahman noch Gott; unbuddhistisch wire es, das Nirvana in
den Zusammenhang zu bringen, den Krsna in der Gita 6, 15 ausspricht: “Der
Yogin, der sich in der geschilderten Weise stets selbst diszipliniert und sein
Denken ziigelt, der gelangt zum Frieden, der im Nirvana gipfelt und sich in Mir
befindet”. Dass das Nirvana die dusserste Ruhe und den dussersten Frieden
darstellt, wiirde auch ein Buddhist unterschreiben, nicht jedoch, dass es sich im
Brahman oder in Krsna befinde, wie die Gita sagt. Abgesehen davon aber ist das
von der Gita als letztes Ziel hingestellte Nirvana dem buddhistischen Nirvana
sehr dhnlich. Ein Nirvana im Brahman oder in Gott kann ja kaum als vollige
Auflésung, als voélliges Nichtsein verstanden werden, sondern es muss ein
positives, wenn auch schwer fassbares und nicht beschreibbares Sein darstellen.
Das gilt aber auch fuir das buddhistische Nirvana; die schon in gewissen Fragen
seiner Jiinger an den Buddha als Méglichkeit auftauchende und in der Folge bis
in die Neuzeit von manchen Forschern vertretene Ansicht, das Nirvana sei

AS/EA LVII+4+2003, 5.687-792



BHAGAVADGITA 739

einfach ein kein Leiden mehr enthaltendes Vernichtetsein, ist falsch. Nirvana
bedeutet zwar “das Erléschen”, und die Benennung des Zustandes der Erlosung
ist tatsdchlich vom Bilde des Erldschens eines Feuers hergenommen, aber die
altindische Auffassung des Feuers war ganz deutlich so, dass ein Feuer, dem
man sein Brennholz entzieht, zwar erlischt, aber dadurch nicht verschwindet; es
ist bloss unsichtbar und unfassbar geworden, und so ist auch das Nirvana
keineswegs eine Aufldsung ins Nichts. Der Buddha hat sich zwar immer gewei-
gert, das Nirvana ndher zu beschreiben, weil es eben nicht beschreibbar ist. Im
Buddhismus ist es besonders unméglich, es zu beschreiben, weil er keine Seele
und keine dauerhafte menschliche Personlichkeit anerkennt, so dass weder die
Frage, was erlischt, noch besonders die Frage, was nach dem Erloschen bleibt,
beantwortet werden kann. Aber auch im Hinduismus gibt es, wenn auch weniger
ausgeprégt, unbeantwortbare Fragen oder unbeschreibbare Zustinde. So unter-
scheiden einige hinduistische Glaubensrichtungen eine Reihe von Stufen, die,
mit der dussersten Entfernung vom Heilszustande beginnend, allmahlich Schritt
fir Schritt zur Erlésung herauffiihren. Eine dieser Lehren kennt 7 Stufen, aber
die siebente Stufe, die erst nach dem Tode erreicht wird, ldsst sich mit Worten
und Begriffen nicht beschreiben. Das gilt auch fiir das Nirvana der Gita, so dass
wir eigentlich unsere Behauptung, der Schlussteil des 5. Gesanges beschreibe
die endgiiltige Seligkeit ausfiihrlicher, zum Teil zuriicknehmen miissen.
Edgerton®! bemerkt ausdriicklich, Einzelheiten iiber die Beschaffenheit dieses
Zustandes fehlten in der Gita vollstindig; es werde uns nicht gesagt, wie sich die
Gita den Zustand eines Menschen vorstelle, der dieses Ziel erreicht habe; klar sei
einzig, dass es sich um eine Art wirklicher Existenz und nicht um eine voll-
standige Auflésung ins Nichts handle.

Immerhin scheint uns, der vor kurzem zitierte Vers 6, 15 lasse doch erken-
nen, dass das Nirvana ein gesteigerter Seelenfrieden ist; $anti, “Seelenfrieden”,
heisst dhnlich wie Nirvana woértlich das Aufhéren, das Erloschen, und der
Seelenfrieden wie die Seligkeit bestehen zunichst einmal negativ im Aufhdren
der Wanderung, des Leidens, und iiberhaupt jeglicher Verdnderung und Bewe-
gung. Aber sowohl der Seelenfrieden in diesem Leben als das Nirvana nach dem
Tode werden doch auch positiv als Zustand hochsten Gliickes bezeichnet.
Aufschlussreich ist der Vers 5, 21: “Wenn der Mensch, dessen Selbst nicht an
den dusseren Kontakten [d.h. an der Wahrmehmung der Sinnesobjekte] hingt, in
seinem eigenen Selbst Gliick findet, so wird der gleiche Mensch, nachdem er
sich selbst im Hinblick auf das Brahman diszipliniert hat, unvergingliches Gliick

51  [Edgerton (1944), Bd. 39, S. 23 f. = (1972), 125 £]

AS/EA LVII*4+2003, S. 687-792



740 ALFRED BLOCH (ED. RUDOLF WACHTER)

erlangen”. Das Gliick, das der Weise im eigenen Selbst findet, war schon 3, 17
erwdhnt worden: “Wer am eigenen Selbst seine Freude hat und sein Geniigen
sowie seine Zufriedenheit findet”, und schon an jener Stelle war dieser Fromme
dem sein Gliick in den Sinnendingen Suchenden entgegengesetzt worden, 3, 16
“Wer ein iibles Leben fiihrt und an den Sinnesobjekten seine Lust findet, der lebt
umsonst”. Auch an unserer Stelle folgt auf den eben iibersetzten Vers 5, 21 der
Vers 22: “Die Geniisse, die aus den Kontakten mit den Sinnesobjekten ent-
stehen, tragen den Keim von Schmerzen in sich, weil sie einen Anfang und ein
Ende haben [d.h. vergidnglich sind], der Weise findet an ihnen kein Gefallen”.

An beiden Stellen, 3, 16/17 und 5, 21/22, werden zunichst das verging-
liche und nichtswiirdige Gliick, das man in den Sinnendingen findet, einerseits,
und das wahre Gliick, das man im eigenen Selbst findet, andererseits, einander
entgegengesetzt. Das Gliick, das im eigenen Selbst zu finden ist, beruht darauf,
dass das Einzelselbst ein Teil des Brahman oder Gottes ist, dass also das Gliick
im Einzelselbst dem Gliick im Brahman oder in Gott wesensverwandt ist. Wenn
wir den Vers 5, 21 richtig verstehen, so ist sein Sinn, auf eine kurze Formel
gebracht: “Der Mensch, der in diesem Leben in seinem Selbst Gliick findet, wird
nach dem Tode im Brahman unvergingliches Gliick erlangen”.

Es wird also hier ebenfalls die Vorwegnahme des ewigen Gliickes nach der
Erlésung schon in diesem Leben gelehrt, und zwar als Folge der dafiir unter-
nommenen Anstrengungen, die zum Beispiel aus Abkehr von den Sinnendingen
und yogischer Disziplinierung bestehen. Das Wort “Vorwegnahme”, das wir
stets gebracht haben, trifft aber eigentlich den Sachverhalt nicht ganz genau.
Besser wire die Umschreibung: “Erarbeitung eines Teils oder Anfangs des
ewigen Gliickes schon in diesem Leben”. Der Begriff “Erarbeitung” soll nicht
bloss ausdriicken, dass der erlangte Gliickszustand eine Folge eigener Anstren-
gung ist, sondern auch, dass sich die Anstrengung auf dem gleichen Felde
bewegt wie der angestrebte Gliickszustand, dass es sich um eine unmittelbare,
fortschreitende Aneignung des Gliickszustandes handelt. Wir haben es mit der
fiir die indischen Religionen so bezeichnenden Selbsterlosung zu tun, die also
auch in der Gita neben der dem Gldubigen entgegenkommenden Gnade Gottes
gilt — wieder ein Fall, in dem die Gita nicht mit “Entweder—Oder”, sondern mit
“Sowohl-Als auch” antwortet. Die Selbsterl6sung ist also hier eher im Sinne des
Ausspruchs des Apostels Paulus im ersten Timotheusbrief 6, 12 “Ergreife das
ewige Leben!” als im Sinne des Wortes des gleichen Paulus Romerbrief 2, 6
“Gott, der einem jeden vergelten wird nach seinen Werken: denen, die durch
Ausdauer im Wirken des Guten nach ... Unverginglichkeit trachten, ewiges
Leben”. Auch der Glaube, mit dem sich die noch auf einer niedrigeren religidsen

AS/EA LVII+4+2003, S.687-792



BHAGAVADGITA 741

Stufe stehenden Schichten im Hinduismus begniigen, Wohlverhalten auf Erden
werde durch Paradiesesfreuden nach dem Tode belohnt, ist vom hoheren
Glauben der Gita, der Upanisaden und des Buddhismus grundverschieden: zum
Beispiel Tapferkeit des Kriegers im Kampfe, die zum Tod auf dem Schlachtfeld
fiihrt, ist qualitativ verschieden von den Freuden, die den gefallenen Kampfer in
Indra’s Himmel erwarten, also verschieden etwa von der Gesellschaft von
schénen Himmelsfrauen, Apsaras.

Kehren wir nun zu dem von der Gita als entscheidende Voraussetzung fiir
das Nirvana hingestellten Gleichmut zuriick: das Brahman selbst wird in 5, 19
als gleich, d.h. als frei von allen Ungleichheiten und Gegensitzen bezeichnet,
also hat der, welcher den Gleichmut verwirklicht, dadurch schon in diesem
Leben gewissermassen einen Fuss ins Brahman gesetzt. In diesem wichtigen
Punkte stimmt die Gitd wieder mit anderen indischen Erlésungslehren iiberein,
zum Beispiel mit der buddhistischen. Einen wichtigen Teil des buddhistischen
Erlosungsweges bildet die Erlangung der vier Versenkungsstufen. Vorbereitet
wird das Durchlaufen der vier Versenkungsstufen durch die Reinigung des
Gemiites von Gier, Zorn, Bosheit und dhnlichen Affekten. In der ersten Versen-
kungsstufe ist zwar eine Freiheit von allen niederen Begierden erreicht, aber
noch eine Vorstellung von Objekten vorhanden, und den ganzen Koérper durch-
dringt ein Gefiihl freudigen Behagens. Auf der zweiten Stufe macht sich der
Meditierende keine Vorstellung von Gegenstinden mehr, und der Geist ist in
voller Beruhigung auf Einswerdung konzentriert. Auch hier erfiillt den Kérper
noch freudiges Behagen. Auf der dritten Stufe schwindet jenes Gefiihl freudigen
Behagens; der Meditierende verharrt in Gleichmut, und den Koérper durchdringt
“Seligkeit, die iiber Freude erhaben ist”. Auf der vierten Stufe endlich lédsst der
Meditierende alle Empfindungen von Lust und Leid hinter sich, er verharrt in
der Lauterkeit besonnenen Gleichmuts, der ganze Korper ist von geistiger Helle
und Reinheit iiberstrahlt. Obgleich wir, denen diese oder dhnliche Erfahrungen
nicht zuteil geworden sind, uns nichts Genaues unter diesen Schilderungen
vorstellen kénnen, so ist doch soviel klar, dass die vier buddhistischen Versen-
kungsstufen eine fortschreitende Entfernung vom natiirlichen Empfinden und
von den natiirlichen Massstiben von Gliick und Leid darstellen und eine
fortschreitende Anndherung an einen iiber die Gegensitze wie Lust und Leid
erhabenen Zustand von Gleichmut, der dem Nirvana wesensgleich ist; auch der
buddhistische Erlosungsweg ist also eine Annidherung an das Nirvana schon in
diesem irdischen Leben.

AS/EA LVII+4+2003, S. 687-792



742 ALFRED BLOCH (ED. RUDOLF WACHTER)

Der sechste Gesang

Der sechste Gesang der Gita fiihrt die Hauptgedanken des fiinften ndher aus; wir
brauchen uns deshalb mit ihm nicht eingehend zu befassen. Bemerkenswert ist
aber, dass Arjuna, nachdem ihm Krsna die yogische Disziplin und ihr Ziel noch
einmal deutlich vor Augen gefiihrt hat, offen sagt, er traue sich nicht die Kraft
zu, diese Disziplin mit Erfolg durchzufiihren; die Stillegung seines Denkens oder
Denkorgans sei ihm fast unmoglich; das Denkorgan sei unruhig, unstet, flatter-
haft. In der Tat ist ja eine Hauptbemithung des Yoga die Unterdriickung der
Denktétigkeit; das berithmte kurzgefasste Lehrbuch des Yoga von Pataiijali
beginnt mit der Definition, Yoga sei die Unterdiickung der Denktatigkeit. Wir
wissen ja, dass die Disziplinierung des Denkens durch die Vernunft der Aufnah-
me der Sinneseindriicke ein Ende setzt und damit dem Selbst die fiir sein Heil
notwendige Ruhe verschafft. In der Tat hatte Krsna 6, 25-27 gesagt: “Ganz
allmdhlich werde man ruhig, indem man mit der durch Festigkeit gehaltenen
Vernunft das Denken auf das Selbst richtet, und dann soll man tiberhaupt nichts
mehr denken. Wohin auch immer das unruhige und unstete Denken ausbricht,
von dort hole man es zuriick und bringe es im Selbst zum Gehorsam. Denn zu
dem Yogin, dessen Leidenschaften und dessen Denken also zur Ruhe gekommen
sind, und der makellos und zum Brahman geworden ist, kommt das héchste
Gliick”. Und 6, 31 hatte Krsna gesagt, statt des Brahman sich selbst als Sitz der
Seligkeit bezeichnend: “Wer, zu vélliger Einheit gelangt, Mich liebt, der lebt in
Mir, wie er auch immer leben moge™.

Arjuna nun glaubt der Schwierigkeit des yogischen Weges nicht gewachsen
zu sein: 6, 33 “Fiir die zu volligem Gleichmut fithrende Disziplinierung bediirfte
es unerschiitterlicher Festigkeit; ich sehe nicht, dass diese vorhanden wire, denn
das Denken, o Krsna, ist unruhig und reisst (den Menschen) gewaltsam mit sich
fort; dieses Denken scheint mir ebenso schwierig wie der Wind niederzuhalten”.
Krsna antwortet: “Zweifellos ist das unruhige Denken schwer niederzuhalten;
aber durch Ubung und Begierdelosigkeit gelingt es”. Ubung und Begierdelosig-
keit sind auch im klassischen Yoga die Mittel zur Unterdriickung der Denk-
tatigkeit. Der Schluss des sechsten Gesanges ist besonders interessant, weil hier
ausfiihrlicher und deutlicher als sonst die Auffassung vorgetragen wird, dass die
auf dem Erlésungswege noch wenig Fortgeschrittenen und trotz guten Willens
zur yogischen Disziplin noch Unfahigen zwar noch oft wiedergeboren werden
miissen, aber in diesen noch zu durchlaufenden Existenzen die Gelegenheit
haben, sich allméhlich bis zur Erlosungsreife emporzuarbeiten. 6, 37 ff. fragt
Arjuna: “Wenn jemand zwar gldubig ist, aber die Unruhe seines Denkens nicht

AS/EA LVII+4°2003, 5.687-792



BHAGAVADGITA 743

zu meistern und daher die yogische Disziplin nicht zu verwirklichen vermag —
welches ist dann sein Schicksal? Verfehlt dieser dann beide Ziele (d.h. die
Erlésung auf dem Erkenntniswege und die Erlésung auf dem Wege des
disziplinierten Handelns), und geht er gleich einer zerplatzten Wolke zugrunde?”
Krsna gibt die beruhigende Antwort, dass niemand, der sich redlich bemiiht,
untergeht. Er wird in die Welt gelangen, wo die guten Taten belohnt werden,
und dort viele Jahre weilen. Dann wird er wieder auf Erden geboren werden, und
zwar im Hause frommer Leute, oder — der giinstigste aber seltenste Fall — im
Hause weiser Yogins. Dort wird er auf den in seinen friiheren Existenzen
gewonnenen Einsichten aufbauend durch yogische Anstrengung im Verlaufe
vieler Existenzen zur Erl6sung gelangen.

Der siebte Gesang (6. Stunde)

Hatten die Gesidnge 1-6 vorwiegend die Psychologie der Erlosung zum Gegen-
stand, so ist das Hauptthema der Gesinge 7-12 Gott und sein Wesen;*? diese
Themenabgrenzung gilt freilich nur in den grossen Ziigen, wie ja iiberhaupt, wie
wir gesehen haben, die Bhagavadgita thematisch nicht streng geordnet ist. Zu
Beginn des 7. Gesanges verheisst Krsna Arjuna Grosses: “Hoére, wie du mich
unfehlbar zur Ginze erkennen wirst, wenn du dein Denken an mich kniipfst und
dich im Hinblick auf Mich disziplinierst”. Also den Weg zu vollstindiger
Gotteserkenntnis zu zeigen stellt Gott Krsna Arjuna in Aussicht. Vers 2: “Die
durch die Offenbarungen und die durch die religiosen Erfahrungen vermittelte
Erkenntnis werde ich dir restlos verkiinden — eine Erkenntnis, nach deren
Erlangung es nichts mehr zu erkennen gibt”. Ihr volles Gewicht erlangt die
Grosse dieser Verheissung durch die dusserste Seltenheit solcher Gotteserkennt-
nis; Vers 3: “Unter Tausenden von Menschen strebt nur einer nach Vollendung,
und von denen unter diesen Strebenden, die auch tatsdchlich zur Vollendung
gelangt sind, erkennt mich nur Einer wirklich”. Man hat oft behauptet, der Weg
der Gottesliebe, der Bhakti, sei als verhiltnismissig leichter Zugang zum Heil
nicht wie der Weg der religids-philosophischen Erkenntnis einer kleinen Elite
vorbehalten; an dieser Stelle der Gita klingt es anders; allerdings steht in diesem
kurzen, nur 30 Verse umfassenden 7. Gesange wohl doch der Erkenntnisweg im
Vordergrund. Die dusserste Schwierigkeit der in Aussicht gestellten Erkenntnis
liegt in dem, was Adalbert Gail in seiner Arbeit iiber die Bhakti im Bhagavata-

52 [Dazu verso:] die Darstellung wird besonders eindrucksvoll dadurch, dass Gott selbst
spricht, es sich also um eine unmittelbare Selbstoffenbarung handelt, in Gesang 11 sogar um
eine sichtbare Offenbarung von Gottes eigentlicher Gestalt.

AS/EA LVII*4+2003, S. 687-792



744 ALFRED BLOCH (ED. RUDOLF WACHTER)

Purana Gottes Wesensparadoxie genannt hat. Im Sinne des Theopanismus ist die
in den drei Eigenschaften ausgeformte Materie, also die sichtbare, gegliederte
Schopfung, ein Ausfluss, eine Emanation Gottes und damit Gott selbst; unsere
Stelle der Gita nennt es die niederere Natur Gottes. Andererseits ist Gott der
Urgrund des Seins, das Eigenschaftslose, Immaterielle, Unverinderliche; das ist
nach der Gita die héhere Natur Gottes; in jedem Menschen gehort das Einzel-
selbst zur hoheren Natur Gottes, wihrend der psychische Organismus, also
Vernunft, Denken und Sinnesfunktionen, sowie natiirlich der Kérper, der niede-
reren Natur Gottes angehdren. Dass Gott als Brahman, als Urgrund des Seins,
untdtig und eigenschaftlos ist, als Schopfer, der sich selbst gewissermassen in
seine Schopfung ergossen hat, titig und in Eigenschaften ausgeformt ist — darin
besteht eben seine schwer zu begreifende Wesensparadoxie. Dem oberflach-
lichen Betrachter bietet sich Gott in seiner niedereren Natur, in der ausgeformten
Welt, dar; die eigentliche, die hohere Natur Gottes erkennen die meisten nicht.

Was diese grosse Mehrzahl der Menschen verblendet, ist die wunderbare
Schopfungskraft Gottes, die Maya: wir haben ja schon frither die Aussage Gott
Krsna’s in Vers 7, 14 erwihnt: “Diese meine Maya, die sich in den Eigen-
schaften dussert, ist schwer zu durchschauen; nur die, welche zu Mir Zuflucht
nehmen, durchschauen und iiberwinden sie”. Die Gotteserkenntnis ist dusserst
schwierig; das grosse Hindernis ist Gottes Maya; wer aber zu Gott Zuflucht
nimmt, tiberwindet dieses Hindernis. Unser siebenter Gesang der Gita betont
aber vor allem die Schwierigkeit und Seltenheit der Gotteserkenntnis und findet
harte Worte fiir die Verblendeten, die im Irrtum verharren: Verse 24 ff.: “Da Ich,
der unausgeformte Urgrund des Seins, Mich zur Ausgeformtheit habe gelangen
lassen, glauben die Unverstindigen, dies sei mein wahres Wesen; meinen
hoheren Zustand als Unverdnderlicher, Unvergleichbarer erkennen sie nicht.
Nicht jedem bin Ich offenbar, da Mich meine Maya verhiillt; die meisten Leute
erkennen Mich, den Ungeborenen, Unverdnderlichen, in ihrer Verblendung
nicht.”

Die Verblendung besteht, wie in den darauffolgenden Versen ausgefiihrt
wird, darin, dass die Verblendeten iiberall Gegensiitze, Zweiheiten sehen, und
verkennen, dass alles nur Eines ist; und dieses verblendete Sehen von Zwei-
heiten, von Gegensdtzen, wurzelt in der Ur-Fehlhaltung von Begierde und
Abneigung, Habenwollen und Fernhaltenwollen; mit anderen Worten: im Fehlen
des Gleichmuts. Die Erkenntnis des Einen Gottes jenseits der Erscheinungswelt
wird aber erst nach vielen Geburten erreicht: Vers 7, 19: “Erst am Ende von
vielen Geburten gelangt der Erkennende zu Mir durch die Erkenntnis: ‘Alles ist
Krsna, der Sohn Vasudeva’s’ — aber dieses Mein grosses Wesen ist schwer

AS/EA LVII*4+2003, S.687-792



BHAGAVADGITA 745

zuginglich”. Diesem echt indischen Glauben an das &dusserst langsame, mit
grosser Geduld zu fordernde Heranreifen zur Gotteserkenntnis und Erlésung
entspricht als Gegenstiick eine tolerante Haltung gegeniiber den unvollkomme-
nen Stufen religiosen Glaubens: Vers 7, 20 ff.: “Vielen ist der Weg der Erkennt-
nis durch mannigfache Wiinsche verbaut; um die Erfiillung dieser Wiinsche zu
erlangen, wenden sie sich an andere Gottheiten. Wenn einer gldaubig und fromm
eine andere Gottheit als Mich verehrt, stirke ich selbst seinen Glauben an die
betreffende andere Gottheit. In diesem von Mir bestirkten Glauben sucht er die
betreffende Gottheit gniddig zu stimmen und erlangt von ihr auch die Erfiillung
seiner Wiinsche — obgleich in Wahrheit Ich es bin, der die Erfiillung dieser
Wiinsche gewihrt. Aber was diese Kurzsichtigen erlangen, ist nicht von Dauer;
die Verehrer der verschiedenen Goétter gelangen nur zu diesen Géttern, und nur
meine Verehrer gelangen zu Mir”. Die niedereren Stufen der Religiositét, deren
Motiv irgendwelche Wiinsche sind, die die Gotter zum Entgelt fiir die ithnen
entgegengebrachte Verehrung erfiillen, werden also nicht verdammt, sondern
von Gott Krsna sogar gefordert; aber es wird festgestellt, dass diese Art der
Gotterverehrung keine endgiiltige Seligkeit, sondern nur zeitlich begrenzte
Erfiillung bringen kann.

Es ist nun aber doch nicht so, dass die Toleranz der Gita so weit ginge, alle
die, welche von ihrer Heilslehre nichts wissen oder sie ablehnen, einfach als
Zuriickgebliebene zu betrachten, die nur linger brauchen, um schliesslich die
Erlésung doch zu erreichen. Finden sich schon in diesem 7. Gesange harte
Worte gegen die Verblendeten, so enthilt der 16. Gesang eine dusserst scharfe
Verdammung derer, die teuflische Menschen genannt werden; diese Leute
werden dort freilich als solche geschildert, die nicht nur ihren Begierden und
Leidenschaften unterworfen und von Hochmut {iber ihre irdischen Erfolge erfiillt
sind, sondern Krsna hassen und destruktive Kritik an ihm iiben, obgleich Er in
ihrem Leibe wie in allen Leibern wohnt; aber sie unterlassen doch nicht ganz
jede religiose Betitigung: es wird an jener Stelle ausdriicklich gesagt, dass sie
Opfer darbringen und Almosen spenden, allerdings, wie hinzugefiigt wird, in
heuchlerischer Gesinnung. Und aus der weiteren Schilderung dieser teuflischen
oder ddmonischen Menschen geht hervor, dass sie zum Teil mit den Anhdngern
der philosophischen Schule des Materialismus (Lokayata) gleichzusetzen sind,
die auch Verneiner oder Leugner genannt wurden, nur die Existenz der Materie
anerkannten und Geist, Seele sowie Gott leugneten. Dass der 16. Gesang der
Gita wirklich diese meint, scheint daraus hervorzugehen, dass die dort
geschilderten teuflischen Menschen hinter der sichtbaren Welt nichts gelten
lassen: keine hinter ihr stehende Wahrheit, keinen sie tragenden Urgrund, keinen

AS/EA LVII*4+2003, S. 687-792



746 ALFRED BLOCH (ED. RUDOLF WACHTER)

Gott; auch an die gesetzmissige, zyklische Entfaltung und Riickbildung der
Welt, an die geregelte Weltentstehung und Weltauflosung, glauben sie nicht;
alles ist nach ithrer Meinung aus Zufall entstanden. Nur ihre Opfergaben und
Almosen passen nicht zu dem Bilde, denn die Materialisten lehnten jede Form
religidser Betdtigung als sinnlos ab. Wie dem auch sei, der 16. Gesang der Gita
droht diesen Menschen ein Schicksal an, das man nicht wohl anders denn als
ewige Verdammnis bezeichnen kann: Vers 16, 19 und 20: “Diese Hasserfiillten,
Grausamen, Schlechten, diese Niedrigsten Teilnehmer an der Wanderung bringe
ich unaufthérlich in immer neue teuflische Leiber. Derart aus immer neuen
teuflischen Mutterleibern geboren, verblendet von Geburt zu Geburt, niemals
Mich erreichend, gelangen sie zum schlimmsten Ziel.” 16, 16 war gesagt
worden, diese Verblendeten, ihren Begierden Ausgelieferten wiirden in die
unreine Hélle stiirzen. Diese Aussagen lassen ebensowenig wie Matthius 25, 41
“das ewige Feuer” und Matthaus 25, 46 “die ewige Strafe” der Auffassung
Raum, auch diese schlimmsten Siinder konnten schliesslich zur Seligkeit
gelangen. Bemerkenswert ist auch der Ausdruck in 16, 19 “ich bringe diese
Schlechten in immer neue teuflische Leiber”: der personliche Gott der Gita ist
auch ein strafender Gott; die sonst herrschende indische Auffassung von der
automatischen, selbsttitigen, ohne Zutun erfolgenden, gewissermassen natur-
gesetzlichen Vergeltung der Taten ist hier durchbrochen. Andererseits hat die
Gita wie vor ihr teilweise der Buddhismus die alte brahmanische Engherzigkeit
liberwunden, die den Frauen und den Kasten der Arbeitenden und der Dienen-
den, den Vaisya’s und Sudra’s, den Zugang zu den heiligen Schriften, den
Veden, und damit zum Heile verbot: Gita 9, 32: “Auch solche, die aus
schlechten Mutterleibern geboren sind, die Frauen, die Vaisya’s und die Stidra’s,
gelangen, wenn sie sich an Mich wenden, zum hochsten Ziel”. Was die Frauen
betrifft, so ist die Gita noch weitherziger als der Buddhismus, nach dessen Lehre
nur einem Manne das unmittelbare Eingehen ins Nirvana méglich ist; eine Frau
muss erst ithre dereinstige Wiedergeburt als Mann abwarten.

Es verbleiben uns vom 7. Gesange noch die Verse 8—11, welche von der
gleichen Art sind wie 10, 19-42; den letzteren Abschnitt iiberschreibt Zaehner
“Gott, die Quintessenz aller Essenzen”.5® Es handelt sich um eine Kette von
Aussagen Gott Krsna’s, denen die Formel zugrundeliegt: “In allen Kategorien
von Personen und Dingen bin ich das Wesentliche und das Beste”. Zunichst
leicht zu verstehen sind Aussagen wie “In den Asketen bin ich die Askese, in
den Glanzvollen der Glanz, in den Kriftigen die von Begierde und Leidenschaft

53  [Zachner (1969), 297.]

AS/EA LVII+4+2003, S.687-792



BHAGAVADGITA 747

freie Kraft, unter den Gestirnen die Sonne, unter den Bdumen der heilige
Feigenbaum usw.” Aus den besonderen Voraussetzungen der indischen Philo-
sophie erkldren sich Sitze wie: “In den Wassern bin ich der Geschmack, in der
Erde der reine Geruch”, denn nach der Samkhya-Philosophie sind die fiinf
Elemente Erde, Wasser, Feuer, Wind und Raum aus den sogenannten feinen
Elementen oder Reinstoffen Geruch, Geschmack, Gestalt, Beriihrung und Ton
oder Laut entstanden, welche die an den fiinf Elementen zu erfahrenden Sinnes-
eindriicke représentieren. Der Sinn dieser dichterisch und rhetorisch eindrucks-
vollen Aussagereihen ist wohl: Ich bin in allem der Wesenskern, das Eigentliche,
dasjenige, welches der betreffenden Kategorie Sinn und Wirkung verleitht. Wenn
sich Gott bei jeder Gruppe oder Kategorie als das vornehmste und charak-
teristischste Glied, bei den Tridgern einer Eigenschaft als die Eigenschaft selbst
bezeichnet und so fort, so ist diese Zuriickfithrung der bunten Vielfalt und
grossen Zahl der Erscheinungen auf eine kleinere Zahl von Reprisentanten und
von wesenhaften Eigenschaften wohl nur als erster Schritt einer Zuriickfiihrung
der Vielfalt auf die ihr zugrundeliegende Einheit, der Erscheinungswelt auf den
Urgrund des Seins zu verstehen.

Der achte Gesang

Der nur 28 Strophen umfassende 8. Gesang ldsst sich trotz seiner Kiirze thema-
tisch nicht leicht in einer Uberschrift zusammenfassen. Jedenfalls unterbricht er
den im 7. Gesang begonnenen und dann im 9. wiederaufgenommenen Zusam-
menhang der Selbstoffenbarung Gottes, um weitere Anweisungen zur Erlésung
zu geben. Vielleicht wiirde als Uberschrift doch einigermassen passen: Wie man
der kleinen und der grossen Wanderung entrinnt; in welchem Sinne man von
kleiner und grosser Wanderung sprechen kann, werden wir gleich sehen. Dass
das Verhalten des Menschen beim Sterben, also beim Verlassen eines abge-
laufenen und an der Schwelle eines neuen Daseins, die Art des neuen Daseins
entscheidend beeinflussen kann, leuchtet ein; daher verstehen wir ohne weiteres
die Versicherung Gott Krsna’s, wer im Sterben sein ganzes Denken und
Trachten auf Ihn, Krsna, richte, werde Seiner, Krsna’s Wesensart teilhaftig
werden, und zu Thm, Gott-Krsna, eingehen. Uberhaupt gilt ganz allgemein, dass
man als dasjenige Wesen wiedergeboren wird, dessen man im Sterben gedenkt.
Wer an Gott denkt, wird nicht wiedergeboren, sondern wird von der Wanderung
erlost und geht in Gott ein.

Die Intensitit dieses Denkens an Gott in der Sterbestunde kann durch Yoga
erhoht werden. Das wird in den Strophen 9 und 10 ausgesagt. Bevor wir sie im

AS/EA LVII*4°2003, S. 687-792



748 ALFRED BLOCH (ED. RUDOLF WACHTER)

Wortlaut horen, schicken wir noch einige Erlduterungen voraus: Den Begriff
“Gott” driickt Krsna hier nicht in der ersten Person “Ich” aus, sondern mit
verschiedenen Bezeichnungen der Allseele oder Gottes, die aus den Upanisaden
stammen; die alten Denker der Upanisaden waren Gottsucher, und dieses
Stadiums des Erahnens und Ertastens der letzten Wirklichkeit dussert sich bei
ithnen in einer noch im Fluss befindlichen Terminologie und in einer Fiille von
Bezeichnungen, mit denen sie das Hochste Wesen zu umschreiben versuchten;
die Gita lehnt sich hier wie oft an die Formulierung der Upanisaden an: “Wer
zur Zeit des Dahinscheidens des uralten Sehers gedenkt, des Lehrmeisters,
welcher kleiner als das Kleinste ist, des Schopfers von unvorstellbarer Gestalt,
des Sonnenfarbenen jenseits der Finsternis — und zwar dieses Absoluten mit
unbeweglichem Denken gedenkt, in verehrender Liebe angespannt durch die
Kraft des Yoga, und seinen Atem gehorig an den Punkt zwischen den beiden
Augenbrauen bringend, der geht ein zum hochsten, himmlischen Geist”. Die
Ubersetzung “Geist” gibt hier Purusa wieder, also den Ausdruck der Samkhya-
Philosophie fiir die Allseele.

Was heisst das: “den Atem an den Punkt zwischen den beiden Augen-
brauen bringend”? Die Gita setzt hier die yogische Lehre von den nadi, den den
Korper durchziehenden Kanidlen, Adern oder Nerven voraus, durch die der
Atemstrom bei den yogischen Atemiibungen getrieben wird. Es handelt sich
dabei, wie Eliade in seinem Buch Yoga S. 80 sagt, um eine “mystische” oder
“subtile” Physiologie oder Anatomie, um Organe, die ihre Existenz einzig im
Verlauf yogischer Meditation und Konzentration offenbaren. S. 141 zitiert
Eliade aus einer spaten Upanisad eine Anweisung, wonach die Einatmung durch
die drei mystischen Adern erfolgen und zwischen den Augenbrauen absorbiert
werden soll, also an der Stelle, die “zugleich die Wurzel der Nase und der Sitz
der Unsterblichkeit” sei. Die Stelle zwischen den Augenbrauen der Sitz der
Unsterblichkeit und der Ort, wo der Atem absorbiert wird: das ist genau die
Vorstellung, die unserer Gita-Strophe zugrundeliegt, denn wenn der Punkt
zwischen den Brauen der Sitz der Unsterblichkeit ist, ist es sinnvoll, in der
Stunde des Sterbens den Atem dorthin zu bringen. Den gleichen Glauben hat
auch eine von Eliade S. 150 erwihnte Asketensekte, deren Anhinger, um ihre
Seele mit der kosmischen Seele zu vereinigen, den Atem von den Zehen tiber die
Kniee, das Herz und den Gaumen bis zur Mitte zwischen den Augenbrauen
lenken. “Subtile” Physiologie oder Anatomie nennt Eliade die Lehre von den
mystischen Adern, Kanilen oder Nerven und auch die von den Zentren, den
Cakra, weil diese Lehre mit dem Glauben an einen neben dem sichtbaren Leib
bestehenden feinen oder subtilen Leib zusammenhingt, der im Samsara, in der

AS/EA LVII+4+2003, 5.687-792



BHAGAVADGITA 749

Wanderung, den wandernden Organismus bildet. Dass diesem feinen Leib
gerade beim Ubergang von einem Dasein in ein anderes eine besondere Bedeu-
tung zukommt, leuchtet ein. Beim Sterben die Gedanken mit Hilfe yogischer
Anspannung auf Gott zu lenken, stellt also ein Mittel dar, der kleinen Wande-
rung zu entrinnen, das heisst dem individuellen Samsara.

Der 8. Gesang lehrt nun aber auch noch, wie man dem entrinnen kann, was
man den grossen oder kosmischen Samsara nennen kann. Der grosse Samsara ist
der unendliche Zyklus der Weltentstehungen und Weltuntergidnge. Der Vers
Bhagavadgita 8, 17 lautet: “Ein Tag des Gottes Brahma sind 1000 Weltalter, und
eine Nacht des Gottes Brahma sind 1000 Weltalter”. Der Gott Brahman oder
Brahma, von dem hier die Rede ist, hat einen ménnlichen Namen und ist nicht
identisch mit dem sdchlichen Brahman, der Weltseele oder dem Urgrund des
Seins; der personliche Gott Brahma hat vor allem eine kosmische Funktion; er
reprasentiert die Kontinuitit des Kosmos. Er lebt zwar unvorstellbar lange,
ndmlich 311°000 Milliarden Menschenjahre, aber nicht ewig. Nach dem Tode
Brahma’s wird ein neuer Brahma geboren, und es beginnt ein neuer riesiger
Zyklus von Weltentstehungen und Weltuntergiangen. Auf dem heute ausgeteilten
Blatte3* habe ich Thnen die hinduistische Theorie der Weltzeitalter darzustellen
versucht. Die auf dem Blatte “Weltbild der Samkhya-Philosophie” dargestellte
Evolution bildet also einen kleinen Ausschnitt dessen, was auf dem Blatte
“Chronologie der Weltzeitalter im Hinduismus” wiedergegeben ist, genauer
gesagt: diese Evolution und Involution vollzieht sich in der Lebenszeit Gott
Brahma’s 36’000 mal; 36’000 Welten entstehen und vergehen wihrend der
Lebenszeit Gott Brahma’s.

Die in einer entstandenen Welt entfaltete oder ausgeformte Materie bildet
sich beim Untergang der betreffenden Weilt in den Zustand des Unentfaltetseins
oder Unausgeformtseins zuriick; in diesem Zustand wird sie avyakta “unentfal-
tet, unausgeformt™ genannt. Vers 8, 20 lautet nun: “Jenseits dieses Unentfalteten
gibt es noch ein anderes Bestehendes, nimlich einen ewigen Unentfalteten, der,
wenn alle Geschopfe zugrundegehen, nicht zugrunde geht”. Mit diesem ewigen
Unentfalteten grammatisch minnlichen Geschlechts jenseits der grammatisch
sichlichen unentfalteten Materie kann niemand anderer gemeint sein als der
Purusa, der Geist der Samkhya-Philosophie, der, wie wir schon frither gesehen
haben, in der Gita mit Gott Krsna gleichzusetzen ist. Jetzt verstehen wir die
Verse 8, 21 und 22: “Der Unentfaltete wird ‘Unverginglicher’ genannt; man
nennt ihn das héchste Ziel; die ihn erreicht haben, kehren nicht zurtick (d.h.

54  [Vgl. Anm. 8.]

AS/EA LVII*4+2003, S. 687-792



750 ALFRED BLOCH (ED. RUDOLF WACHTER)

werden nicht wiedergeboren); das ist Meine hochste Stitte. Das ist der hochste
Geist (Purusa); man muss Ihn durch liebende Frommigkeit erlangen, die an
nichts anderes denkt”.

Hier haben wir den kosmischen Aspekt des Entrinnens aus dem Samsara.
Die zyklisch sich vollziehenden Weltentstehungen und Weltunterginge, die
endlose Kette der Entfaltungen der Urmaterie und ihrer Riickbildungen in den
Zustand des Unentfaltetseins, sind der ewigen Ruhe in Gott, dem Nirvana,
entgegengesetzt; der Zyklus der Welten wird durch das Karman, durch Verdienst
und Schuld, die auf Vergeltung dringen, in Gang gehalten, und spielt sich schon
deshalb im Raum der Unerlostheit ab; wer vom Strom dieses Weltenzyklus
fortgerissen immer wieder geschaffen und vernichtet wird, ist noch nicht in den
Geist, Purusa, oder in Gott eingegangen; wer aber in den Geist oder in Gott
eingegangen ist, hat sich dem Strom des Werdens und Vergehens entzogen. Die
liebende, ergebungsvolle Frommigkeit, die Bhakti, ist also das Mittel, sich auch
aus der grossen Wanderschaft, aus dem kosmischen Samsara, zu befreien.

Der neunte Gesang

Hauptthema des 9. Gesanges ist wieder das Verhiltnis von Gott und Welt im
Sinne des Theopanismus, eine Wiederaufnahme der schon in 7, 12 prignant
formulierten Lehre “Ich bin nicht in der Welt, aber die Welt ist in Mir”. 9, 6 wird
dieses Verhiltnis durch ein Bild verdeutlicht: “Wie der Wind, wo auch immer er
wehen moge, sich immer im Raume befindet, so befinden sich alle Geschopfe in
Mir”. In diesem Bilde kommt wohl auch der Gegensatz zwischen einerseits der
Unendlichkeit, Ewigkeit und unverianderlichen Ruhe Gottes und andererseits der
Endlichkeit, Verginglichkeit und Unruhe der Geschépfe zum Ausdruck und
auch die praktische Folgerung fiir das Schicksal des Menschen: Wer die Welt
nicht als Ausformung Gottes versteht und verehrt, handelt wie einer, der sich an
den unsteten Wind statt an den unvergianglichen Raum halt. Aber nicht nur die
Welt als Ausformung Gottes zu verkennen ist ein verhidngnisvoller Irrtum,
sondern auch die Nichtanerkennung Krsna’s als einer Inkarnation oder Herab-
kunft Gottes steht der Erlosung im Wege: 9, 11 und 12: “Weil ich menschliche
Gestalt angenommen habe, verachten mich die Toren, indem sie meinen héheren
Zustand als Grosser Herr der Geschopfe verkennen; vergeblich sind ihr Hoffen,
thr Handeln und ihr Erkennen; sie iiberlassen sich ihrer damonischen,
teuflischen, sie verblendenden Natur”.

Der scharfe Ton gegen die Ungldaubigen kommt im krsnaitischen Schrift-
tum auch ausserhalb der Bhagavadgita hauptsichlich dann vor, wenn der

AS/EA LVII+4+2003, S.687-792



BHAGAVADGITA 751

Mensch Krsna nicht als Inkarnation Gottes anerkannt wird; in solchen Stellen
klingen die Anfechtungen nach, denen der Krsnaglaube in seinen Anfingen
ausgesetzt war, bis er sich als unangefochtene Religion der breiten Volksmassen
durchgesetzt hatte. Im Mahabharata 5, 131 findet sich eine solche Szene.’* Die
Panduiden wollten einen letzten Versuch zur friedlichen Schlichtung ihres
Streites mit den Kuruiden machen und schickten Krsna als Uberbringer von
Friedensvorschligen an den Kuruidenhof. Am Kuruidenhof wird Krsna von den
meisten ehrerbietig empfangen, aber der bose Geist unter den Kuruiden, Duryo-
dhana, und seine Gesinnungsgenossen planen einen Anschlag auf Krsna: sie
wissen, dass Krsna die Stiitze und Zuversicht der Panduiden ist, und sie wollen
sich die einzigartige Gelegenheit, dass er allein und schutzlos unter den
Kuruiden weilt, trotz seiner Unverletzlichkeit als Gesandter zunutze machen und
thn gefangennehmen: dadurch wiirde die Macht der Panduiden entscheidend
geschwicht werden. Krsna aber sagt, nachdem er den Plan durchschaut hat, zu
Duryodhana: “Weil du Verblendeter meinst, ich sei allein, willst du mich tiber-
wiltigen und gefangennehmen? Aber in Wirklichkeit sind alle Panduiden mit
mir hier und alle meine Volksgenossen, die Andhaka’s und Vrsni’s. Und mit mir
hier sind auch alle Gotter, die Aditya’s, Rudra’s und Vasu’s, samt den Sehern,
den Rsi’s.” Nach diesen Worten lacht Krsna laut auf, und die 30 Géotter
kommen, in Daumengrosse, feuerspeiend zum Vorschein: An Krsna’s Stirn
befindet sich Brahma, an seiner Brust Rudra, die acht Welthiiter [Indra usw.] an
seinen Armen, aus seinem Munde kommt der Feuergott Agni hervor, ferner die
Aditya’s, Sadhya’s, Vasu’s und Aévin’s; an seinen Vorderarmen werden sein
Bruder Balarama und sein Wagengenosse Arjuna sichtbar, zu seiner Rechten
und Linken die Panduiden, auf seinem Haupte die Vrsni’s und Andhaka’s mit
gezogenen Schwertern; aus seinen Augen und Ohren dringen schreckliche
Flammen mit schwarzem Rauch ... Als die Kénige diese wahre Gestalt Krsna’s
sehen, schliessen sie erschreckt ihre Augen; nur seinen verchrten Verwandten
und Lehrern unter den Kuruiden, nimlich Bhisma, Drona und Dhrtarastra, gibt
Krsna ein himmlisches Auge, mit dem sie seinen Anblick auszuhalten vermdgen.
Auf dieses Wunder hin erklingen vom Himmel die Goétterpauken und es fillt ein
Blumenregen hernieder. Der blinde Dhrtarastra, der durch das himmlische Auge,
das ihm Krsna verliehen hat, sehend geworden ist, bittet Krsna, dessen Wille
doch das Wohlergehen der ganzen Welt sei, um Gnade; fiir sich selbst erbittet
Dhrtarastra, sein Augenlicht wieder verlieren zu diirfen: er will nimlich, nach-
dem er Krsna’s wahre Gestalt geschaut hat, nichts anderes mehr sehen. Duryo-

55 [5, 129 nach der Zihlung der ed. crit.]

AS/EA LVII+42003, S. 687-792



752 ALFRED BLOCH (ED. RUDOLF WACHTER)

dhana und die anderen Ubelgesinnten unter den Kuruiden lassen sich aber auch
von dieser furchterregenden Selbstoffenbarung Krsna’s nicht beeindrucken und
weigern sich nach wie vor, Krsna’s Friedensvorschlag anzunehmen; Krsna’s
Mission ist gescheitert, und er kehrt zu den Panduiden zuriick; der Krieg ist
unvermeidlich geworden.

Der Sinn solcher Szenen ist, dass Krsna, Gott in Menschengestalt, wenn
seine Gottnatur von seinen Gegnern verkannt oder bestritten wird, fiir kurze Zeit
seine gottliche Gestalt annimmt. In unserem Falle hat also das plétzliche Er-
scheinen der bloss daumengrossen Gétter, Verwandten und Freunde Krsna’s an
seiner Stirn, seiner Brust, seinen Armen usw. nicht nur den Sinn eines iiber-
natiirlichen Zaubers, der seinen Feinden beweisen soll, dass Krsna keineswegs,
wie seine Feinde glauben, allein und schutzlos ihnen preisgegeben ist, sondern
diese Erscheinung ist eine Offenbarung von Krsna’s wahrer Gestalt im Sinne des
Gita-Wortes: “Alle Wesen sind in Mir”. Nicht nur alle Gotter, sondern alle
Geschopfe, die ganze Welt ist in Krsna, und solche Szenen verwirklichen diese
Vorstellung in konkreter, wortlicher Form. Die berithmteste und grossartigste
Szene dieser Art werden wir im 11. Gesange der Gita antreffen; fiir unser Gefiihl
— wenn das ausgesprochen werden darf — hat diese Erscheinung Krsna’s mit dem
Gewimmel aller Wesen an oder in seinem Leibe auch etwas Bizarres und
Groteskes, denn wir konnen die Vermutung nicht loswerden, dass es sich hier
um ein naives Wortlich- und Konkretnehmen der Auffassungen des Theo-
panismus handelt, wie es die religiosen Denker, welche den Theopanismus
entwickelt haben, vielleicht erschreckt hitte. Wir halten es also — mit andern
Worten gesagt — nicht fiir ausgeschlossen, dass theopanistische Aussagen
gebildeter Philosophen, die Welt sei in Gott enthalten, vom ungebildeten Volke
wortlich genommen und konkret ausgemalt wurden.

Im Anschluss an die Verurteilung derer, die die Gottnatur Krsna’s ver-
kennen, werden 9, 13 ff. und namentlich 20 ff. dhnlich wie schon im 2. und 7.
Gesange verschiedene Arten religidser Verehrung bewertet. Die im Sinne der
vedischen Religion Frommen kommen zwar in den Himmel und geniessen dort
die Paradiesesfreuden, aber nur so lange, bis ihr religiéses Verdienst aufgezehrt
und abgegolten ist; dann miissen sie in der Menschenwelt wiedergeboren
werden; sie erlangen als Belohnung fiir ihre Frommigkeit immer nur Giiter, die
kommen und gehen, d.h. Vergdngliches; der tiefere Grund fiir dieses unbefriedi-
gende Schicksal ist, dass sie ithren Leidenschaften und Begierden unterworfen
sind, dass sie nicht im Sinne der Gita frei vom Hange zu den Friichten ihres
Tuns sind.

AS/EA LVII+4+2003, S.687-792



BHAGAVADGITA 753

Diejenigen, welche in aufrichtiger Glaubigkeit andere Gotter als Krsna
verehren, verehren in Wirklichkeit, ohne es zu wissen, doch Krsna, denn Krsna
ist der Empfinger aller Opfer und jeder religiésen Verehrung; doch fiihrt diese
unbeabsichtigte und unbewusste Krsna-Verehrung nicht zur eigentlichen Er-
16sung. Dagegen nimmt Gott Krsna jede, auch die geringste Gabe, gnédig an,
wofern sie nur in gldubiger und liebevoller Gesinnung dargebracht wird; die
Verse 9, 26 und 27 sprechen das auf ergreifende Weise aus: “Wer mit liebevoller
Frommigkeit und geziigelter Seele ein Blatt, eine Blume, eine Frucht oder
Wasser darbringt, dessen Gabe nehme ich als Speise an, weil sie eben mit
liebevoller Frommigkeit dargereicht ist. Was immer du tust, was immer du
issest, was immer du darbringst, was immer du als Almosen gibst, was immer du
an Kasteiung iibst — tu es im Hinblick auf Mich. So wirst du aus den Banden des
Tuns, modgen sie aus guten oder schlechten Friichten bestehen, befreit werden;
kraft der entsagungsvollen Disziplinierung erlost wirst du zu Mir eingehen”.

Der zehnte Gesang

Der 10. Gesang breitet die grosse Selbstoffenbarung Krsna’s im 11. Gesange
vor: Er hat die Ewigkeit Gottes und die zur Erlésung fiihrende Erkenntnis dieser
Ewigkeit zum Thema. Vers 3: “Wer unter den Menschen mich als den ungebore-
nen, anfangslosen Grossen Herrn der Welt erkennt, der ist frei von Verblendung
und wird aus allen Ubeln erlgst”. Vers 8: “Ich bin der Ursprung von Allem, alles
entsteht aus Mir; das erkennen die Weisen, verehren Mich und werden meines
Wesens teilhaftig”. Die erlosende Wirkung der Gotteserkenntnis stellt sich
dadurch ein, dass der Mensch, welcher Gott erkennt, des Wesens Gottes teilhaf-
tig wird, und dieses Wesen Gottes besteht hauptsichlich darin, dass Gott durch
sein Tun, zum Beispiel seine Schopfertitigkeit, nicht gebunden wird; wer Gott
erkennt, verehrt und dadurch am Wesen Gottes teilhat, kann wie Gott handeln,
ohne dadurch gebunden zu werden; er wird vom Karman und damit vom
Samsara befreit.

Der Rest des 10. Gesanges besteht aus 2 Teilen, einer Rede Arjuna’s, die
ihrerseits in einen Lobpreis Krsna’s und in die Bitte um weitere Belehrung
zerfallt, und in einer Rede Krsna’s, in der Er Sich wiederum als die Quintessenz
aller Essenzen offenbart. Das Wichtigste ist wohl die Frage Arjuna’s Vers 16:
“Sage mir, in welchen Manifestationen Du diese Welten durchdringst?” und die
Antwort Krsna’s in der letzten Strophe des 10. Gesanges, 42 “Aber was brauchst
du, Arjuna, viel Einzelnes zu wissen? (Die Hauptsache ist:) Ich erhalte die ganze
Welt, indem ich Mich mit einem Teile von Mir in ihr befinde”. Zugrunde liegt

AS/EA LVII*42003, S. 687-792



754 ALFRED BLOCH (ED. RUDOLF WACHTER)

wieder der in 7, 12 formulierte Satz: “Ich bin nicht in der Welt, aber die Welt ist
in Mir”, hier etwas modifiziert: “Ich bin nur mit einem Teile von Mir in der
Welt”. Hinzuzudenken ist: “Mein iiberwiegender Teil ist aber ausserhalb dieser
Welt”, und ohne diese Wahrheit wire ja eine Erlosung aus dieser Welt und ein
Eingehen in Gott nicht denkbar.

Der elfte Gesang (7. Stunde.)

Zu Beginn des 11. Gesanges stellt Arjuna fest, dass seine Verblendung und Ver-
wirrung durch Krsna’s gnddige Belehrung tiber das Hochste Wesen, d.h. tiber
sich selbst, dahingeschwunden sei. Er sei jetzt im klaren dariiber, dass alle
Geschopfe entstehen und vergehen, dass aber Krsna unvergénglich sei. “Deine
gottliche Gestalt, die Du selbst beschreibst,” fahrt Arjuna fort, “die mochte ich
sehen. Wenn Du glaubst, o Herr, dass es fiir mich moglich ist, diese Gestalt zu
schauen, so zeig mir Dein unvergéngliches Selbst!” Krsna antwortet: “O Sohn
der Prtha, so schaue denn meine gottlichen, verschiedenartigen, verschieden-
farbigen, verschiedenformigen Gestalten hundertfach und tausendfach. Schau
die Aditya’s, die Vasu’s, die Rudra’s usw. (wir erinnern uns an Krsna’s Offen-
barung seiner eigentlichen Gestalt in Mahabharata 5, 131). Hier, an einem Ort in
meinem Leibe vereinigt, schau die ganze Welt mit allem Beweglichen und
Unbeweglichen, das sie enthilt! Aber es wird dir nicht moglich sein, Mich mit
diesem deinem menschlichen Auge zu schauen; deshalb gebe ich dir ein gott-
liches Auge” (wir erinnern uns des gottlichen Auges, das Krsna in Mahabharata
5, 131 den Frommen und Weisen unter den Kuruiden gibt, um seinen Anblick
auszuhalten. Auch der Buddhismus kennt ein “géttliches Auge”, das durch
Meditation gewonnen werden kann und tibernatiirliche Sehkraft verleiht).

Das letzte Wort Krsna’s an Arjuna, bevor er sich in seine wahre Gestalt
verwandelt, lautet: “Sieh meinen géttlichen Yoga!”. Wir haben das Wort Yoga
absichtlich zunachst uniibersetzt gelassen, weil es einer der gleichzeitig wichtig-
sten und schwierigsten Begriffe in der Gita ist: schwierig, weil vieldeutig:
Zaehner S. 146 unterscheidet nicht weniger als 5 Bedeutungen. Fiir das richtige
Verstindnis der grossen Selbstoffenbarung Krsna’s in unserem 11. Gesange ist
es von entscheidender Wichtigkeit, wie das letzte Wort Krsna’s “Sieh meinen
gottlichen Yoga!” aufzufassen ist. Das gleiche Wort “Sieh meinen géttlichen
Yoga!” hatte Krsna schon 9, 5 ausgesprochen, aber in etwas anderem Zusam-
menhang; aber es ist eine selbstverstindliche methodische Forderung, dass diese
Worte an beiden Stellen das gleiche bedeuten miissen und deshalb auch auf
gleiche Weise zu iibersetzen sind, wobei gerade der etwas andere Zusammen-

AS/EA LVII+4+2003, S.687-792



BHAGAVADGITA 755

hang einen wertvollen Wegweiser zum richtigen Verstindnis darstellt. Leider
haben nicht alle Ubersetzer den im Sanskrit gleichlautenden Satz an beiden
Stellen gleich iibersetzt; zum Beispiel Zaehner, der doch den neuesten und
ausfiihrlichsten Kommentar zur Bhagavadgita geschrieben hat, iibersetzt 9, 5
“sich meine iiberlegene Fahigkeit zu handeln (behold my sovereign skill-in-
works)”, 11, 8 aber “sieh meine Macht als Herr!” (behold my power as Lord)”,
und er unterldsst es sogar, an den beiden Stellen auf die gleichlautende andere
Stelle zu verweisen. Wir stellen aber unseren Versuch, diesen fiir das Verstind-
nis der grossen Selbstoffenbarung Krsna’s entscheidenden Satz zu verstehen,
zuriick, bis wir uns die Offenbarung selbst vor Augen gefiihrt haben; erst dann
wird es Zeit sein, im Lichte dieses Satzes eine Deutung zu versuchen.

Wie vollzieht sich nun die Verwandlung Krsna’s in seine wahre, gottliche
Gestalt? Wir haben ja schon frither erwihnt, dass im Mahabharata die grosse
18tdgige Schlacht zwischen den Kuruiden und den Panduiden in Form eines
Botenberichtes erzdhlt wird: der Wagenlenker Dhrtarastra’s berichtet seinem
alten, blinden Herrn die Vorginge, die er gesehen hat. Da nun die Verwandlung
Krsna’s in seine wahre Gestalt weder von Krsna selbst, der sich verwandelt,
noch zunichst von Arjuna, fiir den die Verwandlung stattfindet, ausgesagt wird,
trdgt Samjaya, der ja der Berichterstatter iiber das ganze Gesprich zwischen
Krsna und Arjuna ist, dem Dhrtarastra den Bericht iiber Krsna’s Verwandlung
vor; den Widerspruch oder die Ungereimtheit, dass Krsna 11, 48 zu Arjuna sagt,
er, Arjuna, sei der Einzige, dem sich Krsna in seiner eigentlichen Gestalt enthiillt
habe, wihrend doch Samjaya als Zuschauer ebenfalls Augenzeuge der Verwand-
lung sein muss — diesen Widerspruch nehmen wir in Kauf; die Komposition des
Mahabharata mit ihren ineinandergeschachtelten Rahmenerzihlungen ist dem
abschliessenden Redaktor nicht selten gewissermassen iiber den Kopf gewach-
sen, so dass er zeitweise den Uberblick verlor. Samjaya schildert die Verwand-
lung Krsna’s folgendermassen: “Nach diesen Worten zeigt Hari dem Arjuna
seine hochste, gottliche Geschalt [Hari ist ein Name Visnu’s, und Visnu ist eben
Gott, der in Krsna Menschengestalt annahm]. Diese gottliche Gestalt hatte viele
Miinder und Augen und viele wunderbare Aspekte, vielen géttlichen Schmuck
und viele géttliche geziickte Waffen, diese Gestalt trug viele gottliche Krianze
und Gewinder, und war mit vielen gottlichen Wohlgeriichen und Salben aus-
gestattet; diese Gestalt war der wunderbare, unendliche Gott mit Gesichtern nach
jeder Richtung. Sein Glanz liess sich nur etwa mit dem Glanz von tausend
Sonnen vergleichen, die zugleich am Himmel aufgegangen wiren. Und in
diesem Korper des Gottes der Gétter sah Arjuna die ganze Welt mit ihren vielen
Teilen an einem Orte. Da sprach Arjuna von Erstaunen ergriffen, von Ehrfurcht

AS/EA LVII=4-2003, §. 687-792



756 ALFRED BLOCH (ED. RUDOLF WACHTER)

erschaudernd, das Haupt senkend und die beiden Hohlhinde demiitig anein-
anderlegend: ...”

Arjuna stimmt also angesichts dieser iiberwiltigenden Gottesoffenbarung
einen begeisterten Hymnus an. Bevor wir uns diesem Hymnus zuwenden, ver-
gegenwirtigen wir uns kurz die Gottesgestalt, wie sie in der Verwandlungsszene
geschildert wird: Sie stellt wohl eine Vereinigung von drei Ziigen dar: Erstens
die klassische, in der Mythologie vorherrschende Gottesgestalt Visnu’s, welche
eine ins Himmlische gesteigerte Menschengestalt darstellt: Gewénder, Kréinze,
Wohlgeriiche, Salben, Waffen, Schmuck, also die Gestalt eines idealen
Menschenkdnigs. Zweitens die Vervielfiltigung der menschlichen Glieder dieser
Gestalt: viele Miinder, viele Augen, viele Antlitze. Diese Vorstellung hat wohl
verschiedene Wurzeln. Eine Hauptaussage des Theopanismus ist es, dass Gott
die ganze Welt durchdringt und erfiillt. Bei den Schopfern des theopanistischen
Gottes- und Weltbildes, den Denkern der spatvedischen spekulativen Hymnen
und der Upanisaden, war dieser Gedanke des Durchdrungenseins der Welt durch
die Gottheit wohl mehr eine abstrakte philosophische Idee als eine konkrete,
anschauliche Vorstellung. Als aber diese erhabene philosophische Idee in die zur
Abstraktion unfahigen breiten Volksmassen drang, nahm sie konkrete Gestalt an,
und da die Gottesvorstellung der Volksmassen zur Hauptsache anthropomorph
war, konnte eine Durchdringung der ganzen Welt durch Gott nur entweder unter
der Annahme einer Gottesgestalt riesenhaften Ausmasses oder einer im Welt-
raume vervielfiltigten Gottesgestalt vorgestellt werden. In Indien hat sich diese
Konkretisierung in der Richtung der Vervielfiltigung vollzogen. In dem von uns
schon erwihnten Purusa-Hymnus des Rigveda, 10, 90, beginnt die erste Strophe:
“Tausendkopfig, tausenddugig, tausendfiissig ist Purusa; er bedeckte vollstandig
die Erde ...” Der Grund fiir die Tausendkopfigkeit usw. des Purusa ist also seine
Durchdringung oder Uberdeckung der ganzen Erde. Ob der Ausdruck “tausend-
kopfig” usw. hier noch bildlich gemeint ist, um eine abstrakte Idee iiberhaupt
ausdriicken zu konnen, oder schon wortlich-konkret, ldsst sich schwer sagen.
Der Einwand, der Purusa sei ja der kosmische Ur-Mensch und nicht Gott, habe
also mit dem Gottesbild der Gita nichts zu tun, wire nicht stichhaltig, denn wir
haben ja schon gesehen, dass der Ur-Mensch, der Purusa, des Rigvedahymnus
10, 90 zugleich der geopferte Gegenstand und Gegenstand der Verehrung,
Opfertier und Gottheit in einer Person war.

Eine andere Wurzel der Vorstellung eines zwar menschenférmigen, aber
vielgliedrigen Gottes sind wohl rein dichterisch-bildliche Ausdrucksweisen wie
Rigveda 7, 34, 10, wo der Gott Varuna tausendidugig genannt wird; nun ist
Varuna der grosse, gottliche Aufseher, der iiber die Einhaltung des Rechtes

AS/EA LVII+4+2003, S5.687-792



BHAGAVADGITA 37

wacht und jede Rechtsverletzung erspiht und ahndet; “tausendaugig” ist also
wohl nur ein bildlicher Ausdruck fiir “alles erspiahend”; aber ein solcher bild-
licher Ausdruck konnte von einem volkstiimlich-naiven Denken wortlich
genommen werden.

Wenn schliesslich Gottheiten wie Brahma und Visnu mit vier Gesichtern
und vier Armen vorgestellt und dargestellt werden, so ist das wohl auch nur eine
volkstiimliche Konkretisierung des Gedankens, dass die Gottheit in ihrem
Wahrnehmen und in ihrem Wirken nicht wie der Mensch rdumlich beschrinkt
ist, sondern zugleich in allen Richtungen sehen und handeln kann. In der Gita ist
aber — und darauf werden wir in unserer Schlussbetrachtung der Theophanie des
11. Gesanges noch einmal zuriickkommen — die Stufe der Bildlichkeit und der
Metapher schon deutlich tiberschritten: In der Gita ist das alles wortlich gemeint,
und wenn wir uns iiber das Nebeneinander und Ineinander erhabenster, schwie-
rigster und abstraktester philosophischer Ideen einerseits und konkret-bizarrer
volkstiimlicher Vorstellungen anderseits wundern, so haben wir das Wesen der
Gita nicht begriffen, die wie ein Schmelztiegel philosophische und volkstiim-
liche, alte und neue, samkhyaistische und vedantistische Ideen zu einer Einheit
verschmolzen hat, wie sie wohl nur in Indien denkbar ist. Die alles in eins
verschmelzende Hitze war die Glut der mystischen Gottesliebe.

Der ins Géttliche erhohte Anthropomorphismus und die durch Konkretisie-
rung der Idee der gottlichen Durchdringung des Alls entstandene Vervielfilti-
gung der menschlichen Glieder sind also die beiden ersten Ziige der Gottes-
erscheinung der Bhagavadgita; der dritte Zug ist die Konkretisierung des Satzes
7, 12 und 9, 6 “die Geschopfe sind in Mir”: 11, 13 heisst es ja: “Arjuna sah die
ganze Welt im Leibe Gottes”.

Die in der Berichterstattung Samjaya’s nur in den Umrissen skizzierte
Gotteserscheinung wird aber nun in dem von uns schon erwihnten anschlies-
senden Hymnus Arjuna’s noch weiter ausgefiihrt: “Auf allen Seiten sehe ich
Deine unendliche Gestalt mit vielen Leibern, Gesichtern und Augen; ich sehe an
Dir, o allgestaltiger Herr des Alls, weder Anfang, Mitte, noch Ende.” [Also die
Vervielfiltigung bis ins Unendliche]. “Ich sehe Dich mit Deiner Krone, Deiner
Keule und Deinem Diskus, als leuchtende Masse von allseitigem Glanz, strah-
lend wie das glithende Sonnenfeuer, unermesslich”. [Also die erhéhte anthropo-
morphe Erscheinung]. “Du bist der ewige Geist” [Also die abstrakte philosophi-
sche Fassung]. “Den Zwischenraum zwischen Himmel und Erde und alle
Himmelsgegenden durchdringst Du allein; wenn die drei Welten [Himmel,
Luftraum und Erde] diese deine furchtbare Gestalt sehen, o Erhabener, erbeben
sie.” Furchtbar ist diese Gotteserscheinung, und furchterregend; in der Strophe

AS/EA LVII*4+2003, S. 687-792



758 ALFRED BLOCH (ED. RUDOLF WACHTER)

24 und 25 sagt Arjuna sogar: “Wenn ich Dich bis zum Himmel sehe, in vielen
Farben leuchtend, mit weit gedffnetem Munde und mit grossen leuchtenden
Augen, erschrickt mein Inneres, und ich finde weder Halt noch Ruhe, o Visnu.
Wenn ich Deine Miinder mit den gewaltigen Eckzdhnen sehe, Deine Miinder,
die dem Weltuntergangsfeuer gleichen, finde ich mich nicht mehr zurecht und
sehe keine Zuflucht: sei gnidig, o Zuflucht der Welt!” Wihrend man erwarten
sollte, die Arjuna zuteilwerdende einzigartige Gnade der Offenbarung von
Gottes eigentlicher Gestalt wiirde ihm das schenken, was den meisten Menschen
durch Gottes Verhiilltsein sonst vorenthalten wird, nimlich vollkommenen
Frieden und einen Vorgeschmack des Nirvana, tibt die Gotteserscheinung in
ihrer Furchtbarkeit gerade die gegenteilige Wirkung auf ihn aus: er dngstigt sich
und findet keinen Halt und keine Ruhe. Wieder ein Aspekt von Gottes
Wesensparadoxie.

Die weitere Schilderung der sich ihm offenbarenden Gotteserscheinung
durch Arjuna zeigt aber immer deutlicher, dass sich Krsna-Visnu in seinem
furchterregenden, ja grauenhaften Aspekt darbietet: In den Strophen 26 ff. wird
die unmittelbare und situationsbedingte Umgebung, in der sich das Gesprach
zwischen Krsna und Arjuna abspielt, namlich die sich kampfbereit gegen-
tiberstehenden Kuruiden und Panduiden, auf grauenerregende Weise in die
Gotteserscheinung einbezogen: “Und dort von dem uns gegeniiberstehenden
feindlichen Heere gehen alle Sohne Dhrtarastra’s und ihre Heerfiihrer Drona,
Bhisma und Karna, aber auch auf unserer Seite unsere Befehlshaber, samtliche
rasch in deine von Eckzdhnen starrenden Miinder’® hinein, wo einige, in den
Spalten zwischen den Zdhnen hangend, mit zermalmten Héuptern zu sehen sind.
Wie die vielen Fliisse ins Meer miinden, so gehen die Helden der Menschenwelt
in Deine glithenden Miinder ein. Wie sich Motten eilig zu ihrem Verderben ins
flammende Feuer stiirzen, so stiirzen sich auch die Menschen zu ihrem Verder-
ben eilig in deine Miinder. Alle Menschen [vielleicht: alle Welten] verschlingst
du und beleckst sie mit deinen glilhenden Miindern, und deine glithenden
Strahlen erfiillen und erhitzen die ganze Welt. Sag mir, wer Du bist, in dieser
furchtbaren Gestalt! Verehrung sei Dir, o Bester der Gétter! Ich mochte Dich als
Uranfinglichen erkennen, denn ich verstehe Dein Tun nicht”.

Der seinen ersten Hymnus abschliessende Satz Arjuna’s: “Ich verstehe
Dein Tun nicht” driickt ja deutlich genug aus, dass die von ihm als hochste
Gnade erbetene Selbstoffenbarung Krsna’s seinen Erwartungen nicht entspricht.
Zwar hatte Arjuna in seiner Bitte, Krsna in seiner eigentlichen, gottlichen Gestalt

56  [dariiber:] Rachen

AS/EA LVII*4+2003, S5.687-792



BHAGAVADGITA 759

schauen zu diirfen, im Verse 11, 2 gesagt, Krsna habe ihn bisher lber die
Verginglichkeit der Geschopfe und iiber Seine, Krsna’s, Unverginglichkeit
belehrt; jetzt wiinsche er, Arjuna, Krsna’s unvergingliche Gestalt zu schauen;
dass also in der Selbstoffenbarung Krsna’s auch der Gegensatz zwischen Gottes
Ewigkeit und der Verginglichkeit der Geschopfe sichtbar werden wiirde, war zu
erwarten. Dass sich aber Gott ausschliesslich als riesigen Schlund oder als eine
Unsumme von Schliinden der Vernichtung offenbaren wiirde, in den oder in die
sich alle Geschopfe zu ihrem Verderben hineinstiirzen, damit konnte Arjuna
nicht rechnen. Von den Erkldrern der Gita gibt, soweit ich sehe, einzig Zaehners’
diese Sachlage offen zu; er schreibt: “Arjuna versteht die schreckliche Seite von
Krsna’s Wesen, die ihm offenbart wurde, noch nicht — die schreckliche Seite,
welche sogar ein Einzelselbst, das schon die Befreiung erlangt hat, wieder ins
Wanken bringen kann. Nichts in Krsna’s vorangegangener Belehrung hatte
Arjuna darauf vorbereitet. Er méchte Thn eher als den Uranfénglichen kennen
lernen, d.h. in seiner unverinderlichen friedvollen Ruhe, als in seiner unver-
stindlichen und anscheinend grausamen Titigkeit. Krsna aber sagt ihm nun, dass
die Wirklichkeit tatsdchlich so schrecklich ist wie sie scheint”.

Soweit Zaehner, der damit eine bemerkenswerte Ehrlichkeit und Sach-
lichkeit an den Tag legt — bemerkenswert, weil andere Erklérer nicht so ehrlich
und sachlich sind. Radhakrsnan zum Beispiel geht mehr oder weniger schwei-
gend oder mit nichtssagenden Erlduterungen iiber diese Strophen hinweg, die
thm offenbar unbequem sind. Der altindische Erklirer Nilakantha will es nicht
gelten lassen, dass die frommen Panduiden und die Frommen unter den Kurui-
den einerseits, die frevlerischen Séhne Dhrtarastra’s andererseits unterschiedslos
in Krsna’s grausigen Schliinden untergehen sollen. Er hilft sich damit, dass er
sich an einen grammatischen Strohhalm klammert: In den Strophen 26 und 27 ist
eine kleine sprachliche Unebenheit: Es heisst: “Die Sohne Dhrtarastra’s und
auch unsere Heerfiihrer gehen in Dich, in Deine Miinder ein”. Nilakantha will
nun aus dieser Formulierung heraushéren: “Die Séhne Dhrtarastra’s gehen in
Dich ein, d.h., da Du das Weltall bist, in Deinen Unterleib, d.h. in die Hélle; die
frommen Panduiden aber gehen in Deine Miinder ein, d.h. in Deinen edlen Kor-
perteil, aus dem der Feuergott, die Brahmanen und die Veden hervorgegangen
sind”. Natiirlich kann keine Rede davon sein, dass die Gita einen solchen Unter-
schied meint. Was sie vielmehr meint, sagt Krsna selbst in seiner Antwort auf
Arjuna’s Bitte, er moge ihm sagen, was diese seine furchtbare Gestalt bedeute.
Strophe 32: “Ich bin die Zeit, der grosse Herbeifiihrer des Weltunterganges,

57  [Zaehner (1969), 311.]

AS/EA LVII-4-2003, S. 687-792



760 ALFRED BLOCH (ED. RUDOLF WACHTER)

bereit, die Welten zu zerstéren; auch ohne dein Zutun werden alle diese einander
feindlich gegentiberstehenden Krieger aufhéren, zu sein. Deshalb steh auf
erwirb Ruhm, besiege die Feinde und erfreue dich einer gliicklichen Herrschaft!
Diese Krieger sind namlich schon vorher von Mir gettet worden; du sei nur das
Werkzeug! Drona und Bhisma und Jayadratha und Karna und die anderen
Helden, die alle schon von Mir getdtet sind — tote sie! Sei nicht verzagt!
Kampfe! Du wirst die Rivalen in der Schlacht besiegen!”.

Als Zeit bezeichnet also Gott Krsna seinen furchtbaren Aspekt; da aber die
Zeit allem Verginglichen ein Ende setzt, bedeutet im Sanskrit Kala “Zeit” auch
“Tod”; der Todesgott Yama fiihrt auch den Namen Kila “Zeit”. Einige Uber-
setzer lbertragen die Antwort Krsna’s denn auch geradezu durch: “Ich bin der
Tod”. Sogleich klar ist der vordergriindige Sinn der Antwort Krsna’s: Das
Schicksal der Helden, die Arjuna zu téten Bedenken trdgt, ist von Krsna dem
Todbringer schon besiegelt; Arjuna ist gewissermassen nur der Vollstrecker
schon gefillter Todesurteile. Es ist also eine andere Begriindung fiir die ethische
Unbedenklichkeit des pflichtgemissen Tétens als im 2. Gesange: dort war ja als
Hauptgrund die Unsterblichkeit des Einzelselbst angefiihrt, das Toéten als gar
kein wirkliches Toten hingestellt worden, da der wesentliche Teil des Menschen
gar nicht getotet werden konne. Aber beide Begriindungen sind gleich bedenk-
lich, wenn man nicht die stillschweigende Voraussetzung der Gita hinzunimmt,
dass nur pflichtgemasses, uneigenniitziges Tun in Betracht kommt; die Auffor-
derung Krsna’s an Arjuna, zu kampfen, widerspricht allerdings in ihrer Formu-
lierung dieser Grundforderung der Gita wie schon im 2. Gesange: der Hinweis
auf den Ruhm, den Arjuna durch den Sieg gewinnen, auf die Rivalen, die er
nach dem Siege los sein und auf die Herrschaft, die er geniessen werde, ist ein
Hinweis auf die Friichte des Tuns und behaftet strenggenommen dieses Tun mit
dem Fluch der Bindung; aber vielleicht darf man diese Hinweise gar nicht so
streng und wortlich nehmen: M.B. Emeneau hat in Mélanges d’indianisme a la
mémoire de Louis Renou (Paris 1968) S. 273 darauf hingewiesen, dass die
Bhagavadgita bewusst im epischen Stil gehalten ist und ihre Gedanken oft in
herkommliche dichterische Formeln kleidet, selbst wenn diese Formeln nicht
genau das von der Gita Gemeinte ausdriicken. Gerade Aufforderungen zu Kampf
und Sieg samt dem Hinweis auf die dadurch zu gewinnenden Vorteile gehoren
nun aber zu den Requisiten des epischen Stils, so dass wir die fraglichen
Aussagen mehr diesen stilistischen Erfordernissen als dem eigentlichen Gedan-
kengut®® der Gita zurechnen diirfen.

58  [dariiber:] den eigentlichen Intentionen

AS/EA LVII*4+2003, S.687-792



BHAGAVADGITA 761

Rechtfertigt aber nun dieser eine Zweck, nimlich Arjuna zu zeigen, dass
die Helden, die zu toten er sich scheut, von Gott gewissermassen schon im
voraus getotet sind, und dass Arjuna bloss das Werkzeug dieses vorherbestimm-
ten Todes ist — rechtfertigt dieser eine Zweck die einseitige Selbstoffenbarung
Gottes als des furchtbaren, alle Menschen verschlingenden Zerstorers? Die Frage
stellen heisst sie verneinen. Dass Krsna in diesem 11. Gesang der Gita, wo er
Arjuna als einzigem Menschen die Gunst erweist, sich in seiner wahren gott-
lichen Gestalt zu zeigen, nur seinen grauenvollen Aspekt offenbart, ist zunichst
ein Rétsel und wird es, soweit wir sehen, bis zu einem gewissen Grade auch
bleiben.

Bevor wir aber dieses Ritsel noch einmal grundsitzlich anzugehen versu-
chen, fragen wir, ob der Schlussteil des 11. Gesanges zur Losung dieses Ritsels
etwas beizutragen vermag. Die Strophen 36—47 sind ein zweiter Hymnus
Arjuna’s auf Krsna, und zwar verdient er den Namen “Hymnus” noch mehr als
der erste (Vers 15-31), weil der Lobpreis Krsna’s die blosse Beschreibung der ja
immer noch Arjuna vor Augen stehenden Gotteserscheinung iiberwiegt. Aber
ein zweiter, fiir uns noch wichtigerer Unterschied gegeniiber dem ersten Hymnus
ist das Zuriicktreten des grauenvollen Aspekts der Gottheit zugunsten ihres
Charakters als Urgrundes des Seins, als des unveranderlichen Brahman — zu-
gunsten des Charakters also, den Arjuna und den wir von Anfang an zu sehen zu
bekommen erwartet hatten. Der Inhalt dieses zweiten Hymnus Arjuna’s ist kurz
zusammengefasst dieser: “Mit Recht freut sich die Welt, Dich zu lobpreisen; bist
Du doch der Unendliche, Unvergingliche, iiber Seiendes und Nichtseiendes
Hinausreichende. Du bist der uranfingliche Gott, die Stitte letzter Seligkeit und
der Schopfer des Alls. Du bist Vayu, Yama, Agni, Varuna, Soma und Prajapati
zugleich; Verehrung sei Dir tausendfach, Verehrung Dir, Verehrung Dir.” [Wir
halten nur einen Augenblick inne, um diese Gleichsetzung Krsna’s mit andern
Géttern zu verstehen. Die Gita steht hier in der Tradition des von uns schon
einmal erwihnten Henotheismus. Mit diesem Worte hat Max Miiller, der grosse
deutsch-englische Religionsforscher und Indologe des 19. Jahrhunderts, eine
schon im éltesten indischen Texte, im Rigveda, sich dussernde religiose Haltung
bezeichnet, nidmlich “einen Glauben an einzelne abwechselnd als hochste
gedachte Gotter. Im Veda — sagt Max Miiller — wird ein Gott nach dem andern
angerufen. Fiir den Augenblick wird alles, was von einem géttlichen Wesen
gesagt werden kann, ihm beigelegt. Wihrend der Dichter diese Gottheit vor sich
sieht, scheint er keine andere Gottheit zu sehen. Und doch — sogar in demselben
Hymnus werden andere Gétter erwihnt, und auch sie sind durchaus unabhingig,
durchaus die hochsten, durchaus géttlich ...” Expliziter als dieses Hervortreten

AS/EA LVII*42003, S. 687-792



762 ALFRED BLOCH (ED. RUDOLF WACHTER)

einer einzigen Gottheit fiir den Augenblick der Anrufung ist die ausdriickliche
Identifikation dieser einen Gottheit mit allen anderen wie zum Beispiel in den
Rigvedahymnen [5, 3 und 2, 1 an den Feuergott Agni: Du, Agni, bist Indra, du
bist Visnu, du bist Varuna, du bist Mitra ... “In dir sind alle Gétter”. Freilich hat
der Glaube an Visnu-Krsna die Stufe des Henotheismus insofern weit tiberschrit-
ten, als Visnu-Krsna wirklich die allumfassende Gottheit ist, in der die andern
Gotter fast auf der gleichen Stufe wie alle tibrigen Geschopfe ihren Platz finden.
Der Aussage in 11, 39 “Du bist Vayu, du bist Yama usw.” stand in 11, 15 die
Aussage gegeniiber: “Ich sehe in Deinem Leibe die Gétter und alle Geschopfe™].

Dann folgt im 2. Hymnus Arjuna’s jene von uns schon frither erwéhnte
ergreifende Stelle, in der er sich bei Krsna dafiir entschuldigt, dass er ihn, seinen
Wagenlenker, in Unkenntnis seiner gewaltigen gottlichen Natur hisher wie einen
vertrauten Kameraden behandelt hat. Schliesslich, nach einem nochmaligen
Lobpreis der sich ihm offenbarenden Allgottheit, die Bitte um Gnade und darum,
dass Krsna wieder seine menschliche Gestalt annehmen moge; in Strophe 45
bekennt Arjuna, durch den Anblick der wahren Gestalt Krsna’s zugleich erfreut
und erschreckt worden zu sein. Krsna willfahrt dieser Bitte, und Arjuna sagt zu
thm: “Jetzt, wo du wieder deine menschliche, freundliche Gestalt angenommen
hast, bin ich wieder zur Besinnung gekommen und zu meiner normalen Ver-
fassung zuriickgekehrt”. Ewas unklar war die Strophe 46 gewesen, wo Arjuna
Krsna gebeten hatte, sich ihm wieder mit Krone, Keule und Diskus zu zeigen
und nicht mehr als tausendarmiger, sondern als vierarmiger. Krone, Keule,
Diskus und vier Arme sind die dussern Kennzeichen Visnu’s, also der Gottheit,
deren Inkarnation Krsna ist, aber Krsna als Mensch hat nur zwei Arme. Jeden-
falls sind wohl drei Gestalten Krsna-Visnu’s zu unterscheiden: der klassische
vierarmige Gott Visnu, Krsna als Mensch und die weltumfassende, grauen-
erregende, tausendarmige, tausendkopfige Gestalt, in der sich Krspa im 11.
Gesange der Gita offenbart. Eine weitere Unklarheit ist allerdings, dass, wie Sie
sich vielleicht erinnern werden, auch der vervielfiltigte kosmische Krsna mit
Kronen, Keulen und Disken ausgestattet war.

In den abschliessenden Versen des 11. Gesanges nennt der soeben wieder
zur Menschengestalt zuriickgekehrte Krsna die Voraussetzungen, die derjenige
erfiillen muss, der ihn in seiner kosmischen Gestalt schauen méchte — denn diese
kosmische Gestalt zu schauen ist trotz ihres grauenvollen Charakters eine seltene
und begehrte Gnade: sogar die Gotter sehnen sich standig danach, diese Gestalt
zu schauen. “Weder das Vedenstudium”, sagt Krsna, “noch die Askese noch das
Spenden von Almosen noch die Darbringung von Opfern erméglichen dem
Menschen, Mich so zu sehen, wie du Mich gesehen hast, sondern nur durch

AS/EA LVII=4+2003, S.687-792



BHAGAVADGITA 763

liebende Frommigkeit, die Mir und nichts anderem gilt, kann man Mich in
meinem wahren Wesen erkennen und schauen und in Mich eingehen. Wer sein
Tun mir weiht, nichts Héheres kennt als Mich, mir in liebender Frommigkeit
ergeben ist, keinem Hang zu irgend etwas ihm begehrenswert Erscheinenden
unterliegt und allen Geschopfen ohne Feindschaft gegeniibersteht, der gelangt zu
Mir”. Dieser letzte Vers wird mit Recht als die Quintessenz der Gita bezeichnet.
Aber das Eingehen in Krsna, das denen zuteil wird, die durch ihre liebende
Frommigkeit seine kosmische Gestalt schauen, kann nicht mit jenem Eingehen
der Helden in die von Zihnen starrenden Rachen des kosmischen Krsna iden-
tisch sein. Dass der Anblick dieser furchtbaren Gotteserscheinung die Frucht
tiefster Frommigkeit darstellt und die Erlésung bedeutet, ist wegen eben dieses
furchtbaren Aspekts (Krsna selbst nennt diese seine Gestalt in Strophe 49
“schrecklich™) schwer verstandlich.

Wir kommen nun noch einmal auf Krsna’s letztes Wort vor seiner Ver-
wandlung in seine kosmische Gestalt zuriick: “Sieh meinen gottlichen Yoga!”.
Das gleiche Wort stand auch 9, 4/5: “In Mir befinden sich alle Geschopfe, aber
ich befinde mich nicht in ihnen. Aber die Geschopfe befinden sich doch nicht in
Mir, sieh meinen géttlichen Yoga: Ich selbst halte die Geschopfe und lasse sie
gedeihen, aber ich befinde mich nicht in ihnen”. Nun heisst Yoga auch “iiber-
natlirliche Kraft, Zaubermacht”, fast wie Maya; hier diirfen wir es vielleicht
tibersetzen: “Fahigkeit, etwas geheimnisvolles, ein Mysterium hervorzubringen”.
Das Verhiltnis von Gott zur Welt ist ein Mysterium: Gott ist die Welt, befindet
sich aber doch nicht in ihr; die Welt befindet sich in Gott und befindet sich doch
nicht in Gott. Wenn wir nun das Wort Krsna’s in 11, 8, unmittelbar vor seiner
Verwandlung in die kosmische Gestalt, auch so verstehen: ‘“siech, welches
Mysterium ich hervorzubringen vermag”, dann wire damit die rational nicht
auflosbare Spannung in der nachfolgenden Gotteserscheinung gemeint: alle
Gotter und tibrigen Geschopfe im Leibe Krsna’s, Krsna selbst in unzédhliger
Vervielfdltigung seines Leibes und seiner Glieder die Welt durchdringend — und
doch der tiefgehende Unterschied zwischen Gott, dem Unvergénglichen, und der
vergianglichen Welt. — Das Ritsel des furchtbaren Aspekts der Gotteserschei-
nung ist aber damit immer noch nicht gelést, und wir sehen auch nicht, wie es
gelost werden konnte.

Was nun unsere Vermutung betrifft, dass die durch Vervielfiltigung und
Gewimmel geprigte Gotteserscheinung auf eine naiv-wortliche Auffassung
philosophischer theopanistischer Aussagen zuriickgeht, so ist zundchst auf zwei
Szenen im Bhagavata-Purana hinzuweisen: 10, 7, 34 ff. wird erzihlt, wie Yasoda
ithr Pflegesohnlein, den Sdugling Krsna, an ihrer Brust ndhrt und nachher lieb-

AS/EA LVII*4+2003, S. 687-792



764 ALFRED BLOCH (ED. RUDOLF WACHTER)

kost. Wie das Kind nun seinen Mund 6ffnet, sieht sie darin die ganze Welt:
Himmel und Erde, alle Gestirne, Sonne und Mond, die Meere, die Weltteile, die
Berge, die Fliisse und alle Tiere und Pflanzen. Ob dieses Anblicks erbebt sie,
schliesst ihre Augen und verharrt in Erstaunen. Und Bhagavata-Purana 10, 8, 32
ff. spielt das Kind Krsna mit andern Kindern; da kommen die andern Kinder zu
Krsna’s Pflegemutter Yasoda und melden ihr, Krsna habe die Erde gegessen.
Auf die Vorhaltungen seiner Mutter leugnet Krsna die Wahrheit dieser Beschul-
digung und fordert seine Mutter auf, selbst in seinem Munde nachzuschauen, ob
die Beschuldigung stimme. Sie tut das und erblickt im Munde des Kindes wieder
das Weltall. Yasoda weiss nicht, wie ihr geschehen: ob sie selbst einer Geistes-
verwirrung anheimgefallen sei, oder ob ihr Kind iiber iibernatiirliche Fahigkeiten
(atma-yoga-) verfiige. Um seiner Mutter iiber diese Erschiitterung hinwegzuhel-
fen, bewirkt der kleine Krsna, dass sie die unheimliche Erscheinung wieder
vergisst. Dazu Gail S. 32: “Die Wahrheit ‘Alles ist in Visnu’ wird im zehnten
Buch allegorisch durch zwei Theophanien des jugendlichen Krsna illustriert,
indem er seine Mutter Yasoda das ganze Universum in seinem Munde schauen
ldsst”. Aber ist es wirklich allegorisch, wie Gail annimmt? Wir glauben es nicht,
denn wenn es schon in der philosophischen Gita wortlich gemeint ist, dann doch
sicher im Bhagavata-Purana, das viel mehr noch der volkstiimlichen Frommig-
keit Ausdruck gibt.

(8. Stunde)

Das dussere Geprige der Gotteserscheinung im 11. Gesange der Gita deckt sich
auch mit manchen Ziigen der indischen bildenden Kunst; offenbar malt der
Dichter der Gita Krsna’s wahre gottliche Gestalt in gleichem Geiste aus, in dem
die indischen Bildhauer religiose Inhalte gestaltet haben. Dieser Geist wird in
Europa seit einigen Jahrzehnten besser verstanden als zu Beginn des 19.
Jahrhunderts, als zum Beispiel Hegel, der sich allerdings eingehend mit Indien
beschiftigte, in den Darstellungen der vielarmigen, vielkpfigen indischen
Plastiken etwas “Unschones, Verriicktes, Phantastisches™ fand (G.W.F. Hegels
simtliche Werke, ed. Glockner, Band 11, S. 191, vgl. Susanne Sommerfeld,
Indienschau und Indiendeutung romantischer Philosophen, Rascher Verlag
Zirich 1943, S. 83.).5% Auch Goethe, der die indische Poesie enthusiastisch
begriisste, dusserte sich in den “Zahmen Xenien” abfillig iiber die indische

59  [Das Hegel-Zitat ist aus Bd. 15, S. 362; s. Sommerfeld, a.a.0.]

AS/EA LVII*4+2003, S.687-792



BHAGAVADGITA 765

Bildhauerei.®® Auf dem Gebiete der bildenden Kunst zeigt sich besonders deut-
lich, dass sich das auf griechische Ideale ausgerichtete abendliandische Emp-
finden nicht zum absoluten &sthetischen Massstab setzen darf. Die indische
Kunst darf aber vielleicht iiberhaupt nicht in erster Linie dsthetisch betrachtet
werden. Susanne Sommerfeld sagt in ihrer soeben angefiihrten Schrift S. 83: “Es
lasst sich aber iiberhaupt die richtige Einstellung zu indischen Kunstwerken
nicht finden, wenn man einen nur dsthetischen Massstab an sie legt. Der Inhalt,
nicht die Form ist das Wesentliche an ihnen. Die indischen Kiinstler sind
bestrebt, einen unermesslichen Inhalt auszudriicken, und dieses Ziel allein
bestimmt ihre Darstellungsweise, die dem westlichen, dsthetisch wertenden
Betrachter allerdings oft ungeheuerlich, grotesk erscheinen muss”.

Solche Mahnungen und Warnungen sind aber heute, wie schon angedeutet,
gar nicht mehr nétig; ein neues, richtigeres Verstindnis der indischen Kunst hat
sich ldngst Bahn gebrochen. Allerdings gilt immer noch, wie sich Armin Kesser
in seinem Nachwort zu dem Piper-Bindchen “Indische Plastik” (Miinchen
1960), S. 44 ausdriickt, “die orientalisch-tropische Bedingung mit ihrer fiebern-
den Ekstatik, ihrer Tendenz zur Formhdufung, Formwucherung”, aber Kesser
verurteilt die sich auf diese Kennzeichen griindende frithere Kritik an der
indischen Kunst, weil die Wertbegriffe dieser Kritik ausschliesslich, wie er sich
ausdriickt, aus dem Bildungskanon der klassizistischen Graeculi stammen. Wenn
auch Kesser’s Ausdruck “Graeculi” iibers Ziel hinausschiesst — das veréchtliche
Wort bezeichnet ja im Munde der tatkriftigen Rémer die griechischen Schon-
geister —, so ist umso aufschlussreicher ein von Kesser®' als Zeugnis fiir die
authentischen Intentionen der indischen Kunst angefiihrtes kleines Lehrgesprich
zwischen dem vor einigen Jahren gestorbenen siidindischen Weisen Shri Rama-
na Maharshi und einem seiner Schiiler: “Schau dir den Torturm des Tempels
dort an! Er wimmelt von steinernen Figuren, und an jeder Ecke steht eine Rie-
sengestalt. Siehst du sie?”. Der Schiiler: “Ja, ich sehe sie”. Der Meister: “Jetzt
hére: dieser ganze grosse ragende Turm wird von allen diesen Gestalten getra-
gen.” Der Schiiler: “Was meinst du damit?”. Der Meister: “Wenn ich das sage,
meine ich damit, dass es nirrisch ist, wenn du sagst, du miissest die Last aller
Sorgen tragen, und tragest alle Verantwortung und alle Pflichten. Der Herr des
Alls tridgt die ganze Last”. Also so versteht ein frommer indischer Weiser den
Sinn der indischen religidsen Architektur und Bildhauerkunst: Sie vergegen-

60  [“In Indien mécht’ ich selber leben, hitt’ es nur keine Steinhauer gegeben” und “Nehme sie
niemand zum Exempel, die Elefanten- und Fratzentempel”, zitiert bei Sommerfeld, a.a.0.]
61  [Kesser (1960), 45 f.]

AS/EA LVII*42003, S. 687-792



766 ALFRED BLOCH (ED. RUDOLF WACHTER)

wirtigt dem einzelnen Frommen, dass ihm die Allgottheit die Last des Daseins
abnimmt. Das Gewimmel der steinernen Figuren veranschaulicht das befreiende
Aufgehen der leidenden Einzelpersonlichkeit in der Allgottheit, also den Grund-
gedanken aller indischen Religionen.

Den gleichen Erlosungsweg driickt die dichterische Kunst des 11. Gesanges
der Gita mit threr Vergegenwirtigung der im Raume wimmelnden Allgottheit
Krsna-Visnu aus. Aber wir miissen vielleicht doch daran festhalten, dass die
Dichtkunst weniger als die bildende Kunst auf eine so weitgehende Konkreti-
sierung angewiesen war, und dass ein naiv-populdres Wortlichnehmen abstrakter
philosophischer Aussagen zugrundeliegt. Ferner ist der einseitig grauenvolle
Aspekt der Gotteserscheinung noch immer unerklirt.

Der zwilfte Gesang

Zu Beginn des 12. Gesanges iiberrascht uns die nach dem gewaltigen Erlebnis
der Offenbarung etwas kiithl und unbeteiligt wirkende Sachlichkeit, mit der
Arjuna Krsna die von uns schon friiher behandelte Frage stellt, welche von bei-
den religiésen Haltungen wirksamer sei, die Verehrung des persénlichen Gottes
Krsna oder die Verehrung des unpersénlichen Brahman. Wir hatten friiher auch
schon Krsna’s Antwort gehort: die auf Thn, Krsna, gerichtete liebende Frommig-
keit sel die hochste Form religiésen Strebens, aber auch die Verehrer des Brah-
man gelangten letztlich zu Krsna, nur sei ihr Weg schwieriger und beschwer-
licher. Dann aber preist Krsna mit grossem Nachdruck die erlésende Kraft der
IThm gewidmeten liebenden Frommigkeit: “Die alles Tun auf Mich ausrichten,
mit einer Anspannung, die nichts anderes als Mich kennt, die meditierend Mich
verehren, deren Denken in Mich eingegangen ist, die werde ich in kurzer Zeit
aus der endlosen zu immer neuem Sterben fiihrenden Wanderung erretten. Auf
Mich richte dein Denken, in Mich lass deinen Verstand eingehen — dann wirst du
von da an in Mir deine Stétte haben”. Darauf folgt wieder die zweite Hauptlehre
der Gita, die ausserordentliche Wichtigkeit des Verzichtes auf die Friichte des
Handelns. Der 12. Gesang endet mit einer Versreihe, in der Krsna auf ein-
drucksvolle Weise die Eigenschaften aufzihlt, die IThm einen Menschen lieb
machen. Es ist ein Katalog von Tugenden, von denen wir die meisten schon in
ithrer Bedeutung fiir die Erlosung aus der Wanderung gewiirdigt haben, so den
Gleichmut, der die Folge der Abschirmung des Selbst gegen alle dussern
Eindriicke und eine Art Vorwegnahme des Nirvana ist, die Selbstbeherrschung,
die die Befreiung des Selbst aus der Verstrickung der Welt und der Wanderung
liberhaupt erst ermoglicht, die Begierdelosigkeit und die Entsagung. Dass solche

AS/EA LVII=4+2003, 5.687-792



BHAGAVADGITA 767

im weitesten Sinne verstandene Enthaltung und Leidenschaftslosigkeit dazu
dient, den gottlichen Kern des Menschen verderblichen Einfliissen und Bin-
dungen zu entziehen, leuchtet ein; es sind also Tugenden, die dem Selbstschutz,
der Selbsterlosung und — wie wir mit einem Ausdruck unseres abendldndischen
Wortschatzes vereinfachend sagen diirfen — dem eigenen Seelenheil dienen.

Da wundert es uns fast, dass wir in diesem Katalog gottgefilliger Eigen-
schaften doch auch einige Tugenden finden, die wir unter dem Sammelbegriff
der Néchstenliebe zusammenfassen diirfen, namentlich Wohlwollen und Mitleid
(Vers 13). Sie erinnern sich wohl, dass uns am Anfang unserer Betrachtungen
der Widerspruch zwischen der Rechtfertigung des pflichtgemédssen Totens und
der Anempfehlung der Ahimsa, also des Nichtwehetuns, des Nichtverletzens,
ratlos gemacht hatte; wir hatten damals festgestellt, dass das Nichtverletzen zwar
von der Gita nicht besonders hervorgehoben wird, aber doch viermal in Auf-
zdhlungen von Kardinaltugenden erscheint. Doch ist das Nichtverletzen immer
noch eine Form der Enthaltung, wahrend das Wohlwollen, das Mitleid und das
Bedachtsein auf das Wohl aller Geschopfe (Gita 5, 25) wie gesagt Ausdruck von
Nichstenliebe sind, eine Hinwendung zu den andern Menschen und Geschdpfen
voraussetzen und sich nicht ganz in die Abkehr und Abschirmung von der Welt
einordnen. Zaehner®? schreibt die Aufnahme von Wohlwollen und Mitleid unter
die von Gott Krsna besonders geschitzten Tugenden buddhistischem Einfluss
auf die Gita zu, und tatsichlich gebraucht die Gita hintereinander die beiden
Adjektive “wohlwollend” oder “freundlich”, maitra, und “mitleidsvoll”, karuna,
die den buddhistischen Tugenden “Wohlwollen” oder “Freundlichkeit”, maitri,
und “Mitleid”, karuna, entsprechen. Damit ist aber das Problem, aus welchen
Griinden sich unter Tugenden, die dem Seelenheil dienen, auch einige Tugenden
der Nichstenliebe finden, nur verschoben, nicht geloést. Wir miissten erstens
wissen, weshalb der Verfasser der Gita in seinen Katalog auch buddhistische
Tugenden aufgenommen hat, und zweitens miissten wir verstehen, warum in der
buddhistischen Ethik, die genau wie die hinduistische vorwiegend eine Ethik des
Sich-Hiitens und der Enthaltung ist, Wohlwollen und Mitleid eine bedeutende
Rolle spielen. Wir werfen also hier das Problem der Begriindung der altruisti-
schen Ethik in den indischen Heilslehren auf.

Dass auch die buddhistische Ethik vorwiegend eine Ethik der Enthaltung
im weitesten Sinne ist, kann nicht bezweifelt werden. Jeder Bekenner Buddha’s,
auch der Laie, muss vor allem die fiinf grossen Verbote auf sich nehmen: kein
lebendes Wesen zu toten (also Ahimsa); sich nicht an fremdem Eigentum zu

62 [329]

AS/EA LVII*4+2003, S. 687-792



768 ALFRED BLOCH (ED. RUDOLF WACHTER)

vergreifen; keine Unkeuschheit zu begehen; nicht die Unwahrheit zu reden und
kein berauschendes Getrink zu trinken. Wenn auch nicht in allen Einzelheiten,
so doch im Gesamtcharakter stimmen mit diesen fiinf grossen Verboten des
Buddhismus die Gebote iiberein, die in zwei beriihmten hinduistischen Gesetz-
biichern, dem des Manu und dem des Kautilya, als fiir alle 4 Kasten verpflich-
tend bezeichnet werden: Manu 10, 63 “Nichtverletzen, Wahrhaftigkeit, Nicht-
stehlen, Reinheit, Beherrschung der Sinne” [hier also kein einziges positives
Gebot der titigen Néchstenliebe]; Kautilya 1, 3, 13 “Nichtverletzen, Wahrhaftig-
keit, Reinheit, Enthaltung von boswilliger Norgelsucht, Enthaltung von Boshaf-
tigkeit, Nachsichtigkeit”; von diesen sechs Tugenden liegt wenigstens die letzte
in der Richtung der Nichstenliebe und beriihrt sich mit dem Wohlwollen und
dem Mitleid. Aber schon in den Upanisaden, also in der viel élteren brahmani-
stischen Vorstufe des Hinduismus, finden sich Stellen, welche eine altruistische
Moral mit dem Schwergewicht auf dem Mitleid einschirfen, z.B. Brhada-
ranyaka-Upanisad 5, 1, 1-3: Die drei Gruppen von Nachkommen des Schopfer-
gottes Prajapati, ndmlich die Goétter, die Menschen und die Asura (Ddmonen)
haben als geistliche Schiiler eine Art Noviziat bei ihrem goéttlichen Vater
verbracht und bitten ihn nun, er moége ihnen die Quintessenz der Weisheit
mitteilen. Prajapati’s Antwort ist einsilbig im wortlichsten Sinne: Zu allen drei
Gruppen sagt er nacheinander ‘da’ und fragt jede Gruppe, ob sie das verstanden
habe. Die Gotter, Menschen und Dimonen haben es verstanden: Das den
Gottern mitgeteilte ‘da’ bedeutet damyata “bezdhmt euch”: Es meint die Beherr-
schung der Sinne und schliesst schon die ganze yogische Disziplinierung mit
ein. Das den Menschen geltende ‘da’ ist datta “gebt, seid freigebig”. Damit ist
das Almosenspenden gemeint, aber da diese Pflicht zum Beispiel in der Gita
immer im Zusammenhang mit den Pflichten des Opferdienstes und der Askese
eingeschirft wird, handelt es sich wenigstens urspriinglich nicht um eine dem
Mitgefiihl mit allen Armen entspringende Wohltitigkeit, sondern um ein kulti-
sches Almosenspenden, dessen Empfinger im Brahmanismus und Hinduismus
die Priester, die Brahmanen sind, im Buddhismus die Ménchsgemeinde; sowohl
die Brahmanen als die buddhistischen Monche haben kein eigentliches Erwerbs-
einkommen; die Brahmanen erhalten fiir ihren Priesterdienst den Priesterlohn,
der aber nicht fest vereinbart ist, sondern nach der Freigebigkeit des Opferherrn
bemessen wird. Den buddhistischen Ménchen, die durchwegs ein Wanderleben
fithrten, schrieb ihre Ordensregel vor, sich von Almosen zu erndhren. Das an die
Didmonen gerichtete, aber fiir alle drei Gruppen giiltige ‘da’ bedeutete daya-
dhvam “seid mitleidsvoll”. Prajapati verwies sogar auf die gottliche Stimme des
Donners, der mit seinem ‘da da da’ zu Selbstbezdhmung, Almosenspenden und

AS/EA LVII+4+2003, 5.687-792



BHAGAVADGITA 769

Mitleid mahne. In der Gita selbst kommen die Sanftmut, das Mitleid mit den
Geschopfen und die Nachsicht in einem Katalog von Tugenden vor, die, wie
Krsna sagt, den zu gottlichem Dasein geborenen Menschen kennzeichnen; von
den durch ihre schlechten Eigenschaften zu teuflischem Dasein bestimmten
Menschen haben wir schon frither im Zusammenhang mit der Frage gesprochen,
ob die Gita eine ewige Verdammnis kenne.

Auch das klassische achtgliedrige Yoga-System enthdlt moralische Gebote:
Die acht Glieder des Yoga sind ja die fiinffache Bindigung yama, die fiinffache
Zucht niyama, die Positur @sana, die Atemregelung pranayama, das Zuriickzie-
hen der Sinnesorgane pratyahara, die Sammlung dharana, die Meditation dhyana
und die Versenkung samadhi. Wir haben sie aufgefiihrt, um deutlich werden zu
lassen, dass auch der Yoga mehr durch Gebote der Selbstzucht und Selbst-
disziplinierung als durch solche des Altruismus geprigt ist, was im Hinblick auf
das Ziel des Yoga, die Erlosung, auch durchaus einleuchtet. Die moralischen
Gebote sind in den beiden ersten der acht Glieder enthalten, die der allgemeinen
sittlichen Vorbereitung auf den Yoga dienen. Das zweite Glied, der niyama,
fordert innere und dussere Reinheit, bezieht sich also nicht auf den Neben-
menschen und die iibrigen Geschopfe. Das erste Glied, die fiinffache Bandigung
yama, umfasst die moralischen Grundgebote, kein Leben zu verletzen, die
Wabhrheit zu sprechen, nicht zu stehlen, Keuschheit zu iiben und auf Besitz zu
verzichten, aber sie sind bezeichnenderweise alle negativ, als Verbote gefasst,
enthalten also das Gebot des Mitleids nicht, oder doch nur in der Forderung,
kein Leben zu verletzen (Ahimsa), die jedoch kein titiges Mitleid einschliesst.

Dagegen treten im Buddhismus, dessen Moral zwar, wie wir sahen,
ebenfalls in erster Linie eine solche der Enthaltung vom Bdsen ist, das Mitleid
und #hnliche Eigenschaften so stark hervor, dass etwa Leopold von Schroeder
sagen konnte, Milde, Giite und Barmherzigkeit bildeten den Grundzug der
buddhistischen Moral. “Ein Ménch”, sagte der Buddha, “ldsst davon ab, lebende
Wesen zu toten; er legt den Stab nieder; er legt die Waffe nieder. Er ist mitleidig
und barmherzig; freundlich trachtet er nach dem Wohl aller lebenden Wesen™®
(dhnlich auch Gita 5, 25). Auch im Hinduismus findet man in der Erbauungs-
und Spruchliteratur viele Ausserungen, deren Sinn L. v. Schroeder in die Worte
zusammenfasst:** “Man flige niemandem Leid zu, man gewihre jedermann Hilfe
und Schutz, man iibe Mitleid, Giite und Nachsicht, selbst gegen die Bésen, man
bezwinge den Zorn, man vergelte nicht Boses mit Bosem. Man ertrage die

63  [Schroeder (1887), 281 f.]
64  [Schroeder (1887), 396 f]

AS/EA LVII*4+2003, S. 687-792



770 ALFRED BLOCH (ED. RUDOLF WACHTER)

Schméhung und handle freundlich gegen die, die uns krinken”. Ein besonders
gewichtiges Zeugnis sind schliesslich die Inschriften des Kaisers Asoka im 3. Jh.
v. Chr., der sich zwar zum Buddhismus bekannte, aber in seinen auf Felsen und
Sdulen verewigten Edikten an seine Untertanen eine allgemeine Ethik, dhamma
(dharma), und nicht die buddhistische Ethik im engeren Sinne predigt, und in
dieser Ethik Asoka’s nimmt das Mitleid mit allen Lebewesen und zum Beispiel
auch die riicksichtsvolle Behandlung von Dienern und Sklaven einen hervor-
ragenden Platz ein.

Es ist also nicht daran zu zweifeln, dass es in Indien eine praktische Ethik
gibt, die sich mit der christlichen eng beriihrt. Was wir aber hier wissen moch-
ten, ist die Begriindung dieser Ethik. Die Gita, welche die altruistische Ethik
zwar an einigen Stellen empfiehlt, aber nicht in den Mittelpunkt riickt, bleibt uns
eine Begriindung schuldig. Wir miissen diese Begriindung aber wohl in der
Richtung suchen, die Eliade in seinem Buch Yoga S. 57 zur Erkldrung des yama,
der Bindigung, im Yoga einschldgt: “Denn anders als im zivilen Leben kénnen
die moralischen Gebote hier [d.h. im Yoga] nicht iibertreten werden ohne ein
unmittelbares Risiko fiir den, der auf der Suche nach der Befreiung ist. Eine jede
Verfehlung zeigt im Yoga sofort ihre Konsequenzen™. Hier ist also deutlich, dass
die Ethik im Dienste des Seelenheils des nach Erlésung Strebenden steht. Fiir die
buddhistische Ethik nimmt dasselbe zum Beispiel Hermann Beckh in seiner
Darstellung Buddhismus. 2. Band: Die Lehre. Sammlung Géschen Berlin und
Leipzig 1928 an: S. 25 ff. spricht er von der ersten Stufe des buddhistischen
Pfades, der sittlichen Selbsterziehung, und deutet an, diese dussere Zucht bilde
nur den Durchgangspunkt zu anderen Stufen, die jenseits des Ethischen liegen.
Selbst eine das Ethische sehr in den Vordergrund stellende Formel Buddha’s
weise neben dem Tun des Guten und dem Meiden des Bosen auf das “wachsame
Behiiten des Geistes” hin, also auf jene im Buddhismus so wichtige geistige
Konzentration, fiir die alles Ethische nur eine Vorstufe bilde, und die selbst
wieder die notwendige Voraussetzung aller Erkenntnis und der noch iiber die
Erkenntnis hinausliegenden Heilsziele sei. Auch André Bareau sagt in seiner
Darstellung des indischen Buddhismus S. 43 “Es geht um die Vernichtung aller
Leidenschaften, Irrtiimer und Fesseln, die bisher das Wesen an den dauernden
Daseinskreislauf banden”. Dieselbe eudamonistische Begriindung der Tugend
findet sich zum Beispiel in Cicero’s Tuskulanischen Gesprachen®®: die Tugend
wird dort als eine Waffe gegen den Schmerz und als ein Weg zur Gliickseligkeit
erklart.

65 [Vgl. z.B.5.76 f]

AS/EA LVII+4+2003, S.687-792



BHAGAVADGITA 771

Es gibt aber in den Philosophien und Religionen noch eine andere Begriin-
dung der Nichstenliebe, namlich die Nachahmung Gottes, der Liebe iibt und
Liebe ist. 1. Johannesbrief 4, 7 “Geliebte, lasset uns einander lieben, denn die
Liebe ist aus Gott, und jeder, der liebt, ist aus Gott gezeugt und erkennt Gott.
Wer nicht liebt, hat Gott nicht erkannt, denn Gott ist die Liebe”. Platon, Theitet
176 a: “Das Bose ist in dieser Welt, nicht in der Welt der Gétter; darum soll man
bestrebt sein, von hier dorthin zu fliehen so schnell wie méglich; die Flucht aber
besteht darin, dass man Gott nach Mgglichkeit dhnlich werde; die Gottihnlich-
keit aber besteht darin, dass man gerecht, heilig und weise werde”.

In Indien aber hat die altruistische Ethik wohl nirgends eine solche Leucht-
kraft erlangt wie im Mahayana, im Grossen Fahrzeug des Buddhismus, in der
Gestalt des Bodhisattva, also des zukiinftigen Buddha in seinen Existenzen vor
der Buddhaschaft. Der Bodhisattva, der fiir die Erleuchtung und Erlésung reife
Mensch, verzichtet auf den ihm méglichen Eintritt ins Nirvana, um durch sein
Vorbild und durch seine Belehrung seine Mitmenschen auf deren Heilsweg zu
fordern. Auch die Taten, die den spéteren Buddha auf seinem allméhlichen
Aufstieg durch zahllose Existenzen seinem Ziel immer ndher bringen, sind
durchwegs Taten der &dussersten Selbstverleugnung und der ginzlichen Auf-
opferung fiir andere; die Legenden von den fritheren Existenzen des Buddha, die
Avadana und die Jataka, haben in der Weltliteratur wohl nicht ihresgleichen, was
die Zahl und den &ussersten Grad altruistischer Leistungen betrifft. Und die
Erzdhlungen dieser Taten sind durchaus als Vorbild und Ansporn fiir die
Glaubigen gemeint, Ahnliches zu leisten, denn die Laufbahn zum héchsten Ziel
steht ja jedem einzelnen Bekenner des Buddhismus offen.

Auch der hinduistische Glaube an die Herabkiinfte Gottes, die Avatara,
scheint zunéchst einen stark altruistischen Kern zu enthalten, indem Gott ja ein
Menschendasein auf sich nimmt, um der gefihrdeten Menschheit zu helfen. Nur
konnen wir auf die Avatara, also etwa auf Krsna, den Begriff Altruismus nicht in
gleicher Weise anwenden wie auf den Bodhisattva, denn ein Bodhisattva ist,
wenn auch ein Mensch auf allerhochster Stufe, doch noch ein Mensch, wihrend
Krsna der als Mensch geborene Gott ist, dem man Haltungen wie Altruismus
und Selbstverleugnung gar nicht zuschreiben kann, da auch ihr Gegenstiick, der
Egoismus, bei ihm undenkbar ist. Auch stellt die Gita dem Menschen Gott als
Vorbild nur in dem einen, allerdings zentralen Punkte des Handelns ohne Bin-
dung hin, nicht aber als Vorbild der Selbstverleugnung. Wie iibrigens die Idee
des Bodhisattva als sich selbst verleugnenden Helfers der Menschheit auf ihrem
Wege zum Heil aus dem Hinayana hervorgewachsen ist, scheint nicht leicht
erkldrbar, denn im Hinayana muss jeder den Weg zur Erlosung aus eigener Kraft

AS/EA LVII+4+2003, S. 687-792



772 ALFRED BLOCH (ED. RUDOLF WACHTER)

gehen; einen iibermenschlichen Helfer, der ihm die Selbsterlosung zum Teil
abnehmen und ihn von aussen der Erlosung zufiihren kénnte, gibt es im alten
Buddhismus nicht.

Der dreizehnte Gesang

Vom 13. bis etwa zur Mitte des letzten, 18. Gesanges der Gita wird die Szene
meist von Lehren der Samkhya-Philosophie beherrscht, deren Grundziige ich
Ihnen seinerzeit auf einem Blatte® skizziert habe. Erst in der 2. Hilfte des
letzten Gesanges erhalten die fiir die Gita bezeichnenden Gedanken der Gottes-
liebe und des uneigenniitzigen Tuns wieder das Hauptgewicht. Es ist dies selbst
in Anbetracht der mangelnden Systematik der Gita auffallend, weil es nach dem
Hohepunkt der Gotteserscheinung im 11. Gesange wie eine Abschwichung der
Unmittelbarkeit bedeutet, mit der sich Gott als Ziel der Erloung und als gnadiger
Helfer zur Erlosung offenbart hatte. Wie ist das, was uns wie eine Abschwi-
chung erscheint, von den Intentionen des Dichters der Gita aus zu verstehen?
Zugrunde liegt wohl der Versuch einer grossartigen Synthese der meisten bis zur
Zeit der Gita entwickelten Weltanschauungen.

Wohin diese Synthese fiihrt, zeigt sich uns deutlicher als in der Gita in dem
um viele Jahrhunderte jiingeren Bhagavata-Purana: Diese wunderbarste Dich-
tung der Bhagavata-Religion errichtet aus fast allen bestehenden philosophisch-
religiosen Systemen einen einzigen monumentalen Bau, der in Krsna-Visnu
nicht nur gipfelt, sondern auch in seinen unteren, scheinbar ungleichartigen
Stockwerken aus Krsna-Visnu besteht. Alle scheinbar vom Krsnaismus abwei-
chenden Weltanschauungen werden als zwar in der dusseren Form verschiedene,
im Endziel und Kern aber mit dem Krsnaismus identische Erlésungslehren
dargestellt. Zum Beispiel entwickelt im dritten der 12 Biicher des Bhagavata-
Purana Kapila, der halbmythische Urheber des Samkhya-Systems, seine Philo-
sophie, aber Kapila ist hier ein Avatara, eine Inkarnation Visnu’s, so dass die
von ithm vorgetragene Samkhya-Philosophie nichts anderes als ein Krsnaismus
in dusserlich andersartiger Einkleidung ist. Eine solche Synthese zeichnet sich
wie gesagt auch in der Gita ab, nur ergibt sich trotz der Kiirze und Ubersichtlich-
keit der Gita nicht wie bei dem wohl mehr als 100mal lingeren Bhagavata-
Purina das Bild eines geschlossenen monumentalen Baus, weil die Uberginge in
der Gita sehr schroff und die Prinzipien der Gesamtkomposition nicht ersichtlich
sind. So fehlt der Gita eine stetig zu einem abschliessenden Hohepunkt anstei-

66  [Vgl. Anm. 8.]

AS/EA LVII*42003, S.687-792



BHAGAVADGITA 773

gende Linie, und welche Grundsitze den Verfasser bei seiner Gesamtkompo-
sition geleitet haben, bleibt uns verborgen.

Der 13. Gesang ist von den einem Teil der Samkhya-Philosophie eignenden
beiden Termini “Feld” oder “Stitte” einerseits, “Kennen des Feldes” oder
“Kennen der Stitte” andererseits beherrscht. Das Feld oder die Stitte ist nichts
anderes als die Materie oder Natur im Sinne der Samkhya-Philosophie, der
“Kenner des Feldes oder der Statte” ist der Purusa, der Geist. In der Gita wird
aber der Purusa, der Geist der Samkhya-Philosophie, mit Gott Krsna gleich-
gesetzt; im Verse 2 des 13. Gesanges sagt Krsna: “Wisse dass Ich der Kenner
des Feldes bin”; bzw. Vers 18 “Damit sind das Feld und die Erkenntnis des
Feldes beschrieben. Der Mir in liebender Frommigkeit Ergebene, der das erkannt
hat, wird meines Wesens teilhaftig”. Ausser in diesen zwei Versen und noch in
einer kurzen Anspielung in Vers 10 spricht aber Krsna im ganzen dreizehnten
Gesange nie von sich selbst in der Ich-Form, er erscheint also fast nicht als die
sich offenbarende Gottheit, sondern lediglich als der Arjuna belehrende Guru.
Darin liegt eben die fiir uns schwer verstindliche Abschwichung im Aufbau der
Gita.

Was nun das Feld oder die Stitte betrifft, so versteht die Gita hier darunter
den Korper und den psychischen Organismus des Menschen, wihrend von der
materiellen Aussenwelt abgesehen wird. Dass auch der psychische Organismus,
also die Vernunft, das Denkorgan und die Sinne, zur Materie und nicht zum
Geiste gehdort, haben wir schon frither gesehen. Aber auch Empfindungen wie
Wunsch, Hass, Gliick, Leid gehoren dem Felde d.h. der Materie an. Die den
Gedankengang unterbrechenden Verse 7-25 iibergehen wir, da selbst Zaehner®’,
der doch an die Einheit der Gita glaubt, diese Versreihe fiir eine Interpolation
oder Einschaltung hilt. Der Vers 26 erklirt, dass wenn irgend ein Lebewesen,
sei es unbeweglich oder beweglich, d.h. Pflanze, Tier oder Mensch zustande-
kommt, dieses Zustandekommen auf einer Verbindung von Feld und Kenner des
Feldes beruht. Diese Verbindung des Kenners des Feldes mit dem Felde, also
des Geistes oder Gottes oder des Einzelselbst mit der Materie, ist der Grund fiir
den Daseinskreislauf oder die Wanderung. Die Befreiung besteht darin, diese
Verbindung zu l6sen, und die Losung findet schon durch die Erkenntnis der
Verschiedenheit von Feld und Feldkenner statt. In den Versen 27 und ff. wird
ndher ausgefiihrt, wie sich diese Erkenntnis in der Praxis ausnimmt. Wer allen
vergidnglichen Geschopfen den unverginglichen Herrn innewohnen sieht, der
sieht richtig. Und da der Herr allen Geschopfen innewohnt, sieht der Weise alle

67 [336.]

AS/EA LVII*4+2003, S. 687-792



774 ALFRED BLOCH (ED. RUDOLF WACHTER)

Geschopfe fiir gleich an und kann auch kein Geschopf verletzen, da er in jedem
Geschopf den gleichen Herrn innewohnend weiss wie in sich selbst. Dieses
Wissen ist auch einer der Griinde fiir das Nichtverletzen, die Ahimsa, denn wer
ein Mitgeschopf verletzt, verletzt sich selbst, da der gleiche gottliche oder
geistige Kern allen Geschopfen innewohnt. Alles Tun hat die Materie zum
Urheber; wer einsieht, dass der Herr nicht tétig ist, sieht richtig. [Hier ist einer
der Punkte, wo die Widerspriichlichkeit der verschiedenen in der Gita ver-
schmolzenen Lehren offenkundig ist: Krsna hatte doch selbst mit Nachdruck
erkldrt, dass er handle, und dass sein Handeln fiir den Fortbestand der Welt
unentbehrlich sei; nur handle Er ohne jeden Gedanken an die Friichte des
Handelns und bleibe daher vollstindig frei von der bindenden Wirkung des
Handelns; diese Art des Handelns hatte Krsna dem Arjuna als vorbildlich, weil
mit der Erlésung vereinbar, hingestellt. Und hier im 13. Gesange fiihrt die
Erkenntnis, dass Gott oder der Geist oder das Einzelselbst nicht handelt, zur
Erlésung]. Die einzige Wirksamkeit des Feldkenners ist, zu erkennen, aber diese
Erkenntnis ist etwas Wunderbares, so dass im zweitletzten Verse gesagt wird,
der Feldkenner erleuchte das Feld wie die Sonne das Weltall.

Der vierzehnte Gesang

Der 14. Gesang malt das Weltbild der Gita weiter im Sinne der Samkhya-Philo-
sophie aus, und zwar wird die Lehre von den drei Eigenschaften, Konstituenten,
Naturfaktoren oder Guna’s der Materie entwickelt, ein Thema, das dann im 17.
und im 18. Gesange noch einmal aufgenommen wird. Wir haben ja von dieser
Lehre schon frither kurz gesprochen. Das Wort Guna bedeutet eigentlich “Seil”
oder “Strick™ oder “Strihne” oder “Strang”, und das Bild, das dem Ausdruck
Guna der Samkhya-Philosophie zugrunde liegt, ist das eines aus drei Stringen
geflochtenen Seiles, wobei das Gesamtseil die Materie, die drei Stringe die
Konstituenten der Materie bedeuten. Die drei Guna’s heissen Giite, Leidenschaft
und Finsternis und reprasentieren drei Grundtypen menschlicher Temperamente.
Es darf uns im indischen Denken nicht wundern, dass die Verschiedenheiten der
Materie auf die Verschiedenheiten dreier menschlicher Temperamente zuriick-
gefiihrt werden, denn es gilt fiir alle indischen Weltanschauungen, dass der
Kosmos als eine Zusammensetzung menschlicher psychischer Komponenten
gesehen wird. Was nun die Aussichten auf Erlosung betrifft, so ist jeder Mensch
von Geburt an, d.h. je nach seinem Verhalten in seinen fritheren Existenzen, in
seiner Wesensart durch das Uberwiegen einer der drei Konstituenten geprigt.
Die beste Konstituente ist die Giite (sattvam). Sie dussert sich in allem, was hell,

AS/EA LVII*4+2003, S.687-792



BHAGAVADGITA T8

licht, erkennend, abgeklirt ist; Menschen, in denen das sattvam dominiert, sind
fiir die Erlosung reif. Die zweitbeste Konstituente ist die Leidenschaft (rajas).
Das von ihr gepriagte Temperament ist leidenschaftlich, das heisst begehrend,
aber auch tatkriftig handelnd, wobei freilich dieses Handeln infolge des Begeh-
rens nicht bindungsfrei sein kann; Menschen mit Leidenschafts-Temperament
konnen daher nicht mit Erlgsung im gleichen Dasein rechnen. Die schlechteste
Konstituente ist tamas “Finsternis”. Das von ihr bestimmte Temperament besteht
aus Stumptheit, Unwissenheit und Nachlissigkeit.

Wenn ein Mensch, bei dem die Giite {iberwiegt, stirbt, wird er in der néch-
sten Existenz in Welten geboren, die rein sind, und in denen hochste Erkenntnis
herrscht. [Damit miissen wohl irgendwelche Jenseitswelten gemeint sein, jedoch
sicher nicht die endgiiltige Erlosung; die Eigenschaft “Giite” ist zwar von den
drei Eigenschaften die, welche dem Selbst, also dem goéttlichen Kern des
Menschen am wesensverwandtesten ist und die daher auch eine Vorstufe des
Erlosungszustandes darstellt; aber als Eigenschaft der Materie gehort auch die
Giite der Materie an, und erst, wenn sich der Geist aus den Verstrickungen der
gesamten Materie, also auch der Eigenschaft Giite, gelost hat, kann man von
wirklicher Befreiung sprechen]. Stirbt ein Mensch unter dem Zeichen der
Konstituente “Leidenschaft”, so kommt er im ndchsten Dasein unter Leuten zur
Welt, die am Tun und seinen Friichten hingen, also schon deswegen nicht auf
baldige Erlosung hoffen konnen. Wenn endlich ein von der Konstituente
“Finsternis” Gepréagter dahinscheidet, kommt er in einer Umgebung von
Unwissenden zur Welt.

Auf diese Weise nimmt die Gita auf verschiedenen Lebensgebieten Drei-
teilungen nach den drei Konstituenten oder Naturfaktoren vor: die in der Giite
Befindlichen gehen aufwirts, die in der Leidenschaft Befindlichen bleiben in der
Mitte, die in der Finsternis Befindlichen gehen abwirts. Speisen, die der Giite
angehoren, sind gesund, schmackhaft und saftig, solche, die von der Leiden-
schaft bestimmt sind, scharf, sauer, salzig und ungesund, solche, die von der
Finsternis geprégt sind, fade, verfault und abgestanden. Im Opferwesen zeichnet
sich das von der Giite gekennzeichnete Opfer dadurch aus, dass der Opferer es
nur aus Pflichtgefiihl und nicht in der Hoffnung auf eine Belohnung darbringt;
beim Opfer in der Sphére der Leidenschaft spielt Berechnung, also Erwartung
eines Lohnes, und sogar Heuchelei mit; ein Opfer im Zeichen der Eigenschaft
“Finsternis” wird iiberhaupt nicht im Einklang mit den Vorschriften ausgefiihrt;
der Opferer ist nicht spendefreudig, Mantra’s werden nicht rezitiert, und dem
Priester wird sein Lohn nicht ausbezahlt. Auf dem Gebiete der Askese erklart die
Gita zunidchst, was Askese des Korpers, der Rede und des Denkens sei — die drei

AS/EA LVII*4+2003, S. 687-792



776 ALFRED BLOCH (ED. RUDOLF WACHTER)

Moglichkeiten menschlicher Tatigkeit, die in der indischen Philosophie immer
unterschieden werden. Askese des Korpers besteht aus Verehrung der Géotter,
Brahmanen, Guru’s und Weisen, ferner aus Reinheit, Keuschheit und Ahimsa;
Askese der Rede aus Wahrhaftigkeit, Freundlichkeit und Meiden von Krénkung,
Askese des Denkens aus Abgeklartheit, Wohlwollen, Selbstbeherrschung und
Reinheit der Gefiihle. Auf diesem Gebiet der sich auf Kérper, Rede und Denken
erstreckenden Askese nun ist die giitige Askese durch gldubige Haltung und
Ausschaltung jedes Gedankens an Lohn gekennzeichnet, die leidenschaftliche ist
Kasteiung aus Geltungssucht, die finstere ist sinnlose und exzessive Selbstpei-
nigung oder Askese mit bosartigem magischem Zweck, d.h. um einen anderen
zu vernichten. Auf diese Weise charakterisiert die Gita die drei Konstituenten
noch in ihren Auswirkungen auf die metaphysische Erkenntnis, auf das Tun, auf
den Titer, auf die Vernunft, auf die religiose Verehrung und auf das Gliicks-
streben. Wir beschrianken uns darauf, die Auswirkungen der drei Guna’s®® auf
die religiose Verehrung und auf das Gliicksstreben kurz anzufiihren: Die giitigen
Menschen verehren die Gétter, die leidenschaftlichen Menschen die Yaksas und
Raksas (also halbgéttliche und ddmonische Wesen), die finsteren Menschen die
Totengeister und die Gespenster. Das Gliicksziel der Giitigen ist die Abgeklart-
heit, welche auf die Erkenntnis des Selbst folgt; da dieses Ziel nur durch grosse
Anstrengung und strenge Selbsterziehung erreicht werden kann, glauben die
Giitigen am Anfang Gift zu kosten, aber dieses verwandelt sich dann in Nektar.
Eine umgekehrte Erfahrung machen die Leidenschaftlichen: ihr Gliicksziel ist,
mit den Sinnen die Sinnesobjekte zu erreichen, was ihnen am Anfang so siiss
wie Nektar erscheint, im Endeffekt sich aber als Gift erweist. Das Gliick des der
Finsternis Verschriebenen endlich besteht aus Selbstbetdubung, Trigheit, Schlaf
und Untatigkeit.

Abschliessend wird gesagt, dass es weder auf Erden noch im Himmel noch
unter den Goéttern ein Wesen gibt, das von diesen drei Konstituenten frei wére.
Um so hoher ist es zu bewerten, wenn es einem Menschen gelingt, iiber die drei
Konstituenten hinauszugelangen, d.h. die Materie hinter sich zu lassen. Das
geschieht, wie 14, 22 bis 27 (d.h. Ende von Gesang 14) ausgefiihrt wird, durch
den uns schon bekannten vollkommenen Gleichmut, durch die Gleichgiiltigkeit
gegeniiber Geehrtsein und In-Ungnade-Fallen, Freud und Leid, Freund und
Feind usw.; “Die drei Konstituenten sind titig”, denkt der Weise, bleibt aber
innerlich unbeteiligt. Die beiden letzten Verse des 14. Gesanges verschmelzen
die Konstituenten- und Erlosungstheorie des Samkhya mit der upanisadischen

68  [Dariiber:] Eigenschaften

AS/EA LVII*4+2003, S.687-792



BHAGAVADGITA 777

Philosophie und dem Krsna-Glauben: “Und wer Mir mit unwandelbarer from-
mer Liebe dient, der iiberwindet diese Konstituenten®® und geht ins Brahman ein.
Denn Ich bin die Grundlage des Brahman und der endgiiltigen Unsterblichkeit
und des ewigen Gesetzes und der vollkommenen Seligkeit”. Die Samkhya-
Philosophie kennt kein Brahman und keinen personlichen Gott, sondern nur den
Geist und die Erlosung; die Upanisaden-Philosophie kennt das Brahman, aber
keinen personlichen Gott. Die Bhagavata-Religion kennt den personlichen Gott;
hier kennt sie auch das Brahman, das aber, wie wir es dhnlich schon friiher fest-
gestellt haben, dem personlichen Gott untergeordnet ist.

Ich habe mir im vorhergehenden erlaubt, zu den Ausserungen des 14.
Gesanges iiber die drei Konstituenten stillschweigend gleich die entsprechenden
des 17. und 18. Gesanges hinzuzunehmen; die Auseinanderreissung dieser inner-
lich durchaus zusammengehéorigen Ausserungen ist selbst angesichts der bekann-
ten Unsystematik der Gita schwer verstindlich.

Der fiinfzehnte Gesang (9. Stunde)

Der Beginn des 15. Gesanges ist ein merkwiirdiges Beispiel fiir die Umgestal-
tung und Umdeutung upanisadischer Tradition durch die Gita. 15, 1 beginnt
“Vom ewigen Feigenbaum sagt man, seine Wurzeln seien oben, seine Zweige
unten”. Diese Zeile ist sicher der Katha-Upanisad 6, 1 nachgebildet: “Mit den
Wurzeln nach oben, mit den Zweigen nach unten — das ist der ewige Feigen-
baum”. Das Uberraschende ist aber, dass dieser auf dem Kopf stehende ewige
Feigenbaum in der Katha-Upanisad das Brahman versinnbildlicht, in der Gita
aber den Samsara; ein stirkerer Gegensatz liesse sich gar nicht denken! Die
Vorstellung eines Weltbaumes oder kosmischen Baumes, der in der Mitte des
Weltraumes steht, Himmel und Erde verbindet und einen Stiitzpfeiler des
Kosmos bildet, ist bei vielen primitiven Vélkern verbreitet. Wo dieser Baum in
der indischen Uberlieferung vorkommt, liegt nicht mehr die urspriingliche
primitive Vorstellung vor, sondern ein entfernter Nachhall in metaphorischer
Anwendung. Schon im Rigveda 1, 24, 7 klingt dieses Bild an: Dort heisst es von
dem Gotte Varuna, der den Menschen das Lebenslicht in der Form der
Sonnenstrahlen spendet, er halte den Baum oben an der Krone fest, und die
Wurzeln des Baumes senkten sich nach unten. Die Krone des Baumes ist die
Sonne oder der Himmel, die sich herabsenkenden Luftwurzeln sind die Licht-
strahlen.

69  [Dariiber:] Naturfaktoren

AS/EA LVII*4+2003, S. 687-792



778 ALFRED BLOCH (ED. RUDOLF WACHTER)

Die Strophe ist nicht ganz klar, aber offenbar handelt es sich im Rigveda
nicht um einen auf dem Kopf stehenden Baum. In der Katha-Upanisad und in
der von ihr abhédngigen Gita aber sind wie gesagt die Wurzeln dieses ewigen
Feigenbaumes oben, die Aste unten. Und wie ebenfalls schon gesagt, bedeutet
dieser umgekehrte Feigenbaum in der Katha-Upanisad das unsterbliche Brah-
man; auf es stiitzen sich alle Welten, und niemand kann tiber es hinausgelangen.
Es ist furchtbar wie ein aufgerichteter Blitzstrahl, aber — fiigt der Upanisaden-
dichter hinzu — die es kennen, werden unsterblich. Aus Furcht vor ihm, dem
Brahman, brennen die Sonne und das Feuer, aus Furcht vor ihm flichen der
Regengott, der Windgott und der Tod als fiinfter. Kénnte man es [das Brahman]
doch schon hier [d.h. in diesem Leben] erkennen, bevor der Korper zerfillt! Da
das aber nicht der Fall ist, wird man in den erschaffenen Welten zu einem
Korperwesen”.

Das Bild des kosmischen Baumes fiir das Brahman ist verstiandlich, weil
dieser Baum der Stiitzpfeiler des Weltalls ist, und weil auch das Brahman der
Urgrund und die Grundlage der Welt ist, auf der alles ruht und beruht. Wie setzt
aber nun die Gita die Schilderung des ewigen Feigenbaumes fort? Seine Blatter
sind die Veden; wer ihn kennt, kennt die Veden. [Das Brahman ist ja, wie wir
frither gesehen haben, urspriinglich mit den Veden identisch; also kdnnte bis
hierher noch das Brahman im vedischen Sinne gemeint sein]. “Abwirts und auf-
wirts erstrecken sich seine Zweige, strotzend dank den Konstituenten; seine
Schosslinge sind die Sinnesobjekte, seine Wurzeln dehnen sich abwirts aus und
haben das Karman in der Menschenwelt zur Folge. Seine Gestalt kann nicht
erkannt werden, auch nicht sein Ende und sein Anfang und seine Ausdehnung.
Diesen Feigenbaum mit den fetten Wurzeln [die ja das Karman versinnbild-
lichen] muss man mit dem scharfen Schwerte der Unabhingigkeit abschneiden
und dann jene Stitte suchen, von der man, wenn man einmal dahin gelangt ist,
nicht mehr zuriickkehrt. [Man soll jene Stitte suchen, indem man das Gebet
spricht:] ‘Zum uranfanglichen Geiste nehme ich Zuflucht, von dem einst die
Schopfung ausgegangen ist’”. In Strophe 5 wird dann gesagt, dass die vollkom-
men Gleichmiitigen jene Stitte erreichen. Der ewige Feigenbaum ist also fiir die
Gita ein Ubel; seine fetten Wurzeln, von denen es iibrigens das eine Mal heisst,
sie seien nach oben gerichtet, das andere Mal, sie senkten sich in die Menschen-
welt mit threm Karman hinab, stellen den Fluch des Handelns dar; der Baum
muss also gefillt werden, und man muss von ihm weg zur Stitte der Seligkeit
flichen. Der Baum ist also die Wanderung, der Samsara, der Daseinskreislauf.
Natiirlich kann, wenn davon die Rede i1st, man miisse ithn abschneiden, nicht
gemeint sein, dass es dem einzelnen erlosungswilligen Menschen moglich wire,

AS/EA LVII+4+2003, S.687-792



BHAGAVADGITA 779

dem Samsara, dem Lauf der Welt, insgesamt ein Ende zu setzen; das Bild kann
nur so verstanden werden, dass der Einzelne die Wurzel, die iAn an diesen
Ungliicksbaum bindet, durchtrennt, d.h. dass er sich vom Hang zu den Friichten
seines Handelns lossagt.

Wie kam nun der Dichter der Gita dazu, das Feigenbaumbild der Katha-
Upanisad in sein Gegenstiick umzudeuten? Eine klare Antwort auf diese Frage
lasst sich nicht geben. Die eine Moglichkeit wire die, dass er die Allegorie der
Katha-Upanisad missverstanden hat. Das wire deshalb denkbar, weil das Bild
der Katha-Upanisad zwar ziemlich sicher das Brahman meint, aber im einzelnen
nicht klar ist; die Katha-Upanisad setzt den ewigen Feigenbaum, dessen Wurzeln
nach oben und dessen Zweige nach unten gehen, mit dem Brahman gleich, ohne
jedoch zu begriinden, worauf sich diese Allegorie im einzelnen stiitzt. Samkara,
der grosse Vedanta-Philosoph und Upanisadenerklarer des 8. Jh.s n. Chr., deutet
auch den Feigenbaum der Katha-Upanisad als den Samsara und nur seine nach
oben gerichteten Wurzeln als das Brahman, was er so versteht, dass das Brah-
man die Wurzel des Samsara sei; da der Samsara mit der Welt identisch ist, die
nach Samkara auf Gottes oder des Brahman Maya, also auf Vorspiegelung
beruht, liuft Samkara’s Deutung auf den von uns auch in der Gita angetroffenen
Gedanken hinaus, dass die Welt eine Emanation Gottes ist. Samkara’s Deutung
der Feigenbaum-Allegorie der Katha-Upanisad ist aber unhaltbar und ganz
sicher von der entsprechenden Allegorie der Gita bestimmt, die ja wirklich den
Samsara meint. Samkara ist nimlich neben Ramanuja, dem grossen Mystiker
und Philosophen des 11. Jh.s n. Chr., der beriihmteste Erklarer der Gita. Da nach
seinem Glauben die Upanisaden und die Gita der Ausdruck einer und derselben
Wahrheit sind, konnte er die Feigenbaumallegorie in beiden heiligen Schriften
nur auf eine Weise deuten, und da die Allegorie der Gita viel eindeutiger und
expliziter ist, war sie fiir Samkara massgebend. Aber die schon erwihnte Unklar-
heit der Allegorie in der Katha-Upanisad kam der gewaltsamen Deutung
Samkara’s doch einigermassen entgegen, und auf dhnliche Weise kénnte schon
der Dichter der Gita die Katha-Upanisad missverstanden haben. Fiir die Upa-
nisaden gilt eben auch, was Karl Geldner fiir den Rigveda festgestellt hat: Der
Erforscher dieser Schriften muss neben echtem Golde viele Schlacken, neben
Tiefgedachtem, in echter Poesie von wunderbarer Klarheit und Formvollendung
Ausgedriicktem das Verschrobene, halb oder ganz Dunkle in Kauf nehmen. Es
ist gar nicht so sicher, dass selbst die Zeitgenossen der Upanisadendichter deren
kithne Gleichnisse immer richtig verstanden haben, und noch weniger kann
davon die Rede sein, dass es in Indien eine authentische Tradition gébe, die das
richtige Verstindnis der heiligen Schriften zuverldssig tiberliefert hitte; die in

AS/EA LVII*4+2003, S. 687-792



780 ALFRED BLOCH (ED. RUDOLF WACHTER)

der Tat dusserst zuverldssige Textiiberlieferung darf nicht mit einer entsprechen-
den Uberlieferung des Sinnes der Texte verwechselt werden.

Die andere Moglichkeit beim Verhiltnis der Feigenbaumallegorie der Gita
zu derjenigen der Katha-Upanisad ware die, dass die Gita gegen die Katha-
Upanisad polemisiert und deren Allegorie bewusst ins Gegenteil verkehrt. Eine
ausgesprochene Vedenfeindlichkeit der Gita haben wir ja bereits im zweiten
Gesange angetroffen, und auch die ausdriickliche Feststellung der Gita, die
Blitter des zu fillenden Feigenbaumes seien die Veden, verrit ja keine beson-
dere Hochschitzung der Veden; die Upanisaden gehdren aber ebenfalls zu den
Veden. — Die schwierige Frage muss also noch als ungeklart gelten.

Nachdem man den Samsara-Baum abgeschnitten hat, soll man, wie wir
schon gehort haben, den Ort aufsuchen, von dem es keine Riickkehr, d.h. keine
Wiedergeburt gibt; dieser Ort ist also das Nirvana, “meine hochste Stitte”, wie
Krsna in Vers 6 sagt. Und dieser Vers 15, 6 ist auch, wie Edgerton” festgestellt
hat, die einzige Stelle, an der die Gita etwas Naheres iiber das Nirvana aussagt:
“Die Sonne erleuchtet diesen Ort nicht, und auch der Mond nicht, und auch das
Feuer nicht”: mit anderen Worten: das Nirvana selbst leuchtet, es bedarf keines
fremden Lichtes; ein ergreifender Ausdruck fiir den Charakter des Absoluten,
der dem Nirvana eignet.

Anschliessend an das Bild des Daseinskreislaufs und an die Aufforderung,
aus ihm an die Stitte der Erlosung zu fliehen, erldutert Krsna den Mechanismus
des Daseinskreislaufs: Ein Teil Krsna’s wird zum Einzelselbst und umgibt sich
mit dem psychischen Organismus, d.h. dem Denkorgan und dem Sinnesvermé-
gen, die ja der Materie angehdren. Beim Eingehen in einen sterblichen Korper
und beim Verlassen dieses sterblichen Korpers nimmt das wandernde Einzel-
selbst den psychischen Organismus mit sich wie der Wind Diifte von Blumen
mit sich tragt. Mittelst des psychischen Organismus nimmt das Selbst die
materielle Aussenwelt wahr, geniesst sie, wie der Fachausdruck dafiir lautet. Mit
diesen Vorstellungen befinden wir uns mitten in der Samkhya-Philosophie, aber
wir miissen zugeben, dass uns nicht ganz klar ist, wie die Samkhya-Philosophie
bei dieser Sache die Grenzlinie zwischen heilsam und verderblich zieht: Klar ist,
dass das Selbst nicht handelt und nicht handeln kann, ebenso klar, dass die
Erkenntnis des Nichthandelns des Selbst, die Aufhebung des Irrtums, das Selbst
handle, die Erlosung bedeutet. Aber wie steht es mit den rezeptiven Funktionen
des Selbst, mit seiner Wahmehmung der Materie, mit seinem Geniessen der
Aussenwelt, wie der Fachausdruck lautet? Angesichts des yogischen Ziels, das

70 [Edgerton (1944), Bd. 39, 23 f. = (1972), 125 £

AS/EA LVII*4+2003, S.687-792



BHAGAVADGITA 781

Selbst von der Aussenwelt abzuwenden und es in sich selbst einkehren zu lassen,
ist man versucht, die Wahrnehmung oder Erfahrung oder das Geniessen der
Aussenwelt durch das Selbst als ein Ubel, als verderblich anzusehen. Und dies
scheint auch richtig zu sein. Oft wird im Samkhya das Verhiltnis des untitigen
Selbst zur titigen Materie mit dem eines Zuschauers zu einer Schauspielerin
verglichen: Die Schauspielerin, die Materie, betiitigt sich vor den Augen des
Zuschauers, d.h. des Geistes oder des Selbst. Es sind aber trotz des scheinbar sie
verbindenden Bandes zwei voéllig getrennte Personen. Mit dem Schluss der
Vorstellung verliert der Zuschauer jedes Interesse an der Schauspielerin: dieser
Zeitpunkt versinnbildlicht den der Erlésung, wenn das Selbst aufhért, sich in die
Téatigkeit der Materie verstrickt zu wihnen. Und doch bleibt unklar, weshalb der
scharfe Trennungsstrich oft zwischen dem Titigsein einerseits und dem Erfahren
oder Wahrnehmen oder Geniessen andererseits gezogen wird und nicht immer
zwischen dem Tétigsein und dem Wahrnehmen einerseits, der vélligen Trennung
von der Aussenwelt anderseits.

Der sechzehnte Gesang

Der kurze 16. Gesang entwickelt den von uns schon kurz behandelten Unter-
schied zwischen den gottlich und den teuflisch gepridgten Menschen; dieser
Unterschied beruht auf dem Besitz der Kardinaltugenden einerseits, auf dem
Behaftetsein mit den Todsiinden anderseits. Zum Schluss werden Wunsch, Zorn
und Begierde als die drei Pforten zur Hélle bezeichnet und ihre Aufhebung als
Gewilhr fiir die Seligkeit. Auch hier sehen wir wieder, wie wenig wir von der
Gita streng systematische Antworten erwarten diirfen: Wunsch und Begierde
sind nur durch Nuancen voneinander verschieden; im Grunde meint die Gita das
Fehlen des Gleichmuts, d.h. das Herrschen von Verlangen und Abneigung; auf
die Dreizahl sind die Todsiinden und die Pforten der Hélle nur gebracht, um
eben die beliebte Dreizahl zu erreichen.

Der siebzehnte und achtzehnte Gesang

Die Lehre von den drei Eigenschaften oder Konstituenten im 17. und 18. Gesang
haben wir schon behandelt; es bleiben uns von diesen beiden Gesidngen nur noch
die tibrigen von ihnen beriihrten Themen zu erwihnen. Die sechs letzten Verse
des 17. Gesanges handeln von den drei heiligen Worten Om [eine uniibersetz-
bare heilige Silbe], Tad “Dieses” d.h. das Brahman, und Sat “das Seiende oder
das Gute”, ebenfalls das Brahman. Mit Om, der Evozierung oder Vergegenwir-
tigung des Brahman kraft dieser Einen Silbe, wird jedes religiose Werk, sei es

AS/EA LVII*4+2003, S. 687-792



782 ALFRED BLOCH (ED. RUDOLF WACHTER)

Opfer, Almosenspenden oder Askese, begonnen. Tad “Dieses” bedeutet nach der
Gita den Verzicht auf die Friichte der religiosen Werke, Sat “Seiend” oder “Gut”
die glaubige Inbrunst, die selbst das bescheidenste religiose Werk gottgefillig
macht.

Vom 18., letzten und ldngsten Gesang verbleiben uns hauptsédchlich die
Verse 1-12 und 49-73 zu besprechen. Zu Beginn fragt Arjuna nach dem Wesen
der Entsagung und des Verzichtes. Krsna antwortet: “Entsagung ist die Enthal-
tung von allem Tun, das aus Begehrlichkeit unternommen wiirde; Verzicht
besteht darin, sich die Friichte seines Tuns zu versagen”. Es gibt Leute, fihrt
Krsna fort, die glauben, jedes Tun sei als verderblich zu unterlassen; andere
glauben, die religiosen Werke, also Opfer, Almosenspenden und Askese, seien
nicht zu unterlassen. Krsna selbst vertritt in dieser Frage die folgende Meinung:
Opfer, Almosenspenden und Askese sind nicht zu unterlassen, denn sie sind
Pflicht; jedoch sind auch diese religiosen Werke ohne Hang und unter Verzicht
auf ihre Friichte zu verrichten. Die drei Eigenschaften Finsternis, Leidenschaft
und Giite wirken sich auf die Art des Verrichtens der Werke folgendermassen
aus: Die Finsteren entsagen aus Torheit den Werken, zu denen sie verpflichtet
wiren. Die Leidenschaftlichen entsagen einem Tun, das fiir sie unangenehm
wire, oder von dem sie korperliche Strapazen befiirchten; natiirlich ist solche
Entsagung keine echte Entsagung, und sie besitzt auch nicht die Heilswirkung
der echten Entsagung. Der Giitige tut das Werk, weil es Pflicht ist, und unter
Verzicht auf die Friichte. Die Giite ist zwar auch wie die Leidenschaft und die
Finsternis eine materielle Eigenschaft, aber sie fiihrt zur Erl6sung und ist dem
immateriellen Selbst wesensverwandt.

Nun die Verse 54 bis zum Ende: “Wer zum Brahman geworden ist, empfin-
det keinen Schmerz und kein Verlangen mehr und hat gegeniiber allen
Geschépfen die gleiche Einstellung; dann erlangt er den hochsten Grad der
frommen Liebe zu Mir”. Also das Brahman, in den Upanisaden dem Nirvana
gleich, ist in der Gita die letzte Vorstufe zur frommen Liebe zu Gott, also Gott
doch untergeordnet. 56 “Wer alle Werke im Vertrauen auf Mich tut, erlangt
durch Meine Gnade die ewige, unvergingliche Stitte”. 64—66 sind die von uns
schon frither angefiihrten Verse, in denen Krsna den Arjuna seiner géttlichen
Liebe versichert, ihn auffordert, alle Werkfrommigkeit aufzugeben und zu Thm,
Krsna, Zuflucht zu nehmen; Er werde ihn dann aus allen Ubeln erlésen. Auf die
Frage Krsna’s, ob Arjuna seine Lehre verstanden und die Ratlosigkeit iiberwun-
den habe, antwortet Arjuna: “Meine Ratlosigkeit ist verschwunden, und dank
deiner Gnade habe ich jetzt die richtige Einsicht; meine Zweifel sind dahin, und
ich werde dein Gebot erfiillen”.

AS/EA LVII*42003, $.687-792



BHAGAVADGITA 783

Der auf die Gita folgende Gesang 6, 43 des Mahabharata’' preist abschlies-
send die Bedeutung der Gita: Da sie vom Lotusmunde des Lotusnabligen
(Visnu) selbst gesprochen ist, enthilt sie den Inhalt aller iibrigen heiligen Texte;
diese sind neben der Gita uiberfliissig. Und wie die Gita alle tibrigen heiligen
Schriften in sich schliesst, so sind in Krsna alle tibrigen Gottheiten enthalten.

3. Kapitel: Epilog

Wir fragen nun zum Schluss: Wie sieht die Verwirklichung der Hauptlehre der
Gita im praktischen Leben aus? Auf diese zentrale Frage gibt die Gita selbst
keine ausreichende Antwort, da sie im Theoretischen bleibt und nicht ausfiihrt,
wie die Tatigkeit und das tigliche Leben eines Menschen beschaffen sind, der
sein Tun ganz auf Gott ausrichtet, nicht mehr an diesem Tun haftet und nicht
mehr auf dessen Friichte rechnet, dabei aber doch die ihm von seiner Standes-
pflicht vorgeschriebene Tétigkeit gewissenhaft ausfiihrt. Auch das Mahabharata,
in das die Gita ja eingebettet ist, gibt uns trotz der unerschopflichen Fiille, mit
der es uns das Leben, Fiihlen und Denken des Kriegeradels, der Ksatriya’s,
schildert, keine Antwort, denn zum Beispiel gerade Arjuna, der von Krsna
Belehrte, und sogar Krsna selbst, benehmen sich in den blutigen Kédmpfen des
Mahabharata ganz wie gewohnliche Krieger, d.h. sie erfiillen ihre Kampfes-
pflicht nicht als innerlich Unbeteiligte, sondern geraten zum Beispiel in
dussersten Zorn; von Krsna heisst es an einer Stelle, seine Augen seien vor
Kampfeswut kupferfarben geworden. Das ist keine Illustration von Krsna’s Wort
in der Gita, der Zorn sei eines der drei Tore zur Holle.

Dagegen kommen wir einer lebendigen Anschauung des Ideals der Gita
sehr nahe, wenn wir etwa die Schilderungen des Erlésungsweges und des
Lebenderldsten im Yogavasistha betrachten. H. v. Glasenapp fasst in seiner
Schrift “Zwei philosophische Radmayanas” den Erlgsungsweg des Yogavasistha
folgendermassen zusammen:7? “Die Beherrschung des eigenen Denkens ist das
ausschlaggebende Heilmittel [Wir erinnern uns, dass dies auch die Hauptsache
der von der Bhagavadgita geforderten yogischen Disziplinierung ist]. Man muss
also das Denken, das wie ein nach Friichten liisterner Affe hierhin und dorthin
springt, daran hindern, dass es seinen selbstischen Begierden und Wunschtriu-
men nachgeht, denn dadurch wiirde sein Hang zur Welt immer starker. Wenn

71 [6, 41 nach der Zihlung der ed. crit.]
72 [Glasenapp (1951), 41 f. = 461 f]

AS/EA LVII*4+2003, §. 687-792



784 ALFRED BLOCH (ED. RUDOLF WACHTER)

man sich aber von Gier, Hass, Stolz, Eifersucht und allen andern Leidenschaften
frei gemacht hat und die instinktiven Neigungen, welche die eigentliche Grund-
lage des Denkorgans sind, ausgerottet hat, dann wird man dadurch rein und geht
der Vollendung entgegen. Ist es dazu notig, Asket zu werden und der Welt Valet
zu sagen? Das Yogavasistha ist im Gegensatz zu vielen anderen Schriften nicht
dieser Auffassung. Es vertritt die geistige Loslosung und lehrt an berithmten
Beispielen der altindischen Uberlieferung, dass der abgeklarte Weise sehr wohl
auch seine weltlichen Obliegenheiten erfiillen und ein Reich zum Wohl der
Untertanen regieren kénne. Rama wird ausdriicklich aufgefordert, nicht im
Zustand weltentsagender Meditation zu verharren, sondern sich zum Heile der
Menschheit zu betdtigen”. Und die Schilderung des Lebenderlosten im Yoga-
vasistha fasst Glasenapp in diese Worte zusammen:”* “Er ist ein Heiliger, bei
dem alle Begierden und alle Selbstsucht erloschen sind, dessen Herz gleich
einem Felsen durch Lust und Leid nicht mehr bewegt wird und vom Wohlwollen
(maitrT) gegen alle Wesen erfiillt ist. Er ist der vollendete Tater, der vollendete
Geniesser und der vollendete Entsager, weil er nur noch frei von Leidenschaft
und Egoismus handelt, wie ein unbeteiligter Zuschauer alles, was an ihm und um
thn herum vorgeht, betrachtet und alle Gedanken an personliche Interessen
aufgegeben hat ... Ausserlich mit dem Kérper tut er alles Werk, innerlich aber
tut er nichts, da er geistig unbeteiligt ist. Er gleicht einem Wanderer, dessen
Beine sich mechanisch bewegen, wihrend er mit seinen Gedanken ganz wo
anders weilt ... Er erfiillt alle Pflichten, welche ihm sein Leib, seine Kaste, seine
Lebensstellung, seine Familie auferlegen. An nichts haftend, ist er doch den ihm
Ergebenen ergeben ... Mit Kindern spielt er wie ein Kind, mit den Alten ist er
wie ein Alter und nimmt teil an den Leiden Betriibter. Aber nie entsteht in ihm
eine zornige Aufwallung ... Die Freuden, die ihm das Schicksal beschert,
geniesst er frei von Begierde ... Es kommt darum gar nicht darauf an, ob er
verliebt oder berauscht ist, heute oder am Ende seines Weltalters seinen Tod
findet”.

Entschuldigen Sie, meine Damen und Herren, dass ich ein so langes Zitat
gebracht habe, aber keine Schilderung schien sich mir genauer mit dem Ideal der
Gita zu decken als die eben zitierte. Schwerer verstdndlich als Glasenapp ist
Heinrich Zimmer, schwerer verstindlich aber wohl gerade deshalb, weil er
existentiell tiefer in den Geist der Gita eingedrungen ist als der distanziert
beschreibende Glasenapp. Heinrich Zimmer, Indische Sphdren (Ziirich 1953) S.
83 ff. “Das volle Opfer der Person schenkt uns ein anonymes souverines Selbst.

73 [Glasenapp (1951), 49 f. =469 {.]

AS/EA LVII=4+2003, S.687-792



BHAGAVADGITA 785

Die Schalen dieses Kerns, die Individuation, abzutragen ist unmoglich, aber sie
lassen sich als das schlechthin Andere in uns, das unser Wesen nicht beriihrt,
abspalten; es ldsst sich erfahren, dass zwischen diesen Schalen und unserem
Kern ein Spalt klafft, iiber den kein unfreiwilliges Teilhaben eine Briicke schligt
... Was wir erleben, ob Leben oder Tod, riihrt nicht an unseren Kern ... Vollzug
ohne Bezug [Tun ohne Hang und Haften!] — so lassen wir uns in unseren
Schalen geschehen und schauen uns selber von innen zu: der da tut und leidet,
ist nicht wir ... Wir spielen unsere Rolle, wo uns das Spiel hinstellt, und spielen
sie ideal, weil wir iiberlegen sind ... Der in Indien diese Spaltung lehrt, ist
Krsna, ein Heros geschichtlicher Sage, gefeiertes Haupt eines michtigen Clans,
der suggestive Einsager seiner Freunde im grossen Kampfe epischer Ritterzeit;
Freund und Feind unheimlich iiberlegen, hilft er den Freunden zum blutigsten
Siege. Ein Wahnwitziger als Schlachtenlenker — so liesse sich seine geheimnis-
voll unmenschliche Gestalt aus unserer Ebene von fernher missverstehen; aber
wenn in irgendeinem, erkennt Indien sich selbst in Krsna wieder und hat ihn
zum grossen Volksgott gemacht: in ihm als Heiland hat das Géttliche sich
inkarniert, sein Wort, die Bhagavadgita, ist Offenbarung. Und Gandhi, der
suggestive Einsager und michtige Fiihrer im grossen Kampfe Indiens um die
Unabhiingigkeit, hat, ohne es zu wollen, im Glauben vieler die Aura auf sich
gesammelt, in seiner Gestalt sei Krsna iiber die Zeiten hin wiedergekehrt. Die
Spaltung, die Person und Schicksal, Leistung und Welt zum Spiel herabsetzt, das
uns nicht betrifft, gilt Indien als ‘Ende aller Weisheit’ (Vedanta), und Yoga ist
der Weg zu ihr als hochstem Ziel ... Was immer uns durchlduft, das sind alles
nur Beriihrungen der Materie, die uns nicht antasten. Denn wir spielen unsere
Rolle ohne einen Blick darauf, was sie an Lust und Leid einbringt; die voll-
kommene Distanz zu allen Sphiaren der Person: das ist Yoga”.

Entschuldigen Sie nochmals die Linge auch dieses Zitats, aber gerade in
diesen meisterhaften Worten Zimmers tritt die eigentliche Schwierigkeit des
Verstindnisses der Bhagavadgita hervor: die Abspaltung der Schalen vom Kermn,
der Person vom Selbst ist zweifellos schwer zu vollziehen und schwer nachzu-
vollziehen, und die Lebensarbeit als ein Spiel durchzuspielen, das den Menschen
nicht bertihrt, und sich trotzdem mit grosster Gewissenhaftigkeit fiir dieses Spiel
einzusetzen, ist wahrlich ebenfalls nicht nur schwer zu verwirklichen, sondern
auch schwer zu begreifen.

Fragen wir zuletzt Mahatma Gandhi, wie er die Gita verstanden hat. In der
franzosischen Ubersetzung seiner Autobiographie S. 334 f.7* sagt er u.a.: “Die

74 [S. 265 in der englischen Ausgabe.]

AS/EA LVII*4+2003, S. 687-792



786 ALFRED BLOCH (ED. RUDOLF WACHTER)

Gita wurde fiir mich zum unfehlbaren Fiithrer meines ganzen Lebens, zum
Worterbuch, das ich tiglich konsultierte, um die Losung meiner Schwierigkeiten
zu finden. Darin vorkommende Worter wie Besitzlosigkeit (aparigraha) und
Gleichmut (samatvam) ergriffen mich aufs dusserste. Wie sollte ich diesen
Gleichmut entwickeln und bewahren? Das war die Schwierigkeit. Wie sollte
man beleidigende, unverschimte und bestechliche Beamte, wie sollte man
Freunde von gestern, die ohne Grund zu Gegnern geworden waren, wie sollte
man Menschen, die nicht aufgehort hatten, die Giite selbst zu sein — wie sollte
man sich dazu bringen, alle diese gleich zu behandeln? Wie sollte man es
anfangen, sich seines gesamten Besitzes zu entidussern? War nicht der Kérper an
sich ein ausreichender Besitz? Und die Ehefrau, die Kinder? Sollte ich auf meine
reich besetzten Biicherschifte verzichten? Auf alles verzichten, um Ihm, Gott, zu
folgen? Die Antwort war unzweideutig: Es war unméoglich, Gott zu folgen, wenn
ich nicht allem entsagte, was ich besass ...” Gandhi zog aus dieser Uberzeugung
folgende Konsequenzen: Er kiindigte die Lebensversicherung, die er Jahre zuvor
abgeschlossen hatte; er hatte die Uberzeugung gewonnen, dass Gott, der
Schopfer seiner Frau und seiner Kinder, auch fiir sie sorgen wiirde. Seinem
dlteren Bruder schrieb Gandhi, er schenke ihm alle seine Ersparnisse, aber in
Zukunft wiirde er ihm nichts mehr geben konnen, weil er alles, was er flirderhin
wiirde sparen konnen, fiir das Gemeinwohl verwenden wiirde.

Der Ernst und die riicksichtslose Konsequenz, mit der Gandhi die Forde-
rungen der Gita erfiillen wollte, sind ergreifend und stehen ausser Diskussion;
aber hat er die Gita wirklich vollstandig richtig verstanden? Vielleicht nicht
ganz. Er hat die Botschaft der Gitda mehr im Sinne des Neuen Testamentes auf-
gefasst. Matth. 6, 25 “Sorget euch nicht um euer Leben, was ihr essen und was
ihr trinken sollt”, Matth. 19, 21 und Luk. 18, 22 “Verkaufe alles, was du hast,
und verteile es an Arme, so wirst du einen Schatz in den Himmeln haben; und
komm, folge mir nach!” Matth. 6, 24 “lhr kénnt nicht Gott dienen und dem
Mammon”. Gewiss, dieser Verzicht ist auch ein Teil der Lehre der Gita. Darin
hat Gandhi recht. Und die Forderung des Gleichmuts, die Gandhi so ernst nahm,
ist ein anderer Teil der Lehre der Gita. Ein dritter Teil der Lehre der Gita, den
Gandhi verwirklicht hat, ist das ethische Handeln. Nur von den fiir die Gita so
bezeichnenden zwei Stufen, die nicht voneinander getrennt werden kénnen: 1)
Selbstbefreiung des Menschen aus der Welt durch yogische Disziplin; 2) pflicht-
gemdsses Handeln des so gegen die Welt unempfindlich, immun gewordenen
Menschen — von diesen zwei Stufen hat Gandhi die erste wohl nicht verwirk-
licht. Olivier Lacombe, Gandhi ou la force de 1’ame (Paris 1964) S. 56 f. sagt,
Gandhi habe sich wohl nicht intensiv dem Yoga unterzogen. Daher vielleicht

AS/EA LVII+4+2003, S.687-792



BHAGAVADGITA 787

auch die von ihm zugegebene Schwierigkeit, den volligen Gleichmut, die
gleiche Behandlung von Feinden und Freunden zu verwirklichen. Er war einer
der reinsten und selbstlosesten Menschen, aber die Abspaltung der Schale vom
Selbst im altindischen Sinne hatte er wohl nicht vollzogen.”

Wir sehen daran, wie wenig die verbreitete Ansicht zutrifft, die von der
Bhagavadgita gepredigte liebende Frommigkeit, die Bhakti, sei, mit allem was
eben zu ihr gehort, leicht zu verwirklichen; als Ganzes genommen, setzt die
Bhagavadgita spirituelle Ubungen und Erfahrungen voraus, die iiberaus schwer
durchzufiihren und zu erlangen und iiberaus schwer auch nur zu verstehen sind.

Der Unvollstandigkeit und Unzuldnglichkeit meines Versuches, lhnen die
Bhagavadgita nahezubringen, bin ich mir bewusst. Wenn Thnen aber einigermas-
sen deutlich geworden ist, um welche Fragen es in diesem ehrwiirdigen Gedichte
geht, und wenn Sie die Anregung empfangen haben, sich selbstindig damit aus-
einanderzusetzen, ist vielleicht schon einiges gewonnen.

Bibliographie der zitierten Literatur

ARNOLD, Edwin

1917 Bhagavad-Gita: Translated from the Sanskrit Text by E. A. London.
(Vgl. Edgerton [1944].)

BAREAU, André

1964 Buddhismus, in: Die Religionen Indiens, 111. Buddhismus — Jinismus —
Primitivvolker. Stuttgart.

BECKH, Hermann

1928 Buddhismus. 2 Bde., Berlin und Leipzig (Goschen). (“Unverdnderter
Nachdruck™ [s. S. 11] mit anderer Paginierung und unter neuem Titel:
Buddha und seine Lehre, Stuttgart 1958.)

BOXBERGER, Robert

1870 Bhagavad-Gita oder: Das Lied der Gottheit. Aus dem Indischen iiber-
setzt von R. B. Berlin.

EDGERTON, Franklin

1944 The Bhagavad Gita: translated and interpreted by F. E. Cambridge
(Harvard Oriental Series, Bd. 38 und 39). (Nachdruck 1972, in einem
Bd., ohne den Originaltext und Edwin Arnolds Ubersetzung, sowie mit

75  [Niheres von A. Bloch iiber Gandhi s. in Blochs Basler Universititsrede von Ende 1969,
publ. 1970, ein Jahr vor der vorliegenden Vorlesung; s.u. S. 790.]

AS/EA LVII*42003, S. 687-792



788 ALFRED BLOCH (ED. RUDOLF WACHTER)

kleinen Retouchen im Vorwort und in den Anmerkungen zur Uber-
setzung.)

ELIADE, Mircea

1960 Yoga: Unsterblichkeit und Freiheit. Zirich (Nachdrucke Frankfurt
1977, 1988).

EMENEAU, Murray Barnson

1968 Bhagavadgita Notes, in: Mélanges d'indianisme a la mémoire de Louis
Renou. Paris, 269-78.

FRAUWALLNER, Erich

1953 Geschichte der indischen Philosophie. Bd. 1, Salzburg.

GAIL, Adalbert

1969 Bhakti im Bhagavatapurana. Wiesbaden.

GANDHI, Mohandas Karamchand

1964  Autobiographie, ou mes expériences de vérité. Paris (iibers. aus dem
Engl.). (Engl. Ausgabe: Autobiography, or the story of my experiments
with the truth. 2. Aufl. Ahmedabad, 1940 und Nachdrucke.)

GARBE, Richard

1905 Die Bhagavadgita. Leipzig.

GLASENAPP, Helmuth von

1951 Zwei philosophische Ramdyanas. Mainz (Akad. d. Wiss. u. der Lit.,
Abh. der geistes- u. sozialwiss. Kl., Nr. 6).

GONDA, Jan

1960 Die Religionen Indiens; 1. Veda und dlterer Hinduismus. Stuttgart.

HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich

1927 ff. Sdmtliche Werke: Jubildaumsausgabe in zwanzig Béanden, ed. Hermann
Glockner. Stuttgart.

HUMBOLDT, Wilhelm von

1825-26 Uber die unter dem Namen Bhagavad-Gita bekannte Episode des
Mahabharata, gelesen in der Berliner Akademie der Wissenschaften
am 30. Juni 1825 und 15. Juni 1826. Berlin. (Gesammelte Schriften, 17
Bde., Berlin 1903-36, Nachdruck 1968: Bd. 5, 192ff.)

KESSER, Armin

1960 Indische Plastik. Miinchen.

LACOMBE, Olivier

1964 Gandhi ou la force de ['ame. Paris.

OTTO, Rudolf

1934 Die Urgestalt der Bhagavad-Gita. Tiibingen.

AS/EA LVII+4+2003, S.687-792



BHAGAVADGITA 789

RADHAKRISHNAN, Sarvepalli

1948 The Bhagavadgita. London.

SCHLEGEL, August Wilhelm von

1823 Bhagavad-Gita, id est Oeoméaiov uéiog sive almi Krishnae et Arjunae
colloquium de rebus divinis ... Bonn. (2. Aufl. Bonn 1846; vollst. Titel
bei Schroeder 1915, 84.)

SCHROEDER, Leopold von

1887 Indiens Literatur und Cultur in historischer Entwicklung. Leipzig.

1915 Bhagavadgita: des Erhabenen Sang. 3. u. 4. Tausend, Jena.

SIMSON, Georg von

1969 Die Einschaltung der Bhagavadgita im Bhismaparvan des Mahabha-
rata, Indo-Iranian Journal 11 (1968-69), 159-74.

SOMMERFELD, Susanne

1943 Indienschau und Indiendeutung romantischer Philosophen. Ziirich.

WILKINS, Charles

1785 The Bhagavat-geeta, or Dialogues of Kreeshna and Arjoon, in eigh-
teen lectures; with notes. Translated ... by Charles Wilkins ... London
(for C. Nourse).

ZAEHNER, Robert Charles

1969 The Bhagavadgita. Oxford.

ZIMMER, Heinrich

1935 Indische Sphdren. Ziirich.

AS/EA LVII+4+2003, S. 687-792



790

ALFRED BLOCH (ED. RUDOLF WACHTER)

Anhang: Verzeichnis der Schriften Alfred Blochs
(Der Hrsg. dankt Herrn Prof. Dr. Joseph Delz fiir die freundliche Mithilfe.)

Originalbeitrige

1940

Zur Geschichte einiger suppletiver Verba im Griechischen. Diss.,
Basel.

194245 Die altarabische Dichtung als Zeugnis fiir das Geistesleben der vorisla-

1944

1946

mischen Araber, Anthropos 37-40, 186-204 (Uberarbeitete Fassung
des Promotionsvortrags vom 20.1.1941).

Uber die Entwicklung der Ausdrucksfihigkeit in den Sprachen des
Altertums, Museum Helveticum 1, 234-57 (erweiterte Fassung der
offentlichen Habilitationsvorlesung vom 24.2.1944).

Vers und Sprache im Altarabischen: metrische und syntaktische Unter-
suchungen. Habilitationsschrift, Basel (Acta Tropica, Suppl. 5).

194649 Kleine Beitrdge zur Arabistik, Anthropos 41-44, 723-36.

1948
1951

1954

1954a

1955

1958
1960

Qasida, Asiatische Studien/Etudes asiatiques 3—4, 106-32.

Der kiinstlerische Wert der altarabischen Verskunst, Acta Orientalia
21, 207-38.

Zur Herkunft der lateinischen Adjektive auf -idus, in: Sprachgeschich-
te und Wortbedeutung: Festschrift Albert Debrunner, Bern, 19-32.

Zur altarabischen Spruchdichtung, in: Westdstliche Abhandlungen: Ru-
dolf Tschudi zum siebzigsten Geburtstag, Wiesbaden, 182-224.

Was bedeutet das “epische” TE?, Mus. Helv. 12, 145-53.

Zwei Beitrige zur lateinischen Wortkunde, Mus. Helv. 15, 130-38.
Kann der lateinisch-keltische Genetiv auf -7 der o-Stimme gleichen
Ursprungs sein wie die altindische Praverbialform auf —i?, Zeitschrift
fiir vergleichende Sprachforschung (= “Kuhns Zeitschrift”) 76, 182—
242.

1963-64 Valmiki und die lksvakuiden, /ndo-Iranian Journal 7, 81-123.

1964
1968

1970

Das wissenschaftliche Denken im alten Indien, Acta Trop. 21, 343-61.
Wissenschaftliche Ausdrucksweise in archaischen Texten?, in: Me-
langes d'indianisme a la mémoire de Louis Renou, Paris, 143-52.
Worin reicht Gandhis Bedeutung iiber Indien hinaus? Gedenkrede aus
Anlass der 100. Wiederkehr des Geburtstages Mahatma Gandhis,
gehalten am 12. Dez. 1969 in der alten Aula des Museums, Basel
(Basler Universitétsreden, 63).

AS/EA LVII~4+2003, §.687-792



BHAGAVADGITA 791

1970a  Arma virumque als heroisches Leitmotiv, Mus. Helv. 27, 206—11.76

1975 Literarische und inschriftliche Gesetzesprosa im Griechischen, Mus.
Helv. 32, 135-54 (im Festschrift-Faszikel fiir B. Wyss).

1989 “Formeln” in der altarabischen Dichtung, AS/EA4 43, 95-119 (aus dem
Nachlass herausgegeben von Gregor Schoeler, Basel).

1991 Stilfiguren in der altarabischen Dichtung, AS/EA 45, 181-209 (aus dem
Nachlass herausgegeben von Gregor Schoeler, Basel).

2002 [Gregor Schoeler] Alfred Blochs Studie iiber die Gattungen der alt-
arabischen Dichtung. Zum Gedenken an Alfred Bloch (18. April 1915
— 11. Juli 1983) aus dem Nachlass herausgegeben und mit einer kriti-
schen Wiirdigung versehen, AS/EA4 56, 737-68.

2003 Bhagavadgita: neunstiindige Vorlesung von Alfred Bloch, gehalten im
Sommer 1971 (aus dem Nachlass herausgegeben von Rudolf Wachter),
AS/EA 57, 687-792.

Rezensionen

1952 Rez. Reinhold Stromberg, Greek prefix studies: on the use of adjective

particles, in: Gnomon 24, 511-17.

1954b  Rez. Henri Fleisch, Les verbes a allongement vocalique interne en

sémitique: Etudes de grammaire comparée, in: Anthropos 49, 1137-45.

1955a  Rez. Georges Redard, Les noms grecs en -tng, -Ti¢ et principalement

en -itng, -itig: Etude philologique et linguistique, in: Mus. Helv. 12
(1955) 56-59.

1955b  Rez. M. M. Bravmann, Studies in Arabic and General Syntax, in:

76

Géttingische gelehrte Anzeigen 209, 216-29.

[In den drei mir vorliegenden Exemplaren findet sich — jedesmal leicht anders — eine hand-
schriftliche Berichtigung A. Blochs:] Berichtigung der falschen Deutung von Ovid Trist. 2,
534 oben S. 207 [Ende des 1. Absatzes]: Leider erst nachtriglich sehe ich, dass Ovid mit
arma zundchst das Schwert meint, das Aeneas auf dem Lager (oder im Schlafgemach) Didos
zuriickliess, und mit dem sich Dido den Tod gab: Verg. Aen. 4, 495; 507; 646. Die Stelle
Trist. 2, 534 ist damit ein weiterer Beleg fiir das Schwanken der Bedeutung von arma in
arma virumque, denn dass Ovid neben der konkreten Bedeutung *“Schwert, Waffen
Riistung”, d.h. neben den genannten Stellen im vierten Buch der Aeneis, auch Aen. 1, 1 im
Sinne hat, ist wohl sicher. Dagegen hat Vergil selbst arma Aen. 1, 1 trotz Aen. 8, 369 ff.
(besonders 383 und 449) wohl rein metaphorisch gemeint. Ubrigens darf Aen. 8, 441 arma
acri facienda viro trotz des Fehlens der Kontaktstellung den S. 208 f. behandelten Stellen
hinzugefiigt werden. Auch Verg. A. 7, 644 quibus Itala iam tum floruerit terra alma viris,
quibus arserit armis. Ov. Met. 11, 382 f. induere arma viros ... / rex iubet.

AS/EA LVII*4+2003, S. 687-792



792 ALFRED BLOCH (ED. RUDOLF WACHTER)

1959 Rez. Gotthold Weil, Grundriss und System der altarabischen Metren,
in: Gott. gel. Anz. 213, 67-80.

1963 Rez. Jan Gonda, Stylistic repetition in the Veda, in: Kratylos 8, 28-37.

1968a  Rez. Riidiger Schmitt, Dichtung und Dichtersprache in indogermani-
scher Zeit, in: Die Sprache 14, 77 f. (Indogermanische Chronik 14a.9).

Diverse Beitrige

1958a  Albert Debrunner T, Gnomon 30, 635-37.

1959a  Die Entzifferung der mykenischen Schrift, Basler Nachrichten (Sonn-
tagsblatt), Nr. 50, 13.12.1959 (Anzeige von John Chadwick, Linear B:
Die Entzifferung der mykenischen Schrift, tibersetzt von Hugo Miihle-
stein, Gottingen 1959).

1960a  Indogermanische Sprachwissenschaft, in: Lehre und Forschung an der
Universitit Basel zur Zeit der Feier ihres fiinfhundertjihrigen Beste-
hens, Basel, 217-20.

1964a  Eine neue Inschrift des indischen Konigs Asoka in griechischer Spra-
che, Neue Ziircher Zeitung Nr. 115, Sonntag, 18.10.1964.

AS/EA LVII+*4+2003, S.687-792



	Bhagavadgītā

