
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 57 (2003)

Heft: 4

Artikel: Bhagavadgt

Autor: Bloch, Alfred / Wachter, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147616

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147616
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BHAGAVADGÏTÂ

Alfred Bloch (1915-1983), Universität Basel

Neunstündige Vorlesung von Alfred Bloch, gehalten im Sommer 1971,

anlässlich seines 20. Todestages herausgegeben von Rudolf Wächter

Sie lehrt die Menschen nicht, anderes zu

tun, sondern nur, es anders zu tun.

Abstract

The author ofthe following text was Professor of Indo-European and Indo-lranian Philology at the

University of Basle from 1950 until his retirement in 1981, when his chair and his Institute (in
which Jacob Wackernagel had taught some decades earlier) were abolished. Bloch had a broad

mind, his true field of specialization being pre-Islamic Arabic poetry. Later in his life, however, he

was more and more fascinated by Indian religion and culture, too, and in particular by the figure
of Mahätmä Gandhi. The one-semester course on the Bhagavadgïtâ, given in 1971, the neatly
written manuscript of which is still preserved and here published, was a reaction to the then recent

publication of R. C. Zaehner's Oxford commentary and shows a broad and sharp mind reflecting
on that famous poem, asking new questions and explaining the often difficult, if not obscure, lines

to a non-specialized public: a late but most distinguished example of academic endeavour in the

humanists' city of Basle. - At the end, the editor has added a - hopefully complete - list of Alfred
Bloch's publications.

Vorwort des Herausgebers

Der Autor dieser Vorlesung, Alfred Bloch (18.4.1915-11.7.1983), ist-und war
vielleicht schon zu seinen Lebzeiten - nicht vielen ein Begriff. Er trat als Basler

Lehrstuhlinhaber für Vergleichende Sprachwissenschaft mit besonderer

Berücksichtigung der Indologie am 31.3.1981, ein Jahr vor Erreichen der Altersgrenze,
in den Ruhestand und starb gut zwei Jahre später. Sein Studium (Vergleichende
Sprachwissenschaft, Griechische Philologie, Islamwissenschaft) absolvierte er in

AS/EA LVII'4'2003, S.687-792



688 Alfred Bloch (ed. Rudolf Wächter)

Basel, wo er als Schüler1 und junger Student noch Jacob Wackernagel hörte. Er

promovierte 1939 und habilitierte sich 1942 für Vergleichende Sprachwissenschaft.

1949 erhielt er schliesslich den Lehrauftrag für Sprachwissenschaft
(einschliesslich Sanskrit), der seit Wackernagels Rücktritt (30.9.1936) auswärtigen

Dozenten anvertraut gewesen war. 1950 wurde er zum Extraordinarius,
1953 zum persönlichen Ordinarius ernannt, und 1962 wurde sein Ordinariat zum
genannten Lehrstuhl aufgewertet, später jedoch, zeitgleich mit Blochs

vorgesehener Emeritierung, per 31.3.1982 wieder aufgehoben; im selben Zuge
wurden das 1910 gegründete Seminar für indogermanische Sprachwissenschaft
geschlossen und die damit verbundenen Fächer Vergleichende indogermanische
Sprachwissenschaft, Indo-iranische Philologie und Hethitologie aus den

Prüfungsordnungen der Fakultät gestrichen.2
Alfred Bloch war ein äusserst vielseitiger Gelehrter. Von 1949 an hatte er

ein paar Jahre lang das Lektorat für Hebräisch an der Basler Theologischen
Fakultät inne. Sein eigentliches Spezialgebiet war die vorislamische arabische

Dichtung. Erst ab den frühen 50er Jahren beschäftigte er sich intensiv auch mit
der indischen Literatur und Kultur, und zwar im Rahmen der Indo-iranischen

Philologie, des zweiten Studienfachs, das er als nun voll verantwortlicher
Professor neben der Vergleichenden indogermanischen Sprachwissenschaft zu
betreuen hatte.

Er ist nicht mit vielen Publikationen an die Öffentlichkeit getreten, aber die

Qualität und Vielfalt der publizierten Schriften und des reichhaltigen Nachlasses

zeigen, dass dies wohl wesentlich an seiner ungewöhnlichen Bescheidenheit und
den hohen Anforderungen, die er an sich und seine Arbeit stellte, lag. Auch soll

er sich auf einen produktiven Ruhestand gefreut haben, der ihm dann leider nicht

vergönnt war. Seiner im 20. Todesjahr mit postumen Veröffentlichungen zu

gedenken (vgl. auch G. Schoeler in Asiatische Studien 56, 2002, 737ff.) scheint
deshalb noch umso berechtigter. Da zudem offenbar noch nirgends eine

Zusammenstellung der Veröffentlichungen Alfred Blochs erschienen ist, sei das

an dieser Stelle ebenfalls nachgeholt (S. 790 ff).
Die Veröffentlichung eines Vorlesungsskripts würde er sich bestimmt

verbeten haben. Das Bhagavadgïtâ-Manuskript ist aber so wohlausgearbeitet, dass

es dem Herausgeber nur verhältnismässig wenig Arbeit gemacht hat. Wichtiger

1 Vgl. J. Delz. Erinnerungen an Jacob Wackernagel, in: Sprachwissenschaft und Philologie:
Jacob Wackernagel und die Indogermanistik heute: Kolloquium der Indogermanischen

Gesellschaft vom 13. bis 15. Oktober 1988 in Basel, Wiesbaden 1990, 5.

2 Vgl. auch Hrsg., Vergleichende Sprachwissenschaft, in: ders. (Hrsg.), Sprachwissenschaft in

Basel 1874-1999, Basel 2002, 112-26, spez. zur Ära Bloch 124 f.

AS/EA LVI1-4-2003. S.687-792



Bhagavadgïtâ 689

für die Entscheidung, es zu publizieren, war allerdings der Inhalt: Mit einer sehr

persönlichen Mischung aus philologischer Gelehrsamkeit und tiefer Einfühlung
bemüht sich Alfred Bloch um das Verständnis dieses schwierigen Gedichts,3

stellt neuartige Fragen und flicht zuweilen auch wohlwollend-kritische

Bemerkungen ein, die - so bleibt zu hoffen - auch Fachleute (zu denen sich der

Herausgeber nicht zu zählen wagt) anregend finden werden. Dabei ist der Text
klar und leicht lesbar, durchaus auch für eine etwas breitere Leserschaft, und

damit ein idealer Ausgleich zu dem vielen teilweise dubiosen Schrifttum, das zur

Bhagavadgïtâ - neuerdings auch im Internet - kursiert4, sowie vielleicht für
manchen ein willkommener Ansporn, sich das bedeutende, und ja gar nicht

lange Gedicht selbst wieder einmal - möglichst im Original - vorzunehmen.

Alfred Bloch hat die eingeflochtenen Textübersetzungen offensichtlich für
die Vorlesung aus dem Original besonders angefertigt. Sie sind deshalb stellenweise

nicht ganz texttreu und nähern sich manchmal gar der Paraphrase, sodass

der Herausgeber sich wenige Male veranlasst sah, die Anführungs- und Schlusszeichen

wegzulassen (nicht selten fehlt schon im Manuskript eines von beiden).
Ähnliche kleine Freiheiten hat sich der Autor bei Zitaten aus der Sekundärliteratur

genommen. Diese Zitate waren mithilfe der noch intakten Bibliothek
des ehemaligen Seminars5 meist nicht allzu schwer zu komplettieren bzw. zu

kontrollieren; sie sind in den Fussnoten (und der Bibliographie am Ende)

nachgewiesen.

Alfred Bloch hat fortlaufenden Text geschrieben, nur unterbrochen durch

gelegentliche Gedankenstriche "-"; die meisten Absätze und Titel sind deshalb

vom Herausgeber eingefügt.6 Ansonsten wurde der Charakter einer Vorlesung,
der seinen eigenen Reiz besitzt, nicht verändert.

Wenige Kleinigkeiten waren für die Drucklegung stillschweigend zu

korrigieren. Abkürzungen wurden in der Regel aufgelöst. Im Manuskript (meist auf

3 Der Anstoss zur Vorlesung war vermutlich die Publikation des Kommentars von Zaehner

(1969), auf den A. Bloch vielfach - und meist zustimmend - Bezug nimmt; dazu kam A.

Blochs Interesse an Gandhi (unten, mit Anm. 75).
4 An seriöser neuerer Literatur wären etwa zu nennen: Eric J. Sharpe, The Universal GTtä:

Western Images of The Bhagavadgïtâ, A Bicentenary Survey, London (Duckworth) 1985;

Angelika Malinar, Râjavidyâ: Das königliche Wissen um Herrschaft und Verzicht. Studien

zur Bhagavadgïtâ, Wiesbaden 1996.

5 Heute: Indogermanistische Bibliothek des Seminars für Klassische Philologie, Universität
Basel.

6 So die unnumerierten und der dritte der numerierten Titel, ferner die Markierungen für den

Beginn der 1., 5., 6., 8. und 9. Stunde, die jeweils nur dank dem Kopfzeilenvermerk des

Manuskripts ungefähr feststehen.

AS/EA LVII'4'2003, S. 687-792



690 Alfred Bloch (ed. Rudolf Wächter)

der Rückseite) notierte Anmerkungen, die zusätzliche Gedanken des Autors

verraten, sind in den Fussnoten wiedergegeben. Fussnotentext in eckigen Klammern

stammt vom Herausgeber. Die vom Autor seinerzeit an die Hörer verteilten
Blätter7 konnten leider nicht mehr beigebracht werden.

Rudolf Wächter

1. Kapitel: Einleitung

(1. Stunde)

Bhagavadgïtâ oder kurz Gîtâ (so schon Mbh. 6, 43) ist der Titel eines berühmten
altindischen Gedichtes, das noch heute von Millionen von Indern als Heilslehre
verehrt wird. Man könnte diesen Titel etwas frei8 durch das deutsche Wort
"Gottesrede" wiedergeben; im grössten Teile des Gedichtes spricht nämlich Gott
in der Ichform und belehrt den Menschen über den Weg zum Heile, zur
Erlösung und zur Seligkeit. Zwar ist es nicht Gott als Unsichtbarer, der aus dem

Himmel spräche wie im biblischen Bericht von der Offenbarung am Berge Sinai,
sondern es ist Gott in Menschengestalt, der zu einem einzelnen Menschen

spricht, aber jeden Menschen meint. Gott in Menschengestalt: Nach indischem,
hinduistischem Glauben steigt nämlich Gott immer dann zur Erde herab, wenn
entweder die kosmische Weltordnung oder namentlich die sittliche
Weltordnung, der Dharma, wie die Inder sagen, von Zerfall bedroht ist; dann kommt
Gott vom Himmel herab und nimmt auf Erden Tier- oder Menschengestalt an,

um in der herrschenden Not und Bedrohung helfend einzugreifen. Zu den Her-
abkünften (Avatara's) Gottes in Tiergestalt gehört etwa sein rettendes Eingreifen
nach einer bestimmten kosmischen Flutkatastrophe, als die für Götter, Dämonen

und Menschen kostbarsten Dinge und Wesen im Ozean versunken waren, zum

Beispiel der Unsterblichkeitstrank, der Mond, die Glücksgöttin Laksmï, die

7 S. unten bei Anm. 28, 33, 54 und 66.

8 [Dazu verso:] the Blessed Lord; der Erhabene; le Bienheureux; / wörtlich nach Gonda, Die

Religionen Indiens, I Veda und älterer Hinduismus: S. 245 "der Begriff Bhagavat fasst die

unendliche Zahl der guten Attribute Gottes und die völlige Abwesenheit von schlechten

zusammen und bezeichnet sein wahres Wesen" / "Allmacht, Würde, Wohlfahrt, Wissen,

Leidenschaftslosigkeit" / "Das Wort bezeichnet deshalb den durch weltentrückte
Vollkommenheit Gekennzeichneten". / "der Vollkommene" : "Gott" / [in grösseren Lettern:]
"die Rede des Vollkommenen"

AS/EA LVU'4'2003. S.687-792



BHAGAVADGITA 691

unerschöpflich Milch spendende Kuh Surabhi; die Götter, die Dämonen und die

Menschen hätten diese lebenswichtigen Kostbarkeiten und Lebewesen nicht
wiedergewinnen können, wenn nicht Gott als Schildkröte auf den Grund des

Meeres gegangen wäre und seinen mächtigen Rückenschild als Stütze für einen

riesigen Quirlstock dargeboten hätte: die Götter und Dämonen setzten nun einen

kegelförmigen Berg auf den Rücken der göttlichen Schildkröte, schlangen eine

riesige Schlange um den Berg und setzten mit diesem lebenden Seile, abwechselnd

am einen und am andern Ende ziehend, den Quirlstock-Berg in drehende

Hinundher-Bewegung, bis die versunkenen Kostbarkeiten eine nach der andern

an die Oberfläche des Meeres kamen. In einer andern Flutkatastrophe, die aber

von einem bösen Dämon verursacht wurde, der die Erde auf den Meeresgrund
hinabstiess, tötete Gott in Ebergestalt den Dämon und hob die versunkene Erde

mit seinen Hauern wieder an ihren alten Ort empor.
Solchen Herabkünften Gottes zur Rettung der Welt aus Katastrophen

mythischen Charakters und Ausmasses stehen seine Avatara's in Menschengestalt

zur Wiederherstellung der zusammenbrechenden sittlichen Ordnung
gegenüber. Dahin gehört das Heilswirken Gottes auf Erden in Gestalt des in
einem bestimmten historischen und geographischen Rahmen auftretenden
Menschen Krsna. Gott in Gestalt Krsna's trägt die Heilslehre der Bhagavadgïtâ vor,
und den Zweck seiner Herabkunft als Mensch erläutert er selbst in der

Bhagavadgïtâ (4, 7 und 8) mit folgenden Worten "Immer, wenn eine Schwächung

der sittlichen Ordnung eintritt und die sittliche Unordnung ihr Haupt
erhebt, o Bharatide, erschaffe ich mich selbst [d.h. nehme ich konkrete irdische
Gestalt an], um die Guten zu schützen und die Bösen zu vernichten; zur
Wiederherstellung der sittlichen Ordnung werde ich in jedem Weltzeitalter
geboren". Der Bharatide, den Krsna hier anspricht, ist Arjuna, einer der Haupthelden

im grossen kriegerischen Epos Mahâbhârata; Arjuna ist der menschliche

Empfänger der von Gott in Gestalt Krsna's vorgetragenen Heilslehre der

Bhagavadgïtâ. Arjuna ist Bharatide, d.h. Nachkomme des Königs Bharata, und
innerhalb der Dynastie der Bharatiden spielt sich das zentrale Geschehen des

Epos Mahâbhârata ab - Mahâbhârata bedeutet eben "die grosse Erzählung von
den Bharatiden" -, und zwar ist dieses zentrale Geschehen ein mörderischer

Bruderkampf um die Königsmacht zwischen feindlichen Vettern: auf der einen

Seite die 100 Kuruiden, auf der andern die 5 Pänduiden; Arjuna ist der dritte der
5 Pänduiden. Am Kampfe beteiligen sich aber nicht bloss die Hundert und die

Fünf, sondern beiden Parteien stehen viele Völker als Bundesgenossen zur Seite,

so dass ganz Indien oder wenigstens ganz Nordindien in den Krieg
hineingezogen wird. Krsna ist nicht ein eigentlicher König, sondern eher ein

AS/EA LVII'4'2003. S. 687-792



692 Alfred Bloch (ed. Rudolf Wächter)

Stammesheld oder Stammesoberhaupt, und zwar sind sein Stamm die Yâdava
oder Vrsni's, welche wohl an der Yamunä zu lokalisieren sind, dem grossen
westlichen Nebenfluss des Ganges, vielleicht in der Gegend von Mathurä, das

als Geburtsort Krsna's gilt. Oft wird aber als Krsna's eigentliche Heimat
Dvärakä genannt, auf der Halbinsel Kathiyävär unweit Porbandar's, der

Geburtsstadt Mahatma Gandhi's. Das Königreich der Bharatiden liegt etwas weiter
nördlich von Mathurä, etwa in der Gegend der heutigen Hauptstadt Indiens,
Delhi. Ob der Haupterzählung des Mahâbhârata letztlich ein geschichtlicher
Kern zugrundeliegt, ist umstritten; für das Verständnis der Bhagavadgïtâ ist
diese Frage auch unerheblich.

Krsna nun steht mit seinem Volke im dynastischen Konflikt der Bharatiden

auf der Seite der Pänduiden, und zwar als Wagenlenker Arjuna's. So stellt sich
denn auch der äussere Rahmen der Bhagavadgïtâ dar: Vor Beginn der grossen,
18-tägigen Schlacht zwischen beiden Parteien, die sich auf dem Kuru-Geftlde,
südlich vom heutigen Delhi, abspielt, hat Arjuna plötzlich ethische Bedenken,

gegen seine feindlichen Verwandten zu kämpfen, weil es eben seine Verwandten
sind und weil sich unter ihnen auch für ihn so verehrungswürdige Männer wie
der greise Bhïsma befinden, der Heerführer der Kuruiden, eigentlich Arjuna's
Grossonkel, aber von ihm und den andern Grossneffen ehrerbietig "Grossvater"

genannt. Arjuna's Wagenlenker Krsna nun, also Gott in Menschengestalt,
zerstreut Arjuna's Bedenken dadurch, dass er Arjuna die äussere Lage in der

tiefsten philosophischen und religiösen Perspektive sehen lehrt und ihn zur
Pflichterfüllung ermahnt, die hier im Kämpfen bestehe. Das ist aber nur der

äussere Anlass und der Anfang der Lehren, die Krsna dem Arjuna in der

Bhagavadgïtâ vorträgt; obgleich dieser äussere Anlass und Rahmen nie völlig
aus den Augen verloren wird, tritt er im ganzen doch stark zurück, und was
Krsna dem Arjuna vorträgt, ist wie gesagt eine umfassende Heilslehre, in der die

Ermahnung zum pflichtgemässen Kampf in der besondern Situation nur einen

kleinen und nebensächlichen Teil bildet.
Man hat sich deshalb gefragt, ob die Bhagavadgïtâ, die Gottesrede, von

Anfang an das war, was sie jetzt ist: eben ein Teil des Epos Mahâbhârata (6, 25-
42,9 also 18 und zwar kurze Gesänge, oder rund 700 Verse von den über
lOO'OOO Versen des Mahâbhârata), oder ob sie als selbständiges Gedicht konzipiert

war und erst nachträglich ins Mahâbhârata eingefügt wurde, oder ob sie

endlich - eine dritte Möglichkeit -, zwar erst viel später ins schon vorhandene
Mahâbhârata eingefügt wurde, aber von Anfang an im Hinblick auf eine solche

9 [6, 23^40 nach der Zählung der ed. crit.]

AS/EA LVH'4'2003. S.687-792



Bhagavadgïtâ 693

Einfügung gedichtet war. Wir werden sehen, dass vor zwei Jahren ein deutscher

Forscher, Georg von Simson, schlagend nachgewiesen hat, dass diese dritte

Möglichkeit zutrifft. Das Riesen-Epos Mahâbhârata lässt man gewöhnlich etwa
in der Zeit zwischen 400 v. Chr. und 400 n. Chr. allmählich entstanden sein, und
die Bhagavadgïtâ wird von den meisten Forschern etwa ins 3. oder 2. Jh. v. Chr.

gesetzt, aber nach Georg von Simson's Beweisführung muss man sich fragen, ob

die Bhagavadgïtâ weil sie das mehr oder weniger fertige Mahâbhârata voraussetzt,

nicht doch beträchtlich später gedichtet ist.

Als Kern der Heilslehre der Bhagavadgïtâ darf wohl dieses betrachtet
werden: Der Mensch soll handeln und tätig seine Pflicht erfüllen, aber ganz
uneigennützig, ohne Erwartung von Lohn oder Vorteilen; solches gänzlich
desinteressiertes Handeln und Wirken ist aber nur möglich, wenn es ausschliesslich

auf Gott bezogen wird, nur im Hinblick auf Gott geleistet wird; wenn der

Mensch ganz in der Hingabe an Gott und in der Liebe zu Gott lebt, verliert sein

Handeln den Fluch, der sonst menschlichem Handeln, insofern es eigennützig
und von Leidenschaften getrübt ist, anhaftet. Dieser Fluch des Handelns und

damit die Bedeutung der Bhagavadgïtâ, die lehrt, wie das Handeln seines

Fluches entkleidet werden kann, sind aber ohne Kenntnis des indischen

Karma(n)-Glaubens nicht verständlich. Unsere Kenntnis des indischen Glaubens
und Denkens beginnt mit dem Rigveda, einer Sammlung von über 1000 Hymnen
oder Gebeten an Götter, die etwa ums Jahr 1000 v. Chr. anzusetzen ist. Etwas

jünger sind die andern Veden. Dann folgen alte Schriften ritualistischen Inhalts,
die allmählich in die philosophisch-spekulativen Texte der Upanisaden
übergehen, in denen die ältesten indischen Heilslehren enthalten sind, gipfelnd
im Glauben, der Mensch könne der Not seines Daseins, welche in einer
endlosen, qualvollen Wanderung durch immer neue Existenzen, in einem ständigen
Wiedergeborenwerden und Wiedersterben, besteht, nur entrinnen, wenn er sich

aus diesem leidvollen Kreislauf befreit und in den Urgrund des Seins

zurückkehrt, um dort ewige Ruhe und Seligkeit zu finden. Der Urgrund des

Seins ist das eine, unveränderliche, unbeschreibbare Brahman, das einzig Wahre
in der Welt, das Absolute, etwas Göttliches zwar, aber etwas Unpersönliches, zu
dem man nicht beten kann, und das einem nicht gnädig entgegenkommt und

hilft, sondern der Mensch muss selbst zur Erkenntnis gelangen, dass er eigentlich

kein Individuum ist, zur ewigen leidvollen Wanderung verurteilt, sondern
Teil des Urgrundes des Seins, Teil des Brahman, ja eigentlich identisch mit dem

Brahman.

Wort und Begriff Brahman haben auch ihre Vorgeschichte: In den ältesten
Veden ist das Brahman noch nicht das Absolute, der Urgrund des Seins, sondern

AS/EA LVU'4'2003, S. 687-792



694 Alfred Bloch (ed. Rudolf Wächter)

der priesterliche Spruch oder das priesterliche Gebet, das heilige Wort, dem man

magische Macht zuschrieb. Während bei vielen Völkern etwa in Zeiten der

Dürre Gebete um Regen gesprochen werden, führte die indische religiöse
Entwicklung in der Zeit der erwähnten ritualistischen Texte, vielleicht um 800

bis 600 v. Chr., zum Glauben, entscheidend sei beispielsweise im Falle der Bitte

um Regen nicht der Wille der Gottheit, das Gebet zu erhören, sondern
entscheidend sei die Macht des Gebetes selbst: ein richtig vorgetragenes Gebet

könne etwa den Regen erzwingen, also einen bestimmenden Einfluss auf das

kosmische Geschehen ausüben; das so verstandene Gebet ist keine Bitte mehr,
sondern ein Machtwort, über dem auch der einstige Adressat, die Gottheit, ganz

vergessen wird. Aus dieser eigentümlichen altindischen Glaubensentwicklung
erklärt sich, dass das Wort Brahman, ursprünglich "Gebet, Zauberspruch", zur
Bezeichnung der kosmischen Potenz und schliesslich des Urgrundes des Seins,

des Absoluten, wurde. Den individuellen, unzerstörbaren Kern des Menschen,
der bei der Wanderung durch die zahllosen Existenzen, durch Tier- und

Menschenleiber, das Unveränderliche ist, nennen die Upanisaden Ätman "das

Selbst"; die Erkenntnis, dass dieses individuelle Selbst, der Ätman, mit dem

Absoluten, dem Urgründe des Seins, dem Brahman, identisch ist, stellt die

Quintessenz der Erlösungslehre der Upanisaden dar; sie hat in dem berühmten

Worte der Chândogya-Upanisad, das ein weiser Vater zu seinem Sohne spricht:
"Das (nämlich das Absolute, das Brahman) bist du" (tat tvam asi), ihren klassischen

Ausdruck gefunden.
Was ist nun die Ursache dafür, dass das Selbst nicht im Urgründe des Seins

aufgeht, sondern zur leidvollen Wanderschaft durch die endlose Reihe der

Existenzen, also zur sog. Seelenwanderung oder Transmigration oder, indisch

ausgedrückt, zum Samsära, verurteilt ist? Die Ursache dafür ist erstens das

Nichtwissen um die Identität von Ätman und Brahman, zweitens das Handeln

mit seinen Folgen, das Kaiman. Zwar noch nicht in den ältesten Veden, aber in
den Upanisaden äussert sich der Glaube an eine in der Weltordnung gewissermassen

als ausnahmsloses Naturgesetz verankerte Gerechtigkeit, die darin

besteht, dass jede gute Handlung früher oder später belohnt wird und jede
schlechte Handlung früher oder später sich rächt. Nicht Gott ist es, der belohnt
und straft, sondern jede Tat selbst erzeugt automatisch eine fast stofflich
gedachte Energie, welche vorhanden bleibt und erst dahinschwindet, wenn sie

sich als Vergeltung am Täter - sei es als Lohn oder Strafe - entladen hat. Diese

von der Handlung erzeugte, auf Vergeltung am Täter drängende Energie ist das

Karman, und diese Energie, das Karman, ist die Macht, welche den Täter in den

Kreislauf der Existenzen bannt und darin gefangen hält; denn da der Täter in den

AS/EA LVII'4'2003. S.687-792



Bhagavadgïtâ 695

Existenzen immer neue Taten - gute ode schlechte -, begeht, erzeugt er immer

neues Kaiman, das er in weiteren Existenzen abbüssen muss, und kommt so nie

aus dem leidvollen Samsära heraus. Bei dieser Sachlage, die in Indien seit der

Upanisadenzeit unbestritten ist und nie in Zweifel gezogen wird, lag es nahe,

den Verzicht auf das Handeln, die völlige Untätigkeit, als Mittel zur Vermeidung
von Anhäufung weiteren Karmans und damit als Mittel zur Befreiung aus dem

Samsära und zum Eingehen ins Brahman zu versuchen, und dieser Verzicht auf
das Handeln, der Rückzug aus der Welt, ist denn auch als Weg zur Erlösung von
der Upanisadenzeit an oft beschritten worden. Da alle Handlungen durch Wünsche

ausgelöst werden, geht es zunächst darum, die Wünsche zu ertöten, und da

ferner die Handlungen darin bestehen, dass der Handelnde mit seinem Körper,
zum Beispiel mit seinen Händen, in die Aussenwelt eingreift, geht es zweitens

darum, auf dieses körperliche Eingreifen in die Aussenwelt zu verzichten, und

da endlich die Verbindung zur Aussenwelt durch die Sinne - Gesichtsinn,

Gehörsinn, Tastsinn usw. - erfolgt, handelt es sich drittens darum, die Tätigkeit
der Sinnesorgane zu unterbinden und sich ganz in sein inneres Selbst
zurückzuziehen.10 Diesem Ziele dienen etwa die Flucht aus der Welt ins Waldeinsied-

lertum, die Askese, die Übungen in Yoga. Solches Streben nach Nichttätigkeit
ist also auf weite Strecken ein wichtiger Bestandteil des indischen Erlösungs-
strebens.

Hier nun setzt das eigentlich Neue der Bhagavadgïtâ ein: Nichthandeln,

sagt sie, ist dem Menschen als einem Körperwesen versagt: Vers 3, 4 f.: "Der
Mensch kann dadurch, dass er keine Handlung unternähme, doch nicht Hand-

lungslosigkeit erreichen, und er kann durch den Rückzug aus der Welt doch

nicht zum letzten Ziel (der Erlösung) gelangen, denn niemand verweilt auch nur
einen Augenblick lang, ohne zu handeln; vielmehr wird er auch gegen seinen

Willen durch seine Körpernatur zum Handeln gezwungen". 3, 8 "selbst die

Erhaltung des Leibes ist dir nicht möglich, wenn du nicht handelst". 18, 11

"Einem Körperwesen ist es unmöglich, Handlungen gänzlich zu unterlassen".

Daraus folgt aber für die Bhagavadgïtâ nicht Resignation und Verzweiflung,
nicht Hinnehmen des Samsära als eines unentrinnbaren Schicksals, sondern: Das

pflichtgemässe Handeln, das ohne Erwartung von Vorteilen und ohne

Beteiligung unlauterer Affekte, ja ohne innere Beteiligung überhaupt, ausgeführt

wird, zieht nicht die verderblichen Folgen des Karman nach sich und bindet

10 [Dazu verso:] Den Indern gelten übrigens Hände, Füsse usw. ebenso als Sinnesorgane wie

Auge, Ohr usw.; sie nennen die ersteren "Tatsinne", die letztern "Erkenntnissinne" oder

"Wahrnehmungssinne".

AS/EA LVII'4'2003, S. 687-792



696 Alfred Bloch (ed. Rudolf Wächter)

daher den Handelnden nicht an den Samsära. 3, 19 "Tu stets, was zu tun ist,
ohne daran zu hängen, denn wer ohne Hang handelt, erreicht das höchste Ziel
(die Erlösung)". 4, 20 "Wer des Hanges zu den Früchten der Werke ledig ist,
stets zufrieden und unabhängig, der tut nichts, auch wenn er im Tun begriffen
ist". Es gibt also eine Möglichkeit zu handeln, ohne sich mit dem Fluch des

Handelns zu beladen, und das ist das unbeteiligte Handeln, das Tun ohne innere

Bindung an das Tun. Ein derart unbeteiligt Handelnder ist dann über die Ebene,
auf der ein Unterschied zwischen Handeln und Nichthandeln besteht, gewissermassen

hinausgewachsen: 4, 18 "Wer im Handeln das Nichthandeln sieht und im
Nichthandeln das Handeln, der ist ein Weiser unter den Menschen, weil er jede
Handlung mit innerer Zügelung ausführt".

Sie werden sich fragen, meine Damen und Herren, was denn nun unter

unbeteiligtem, hanglosem Handeln zu verstehen sei, und wie solches Unbeteiligtsein,

solche Hanglosigkeit erreicht werden kann. Wir haben schon gehört,
dass mit der Hanglosigkeit hauptsächlich Uneigennützigkeit, ja Gleichgültigkeit
inbezug auf die Ergebnisse des Handelns gemeint ist; 5, 20 "Nicht freue man
sich, wenn man Liebes erlangt hat, nicht gräme man sich, wenn man Unliebes

erlangt hat"; der deutsche Ausdruck "Gleichgültigkeit" ist allerdings insofern

unpassend, als in ihm eine starke negative Komponente mitschwingt; "Gleichmut"

wäre etwas besser, aber wohl auch nicht ganz zutreffend. Auch die Frage,
ob nicht zu zwar völlig uneigennützigem, aber doch als Pflicht gefordertem
Handeln eine gewisse innere Beteiligung, eine gewisse Pflichtfreudigkeit
notwendig sei, wird uns noch beschäftigen.

Die Mittel, welche die Gîtâ zur Erreichung der Hanglosigkeit und des

Unbeteiligtseins anbietet, kann man wohl in zwei Gruppen teilen. Die Mittel der

ersten Gruppe decken sich im Grunde mit den Techniken, die von den Weisen
der Upanisadenzeit schon Jahrhunderte vor der Gîtâ entwickelt worden waren:
asketische und yogische Übungen mit der Bemeisterung der Sinne und allem,

was dazu gehört. Obgleich die Gîtâ mit ihrer Lehre, Handeln sei unvermeidlich,
aber es gebe eine Art des Handelns, die die Erlösung nicht hindere, etwas Neues

verkündigt, wirft sie keineswegs die spirituellen Errungenschaften der vergangenen

Jahrhunderte über Bord. Darin ist sie echt indisch, dass sie das Neue

hinzufügt, ohne das Alte aufzugeben; darin liegt aber auch für uns eine der

grossen Schwierigkeiten des Verständnisses, denn zwischen dem Alten und dem

Neuen besteht oft genug, wenigstens für unsere Betrachtungsweise, ein
unversöhnlicher Widerspruch. Die zweite Gruppe der Mittel zur Erreichung der

Hanglosigkeit besteht, wie wir schon angedeutet haben, darin, dass alles

Handeln auf Gott bezogen wird und in der Liebe zu Gott geschieht. 3, 30

AS/EA LVII'4'2003. S.687-792



Bhagavadgïtâ 697

ermahnt Gott-Krsna den Arjuna, diesmal wieder auf die besondere Situation

Bezug nehmend: "Überwälze alle Taten auf Mich, ohne Wünsche und ohne

Ichsucht, und kämpfe dann ohne Gewissensbisse!". 5, 10: "Wer frei von Hang

handelt, indem er alle Handlungen ins Brahman hineinlegt, der besudelt sich

nicht mit dem Übel, sowenig das Lotusblatt vom Wasser benetzt wird." Also das

gottbezogene Handeln ist frei von den schlimmen Folgen des Kaiman.
Vielleicht ist Ihnen aufgefallen, dass Gott-Krsna an der einen Stelle sagt:

"Überwälze alle Handlungen auf Mich", an der andern "Wer alle Handlungen
ins Brahman hineinlegt"; Gott, der in der Gottesrede in der ersten Person spricht,
und das Brahman sind offenbar fast gleichbedeutend. Wie sich die beiden

Begriffe in der GM zueinander verhalten, ist aber ein schwieriges Problem. Da

sie, wie wir schon angedeutet haben, einen grossen Teil der in Jahrhunderten

zuvor ausgebildeten philosophisch-religiösen Tradition in sich aufgenommen
hat, wäre es durchaus denkbar, dass sie den traditionellen philosophischreligiösen

Wortschatz auch da anwendet, wo sie etwa von der Auffassung der

Upanisaden abweicht, dass sie also den persönlichen Gott mitunter auch mit dem

Worte Brahman bezeichnet, mit dem in den älteren Upanisaden das

unpersönliche Absolute, der Urgrund des Seins benannt wird. Wir hätten es dann mit
einem nicht systematisch streng abgegrenzten Wortschatz zu tun, dem etwas

Schillerndes nicht abzusprechen ist.

Zweifellos wird man, um die Gîtâ einigermassen richtig verstehen zu

können, einen solchen schillernden Gebrauch gerade der zentralen Termini

zugeben müssen. Im besonderen Beispiel wäre dann Brahman einfach eine

altertümlichere Bezeichnung für Gott-Krsna, die wir aber nicht genau im alten

upanisadischen Sinne verstehen dürften. In diesem Punkte ist aber einer der

neuesten Erklärer der Gîtâ, Zaehner11, anderer Ansicht: Nach ihm ist es das

eigentliche Anliegen der Gîtâ, darzutun, dass die Liebe zu einem persönlichen
Gott keineswegs nur eine Hilfe und Vorstufe zur Erreichung des alten Zieles der

Upanisaden, eben des Vollziehens der Einheit von Selbst und Urgrund des Seins

ist, sondern dass umgekehrt das mystische Sicheinswissen mit dem Brahman

unvollkommen bleibt, solange es nicht von der Gottesliebe gekrönt wird. Einen
Vers wie 18, 54, also gegen Ende der Gîtâ, deutet Zaehner dann in seinem Sinne;
der Vers lautet "Wenn (der Mensch) zum Brahman geworden ist, mit ruhigklarer

Seele, kennt er keinen Schmerz und kein Verlangen mehr [nach einer

andern Lesart: keine Freude mehr]. Sich gegenüber allen Geschöpfen gleich
verhaltend, erlangt er die höchste Liebe zu Mir und Ergebung in Mich".

11 [27.]

AS/EA LVII'4'2003, S. 687-792



698 Alfred Bloch (ed. Rudolf Wächter)

Zaehner12 legt Wert darauf, dass das "zum-Brahman-Werden" der Gottesliebe

vorausgehen muss, und dass das Brahman und Gott nicht identisch sind. Dass

erst die Liebe zu Gott und die Hingabe an Gott die höchste Stufe der Erlösung
sei und nicht das Aufgehen im unpersönlichen Absoluten, hatte schon
Radhakrishnan in seiner Erklärung der Bhagavadgïtâ aus diesem Verse erschlossen.

Eine etwas andere Meinung vertritt Franklin Edgerton (Band 39, S. 48); für
ihn ist die klarste Antwort der Gîtâ auf die uns beschäftigende schwierige Frage
in den Versen 12, 1-7 enthalten. Arjuna fragt dort: "Welche von beiden haben

die höchste spirituelle Erfahrung: diejenigen, welche in Liebe zu Dir Dich
verehren, oder diejenigen, welche das Unvergängliche, Undifferenzierte [das

Brahman] verehren?" Der Glückselige Herr antwortete: "Die, welche ihr Denken
in Mich haben eingehen lassen und Mich in ständiger spiritueller Anspannung
gläubig verehren, die gelten Mir als die Inhaber der höchsten spirituellen
Erfahrung. Diejenigen aber, welche das Unvergängliche, Undefinierbare,
Undifferenzierte, Allgegenwärtige, dem Denken nicht Zugängliche, Erhabene,

Unbewegliche, nicht Wankende verehren, indem sie alle Sinne zügeln und allen

Wesen gegenüber die gleiche Gesinnung hegen, auf das Wohl aller Geschöpfe
bedacht - auch die gelangen zu Mir. Aber grösser ist die Mühsal derer, die mit
ihrem Geist am Undifferenzierten hängen, denn der Weg zum Undifferenzierten
ist für Körperwesen schwer zu finden. Diejenigen aber, die alle ihre Handlungen
auf Mich, als ihr Höchstes überwälzen, und die mit ausschliesslich Mir geltender

Anspannung Mir nachsinnen und Mich verehren, für die also, die ihr Denken in

Mich eingehen lassen, werde ich gar bald, o Sohn der Prthä, ein Retter aus dem

Meer der Todes-Wanderung sein". Nach Edgerton ist hier deutlich
ausgesprochen, dass die Suche nach Gott und die Suche nach dem Brahman

gleichwertig sind, dass aber der Weg der Liebe zum persönlichen Gott leichter
und kürzer ist als der abstraktere Weg des Erkennens des unfassbaren Absoluten.

Man könnte allerdings, wenn man den Wortlaut des Verses "Doch auch

diejenigen, welche das Brahman verehren, gelangen zu Mir" sehr genau nimmt,
ähnlich wie in dem Verse "Wenn der Mensch zum Brahman geworden ist,

erlangt er die höchste Liebe zu mir", das Brahman als eine Vorstufe zu Gott und

deshalb doch nicht etwas Gleichwertiges auffassen.

Wir stossen hier zum ersten Mal auf die Schwierigkeit, ob man die
einzelnen Worte und die einzelnen Stellen der Gîtâ gegeneinander abwägen darf,
d.h. ob der Gîtâ ein einheitliches, widerspruchsloses gedankliches System

12 [U.a. 27, 35 f., 384.]

AS/EA LVII'4'2003. S.687-792



Bhagavadgïtâ 699

zugrunde liegt. Edgerton sagt darüber:13 "Die in der Gîtâ erörterten Themen

sachlich geordnet zusammenzustellen, impliziert schon eine Kommentierung,
denn eine solche Ordnung ist der Gîtâ selbst, welche ständig nichtzusammengehörige

Gegenstände nebeneinanderstellt und andererseits Stellen, die vom

gleichen Gegenstande handeln, weit auseinanderreisst, völlig fremd. Die Gîtâ

macht gar nicht den Versuch, in ihrer Philosophie logisch oder systematisch zu

sein. Sie steht dazu, mystisch und emotional zu sein. Was wir Widersprüche zu

nennen versucht sind, ist nicht durch unscharfes Denken oder Zurückhaltung im
Entscheiden bedingt. Das zeigt sich deutlich in Fällen, wo die Gîtâ zwei

entgegengesetzte Auffassungen vorträgt und dann beide als richtig bezeichnet. Nur
im Bereich der Logik müssen wir zwischen Ja, Nein und dem Eingeständnis des

Nichtwissens wählen. Die Gîtâ findet keine Schwierigkeit dabei, gleichzeitig Ja

und Nein zu sagen. Auch was sie 'Erkenntnis' nennt, ist in Wirklichkeit intuitive

Wahrnehmung; es beruht nicht auf rationaler Analyse, und will nicht darauf
beruhen. Der wahrhaft Weise misstraut dem verstandesmässigen Denken als

einem unsichern und flackernden Lichte; er hält sich an das freundliche Licht
(lux benigna) der Gnade Gottes. Er muss seine Persönlichkeit in ekstatischer

Verehrung in Gott versenken, völlig auf Ihn vertrauend, und alle Verantwortung
auf Ihn überwälzend, alles Tun als Taten der Verehrung Gottes vollziehend;
letztlich zählt nichts anderes als das". So also äussert sich Edgerton, der zum

Teil bewusst Ausdrücke der christlichen Mystik gebraucht. Ähnlich über den

logischen oder nichtlogischen Aufbau der Gîtâ hatten sich schon viele frühern

Gelehrten, die sich mit ihr beschäftigt hatten, geäussert. Wir werden ihre

Äusserungen bald kennen lernen, wenn wir die Wirkung der Gîtâ auf ihre Leser

in Europa besprechen werden.

Insgesamt beruht die ungeheure Wirkung der Gîtâ, zunächst in Indien, wohl
auf drei Gründen: Erstens auf ihrer Lehre, dass Handeln nicht in jedem Falle

dem Heile entgegensteht. Dadurch konnte die Gîtâ eine Heilslehre für jedermann
werden und nicht nur eine solche für eine kleine Auslese, eine Minorität

weltflüchtiger Asketen. Zweitens beruht ihre Wirkung auf der Wärme ihres

Gottesglaubens und der von ihr gepredigten Gottesliebe; sie kam damit einem

menschlichen Urbedürfnis ganz anders entgegen als die abstrakten Spekulationen

der Upanisaden. Und drittens beruht ihre Wirkung wohl auf dem Medium

13 [Edgerton (1944), Bd. 39, 91 (1972), 193; s. unten, wo die Stelle teilweise leicht anders

übersetzt ist.]

AS/EA LVII'4'2003. S. 687-792



700 Alfred Bloch (ed. Rudolf Wächter)

einer begnadeten Dichtkunst, durch das die Erfahrung mystischer Gottesliebe

mitgeteilt wird. Von begeisterten Urteilen ...l4

(2. Stunde)

Wir sahen uns gegen Ende der letzten Stunde vor die Frage gestellt, ob die Gîtâ

etwas Verschiedenes oder das Gleiche meine, wenn sie von Gott spricht, und

wenn sie vom Brahman spricht. Das Brahman ist ja in der Indischen
Glaubensgeschichte die ältere Vorstellung; sie ist ein Hauptkennzeichen der Upanisadenzeit,

die vielleicht etwa 600-400 v. Chr. anzusetzen ist, während die Gîtâ um
300 bis 200 v. Chr. datiert wird. Das Brahman ist, wie es Erich Frauwallner

ausgedrückt hat,15 die allbeherrschende Weltseele, die als das wahre Ich im
Menschen wohnt. Die Weisen, welche in den Upanisaden zu Worte kommen,
werden nicht müde, die Erhabenheit dieses Weltgeistes zu preisen, der alles

durchdringt, in allem wirkt, der Herr des Weltalls ist. Aber nie wird zum Brahman

gebetet, und nie ergreift das Brahman selbst das Wort, nie offenbart es sich

in der Ichform dem Menschen. Und wenn wir "das Brahman" und nicht "der
Brahman" sagen, so folgen wir nur der altindischen Sprache, wo das Brahman

sächlich, ein Neutrum ist, und schon dadurch das Unpersönliche seines Wesens

verrät. Ganz anders der persönliche Gott der Bhagavadgïtâ. Er kann so zum

gläubigen Menschen sprechen wie in den Versen 18, 64-66, also fast am Ende

des Gedichtes: "Jetzt höre noch mein allergeheimstes, letztes Wort: Du bist Mir
sehr lieb, deshalb werde ich sagen, was dir zum Heile gereicht: In Mir sei dein

Denken, an Mich deine Hingabe, Mir opfere, Mich verehre. In Mich wirst du

ganz eingehen, dies wahrlich verspreche ich dir, denn du bist Mir lieb. Gib alle

herkömmlichen frommen Werke auf und nimm bei Mir allein Zuflucht. Ich
werde dich aus allen Übeln erlösen, sei nicht traurig". Äusserungen solchen

Gottesglaubens würde man in den Upanisaden vergebens suchen, abgesehen von
einigen späten Upanisaden wie der Svetäsvatara-Upanisad, wo Rudra-Siva als

Herr der Welt und als Ziel der Erlösung-Suchenden gepriesen wird, ohne jedoch
das Wort zu ergreifen, und ohne dem nach Erlösung Strebenden aktiv und

gnädig entgegenzukommen.
Die Frage nun, ob die Gîtâ etwas Verschiedenes oder das Gleiche meine,

wenn Gott Krsna in der ersten Person von sich selbst spricht, und wenn er in der

14 [Die zweite Hälfte dieses MS-Blattes ist leer; vermutlich weil der Autor die Reinschrift

nicht vollenden konnte, in der Stunde vom Entwurf las und dann den Rest abzuschreiben

vergass. Viel fehlt nicht.]
15 [Frauwallner (1953), 71.]

AS/EA LVII'4'2003, S.687-792



Bhagavadgïtâ 701

dritten Person vom Brahman spricht, ist verschieden beantwortet worden. Nach

Radhakrishnan und Zaehner meint die Gîtâ tatsächlich Verschiedenes, und zwar
nehme das in den Upanisaden als Höchstes Verehrte, das Brahman, in der Gîtâ

einen niedrigeren Rang ein als Gott; das Einssein mit dem Brahman stelle noch

nicht die volle Erlösung dar, sondern die höchste Stufe werde erst durch die

Bhakti, die hingebende Liebe zu Gott, erreicht. Nach Edgerton16 jedoch sind für
die Gîtâ Gott und das Brahman insofern identisch, als sie nur verschiedene

Namen für das gleiche Ziel sind, das freilich auf zwei verschiedenen Wegen
erreicht wird, und zwar ist der zum Brahman führende Weg der Erkenntnis

schwierig und stellt hohe Ansprüche auch an die denkerischen Fähigkeiten des

nach Erlösung Strebenden, während der Weg der Gottesliebe kürzer und auch

für den einfachen, schlichten Frommen gangbar ist. Solche Meinungsverschiedenheiten

zwischen Gelehrten, die alle als vortreffliche Kenner der Gîtâ gelten

dürfen, haben uns dann zur grundsätzlichen Frage geführt, ob der Gîtâ ein

strengdurchdachtes, widerspruchsloses Welt-, Menschen- und Gottesbild

zugrundeliege, oder ob innere Widersprüche in der Gîtâ anzuerkennen seien, und

wie solche Widersprüche, falls sie wirklich vorliegen, zu erklären seien.

Nun dass der Gîtâ ein streng logisches, wissenschaftliches Vorgehen

wenigstens in der Darbietung und Darstellung ihrer Gedanken nicht eigen ist,

haben schon ihre frühesten europäischen Leser bemerkt. Doch ist gleich zu

sagen, dass diese frühesten europäischen Leser, an ihrer Spitze Wilhelm von
Humboldt in den zwanziger Jahren des 19. Jahrhunderts, dieses Fehlen von

strenger Systematik nicht als Mangel betrachteten, sondern als Äusserung der

poetisch beschwingten Inspiration des Dichters empfanden. In einer 1826

veröffentlichten Abhandlung über die Bhagavadgïtâ schrieb Wilh. von Humboldt:

"Es ist ein Weiser, der aus der Fülle und Begeisterung seines Gefühls

spricht, nicht ein durch eine Schule geübter Philosoph, der seinen Stoff nach

einer bestimmten Methode verteilt und an dem Faden einer kunstvollen

Ideenverkettung zu den letzten Sätzen seiner Lehre gelangt". Dass Wilh. v.

Humboldt diese Eigenart der Gîtâ wie gesagt keineswegs als Mangel empfand,

zeigt sein verschiedentlich geäussertes begeistertes Urteil über das Gedicht. Die

Gîtâ war in Europa zuerst durch die 1785 zu London veröffentlichte englische

Übersetzung von Charles Wilkins bekannt geworden, der sich auf Anregung von
Warren Hastings, dem eigentlichen Begründer der englischen Herrschaft über

Indien, von den Pandits in Benares, dem Hauptsitz der indischen Gelehrsamkeit,

16 [Edgerton (1944), Bd. 39, 48 ff. (1972), 150 ff]

AS/EA LVII'4'2003, S. 687-792



702 Alfred Bloch (ed. Rudolf Wächter)

in die altindische Sprache und Geisteswelt hatte einführen lassen.17 Humboldt,
der 1821 im Alter von 54 Jahren Sanskrit zu lernen begonnen hatte, lernte die

Gîtâ jedoch nicht durch diese erste europäische Übersetzung von Wilkins
kennen, sondern durch eine mustergültige Veröffentlichung August Wilhelm
von Schlegels, der die Gîtâ 1823 im Urtext und mit einer lateinischen

Übersetzung versehen herausgab. Besonders berühmt sind zwei Urteile Humboldts18

über die Gîtâ aus den Jahren 1827 und 1828 in Briefen an seinen Freund

Friedrich von Gentz, einen bekannten Diplomaten: "Es ist wohl das Tiefste und

Erhabenste, was die Welt aufzuweisen hat", und: "Ich las das indische Gedicht

zum ersten Mal in Schlesien auf dem Lande, und mein beständiges Gefühl dabei

war Dank gegen das Geschick, dass es mich habe leben lassen, dieses Werk
noch kennen zu lernen" (Humboldt lernte die Gîtâ mit 56 Jahren kennen). Auch
Robert Boxberger, Realschullehrer zu Erfurt, der die Bhagavadgïtâ 1869 in

deutsche Verse übertrug, schreibt im Vorwort19 zu dieser Übersetzung: "Das ist
kein philosophisches System, kein Werk des räsonnierenden Verstandes, aber

ein Kind der dichtenden Phantasie, die das Göttliche nicht begreift, aber

glaubensvoll ahnt, also im wahren Sinne des Wortes ein philosophisches
Gedicht, welches nur auf einem Standpunkte möglich war, wo die Philosophie
noch Dichtung und nicht Wissenschaft war ...". 1907 schrieb der vortreffliche
Indologe Richard Fritzsche von der Bhagavadgïtâ und anderen philosophischen
Teilen des Mahâbhârata: "Die Texte lassen sich wie in Bibelsprüche zerlegen
und zeigen auch keinen eigentlichen Gedankenfortschritt, sondern es ist, wie
Goethe im West-östlichen Divan sagt [und zwar im Gedicht 'Unbegrenzt' im
Buche Hafts]: 'Dein Lied ist drehend wie das Sterngewölbe, / Anfang und Ende

immerfort dasselbe, / und was die Mitte bringt, ist offenbar / das, was zu Ende

bleibt und anfangs war'".20

Mit diesen Charakterisierungen der GM durch Forscher des neunzehnten

und des Beginns unseres Jahrhunderts decken sich im Grunde die Ansichten der

Gelehrten der jüngsten Vergangenheit und der Gegenwart, nur dass jetzt die

unsystematische Art der Gîtâ weniger auf ihre dichterische Form als vielmehr
auf die vom Dichter beabsichtigte religiöse Wirkung auf die Zuhörer oder Leser

zurückgeführt wird. Vielleicht dürfen wir eine Äusserung Helmuth von Glase-

napp's voranstellen, die sich zwar nicht auf die Gîtâ, sondern auf ein späteres

17 [M. Winternitz, Geschichte der indischen Literatur, Bd. I, Leipzig 1909, 10 ff]
18 [Vgl. etwa bei Schroeder (1915), S.U.]
19 [Boxberger (1870), 8.]
20 [Schroeder (1915), S. XVI mit Bibi.]

AS/EA LVII'4'2003. S.687-792



Bhagavadgïtâ 703

und viel umfangreicheres philosophisches Gedicht bezieht, aber auch auf die

Gîtâ zutrifft:21 "Ist es doch kein Werk, in welchem eine philosophische Lehre

mit scharfsinnigen Argumenten bewiesen wird, sondern eine Art Andachtsbuch,
in dem meditativ gewonnene Erlebnisse und Konzeptionen ihren sprachlichen

Niederschlag und ihre dichterische Ausgestaltung gefunden haben". Einem

frommen Inder sei es eine tiefe Freude, fügt Glasenapp hinzu,22 und ein religiöses

Bedürfnis, immer wieder dasselbe zu hören, weil es ihn in seinen metaphysischen

Überzeugungen bestärke. Am deutlichsten hat den nicht rein verstandes-

mässigen Charakter der Gîtâ der von uns schon genannte amerikanische

Indologe Franklin Edgerton 1944 beschrieben23: "Die in der Gîtâ erörterten

Themen sachlich geordnet zusammenzustellen, bedeutet schon eine Stellungnahme

und Deutung, denn eine solche Ordnung ist der Gîtâ selbst, welche

ständig Nichtzusammengehöriges nebeneinanderstellt und Zusammengehöriges

auseinanderreisst, völlig fremd. Die Gîtâ macht gar nicht den Versuch, in ihrer

Philosophie logisch oder systematisch zu sein. Sie steht dazu, mystisch und

emotional zu sein. Was wir Widersprüche zu nennen versucht sind, ist nicht
durch unscharfes Denken oder mangelnden Mut zum Entscheiden bedingt. Das

zeigt sich deutlich in Fällen, wo die Gîtâ zwei entgegengesetzte Auffassungen

vorträgt und dann beide als richtig bezeichnet. Nur im Bereich der Logik müssen

wir zwischen den drei Möglichkeiten Ja, Nein oder dem Eingeständnis unseres

Nichtwissens wählen. Die Gîtâ findet keine Schwierigkeit dabei, gleichzeitig Ja

und Nein zu sagen. Auch was sie 'Erkenntnis' nennt, ist in Wirklichkeit intuitive

Wahrnehmung; es beruht nicht auf rationaler Analyse, und will nicht darauf

beruhen." Und Edgerton fährt fort, bewusst Ausdrücke der christlichen Mystik
auf die Gîtâ anwendend: "Der wahrhaft Weise misstraut dem verstandesmäs-

sigen Denken als einem unsichern und flackernden Lichte; er hält sich an das

freundliche Licht (lux benigna) der Gnade Gottes. Er muss seine Persönlichkeit
durch ekstatische Verehrung in Gott versenken, völlig auf Ihn vertrauend, und

alle Verantwortung auf Ihn überwälzend, alles Tun als Verehrung Gottes

vollziehend; letztlich zählt nichts anderes als das". Und R. C. Zaehner bezeichnet

in seiner 1969 erschienenen Erklärung der Bhagavadgïtâ das Gedicht zwar
als ein wunderbares Werk ("this wonderful work"24), und er glaubt auch fest an

seine Einheit, aber er muss doch zugeben, dass die Übergänge von einem Thema

21 [Glasenapp (1951), 53 473.]
22 [Glasenapp (1951), 52 f. 472 f.]
23 [Edgerton (1944), Bd. 39, 91 (1972), 193; schon oben, teilweise leicht anders, zitiert bzw.

übersetzt.]
24 [3.]

AS/EA LVII'4'2003. S. 687-792



704 Alfred Bloch (ed. Rudolf Wächter)

zum anderen oft auf eine verwirrende Weise schroff sind ("disconcertingly
abrupt"25). Und schliesslich äusserte sich 1960 der holländische Indologe Jan

Gonda26: "Obwohl fast immer Krsna, emotionell und visionär, zu Worte kommt,
hat das Lehrgedicht in altindischer Weise die äussere Form eines Gespräches,
das modernen Ansichten gemäss ziemlich ungeordnet verläuft. Auch ist die

Terminologie noch immer im Werden begriffen".
Weil diese Auffassung der Gîtâ offenbar weitgehend die richtige ist,

verzichten wir darauf, die in der Geschichte der Gïtâ-Forschung zeitlich in der Mitte
liegenden Versuche vorzuführen, die angeblichen Widersprüche durch die

Annahme zu erklären, die Gîtâ sei nicht aus einem Guss, sondern ein ursprünglicher,

philosophisch einheitlicher Kern, die Ur-Gïtâ, sei später von anderen

Dichtern anderer philosophischer Richtung überarbeitet und erweitert worden.
Solche Versuche einer Analyse und historischen Zerlegung der Gîtâ haben

namentlich unternommen: der vortreffliche Kenner der indischen Philosophie
Richard Garbe 1905, und der Religionshistoriker Rudolf Otto in den 30er Jahren.

Es handelt sich also um eine kritisch-historische Zerlegung, wie sie etwa in
der alttestamentlichen Forschung und in der Homer-Analyse überaus erfolgreich
gewesen ist,27 aber im Falle der Gîtâ verkennt diese Forschungsrichtung den

Charakter des ja auch viel kürzeren Gedichtes, und überdies muss jeder Versuch,
verschiedene Schichten innerhalb der Gîtâ voneinander zu sondern,
notwendigerweise im Bereiche subjektiven Ermessens und subjektiver Willkür stecken

bleiben. Wenn wir diesen beiden Auffassungen: a) Die Gîtâ ist emotionalvisionär

und deshalb nicht systematisch; b) Die Ur-Gïtâ war einheitlich, ist aber

von Dichtern anderer Richtung überarbeitet und erweitert worden: daher die

Unsystematik und die Widersprüche, noch unsern eigenen Eindruck hinzufügen
dürfen, so wäre er etwa so zu formulieren: die Emotionalität der Gîtâ, ihr
Charakter als Andachtsbuch, erklärt zum Teil die Wiederholungen und den

Mangel an Systematik; aber zum Teil rühren diese Schwierigkeiten daher, dass

die Gîtâ - wir sagen nicht: aus verschiedenen Schichten besteht - aber doch auf
verschiedenen Ebenen spricht: der Ebene, wo Krsna als Gott seinem Gegenüber
unmittelbar den Weg zur Erlösung, d.h. zu Sich, Gott, weist, stehen grosse Teile
als Ebene gegenüber, auf der Krsna zu Arjuna als blosser philosophischer
Lehrer, als Guru, spricht. Diese Zweiheit oder Mehrheit von Ebenen eignete der

25 [5.]
26 [Gonda (1960), 267.]
27 [In letzterer ist man unterdessen wieder von dieser Anschauung abgerückt und nimmt eine

im wesentlichen von einer Person, wenn auch unter Rückgriff auf vorgegebene Elemente

verschiedenen Alters, geleistete Schöpfung an.]

AS/EA LVII'4'2003. S.687-792



Bhagavadgïtâ 705

Gîtâ wohl von Anfang an und erklärt sich aus der bekannten synkretistischen

Haltung des Hinduismus, der dem Alten Neues hinzufügt, ohne das Alte fallen

zu lassen; die Emotionalität ist besonders den Teilen der Gîtâ eigen, die das

Neue, ihr Eigene, enthalten, weil dieses Neue, die Gottesliebe, etwas besonders

Emotionales ist. Aber ein beträchtlicher Rest von mangelnder Systematik lässt

sich weder durch die Emotionalität noch durch die dichterische Beschwingtheit
noch durch die Verschiedenheit der Ebenen erklären, sondern nur durch eine

gewisse Ungeordnetheit in der Darstellung des Gedankengangs, wie sie ja
Humboldt, Fritzsche und Gonda deutlich zugegeben haben.

2. Kapitel: Übersicht über den Inhalt der Bhagavadgïtâ und Versuch
einer Erklärung

Einschaltung der Bhagavadgïtâ ins Mahâbhârata

Wir haben schon erwähnt, dass Georg von Simson 1969 unwiderleglich bewiesen

hat, dass die Bhagavadgïtâ sowie zehn ihr vorangehende und zwei ihr
folgende Gesänge nachträglich ins Mahâbhârata eingefügt sind. Er wies das durch

die schlecht aufeinanderpassenden Fugen der Einfügung nach. Da uns hier nicht

die Komposition des Mahâbhârata, sondern der Inhalt der Bhagavadgïtâ beschäftigt,

gehen wir nicht auf die Einzelheiten der Beweisführung von Simson's ein,

die ich auf dem ausgeteilten Blatte28 schematisch darzustellen versucht habe.

Nur soviel sei gesagt: Während der zehn ersten Tage der grossen 18tägigen

Schlacht wird das Kuruidenheer von dem greisen und ehrwürdigen, aber äusserst

kampfestüchtigen Bhïsma befehligt, dem von beiden Parteien hochverehrten

Grossoheim sowohl der Kuruiden als der Pänduiden. Bhïsma steht innerlich
mehr auf der Seite der Pänduiden, die in dem Streite mit ihren Vettern im Recht

sind, aber da er nun einmal der Feldherr der Kuruiden ist, erfüllt er seine Pflicht.
Da Bhïsma als unbesiegbar gilt, nehmen die Pänduiden zu einer unschönen List
Zuflucht: Ihr junger Schwager Sikhandin ist als Mädchen geboren und erst

nachträglich durch ein Wunder in einen Mann verwandelt worden. Bhïsma nun
hatte aus übersteigerter Ritterlichkeit von vornherein erklärt, er werde nie gegen
Sikhandin kämpfen, weil es gegen die Kriegerehre Verstösse, gegen eine Frau zu

kämpfen, selbst wenn sie längst zum Manne geworden sei. Die Pänduiden und

ihr Bundesgenosse Krsna hecken nun, die Ritterlichkeit Bhïsma's ausnützend,

28 [Vgl. Anm. 8.]

AS/EA LVII'4'2003. S. 687-792



706 Alfred Bloch (ed. Rudolf Wächter)

die List aus, dass Arjuna den für Bhïsma unantastbaren Sikhandin gewissermassen

als Schutzschild vor sich herschieben und dann Bhïsma tödlich
verwunden soll, was am zehnten Schlachttage denn auch in die Tat umgesetzt wird.
Schon vor Beginn der Schlacht hatten auch die Kuruiden gewusst, dass ihr
Feldherr Bhïsma durch seine erklärte Weigerung, gegen Sikhandin zu kämpfen,
besonders gefährdet sein würde, und deshalb legt der älteste der 100 Kuruiden,
Duryodhana, seinem nächstjüngeren Bruder Duhsäsana als letzte Weisung
unmittelbar vor Beginn der Schlacht ans Herz, Bhïsma während der Schlacht
besonders zu schützen. Wir müssen noch bemerken, dass die grosse Schlacht im
Mahâbhârata nicht unmittelbar erzählt wird, sondern in Form eines

Augenzeugenberichtes: König Dhrtarästra, der alte und blinde Vater der Kuruiden, lässt

sich den Hergang des Kampfes von seinem Wagenlenker Samjaya berichten, der

an der Schlacht teilgenommen hatte. Im Verse 6, 15, 20 hatte also Samjaya dem

Dhrtarästra erzählt, wie Dhrtarästra's ältester Sohn seinem Zweitältesten Sohn

als letzte Weisung unmittelbar vor der Schlacht den Schutz des Bhïsma ans Herz

legte. Erst 8 Gesänge später, 6, 24, 2 fragt Dhrtarästra den Samjaya: Welches

von beiden Heeren schlug zuerst los? Diese 8 Gesänge müssen eingeschoben
sein, denn die Frage Dhrtarästra's, wer den Kampferöffnete, muss einst unmittelbar

auf Samjaya's Bericht jener letzten Weisung vor der Schlacht gefolgt sein.

Noch offenkundiger ist, dass wenn erst weitere zwanzig Gesänge später
Dhrtarästra die gleiche Frage an Samjaya: "Welches von beiden Heeren schlug
zuerst los?" wiederholt und erst dann endlich die Antwort erhält: "Nachdem
Duhsäsana diese Ermahnung seines Bruders gehört hatte, schlugen zunächst die

Kuruiden los", alle die 28 Gesänge eingeschoben sein müssen. Es folgten einst

unmittelbar aufeinander: 6, 15, 20 / 6, 24, 2/6, 44, 2. Der grösste Teil dieses

Einschubes sind also die 18 Gesänge der Bhagavadgïtâ.
Man kann nun aber mit ziemlicher Sicherheit auch die Gründe angeben, aus

denen diese grosse Einschaltung erfolgt ist. Wir meinen hier selbstverständlich
nicht die Gründe, welche zur Schaffung der Gîtâ geführt haben: diese Gründe

liegen im Bedürfnis des Dichters, die Philosophie des selbstlosen, weil in der

Gottesliebe wurzelnden Handelns zu verkünden. Wir meinen hier bloss die

Gründe, aus denen die Gîtâ auf das Epos Mahâbhârata zugeschnitten wurde. Die

Entstehung des Riesenepos Mahâbhârata hat ja, wie schon erwähnt, mehrere

Jahrhunderte in Anspruch genommen, und in dieser langen Zeit haben sich auch

die Sitten und Anschauungen gewandelt. In der ältesten Zeit herrschten noch
rohe Anschauungen. Eine Kriegslist, wie die Ausnützung der übersteigerten
Ritterlichkeit Bhïsma's durch Arjuna, indem er Sikhandin als Schutzschild
benützte, schockierte die Zuhörer noch nicht, sondern bereitete ihnen womöglich

AS/EA LVII'4'2003, S.687-792



Bhagavadgïtâ 707

Vergnügen. Einige Jahrhunderte später dachte der indische Kriegerstand ganz
anders. Infolge einer Verfeinerung des Anstandsgefühles hatten eine Reihe

ritterlicher Kampfesregeln unbestrittene Geltung erlangt, zum Beispiel dass man

gegen einen wehrlosen Feind nicht kämpfen dürfe. Für dieses Zeitalter
verfeinerter Ritterlichkeit war es höchst stossend, dass die Pänduiden, auf deren

Seite die Sympathien des Epos ganz deutlich liegen, zu einer so unedlen, ja
gemeinen List greifen. Die Pänduiden von diesem Makel reinzuwaschen, ist
einer der Zwecke des Einschubs der 28 Gesänge und auch weiterer
Einschaltungen. Dahin gehört der fast unwahrscheinlich wirkende Zug, dass mitten
in der grossen Schlacht die Pänduiden den gegnerischen Feldherrn Bhïsma
aufsuchen und ihn fragen, was sie tun könnten, um ihn, den Unbesiegbaren, zu
besiegen. Bhïsma antwortet ihnen: "Arjuna soll den Sikhandin, gegen den zu
wehren ich mich ja aus Ritterlichkeit weigere, vorschieben und mich so zu Fall

bringen". Wenn das Opfer selbst zu dieser List rät, verliert die hinterlistige Tat
an Verwerflichkeit. Den gleichen Zweck - der hier freilich nur ein winziger
Nebenzweck ist - erfüllt auch die Bhagavadgïtâ: In der Bhagavadgïtâ selbst, 2,

4, fragt Arjuna Gott Krsna: "Wie sollte ich es über mich bringen können, den

mir verehrungswürdigen Bhïsma in der Schlacht mit Pfeilen zu töten?" Wir
wissen, dass Krsna's Antwort ist, es sei Arjuna's Pflicht, zu kämpfen, und wenn
er diese Pflicht in völlig selbstloser Gesinnung erfülle, lade er keine Schuld auf
sich. Damit wird Arjuna's Kampf gegen seine Verwandten und auch die unedle

List, mit der er seinen Grossoheim Bhïsma tödlich verwunden wird, von Gott
selbst autorisiert. Selbstverständlich ist das wie gesagt nur ein unbedeutender

Nebenzweck der Gîtâ; ihr Hauptzweck ist wie gesagt die Verkündigung der

selbstlosen Pflichterfüllung und der Gottesliebe, sodass wir, wenn wir über den

philosophisch-religiösen Lehren der Gîtâ ihren Zusammenhang mit dem Mahä-
bhärata vergessen, uns richtig verhalten.

Aber die Einschaltung der Gîtâ ins Mahâbhârata gerade unmittelbar vor
Beginn der grossen 18tägigen Hauptschlacht, also in einem hochbedeutsamen

Augenblick des Geschehens, sozusagen am Angelpunkt der epischen Handlung,
ist noch aus einem andern Grunde sinnvoll, und dieser andere Grund geht nun
viel tiefer als der Nebenzweck der Reinwaschung der Pänduiden und namentlich

Arjuna's: Das Epos Mahâbhârata ist aus einer Kultur herausgewachsen, die

hauptsächlich vom Kriegeradel, den Ksatriya's, getragen war; es verherrlicht die

Ideale der Kriegerkaste. Die Pflicht der Kriegerkaste war der Schutz des Landes

und nötigenfalls der Kampf gegen seine Feinde. In einer von der Kriegerkaste

geprägten Kultur war also das Kämpfen die Pflicht, die Arbeit schlechthin, und

es steht beispielhaft für die jedem Menschen je nach der Stellung, in die er

AS/EA LVII'4'2003. S. 687-792



708 Alfred Bloch (ed. Rudolf Wächter)

hineingeboren wurde, von der überlieferten Gesellschaftsordnung zugewiesene

Tätigkeit. Das Besondere oder eine wichtige Besonderheit der Gîtâ im Vergleich
zu den übrigen indischen Heilslehren ist, dass sie die jedem Menschen von der

herkömmlichen Gesellschaftsordnung zugewiesene Rolle bejaht, aber dem
Menschen doch den Weg zeigt, wie er sein metaphysisches Ziel in Erfüllung seiner

weltlichen Pflichten erreichen könne. Darin reicht die Gîtâ unendlich weit über
das gängige volkstümliche Ideal des Kriegerstandes hinaus, das sich auf den

Glauben beschränkte: "Wer tapfer kämpfend in der Schlacht fällt, kommt in den

Himmel und darf dort die Freuden geniessen, die einem gefallenen Krieger
bestimmt sind"; weiter fragte der durchschnittliche Angehörige des Kriegeradels
nicht. Die Gîtâ steht aber andererseits im Gegensatz zum Wege der vielen

religiösen Sucher Indiens, die durch die erschütternde Einsicht in die Vergänglichkeit

und Nichtigkeit der Früchte weltlicher Tätigkeit dahin geführt wurden,

aus der Stellung, in die sie hineingeboren worden waren, radikal auszubrechen

und in mönchischer Weltflucht nach Ewigkeitszielen zu streben; der Buddha ist
ein Hauptbeispiel dafür, aber auch im Mahâbhârata wird uns oft genug erzählt,
dass Könige plötzlich in ihrer Stellung, in ihrer Tätigkeit und in den ihnen zur
Verfügung stehenden Genüssen keinen Sinn mehr fanden und sich entschlossen,
alles aufzugeben und als Einsiedler in die Wildnis hinauszuziehen.

Der erste und zweite Gesang

Die Gîtâ beginnt mit der Frage des alten, blinden Königs Dhrtarästra an seinen

Wagenlenker Samjaya, der Augenzeuge der grossen Schlacht gewesen war und

nach deren Ende dem Dhrtarästra die Ereignisse erzählt: "Was taten die

Kuruiden und die Pänduiden, als sich ihre Heere kampfbereit gegenüberstanden?".

Nun berichtet Samjaya zunächst über die Vorgänge im Kuruidenheer:

Duryodhana, der älteste Sohn Dhrtarästra's, versicherte, nachdem er das

gegenüberstehende Pänduidenheer mit den Augen gemustert hatte, seine Kuruiden

ihrer Überlegenheit und ermahnte sie zum Kampf. Darauf blies Bhïsma, der

Feldherr der Kuruiden, die Kampfes-Muschel zum Zeichen der Kampfbereitschaft,

und die übrigen Kuruiden taten desgleichen. Dann erzählt Samjaya über

die entsprechenden Vorgänge im Pänduidenheere: Auf das Muschelblasen der

Kuruiden antworten die Pänduiden, allen voran Krsna und Arjuna, ihrerseits mit
Muschelblasen. Arjuna erhebt seinen berühmten Bogen Gândïva. Dann spricht

Arjuna zu seinem Wagenlenker Krsna: "Halte den Wagen an, ich will einen

Blick auf das Kuruidenheer werfen, um zu sehen, wer uns gegenübersteht".
Krsna hält den Wagen an, und nun erfolgt die unerwartete Wendung: Obgleich

AS/EA LVII'4'2003, S.687-792



Bhagavadgïtâ 709

Arjuna ja schon immer wusste, gegen wen er würde kämpfen müssen, versetzt

ihn der Anblick seiner nahen Verwandten und namentlich der für ihn

verehrungswürdigen alten Familienmitglieder im feindlichen Heere in tiefe

Bestürzung: er glaubt es nicht über sich bringen zu können, gegen seine

Verwandten zu kämpfen. "Mir liegt nichts an Sieg und Herrschaft, um die wir
kämpfen, wenn Sieg und Herrschaft nur durch die Tötung unserer Verwandten

gewonnen werden können", sagt er zu Krsna; "lieber will ich mich, ohne mich

zu wehren, töten lassen, als diesen Verwandtenmord auf mich zu laden". Krsna

geht zunächst gar nicht auf Arjuna's eigentlichen Beweggrund, den Abscheu vor
dem Verwandtenmord, ein, sondern packt Arjuna bei seiner Kriegerehre: "Wie
kannst du im entscheidenden Augenblick eine solche Verzagtheit an den Tag

legen, die sich für dich als adligen Mann nicht ziemt und deiner Ehre abträglich
ist? Raffe dich auf und kämpfe!". Arjuna aber bleibt bei seiner Weigerung: "Ich
kann gegen meinen verehrten Grossvater Bhïsma und meinen alten Waffenmeister

Drona nicht zum Kampfe antreten. Lieber, als solche mir ehrwürdigen
Menschen zu töten, möchte ich als Bettler leben; denn die Herrschaft, die ich
nach einem Siege besässe, wäre mit Blut besudelt. Ich werde nicht kämpfen!".
Immerhin fügt Arjuna hinzu, er sei, obgleich von tiefem Mitgefühl für seine

Verwandten ergriffen, unsicher, was das Richtige sei, und er bittet Krsna, ihn zu
belehren. Nun (wir befinden uns schon im zweiten der 18 Gesänge der

Bhagavadgïtâ Vers 10) antwortet Krsna mit leisem Lächeln (das leise Lächeln bei der

Verkündung der tiefsten Wahrheiten wird auch sehr oft vom Buddha berichtet):

"Obgleich du nicht unweise sprichst, beklagst du doch Menschen, die gar nicht

zu beklagen sind; die Weisen klagen weder über Tote noch über Lebende."

Dann beginnt mit der Begründung für dieses Nicht-beklagenswert-Sein der

Toten und Lebenden und im vorliegenden Falle auch der Verwandten im
gegnerischen Heere Krsna's eigentlicher Vortrag der Gîta-Philosophie (15, 7), und

zwar zerstreut er Arjuna's Bedenken zunächst mit dem Hinweis auf die Unsterblichkeit

des Selbst. Viele Forscher, zum Beispiel Edgerton, nennen das Selbst

Seele, so dass wir in uns geläufiger Weise von Unsterblichkeit der Seele

sprechen dürften. Aber zum Beispiel Zaehner gebraucht den Ausdruck "Seele"

(englisch soul) für etwas ganz anderes, nämlich für sanskrit buddhi, das zum

Beispiel Edgerton durch "Bewusstsein" oder "Wille" wiedergibt. In der

Philosophie der Gîtâ besteht nämlich ein scharfer Gegensatz zwischen dem unsterblichen

und unmittelbar göttlichen Kern des Menschen, dem Selbst, und der

jeweiligen konkreten Persönlichkeit, in die das Selbst auf seiner Wanderung
durch die Existenzen jeweilen eingeht: eine solche zeitlich begrenzte
Persönlichkeit besteht aus Materie, aber zur Materie gehört nicht nur der Körper,

AS/EA LVII'4'2003. S. 687-792



710 Alfred Bloch (ed. Rudolf Wächter)

sondern auch der ganze psychische Apparat oder Organismus des Menschen,
also eben "das Bewusstsein oder Erkennen" buddhi (von Zaehner "Seele"

genannt), Geist, Wahrnehmungsvermögen. Das in einen Körper und in einen

psychischen Apparat, also in eine psychosomatische Persönlichkeit, eingegangene

Selbst nennt die Bhagavadgïtâ oft "das vom Körper Umschlossene", wobei
aber zum Körper wie gesagt auch der psychische Apparat oder Organismus29

gehört, der vom Selbst gänzlich verschieden ist. Das Selbst ist ein kleiner Teil

von Gott. 15, 7 ff. sagt Gott Krsna, die Wanderung des Selbst durch die

Existenzen beschreibend: "Ein Teil von Mir wird jeweilen in der Welt der

Lebenden zu einer Einzelseele und zieht die fünf Wahrnehmungsfähigkeiten und
das Denkorgan an sich, die alle zur Materie gehören. Sowohl wenn das Selbst in
einen Körper eingeht als wenn es einen Körper verlässt, nimmt es diesen

psychischen Apparat mit sich und wandert fort, so wie der Wind wohlriechende
Stoffe von ihrem Ursprungsort fortnimmt und mit sich führt". Der zur Materie

gehörige psychische Apparat ist also wie der Körper Bestandteil der Materie,
wandert aber mit dem von Materie umschlossenen Selbst durch die Existenzen.

Das wandernde, von Materie umschlossene Selbst, die Einzelseele (oder besser:

das Einzelselbst) ist unerlöst, solange es am psychischen Apparat haftet und, in
immer neue Körper eingehend, wandert. Erlöst ist es erst, wenn es ins All-Selbst,
in Gott, eingeht, von dem es ein Teil ist. Die Yoga-Übungen zum Beispiel haben

zum Ziel, das Einzel-Selbst von seinem psychischen Apparat zu lösen, der das

Selbst immer in Kontakt zur materiellen Aussenwelt bringt und so in der

Wanderung gefangen hält.

Für uns ist hier wichtig, dass das Einzelselbst ein Teil von Gott und als

solcher unsterblich ist. Das, die Unsterblichkeit des Einzelselbst, ist das Argument,

mit dem Krsna am Anfang seiner Erörterungen die Bedenken Arjuna's,
gegen seine Verwandten zu kämpfen, zerstreut: 12 "Nie hat es eine Zeit
gegeben, da ich nicht war, oder da du nicht warst, oder da diese Könige nicht

waren, noch wird es je eine Zeit geben, da wir nicht sein werden; das gilt für uns
alle". Da unser aller Kern das ewige Einzelselbst ist, sind wir alle ewig, auch

deine Verwandten, die zu bekämpfen du Bedenken trägst. Noch deutlicher 2, 19

und 20: "Es, das Selbst, wird nicht getötet, wenn der Körper getötet wird". 2, 23

"Schwerter zerschneiden das Selbst nicht, Feuer verbrennt es nicht, Wasser

benetzt es nicht, der Wind trocknet es nicht aus". Das Selbst ist also

unverletzlich und ewig, woraus folgt, dass der Mensch nicht zu beklagen ist,

wenn er stirbt, denn sein wahres Selbst stirbt ja nicht. Edgerton findet es traurig,

29 [Nachträglich rot darübergeschrieben:] feinstofflicher Leib.

AS/EA LVII'4'2003. S.687-792



Bhagavadgïtâ 711

hinzufügen zu müssen, dass diese Lehre hier zur Rechtfertigung des Krieges und
des Tötens überhaupt herhalten muss,30 und er ist nicht der Einzige, der an dieser

Rechtfertigung Anstoss nimmt. Mahatma Gandhi, der Verkünder der Gewalt-

losigkeit, der die Gîtâ als geistige Führerin seines Lebens betrachtete, litt schwer

unter ihrer Einbettung in einen kriegerischen Rahmen, und hatte Mühe, sich eine

Auslegung zurechtzulegen, die diesen Anstoss beseitigte. Vielleicht ist die

folgende Auffassung geeignet, den Anstoss wenigstens teilweise zu mildern: Die
Gîtâ macht sich anheischig, das im allgemeinen unheilschwangere Handeln unter
bestimmten Bedingungen zu rechtfertigen und zu empfehlen, d.h. die Bedingungen

zu offenbaren, die das Handeln seines Fluches entkleiden. Nun ist Kämpfen,
ja Töten, das pflichtgemässe Handeln des Kriegeradels, die Standespflicht der

Ksatriya, und wenn es der Gîtâ gelingt, zu zeigen, dass selbst dieses mit
besonderen Bedenklichkeiten belastete Handeln durch Selbstlosigkeit und Gott-
bezogenheit entgiftet werden kann, bewährt sie ihre Doktrin gerade in einem
besonders krassen Falle. Kämpfen und Töten, das aus Hass oder aus Machtgier
unternommen würde, wäre ja ohnehin kein Handeln im Sinne der Gîtâ.

Doch bleibt auch bei dieser Auffassung ein schwieriger Rest von
Widersprüchlichkeit: Die Gewaltlosigkeit oder der Wille, niemanden zu verletzen, die
berühmte Ahimsä, wird zwar von der Gîtâ, wie Edgerton bemerkt,31 nirgends
besonders hervorgehoben, erscheint aber doch viermal in Aufzählungen der

Kardinaltugenden. 5, 25 heisst es, das Nirväna im Brahman erlangten die,
welchen das Wohl aller Lebewesen am Herzen liegt, 12, 18 sagt Gott Krsna, lieb
sei ihm der Mensch, der die gleiche Gesinnung gegen Freund und Feind hege.

Alles dieses ist schwer vereinbar mit der durch die Unsterblichkeit des Selbst

begründeten Unbedenklichkeit des Tötens.

Wir kehren noch einmal zu Vers 12 zurück, wo Krsna seine Lehre von der

Unsterblichkeit des Selbst mit den Worten beginnt: "Nie hat es eine Zeit
gegeben, da ich nicht war, oder da du nicht warst, oder da diese Fürsten nicht

waren, noch wird es je eine Zeit geben, da wir nicht sein werden; das gilt für uns

alle". Ist es nicht auffällig, dass sich Gott Krsna hier gewissermassen auf die

gleiche Stufe stellt wie Arjuna und die übrigen Fürsten, indem er sich offenbar
auch ein Selbst zuspricht, das zwar wie das Selbst aller andern Menschen ewig
ist, aber doch der Wanderung unterliegt? Wie kann sich Gott hier als der

gleichen Schicksalsgemeinschaft zugehörig bezeichnen, der die Menschen
angehören? Ist Gott wirklich dem Samsära, der Wanderung oder dem Wesenskreis-

30 [Edgerton (1944), Bd. 39, 83 f.

31 [Ibid.]
(1972), 185 f.]

AS/EA LVII'4'2003. S. 687-792



712 Alfred Bloch (ed. Rudolf Wächter)

lauf, unterworfen? Zaehner32 bejaht diese Frage, indem er sagt, Krsna als

Inkarnation, als Gott in Menschengestalt, sei auch dem Samsära unterworfen,
und die verschiedenen Herabkünfte Gottes, seine Avatara's, seine Geburt auf der

Erde in Notzeiten, sei auch ein Samsära, eine Wanderung. Und tatsächlich
scheint die Stelle 4, 1 ff. in diese Richtung zu weisen. Dort teilt Gott Krsna mit,
wie seine Erlösungslehre überliefert worden sei, also eine theologische
Überlieferungskette: Er selbst habe die Lehre dem Vivasvat (Sonnengott) übergeben,
Vivasvat seinem Sohne Manu, dem Stammvater der Menschheit, Manu, dem

Iksväku, dem Begründer der Sonnendynastie, und dieser den Sehern. Nun macht

Arjuna einen chronologisch-historischen Einwand: "Du, Krsna, bist doch später

geboren als Vivasvat; wie konntest du da die Lehre dem Vivasvat übergeben?".
Krsna antwortet: (4, 5) "Ich und du, wir beide, haben viele vergangene Leben

(oder Existenzen) hinter uns; der Unterschied ist nur, dass ich diese vergangenen
Existenzen alle weiss, du aber sie nicht weisst". Also Gott Krsna, wenigstens in
seinen Herabkünften als Mensch oder Tier, scheint auch irgendwie dem Samsära

anzugehören. Wir werden da an den Buddhismus erinnert, wo es ja auch so ist,
dass der Buddha, der Erwachte oder Erleuchtete, von seinem Erwachen oder

seiner Erleuchtung an zwar den Samsära überwunden hat und ins Nirväna
eingehen wird, aber vor seiner Buddhaschaft eine unendlich lange Kette von
Existenzen durchwandert hat, also im Samsära eingeschlossen war. Und es ist
auch ein Vorzug des Buddha, dass er seit seiner Erleuchtung genau über alle

seine vergangenen Existenzen Bescheid weiss, so wie Krsna es von sich in der

Bhagavadgïtâ 4, 5 sagt.
Da aber die Wanderung durch die Existenzen, der Samsära, ja durch die

Folgen des früheren Handelns, das Kaiman, bedingt ist, müssen wir die Frage

stellen, ob denn Gott, wenigstens in der Form seiner Herabkünfte, dem Kaiman
unterworfen sei. Eine Antwort auf diese Frage gibt Krsna wohl 9, 4 ff, wo er

von seiner Rolle als Schöpfer der Welt spricht: "Von Mir in der Gestalt des

Brahman [hier auch die Antwort auf das Neutrum in 2, 17!] ist diese ganze Welt
geschaffen worden 8 Immer wieder [zyklisch] schaffe ich diese ganze Schar

der Geschöpfe 9 Nicht aber binden mich diese Schöpfungshandlungen, da ich
wie ein Unbeteiligter handle, ohne an den Handlungen zu hängen". Also Gott als

Schöpfer ist zwar handelnd, aber als Unbeteiligter handelnd, also ohne die
schlimmen Handlungsfolgen, das Kaiman, auf sich zu laden. Warum ist Er aber

dann doch der Wanderung durch die Existenzen, die ja ausschliesslich Folge des

Karman ist, unterworfen?

32 [125.]

AS/EA LVII'4'2003. S.687-792



Bhagavadgïtâ 713

Das sind sehr schwierige Fragen, wie es uns ja überhaupt sehr schwer fällt,
zu begreifen, dass Gott Krsna, der ja mit dem Brahman mehr oder weniger
identisch ist, also gerade mit dem der Wanderung entzogenen Bereiche, irgendwie,

wenn auch noch so bedingt, in die Wanderung einbezogen sein kann. 3, 19

ff. und 4, 14 stellt sich Gott Krsna dem Arjuna geradezu als Beispiel für einen
ohne Hang und ohne Lohnerwartung Handelnden hin: 3, 22 "Es gibt für Mich
nichts in den drei Welten, das ich tun musste, und nichts, was ich nicht schon

besässe und deshalb erwerben musste, und trotzdem bin ich mit Tätigkeit
befasst. 23 Wäre ich nicht unermüdlich mit Tätigkeit befasst, so würden die

Menschen allzumal in meine Fussstapfen treten [d.h. auch in Untätigkeit
verfallen]. 24 Diese Welten würden verschwinden, wenn ich meine Tätigkeit nicht
ausübte, ich wäre ein Stifter von Verwirrung, ich würde die Geschöpfe der

Vernichtung preisgeben". 4, 14 "Das Tun verunreinigt mich nicht, denn ich

begehre nicht nach der Frucht des Tuns, und wer dieses mein Wesen erkennt,
wird seinerseits nicht durch sein Tun gebunden".

Unter gänzlich anderen Bedingungen als die Menschen scheint in dieser

Hinsicht Gott Krsna nicht zu stehen; nur dadurch, dass sein Tun so uneigennützig

ist wie das Tun, das er jedem erlösungsbedürftigen Menschen empfiehlt,
bindet Ihn sein Tun nicht. Er steht nicht von vornherein ausserhalb des Kaiman-
Gesetzes. Wir stossen hier auf einen Grundzug des indischen Glaubens: Das

Weltgesetz, von dem das Gesetz des Tuns und seiner Wirkungen ein Kernstück

ist, gilt so ausnahmslos, dass auch Gott, bei all Seiner unvorstellbaren Grösse

und Allgegenwart, nicht darüber, sondern darunter steht. So hebt auch im
Buddhismus der Buddha das Gesetz des Kaiman nicht etwa durch einen

Gnadenakt auf, sondern er erkennt und zeigt nur den Weg, auf dem man den

bedingten unheilvollen Wirkungen dieses Gesetzes entgehen kann; das Gesetz

bleibt in voller Kraft, aber es gibt ein Verhalten, durch das man im Rahmen des

Gesetzes die Ursachen der Wanderung für sich selbst beseitigen kann.

Denkbar ist freilich auch, dass sich Krsna in Vers 12 absichtlich als

Schicksalsgenossen Arjuna's hinstellt, um am Anfang seiner grossen
Unterweisung gewissermassen als Freund auf gleicher Ebene den tief Entmutigten
aufzurichten. Es gibt eine ergreifende Stelle im 11. Gesang, wo Arjuna, nachdem
sich Krsna ihm in seiner wahren göttlichen Gestalt offenbart hat, ihn um

Verzeihung dafür bittet, dass er ihn früher fast respektlos wie einen Kameraden
behandelt hat: 11, 41 ff: "Wie unüberlegt habe ich dich für einen Kameraden

gehalten und als Kameraden angesprochen und dich Krsna genannt, von deiner

göttlichen Grösse nichts ahnend, aus Leichtsinn oder auch aus freundschaftlicher

Gesinnung! Und dafür, dass ich wohl scherzeshalber dich etwa beim Spiel oder

AS/EA LVII'4'2003, S. 687-792



714 Alfred Bloch (ed. Rudolf Wächter)

beim Rasten oder beim Essen unehrerbietig behandelte, bitte ich dich

Unvergleichlichen um Vergebung". Es ist wie gesagt möglich, dass Krsna zu

Beginn seiner Unterweisung diese Vertraulichkeit aus psychologischen Gründen

noch eine Zeitlang beibehalten will, um dem niedergeschlagenen Arjuna aus

seiner tiefen Verzweiflung zu helfen.

(3. Stunde)

Ich habe Ihnen eine schriftliche Übersicht33 über die Verse 2, 11-30 gegeben,
damit wir an diesem Beispiel die Art kennen lernen können, wie die Gîtâ ihren

Gedankengang entwickelt. Ginge sie immer didaktisch vor, so würde sie am

Anfang nichts von ihrem Gedankengut voraussetzen und den Zuhörer oder Leser

allmählich in ihre Lehre einführen. Das tut sie aber vielfach nicht, sondern oft
setzt sie Kenntnisse voraus, die sie erst später ausführlicher vorträgt. Der

Kerngedanke, mit dem Krsna Arjuna's Bedenken, gegen seine Verwandten zu

kämpfen, zerstreut, ist ja: der göttliche Kern, das Selbst deiner Verwandten und

überhaupt aller Menschen ist unverletzlich und unsterblich, also brauchst du

dich um deine Verwandten nicht zu grämen. Unmittelbar diesen Kerngedanken
sprechen aber eigentlich nur die Verse 12, 18-25, 29 und 30 aus. Was jedoch
meinen in diesem Zusammenhang zunächst die Verse 13-15? In ihnen ist davon

die Rede, dass das ewige Selbst auf seiner Wanderung durch immer neue Leiber
den nicht-ewigen, unsteten, wechselnden Einflüssen der materiellen Aussenwelt

ausgesetzt ist, die es durch die Sinnesfunktionen aufnimmt, und die in ihm

gegensätzliche Empfindungen wie Kälte und Hitze, Freude und Schmerz hervorrufen.

Dieses der wechselnden Aussenwelt Ausgesetzt-Sein des Selbst und

hauptsächlich gegebenenfalls der Umstand, dass das ewige Selbst diesen

Einflüssen erliegt, d.h. die ihm wesensgemäss eigene ewige Gleichheit und

Ausgeglichenheit verliert und zwischen den gegensätzlichen Empfindungen wie
kalt und warm, freudvoll und leidvoll, Liebe und Hass usw. hin- und hergerissen
wird - dieser Umstand bewirkt das Weiterdauern der Gefangenschaft des Selbst

in der Wanderung und das Ausbleiben der Erlösung. Deshalb in den Versen 13-
15 die Mahnung Krsna's an Arjuna, sich durch jene wechselnden Einflüsse nicht

aus der Fassung bringen zu lassen, ihnen standzuhalten, ihnen gegenüber gleichmütig

und unerschütterlich zu bleiben; denn dem also Standhaften werde die

Erlösung seines Selbst aus der qualvollen Wanderung zuteil (Vers 15). Man
kann zwar nicht sagen, dieser Aspekt der Wanderung des Selbst stehe mit der

ersten von Krsna vertretenen These, das Selbst jedes Menschen sei unsterblich,

33 [Vgl. Anm. 8.]

AS/EA LVII'4'2003. S.687-792



Bhagavadgïtâ 715

und pflichtgemässes Töten füge dem Getöteten kein Leid zu, überhaupt in
keinem Zusammenhang: Fasst man nämlich einen weiteren Bereich der Lehre
der Gîtâ ins Auge, so ist der Zusammenhang dieser: In Vers 2, 38, also nur 8

Verse weiter als der letzte auf unseren Blättern übersetzte Vers 2, 30, ermahnt

Krsna Arjuna: "Sei gleichgültig gegenüber Freud und Leid, Erfolg und
Misserfolg, Sieg und Niederlage: Dann sei zum Kampfe bereit, und du wirst nichts
Schlimmes erleiden". Mit anderen Worten: Wenn Arjuna seine Kriegerpflicht
ohne Schaden für sein Seelenheil erfüllen soll, muss er nicht bloss wissen, dass

er den von ihm zu tötenden Gegnern kein wirkliches Leid zufügt, sondern er

muss den Kampf mit jener inneren Distanziertheit und Unberührtheit führen, die
das einzige Mittel darstellt, sein Selbst vor verderblichen Folgen des Handelns

zu bewahren. Trotz dieses sinnvollen weiteren Zusammenhangs entspringt aber

das vorzeitige Eindringen der Vorstellung des Schutzes des Selbst vor äusseren

Einflüssen in den Gedanken der Ewigkeit des Selbst einer störenden

Ideenassoziation, welche die Klarheit des Gedankengangs empfindlich beeinträchtigt.
Nur dadurch, dass wir aus der ganzen Gîtâ die zusammengehörigen Vorstellungen

sammeln und zusammenstellen, können wir hoffen, zu einem annähernden

Verständnis zu gelangen. Wir können also nicht umhin, das zu tun, was Edgerton

als eine Stellungnahme und Deutung bezeichnet.

Der schwierige Vers 2, 16 kann wohl im Grunde nur das meinen, was sein

zweites Viertel ausdrückt: "Das Seiende kann nicht ins Nichtsein treten", d.h.:

"Das ewige Selbst kann nicht sterben". Die gegenläufige Aussage im ersten

Viertel: "Das Nichtseiende kann nicht ins Sein treten" ist entweder nur durch

störende Assoziation entstanden, oder sie unterstreicht allgemein die scharfe

Grenze zwischen dem, was wechselnd und vergänglich ist, und dem sich
gleichbleibenden Ewigen. Die Begriffe Nichtseiendes und Seiendes blicken zur Zeit
der Gîta schon auf eine lange und durchaus nicht geradlinige Vorgeschichte
zurück, die für uns mit dem Rigvedahymnus 10, 129 beginnt, den man mit dem

Titel "Der Ursprung der Dinge" überschrieben hat; er beginnt mit den Worten:
"Weder Nichtsein noch Sein war damals"; der Dichter nimmt mit dieser Aussage
eine vermittelnde Stellung zwischen den beiden schon in jener uralten Zeit
bestehenden entgegengesetzten Ansichten ein, die reale Welt sei aus dem Nichts

entstanden, und: die reale Welt habe schon immer bestanden, das Seiende sei

von Anfang an gewesen. Durch Umdeutung der Begriffe Seiendes und
Nichtseiendes schon in der Upanisadenzeit ist es dann dazu gekommen, dass unter
dem Seienden das Brahman, also das ewig sich gleich Bleibende, verstanden

wurde, unter dem Nichtseienden die heillose Flucht der wechselnden Erscheinungen.

AS/EA LVII'4'2003. S. 687-792



716 Alfred Bloch (ed. Rudolf Wächter)

Der Vers 17 ist in unserem Zusammenhang folgendermassen zu verstehen:

Das Brahman, welches diese ganze Welt erschaffen hat, ist unzerstörbar. 11, 38

sagt aber Arjuna zu Krsna: "Du hast diese ganze Welt erschaffen". Ist also das

Brahman oder ist Gott Krsna der Schöpfer? Die Antwort gibt der Vers 9, 4, wo
Krsna zu Arjuna sagt: "Von Mir in Gestalt des Brahman wurde diese ganze Welt
erschaffen". Also Gott Krsna und das Brahman sind identisch, oder vielmehr:
das Brahman ist eine abgeleitete Form Gott Krsna's, ist ihm gewissermassen

untergeordnet. Unser Vers 17 nun ist in unserem Zusammenhang nur verständlich,

wenn wir den gegen Ende der letzten Stunde aus 15, 7 entnommenen
Gedanken hinzunehmen, dass jedes Einzelselbst ein Teil des Brahman oder

Krsna's, d.h. Gottes, ist; ist aber das Ganze unzerstörbar, so sind es auch seine

Teile.
Die Verse 26-28 sinken von der Ebene höchster philosophisch-religiöser

Sicht auf das Niveau anspruchsloser Volksweisheit ab: Der Tod und die

qualbringende Wiedergeburt sind (zunächst) unvermeidlich; ins Unvermeidliche aber

muss man sich schicken, und es nützt nichts, darüber zu klagen (18, 41 ff.).
Nachdem die Verse 29 und 30 - die letzten, die Sie auf den Blättern vor sich

haben - das unfassbare Wesen und die Unzerstörbarkeit des Selbst noch einmal
eindrucksvoll formuliert haben, überraschen uns die Verse 31-37 durch erneutes

Absinken auf die Stufe des Glaubens und der Massstäbe des nicht weiter
nachdenkenden Durchschnittskriegers. War das bei der ersten Entgegnung
Krsna's auf Arjuna's Weigerung zu kämpfen noch verständlich, so ist es hier,
nach der tiefsinnigen Darlegung der Unsterblichkeit des Selbst, befremdend:

Auch deine Pflicht als Angehöriger der Kriegerkaste verbietet dir, zu zittern;
etwas Besseres als in Erfüllung seiner Standespflicht zu kämpfen, gibt es für den

Krieger nicht. Glücklich sind die Krieger, denen sich die Gelegenheit zu einem

Kriege bietet, denn damit öffnet sich für sie das Tor zum Himmel; die gefallenen

Krieger kommen ja in den Himmel. Wenn du dich zu kämpfen weigerst, wird dir
das auch Schande bringen; die Leute werden sagen, du habest dich aus Feigheit
gedrückt. Wenn du fällst, kommst du in den Himmel, wenn du siegst, wirst du

die Herrschaft über die Erde geniessen können; also kämpfe! In den letzten

Worten begründet Krsna seine Ermunterung Arjuna's zum Kampfe mit dem

unverhohlenen Hinweis auf die Früchte sowohl des Schlachtentodes als des

Sieges - etwas, was der sonstigen Haltung der Gîtâ, die ja das Handeln um des

Lohnes willen schärfstens verurteilt, diametral entgegengesetzt ist. Auch das

Trachten nach dem Himmel, d.h. nach Paradiesesfreuden, wird noch im gleichen
zweiten Gesänge der Gîtâ scharf verurteilt. Wir dürfen allerdings nicht
vergessen, dass die Gîtâ mit ihrem ganzen Gewicht für die durch die herkömmliche

AS/EA LVII'4'2003. S.687-792



Bhagavadgïtâ 717

Kastenordnung festgelegte Verteilung der Pflichten eintritt: 18, 41 ff. sagt Krsna,

Aufgabe der Priester sei die Askese, die Weisheit und der Glaube, Aufgabe des

Kriegeradels die Tapferkeit und die Freigebigkeit, Aufgabe der Vaisya's der

Ackerbau, die Viehzucht und der Handel, und Aufgabe der Südra's das Dienen,
aber das Wichtige ist dort die Beifügung 18, 46, wahre Vollendung erreiche nur
der Mensch, der die Erfüllung seiner Standespflicht Gott widme, auf Gott
ausrichte. Aber unser Vers 2, 37, wo Krsna Arjuna himmlischen oder irdischen

Lohn in Aussicht stellt, verliert seine Anstössigkeit auch nicht dadurch, dass auf
ihn unmittelbar der von uns schon zitierte, mit der Lehre der Gîtâ in schönstem

Einklang stehende Vers 2, 38 folgt: "Sei gleichgültig gegenüber Freud und Leid,

Erfolg und Misserfolg, Sieg und Niederlage: Dann sei zum Kampfe bereit, und

du wirst nichts Schlimmes erfahren!"
Sehr schwierig sind die nun folgenden Verse 2, 39-46. Sie sind auch sehr

verschieden übersetzt und gedeutet worden. Wir dürfen ihrer Schwierigkeit nicht

ausweichen, beschränken uns aber doch darauf, die uns wahrscheinlichste

Auffassung vorzutragen. Der zentrale Begriff in diesen Versen ist die von uns

schon früher erwähnte buddhi - ein Wort, das sehr verschieden übersetzt wird:

Intelligenz, Intellekt, Vernunft, das Erkennen, die Seele. Wir haben schon gesehen,

dass die Buddhi keineswegs dem Selbst angehört, sondern dem psychischen
Organismus, der ausser ihr noch das Denken (Manas) und die Sinnesfunktionen
umfasst und mit dem Körper zusammen das Selbst auf seiner Wanderung durch

die Existenzen umschliesst und begleitet. Allerdings ist die Buddhi der edelste

Teil des psychischen Organismus, und sie hat auch bei den Bestrebungen zur
Erlösung des Selbst aus der Wanderung eine Art Schlüsselposition inne, denn sie

ist es, die durch Zügelung der Sinnesfunktionen das Selbst nach aussen

abzuschirmen und so zu seiner Befreiung entscheidend beizutragen vermag. Die
meisten Übersetzungen von Buddhi haben das Unzulängliche, dass sie die

Willens- und Entscheidungsfähigkeit, die der Buddhi neben ihrer Erkenntnisfähigkeit

eignet, nicht zum Ausdruck bringen.
Was die Buddhi, vielleicht doch am besten "die Vernunft", vermag, zeigt

deutlich ein berühmtes Bild, das Wagengleichnis der Katha-Upanisad (3, 3 ff):
"Wisse, dass das Selbst der Herr34 des Wagens ist, der Körper der Wagen, die

Vernunft (Buddhi) der Wagenlenker, das Denken die Zügel. Die Sinne sind die

Pferde, die Sinnesobjekte die Rennbahn Wer nun die rechte Erkenntnis nicht

besitzt, dessen Vernunft hält sein Denken nicht angeschirrt (a-yukta-),35 und die

34 [Darüber:] Wageninsasse
35 [Dazu verso:] oder: diszipliniert sein Denken nicht

AS/EA LVII'4'2003, S 687-792



718 Alfred Bloch (ed. Rudolf Wächter)

vom Denken abhängigen Sinne sind unbotmässig wie schlechte Pferde eines

(schlechten) Wagenlenkers. Der betreffende Mensch besitzt keine Lauterkeit,
erreicht den Ort der Seligkeit nicht und gerät in den Kreislauf (oder die Wanderung,

Samsära). Wer aber die rechte Erkenntnis besitzt, dessen Vernunft hält sein

Denken stets angeschirrt (yukta-),36 und die vom Denken abhängigen Sinne sind

botmässig wie gute Pferde eines (guten) Wagenlenkers. Der betreffende Mensch

besitzt Lauterkeit, erreicht den Ort der Seligkeit und wird nicht wiedergeboren".
Um das Schicksal des Selbst, des Herrn des Wagens oder Wageninsassen, geht

es, aber dieses Selbst ist untätig; tätig ist die Buddhi, die Vernunft, und zwar
besteht ihre Tätigkeit günstigenfalls, d.h. wenn der betreffende Mensch die

richtige Erkenntnis besitzt, im Anschirren des Denkorgans, welches seinerseits

die Aufsicht über die Sinnesfunktionen ausübt; wenn die Vernunft das Denkorgan

richtig anschirrt, sind auch die Sinnesfunktionen gezügelt, und diese

Zurückziehung aus der Aussenwelt trägt zur Befreiung des Selbst aus der

Wanderung bei. Dieses Anschirren, diese Zügelung, diese Disziplin ist Yoga.
Vers 2, 39 der Bhagavadgïtâ lautet nun: "Damit37 habe ich dir die Rolle der

Vernunft theoretisch auseinandergesetzt; höre nun die praktische Anweisung,
wie du dich, kraft der Vernunft angeschirrt, / von der fesselnden Wirkung des

Tuns befreien kannst". Die von uns in Anlehnung an die meisten Forscher mit
"theoretisch" und "praktisch" wiedergegebenen Sanskritwörter bedeuten wörtlich

"nach dem Sämkhya" bzw. "nach dem Yoga". Die klassische philosophische

Systematik der Inder, wie sie sich im ersten Jahrtausend n. Chr. ausgebildet
hat, unterscheidet 6 philosophische Systeme, von denen das Sämkhya-System
und das Yoga-System eng zusammengehören. Sämkhya bedeutet "Zahl,
Aufzählung", und die Sämkhya-Philosophie ist äusserlich danach benannt, dass

in ihr die Aufzählung ihrer über 20 Grundbegriffe eine grosse Rolle spielt. Ihre
klassische Darstellung hat die Sämkhya-Philosophie in einem knappen, konzentrierten

Lehrgedicht eines Isvarakrsna gefunden, der wohl zwischen Christi
Geburt und 500 n. Chr. gelebt hat. Ältere Stufen der Sämkhya-Philosophie
finden sich im Mahâbhârata und auch besonders in der Bhagavadgïtâ. Wir

36 [Darüber:] diszipliniert
37 [Dazu verso:] Was mit "Damit" gemeint ist, welche schon zu Ende geführte theoretische

Auseinandersetzung Krsna eigentlich im Auge hat, ist wohl gar nicht klar, obgleich die

Erklärer darüber hinweggehen, als ob es klar wäre. Vielleicht sind die Verse 2, 14 und 15

gemeint, von denen wir vermuteten, dass sie durch blosse Gedankenassoziation an ihre

Stelle gekommen sind. Es wäre dann in diesen Versen die Forderung nach Stillegung der

Sinnesfunktionen theoretisch erhoben, und jetzt käme die praktische Anweisung, mit
welchen Mitteln diese Stillegung erreicht werden kann.

AS/EA LVII'4'2003. S.687-792



Bhagavadgïtâ 719

werden deshalb die Sämkhya-Philosophie später noch näher betrachten müssen;

hier sei nur - allerdings sehr vereinfacht - ihre Grundanschauung wiedergegeben:

Wie in den Upanisaden das Selbst, so ist im Sämkhya der Geist der Kern
des Menschen; der Geist glaubt sich irrtümlicherweise in die Materie verstrickt
und ist dadurch unerlöst; die Erlösung besteht darin, den Geist vom Irrtum, er sei

in die Materie verstrickt, zu befreien. Die Yoga-Philosophie entwickelt den

praktischen Weg zur Befreiung des Geistes von seinem verhängnisvollen Irrtum.
Die klassische Darstellung der Yoga-Philosophie ist der Yoga-Leitfaden des

Patanjali, dessen Lebenszeit ebenfalls unbekannt ist, aber doch wohl später als

die Gîtâ liegt. Die Gîtâ setzt Sämkhya und Yoga auf einer vorklassischen, noch

im Fluss befindlichen Stufe voraus.
In Vers 2, 40 versichert Krsna, dass die praktische Verwirklichung der

disziplinierenden Rolle der Vernunft durch Yoga nie zu Misserfolgen führt, und

in Vers 2, 41, der heilbringende Einsatz der Vernunft bestehe in ihrer Entschlossenheit

zur Erreichung eines einzigen Zieles, eben der Disziplinierung des

ganzen psychischen Organismus, während fehlende Entschlossenheit der
Vernunft zu heilloser Zersplitterung führe. Die disziplinierende Wirksamkeit der

Vernunft mit Hilfe yogischer Versenkungsübungen fehlt der althergebrachten
vedischen Religion, und deshalb richtet Krsna in den Versen 42-44 eine scharfe
Polemik gegen die vedische Religion: Die Anhänger der vedischen Religion
streben nur nach Genuss und Macht und Paradiesesfreuden; Genuss, Macht und

Paradiesesfreuden aber seien - so glauben die Veda-anhänger - die Frucht der

Tätigkeit in früheren Geburten, und zwar verstehen sie unter Tätigkeit, welche

solche guten Früchte zeitige, die Ausführung des komplizierten vedischen

Rituals, d.h. "fromme Werke". Also Werkfrömmigkeit mit unverhohlener

Lohnerwartung, Bejahung der Wanderung, Hoffnung auf glückliche künftige
Existenzen, Fehlen der Disziplinierung des Geistes und der Sinnesfunktionen

durch die Vernunft. Vers 45: "Die Veden haben es mit den drei Eigenschaften

der Materie38 zu tun; du aber habe nichts mit den drei Eigenschaften zu tun und

nichts mit den Gegensätzen, sondern befinde dich immer im Bereich der

Eigenschaft Güte, frei von Erwerb und Besitz, immer auf dein Selbst gerichtet".
Die Aufforderung, sich immer im Bereich der Eigenschaft Güte zu halten, ist,

nachdem soeben vor allen drei Eigenschaften der Materie gewarnt worden war,
ein kleiner Widerspruch; gemeint ist aber die Disziplinierung durch die

Vernunft, die zwar der Materie angehört, aber als ihr edelster Teil der Eigenschaft

38 [Dazu verso:] Eigenschaften, / Konstituenten / Strähnen, Stränge / [als da sind:] Güte,

Leidenschaft, Finsternis / Dumpfheit [Dumpfheit direkt unter Finsternis geschrieben]

AS/EA LVII'4'2003, S. 687-792



720 Alfred Bloch (ed. Rudolf Wächter)

"Güte". 46: "Die Veden sind für einen wirklich weisen Priester ebenso unnötig
wie ein Brunnen zur Zeit einer Überschwemmung".

Nachdem Krsna die vedische Religion verworfen hat, weil sie es auf die

Früchte des Tuns abgesehen hat, und weil sie die disziplinierende Aufgabe der

Vernunft, der Buddhi, vernachlässigt, ermahnt er Arjuna zum Tun ohne Blick
auf den Erfolg, und wiederum zur Gleichgültigkeit gegenüber Gelingen und

Misslingen und den anderen Gegensatzpaaren: Solcher Gleichmut werde eben

Yoga genannt. Da die Gegensatzpaare wie kalt/warm, freudvoll/leidvoll usw.
durch die Sinnesfunktionen vermittelt werden, leuchtet ein, dass der völlige
Gleichmut gegenüber den Quellen der gegensätzlichen Affekte durch die

Disziplinierung der Sinnesfunktionen erreicht wird, und das Organ, welches
diese Disziplinierung bewerkstelligt, ist eben die Vernunft, die Buddhi. Dann
kommt deutlich der folgende Zusammenhang zum Ausdruck: Zügelung der

Sinnesfunktionen durch die Vernunft, also Yoga, hat auf die unter solcher

Disziplinierung ausgeführte Tätigkeit die gleiche Wirkung wie die Ausrichtung
der Tätigkeit auf Gott: beide Haltungen verhindern die üblen Folgen der

Tätigkeit, die Entstehung von Kaiman. Wir hatten also bisher den Sachverhalt
stark vereinfacht dargestellt: Die Gîtâ predigt als Mittel zur Entgiftung des Tuns
nicht nur seine Ausrichtung auf Gott, sondern auch die Zügelung des psychischen

Organismus durch dessen Leitorgan, die Vernunft. So kann Mircea Eliade
in seinem Buche Yoga (Zürich 1960), im Anschluss an Bhagavadgïtâ 6, 46 "Der
Yoga ist überlegen der Askese, überlegen sogar der Erkenntnis, überlegen dem

Opfer" schreiben (S. 170): "Das ist der volle Sieg der yogischen Praktiken. Sie

werden von der Bhagavad-Gîtâ, diesem Gipfel der indischen Spiritualität, nicht

nur akzeptiert, sondern sogar an die erste Stelle gerückt Ein sehr grosser Teil
der modernen yogischen Literatur aus Indien und aus anderen Ländern findet
seine theoretische Rechtfertigung in der Bhagavad-Gîtâ".

Die Verse 2, 47-53 verbinden die beiden Forderungen, der Mensch müsse

die Tätigkeiten oder Werke, zu denen er verpflichtet ist, ohne Lohnerwartung
und unter Beherrschung des psychischen Organismus durch die Vernunft
ausführen; Ausschaltung jedes Trachtens nach Lohn und Ausübung des Yoga sind

also die beiden Voraussetzungen dafür, dass Tätigkeit kein Hindernis für die

Erlösung wird. Vers 51 formuliert es folgendermassen: "Die Weisen, welche auf
die aus der Tätigkeit entstehende Frucht verzichten, und die sich zufolge der

Zügelung durch ihre Vernunft in einem Zustande des Angeschirrtseins befinden,

gelangen, aus den Fesseln der Wiedergeburt befreit, an den Ort, wo es kein

Leiden mehr gibt".

AS/EA LVII'4'2003. S.687-792



Bhagavadgïtâ 721

Auffallend ist, dass Gott Krsna hier einen Erlösungsweg lehrt, bei dem Er

Selbst überhaupt keine Rolle spielt; die Ausschaltung jeglicher Lohnerwartung
und die yogische Disziplin scheinen hier zu genügen, um einem Tätigen die

Befreiung aus der Wanderung zu gewährleisten. Und wenn etwas später, 2,

60/61, zum ersten Mal in der Gîtâ - denn die von uns bisher gelegentlich

angeführten Stellen, an denen Ausrichtung aller Werke auf Gott gefordert wird,
gehören alle späteren Kapiteln an - wenn also 2, 61 Krsna zum ersten Mal dazu

auffordert, sich in Schwierigkeiten auf Ihn zu stützen, so handelt es sich nach

Auffassung Zaehners39 an dieser Stelle noch nicht um den die späteren Kapitel
beherrschenden Grundgedanken der Gîtâ, alles Tun auf Gott Krsna auszurichten,
sondern um etwas viel Bescheideneres: Während die klassische Sämkhya-

Philosophie keinen Gott kennt, also atheistisch ist, spielt in dem sonst mit dem

Sämkhya eng verbundenen klassischen Yoga, der seine abschliessende

Ausprägung wie gesagt erst nach der Zeit der Bhagavadgïtâ erfahren hat, die

Gottesvorstellung doch eine gewisse, wenn auch nur bescheidene Rolle: Auf gewissen
Stufen der Meditation konzentriert der Yogin seine Gedanken auf Gott, der hier
als Isvara, "der Herr", bezeichnet wird; dieser Gott der Yogins erscheint aber

nicht als allmächtiger Beherrscher der Welt, sondern als Gegenstand der

Meditation, der zum Erfolg der yogischen Bemühungen beitragen kann. Die Verse 2,

60 und 61 lauten nämlich: "Auch wenn ein Weiser sich noch so sehr anstrengt,

ergreifen die heftig zerrenden Sinne mit Gewalt von seinem Denken Besitz.

Dann soll er, alle Sinne bezwingend, als Angeschirrter (oder Disziplinierter,

yukta von Yoga) dasitzend ganz in Mir aufgehen"; dieses "ganz in Mir
aufgehen" ist aber nach Zaehner an dieser Stelle noch nicht die Bhakti, die

Gottesliebe, sondern nur die Konzentration des Yogin auf Isvara, den Gott der

Yogins. Aber selbst wenn Zaehners Deutung unrichtig sein sollte, so kann doch

das in weitem Umkreis alleinstehende "ganz in Mir aufgehen" kaum etwas daran

ändern, dass in diesem zweiten Kapitel der Bhagavadgïtâ die Stillegung der

Sinnesfunktionen durch die Vernunft und die uneigennützige Gesinnung als die

beiden alleinigen Mittel empfohlen werden, um die Tätigkeit mit der
angestrebten Erlösung in Einklang zu bringen. Diese Auffälligkeit kann wohl
wiederum nicht anders erklärt werden als durch die verschiedenen Ebenen, auf
denen sich die Gîtâ bewegt: Krsna spricht, wie wir gesehen haben, teils

unmittelbar als Gott, teils bloss als philosophisch-religiöser Lehrer, als Guru; im
zweiten Kapiel spricht er - abgesehen von der einen Stelle Vers 61 - nur als

Lehrer; als Gott beginnt er erst im vierten Kapitel zu sprechen.

39 [153.]

AS/EA LVII'4'2003. S. 687-792



722 Alfred Bloch (ed. Rudolf Wächter)

Zur Vervollständigung des Bildes der Rolle der Vernunft bei den yogischen

Erlösungsbemühungen ist noch der Vers 2, 53 zu beachten, wo es heisst, der

Yoga werde dann voll verwirklicht, wenn die Buddhi, die Vernunft, völlig
unbeweglich in der Versenkung oder Enstase, im Samädhi, verharre: das

Bemerkenswerte ist hier, dass die Buddhi nicht als das die Sinne und das Denken

zügelnde und stillegende Organ erscheint, sondern in der Versenkung oder

Enstase selbst stillgelegt wird.
Im Verse 2, 54 ergreift Arjuna wieder das Wort mit der Frage, was den in

der Versenkung oder Enstase, im Samädhi, befindlichen Menschen kennzeichne.

In der 18 Verse umfassenden und bis zum Schluss des zweiten Kapitels
reichenden Antwort Krsna's sind die neuen Gesichtspunkte diese: Der Mensch,
der mit der Versenkung die höchste Stufe der Disziplinierung erreicht hat, ist

von allen seinen Wünschen befreit, die durch die Sinneseindrücke in ihm

geweckt worden waren. Das Selbst, das keine neuen Sinneseindrücke mehr
aufnimmt, erfährt nun eine neue und ganz andere Zufriedenheit in der Anschauung
des Höchsten40 (Vers 59). Was ist die Anschauung des Höchsten? Es ist die

Schau des Brahman, das aber mit dem Selbst fast identisch ist, so dass der Vers
55 es ausdrückt: Das Selbst ist mit sich selbst zufrieden; zum ersten Mal
erscheint hier in der Gîtâ für das Selbst der eigentliche Ausdruck Ätman,
während es bisher als "das im Körper Eingeschlossene" bezeichnet worden war.
Das Neue ist also hier gewissermassen die positive Kehrseite der negativen
Abkehr von der Aussenwelt: das Auffinden des Absoluten im eigenen Innern
und der dadurch geschenkte Frieden.41

Vielleicht dürfen wir das, was die Gîtâ hier in den Schlussversen des zweiten

Kapitels aussagt, in die Worte zusammenfassen, mit denen Erich Frauwallner
im ersten Bande seiner Geschichte der indischen Philosophie42 den Inhalt nicht
der Bhagavadgïtâ, sondern eines anderen philosophischen Stückes des Mahä-

bhärata wiedergibt: "Wenn die Sinnesorgane die Dinge der Aussenwelt erkennen,

werden sie von ihnen gefesselt. Und diese Verbindung wirkt verhängnisvoll
auf das Selbst. Denn sie fördert seine Verstrickung in den Wesenskreislauf durch

die guten und bösen Werke und verhindert die erlösende Erkenntnis. 'Wie man

40 [Darüber:] (neutrum)
41 [Dazu verso:] Hier liegt vielleicht auch der Punkt, in dem die beiden Mittel zur

Unschädlichmachung des Tuns, nämlich 1) seine Ausrichtung auf Gott, 2) die Zügelung der

Sinnesfunktionen, also Yoga, zusammenfallen: die Ausrichtung auf Gott, vielleicht identisch

mit dem Auffinden des Absoluten im eigenen Innern, ist eben ohne die Disziplinierung
der Sinnesfunktionen nicht möglich. Bhakti nicht ohne Yoga.

42 [Frauwallner (1953), 105.]

AS/EA LVII'4'2003, S.687-792



Bhagavadgïtâ 723

nämlich in ruhigem Wasser mit dem Auge seine Gestalt sieht, so sieht man,
wenn die Sinne zur Ruhe gebracht sind, mit der Erkenntnis das zu Erkennende.

Und wie man, wenn das Wasser bewegt ist, seine Gestalt nicht mehr sieht,

ebensowenig kann man im aufgeregten Zustand der Sinnesorgane das zu
Erkennende durch die Erkenntnis schauen'. [Dieses schöne Bild steht zwar nicht
in der Gîtâ, sondern im 12. Buche des Mahâbhârata, ist aber völlig im Sinne des

uns jetzt beschäftigenden Abschnitts der Gîtâ]. Erste Voraussetzung für das

Erlangen der erlösenden Erkenntnis ist daher die Abkehr von den Sinnendingen,
nämlich den Eigenschaften [oder Konstituenten] der Aussenwelt, durch Zurückziehen

der Sinnesorgane Wenn nämlich das Denkorgan (manas), das sich

vorher durch den Anblick der Sinnendinge fortreissen liess, nicht mehr auf die

Eigenschaften der Aussenwelt achtet, dann gewinnt es Einblick in das

eigenschaftslose Selbst. Und wenn man im Denkorgan den Zustand der Versenkung

erlangt hat, ist es möglich, auch das Brahman zu erkennen. Damit ist die

Erlösung erlangt. Der psychische Organismus, der ja die wandernde Grösse im
Samsära darstellt, löst sich auf. Die Sinnesfunktionen kehren in das Denkorgan
(manas) zurück, das Denkorgan in die Vernunft (buddhi), diese löst sich im
Selbst auf, und damit erfolgt das Aufgehen im Brahman".

Jener von Frauwallner mit diesen Worten zusammengefasste Abschnitt im
12. Buche des Mahâbhârata gibt etwas deutlicher, als es die Gîtâ tut, die

Anschauungen wieder, die dem uns jetzt beschäftigenden Teil der Gîtâ

zugrundeliegen, wohl mit dem einzigen Unterschied, dass in der Gîtâ die Vernunft,
Buddhi, die Rolle spielt, die in jenem anderen Abschnitt dem Denkorgan,
Manas, zugeschrieben wird. Viermal kehrt in diesem Endstück des zweiten

Gesanges der GM als Kehrreim die Aussage wieder: "dieses Mannes Weisheit
ist festgegründet". Welches Mannes? Der seine Sinnesfunktionen einzieht wie
eine Schildkröte ihre Glieder; der seine Sinnesfunktionen beherrscht und von
den Sinnesobjekten abzieht; in den alle seine Wünsche zurückfliessen wie die

Flüsse ins Meer. Diese völlige Sinnenruhe und Wunschlosigkeit, sagt der

Schlussvers 72, ist der dem Brahman entsprechende Zustand; wer sich im
Augenblick seines Sterbens in diesem Zustand befindet, geht in das Nirväna des

Brahman ein, d.h. wird nicht wiedergeboren, sondern ist erlöst. Die Weisheit, die
als Kehrreim viermal wiederkehrt, kann nur die Erkenntnis des Selbst und des

Brahman sein; mit dem Glauben an die erlösende Wirkung dieser Erkenntnis hat

die Gîtâ ein Kernstück der Erlösungslehre der Upanisaden übernommen. -
Im dritten Gesänge wird zur Hauptsache die Lehre vom richtigen Handeln

vorgetragen; da wir darüber schon manches in der Einleitung gesagt haben,

werden wir uns über den dritten Gesang kurz fassen dürfen.

AS/EA LVII'4'2003, S. 687-792



724 Alfred Bloch (ed. Rudolf Wächter)

Der dritte Gesang (4. Stunde)

Der dritte Gesang beginnt mit einer Frage Arjuna's, mit der er sich beklagt,
Krsna habe ihm nicht einen klaren, eindeutigen Weg zum Heil gewiesen,
sondern zwei verschiedene Ansichten vorgetragen und ihn dadurch verwirrt. Die

Frage Arjuna's lautet: "Wenn doch nach deiner Meinung die Vernunft dem Tun

überlegen ist, warum forderst du mich dann zu einem so schrecklichen Tun auf?

Du äusserst verschiedene Ansichten und verwirrst dadurch meine Vernunft;
entscheide dich für einen eindeutigen Rat, der mich zum Heile führe!" Bevor wir
uns fragen, was in der vorangegangenen Belehrung durch Krsna Arjuna derart

verwirren konnte, wollen wir der Antwort Krsna's auf Arjuna's vorwurfsvolle
Frage zu entnehmen suchen, ob sie darüber Aufschluss gibt. Krsna antwortet

zunächst, Er habe in dieser Welt seit alters zwei Standpunkte oder Lehren

verkündet, die Disziplin durch die Erkenntnis für die Männer der Theorie

(Sämkhya), und die Disziplin durch das Tun für die Männer der Praxis (die

Yogins). Das erinnert uns zunächst an den Vers 2, 39, wo Krsna gesagt hatte,

bisher habe Er die Rolle der Vernunft theoretisch ("nach dem Sämkhya")
auseinandergesetzt; jetzt wolle Er Arjuna praktisch ("nach dem Yoga") anweisen,

wie die Vernunft zur Entschärfung der unheilvollen Folgen des Tuns

einzusetzen sei. Wir hatten jedoch damals unter "Theorie" und "Praxis" nicht
zwei verschiedene Heilswege, sondern zwei Aspekte der Darstellung eines und

desselben Heilsweges verstanden. Eine Kontrastierung von Vernunft und Tun
hatten wir nicht angenommen, sondern wir hatten die yogische Anspannung der

Vernunft als eine dem Handeln vorausgehende oder es begleitende Massnahme

zur Unschädlichmachung des Handelns aufgefasst. Dass diese komplementäre
und nicht kontrastierende Rolle von Theorie und Praxis, von Sämkhya und

Yoga, tatsächlich im Sinne der Gîtâ ist, scheint aus dem Verse 5, 4

hervorzugehen: "Die Toren tragen Theorie und Praxis (Sämkhya und Yoga) als etwas

Getrenntes vor, nicht aber die Weisen; wer beides als Einheit ausübt, gewinnt
die Frucht beider". Auch nach den wichtigen Versen 4, 19 und 4, 37 führt nur
das enge Zusammenwirken von Erkenntnis und Tun zum Heile: "Die Weisen

nennen denjenigen einsichtsvoll, dessen Tun frei von Begierde und Absicht ist:

denn das Feuer der Erkenntnis hat seine Werke (d.h. deren schlimme Folgen)
verbrannt". "Wie ein entzündetes Feuer das Brennholz zu Asche macht, so

macht das Feuer der Erkenntnis alles Tun (d.h. seine schlimmen Folgen) zu
Asche".

Ist Arjuna's Ratlosigkeit zu Beginn des dritten Gesanges durch den

Eindruck hervorgerufen worden, Krsna habe im Schlussteil des zweiten Gesanges

AS/EA LVII'4'2003. S.687-792



Bhagavadgïtâ 725

einseitig die Schau und Erkenntnis des Brahman als Heilsweg hingestellt und
das mit dieser Erkenntnis zu verbindende Tun in den Hintergrund treten lassen?

Oder soll gar Arjuna's ratlose Frage den Irrtum derjenigen kennzeichnen, die die

mystische Erkenntnis und das von ihr zu reinigende Handeln voneinander
trennen? Krsna's Antwort auf Arjuna's Frage fällt allerdings für diesen Zweck
zu wenig deutlich aus. Es würde uns zu sehr in Einzelheiten führen, wenn wir
dieser Schwierigkeit genau auf den Grund zu gehen versuchten. Und übrigens
würden wir selbst dann nicht zu völliger Klarheit gelangen können. Die
verschiedenen Ebenen, auf denen sich die GM bewegt, lassen sich nun einmal
nicht zu einer völligen, widerspruchslosen Deckung bringen.

Mit der Darstellung der verschiedenen Heilswege in der GM, die letztlich
wohl nur als ein einziger gemeint sind, verhält es sich ähnlich wie bei der

indischen Verehrung der Gottheiten, die bei Max Müller, dem berühmten

Religionsforscher des 19. Jahrhunderts, den Eindruck hervorgerufen hat, trotz
der Vielheit der Gottheiten werde die einzelne Gottheit jeweilen so angerufen
und verehrt, als ob es nur sie gäbe und keine anderen daneben. So preist die GM
das einzelne Erlösungsmittel jeweilen mit solcher Begeisterung, dass beim
Zuhörer oder Leser der Eindruck entstehen kann, es sei das einzige, und wenn er
sich dann doch die anderen von der Gîtâ an anderer Stelle empfohlenen
Heilswege vergegenwärtigt, kann er schon irre werden. Durch eine solchem
Zweifel Ausdruck gebende Frage wie die Arjuna's zu Beginn des dritten
Gesanges gibt der Dichter eigentlich zu erkennen, dass ihm der schwierige
logische Aufbau seines Lehrgedichts bewusst war.

Es folgen dann die von uns schon früher behandelten Aussagen Krsna's
über die physische Unmöglichkeit, sich des Tuns zu enthalten. Wer aber sich
äusseren Tuns enthalte, jedoch im Geiste an die Sinnesobjekte denke, betrüge
sich selbst und sei ein Heuchler; das umgekehrte Verhalten sei das richtige: mit
dem Geist die Sinne zu zügeln und in diesem Zustande der Zügelung äussere

Werke zu vollbringen: das sei diszipliniertes Handeln, Karma-yoga, und der so

Handelnde bleibe frei. Da nun das Wort karman "Werk, Tat, Handlung" im
Indischen vorzugsweise das Opferwerk, die Ritualhandlung, bezeichnet, also die

Darreichung der für die Götter bestimmten Speisen auf den Feueraltären, weist
Krsna in dem nun folgenden Abschnitt 3, 9-16 das richtige Handeln am Beispiel
der Opferhandlung auf. Dabei sind wohl zwei Gesichtspunkte massgebend: Wie
wir auch im Deutschen den übertragenen Ausdruck "Opfer bringen" gebrauchen,
stellt das in der altindischen Kultur als Handeln par excellence geltende rituelle
Handeln ein uneigennütziges, selbstloses Tun dar, weil der Opferer den grössten
und besten Teil der Opfergabe der Gottheit weiht. Zweitens aber hält das

AS/EA LVII'4'2003, S. 687-792



726 Alfred Bloch (ed. Rudolf Wächter)

Opferwesen nach ältestem indischem Glauben, den auch die GM hier aufgreift,
die Welt in Gang: die von den Feueraltären aufsteigende Rauchsäule führt die

Opfergaben in den Himmel hinauf, formiert sich dort zu Wolken und kehrt in
der Form befruchtenden Regens zur Erde zurück, wo dadurch neues Leben

erweckt wird. Diese Sorge um die Erhaltung des Laufes der Welt liegt auch den

von uns schon früher behandelten Versen 3, 22-24 zugrunde, in denen Gott
Krsna seine eigene, zyklisch wiederkehrende Weltschöpfertätigkeit als Beispiel
erstens für selbstloses und daher nicht bindendes, zweitens für notwendiges Tun
hinstellt: selbstlos ist es, weil Gott ja alles besitzt und nichts braucht, notwendig
ist es, weil ohne Gottes schaffende und erhaltende Tätigkeit die Welt und die

Geschöpfe zugrundegehen würden. Im Gegensatz zu vielen anderen religiösen
Richtungen Indiens, die in einer völligen Abkehr von der Welt das Heil sehen

und sich keine Gedanken darüber machen, was dann mit der Welt, der die

Heilsuchenden den Rücken gekehrt haben, geschieht, liegt der Bhagavadgïtâ die

Fortdauer und das Wohl der Welt am Herzen.

Im Schlussteile des dritten Gesanges, vom Verse 27 an, stellt die GM das

unbeteiligte und deshalb nicht an die Wanderung fesselnde Handeln zum ersten

Male ausführlich im Lichte der Sämkhya-Philosophie dar, deren Kerngedanken
wir ja schon skizziert haben: das Selbst ist von der Natur oder Materie, Prakrti,
scharf geschieden; es ist keiner irgendwie gearteten Veränderung unterworfen
und handelt auch nicht, weil ja Handeln Veränderungen setzt; das Handeln ist

die Domäne der in der Form der drei Eigenschaften oder Konstituenten, Guna's,
auftretenden Natur oder Materie; die Unerlöstheit des Selbst kommt nur durch
den Wahn zustande, die Natur oder Materie sei sein Ich, und es handle, während
in Wirklichkeit nur die in den drei Eigenschaften oder Konstituenten
ausgeformte Natur oder Materie handelt. Wenn das Selbst durch richtige Erkenntnis
inne wird, dass es am Handeln der Materie nicht teil hat, bedeutet diese

Erkenntnis seine Erlösung. Es ist klar, dass dieser Grundgedanke der Sämkhya-
Philosophie der GM sehr gelegen kommt: ist es doch ihr Anliegen, das Handeln
ins Leben des nach Erlösung Suchenden zu integrieren, ohne dadurch der

Erlösung Abbruch zu tun.
Die Verse 27 ff. lauten: "Alle Werke werden von den Eigenschaften (oder

Konstituenten) der Natur (oder Materie) vollbracht; der Mensch aber, dessen

Selbst durch das [der Materie angehörende] Ich verblendet ist, wähnt, selbst zu
handeln. Wer aber die Wahrheit kennt, dass nämlich beides, die Eigenschaften
und ihr Tun, (vom Selbst) verschieden ist, der weiss: 'das Handeln spielt sich

nur unter den Eigenschaften ab', und er selbst haftet nicht am Handeln. Die von
den Eigenschaften der Materie Verblendeten haften am Tun dieser

AS/EA LVII'4'2003, S.687-792



Bhagavadgïtâ 727

Eigenschaften; der Weise, der alle Zusammenhänge kennt, beunruhige und

verwirre diese nur Halbwissenden jedoch nicht". [Wahrscheinlich eine Warnung
davor, die geistig noch Unreifen, zur Einsicht in die letzten Zusammenhänge
noch Unfähigen nicht in ihrer vom Wahn verdunkelten Tätigkeit zu stören - eine

Warnung entweder im Sinne des geduldigen Reifenlassens und des Wartens auf
tiefere Einsicht in künftigen Existenzen der Betreffenden, oder im Sinne des

Ausschlusses der Unwürdigen aus dem Kreise derer, denen die Heilslehre

mitgeteilt werden darf; im 18., letzten Gesänge Vers 67 heisst es: "Einem Nicht-

Asketischen, nicht Mir-Ergebenen, Ungehorsamen, an Mir Nörgelnden darfst du

diese Lehre nicht mitteilen"]. 30 "Wälze alle Werke auf Mich ab, deinen Sinn

auf das Selbst gerichtet, frei von Hoffnung, frei vom Gedanken an
irgendwelchen Besitz, und kämpfe dann ohne Skrupel!". - "Wälze alle Werke auf
Mich ab" - hier also erscheint zum ersten Male diese von jetzt an immer

wiederholte Heilsempfehlung, zu handeln, aber das Handeln auf Gott
auszurichten, ja auf Ihn überzuwälzen oder auf Ihn abzuwerfen. Das Verbum sam-ny-
as- "abwerfen oder abwälzen" ist das gleiche, von dem Samnyäsin, der Welt-

Entsager, abgeleitet ist, der Mensch also, der jede weltliche Tätigkeit ablegt und

darauf verzichtet. Der Fromme im Sinne der Bhagavadgïtâ legt aber die

Tätigkeit nicht ab, sondern legt sie auf Gott und übt sie aus, dadurch vor ihren

schlimmen Folgen geschützt. Unsere Stelle ist auch, falls die Stelle 2, 61, wie
Zaehner glaubt, nur die Andacht des Yogins zu Isvara meint, die erste, an der

Krsna als Gott im eigenen Namen hervortritt. Und im folgenden Verse 3, 31

spricht Krsna zum ersten Mal von seiner Lehre als von einem
Glaubensbekenntnis, das die Frommen gläubig und ohne daran zu nörgeln befolgen
müssen und dafür von den schlimmen Folgen des Handelns befreit werden: "Die
Menschen, die meine Lehre stets befolgen, gläubig und ohne zu nörgeln, werden

von den Folgen des Handelns befreit. Diejenigen aber, die aus Nörgelsucht
meine Lehre ablehnen, das sind Toren, von jeder Weisheit verlassen, und dem

Untergange geweiht". Es folgt dann noch einmal die Versicherung, dass die

Natur oder Materie zum Handeln zwingt und jede gewaltsame Unterdrückung
des Handelns aussichtslos ist, die Warnung vor den bei jeder Sinneswahrnehmung

auftretenden Affekten Begierde und Abneigung, die wie Wegelagerer
auf den Menschen lauern, und die Mahnung, die Pflichten des Standes zu

erfüllen, in den man hineingeboren wurde: besser sei es, die Pflichten des

eigenen Standes schlecht als die eines fremden Standes gut zu erfüllen. Wir
sehen wieder, wie die GM die bestehende Gesellschaftsordnung bejaht und an

der geltenden Ethik nicht rütteln will; sie lehrt die Menschen nicht, anderes zu

tun, sondern nur, es anders zu tun.

AS/EA LVII'4'2003, S. 687-792



728 Alfred Bloch (ed. Rudolf Wächter)

Den Ausklang des dritten Gesanges endlich bildet eine erneute Warnung
vor der als eigentliche Feindin des Menschen bezeichneten Begierde; bekämpft
wird sie durch die Zügelung der Sinnesfunktionen. Die beiden letzten Verse

geben in aufsteigender Anordnung die Hierarchie: Sinnesfunktionen, Denken,
Vernunft und das Selbst als das Höchste.

Der vierte Gesang

Der vierte Gesang beginnt mit der von uns schon früher besprochenen Angabe
Krsna's, durch welche Überlieferungskette seine Lehre tradiert worden sei: In
der Anfangszeit dieser Welt habe Er, Krsna, diese Lehre dem Sonnengott
Vivasvat mitgeteilt, dieser dem Stammvater der Menschheit, Manu, usw.; jetzt
teile Er, Krsna, die sich seit jener Urzeit gleich gebliebene Lehre dem Arjuna
mit, weil Arjuna als sein ergebener Freund würdig sei, diese höchste Geheimlehre

zu vernehmen. Hier gebraucht Krsna zum ersten Mal, und zwar auf Arjuna
angewandt, den Ausdruck "Fromm-Ergebener", Bhakta, d.h. von der Liebe zu
Gott und Ergebenheit in Gott, Bhakti, Beseelter. Ferner kommt der Gedanke

zum Ausdruck, dass Krsna's Heilslehre nur einem Fromm-Ergebenen, einem

Bhakta, mitgeteilt werden darf; eine gewisse Exklusivität und ablehnende

Haltung gegen Andersgläubige ist auch der Bhägavata-Religion, bei aller
Weitherzigkeit, eigen.

Sodann gibt, wie wir ebenfalls schon früher gesehen haben, Arjuna's
historisch-chronologischer Einwand, wie es möglich sei, dass sein Zeitgenosse
Krsna seine Lehre schon in der Anfangszeit dieser Welt offenbart habe, Krsna

Anlass, von seinen Herabkünften und überhaupt von seiner zyklisch
wiederkehrenden Tätigkeit zu sprechen. Vers 6: "Obgleich ich ungeboren,
unveränderlich und der Herr der Geschöpfe bin, mache ich mir die Materie, die mir
gehört, zu Diensten und trete kraft meiner schöpferischen Fähigkeit in ein

(sichtbares) Dasein ein". Im Gegensatz zur Sämkhya-Philosophie, in der Geist

und Materie scharf voneinander geschieden sind und nie ineinander übergehen,
nimmt in der Gîtâ Gott materielle Gestalt an, und zwar kraft seiner schöpferischen

Fähigkeit, seiner Mäyä. Der berühmte Begriff Mäyä besitzt die
ausgesprochene43 Bedeutung "Täuschung, Illusion, Vorspiegelung" nur in der streng
monistischen Vedänta-Philosophie; die ursprüngliche Bedeutung des Wortes ist
sicher "wunderbare oder zauberische Fähigkeit, etwas zu schaffen". In der GM
ist die Materie oder Natur nicht ein vorgespiegeltes Unwirkliches, sondern eine

Wirklichkeit, und zwar eine von Gott kraft seiner schöpferischen Fähigkeit

43 [D.h. explizite, prononcierte, klare]

AS/EA LVII'4'2003, S.687-792



Bhagavadgïtâ 729

angenommene Gestalt. Daran lassen die Ausführungen Krsna's im siebenten

Gesänge keinen Zweifel, z.B. 7, 4 und 5 "Erde, Wasser, Feuer, Wind, Raum,

Denken, Vernunft und Ichbewusstsein stellen meine achtfach geteilte (niederere

Natur) dar, die (zahllosen) Einzelselbst sind meine höhere Natur".
Also die Menschen mit ihrem Selbst und mit ihrem seelisch-körperlichen

Organismus, aber auch die gesamte übrige materielle Welt, sind eine Ausformung

Gottes. Damit ist jedoch nicht gesagt, dass das nichtstoffliche, eigentliche
Wesen Gottes und Gottes stoffliche Gestalt einander gleichwertig wären,
namentlich unter dem Gesichtspunkt des Heils und der Erlösung. Dass die
Materie oder Natur eine abgeleitete, niederere Form Gottes ist, geht deutlich aus

den Versen 12-15 des gleichen siebenten Gesanges hervor: 12 "Wisse, dass die

Natur (oder Materie) in ihrer Ausformung in den drei Eigenschaften Güte,
Leidenschaft und Finsternis aus Mir entstanden ist; aber Ich bin nicht in dieser

ausgeformten Natur, sondern sie ist in Mir". Diese letzte Aussage ist ja nicht
leicht zu verstehen, aber jedenfalls ist eine hierarchische Abstufung zwischen
den beiden Zuständen Gottes gemeint, dem eigentlichen und dem in der Natur
oder Welt ausgeformten. Das geht deutlich aus den Versen 13-15 hervor:

"Durch meine Ausformung in der in drei Eigenschaften erscheinenden Materie
wird die ganze Welt getäuscht und erkennt nicht, dass ich höher als die Materie
und unveränderlich bin. Denn diese meine göttliche schöpferische Fähigkeit
(Mäyä) ist schwer zu übersteigen [hätte der Ausdruck nicht einen unfeinen, hier

völlig unpassenden Beiklang, so würden wir sagen: es ist schwer,
dahinterzukommen, nämlich hinter meine Mäyä], aber die, welche zu Mir allein Zuflucht
nehmen, überschreiten diese Mäyä. Die verblendeten Übeltäter jedoch, die

niedrigsten der Menschen, nehmen nicht zu Mir Zuflucht: meine Mäyä raubt
ihnen ihre Erkenntnis, und sie sind zu einem dämonischen Dasein verurteilt".
Hier äussert sich die negative Seite der Mäyä, der schöpferischen Wunderkraft
Gottes: sie steht als schwer zu überschreitendes Hindernis der Gotteserkenntnis
und damit der Erlösung entgegen. Die die Mäyä überwindende Gotteserkenntnis

wird aber in der GM nicht allein durch die Anstrengung des nach Erlösung
strebenden Menschen gewonnen, also nicht allein durch denkerisches und

mystisches Bemühen, sondern durch Zufluchtnehmen zu Gott, worauf Gottes
Gnade das Überschreiten der Mäyä gestattet. Das Verhältnis von Gott zu Materie
oder Gott zu Welt, wie es die Gîtâ versteht, kann mit einem von Rudolf Otto,
dem von uns schon genannten Religionsforscher, geprägten Fachausdruck als

Theopanismus bezeichnet werden. Otto unterscheidet zwischen Pantheismus und

Theopanismus. Pantheismus meint: Das All ist Gott. Das heisst, es ist selber

Objekt der religiösen Verehrung. Das Gottsein ist hier eine Funktion der Welt.

AS/EA LVII'4'2003. S. 687-792



730 Alfred Bloch (ed. Rudolf Wächter)

Der denkbar äusserste Gegensatz zum Pantheismus ist jedoch das, was man

gewöhnlich mit ihm gleichsetzt und verwechselt: eben der Theopanismus. Hier
heisst es: Gott ist das All. Das Allsein ist hier eine Funktion der Gottheit. Das ist
der diametrale Widerspruch zu: das All ist Gott. Die Gottheit ist das Reale, die

Welt nur ihre sekundäre Funktion. Diese Anschauung hat, im schärfsten

Gegensatz zum Pantheismus, die Neigung, die Welt zu mindern und schliesslich
in der Gottheit untergehen zu lassen. Dies im wesentlichen nach Adalbert Gail,
Bhakti im Bhägavatapuräna (Wiesbaden 1969), S. 26 [das Bhägavata-Puräna ist

der nächst der Gîtâ wichtigste Text des Bhägavata-Glaubens; es ist aber um
mehrere Jahrhunderte, nach der verbreitetsten Meinung sogar ein Jahrtausend

später als die GM entstanden, nämlich im 8. Jahrh. n. Chr.]. Krsna's Formulierung

in 7, 12 "Ich bin nicht in der Welt, sondern sie ist in Mir" hebt wohl am

prägnantesten den Theopanismus vom Pantheismus ab.

Doch kehren wir zu unserer Stelle 4, 6 ff. zurück! Krsna spricht ja hier von
seinen Herabkünften, also seinen Inkarnationen oder Materialisationen, aber

obgleich er diese kraft seiner Mäyä, seiner schöpferischen Wunderkraft,
vollzieht, gereichen sie der Menschheit zum Segen. Denn wie wir schon gehört
haben, steigt Gott immer dann in körperhafter Gestalt zur Erde hinab, wenn die

Weltordnung bedroht ist, um sie wiederherzustellen, um den Frommen zu helfen

und die Bösen zu vernichten. Aber nicht nur den Augenzeugen und Zeitgenossen
der Herabkünfte gereichen diese zum Heil, sondern auch anderen Generationen

von Menschen, sofern sie nur von den Geburten und vom Wirken Gottes auf
Erden hören und es sich andächtig vergegenwärtigen. Vers 4, 9: "Wer meine

göttliche Geburt und mein göttliches Wirken wirklich kennt, gelangt, wenn er
seinen Körper verlässt, nicht in eine Wiedergeburt, sondern er gelangt zu Mir, o

Arjuna!".
Dieser Glaube, dass die andächtige Beschäftigung mit den heilbringenden

Taten Gottes auf Erden dem Zuhörer und dem Erzähler solcher Berichte Segen

bringt, ist in Indien tiefverwurzelt und ist ein wichtiger Beweggrund für die

Schaffung von Dichtungen und auch von Werken der bildenden Kunst gewesen.
Die geistige Beschäftigung mit den Erzählungen über Gottes Heilstaten ist ein

Nachvollziehen dieser Heilstaten, eine Vergegenwärtigung, welche die gleiche

Wirkung hat wie die physische Anwesenheit bei einem solche Heilsgeschehen.
Das von uns schon genannte Bhägavata-Puräna etwa kann sich nicht genug tun,
das Anhören der Erzählungen von Krsna immer wieder als ein Mittel zur
Erlösung einzuschärfen, und in den Epen Mahâbhârata und Rämayana schliessen

die besonders heiligen Geschichten oft mit der Versicherung, wer auch nur einen

einzigen Vers davon aufsage oder anhöre, werde dadurch von allen Übeln erlöst.

AS/EA LVII'4'2003. S.687-792



Bhagavadgïtâ 731

"Nicht nur, wer meine Heilstaten kennt", fährt Krsna fort, "sondern wer
mein Wesen erkennt, nimmt dadurch mein Wesen an, und wer sich an Mich
wendet, dem erwidere ich mit gleicher Liebe. Wer als mein Wesen erkennt, dass

meine Werke an mir keine Spuren hinterlassen, der wird selber durch seine

Werke nicht gebunden". Gott ist hier mehr als nur Vorbild: Er lässt den Gläubigen,

der sich vertrauensvoll an Ihn wendet, an Seinem Wesen teilhaben.
Die Verse 4, 24-33 stehen wieder, wie schon ein Abschnitt im dritten

Gesänge, unter dem Leitwort "Opfer", diesmal aber in einem tieferen und wohl

ausgesprochen mystischen Sinne, wobei mit mystisch das Erleben der Einheit

von Opferer, Opfer und Empfänger des Opfers44 gemeint ist.45 Dazu kommt
noch der früher schon erwähnte, in der indischen Sprache und
Glaubensgeschichte begründete Umstand, dass Opfern das Tun schlechthin ist, so dass

hier die verschiedenen als Opfer dargestellten Heilsbestrebungen wieder als Tun,
als Handeln hingestellt werden, woraus das Segenbringende des richtigen
Handelns abgeleitet wird. Die Verse sind aber zweifellos schwierig und ihre genaue

Deutung unsicher. Vielleicht darf man die in ihnen sich äussernde Denkweise

aus einer langen Tradition verstehen, die schon im Rigveda beginnt: Im
berühmten Purusa-Hymnus des Riveda 10, 90, der den Ursprung der Welt aus

einem Ur-Menschen riesigen Ausmasses (eben dem Purusa) herleitet, den die

Götter als Opfer darbrachten, lautet der Beginn der letzten Strophe 16 "Mit dem

Opfer46 opferten die Götter dem Opfer".47 Geldner erklärt diesen zunächst sehr

schwierigen Vers folgendermassen: "Die Götter opferten dem Opfer mit dem

Opfer" d.h. der Purusa, der Ur-Mensch, war zugleich der geopferte Gegenstand
und Gegenstand der Verehrung, Opfertier und Gottheit in einer Person". In

unserem Verse Bhagavadgïtâ 4, 24 geht die Verschmelzung noch weiter: Beim

richtig, d.h. mit mystischer Hingabe vollzogenen Opfer, wobei Opfer bildlich für
jede Form religiöser Hingabe steht, werden Opfer, Empfänger des Opfers - also

Gottheit - und Opferer zu Einer Person.

Es kommt noch etwas Weiteres hinzu: Wie in jenem Rigvedavers das Wort
Opfer zweimal hintereinander vorkommt, so in dem ersten Verse der uns jetzt
beschäftigenden Versreihe der GM das Wort brahman gar sechsmal. Die

Bildung von Sätzen, in denen das Wort für einen zentralen religiösen Begriff
zweimal oder noch öfter wiederkehrt, entspringt nun zweifellos einer stilisti-

44 [Dazu verso:] also Gottheit
45 [Dazu verso:] Das Einswerden des Menschen mit der Gottheit wäre dann der diesen

Abschnitt mit dem vorhergehenden verbindende Gedanke.

46 [Darüber:] vermittelst des Opfers
47 [Dazu verso:] also "die Götter brachten das Opfer dem Opfer dar".

AS/EA LVII'4'2003. S. 687-792



732 Alfred Bloch (ed. Rudolf Wächter)

sehen Absicht, aber darüber hinaus einem noch tieferen Beweggrunde; der Vers

4, 24 lautet: "Die Darbringung ist Brahman, die vom Brahman ins Brahmanfeuer

gegossene Opferbutter ist Brahman, und ins Brahman wird deshalb gewiss
eingehen, wer sich in die Opferhandlung für Brahman versenkt". In den deutschen

Versübersetzungen der GM von Leopold von Schroeder und von Robert

Boxberger lautet dieser Vers: "Die Gottheit ist das Opfer selbst, die Gottheit lebt
im Opferfeu'r, drum geht zur Gottheit ein der Mensch, der an solch göttlich Tun

gedenkt". "Gott ist im Opfertier, im Öl, das Opfer wird mit Gott vollbracht, zur
Gottheit geht der Fromme ein, der bei der Tat an Gott gedacht". In der englischen

Vers-Übersetzung von Sir Edwin Arnold: "The sacrifice is Brahm, the

ghee and grain / Are Brahm, the fire is Brahm, the flesh it eats / Is Brahm, and

unto Brahm attaineth he / Who, in such office, meditates on Brahm." Und
schliesslich der Urtext: brahmärpanam brahma havir brahmägnau brahmanä
hutam / brahmaiva tena gantavyam brahma-karma-samädhinä. Solche Verse sind

von mystischer Emotion geprägt, deren Ausdruck sie sind, die sie aber zugleich
auch hervorrufen sollen. Es steckt ein Stück Wort-Magie in ihnen, wie sie in
allen Religionen vorkommt, in den indischen Religionen aber seit alters von
besonderer Bedeutung ist. Diese mystisch-emotionale Seite der Dichtersprache
macht es vielleicht ratsam, nicht in jedem Falle bis zu letzter rationaler Klarheit
vorstossen zu wollen.

(5. Stunde)

Die Verse 4, 15-33 zählen die verschiedenen Formen des Gottesdienstes oder
des Dienstes am Brahman auf und deuten sie alle als Opferdienst, obgleich die
meisten der damit gemeinten religiösen Richtungen und Erlösungsbestrebungen
kein Opferdienst im wörtlichen Sinne sind; im übertragenen, metaphorischen,
bildlichen Sinne können aber diese verschiedenen Arten religiösen, asketischen

und yogischen Bemühens doch als Opferdienst bezeichnet werden, weil es sich

um eine Hingabe der eigenen Person oder von Teilen von ihr an das Brahman
handelt. Der Vers 25 "Einige bringen den Göttern Opfer dar" meint die

gewöhnlichen, materiellen Opfer, d.h. die Speisen, im nichtübertragenen Sinn.
26 "Einige opfern ihre Sinnesfunktionen wie Gehör usw. in den Feuern der

Selbstzügelung, andere opfern die Sinnesobjekte wie die Laute usw. in den
Feuern der Sinnesfunktionen". Was die beiden Zeilen im einzelnen genau
meinen, ist nicht klar, aber jedenfalls wird die yogische Ausschaltung der

Sinnendinge als Opfer dieser Sinnendinge im Altarfeuer der Selbstzucht
dargestellt. "Andere opfern alle Werke der Sinnesfunktionen und alle Werke des

AS/EA LVII'4'2003. S.687-792



Bhagavadgïtâ 733

Atmens in dem von Erkenntnis angefachten Feuer der yogischen
Selbstbezwingung". 29 "Andere opfern das Ausatmen im Einatmen, das Einatmen im
Ausatmen, indem sie den Strom des Einatmens und Ausatmens hemmen, ganz
dem Ziele der Atemdisziplinierung sich widmend".

Die Wichtigkeit der Atemdisziplinierung, des Pränäyäma, im Yoga ist

Ihnen bekannt. Den Sinn der yogischen Atemübungen darzulegen, kann hier
nicht unsere Aufgabe sein; übrigens wären wir dazu auch gar nicht imstande, da

uns die Erfahrungen, die allein diesen Sinn enthüllen, fehlen. Wir können nur
einiges von dem herausgreifen, was Mircea Eliade, einer der besten westlichen
Kenner des Yoga, in seinem schon erwähnten Buche "Yoga" sagt. Dabei ist
noch vorauszuschicken, dass die Atemdisziplinierung das dritte von drei
zusammengehörigen yogischen Mitteln darstellt; das erste ist das unbewegliche
Verharren in einer bestimmten Stellung, äsana, das zweite die Konzentration auf
einen einzigen konkreten oder gedanklichen Punkt, ekägratä. Einleitend sagt
Eliade: "Die Sinnestätigkeiten halten den Menschen gefangen, verderben und

zerstören ihn",48 und diese Einsicht haben wir ja in der Gîtâ schon unzählige
Male ausgesprochen gefunden. Die Aufhebung der Sinnestätigkeiten bedeutet

ein Hinauswachsen über sich selbst oder vielmehr die Freilegung des Zuganges

zum eigentlichen Selbst. Dazu ist notwendig, wie Eliade es ausdrückt, dass die

gewöhnlichen menschlichen Existenzmodalitäten aufgehoben werden und die

natürliche menschliche Daseinsweise, die menschliche Verfassung überstiegen
wird. Der erste Schritt dazu ist, wie schon angedeutet, die bekannte yogische

unbewegliche Stellung oder Positur, das äsana. Nach Eliade bezeichnet das

äsana deutlich den Punkt, wo die menschliche Verfassung überstiegen wird:
durch die unbewegliche Stellung des Körpers werde eine andere,
nichtmenschliche Verfassung nachgeahmt, da der Yogin im Zustand des äsana

keinesfalls einem Menschen gleichgesetzt werden könne, der ja seiner Definition
nach ein bewegliches, unruhiges, arhythmisches Wesen sei. Das Überschreiten

der menschlichen Verfassung wird also durch die Weigerung erreicht, den

elementarsten menschlichen Neigungen nachzugeben. Die Weigerung, sich zu

bewegen (äsana), und die Weigerung, sich von dem reissenden Fluss der

Bewusstseinszustände tragen zu lassen (verwirklicht durch die Konzentration

auf einen einzigen Punkt), wird fortgesetzt durch die für den Yoga bezeichnendste

dieser Weigerungen: die Disziplinierung des Atmens, die Weigerung
also, so zu atmen, wie gewöhnliche Menschen es tun, nämlich auf unrhythmische

Art. Während die Atmung des natürlichen Menschen unregelmässig ist,

48 [Eliade (1960), 66.]

AS/EA LVII'4'2003, S. 687-792



734 Alfred Bloch (ed. Rudolf Wächter)

sich zum Beispiel im Zorne beschleunigt, besteht die Atemdisziplinierung in
einem allmählichen Verlängern der Aus- und Einatmung und in der Erzielung
eines möglichst grossen Intervalls zwischen beiden Phasen. Das Ergebnis der

yogischen Bemühungen Unbeweglichkeit, Konzentration auf einen Punkt und

Atemdisziplinierung fasst Eliade so zusammen:49 "Unbeweglich, seine Atmung
rhythmisierend, Blick und Aufmerksamkeit auf einen einzigen Punkt gerichtet,
lässt der Yogin die profane Modalität des Existierens hinter sich. Er wird von
der Aussenwelt unabhängig; die äusseren Spannungen hören auf, ihn zu stören:
da er tatsächlich die Gegensätze überwunden hat, ist er unempfindlich gegen
Kälte und Hitze, Licht und Finsternis. Die Sinnestätigkeit wirft ihn nicht mehr
nach aussen, auf die Objekte der Sinne; der Gedankenfluss wird nicht mehr von
Ablenkungen, Automatismen und vom Gedächtnis bestimmt, er ist konzentriert,
geeint [wir erinnern uns, dass Zaehner das Wort yoga durch "Integration"
übersetzt]. Dieses Zurückziehen aus der Aussenwelt ist von einem Untertauchen in
sich selbst begleitet; der Yogin kehrt zu sich selbst zurück, umgibt sich mit
immer stärkerer Schutzwehr gegen Invasionen von aussen, wird mit einem Wort
unverwundbar". Soweit Eliade. Es leuchtet ein, dass im Sinne der GM der Yoga
und damit auch die Atemdisziplin zur Lösung des Selbst aus der Wanderung
beiträgt.

Am wichtigsten in unserem Zusammenhang der GM ist der die Aufzählung
der verschiedenen Arten des Opferdienstes abschliessende Vers 32 "So werden

angesichts des Brahman vielerlei Arten von Opfern dargebracht. Wisse, dass sie

alle dem Tun entstammen; wenn du das weisst, wirst du erlöst werden". Das

heisst wohl: Alle Heilsbemühungen, wie sie von den Anhängern der verschiedenen

religiösen und philosophischen Richtungen unternommen werden, vom
konkreten Opfer bis zur Atemdisziplinierung, stellen ein Handeln dar. Also kann

auch von dieser Seite her gesehen keine Rede davon sein, dass das Handeln an

sich etwas Unheilvolles wäre. Es leuchtet uns allerdings nicht unmittelbar ein,
dass die yogische Unbeweglichkeit, Konzentration und Atemregulierung als

"Handeln" bezeichnet wird; mit dem, was Eliade das Hintersichlassen der
natürlichen menschlichen Daseinsweise nennt, scheint doch die höchste überhaupt
denkbare Stufe des Nichthandeins erreicht zu sein. Aber für die GM ist das alles

"ein Handeln".
Vers 33 leitet von der Aufzählung der verschiedenen Arten des Opfers zur

Empfehlung und Verherrlichung der Erkenntnis über; welcher Erkenntnis,
werden wir gleich zu verstehen versuchen. "Besser als das Opfer, welches in der

49 [Eliade (1960), 75, nicht ganz wörtlich übernommen.]

AS/EA LVII'4'2003, S.687-792



Bhagavadgïtâ 735

Darbringung materiellen Besitzes besteht, ist das aus Erkenntnis bestehende

Opfer; alle Opferwerke sind in der Erkenntnis enthalten". Die höchstbewertete

der vielen Opferarten ist also die Erkenntnis. Natürlich ist mit dem "Erkenntnis-

Opfer" oder "Opfer der Erkenntnis" keineswegs das gemeint, was wir sacrifi-
cium intellectüs nennen, also keineswegs, dass man die Erkenntnis einem

höheren Wert, etwa einem Glaubensdogma, opfern soll, sondern unter Beibehaltung

des Bildes, dass alle Heilsbemühungen Opferwerk und damit Handlungen

seien, wird nun gesagt, das höchststehende Opferwerk sei die Erkenntnis. Nun

fragen wir noch einmal: Welche Erkenntnis denn? Es kann sich nur um die

Erkenntnis des Absoluten, des Brahman handeln, und um die aus dieser

Erkenntnis folgende einheitliche Schau von Welt, eigener Person und Absolutem.

Denn Vers 35 sagt "Wenn du das erkannt hast, wirst du nie mehr der Verwirrung
anheimfallen, weil du aufgrund dieser Erkenntnis alle Geschöpfe in dir selbst

und dann in Mir sehen wirst". Die Erkenntnis des Absoluten, des Brahman oder

Gottes hat zur Folge, dass die unstete Welt mit ihren Gegensätzen und mit der

heillosen Flucht ihrer Erscheinungen nur noch als das Eine, Ausgeglichene,

Gegensatzlose gesehen wird. Unser Vers 4, 35 ist eine Vorwegnahme der 6, 29-
32 breiter entwickelten Doktrin: "Der Disziplinierte sieht sich selbst in allen

Geschöpfen und alle Geschöpfe in sich selbst; er sieht in allem das Gleiche. Wer

Mich in allem sieht und alles in Mir, dem gehe ich nicht verloren, und er geht

Mir nicht verloren" usw. Das heisst: Wer sich der Abhängigkeit von der scheinbar

vielfältigen und in Gegensätzen schillernden Aussenwelt entzogen hat, in
sich selbst eingekehrt ist und damit das Absolute, sich ewig Gleichbleibende
erkannt hat, kann sich wieder der Aussenwelt zuwenden. Er ist nun aber durch
das Wissen um die Einheit und Ausgeglichenheit von Absolutem, eigener Person

und Aussenwelt ganz anders als vorher dafür gewappnet, sich der Aussenwelt zu

stellen und auszusetzen: die dort scheinbar herrschenden, den Ungewappneten
hin und her zerrenden Gegensätze können dem mit Erkenntnis Gewappneten
nichts mehr anhaben, er ist, um nochmals den Ausdruck Eliade's zu gebrauchen,

unverwundbar geworden, und er kann sich dank dieser Unverwundbarkeit nun

ohne Gefahr dem Handeln in der Aussenwelt zuwenden.

Der Schlussteil des vierten Gesanges ist wie gesagt der Verherrlichung
dieser Erkenntnis gewidmet: 36 "Selbst wenn du der Übelste von allen

Übeltätern wärest, würdest du mit dem Schiff dieser Erkenntnis das ganze Meer des

Elends überqueren können" - das den Indern vertraute Bild der Heilswahrheit
als Schiffes, das den Gläubigen über das Meer des Leidens ans jenseitige Ufer

führt, wo es kein Leiden mehr gibt. Auch die ungeheure Kraft der Heilswahrheit,
die selbst den schlimmsten Sünder retten kann. Dann das schon erwähnte Bild

AS/EA LVII'4'2003. S. 687-792



736 Alfred Bloch (ed. Rudolf Wächter)

vom Feuer der Erkenntnis, das alle schlimmen Folgen des Tuns zu Asche

verbrennt. In Vers 39 wird zum ersten Mal positiv das höchste Glück genannt,
das dem zuteil wird, der sich vom Scheinglück der Sinnendinge abgewandt hat:

"Der Gläubige und seine Sinne Zügelnde erlangt Erkenntnis und dadurch in

kurzer Zeit den vollkommenen Seelenfrieden. Der ungläubige Zweifler aber geht

zugrunde; weder das Diesseits, noch das Jenseits, noch irgend ein Glück wird
dem Zweifler zuteil. Nur wer durch Disziplinierung (Yoga) die (schlimmen
Folgen) des Tuns abgelegt und durch Erkenntnis alle Zweifel beseitigt hat, kann

handeln, ohne dadurch unfrei zu werden. Deshalb, o Arjuna, nimm das Schwert
der Erkenntnis, schneide damit den aus Unkenntnis entstandenen, im Herzen
sitzenden Zweifel heraus, tritt die Disziplinierung an und steh auf!"

Derfünfte (und sechste) Gesang

Die Gesänge 5 und 6 haben als Hauptthema die für die GM so bezeichnende

Verschmelzung der beiden Ideale "Entsagung" und "Handeln". Die Entsagung,
samnyäsa, schloss ja vor und ausserhalb der GM den Verzicht auf das Handeln
ein, während die GM das entsagungsvolle Handeln predigt. Ähnlich wie zu

Beginn des dritten Gesanges bittet auch am Anfang des fünften Arjuna den

Krsna, er solle ihm klar sagen, ob Verzicht auf Handeln oder Handeln unter dem

Schutz der Selbstzügelung besser sei. Krsna antwortet, Verzicht auf Handeln
und Handeln unter dem Schutz der Disziplin führten beide zum Heile, doch habe

das Handeln unter gleichzeitiger Ausübung der yogischen Disziplin den Vorzug
vor dem Verzicht auf das Handeln. Es folgt dann die von uns schon früher
erwähnte Aussage Krsna's, Theorie (Sämkhya) und Praxis (Yoga) bildeten eine

Einheit und dürften nicht voneinander getrennt werden. "Wenn50 der unter der

Selbstdisziplin Stehende sieht, hört, berührt, riecht, isst, geht, schläft, atmet,

greift, die Augen öffnet oder schliesst, denkt er: 'Gar nichts tue ich, sondern

bloss die Sinnesfunktionen haben es mit den Sinnesobjekten zu tun.' Mit dem

Körper, mit dem Denken, mit der Vernunft, mit den [vom Selbst] isolierten

Sinnesfunktionen verrichten die unter der Selbstdisziplin Stehenden ihre Werke,
ohne daran zu haften, zur Reinhaltung des Selbst. Der Gezügelte verzichtet auf
die Frucht des Tuns und erlangt vollkommenen Seelenfrieden, der Ungezügelte

gibt seinen Begierden nach, hängt an der Frucht des Tuns und wird dadurch

unfrei." In diesen Versen und in den auf sie folgenden tritt deutlich die Lehre der

Sämkhya-Philosophie hervor, dass nur die Materie handelt, der Geist aber nicht

50 [5, 8 ff]

AS/EA LVII'4'2003, S.687-792



Bhagavadgïtâ 737

daran beteiligt ist. Nur steht in der GM statt "Geist" "das Selbst" oder "der
Mensch".

Der Schlussteil des fünften Gesanges schildert ausführlicher, als die erste

Erwähnung dieses Themas in 4, 39 es getan hatte, die endgültige Seligkeit des

die Lehren der Gîtâ Befolgenden, und zwar verbindet Krsna mit der Verheissung
der Seligkeit noch einmal die Hauptbedingungen, die zu ihr fuhren. Die

wichtigste Bedingung ist diese: Man muss unempfindlich sein gegen die
Verschiedenheiten der Lebewesen und sonstigen Dinge, die einem begegnen, und

unempfindlich gegen die Verschiedenheit der Begebenheiten, die einem zu-

stossen; man muss sich in einem unerschütterlichen Gleichgewicht befinden, das

gegen die gegensätzlichen Reize, denen man ausgesetzt ist, gänzlich gefeit ist.

Vers 18 "Die Weisen haben die gleiche Einstellung gegenüber einem gelehrten
und wohlerzogenen Brahmanen, gegenüber einer Kuh, gegenüber einem Elefanten,

gegenüber einem Hund und gegenüber einem Paria". Vers 20 "Man freue

sich nicht, wenn einem etwas Angenehmes, und man gräme sich nicht, wenn
einem etwas Unangenehmes zustösst; wer das Brahman kennt, befindet sich im

Brahman, weil seine Vernunft unerschütterlich ist, und weil er sich durch nichts

verblenden lässt". Diese von der GM und verwandten religiösen Texten immer

wieder geforderte gleiche Einstellung gegenüber Allem, ungeachtet der

Verschiedenheiten und Gegensätze, wird eigentlich in der GM nirgends ausführlich

begründet, d.h. es wird nicht ausdrücklich gesagt, warum dieser Gleichmut so

viel zur Erlangung der Erlösung und Seligkeit beiträgt. Auch die indischen und

europäischen Erklärer sind den Gründen und Zusammenhängen dieser so oft
erhobenen Forderung des Gleichmutes eigentlich recht wenig nachgegangen. Oft

begegnet man der Erklärung, weil ja die Erscheinungswelt mit all ihren
Verschiedenheiten in Wirklichkeit das Eine, gleiche Brahman oder der Eine, gleiche
Gott sei, sei es logisch, dass der Weise, der erkannt hat, dass hinter allen
Verschiedenheiten nur das Eine, Absolute steht, die Verschiedenheiten ignoriert.
Diese Erklärung trifft zu, ist aber vielleicht nicht erschöpfend. Gerade ein Vers

an der Stelle der GM, wo wir stehen, gibt uns einen Fingerzeig auf den tieferen

Zusammenhang, der zwischen dem Gleichmut und der Seligkeit besteht, nämlich

5, 19: "Diejenigen, deren Geist sich im Gleichmut befindet, haben schon in

dieser Welt die Schöpfung überwunden; denn das Brahman ist ohne Fehl und

immer gleich; deshalb befinden sich diese im Brahman".
Was bedeutet das: "schon in dieser Welt die Schöpfung überwunden zu

haben"? "Die Schöpfung" steht hier stichwortartig für die Veränderungen, denen

die materielle Welt unterworfen ist, und zwar sowohl für das zyklische
Entstehen und Vergehen der Welten, für die zyklische Entfaltung und Rückbildung

AS/EA LVII'4'2003. S. 687-792



738 Alfred Bloch (ed. Rudolf Wächter)

der Materie, als auch für die ganze Unstetheit und Vergänglichkeit, die der

Schöpfung eigen ist. Die Schöpfung schon in diesem Leben überwunden zu
haben bedeutet also: die der natürlichen menschlichen Existenz anhaftende

Unstetheit und Zerrissenheit und damit das Leiden schon in diesem Leben
überwunden zu haben. Der in diesem Leben verwirklichte absolute Gleichmut ist
eine Vorwegnahme der vollkommenen Ruhe und Seligkeit, die normalerweise
erst nach dem Tode demjenigen zuteil wird, der sein Leben zur Schaffung der

Voraussetzungen für die Erlösung genützt hat. Die GM kennt den Ausdruck des

"schon bei Lebzeiten Erlösten", jïvanmukta, nicht, aber die Vorwegnahme der

Seligkeit schon in diesem Leben, von der sie spricht, kommt dem Zustand des

schon bei Lebzeiten Erlösten, wie er uns in anderen Texten beschrieben wird,
sehr nahe. So heisst es in anderen Texten etwa: "Obwohl er noch lebt, ist er

doch, wenngleich er noch nicht das Nirväna erreicht hat, wie im Nirväna. Er

entspricht einer auf einem Bild gemalten Lampe, die man ansehen kann, die aber

nicht brennt". Und tatsächlich kommt in den Schlussversen des fünften
Gesanges der GM das Wort Nirväna dreimal vor, allerdings in der Zusammensetzung

Brahma-nirväna, die an sich vieldeutig ist und auch verschieden
übersetzt wird, die aber wohl meint: das Nirväna, d.h. die Seligkeit, die dann

eintritt, wenn sich der Mensch aus den Fesseln der Welt und der Wanderung
gelöst hat und mit dem Absoluten, dem Brahman, eins geworden ist.

Der Ausdruck Nirväna gehört bekanntlich vor allem dem Buddhismus an;
er fehlt den alten Upanisaden noch und ist wahrscheinlich aus dem Buddhismus
in den Hinduismus gekommen. Freilich steht im Buddhismus das Nirväna nicht
in Beziehung zu einem ausdrücklich genannten Absoluten; der Buddhismus
kennt ja weder das Brahman noch Gott; unbuddhistisch wäre es, das Nirväna in
den Zusammenhang zu bringen, den Krsna in der GM 6, 15 ausspricht: "Der
Yogin, der sich in der geschilderten Weise stets selbst diszipliniert und sein

Denken zügelt, der gelangt zum Frieden, der im Nirväna gipfelt und sich in Mir
befindet". Dass das Nirväna die äusserste Ruhe und den äussersten Frieden

darstellt, würde auch ein Buddhist unterschreiben, nicht jedoch, dass es sich im
Brahman oder in Krsna befinde, wie die GM sagt. Abgesehen davon aber ist das

von der Gîtâ als letztes Ziel hingestellte Nirväna dem buddhistischen Nirväna
sehr ähnlich. Ein Nirväna im Brahman oder in Gott kann ja kaum als völlige
Auflösung, als völliges Nichtsein verstanden werden, sondern es muss ein

positives, wenn auch schwer fassbares und nicht beschreibbares Sein darstellen.
Das gilt aber auch für das buddhistische Nirväna; die schon in gewissen Fragen
seiner Jünger an den Buddha als Möglichkeit auftauchende und in der Folge bis
in die Neuzeit von manchen Forschern vertretene Ansicht, das Nirväna sei

AS/EA LVII'4'2003, S.687-792



Bhagavadgïtâ 739

einfach ein kein Leiden mehr enthaltendes Vernichtetsein, ist falsch. Nirväna
bedeutet zwar "das Erlöschen", und die Benennung des Zustandes der Erlösung
ist tatsächlich vom Bilde des Erlöschens eines Feuers hergenommen, aber die

altindische Auffassung des Feuers war ganz deutlich so, dass ein Feuer, dem

man sein Brennholz entzieht, zwar erlischt, aber dadurch nicht verschwindet; es

ist bloss unsichtbar und unfassbar geworden, und so ist auch das Nirväna
keineswegs eine Auflösung ins Nichts. Der Buddha hat sich zwar immer geweigert,

das Nirväna näher zu beschreiben, weil es eben nicht beschreibbar ist. Im
Buddhismus ist es besonders unmöglich, es zu beschreiben, weil er keine Seele

und keine dauerhafte menschliche Persönlichkeit anerkennt, so dass weder die

Frage, was erlischt, noch besonders die Frage, was nach dem Erlöschen bleibt,
beantwortet werden kann. Aber auch im Hinduismus gibt es, wenn auch weniger
ausgeprägt, unbeantwortbare Fragen oder unbeschreibbare Zustände. So

unterscheiden einige hinduistische Glaubensrichtungen eine Reihe von Stufen, die,
mit der äussersten Entfernung vom Heilszustande beginnend, allmählich Schritt
für Schritt zur Erlösung heraufführen. Eine dieser Lehren kennt 7 Stufen, aber

die siebente Stufe, die erst nach dem Tode erreicht wird, lässt sich mit Worten
und Begriffen nicht beschreiben. Das gilt auch für das Nirväna der GM, so dass

wir eigentlich unsere Behauptung, der Schlussteil des 5. Gesanges beschreibe
die endgültige Seligkeit ausführlicher, zum Teil zurücknehmen müssen.

Edgerton51 bemerkt ausdrücklich, Einzelheiten über die Beschaffenheit dieses

Zustandes fehlten in der GM vollständig; es werde uns nicht gesagt, wie sich die

GM den Zustand eines Menschen vorstelle, der dieses Ziel erreicht habe; klar sei

einzig, dass es sich um eine Art wirklicher Existenz und nicht um eine

vollständige Auflösung ins Nichts handle.

Immerhin scheint uns, der vor kurzem zitierte Vers 6, 15 lasse doch erkennen,

dass das Nirväna ein gesteigerter Seelenfrieden ist; santi, "Seelenfrieden",
heisst ähnlich wie Nirväna wörtlich das Aufhören, das Erlöschen, und der

Seelenfrieden wie die Seligkeit bestehen zunächst einmal negativ im Aufhören
der Wanderung, des Leidens, und überhaupt jeglicher Veränderung und Bewegung.

Aber sowohl der Seelenfrieden in diesem Leben als das Nirväna nach dem

Tode werden doch auch positiv als Zustand höchsten Glückes bezeichnet.

Aufschlussreich ist der Vers 5, 21: "Wenn der Mensch, dessen Selbst nicht an

den äusseren Kontakten [d.h. an der Wahrnehmung der Sinnesobjekte] hängt, in
seinem eigenen Selbst Glück findet, so wird der gleiche Mensch, nachdem er

sich selbst im Hinblick auf das Brahman diszipliniert hat, unvergängliches Glück

51 [Edgerton (1944), Bd. 39, S. 23 f. (1972), 125 f.]

AS/EA LVII'4'2003. S. 687-792



740 Alfred Bloch (ed. Rudolf Wächter)

erlangen". Das Glück, das der Weise im eigenen Selbst findet, war schon 3, 17

erwähnt worden: "Wer am eigenen Selbst seine Freude hat und sein Genügen
sowie seine Zufriedenheit findet", und schon an jener Stelle war dieser Fromme
dem sein Glück in den Sinnendingen Suchenden entgegengesetzt worden, 3, 16

"Wer ein übles Leben führt und an den Sinnesobjekten seine Lust findet, der lebt

umsonst". Auch an unserer Stelle folgt auf den eben übersetzten Vers 5, 21 der

Vers 22: "Die Genüsse, die aus den Kontakten mit den Sinnesobjekten
entstehen, tragen den Keim von Schmerzen in sich, weil sie einen Anfang und ein

Ende haben [d.h. vergänglich sind], der Weise findet an ihnen kein Gefallen".
An beiden Stellen, 3, 16/17 und 5, 21/22, werden zunächst das vergängliche

und nichtswürdige Glück, das man in den Sinnendingen findet, einerseits,

und das wahre Glück, das man im eigenen Selbst findet, andererseits, einander

entgegengesetzt. Das Glück, das im eigenen Selbst zu finden ist, beruht darauf,
dass das Einzelselbst ein Teil des Brahman oder Gottes ist, dass also das Glück
im Einzelselbst dem Glück im Brahman oder in Gott wesensverwandt ist. Wenn

wir den Vers 5, 21 richtig verstehen, so ist sein Sinn, auf eine kurze Formel

gebracht: "Der Mensch, der in diesem Leben in seinem Selbst Glück findet, wird
nach dem Tode im Brahman unvergängliches Glück erlangen".

Es wird also hier ebenfalls die Vorwegnahme des ewigen Glückes nach der

Erlösung schon in diesem Leben gelehrt, und zwar als Folge der dafür
unternommenen Anstrengungen, die zum Beispiel aus Abkehr von den Sinnendingen
und yogischer Disziplinierung bestehen. Das Wort "Vorwegnahme", das wir
stets gebracht haben, trifft aber eigentlich den Sachverhalt nicht ganz genau.
Besser wäre die Umschreibung: "Erarbeitung eines Teils oder Anfangs des

ewigen Glückes schon in diesem Leben". Der Begriff "Erarbeitung" soll nicht
bloss ausdrücken, dass der erlangte Glückszustand eine Folge eigener Anstrengung

ist, sondern auch, dass sich die Anstrengung auf dem gleichen Felde

bewegt wie der angestrebte Glückszustand, dass es sich um eine unmittelbare,
fortschreitende Aneignung des Glückszustandes handelt. Wir haben es mit der

für die indischen Religionen so bezeichnenden Selbsterlösung zu tun, die also

auch in der Gîtâ neben der dem Gläubigen entgegenkommenden Gnade Gottes

gilt - wieder ein Fall, in dem die GM nicht mit "Entweder-Oder", sondern mit
"Sowohl-Als auch" antwortet. Die Selbsterlösung ist also hier eher im Sinne des

Ausspruchs des Apostels Paulus im ersten Timotheusbrief 6, 12 "Ergreife das

ewige Leben!" als im Sinne des Wortes des gleichen Paulus Römerbrief 2, 6

"Gott, der einem jeden vergelten wird nach seinen Werken: denen, die durch

Ausdauer im Wirken des Guten nach Unvergänglichkeit trachten, ewiges
Leben". Auch der Glaube, mit dem sich die noch auf einer niedrigeren religiösen

AS/EA LVII'4'2003. S.687-792



Bhagavadgïtâ 741

Stufe stehenden Schichten im Hinduismus begnügen, Wohlverhalten auf Erden
werde durch Paradiesesfreuden nach dem Tode belohnt, ist vom höheren
Glauben der GM, der Upanisaden und des Buddhismus grundverschieden: zum
Beispiel Tapferkeit des Kriegers im Kampfe, die zum Tod auf dem Schlachtfeld
führt, ist qualitativ verschieden von den Freuden, die den gefallenen Kämpfer in
Indra's Himmel erwarten, also verschieden etwa von der Gesellschaft von
schönen Himmelsfrauen, Apsaras.

Kehren wir nun zu dem von der Gîtâ als entscheidende Voraussetzung für
das Nirväna hingestellten Gleichmut zurück: das Brahman selbst wird in 5, 19

als gleich, d.h. als frei von allen Ungleichheiten und Gegensätzen bezeichnet,
also hat der, welcher den Gleichmut verwirklicht, dadurch schon in diesem

Leben gewissermassen einen Fuss ins Brahman gesetzt. In diesem wichtigen
Punkte stimmt die GM wieder mit anderen indischen Erlösungslehren überein,

zum Beispiel mit der buddhistischen. Einen wichtigen Teil des buddhistischen

Erlösungsweges bildet die Erlangung der vier Versenkungsstufen. Vorbereitet
wird das Durchlaufen der vier Versenkungsstufen durch die Reinigung des

Gemütes von Gier, Zorn, Bosheit und ähnlichen Affekten. In der ersten
Versenkungsstufe ist zwar eine Freiheit von allen niederen Begierden erreicht, aber

noch eine Vorstellung von Objekten vorhanden, und den ganzen Körper durchdringt

ein Gefühl freudigen Behagens. Auf der zweiten Stufe macht sich der

Meditierende keine Vorstellung von Gegenständen mehr, und der Geist ist in
voller Beruhigung auf Einswerdung konzentriert. Auch hier erfüllt den Körper
noch freudiges Behagen. Auf der dritten Stufe schwindet jenes Gefühl freudigen
Behagens; der Meditierende verharrt in Gleichmut, und den Körper durchdringt
"Seligkeit, die über Freude erhaben ist". Auf der vierten Stufe endlich lässt der
Meditierende alle Empfindungen von Lust und Leid hinter sich, er verharrt in
der Lauterkeit besonnenen Gleichmuts, der ganze Körper ist von geistiger Helle
und Reinheit überstrahlt. Obgleich wir, denen diese oder ähnliche Erfahrungen
nicht zuteil geworden sind, uns nichts Genaues unter diesen Schilderungen
vorstellen können, so ist doch soviel klar, dass die vier buddhistischen
Versenkungsstufen eine fortschreitende Entfernung vom natürlichen Empfinden und

von den natürlichen Massstäben von Glück und Leid darstellen und eine

fortschreitende Annäherung an einen über die Gegensätze wie Lust und Leid
erhabenen Zustand von Gleichmut, der dem Nirväna wesensgleich ist; auch der
buddhistische Erlösungsweg ist also eine Annäherung an das Nirväna schon in
diesem irdischen Leben.

AS/EA LVII'4'2003. S. 687-792



742 Alfred Bloch (ed. Rudolf Wächter)

Der sechste Gesang

Der sechste Gesang der Gîtâ führt die Hauptgedanken des fünften näher aus; wir
brauchen uns deshalb mit ihm nicht eingehend zu befassen. Bemerkenswert ist

aber, dass Arjuna, nachdem ihm Krsna die yogische Disziplin und ihr Ziel noch
einmal deutlich vor Augen geführt hat, offen sagt, er traue sich nicht die Kraft
zu, diese Disziplin mit Erfolg durchzuführen; die Stillegung seines Denkens oder

Denkorgans sei ihm fast unmöglich; das Denkorgan sei unruhig, unstet, flatterhaft.

In der Tat ist ja eine Hauptbemühung des Yoga die Unterdrückung der

Denktätigkeit; das berühmte kurzgefasste Lehrbuch des Yoga von Patanjali
beginnt mit der Definition, Yoga sei die Unterdückung der Denktätigkeit. Wir
wissen ja, dass die Disziplinierung des Denkens durch die Vernunft der Aufnahme

der Sinneseindrücke ein Ende setzt und damit dem Selbst die für sein Heil

notwendige Ruhe verschafft. In der Tat hatte Krsna 6, 25-27 gesagt: "Ganz
allmählich werde man ruhig, indem man mit der durch Festigkeit gehaltenen
Vernunft das Denken auf das Selbst richtet, und dann soll man überhaupt nichts
mehr denken. Wohin auch immer das unruhige und unstete Denken ausbricht,

von dort hole man es zurück und bringe es im Selbst zum Gehorsam. Denn zu
dem Yogin, dessen Leidenschaften und dessen Denken also zur Ruhe gekommen
sind, und der makellos und zum Brahman geworden ist, kommt das höchste

Glück". Und 6, 31 hatte Krsna gesagt, statt des Brahman sich selbst als Sitz der

Seligkeit bezeichnend: "Wer, zu völliger Einheit gelangt, Mich liebt, der lebt in

Mir, wie er auch immer leben möge".
Arjuna nun glaubt der Schwierigkeit des yogischen Weges nicht gewachsen

zu sein: 6, 33 "Für die zu völligem Gleichmut führende Disziplinierung bedürfte

es unerschütterlicher Festigkeit; ich sehe nicht, dass diese vorhanden wäre, denn

das Denken, o Krsna, ist unruhig und reisst (den Menschen) gewaltsam mit sich

fort; dieses Denken scheint mir ebenso schwierig wie der Wind niederzuhalten".
Krsna antwortet: "Zweifellos ist das unruhige Denken schwer niederzuhalten;
aber durch Übung und Begierdelosigkeit gelingt es". Übung und Begierdelosig-
keit sind auch im klassischen Yoga die Mittel zur Unterdrückung der

Denktätigkeit. Der Schluss des sechsten Gesanges ist besonders interessant, weil hier
ausführlicher und deutlicher als sonst die Auffassung vorgetragen wird, dass die

auf dem Erlösungswege noch wenig Fortgeschrittenen und trotz guten Willens

zur yogischen Disziplin noch Unfähigen zwar noch oft wiedergeboren werden

müssen, aber in diesen noch zu durchlaufenden Existenzen die Gelegenheit
haben, sich allmählich bis zur Erlösungsreife emporzuarbeiten. 6, 37 ff. fragt
Arjuna: "Wenn jemand zwar gläubig ist, aber die Unruhe seines Denkens nicht

AS/EA LVII'4'2003, S.687-792



Bhagavadgïtâ 743

zu meistern und daher die yogische Disziplin nicht zu verwirklichen vermag -
welches ist dann sein Schicksal? Verfehlt dieser dann beide Ziele (d.h. die

Erlösung auf dem Erkenntniswege und die Erlösung auf dem Wege des

disziplinierten Handelns), und geht er gleich einer zerplatzten Wolke zugrunde?"
Krsna gibt die beruhigende Antwort, dass niemand, der sich redlich bemüht,
untergeht. Er wird in die Welt gelangen, wo die guten Taten belohnt werden,
und dort viele Jahre weilen. Dann wird er wieder auf Erden geboren werden, und

zwar im Hause frommer Leute, oder - der günstigste aber seltenste Fall - im
Hause weiser Yogins. Dort wird er auf den in seinen früheren Existenzen

gewonnenen Einsichten aufbauend durch yogische Anstrengung im Verlaufe
vieler Existenzen zur Erlösung gelangen.

Der siebte Gesang (6. Stunde)

Hatten die Gesänge 1-6 vorwiegend die Psychologie der Erlösung zum Gegenstand,

so ist das Hauptthema der Gesänge 7-12 Gott und sein Wesen;52 diese

Themenabgrenzung gilt freilich nur in den grossen Zügen, wie ja überhaupt, wie
wir gesehen haben, die Bhagavadgïtâ thematisch nicht streng geordnet ist. Zu

Beginn des 7. Gesanges verheisst Krsna Arjuna Grosses: "Höre, wie du mich
unfehlbar zur Gänze erkennen wirst, wenn du dein Denken an mich knüpfst und
dich im Hinblick auf Mich disziplinierst". Also den Weg zu vollständiger
Gotteserkenntnis zu zeigen stellt Gott Krsna Arjuna in Aussicht. Vers 2: "Die
durch die Offenbarungen und die durch die religiösen Erfahrungen vermittelte
Erkenntnis werde ich dir restlos verkünden - eine Erkenntnis, nach deren

Erlangung es nichts mehr zu erkennen gibt". Ihr volles Gewicht erlangt die
Grösse dieser Verheissung durch die äusserste Seltenheit solcher Gotteserkenntnis;

Vers 3: "Unter Tausenden von Menschen strebt nur einer nach Vollendung,
und von denen unter diesen Strebenden, die auch tatsächlich zur Vollendung
gelangt sind, erkennt mich nur Einer wirklich". Man hat oft behauptet, der Weg
der Gottesliebe, der Bhakti, sei als verhältnismässig leichter Zugang zum Heil
nicht wie der Weg der religiös-philosophischen Erkenntnis einer kleinen Elite
vorbehalten; an dieser Stelle der GM klingt es anders; allerdings steht in diesem

kurzen, nur 30 Verse umfassenden 7. Gesänge wohl doch der Erkenntnisweg im

Vordergrund. Die äusserste Schwierigkeit der in Aussicht gestellten Erkenntnis

liegt in dem, was Adalbert Gail in seiner Arbeit über die Bhakti im Bhägavata-

52 [Dazu verso:] die Darstellung wird besonders eindrucksvoll dadurch, dass Gott selbst

spricht, es sich also um eine unmittelbare Selbstoffenbarung handelt, in Gesang 11 sogar um
eine sichtbare Offenbarung von Gottes eigentlicher Gestalt.

AS/EA LVII'4'2003. S. 687-792



744 Alfred Bloch (ed. Rudolf Wächter)

Puräna Gottes Wesensparadoxie genannt hat. Im Sinne des Theopanismus ist die

in den drei Eigenschaften ausgeformte Materie, also die sichtbare, gegliederte
Schöpfung, ein Ausfluss, eine Emanation Gottes und damit Gott selbst; unsere
Stelle der Gîtâ nennt es die niederere Natur Gottes. Andererseits ist Gott der

Urgrund des Seins, das Eigenschaftslose, Immaterielle, Unveränderliche; das ist
nach der GM die höhere Natur Gottes; in jedem Menschen gehört das Einzelselbst

zur höheren Natur Gottes, während der psychische Organismus, also

Vernunft, Denken und Sinnesfunktionen, sowie natürlich der Körper, der niedereren

Natur Gottes angehören. Dass Gott als Brahman, als Urgrund des Seins,

untätig und eigenschaftlos ist, als Schöpfer, der sich selbst gewissermassen in
seine Schöpfung ergossen hat, tätig und in Eigenschaften ausgeformt ist - darin
besteht eben seine schwer zu begreifende Wesensparadoxie. Dem oberflächlichen

Betrachter bietet sich Gott in seiner niedereren Natur, in der ausgeformten
Welt, dar; die eigentliche, die höhere Natur Gottes erkennen die meisten nicht.

Was diese grosse Mehrzahl der Menschen verblendet, ist die wunderbare

Schöpfungskraft Gottes, die Mäyä: wir haben ja schon früher die Aussage Gott
Krsna's in Vers 7, 14 erwähnt: "Diese meine Mäyä, die sich in den
Eigenschaften äussert, ist schwer zu durchschauen; nur die, welche zu Mir Zuflucht
nehmen, durchschauen und überwinden sie". Die Gotteserkenntnis ist äusserst

schwierig; das grosse Hindernis ist Gottes Mäyä; wer aber zu Gott Zuflucht
nimmt, überwindet dieses Hindernis. Unser siebenter Gesang der GM betont
aber vor allem die Schwierigkeit und Seltenheit der Gotteserkenntnis und findet
harte Worte für die Verblendeten, die im Irrtum verharren: Verse 24 ff: "Da Ich,
der unausgeformte Urgrund des Seins, Mich zur Ausgeformtheit habe gelangen
lassen, glauben die Unverständigen, dies sei mein wahres Wesen; meinen
höheren Zustand als Unveränderlicher, Unvergleichbarer erkennen sie nicht.
Nicht jedem bin Ich offenbar, da Mich meine Mäyä verhüllt; die meisten Leute
erkennen Mich, den Ungeborenen, Unveränderlichen, in ihrer Verblendung
nicht."

Die Verblendung besteht, wie in den darauffolgenden Versen ausgeführt
wird, darin, dass die Verblendeten überall Gegensätze, Zweiheiten sehen, und

verkennen, dass alles nur Eines ist; und dieses verblendete Sehen von
Zweiheiten, von Gegensätzen, wurzelt in der Ur-Fehlhaltung von Begierde und

Abneigung, Habenwollen und Fernhaltenwollen; mit anderen Worten: im Fehlen
des Gleichmuts. Die Erkenntnis des Einen Gottes jenseits der Erscheinungswelt
wird aber erst nach vielen Geburten erreicht: Vers 7, 19: "Erst am Ende von
vielen Geburten gelangt der Erkennende zu Mir durch die Erkenntnis: 'Alles ist

Krsna, der Sohn Vasudeva's' - aber dieses Mein grosses Wesen ist schwer

AS/EA LVII'4'2003. S.687-792



Bhagavadgïtâ 745

zugänglich". Diesem echt indischen Glauben an das äusserst langsame, mit

grosser Geduld zu fördernde Heranreifen zur Gotteserkenntnis und Erlösung
entspricht als Gegenstück eine tolerante Haltung gegenüber den unvollkommenen

Stufen religiösen Glaubens: Vers 7, 20 ff: "Vielen ist der Weg der Erkenntnis

durch mannigfache Wünsche verbaut; um die Erfüllung dieser Wünsche zu

erlangen, wenden sie sich an andere Gottheiten. Wenn einer gläubig und fromm
eine andere Gottheit als Mich verehrt, stärke ich selbst seinen Glauben an die

betreffende andere Gottheit. In diesem von Mir bestärkten Glauben sucht er die

betreffende Gottheit gnädig zu stimmen und erlangt von ihr auch die Erfüllung
seiner Wünsche - obgleich in Wahrheit Ich es bin, der die Erfüllung dieser

Wünsche gewährt. Aber was diese Kurzsichtigen erlangen, ist nicht von Dauer;
die Verehrer der verschiedenen Götter gelangen nur zu diesen Göttern, und nur
meine Verehrer gelangen zu Mir". Die niedereren Stufen der Religiosität, deren

Motiv irgendwelche Wünsche sind, die die Götter zum Entgelt für die ihnen

entgegengebrachte Verehrung erfüllen, werden also nicht verdammt, sondern

von Gott Krsna sogar gefördert; aber es wird festgestellt, dass diese Art der

Götterverehrung keine endgültige Seligkeit, sondern nur zeitlich begrenzte

Erfüllung bringen kann.

Es ist nun aber doch nicht so, dass die Toleranz der GM so weit ginge, alle

die, welche von ihrer Heilslehre nichts wissen oder sie ablehnen, einfach als

Zurückgebliebene zu betrachten, die nur länger brauchen, um schliesslich die

Erlösung doch zu erreichen. Finden sich schon in diesem 7. Gesänge harte

Worte gegen die Verblendeten, so enthält der 16. Gesang eine äusserst scharfe

Verdammung derer, die teuflische Menschen genannt werden; diese Leute

werden dort freilich als solche geschildert, die nicht nur ihren Begierden und

Leidenschaften unterworfen und von Hochmut über ihre irdischen Erfolge erfüllt
sind, sondern Krsna hassen und destruktive Kritik an ihm üben, obgleich Er in
ihrem Leibe wie in allen Leibern wohnt; aber sie unterlassen doch nicht ganz
jede religiöse Betätigung: es wird an jener Stelle ausdrücklich gesagt, dass sie

Opfer darbringen und Almosen spenden, allerdings, wie hinzugefügt wird, in
heuchlerischer Gesinnung. Und aus der weiteren Schilderung dieser teuflischen
oder dämonischen Menschen geht hervor, dass sie zum Teil mit den Anhängern
der philosophischen Schule des Materialismus (Lokäyata) gleichzusetzen sind,
die auch Verneiner oder Leugner genannt wurden, nur die Existenz der Materie
anerkannten und Geist, Seele sowie Gott leugneten. Dass der 16. Gesang der

GM wirklich diese meint, scheint daraus hervorzugehen, dass die dort

geschilderten teuflischen Menschen hinter der sichtbaren Welt nichts gelten
lassen: keine hinter ihr stehende Wahrheit, keinen sie tragenden Urgrund, keinen

AS/EA LVII'4'2003. S. 687-792



746 Alfred Bloch (ed. Rudolf Wächter)

Gott; auch an die gesetzmässige, zyklische Entfaltung und Rückbildung der

Welt, an die geregelte Weltentstehung und Weltauflösung, glauben sie nicht;
alles ist nach ihrer Meinung aus Zufall entstanden. Nur ihre Opfergaben und
Almosen passen nicht zu dem Bilde, denn die Materialisten lehnten jede Form

religiöser Betätigung als sinnlos ab. Wie dem auch sei, der 16. Gesang der GM
droht diesen Menschen ein Schicksal an, das man nicht wohl anders denn als

ewige Verdammnis bezeichnen kann: Vers 16, 19 und 20: "Diese Hasserfüllten,
Grausamen, Schlechten, diese Niedrigsten Teilnehmer an der Wanderung bringe
ich unaufhörlich in immer neue teuflische Leiber. Derart aus immer neuen
teuflischen Mutterleibern geboren, verblendet von Geburt zu Geburt, niemals

Mich erreichend, gelangen sie zum schlimmsten Ziel." 16, 16 war gesagt
worden, diese Verblendeten, ihren Begierden Ausgelieferten würden in die

unreine Hölle stürzen. Diese Aussagen lassen ebensowenig wie Matthäus 25, 41

"das ewige Feuer" und Matthäus 25, 46 "die ewige Strafe" der Auffassung
Raum, auch diese schlimmsten Sünder könnten schliesslich zur Seligkeit
gelangen. Bemerkenswert ist auch der Ausdruck in 16, 19 "ich bringe diese

Schlechten in immer neue teuflische Leiber": der persönliche Gott der GM ist
auch ein strafender Gott; die sonst herrschende indische Auffassung von der

automatischen, selbsttätigen, ohne Zutun erfolgenden, gewissermassen
naturgesetzlichen Vergeltung der Taten ist hier durchbrochen. Andererseits hat die

Gîtâ wie vor ihr teilweise der Buddhismus die alte brahmanische Engherzigkeit
überwunden, die den Frauen und den Kasten der Arbeitenden und der Dienenden,

den Vaisya's und Südra's, den Zugang zu den heiligen Schriften, den

Veden, und damit zum Heile verbot: Gîtâ 9, 32: "Auch solche, die aus

schlechten Mutterleibern geboren sind, die Frauen, die Vaisya's und die Südra's,

gelangen, wenn sie sich an Mich wenden, zum höchsten Ziel". Was die Frauen

betrifft, so ist die Gîtâ noch weitherziger als der Buddhismus, nach dessen Lehre

nur einem Manne das unmittelbare Eingehen ins Nirväna möglich ist; eine Frau

muss erst ihre dereinstige Wiedergeburt als Mann abwarten.

Es verbleiben uns vom 7. Gesänge noch die Verse 8-11, welche von der

gleichen Art sind wie 10, 19^42; den letzteren Abschnitt überschreibt Zaehner

"Gott, die Quintessenz aller Essenzen".53 Es handelt sich um eine Kette von
Aussagen Gott Krsna's, denen die Formel zugrundeliegt: "In allen Kategorien
von Personen und Dingen bin ich das Wesentliche und das Beste". Zunächst
leicht zu verstehen sind Aussagen wie "In den Asketen bin ich die Askese, in
den Glanzvollen der Glanz, in den Kräftigen die von Begierde und Leidenschaft

53 [Zaehner (1969), 297.]

AS/EA LVII'4'2003. S.687-792



Bhagavadgïtâ 747

freie Kraft, unter den Gestirnen die Sonne, unter den Bäumen der heilige
Feigenbaum usw." Aus den besonderen Voraussetzungen der indischen
Philosophie erklären sich Sätze wie: "In den Wassern bin ich der Geschmack, in der

Erde der reine Geruch", denn nach der Sämkhya-Philosophie sind die fünf
Elemente Erde, Wasser, Feuer, Wind und Raum aus den sogenannten feinen
Elementen oder Reinstoffen Geruch, Geschmack, Gestalt, Berührung und Ton
oder Laut entstanden, welche die an den fünf Elementen zu erfahrenden
Sinneseindrücke repräsentieren. Der Sinn dieser dichterisch und rhetorisch eindrucksvollen

Aussagereihen ist wohl: Ich bin in allem der Wesenskern, das Eigentliche,
dasjenige, welches der betreffenden Kategorie Sinn und Wirkung verleiht. Wenn
sich Gott bei jeder Gruppe oder Kategorie als das vornehmste und
charakteristischste Glied, bei den Trägern einer Eigenschaft als die Eigenschaft selbst

bezeichnet und so fort, so ist diese Zurückführung der bunten Vielfalt und

grossen Zahl der Erscheinungen auf eine kleinere Zahl von Repräsentanten und

von wesenhaften Eigenschaften wohl nur als erster Schritt einer Zurückführung
der Vielfalt auf die ihr zugrundeliegende Einheit, der Erscheinungswelt auf den

Urgrund des Seins zu verstehen.

Der achte Gesang

Der nur 28 Strophen umfassende 8. Gesang lässt sich trotz seiner Kürze thematisch

nicht leicht in einer Überschrift zusammenfassen. Jedenfalls unterbricht er
den im 7. Gesang begonnenen und dann im 9. wiederaufgenommenen
Zusammenhang der Selbstoffenbarung Gottes, um weitere Anweisungen zur Erlösung
zu geben. Vielleicht würde als Überschrift doch einigermassen passen: Wie man
der kleinen und der grossen Wanderung entrinnt; in welchem Sinne man von
kleiner und grosser Wanderung sprechen kann, werden wir gleich sehen. Dass

das Verhalten des Menschen beim Sterben, also beim Verlassen eines

abgelaufenen und an der Schwelle eines neuen Daseins, die Art des neuen Daseins

entscheidend beeinflussen kann, leuchtet ein; daher verstehen wir ohne weiteres

die Versicherung Gott Krsna's, wer im Sterben sein ganzes Denken und

Trachten auf Ihn, Krsna, richte, werde Seiner, Krsna's Wesensart teilhaftig
werden, und zu Ihm, Gott-Krsna, eingehen. Überhaupt gilt ganz allgemein, dass

man als dasjenige Wesen wiedergeboren wird, dessen man im Sterben gedenkt.
Wer an Gott denkt, wird nicht wiedergeboren, sondern wird von der Wanderung
erlöst und geht in Gott ein.

Die Intensität dieses Denkens an Gott in der Sterbestunde kann durch Yoga
erhöht werden. Das wird in den Strophen 9 und 10 ausgesagt. Bevor wir sie im

AS/EA LVII'4'2003, S. 687-792



748 Alfred Bloch (ed. Rudolf Wächter)

Wortlaut hören, schicken wir noch einige Erläuterungen voraus: Den Begriff
"Gott" drückt Krsna hier nicht in der ersten Person "Ich" aus, sondern mit
verschiedenen Bezeichnungen der Allseele oder Gottes, die aus den Upanisaden
stammen; die alten Denker der Upanisaden waren Gottsucher, und dieses

Stadiums des Erahnens und Ertastens der letzten Wirklichkeit äussert sich bei
ihnen in einer noch im Fluss befindlichen Terminologie und in einer Fülle von
Bezeichnungen, mit denen sie das Höchste Wesen zu umschreiben versuchten;
die GM lehnt sich hier wie oft an die Formulierung der Upanisaden an: "Wer
zur Zeit des Dahinscheidens des uralten Sehers gedenkt, des Lehrmeisters,
welcher kleiner als das Kleinste ist, des Schöpfers von unvorstellbarer Gestalt,
des Sonnenfarbenen jenseits der Finsternis - und zwar dieses Absoluten mit
unbeweglichem Denken gedenkt, in verehrender Liebe angespannt durch die

Kraft des Yoga, und seinen Atem gehörig an den Punkt zwischen den beiden

Augenbrauen bringend, der geht ein zum höchsten, himmlischen Geist". Die
Übersetzung "Geist" gibt hier Purusa wieder, also den Ausdruck der Sämkhya-

Philosophie für die Allseele.
Was heisst das: "den Atem an den Punkt zwischen den beiden Augenbrauen

bringend"? Die Gîtâ setzt hier die yogische Lehre von den nâdî, den den

Körper durchziehenden Kanälen, Adern oder Nerven voraus, durch die der
Atemstrom bei den yogischen Atemübungen getrieben wird. Es handelt sich

dabei, wie Eliade in seinem Buch Yoga S. 80 sagt, um eine "mystische" oder

"subtile" Physiologie oder Anatomie, um Organe, die ihre Existenz einzig im
Verlauf yogischer Meditation und Konzentration offenbaren. S. 141 zitiert
Eliade aus einer späten Upanisad eine Anweisung, wonach die Einatmung durch
die drei mystischen Adern erfolgen und zwischen den Augenbrauen absorbiert
werden soll, also an der Stelle, die "zugleich die Wurzel der Nase und der Sitz
der Unsterblichkeit" sei. Die Stelle zwischen den Augenbrauen der Sitz der

Unsterblichkeit und der Ort, wo der Atem absorbiert wird: das ist genau die

Vorstellung, die unserer Gîta-Strophe zugrundeliegt, denn wenn der Punkt
zwischen den Brauen der Sitz der Unsterblichkeit ist, ist es sinnvoll, in der

Stunde des Sterbens den Atem dorthin zu bringen. Den gleichen Glauben hat
auch eine von Eliade S. 150 erwähnte Asketensekte, deren Anhänger, um ihre
Seele mit der kosmischen Seele zu vereinigen, den Atem von den Zehen über die

Kniee, das Herz und den Gaumen bis zur Mitte zwischen den Augenbrauen
lenken. "Subtile" Physiologie oder Anatomie nennt Eliade die Lehre von den

mystischen Adern, Kanälen oder Nerven und auch die von den Zentren, den

Cakra, weil diese Lehre mit dem Glauben an einen neben dem sichtbaren Leib
bestehenden feinen oder subtilen Leib zusammenhängt, der im Samsära, in der

AS/EA LVII'4'2003, S.687-792



Bhagavadgïtâ 749

Wanderung, den wandernden Organismus bildet. Dass diesem feinen Leib

gerade beim Übergang von einem Dasein in ein anderes eine besondere Bedeutung

zukommt, leuchtet ein. Beim Sterben die Gedanken mit Hilfe yogischer
Anspannung auf Gott zu lenken, stellt also ein Mittel dar, der kleinen Wanderung

zu entrinnen, das heisst dem individuellen Samsära.

Der 8. Gesang lehrt nun aber auch noch, wie man dem entrinnen kann, was

man den grossen oder kosmischen Samsära nennen kann. Der grosse Samsära ist
der unendliche Zyklus der Weltentstehungen und Weltuntergänge. Der Vers

Bhagavadgïtâ 8, 17 lautet: "Ein Tag des Gottes Brahma sind 1000 Weltalter, und

eine Nacht des Gottes Brahma sind 1000 Weltalter". Der Gott Brahman oder

Brahma, von dem hier die Rede ist, hat einen männlichen Namen und ist nicht
identisch mit dem sächlichen Brahman, der Weltseele oder dem Urgrund des

Seins; der persönliche Gott Brahma hat vor allem eine kosmische Funktion; er

repräsentiert die Kontinuität des Kosmos. Er lebt zwar unvorstellbar lange,
nämlich 31 l'OOO Milliarden Menschenjahre, aber nicht ewig. Nach dem Tode

Brahmä's wird ein neuer Brahma geboren, und es beginnt ein neuer riesiger
Zyklus von Weltentstehungen und Weltuntergängen. Auf dem heute ausgeteilten
Blatte54 habe ich Ihnen die hinduistische Theorie der Weltzeitalter darzustellen

versucht. Die auf dem Blatte "Weltbild der Sämkhya-Philosophie" dargestellte
Evolution bildet also einen kleinen Ausschnitt dessen, was auf dem Blatte

"Chronologie der Weltzeitalter im Hinduismus" wiedergegeben ist, genauer
gesagt: diese Evolution und Involution vollzieht sich in der Lebenszeit Gott
Brahmä's 36'000 mal; 36'000 Welten entstehen und vergehen während der

Lebenszeit Gott Brahmä's.
Die in einer entstandenen Welt entfaltete oder ausgeformte Materie bildet

sich beim Untergang der betreffenden Weilt in den Zustand des Unentfaltetseins
oder Unausgeformtseins zurück; in diesem Zustand wird sie avyakta "unentfal-

tet, unausgeformt" genannt. Vers 8, 20 lautet nun: "Jenseits dieses Unentfalteten

gibt es noch ein anderes Bestehendes, nämlich einen ewigen Unentfalteten, der,

wenn alle Geschöpfe zugrundegehen, nicht zugrunde geht". Mit diesem ewigen
Unentfalteten grammatisch männlichen Geschlechts jenseits der grammatisch
sächlichen unentfalteten Materie kann niemand anderer gemeint sein als der

Purusa, der Geist der Sämkhya-Philosophie, der, wie wir schon früher gesehen

haben, in der GM mit Gott Krsna gleichzusetzen ist. Jetzt verstehen wir die

Verse 8, 21 und 22: "Der Unentfaltete wird 'Unvergänglicher' genannt; man

nennt ihn das höchste Ziel; die ihn erreicht haben, kehren nicht zurück (d.h.

54 [Vgl. Anm. 8.]

AS/EA LVII'4'2003. S 687-792



750 Alfred Bloch (ed. Rudolf Wächter)

werden nicht wiedergeboren); das ist Meine höchste Stätte. Das ist der höchste

Geist (Purusa); man muss Ihn durch liebende Frömmigkeit erlangen, die an

nichts anderes denkt".
Hier haben wir den kosmischen Aspekt des Entrinnens aus dem Samsära.

Die zyklisch sich vollziehenden Weltentstehungen und Weltuntergänge, die

endlose Kette der Entfaltungen der Urmaterie und ihrer Rückbildungen in den

Zustand des Unentfaltetseins, sind der ewigen Ruhe in Gott, dem Nirväna,

entgegengesetzt; der Zyklus der Welten wird durch das Kaiman, durch Verdienst
und Schuld, die auf Vergeltung drängen, in Gang gehalten, und spielt sich schon

deshalb im Raum der Unerlöstheit ab; wer vom Strom dieses Weltenzyklus
fortgerissen immer wieder geschaffen und vernichtet wird, ist noch nicht in den

Geist, Purusa, oder in Gott eingegangen; wer aber in den Geist oder in Gott

eingegangen ist, hat sich dem Strom des Werdens und Vergehens entzogen. Die

liebende, ergebungsvolle Frömmigkeit, die Bhakti, ist also das Mittel, sich auch

aus der grossen Wanderschaft, aus dem kosmischen Samsära, zu befreien.

Der neunte Gesang

Hauptthema des 9. Gesanges ist wieder das Verhältnis von Gott und Welt im
Sinne des Theopanismus, eine Wiederaufnahme der schon in 7, 12 prägnant
formulierten Lehre "Ich bin nicht in der Welt, aber die Welt ist in Mir". 9, 6 wird
dieses Verhältnis durch ein Bild verdeutlicht: "Wie der Wind, wo auch immer er

wehen möge, sich immer im Räume befindet, so befinden sich alle Geschöpfe in

Mir". In diesem Bilde kommt wohl auch der Gegensatz zwischen einerseits der

Unendlichkeit, Ewigkeit und unveränderlichen Ruhe Gottes und andererseits der

Endlichkeit, Vergänglichkeit und Unruhe der Geschöpfe zum Ausdruck und

auch die praktische Folgerung für das Schicksal des Menschen: Wer die Welt
nicht als Ausformung Gottes versteht und verehrt, handelt wie einer, der sich an

den unsteten Wind statt an den unvergänglichen Raum hält. Aber nicht nur die

Welt als Ausformung Gottes zu verkennen ist ein verhängnisvoller Irrtum,
sondern auch die Nichtanerkennung Krsna's als einer Inkarnation oder Herabkunft

Gottes steht der Erlösung im Wege: 9, 11 und 12: "Weil ich menschliche
Gestalt angenommen habe, verachten mich die Toren, indem sie meinen höheren

Zustand als Grosser Herr der Geschöpfe verkennen; vergeblich sind ihr Hoffen,
ihr Handeln und ihr Erkennen; sie überlassen sich ihrer dämonischen,

teuflischen, sie verblendenden Natur".
Der scharfe Ton gegen die Ungläubigen kommt im krsnaitischen Schrifttum

auch ausserhalb der Bhagavadgïtâ hauptsächlich dann vor, wenn der

AS/EA LVII'4'2003. S.687-792



Bhagavadgïtâ 751

Mensch Krsna nicht als Inkarnation Gottes anerkannt wird; in solchen Stellen

klingen die Anfechtungen nach, denen der Krsnaglaube in seinen Anfängen

ausgesetzt war, bis er sich als unangefochtene Religion der breiten Volksmassen

durchgesetzt hatte. Im Mahâbhârata 5, 131 findet sich eine solche Szene.55 Die
Pänduiden wollten einen letzten Versuch zur friedlichen Schlichtung ihres

Streites mit den Kuruiden machen und schickten Krsna als Überbringer von

Friedensvorschlägen an den Kuruidenhof. Am Kuruidenhof wird Krsna von den

meisten ehrerbietig empfangen, aber der böse Geist unter den Kuruiden, Duryodhana,

und seine Gesinnungsgenossen planen einen Anschlag auf Krsna: sie

wissen, dass Krsna die Stütze und Zuversicht der Pänduiden ist, und sie wollen
sich die einzigartige Gelegenheit, dass er allein und schutzlos unter den

Kuruiden weilt, trotz seiner Unverletzlichkeit als Gesandter zunutze machen und

ihn gefangennehmen: dadurch würde die Macht der Pänduiden entscheidend

geschwächt werden. Krsna aber sagt, nachdem er den Plan durchschaut hat, zu

Duryodhana: "Weil du Verblendeter meinst, ich sei allein, willst du mich
überwältigen und gefangennehmen? Aber in Wirklichkeit sind alle Pänduiden mit
mir hier und alle meine Volksgenossen, die Andhaka's und Vrsni's. Und mit mir
hier sind auch alle Götter, die Äditya's, Rudra's und Vasu's, samt den Sehern,

den Rsi's." Nach diesen Worten lacht Krsna laut auf, und die 30 Götter

kommen, in Daumengrösse, feuerspeiend zum Vorschein: An Krsna's Stirn

befindet sich Brahma, an seiner Brust Rudra, die acht Welthüter [lndra usw.] an

seinen Armen, aus seinem Munde kommt der Feuergott Agni hervor, ferner die

Äditya's, Sädhya's, Vasu's und Asvin's; an seinen Vorderarmen werden sein

Bruder Balaräma und sein Wagengenosse Arjuna sichtbar, zu seiner Rechten

und Linken die Pänduiden, auf seinem Haupte die Vrsni's und Andhaka's mit

gezogenen Schwertern; aus seinen Augen und Ohren dringen schreckliche

Flammen mit schwarzem Rauch Als die Könige diese wahre Gestalt Krsna's

sehen, schliessen sie erschreckt ihre Augen; nur seinen verehrten Verwandten

und Lehrern unter den Kuruiden, nämlich Bhïsma, Drona und Dhrtarästra, gibt
Krsna ein himmlisches Auge, mit dem sie seinen Anblick auszuhalten vermögen.

Auf dieses Wunder hin erklingen vom Himmel die Götterpauken und es fällt ein

Blumenregen hernieder. Der blinde Dhrtarästra, der durch das himmlische Auge,
das ihm Krsna verliehen hat, sehend geworden ist, bittet Krsna, dessen Wille
doch das Wohlergehen der ganzen Welt sei, um Gnade; für sich selbst erbittet

Dhrtarästra, sein Augenlicht wieder verlieren zu dürfen: er will nämlich, nachdem

er Krsna's wahre Gestalt geschaut hat, nichts anderes mehr sehen. Duryo-

55 [5, 129 nach der Zählung der ed. crit.]

AS/EA LVII'4'2003. S. 687-792



752 Alfred Bloch (ed. Rudolf Wächter)

dhana und die anderen Übelgesinnten unter den Kuruiden lassen sich aber auch

von dieser furchterregenden Selbstoffenbarung Krsna's nicht beeindrucken und

weigern sich nach wie vor, Krsna's Friedensvorschlag anzunehmen; Krsna's
Mission ist gescheitert, und er kehrt zu den Pänduiden zurück; der Krieg ist

unvermeidlich geworden.
Der Sinn solcher Szenen ist, dass Krsna, Gott in Menschengestalt, wenn

seine Gottnatur von seinen Gegnern verkannt oder bestritten wird, für kurze Zeit
seine göttliche Gestalt annimmt. In unserem Falle hat also das plötzliche
Erscheinen der bloss daumengrossen Götter, Verwandten und Freunde Krsna's an

seiner Stirn, seiner Brust, seinen Armen usw. nicht nur den Sinn eines
übernatürlichen Zaubers, der seinen Feinden beweisen soll, dass Krsna keineswegs,
wie seine Feinde glauben, allein und schutzlos ihnen preisgegeben ist, sondern
diese Erscheinung ist eine Offenbarung von Krsna's wahrer Gestalt im Sinne des

GM-Wortes: "Alle Wesen sind in Mir". Nicht nur alle Götter, sondern alle

Geschöpfe, die ganze Welt ist in Krsna, und solche Szenen verwirklichen diese

Vorstellung in konkreter, wörtlicher Form. Die berühmteste und grossartigste
Szene dieser Art werden wir im 11. Gesänge der GM antreffen; für unser Gefühl

- wenn das ausgesprochen werden darf- hat diese Erscheinung Krsna's mit dem
Gewimmel aller Wesen an oder in seinem Leibe auch etwas Bizarres und

Groteskes, denn wir können die Vermutung nicht loswerden, dass es sich hier

um ein naives Wörtlich- und Konkretnehmen der Auffassungen des

Theopanismus handelt, wie es die religiösen Denker, welche den Theopanismus
entwickelt haben, vielleicht erschreckt hätte. Wir halten es also - mit andern

Worten gesagt - nicht für ausgeschlossen, dass theopanistische Aussagen

gebildeter Philosophen, die Welt sei in Gott enthalten, vom ungebildeten Volke
wörtlich genommen und konkret ausgemalt wurden.

Im Anschluss an die Verurteilung derer, die die Gottnatur Krsna's
verkennen, werden 9, 13 ff und namentlich 20 ff. ähnlich wie schon im 2. und 7.

Gesänge verschiedene Arten religiöser Verehrung bewertet. Die im Sinne der

vedischen Religion Frommen kommen zwar in den Himmel und geniessen dort
die Paradiesesfreuden, aber nur so lange, bis ihr religiöses Verdienst aufgezehrt
und abgegolten ist; dann müssen sie in der Menschenwelt wiedergeboren
werden; sie erlangen als Belohnung für ihre Frömmigkeit immer nur Güter, die

kommen und gehen, d.h. Vergängliches; der tiefere Grund für dieses unbefriedigende

Schicksal ist, dass sie ihren Leidenschaften und Begierden unterworfen
sind, dass sie nicht im Sinne der GM frei vom Hange zu den Früchten ihres

Tuns sind.

AS/EA LVII'4'2003. S.687-792



Bhagavadgïtâ 753

Diejenigen, welche in aufrichtiger Gläubigkeit andere Götter als Krsna

verehren, verehren in Wirklichkeit, ohne es zu wissen, doch Krsna, denn Krsna

ist der Empfänger aller Opfer und jeder religiösen Verehrung; doch führt diese

unbeabsichtigte und unbewusste Krsna-Verehrung nicht zur eigentlichen
Erlösung. Dagegen nimmt Gott Krsna jede, auch die geringste Gabe, gnädig an,

wofern sie nur in gläubiger und liebevoller Gesinnung dargebracht wird; die

Verse 9, 26 und 27 sprechen das auf ergreifende Weise aus: "Wer mit liebevoller

Frömmigkeit und gezügelter Seele ein Blatt, eine Blume, eine Frucht oder

Wasser darbringt, dessen Gabe nehme ich als Speise an, weil sie eben mit
liebevoller Frömmigkeit dargereicht ist. Was immer du tust, was immer du

issest, was immer du darbringst, was immer du als Almosen gibst, was immer du

an Kasteiung übst - tu es im Hinblick auf Mich. So wirst du aus den Banden des

Tuns, mögen sie aus guten oder schlechten Früchten bestehen, befreit werden;
kraft der entsagungsvollen Disziplinierung erlöst wirst du zu Mir eingehen".

Der zehnte Gesang

Der 10. Gesang breitet die grosse Selbstoffenbarung Krsna's im 11. Gesänge

vor: Er hat die Ewigkeit Gottes und die zur Erlösung führende Erkenntnis dieser

Ewigkeit zum Thema. Vers 3: "Wer unter den Menschen mich als den ungeborenen,

anfangslosen Grossen Herrn der Welt erkennt, der ist frei von Verblendung
und wird aus allen Übeln erlöst". Vers 8: "Ich bin der Ursprung von Allem, alles

entsteht aus Mir; das erkennen die Weisen, verehren Mich und werden meines

Wesens teilhaftig". Die erlösende Wirkung der Gotteserkenntnis stellt sich

dadurch ein, dass der Mensch, welcher Gott erkennt, des Wesens Gottes teilhaftig

wird, und dieses Wesen Gottes besteht hauptsächlich darin, dass Gott durch

sein Tun, zum Beispiel seine Schöpfertätigkeit, nicht gebunden wird; wer Gott

erkennt, verehrt und dadurch am Wesen Gottes teilhat, kann wie Gott handeln,
ohne dadurch gebunden zu werden; er wird vom Kaiman und damit vom
Samsära befreit.

Der Rest des 10. Gesanges besteht aus 2 Teilen, einer Rede Arjuna's, die

ihrerseits in einen Lobpreis Krsna's und in die Bitte um weitere Belehrung
zerfällt, und in einer Rede Krsna's, in der Er Sich wiederum als die Quintessenz
aller Essenzen offenbart. Das Wichtigste ist wohl die Frage Arjuna's Vers 16:

"Sage mir, in welchen Manifestationen Du diese Welten durchdringst?" und die

Antwort Krsna's in der letzten Strophe des 10. Gesanges, 42 "Aber was brauchst

du, Arjuna, viel Einzelnes zu wissen? (Die Hauptsache ist:) Ich erhalte die ganze
Welt, indem ich Mich mit einem Teile von Mir in ihr befinde". Zugrunde liegt

AS/EA LVII'4'2003, S. 687-792



754 Alfred Bloch (ed. Rudolf Wächter)

wieder der in 7, 12 formulierte Satz: "Ich bin nicht in der Welt, aber die Welt ist
in Mir", hier etwas modifiziert: "Ich bin nur mit einem Teile von Mir in der

Welt". Hinzuzudenken ist: "Mein überwiegender Teil ist aber ausserhalb dieser

Welt", und ohne diese Wahrheit wäre ja eine Erlösung aus dieser Welt und ein

Eingehen in Gott nicht denkbar.

Der elfte Gesang (7. Stunde.)

Zu Beginn des 11. Gesanges stellt Arjuna fest, dass seine Verblendung und

Verwirrung durch Krsna's gnädige Belehrung über das Höchste Wesen, d.h. über

sich selbst, dahingeschwunden sei. Er sei jetzt im klaren darüber, dass alle

Geschöpfe entstehen und vergehen, dass aber Krsna unvergänglich sei. "Deine

göttliche Gestalt, die Du selbst beschreibst," fährt Arjuna fort, "die möchte ich
sehen. Wenn Du glaubst, o Herr, dass es für mich möglich ist, diese Gestalt zu
schauen, so zeig mir Dein unvergängliches Selbst!" Krsna antwortet: "O Sohn

der Prthä, so schaue denn meine göttlichen, verschiedenartigen, verschiedenfarbigen,

verschiedenförmigen Gestalten hundertfach und tausendfach. Schau

die Äditya's, die Vasu's, die Rudra's usw. (wir erinnern uns an Krsna's
Offenbarung seiner eigentlichen Gestalt in Mahâbhârata 5, 131). Hier, an einem Ort in
meinem Leibe vereinigt, schau die ganze Welt mit allem Beweglichen und

Unbeweglichen, das sie enthält! Aber es wird dir nicht möglich sein, Mich mit
diesem deinem menschlichen Auge zu schauen; deshalb gebe ich dir ein
göttliches Auge" (wir erinnern uns des göttlichen Auges, das Krsna in Mahâbhârata

5, 131 den Frommen und Weisen unter den Kuruiden gibt, um seinen Anblick
auszuhalten. Auch der Buddhismus kennt ein "göttliches Auge", das durch

Meditation gewonnen werden kann und übernatürliche Sehkraft verleiht).
Das letzte Wort Krsna's an Arjuna, bevor er sich in seine wahre Gestalt

verwandelt, lautet: "Sieh meinen göttlichen Yoga!". Wir haben das Wort Yoga
absichtlich zunächst unübersetzt gelassen, weil es einer der gleichzeitig wichtigsten

und schwierigsten Begriffe in der GM ist: schwierig, weil vieldeutig:
Zaehner S. 146 unterscheidet nicht weniger als 5 Bedeutungen. Für das richtige
Verständnis der grossen Selbstoffenbarung Krsna's in unserem 11. Gesänge ist

es von entscheidender Wichtigkeit, wie das letzte Wort Krsna's "Sieh meinen

göttlichen Yoga!" aufzufassen ist. Das gleiche Wort "Sieh meinen göttlichen
Yoga!" hatte Krsna schon 9, 5 ausgesprochen, aber in etwas anderem
Zusammenhang; aber es ist eine selbstverständliche methodische Forderung, dass diese

Worte an beiden Stellen das gleiche bedeuten müssen und deshalb auch auf
gleiche Weise zu übersetzen sind, wobei gerade der etwas andere Zusammen-

AS/EA LVII'4'2003. S.687-792



Bhagavadgïtâ 755

hang einen wertvollen Wegweiser zum richtigen Verständnis darstellt. Leider
haben nicht alle Übersetzer den im Sanskrit gleichlautenden Satz an beiden
Stellen gleich übersetzt; zum Beispiel Zaehner, der doch den neuesten und
ausführlichsten Kommentar zur Bhagavadgïtâ geschrieben hat, übersetzt 9, 5

"sieh meine überlegene Fähigkeit zu handeln (behold my sovereign skill-in-
works)", 11,8 aber "sieh meine Macht als Herr!" (behold my power as Lord)",
und er unterlässt es sogar, an den beiden Stellen auf die gleichlautende andere

Stelle zu verweisen. Wir stellen aber unseren Versuch, diesen für das Verständnis

der grossen Selbstoffenbarung Krsna's entscheidenden Satz zu verstehen,

zurück, bis wir uns die Offenbarung selbst vor Augen geführt haben; erst dann

wird es Zeit sein, im Lichte dieses Satzes eine Deutung zu versuchen.

Wie vollzieht sich nun die Verwandlung Krsna's in seine wahre, göttliche
Gestalt? Wir haben ja schon früher erwähnt, dass im Mahâbhârata die grosse
18tägige Schlacht zwischen den Kuruiden und den Pänduiden in Form eines

Botenberichtes erzählt wird: der Wagenlenker Dhrtarästra's berichtet seinem

alten, blinden Herrn die Vorgänge, die er gesehen hat. Da nun die Verwandlung
Krsna's in seine wahre Gestalt weder von Krsna selbst, der sich verwandelt,
noch zunächst von Arjuna, für den die Verwandlung stattfindet, ausgesagt wird,
trägt Samjaya, der ja der Berichterstatter über das ganze Gespräch zwischen
Krsna und Arjuna ist, dem Dhrtarästra den Bericht über Krsna's Verwandlung
vor; den Widerspruch oder die Ungereimtheit, dass Krsna 11, 48 zu Arjuna sagt,

er, Arjuna, sei der Einzige, dem sich Krsna in seiner eigentlichen Gestalt enthüllt
habe, während doch Samjaya als Zuschauer ebenfalls Augenzeuge der Verwandlung

sein muss - diesen Widerspruch nehmen wir in Kauf; die Komposition des

Mahâbhârata mit ihren ineinandergeschachtelten Rahmenerzählungen ist dem

abschliessenden Redaktor nicht selten gewissermassen über den Kopf gewachsen,

so dass er zeitweise den Überblick verlor. Samjaya schildert die Verwandlung

Krsna's folgendermassen: "Nach diesen Worten zeigt Hari dem Arjuna
seine höchste, göttliche Geschalt [Hari ist ein Name Visnu's, und Visnu ist eben

Gott, der in Krsna Menschengestalt annahm]. Diese göttliche Gestalt hatte viele
Münder und Augen und viele wunderbare Aspekte, vielen göttlichen Schmuck
und viele göttliche gezückte Waffen, diese Gestalt trug viele göttliche Kränze
und Gewänder, und war mit vielen göttlichen Wohlgerüchen und Salben

ausgestattet; diese Gestalt war der wunderbare, unendliche Gott mit Gesichtern nach

jeder Richtung. Sein Glanz liess sich nur etwa mit dem Glanz von tausend

Sonnen vergleichen, die zugleich am Himmel aufgegangen wären. Und in

diesem Körper des Gottes der Götter sah Arjuna die ganze Welt mit ihren vielen
Teilen an einem Orte. Da sprach Arjuna von Erstaunen ergriffen, von Ehrfurcht

AS/EA LVII'4'2003, S. 687-792



756 Alfred Bloch (ed. Rudolf Wächter)

erschaudernd, das Haupt senkend und die beiden Hohlhände demütig anein-

anderlegend: ..."
Arjuna stimmt also angesichts dieser überwältigenden Gottesoffenbarung

einen begeisterten Hymnus an. Bevor wir uns diesem Hymnus zuwenden,

vergegenwärtigen wir uns kurz die Gottesgestalt, wie sie in der Verwandlungsszene

geschildert wird: Sie stellt wohl eine Vereinigung von drei Zügen dar: Erstens

die klassische, in der Mythologie vorherrschende Gottesgestalt Visnu's, welche
eine ins Himmlische gesteigerte Menschengestalt darstellt: Gewänder, Kränze,

Wohlgerüche, Salben, Waffen, Schmuck, also die Gestalt eines idealen

Menschenkönigs. Zweitens die Vervielfältigung der menschlichen Glieder dieser

Gestalt: viele Münder, viele Augen, viele Antlitze. Diese Vorstellung hat wohl
verschiedene Wurzeln. Eine Hauptaussage des Theopanismus ist es, dass Gott
die ganze Welt durchdringt und erfüllt. Bei den Schöpfern des theopanistischen
Gottes- und Weltbildes, den Denkern der spätvedischen spekulativen Hymnen
und der Upanisaden, war dieser Gedanke des Durchdrungenseins der Welt durch
die Gottheit wohl mehr eine abstrakte philosophische Idee als eine konkrete,
anschauliche Vorstellung. Als aber diese erhabene philosophische Idee in die zur
Abstraktion unfähigen breiten Volksmassen drang, nahm sie konkrete Gestalt an,
und da die Gottesvorstellung der Volksmassen zur Hauptsache anthropomorph

war, konnte eine Durchdringung der ganzen Welt durch Gott nur entweder unter
der Annahme einer Gottesgestalt riesenhaften Ausmasses oder einer im
Welträume vervielfältigten Gottesgestalt vorgestellt werden. In Indien hat sich diese

Konkretisierung in der Richtung der Vervielfältigung vollzogen. In dem von uns
schon erwähnten Purusa-Hymnus des Rigveda, 10, 90, beginnt die erste Strophe:

"Tausendköpfig, tausendäugig, tausendfüssig ist Purusa; er bedeckte vollständig
die Erde ..." Der Grund für die Tausendköpfigkeit usw. des Purusa ist also seine

Durchdringung oder Überdeckung der ganzen Erde. Ob der Ausdruck "tausendköpfig"

usw. hier noch bildlich gemeint ist, um eine abstrakte Idee überhaupt
ausdrücken zu können, oder schon wörtlich-konkret, lässt sich schwer sagen.
Der Einwand, der Purusa sei ja der kosmische Ur-Mensch und nicht Gott, habe

also mit dem Gottesbild der GM nichts zu tun, wäre nicht stichhaltig, denn wir
haben ja schon gesehen, dass der Ur-Mensch, der Purusa, des Rigvedahymnus
10, 90 zugleich der geopferte Gegenstand und Gegenstand der Verehrung,
Opfertier und Gottheit in einer Person war.

Eine andere Wurzel der Vorstellung eines zwar menschenförmigen, aber

vielgliedrigen Gottes sind wohl rein dichterisch-bildliche Ausdrucksweisen wie
Rigveda 7, 34, 10, wo der Gott Varuna tausendäugig genannt wird; nun ist
Varuna der grosse, göttliche Aufseher, der über die Einhaltung des Rechtes

AS/EA LVII'4'2003, S.687-792



Bhagavadgïtâ 757

wacht und jede Rechtsverletzung erspäht und ahndet; "tausendäugig" ist also

wohl nur ein bildlicher Ausdruck für "alles erspähend"; aber ein solcher
bildlicher Ausdruck konnte von einem volkstümlich-naiven Denken wörtlich

genommen werden.

Wenn schliesslich Gottheiten wie Brahma und Visnu mit vier Gesichtern
und vier Armen vorgestellt und dargestellt werden, so ist das wohl auch nur eine

volkstümliche Konkretisierung des Gedankens, dass die Gottheit in ihrem
Wahrnehmen und in ihrem Wirken nicht wie der Mensch räumlich beschränkt

ist, sondern zugleich in allen Richtungen sehen und handeln kann. In der GM ist
aber - und darauf werden wir in unserer Schlussbetrachtung der Theophanie des

11. Gesanges noch einmal zurückkommen - die Stufe der Bildlichkeit und der

Metapher schon deutlich überschritten: In der GM ist das alles wörtlich gemeint,
und wenn wir uns über das Nebeneinander und Ineinander erhabenster, schwierigster

und abstraktester philosophischer Ideen einerseits und konkret-bizarrer
volkstümlicher Vorstellungen anderseits wundern, so haben wir das Wesen der

GM nicht begriffen, die wie ein Schmelztiegel philosophische und volkstümliche,

alte und neue, sämkhyäistische und vedäntistische Ideen zu einer Einheit
verschmolzen hat, wie sie wohl nur in Indien denkbar ist. Die alles in eins

verschmelzende Hitze war die Glut der mystischen Gottesliebe.
Der ins Göttliche erhöhte Anthropomorphismus und die durch Konkretisierung

der Idee der göttlichen Durchdringung des Alls entstandene Vervielfältigung

der menschlichen Glieder sind also die beiden ersten Züge der
Gotteserscheinung der Bhagavadgïtâ; der dritte Zug ist die Konkretisierung des Satzes

7, 12 und 9, 6 "die Geschöpfe sind in Mir": 11,13 heisst es ja: "Arjuna sah die

ganze Welt im Leibe Gottes".
Die in der Berichterstattung Samjaya's nur in den Umrissen skizzierte

Gotteserscheinung wird aber nun in dem von uns schon erwähnten anschliessenden

Hymnus Arjuna's noch weiter ausgeführt: "Auf allen Seiten sehe ich
Deine unendliche Gestalt mit vielen Leibern, Gesichtern und Augen; ich sehe an

Dir, o allgestaltiger Herr des Alls, weder Anfang, Mitte, noch Ende." [Also die

Vervielfältigung bis ins Unendliche]. "Ich sehe Dich mit Deiner Krone, Deiner
Keule und Deinem Diskus, als leuchtende Masse von allseitigem Glanz, strahlend

wie das glühende Sonnenfeuer, unermesslich". [Also die erhöhte anthropomorphe

Erscheinung]. "Du bist der ewige Geist" [Also die abstrakte philosophische

Fassung]. "Den Zwischenraum zwischen Himmel und Erde und alle

Himmelsgegenden durchdringst Du allein; wenn die drei Welten [Himmel,
Luftraum und Erde] diese deine furchtbare Gestalt sehen, o Erhabener, erbeben

sie." Furchtbar ist diese Gotteserscheinung, und furchterregend; in der Strophe

AS/EA LVII'4'2003. S. 687-792



758 Alfred Bloch (ed. Rudolf Wächter)

24 und 25 sagt Arjuna sogar: "Wenn ich Dich bis zum Himmel sehe, in vielen
Farben leuchtend, mit weit geöffnetem Munde und mit grossen leuchtenden

Augen, erschrickt mein Inneres, und ich finde weder Halt noch Ruhe, o Visnu.
Wenn ich Deine Münder mit den gewaltigen Eckzähnen sehe, Deine Münder,
die dem Weltuntergangsfeuer gleichen, finde ich mich nicht mehr zurecht und
sehe keine Zuflucht: sei gnädig, o Zuflucht der Welt!" Während man erwarten

sollte, die Arjuna zuteilwerdende einzigartige Gnade der Offenbarung von
Gottes eigentlicher Gestalt würde ihm das schenken, was den meisten Menschen
durch Gottes Verhülltsein sonst vorenthalten wird, nämlich vollkommenen
Frieden und einen Vorgeschmack des Nirväna, übt die Gotteserscheinung in
ihrer Furchtbarkeit gerade die gegenteilige Wirkung auf ihn aus: er ängstigt sich

und findet keinen Halt und keine Ruhe. Wieder ein Aspekt von Gottes

Wesensparadoxie.
Die weitere Schilderung der sich ihm offenbarenden Gotteserscheinung

durch Arjuna zeigt aber immer deutlicher, dass sich Krsna-Visnu in seinem

furchterregenden, ja grauenhaften Aspekt darbietet: In den Strophen 26 ff. wird
die unmittelbare und situationsbedingte Umgebung, in der sich das Gespräch
zwischen Krsna und Arjuna abspielt, nämlich die sich kampfbereit
gegenüberstehenden Kuruiden und Pänduiden, auf grauenerregende Weise in die

Gotteserscheinung einbezogen: "Und dort von dem uns gegenüberstehenden
feindlichen Heere gehen alle Söhne Dhrtarästra's und ihre Heerführer Drona,
Bhïsma und Karna, aber auch auf unserer Seite unsere Befehlshaber, sämtliche
rasch in deine von Eckzähnen starrenden Münder56 hinein, wo einige, in den

Spalten zwischen den Zähnen hängend, mit zermalmten Häuptern zu sehen sind.

Wie die vielen Flüsse ins Meer münden, so gehen die Helden der Menschenwelt
in Deine glühenden Münder ein. Wie sich Motten eilig zu ihrem Verderben ins

flammende Feuer stürzen, so stürzen sich auch die Menschen zu ihrem Verderben

eilig in deine Münder. Alle Menschen [vielleicht: alle Welten] verschlingst
du und beleckst sie mit deinen glühenden Mündern, und deine glühenden
Strahlen erfüllen und erhitzen die ganze Welt. Sag mir, wer Du bist, in dieser

furchtbaren Gestalt! Verehrung sei Dir, o Bester der Götter! Ich möchte Dich als

Uranfänglichen erkennen, denn ich verstehe Dein Tun nicht".
Der seinen ersten Hymnus abschliessende Satz Arjuna's: "Ich verstehe

Dein Tun nicht" drückt ja deutlich genug aus, dass die von ihm als höchste

Gnade erbetene Selbstoffenbarung Krsna's seinen Erwartungen nicht entspricht.
Zwar hatte Arjuna in seiner Bitte, Krsna in seiner eigentlichen, göttlichen Gestalt

56 [darüber:] Rachen

AS/EA LVII'4'2003. S.687-792



Bhagavadgïtâ 759

schauen zu dürfen, im Verse 11, 2 gesagt, Krsna habe ihn bisher über die

Vergänglichkeit der Geschöpfe und über Seine, Krsna's, Unvergänglichkeit
belehrt; jetzt wünsche er, Arjuna, Krsna's unvergängliche Gestalt zu schauen;
dass also in der Selbstoffenbarung Krsna's auch der Gegensatz zwischen Gottes

Ewigkeit und der Vergänglichkeit der Geschöpfe sichtbar werden würde, war zu
erwarten. Dass sich aber Gott ausschliesslich als riesigen Schlund oder als eine

Unsumme von Schlünden der Vernichtung offenbaren würde, in den oder in die

sich alle Geschöpfe zu ihrem Verderben hineinstürzen, damit konnte Arjuna
nicht rechnen. Von den Erklärern der Gîtâ gibt, soweit ich sehe, einzig Zaehner57

diese Sachlage offen zu; er schreibt: "Arjuna versteht die schreckliche Seite von
Krsna's Wesen, die ihm offenbart wurde, noch nicht - die schreckliche Seite,
welche sogar ein Einzelselbst, das schon die Befreiung erlangt hat, wieder ins

Wanken bringen kann. Nichts in Krsna's vorangegangener Belehrung hatte

Arjuna darauf vorbereitet. Er möchte Ihn eher als den Uranfänglichen kennen

lernen, d.h. in seiner unveränderlichen friedvollen Ruhe, als in seiner
unverständlichen und anscheinend grausamen Tätigkeit. Krsna aber sagt ihm nun, dass

die Wirklichkeit tatsächlich so schrecklich ist wie sie scheint".
Soweit Zaehner, der damit eine bemerkenswerte Ehrlichkeit und

Sachlichkeit an den Tag legt - bemerkenswert, weil andere Erklärer nicht so ehrlich
und sachlich sind. Rädhäkrsnan zum Beispiel geht mehr oder weniger schweigend

oder mit nichtssagenden Erläuterungen über diese Strophen hinweg, die
ihm offenbar unbequem sind. Der altindische Erklärer Nïlakantha will es nicht
gelten lassen, dass die frommen Pänduiden und die Frommen unter den Kuruiden

einerseits, die frevlerischen Söhne Dhrtarästra's andererseits unterschiedslos
in Krsna's grausigen Schlünden untergehen sollen. Er hilft sich damit, dass er
sich an einen grammatischen Strohhalm klammert: In den Strophen 26 und 27 ist
eine kleine sprachliche Unebenheit: Es heisst: "Die Söhne Dhrtarästra's und
auch unsere Heerführer gehen in Dich, in Deine Münder ein". Nïlakantha will
nun aus dieser Formulierung heraushören: "Die Söhne Dhrtarästra's gehen in
Dich ein, d.h., da Du das Weltall bist, in Deinen Unterleib, d.h. in die Hölle; die
frommen Pänduiden aber gehen in Deine Münder ein, d.h. in Deinen edlen
Körperteil, aus dem der Feuergott, die Brahmanen und die Veden hervorgegangen
sind". Natürlich kann keine Rede davon sein, dass die GM einen solchen Unterschied

meint. Was sie vielmehr meint, sagt Krsna selbst in seiner Antwort auf
Arjuna's Bitte, er möge ihm sagen, was diese seine furchtbare Gestalt bedeute.

Strophe 32: "Ich bin die Zeit, der grosse Herbeiführer des Weltunterganges,

57 [Zaehner (1969), 311.]

AS/EA LVII'4'2003. S. 687-792



760 Alfred Bloch (ed. Rudolf Wächter)

bereit, die Welten zu zerstören; auch ohne dein Zutun werden alle diese einander

feindlich gegenüberstehenden Krieger aufhören, zu sein. Deshalb steh auf,
erwirb Ruhm, besiege die Feinde und erfreue dich einer glücklichen Herrschaft!
Diese Krieger sind nämlich schon vorher von Mir getötet worden; du sei nur das

Werkzeug! Drona und Bhïsma und Jayadratha und Kama und die anderen

Helden, die alle schon von Mir getötet sind - töte sie! Sei nicht verzagt!
Kämpfe! Du wirst die Rivalen in der Schlacht besiegen!".

Als Zeit bezeichnet also Gott Krsna seinen furchtbaren Aspekt; da aber die
Zeit allem Vergänglichen ein Ende setzt, bedeutet im Sanskrit Käla "Zeit" auch

"Tod"; der Todesgott Yama führt auch den Namen Käla "Zeit". Einige
Übersetzer übertragen die Antwort Krsna's denn auch geradezu durch: "Ich bin der

Tod". Sogleich klar ist der vordergründige Sinn der Antwort Krsna's: Das

Schicksal der Helden, die Arjuna zu töten Bedenken trägt, ist von Krsna dem

Todbringer schon besiegelt; Arjuna ist gewissermassen nur der Vollstrecker
schon gefällter Todesurteile. Es ist also eine andere Begründung für die ethische

Unbedenklichkeit des pflichtgemässen Tötens als im 2. Gesänge: dort war ja als

Hauptgrund die Unsterblichkeit des Einzelselbst angeführt, das Töten als gar
kein wirkliches Töten hingestellt worden, da der wesentliche Teil des Menschen

gar nicht getötet werden könne. Aber beide Begründungen sind gleich bedenklich,

wenn man nicht die stillschweigende Voraussetzung der GM hinzunimmt,
dass nur pflichtgemässes, uneigennütziges Tun in Betracht kommt; die Aufforderung

Krsna's an Arjuna, zu kämpfen, widerspricht allerdings in ihrer Formulierung

dieser Grundforderung der GM wie schon im 2. Gesänge: der Hinweis
auf den Ruhm, den Arjuna durch den Sieg gewinnen, auf die Rivalen, die er
nach dem Siege los sein und auf die Herrschaft, die er geniessen werde, ist ein

Hinweis auf die Früchte des Tuns und behaftet strenggenommen dieses Tun mit
dem Fluch der Bindung; aber vielleicht darf man diese Hinweise gar nicht so

streng und wörtlich nehmen: M.B. Emeneau hat in Mélanges d'indianisme à la

mémoire de Louis Renou (Paris 1968) S. 273 darauf hingewiesen, dass die

Bhagavadgïtâ bewusst im epischen Stil gehalten ist und ihre Gedanken oft in
herkömmliche dichterische Formeln kleidet, selbst wenn diese Formeln nicht

genau das von der GM Gemeinte ausdrücken. Gerade Aufforderungen zu Kampf
und Sieg samt dem Hinweis auf die dadurch zu gewinnenden Vorteile gehören

nun aber zu den Requisiten des epischen Stils, so dass wir die fraglichen
Aussagen mehr diesen stilistischen Erfordernissen als dem eigentlichen
Gedankengut58 der GM zurechnen dürfen.

58 [darüber:] den eigentlichen Intentionen

AS/EA LVII'4'2003, S.687-792



Bhagavadgïtâ 761

Rechtfertigt aber nun dieser eine Zweck, nämlich Arjuna zu zeigen, dass

die Helden, die zu töten er sich scheut, von Gott gewissermassen schon im

voraus getötet sind, und dass Arjuna bloss das Werkzeug dieses vorherbestimmten

Todes ist - rechtfertigt dieser eine Zweck die einseitige Selbstoffenbarung
Gottes als des furchtbaren, alle Menschen verschlingenden Zerstörers? Die Frage
stellen heisst sie verneinen. Dass Krsna in diesem 11. Gesang der GM, wo er

Arjuna als einzigem Menschen die Gunst erweist, sich in seiner wahren
göttlichen Gestalt zu zeigen, nur seinen grauenvollen Aspekt offenbart, ist zunächst

ein Rätsel und wird es, soweit wir sehen, bis zu einem gewissen Grade auch

bleiben.

Bevor wir aber dieses Rätsel noch einmal grundsätzlich anzugehen versuchen,

fragen wir, ob der Schlussteil des 11. Gesanges zur Lösung dieses Rätsels

etwas beizutragen vermag. Die Strophen 36^17 sind ein zweiter Hymnus
Arjuna's auf Krsna, und zwar verdient er den Namen "Hymnus" noch mehr als

der erste (Vers 15-31), weil der Lobpreis Krsna's die blosse Beschreibung der ja
immer noch Arjuna vor Augen stehenden Gotteserscheinung überwiegt. Aber
ein zweiter, für uns noch wichtigerer Unterschied gegenüber dem ersten Hymnus
ist das Zurücktreten des grauenvollen Aspekts der Gottheit zugunsten ihres

Charakters als Urgrundes des Seins, als des unveränderlichen Brahman -
zugunsten des Charakters also, den Arjuna und den wir von Anfang an zu sehen zu
bekommen erwartet hatten. Der Inhalt dieses zweiten Hymnus Arjuna's ist kurz

zusammengefasst dieser: "Mit Recht freut sich die Welt, Dich zu lobpreisen; bist
Du doch der Unendliche, Unvergängliche, über Seiendes und Nichtseiendes
Hinausreichende. Du bist der uranfängliche Gott, die Stätte letzter Seligkeit und

der Schöpfer des Alls. Du bist Väyu, Yama, Agni, Varuna, Soma und Prajâpati

zugleich; Verehrung sei Dir tausendfach, Verehrung Dir, Verehrung Dir." [Wir
halten nur einen Augenblick inne, um diese Gleichsetzung Krsna's mit andern

Göttern zu verstehen. Die Gîtâ steht hier in der Tradition des von uns schon

einmal erwähnten Henotheismus. Mit diesem Worte hat Max Müller, der grosse

deutsch-englische Religionsforscher und Indologe des 19. Jahrhunderts, eine

schon im ältesten indischen Texte, im Rigveda, sich äussernde religiöse Haltung
bezeichnet, nämlich "einen Glauben an einzelne abwechselnd als höchste

gedachte Götter. Im Veda - sagt Max Müller - wird ein Gott nach dem andern

angerufen. Für den Augenblick wird alles, was von einem göttlichen Wesen

gesagt werden kann, ihm beigelegt. Während der Dichter diese Gottheit vor sich

sieht, scheint er keine andere Gottheit zu sehen. Und doch - sogar in demselben

Hymnus werden andere Götter erwähnt, und auch sie sind durchaus unabhängig,
durchaus die höchsten, durchaus göttlich ..." Expliziter als dieses Hervortreten

AS/EA LVII'4'2003, S. 687-792



762 Alfred Bloch (ed. Rudolf Wächter)

einer einzigen Gottheit für den Augenblick der Anrufung ist die ausdrückliche

Identifikation dieser einen Gottheit mit allen anderen wie zum Beispiel in den

Rigvedahymnen [5, 3 und 2, 1 an den Feuergott Agni: Du, Agni, bist lndra, du

bist Visnu, du bist Varuna, du bist Mitra "In dir sind alle Götter". Freilich hat

der Glaube an Visnu-Krsna die Stufe des Henotheismus insofern weit überschritten,

als Visnu-Krsna wirklich die allumfassende Gottheit ist, in der die andern

Götter fast auf der gleichen Stufe wie alle übrigen Geschöpfe ihren Platz finden.
Der Aussage in 11, 39 "Du bist Väyu, du bist Yama usw." stand in 11, 15 die

Aussage gegenüber: "Ich sehe in Deinem Leibe die Götter und alle Geschöpfe"].
Dann folgt im 2. Hymnus Arjuna's jene von uns schon früher erwähnte

ergreifende Stelle, in der er sich bei Krsna dafür entschuldigt, dass er ihn, seinen

Wagenlenker, in Unkenntnis seiner gewaltigen göttlichen Natur hisher wie einen

vertrauten Kameraden behandelt hat. Schliesslich, nach einem nochmaligen
Lobpreis der sich ihm offenbarenden Allgottheit, die Bitte um Gnade und darum,
dass Krsna wieder seine menschliche Gestalt annehmen möge; in Strophe 45

bekennt Arjuna, durch den Anblick der wahren Gestalt Krsna's zugleich erfreut
und erschreckt worden zu sein. Krsna willfahrt dieser Bitte, und Arjuna sagt zu
ihm: "Jetzt, wo du wieder deine menschliche, freundliche Gestalt angenommen
hast, bin ich wieder zur Besinnung gekommen und zu meiner normalen
Verfassung zurückgekehrt". Ewas unklar war die Strophe 46 gewesen, wo Arjuna
Krsna gebeten hatte, sich ihm wieder mit Krone, Keule und Diskus zu zeigen
und nicht mehr als tausendarmiger, sondern als vierarmiger. Krone, Keule,
Diskus und vier Arme sind die äussern Kennzeichen Visnu's, also der Gottheit,
deren Inkarnation Krsna ist, aber Krsna als Mensch hat nur zwei Arme. Jedenfalls

sind wohl drei Gestalten Krsna-Visnu's zu unterscheiden: der klassische

vierarmige Gott Visnu, Krsna als Mensch und die weltumfassende,
grauenerregende, tausendarmige, tausendköpfige Gestalt, in der sich Krsna im 11.

Gesänge der Gîtâ offenbart. Eine weitere Unklarheit ist allerdings, dass, wie Sie

sich vielleicht erinnern werden, auch der vervielfältigte kosmische Krsna mit
Kronen, Keulen und Disken ausgestattet war.

In den abschliessenden Versen des 11. Gesanges nennt der soeben wieder

zur Menschengestalt zurückgekehrte Krsna die Voraussetzungen, die derjenige
erfüllen muss, der ihn in seiner kosmischen Gestalt schauen möchte - denn diese

kosmische Gestalt zu schauen ist trotz ihres grauenvollen Charakters eine seltene

und begehrte Gnade: sogar die Götter sehnen sich ständig danach, diese Gestalt

zu schauen. "Weder das Vedenstudium", sagt Krsna, "noch die Askese noch das

Spenden von Almosen noch die Darbringung von Opfern ermöglichen dem

Menschen, Mich so zu sehen, wie du Mich gesehen hast, sondern nur durch

AS/EA LVII'4'2003, S.687-792



Bhagavadgïtâ 763

liebende Frömmigkeit, die Mir und nichts anderem gilt, kann man Mich in
meinem wahren Wesen erkennen und schauen und in Mich eingehen. Wer sein

Tun mir weiht, nichts Höheres kennt als Mich, mir in liebender Frömmigkeit
ergeben ist, keinem Hang zu irgend etwas ihm begehrenswert Erscheinenden

unterliegt und allen Geschöpfen ohne Feindschaft gegenübersteht, der gelangt zu
Mir". Dieser letzte Vers wird mit Recht als die Quintessenz der GM bezeichnet.

Aber das Eingehen in Krsna, das denen zuteil wird, die durch ihre liebende

Frömmigkeit seine kosmische Gestalt schauen, kann nicht mit jenem Eingehen
der Helden in die von Zähnen starrenden Rachen des kosmischen Krsna identisch

sein. Dass der Anblick dieser furchtbaren Gotteserscheinung die Frucht
tiefster Frömmigkeit darstellt und die Erlösung bedeutet, ist wegen eben dieses

furchtbaren Aspekts (Krsna selbst nennt diese seine Gestalt in Strophe 49

"schrecklich") schwer verständlich.
Wir kommen nun noch einmal auf Krsna's letztes Wort vor seiner

Verwandlung in seine kosmische Gestalt zurück: "Sieh meinen göttlichen Yoga!".
Das gleiche Wort stand auch 9, 4/5: "In Mir befinden sich alle Geschöpfe, aber

ich befinde mich nicht in ihnen. Aber die Geschöpfe befinden sich doch nicht in

Mir, sieh meinen göttlichen Yoga: Ich selbst halte die Geschöpfe und lasse sie

gedeihen, aber ich befinde mich nicht in ihnen". Nun heisst Yoga auch
"übernatürliche Kraft, Zaubermacht", fast wie Mäyä; hier dürfen wir es vielleicht
übersetzen: "Fähigkeit, etwas geheimnisvolles, ein Mysterium hervorzubringen".
Das Verhältnis von Gott zur Welt ist ein Mysterium: Gott ist die Welt, befindet
sich aber doch nicht in ihr; die Welt befindet sich in Gott und befindet sich doch

nicht in Gott. Wenn wir nun das Wort Krsna's in 11, 8, unmittelbar vor seiner

Verwandlung in die kosmische Gestalt, auch so verstehen: "sieh, welches

Mysterium ich hervorzubringen vermag", dann wäre damit die rational nicht
auflösbare Spannung in der nachfolgenden Gotteserscheinung gemeint: alle

Götter und übrigen Geschöpfe im Leibe Krsna's, Krsna selbst in unzähliger

Vervielfältigung seines Leibes und seiner Glieder die Welt durchdringend - und

doch der tiefgehende Unterschied zwischen Gott, dem Unvergänglichen, und der

vergänglichen Welt. - Das Rätsel des furchtbaren Aspekts der Gotteserscheinung

ist aber damit immer noch nicht gelöst, und wir sehen auch nicht, wie es

gelöst werden könnte.

Was nun unsere Vermutung betrifft, dass die durch Vervielfältigung und

Gewimmel geprägte Gotteserscheinung auf eine naiv-wörtliche Auffassung
philosophischer theopanistischer Aussagen zurückgeht, so ist zunächst auf zwei
Szenen im Bhägavata-Puräna hinzuweisen: 10, 7, 34 ff. wird erzählt, wie Yasodä

ihr Pflegesöhnlein, den Säugling Krsna, an ihrer Brust nährt und nachher lieb-

AS/EA LVII'4'2003. S. 687-792



764 Alfred Bloch (ed. Rudolf Wächter)

kost. Wie das Kind nun seinen Mund öffnet, sieht sie darin die ganze Welt:
Himmel und Erde, alle Gestirne, Sonne und Mond, die Meere, die Weltteile, die

Berge, die Flüsse und alle Tiere und Pflanzen. Ob dieses Anblicks erbebt sie,

schliesst ihre Augen und verharrt in Erstaunen. Und Bhägavata-Puräna 10, 8, 32

ff. spielt das Kind Krsna mit andern Kindern; da kommen die andern Kinder zu
Krsna's Pflegemutter Yasodä und melden ihr, Krsna habe die Erde gegessen.
Auf die Vorhaltungen seiner Mutter leugnet Krsna die Wahrheit dieser Beschuldigung

und fordert seine Mutter auf, selbst in seinem Munde nachzuschauen, ob

die Beschuldigung stimme. Sie tut das und erblickt im Munde des Kindes wieder
das Weltall. Yasodä weiss nicht, wie ihr geschehen: ob sie selbst einer
Geistesverwirrung anheimgefallen sei, oder ob ihr Kind über übernatürliche Fähigkeiten
(ätma-yoga-) verfüge. Um seiner Mutter über diese Erschütterung hinwegzuhelfen,

bewirkt der kleine Krsna, dass sie die unheimliche Erscheinung wieder

vergisst. Dazu Gail S. 32: "Die Wahrheit 'Alles ist in Visnu' wird im zehnten

Buch allegorisch durch zwei Theophanien des jugendlichen Krsna illustriert,
indem er seine Mutter Yasodä das ganze Universum in seinem Munde schauen

lässt". Aber ist es wirklich allegorisch, wie Gail annimmt? Wir glauben es nicht,
denn wenn es schon in der philosophischen GM wörtlich gemeint ist, dann doch
sicher im Bhägavata-Puräna, das viel mehr noch der volkstümlichen Frömmigkeit

Ausdruck gibt.

(8. Stunde)

Das äussere Gepräge der Gotteserscheinung im 11. Gesänge der GM deckt sich
auch mit manchen Zügen der indischen bildenden Kunst; offenbar malt der
Dichter der Gîtâ Krsna's wahre göttliche Gestalt in gleichem Geiste aus, in dem
die indischen Bildhauer religiöse Inhalte gestaltet haben. Dieser Geist wird in

Europa seit einigen Jahrzehnten besser verstanden als zu Beginn des 19.

Jahrhunderts, als zum Beispiel Hegel, der sich allerdings eingehend mit Indien
beschäftigte, in den Darstellungen der vielarmigen, vielköpfigen indischen
Plastiken etwas "Unschönes, Verrücktes, Phantastisches" fand (G.W.F. Hegels
sämtliche Werke, ed. Glockner, Band 11, S. 191, vgl. Susanne Sommerfeld,
Indienschau und Indiendeutung romantischer Philosophen, Rascher Verlag
Zürich 1943, S. 83.).59 Auch Goethe, der die indische Poesie enthusiastisch
begrüsste, äusserte sich in den "Zahmen Xenien" abfällig über die indische

59 [Das Hegel-Zitat ist aus Bd. 15, S. 362; s. Sommerfeld, a.a.O.]

AS/EA LVII'4'2003. S.687-792



Bhagavadgïtâ 765

Bildhauerei.60 Auf dem Gebiete der bildenden Kunst zeigt sich besonders deutlich,

dass sich das auf griechische Ideale ausgerichtete abendländische
Empfinden nicht zum absoluten ästhetischen Massstab setzen darf. Die indische
Kunst darf aber vielleicht überhaupt nicht in erster Linie ästhetisch betrachtet
werden. Susanne Sommerfeld sagt in ihrer soeben angeführten Schrift S. 83: "Es
lässt sich aber überhaupt die richtige Einstellung zu indischen Kunstwerken
nicht finden, wenn man einen nur ästhetischen Massstab an sie legt. Der Inhalt,
nicht die Form ist das Wesentliche an ihnen. Die indischen Künstler sind

bestrebt, einen unermesslichen Inhalt auszudrücken, und dieses Ziel allein
bestimmt ihre Darstellungsweise, die dem westlichen, ästhetisch wertenden
Betrachter allerdings oft ungeheuerlich, grotesk erscheinen muss".

Solche Mahnungen und Warnungen sind aber heute, wie schon angedeutet,

gar nicht mehr nötig; ein neues, richtigeres Verständnis der indischen Kunst hat

sich längst Bahn gebrochen. Allerdings gilt immer noch, wie sich Armin Kesser

in seinem Nachwort zu dem Piper-Bändchen "Indische Plastik" (München
1960), S. 44 ausdrückt, "die orientalisch-tropische Bedingung mit ihrer fiebernden

Ekstatik, ihrer Tendenz zur Formhäufung, Formwucherung", aber Kesser

verurteilt die sich auf diese Kennzeichen gründende frühere Kritik an der

indischen Kunst, weil die Wertbegriffe dieser Kritik ausschliesslich, wie er sich

ausdrückt, aus dem Bildungskanon der klassizistischen Graeculi stammen. Wenn
auch Kesser's Ausdruck "Graeculi" übers Ziel hinausschiesst - das verächtliche
Wort bezeichnet ja im Munde der tatkräftigen Römer die griechischen Schöngeister

-, so ist umso aufschlussreicher ein von Kesser61 als Zeugnis für die
authentischen Intentionen der indischen Kunst angeführtes kleines Lehrgespräch
zwischen dem vor einigen Jahren gestorbenen südindischen Weisen Shri Ramana

Maharshi und einem seiner Schüler: "Schau dir den Torturm des Tempels
dort an! Er wimmelt von steinernen Figuren, und an jeder Ecke steht eine

Riesengestalt. Siehst du sie?". Der Schüler: "Ja, ich sehe sie". Der Meister: "Jetzt
höre: dieser ganze grosse ragende Turm wird von allen diesen Gestalten getragen."

Der Schüler: "Was meinst du damit?". Der Meister: "Wenn ich das sage,
meine ich damit, dass es närrisch ist, wenn du sagst, du müssest die Last aller

Sorgen tragen, und tragest alle Verantwortung und alle Pflichten. Der Herr des

Alls trägt die ganze Last". Also so versteht ein frommer indischer Weiser den

Sinn der indischen religiösen Architektur und Bildhauerkunst: Sie vergegen-

60 ["In Indien möcht' ich selber leben, hätt' es nur keine Steinhauer gegeben" und "Nehme sie

niemand zum Exempel, die Elefanten- und Fratzentempel", zitiert bei Sommerfeld, a.a.O.]
61 [Kesser (1960), 45 f.]

AS/EA LVII'4'2003, S. 687-792



766 Alfred Bloch (ed. Rudolf Wächter)

wärtigt dem einzelnen Frommen, dass ihm die Allgottheit die Last des Daseins

abnimmt. Das Gewimmel der steinernen Figuren veranschaulicht das befreiende

Aufgehen der leidenden Einzelpersönlichkeit in der Allgottheit, also den

Grundgedanken aller indischen Religionen.
Den gleichen Erlösungsweg drückt die dichterische Kunst des 11. Gesanges

der GM mit ihrer Vergegenwärtigung der im Räume wimmelnden Allgottheit
Krsna-Visnu aus. Aber wir müssen vielleicht doch daran festhalten, dass die

Dichtkunst weniger als die bildende Kunst auf eine so weitgehende Konkretisierung

angewiesen war, und dass ein naiv-populäres Wörtlichnehmen abstrakter

philosophischer Aussagen zugrundeliegt. Ferner ist der einseitig grauenvolle
Aspekt der Gotteserscheinung noch immer unerklärt.

Der zwölfte Gesang

Zu Beginn des 12. Gesanges überrascht uns die nach dem gewaltigen Erlebnis
der Offenbarung etwas kühl und unbeteiligt wirkende Sachlichkeit, mit der

Arjuna Krsna die von uns schon früher behandelte Frage stellt, welche von beiden

religiösen Haltungen wirksamer sei, die Verehrung des persönlichen Gottes
Krsna oder die Verehrung des unpersönlichen Brahman. Wir hatten früher auch

schon Krsna's Antwort gehört: die auf Ihn, Krsna, gerichtete liebende Frömmigkeit

sei die höchste Form religiösen Strebens, aber auch die Verehrer des Brahman

gelangten letztlich zu Krsna, nur sei ihr Weg schwieriger und beschwerlicher.

Dann aber preist Krsna mit grossem Nachdruck die erlösende Kraft der

Ihm gewidmeten liebenden Frömmigkeit: "Die alles Tun auf Mich ausrichten,
mit einer Anspannung, die nichts anderes als Mich kennt, die meditierend Mich
verehren, deren Denken in Mich eingegangen ist, die werde ich in kurzer Zeit

aus der endlosen zu immer neuem Sterben führenden Wanderung erretten. Auf
Mich richte dein Denken, in Mich lass deinen Verstand eingehen - dann wirst du

von da an in Mir deine Stätte haben". Darauf folgt wieder die zweite Hauptlehre
der Gîtâ, die ausserordentliche Wichtigkeit des Verzichtes auf die Früchte des

Handelns. Der 12. Gesang endet mit einer Versreihe, in der Krsna auf
eindrucksvolle Weise die Eigenschaften aufzählt, die Ihm einen Menschen lieb
machen. Es ist ein Katalog von Tugenden, von denen wir die meisten schon in
ihrer Bedeutung für die Erlösung aus der Wanderung gewürdigt haben, so den

Gleichmut, der die Folge der Abschirmung des Selbst gegen alle äussern

Eindrücke und eine Art Vorwegnahme des Nirväna ist, die Selbstbeherrschung,
die die Befreiung des Selbst aus der Verstrickung der Welt und der Wanderung
überhaupt erst ermöglicht, die Begierdelosigkeit und die Entsagung. Dass solche

AS/EA LVII'4'2003. S.687-792



Bhagavadgïtâ 767

im weitesten Sinne verstandene Enthaltung und Leidenschaftslosigkeit dazu

dient, den göttlichen Kern des Menschen verderblichen Einflüssen und

Bindungen zu entziehen, leuchtet ein; es sind also Tugenden, die dem Selbstschutz,
der Selbsterlösung und - wie wir mit einem Ausdruck unseres abendländischen

Wortschatzes vereinfachend sagen dürfen - dem eigenen Seelenheil dienen.

Da wundert es uns fast, dass wir in diesem Katalog gottgefälliger
Eigenschaften doch auch einige Tugenden finden, die wir unter dem Sammelbegriff
der Nächstenliebe zusammenfassen dürfen, namentlich Wohlwollen und Mitleid
(Vers 13). Sie erinnern sich wohl, dass uns am Anfang unserer Betrachtungen
der Widerspruch zwischen der Rechtfertigung des pflichtgemässen Tötens und

der Anempfehlung der Ahimsä, also des Nichtwehetuns, des Nichtverletzens,
ratlos gemacht hatte; wir hatten damals festgestellt, dass das Nichtverletzen zwar
von der Gîtâ nicht besonders hervorgehoben wird, aber doch viermal in
Aufzählungen von Kardinaltugenden erscheint. Doch ist das Nichtverletzen immer
noch eine Form der Enthaltung, während das Wohlwollen, das Mitleid und das

Bedachtsein auf das Wohl aller Geschöpfe (GM 5, 25) wie gesagt Ausdruck von
Nächstenliebe sind, eine Hinwendung zu den andern Menschen und Geschöpfen
voraussetzen und sich nicht ganz in die Abkehr und Abschirmung von der Welt
einordnen. Zaehner62 schreibt die Aufnahme von Wohlwollen und Mitleid unter
die von Gott Krsna besonders geschätzten Tugenden buddhistischem Einfluss

auf die Gîtâ zu, und tatsächlich gebraucht die Gîtâ hintereinander die beiden

Adjektive "wohlwollend" oder "freundlich", maitra, und "mitleidsvoll", karuna,
die den buddhistischen Tugenden "Wohlwollen" oder "Freundlichkeit", maitri,
und "Mitleid", karunä, entsprechen. Damit ist aber das Problem, aus welchen

Gründen sich unter Tugenden, die dem Seelenheil dienen, auch einige Tugenden
der Nächstenliebe finden, nur verschoben, nicht gelöst. Wir müssten erstens

wissen, weshalb der Verfasser der Gîtâ in seinen Katalog auch buddhistische

Tugenden aufgenommen hat, und zweitens müssten wir verstehen, warum in der

buddhistischen Ethik, die genau wie die hinduistische vorwiegend eine Ethik des

Sich-Hütens und der Enthaltung ist, Wohlwollen und Mitleid eine bedeutende

Rolle spielen. Wir werfen also hier das Problem der Begründung der altruistischen

Ethik in den indischen Heilslehren auf.

Dass auch die buddhistische Ethik vorwiegend eine Ethik der Enthaltung
im weitesten Sinne ist, kann nicht bezweifelt werden. Jeder Bekenner Buddha's,
auch der Laie, muss vor allem die fünf grossen Verbote auf sich nehmen: kein

lebendes Wesen zu töten (also Ahimsä); sich nicht an fremdem Eigentum zu

62 [329.]

AS/EA LVII'4'2003. S. 687-792



768 Alfred Bloch (ed. Rudolf Wächter)

vergreifen; keine Unkeuschheit zu begehen; nicht die Unwahrheit zu reden und

kein berauschendes Getränk zu trinken. Wenn auch nicht in allen Einzelheiten,

so doch im Gesamtcharakter stimmen mit diesen fünf grossen Verboten des

Buddhismus die Gebote überein, die in zwei berühmten hinduistischen
Gesetzbüchern, dem des Manu und dem des Kautilya, als für alle 4 Kasten verpflichtend

bezeichnet werden: Manu 10, 63 "Nichtverletzen, Wahrhaftigkeit, Nicht-
stehlen, Reinheit, Beherrschung der Sinne" [hier also kein einziges positives
Gebot der tätigen Nächstenliebe]; Kautilya 1,3, 13 "Nichtverletzen, Wahrhaftigkeit,

Reinheit, Enthaltung von böswilliger Nörgelsucht, Enthaltung von Boshaf-

tigkeit, Nachsichtigkeit"; von diesen sechs Tugenden liegt wenigstens die letzte

in der Richtung der Nächstenliebe und berührt sich mit dem Wohlwollen und
dem Mitleid. Aber schon in den Upanisaden, also in der viel älteren brahmani-
stischen Vorstufe des Hinduismus, finden sich Stellen, welche eine altruistische
Moral mit dem Schwergewicht auf dem Mitleid einschärfen, z.B. Brhadä-

ranyaka-Upanisad 5, 1, 1-3: Die drei Gruppen von Nachkommen des Schöpfergottes

Prajâpati, nämlich die Götter, die Menschen und die Asura (Dämonen)
haben als geistliche Schüler eine Art Noviziat bei ihrem göttlichen Vater
verbracht und bitten ihn nun, er möge ihnen die Quintessenz der Weisheit
mitteilen. Prajäpati's Antwort ist einsilbig im wörtlichsten Sinne: Zu allen drei

Gruppen sagt er nacheinander 'da' und fragt jede Gruppe, ob sie das verstanden

habe. Die Götter, Menschen und Dämonen haben es verstanden: Das den

Göttern mitgeteilte 'da' bedeutet dämyata "bezähmt euch": Es meint die Beherrschung

der Sinne und schliesst schon die ganze yogische Disziplinierung mit
ein. Das den Menschen geltende 'da' ist datta "gebt, seid freigebig". Damit ist

das Almosenspenden gemeint, aber da diese Pflicht zum Beispiel in der GM
immer im Zusammenhang mit den Pflichten des Opferdienstes und der Askese

eingeschärft wird, handelt es sich wenigstens ursprünglich nicht um eine dem

Mitgefühl mit allen Armen entspringende Wohltätigkeit, sondern um ein
kultisches Almosenspenden, dessen Empfänger im Brahmanismus und Hinduismus
die Priester, die Brahmanen sind, im Buddhismus die Mönchsgemeinde; sowohl
die Brahmanen als die buddhistischen Mönche haben kein eigentliches
Erwerbseinkommen; die Brahmanen erhalten für ihren Priesterdienst den Priesterlohn,
der aber nicht fest vereinbart ist, sondern nach der Freigebigkeit des Opferherrn
bemessen wird. Den buddhistischen Mönchen, die durchwegs ein Wanderleben

führten, schrieb ihre Ordensregel vor, sich von Almosen zu ernähren. Das an die

Dämonen gerichtete, aber für alle drei Gruppen gültige 'da' bedeutete daya-
dhvam "seid mitleidsvoll". Prajâpati verwies sogar auf die göttliche Stimme des

Donners, der mit seinem 'da da da' zu Selbstbezähmung, Almosenspenden und

AS/EA LVII'4'2003. S.687-792



Bhagavadgïtâ 769

Mitleid mahne. In der Gîtâ selbst kommen die Sanftmut, das Mitleid mit den

Geschöpfen und die Nachsicht in einem Katalog von Tugenden vor, die, wie

Krsna sagt, den zu göttlichem Dasein geborenen Menschen kennzeichnen; von
den durch ihre schlechten Eigenschaften zu teuflischem Dasein bestimmten

Menschen haben wir schon früher im Zusammenhang mit der Frage gesprochen,

ob die Gîtâ eine ewige Verdammnis kenne.

Auch das klassische achtgliedrige Yoga-System enthält moralische Gebote:

Die acht Glieder des Yoga sind ja die fünffache Bändigung yama, die fünffache

Zucht niyama, die Positur äsana, die Atemregelung pränäyäma, das Zurückziehen

der Sinnesorgane pratyähära, die Sammlung dhäranä, die Meditation dhyäna

und die Versenkung samädhi. Wir haben sie aufgeführt, um deutlich werden zu

lassen, dass auch der Yoga mehr durch Gebote der Selbstzucht und Selbst-

disziplinierung als durch solche des Altruismus geprägt ist, was im Hinblick auf
das Ziel des Yoga, die Erlösung, auch durchaus einleuchtet. Die moralischen

Gebote sind in den beiden ersten der acht Glieder enthalten, die der allgemeinen
sittlichen Vorbereitung auf den Yoga dienen. Das zweite Glied, der niyama,
fordert innere und äussere Reinheit, bezieht sich also nicht auf den

Nebenmenschen und die übrigen Geschöpfe. Das erste Glied, die fünffache Bändigung

yama, umfasst die moralischen Grundgebote, kein Leben zu verletzen, die

Wahrheit zu sprechen, nicht zu stehlen, Keuschheit zu üben und auf Besitz zu

verzichten, aber sie sind bezeichnenderweise alle negativ, als Verbote gefasst,

enthalten also das Gebot des Mitleids nicht, oder doch nur in der Forderung,

kein Leben zu verletzen (Ahimsä), die jedoch kein tätiges Mitleid einschliesst.

Dagegen treten im Buddhismus, dessen Moral zwar, wie wir sahen,

ebenfalls in erster Linie eine solche der Enthaltung vom Bösen ist, das Mitleid
und ähnliche Eigenschaften so stark hervor, dass etwa Leopold von Schroeder

sagen konnte, Milde, Güte und Barmherzigkeit bildeten den Grundzug der

buddhistischen Moral. "Ein Mönch", sagte der Buddha, "lässt davon ab, lebende

Wesen zu töten; er legt den Stab nieder; er legt die Waffe nieder. Er ist mitleidig
und barmherzig; freundlich trachtet er nach dem Wohl aller lebenden Wesen"63

(ähnlich auch GM 5, 25). Auch im Hinduismus findet man in der Erbauungsund

Spruchliteratur viele Äusserungen, deren Sinn L. v. Schroeder in die Worte
zusammenfasst:64 "Man füge niemandem Leid zu, man gewähre jedermann Hilfe
und Schutz, man übe Mitleid, Güte und Nachsicht, selbst gegen die Bösen, man

bezwinge den Zorn, man vergelte nicht Böses mit Bösem. Man ertrage die

63 [Schroeder (1887), 281 f.]
64 [Schroeder (1887), 396 f.]

AS/EA LVII'4'2003, S 687-792



770 Alfred Bloch (ed. Rudolf Wächter)

Schmähung und handle freundlich gegen die, die uns kränken". Ein besonders

gewichtiges Zeugnis sind schliesslich die Inschriften des Kaisers Asoka im 3. Jh.

v. Chr., der sich zwar zum Buddhismus bekannte, aber in seinen auf Felsen und
Säulen verewigten Edikten an seine Untertanen eine allgemeine Ethik, dhamma

(dharma), und nicht die buddhistische Ethik im engeren Sinne predigt, und in
dieser Ethik Asoka's nimmt das Mitleid mit allen Lebewesen und zum Beispiel
auch die rücksichtsvolle Behandlung von Dienern und Sklaven einen

hervorragenden Platz ein.

Es ist also nicht daran zu zweifeln, dass es in Indien eine praktische Ethik

gibt, die sich mit der christlichen eng berührt. Was wir aber hier wissen möchten,

ist die Begründung dieser Ethik. Die GM, welche die altruistische Ethik

zwar an einigen Stellen empfiehlt, aber nicht in den Mittelpunkt rückt, bleibt uns
eine Begründung schuldig. Wir müssen diese Begründung aber wohl in der

Richtung suchen, die Eliade in seinem Buch Yoga S. 57 zur Erklärung des yama,
der Bändigung, im Yoga einschlägt: "Denn anders als im zivilen Leben können
die moralischen Gebote hier [d.h. im Yoga] nicht übertreten werden ohne ein

unmittelbares Risiko für den, der auf der Suche nach der Befreiung ist. Eine jede
Verfehlung zeigt im Yoga sofort ihre Konsequenzen". Hier ist also deutlich, dass

die Ethik im Dienste des Seelenheils des nach Erlösung Strebenden steht. Für die
buddhistische Ethik nimmt dasselbe zum Beispiel Hermann Beckh in seiner

Darstellung Buddhismus. 2. Band: Die Lehre. Sammlung Göschen Berlin und

Leipzig 1928 an: S. 25 ff. spricht er von der ersten Stufe des buddhistischen

Pfades, der sittlichen Selbsterziehung, und deutet an, diese äussere Zucht bilde

nur den Durchgangspunkt zu anderen Stufen, die jenseits des Ethischen liegen.
Selbst eine das Ethische sehr in den Vordergrund stellende Formel Buddha's
weise neben dem Tun des Guten und dem Meiden des Bösen auf das "wachsame
Behüten des Geistes" hin, also auf jene im Buddhismus so wichtige geistige

Konzentration, für die alles Ethische nur eine Vorstufe bilde, und die selbst

wieder die notwendige Voraussetzung aller Erkenntnis und der noch über die

Erkenntnis hinausliegenden Heilsziele sei. Auch André Bareau sagt in seiner

Darstellung des indischen Buddhismus S. 43 "Es geht um die Vernichtung aller

Leidenschaften, Irrtümer und Fesseln, die bisher das Wesen an den dauernden

Daseinskreislauf banden". Dieselbe eudämonistische Begründung der Tugend
findet sich zum Beispiel in Cicero's Tuskulanischen Gesprächen65: die Tugend
wird dort als eine Waffe gegen den Schmerz und als ein Weg zur Glückseligkeit
erklärt.

65 [Vgl. z.B. 5.76 f.]

AS/EA LVII'4'2003. S.687-792



Bhagavadgïtâ 771

Es gibt aber in den Philosophien und Religionen noch eine andere Begründung

der Nächstenliebe, nämlich die Nachahmung Gottes, der Liebe übt und

Liebe ist. 1. Johannesbrief 4, 7 "Geliebte, lasset uns einander lieben, denn die

Liebe ist aus Gott, und jeder, der liebt, ist aus Gott gezeugt und erkennt Gott.
Wer nicht liebt, hat Gott nicht erkannt, denn Gott ist die Liebe". Piaton, Theätet
176 a: "Das Böse ist in dieser Welt, nicht in der Welt der Götter; darum soll man
bestrebt sein, von hier dorthin zu fliehen so schnell wie möglich; die Flucht aber

besteht darin, dass man Gott nach Möglichkeit ähnlich werde; die Gottähnlichkeit

aber besteht darin, dass man gerecht, heilig und weise werde".
In Indien aber hat die altruistische Ethik wohl nirgends eine solche Leuchtkraft

erlangt wie im Mahäyäna, im Grossen Fahrzeug des Buddhismus, in der

Gestalt des Bodhisattva, also des zukünftigen Buddha in seinen Existenzen vor
der Buddhaschaft. Der Bodhisattva, der für die Erleuchtung und Erlösung reife

Mensch, verzichtet auf den ihm möglichen Eintritt ins Nirväna, um durch sein

Vorbild und durch seine Belehrung seine Mitmenschen auf deren Heilsweg zu
fördern. Auch die Taten, die den späteren Buddha auf seinem allmählichen

Aufstieg durch zahllose Existenzen seinem Ziel immer näher bringen, sind

durchwegs Taten der äussersten Selbstverleugnung und der gänzlichen
Aufopferung für andere; die Legenden von den früheren Existenzen des Buddha, die

Avadäna und die Jätaka, haben in der Weltliteratur wohl nicht ihresgleichen, was
die Zahl und den äussersten Grad altruistischer Leistungen betrifft. Und die

Erzählungen dieser Taten sind durchaus als Vorbild und Ansporn für die

Gläubigen gemeint, Ähnliches zu leisten, denn die Laufbahn zum höchsten Ziel
steht ja jedem einzelnen Bekenner des Buddhismus offen.

Auch der hinduistische Glaube an die Herabkünfte Gottes, die Avatara,
scheint zunächst einen stark altruistischen Kern zu enthalten, indem Gott ja ein
Menschendasein auf sich nimmt, um der gefährdeten Menschheit zu helfen. Nur
können wir auf die Avatara, also etwa auf Krsna, den Begriff Altruismus nicht in
gleicher Weise anwenden wie auf den Bodhisattva, denn ein Bodhisattva ist,

wenn auch ein Mensch auf allerhöchster Stufe, doch noch ein Mensch, während
Krsna der als Mensch geborene Gott ist, dem man Haltungen wie Altruismus
und Selbstverleugnung gar nicht zuschreiben kann, da auch ihr Gegenstück, der

Egoismus, bei ihm undenkbar ist. Auch stellt die GM dem Menschen Gott als

Vorbild nur in dem einen, allerdings zentralen Punkte des Handelns ohne
Bindung hin, nicht aber als Vorbild der Selbstverleugnung. Wie übrigens die Idee

des Bodhisattva als sich selbst verleugnenden Helfers der Menschheit auf ihrem

Wege zum Heil aus dem Hînayâna hervorgewachsen ist, scheint nicht leicht
erklärbar, denn im Hînayâna muss jeder den Weg zur Erlösung aus eigener Kraft

AS/EA LVII'4'2003. S. 687-792



772 Alfred Bloch (ed. Rudolf Wächter)

gehen; einen übermenschlichen Helfer, der ihm die Selbsterlösung zum Teil
abnehmen und ihn von aussen der Erlösung zuführen könnte, gibt es im alten

Buddhismus nicht.

Der dreizehnte Gesang

Vom 13. bis etwa zur Mitte des letzten, 18. Gesanges der GM wird die Szene

meist von Lehren der Sämkhya-Philosophie beherrscht, deren Grundzüge ich
Ihnen seinerzeit auf einem Blatte66 skizziert habe. Erst in der 2. Hälfte des

letzten Gesanges erhalten die für die Gîtâ bezeichnenden Gedanken der Gottesliebe

und des uneigennützigen Tuns wieder das Hauptgewicht. Es ist dies selbst

in Anbetracht der mangelnden Systematik der Gîtâ auffallend, weil es nach dem

Höhepunkt der Gotteserscheinung im 11. Gesänge wie eine Abschwächung der

Unmittelbarkeit bedeutet, mit der sich Gott als Ziel der Erlöung und als gnädiger
Helfer zur Erlösung offenbart hatte. Wie ist das, was uns wie eine Abschwächung

erscheint, von den Intentionen des Dichters der GM aus zu verstehen?

Zugrunde liegt wohl der Versuch einer grossartigen Synthese der meisten bis zur
Zeit der GM entwickelten Weltanschauungen.

Wohin diese Synthese führt, zeigt sich uns deutlicher als in der GM in dem

um viele Jahrhunderte jüngeren Bhägavata-Puräna: Diese wunderbarste Dichtung

der Bhägavata-Religion errichtet aus fast allen bestehenden philosophischreligiösen

Systemen einen einzigen monumentalen Bau, der in Krsna-Visnu
nicht nur gipfelt, sondern auch in seinen unteren, scheinbar ungleichartigen
Stockwerken aus Krsna-Visnu besteht. Alle scheinbar vom Krsnai'smus
abweichenden Weltanschauungen werden als zwar in der äusseren Form verschiedene,
im Endziel und Kern aber mit dem Krsna'fsmus identische Erlösungslehren
dargestellt. Zum Beispiel entwickelt im dritten der 12 Bücher des Bhägavata-
Puräna Kapila, der halbmythische Urheber des Sämkhya-Systems, seine

Philosophie, aber Kapila ist hier ein Avatara, eine Inkarnation Visnu's, so dass die

von ihm vorgetragene Sämkhya-Philosophie nichts anderes als ein Krsna'fsmus

in äusserlich andersartiger Einkleidung ist. Eine solche Synthese zeichnet sich

wie gesagt auch in der GM ab, nur ergibt sich trotz der Kürze und Übersichtlichkeit

der Gîtâ nicht wie bei dem wohl mehr als lOOmal längeren Bhägavata-
Puräna das Bild eines geschlossenen monumentalen Baus, weil die Übergänge in
der GM sehr schroff und die Prinzipien der Gesamtkomposition nicht ersichtlich
sind. So fehlt der GM eine stetig zu einem abschliessenden Höhepunkt anstei-

66 [Vgl. Anm. 8.]

AS/EA LVII'4'2003. S.687-792



Bhagavadgïtâ 773

gende Linie, und welche Grundsätze den Verfasser bei seiner Gesamtkomposition

geleitet haben, bleibt uns verborgen.
Der 13. Gesang ist von den einem Teil der Sämkhya-Philosophie eignenden

beiden Termini "Feld" oder "Stätte" einerseits, "Kennen des Feldes" oder

"Kennen der Stätte" andererseits beherrscht. Das Feld oder die Stätte ist nichts
anderes als die Materie oder Natur im Sinne der Sämkhya-Philosophie, der

"Kenner des Feldes oder der Stätte" ist der Purusa, der Geist. In der GM wird
aber der Purusa, der Geist der Sämkhya-Philosophie, mit Gott Krsna
gleichgesetzt; im Verse 2 des 13. Gesanges sagt Krsna: "Wisse dass Ich der Kenner
des Feldes bin"; bzw. Vers 18 "Damit sind das Feld und die Erkenntnis des

Feldes beschrieben. Der Mir in liebender Frömmigkeit Ergebene, der das erkannt

hat, wird meines Wesens teilhaftig". Ausser in diesen zwei Versen und noch in
einer kurzen Anspielung in Vers 10 spricht aber Krsna im ganzen dreizehnten

Gesänge nie von sich selbst in der Ich-Form, er erscheint also fast nicht als die

sich offenbarende Gottheit, sondern lediglich als der Arjuna belehrende Guru.

Darin liegt eben die für uns schwer verständliche Abschwächung im Aufbau der

GM.
Was nun das Feld oder die Stätte betrifft, so versteht die Gîtâ hier darunter

den Körper und den psychischen Organismus des Menschen, während von der

materiellen Aussenwelt abgesehen wird. Dass auch der psychische Organismus,
also die Vernunft, das Denkorgan und die Sinne, zur Materie und nicht zum
Geiste gehört, haben wir schon früher gesehen. Aber auch Empfindungen wie
Wunsch, Hass, Glück, Leid gehören dem Felde d.h. der Materie an. Die den

Gedankengang unterbrechenden Verse 7-25 übergehen wir, da selbst Zaehner67,

der doch an die Einheit der GM glaubt, diese Versreihe für eine Interpolation
oder Einschaltung hält. Der Vers 26 erklärt, dass wenn irgend ein Lebewesen,
sei es unbeweglich oder beweglich, d.h. Pflanze, Tier oder Mensch zustandekommt,

dieses Zustandekommen auf einer Verbindung von Feld und Kenner des

Feldes beruht. Diese Verbindung des Kenners des Feldes mit dem Felde, also

des Geistes oder Gottes oder des Einzelselbst mit der Materie, ist der Grund für
den Daseinskreislauf oder die Wanderung. Die Befreiung besteht darin, diese

Verbindung zu lösen, und die Lösung findet schon durch die Erkenntnis der

Verschiedenheit von Feld und Feldkenner statt. In den Versen 27 und ff. wird
näher ausgeführt, wie sich diese Erkenntnis in der Praxis ausnimmt. Wer allen

vergänglichen Geschöpfen den unvergänglichen Herrn innewohnen sieht, der

sieht richtig. Und da der Herr allen Geschöpfen innewohnt, sieht der Weise alle

67 [336.]

AS/EA LVII'4'2003, S. 687-792



774 Alfred Bloch (ed. Rudolf Wächter)

Geschöpfe für gleich an und kann auch kein Geschöpf verletzen, da er in jedem
Geschöpf den gleichen Herrn innewohnend weiss wie in sich selbst. Dieses

Wissen ist auch einer der Gründe für das Nichtverletzen, die Ahimsä, denn wer
ein Mitgeschöpf verletzt, verletzt sich selbst, da der gleiche göttliche oder

geistige Kern allen Geschöpfen innewohnt. Alles Tun hat die Materie zum
Urheber; wer einsieht, dass der Herr nicht tätig ist, sieht richtig. [Hier ist einer
der Punkte, wo die Widersprüchlichkeit der verschiedenen in der GM
verschmolzenen Lehren offenkundig ist: Krsna hatte doch selbst mit Nachdruck

erklärt, dass er handle, und dass sein Handeln für den Fortbestand der Welt
unentbehrlich sei; nur handle Er ohne jeden Gedanken an die Früchte des

Handelns und bleibe daher vollständig frei von der bindenden Wirkung des

Handelns; diese Art des Handelns hatte Krsna dem Arjuna als vorbildlich, weil
mit der Erlösung vereinbar, hingestellt. Und hier im 13. Gesänge führt die

Erkenntnis, dass Gott oder der Geist oder das Einzelselbst nicht handelt, zur
Erlösung]. Die einzige Wirksamkeit des Feldkenners ist, zu erkennen, aber diese

Erkenntnis ist etwas Wunderbares, so dass im zweitletzten Verse gesagt wird,
der Feldkenner erleuchte das Feld wie die Sonne das Weltall.

Der vierzehnte Gesang

Der 14. Gesang malt das Weltbild der GM weiter im Sinne der Sämkhya-Philosophie

aus, und zwar wird die Lehre von den drei Eigenschaften, Konstituenten,
Naturfaktoren oder Guna's der Materie entwickelt, ein Thema, das dann im 17.

und im 18. Gesänge noch einmal aufgenommen wird. Wir haben ja von dieser
Lehre schon früher kurz gesprochen. Das Wort Guna bedeutet eigentlich "Seil"
oder "Strick" oder "Strähne" oder "Strang", und das Bild, das dem Ausdruck
Guna der Sämkhya-Philosophie zugrunde liegt, ist das eines aus drei Strängen
geflochtenen Seiles, wobei das Gesamtseil die Materie, die drei Stränge die
Konstituenten der Materie bedeuten. Die drei Guna's heissen Güte, Leidenschaft
und Finsternis und repräsentieren drei Grundtypen menschlicher Temperamente.
Es darf uns im indischen Denken nicht wundem, dass die Verschiedenheiten der
Materie auf die Verschiedenheiten dreier menschlicher Temperamente zurückgeführt

werden, denn es gilt für alle indischen Weltanschauungen, dass der
Kosmos als eine Zusammensetzung menschlicher psychischer Komponenten
gesehen wird. Was nun die Aussichten auf Erlösung betrifft, so ist jeder Mensch

von Geburt an, d.h. je nach seinem Verhalten in seinen früheren Existenzen, in
seiner Wesensart durch das Überwiegen einer der drei Konstituenten geprägt.
Die beste Konstituente ist die Güte (sattvam). Sie äussert sich in allem, was hell,

AS/EA LVII'4'2003. S.687-792



Bhagavadgïtâ 775

licht, erkennend, abgeklärt ist; Menschen, in denen das sattvam dominiert, sind

für die Erlösung reif. Die zweitbeste Konstituente ist die Leidenschaft (rajas).
Das von ihr geprägte Temperament ist leidenschaftlich, das heisst begehrend,
aber auch tatkräftig handelnd, wobei freilich dieses Handeln infolge des Begehrens

nicht bindungsfrei sein kann; Menschen mit Leidenschafts-Temperament
können daher nicht mit Erlösung im gleichen Dasein rechnen. Die schlechteste

Konstituente ist tamas "Finsternis". Das von ihr bestimmte Temperament besteht

aus Stumpfheit, Unwissenheit und Nachlässigkeit.
Wenn ein Mensch, bei dem die Güte überwiegt, stirbt, wird er in der nächsten

Existenz in Welten geboren, die rein sind, und in denen höchste Erkenntnis
herrscht. [Damit müssen wohl irgendwelche Jenseitswelten gemeint sein, jedoch
sicher nicht die endgültige Erlösung; die Eigenschaft "Güte" ist zwar von den

drei Eigenschaften die, welche dem Selbst, also dem göttlichen Kern des

Menschen am wesensverwandtesten ist und die daher auch eine Vorstufe des

Erlösungszustandes darstellt; aber als Eigenschaft der Materie gehört auch die

Güte der Materie an, und erst, wenn sich der Geist aus den Verstrickungen der

gesamten Materie, also auch der Eigenschaft Güte, gelöst hat, kann man von
wirklicher Befreiung sprechen]. Stirbt ein Mensch unter dem Zeichen der

Konstituente "Leidenschaft", so kommt er im nächsten Dasein unter Leuten zur
Welt, die am Tun und seinen Früchten hängen, also schon deswegen nicht auf

baldige Erlösung hoffen können. Wenn endlich ein von der Konstituente
"Finsternis" Geprägter dahinscheidet, kommt er in einer Umgebung von
Unwissenden zur Welt.

Auf diese Weise nimmt die GM auf verschiedenen Lebensgebieten
Dreiteilungen nach den drei Konstituenten oder Naturfaktoren vor: die in der Güte

Befindlichen gehen aufwärts, die in der Leidenschaft Befindlichen bleiben in der

Mitte, die in der Finsternis Befindlichen gehen abwärts. Speisen, die der Güte

angehören, sind gesund, schmackhaft und saftig, solche, die von der Leidenschaft

bestimmt sind, scharf, sauer, salzig und ungesund, solche, die von der

Finsternis geprägt sind, fade, verfault und abgestanden. Im Opferwesen zeichnet
sich das von der Güte gekennzeichnete Opfer dadurch aus, dass der Opferer es

nur aus Pflichtgefühl und nicht in der Hoffnung auf eine Belohnung darbringt;
beim Opfer in der Sphäre der Leidenschaft spielt Berechnung, also Erwartung
eines Lohnes, und sogar Heuchelei mit; ein Opfer im Zeichen der Eigenschaft
"Finsternis" wird überhaupt nicht im Einklang mit den Vorschriften ausgeführt;
der Opferer ist nicht spendefreudig, Mantra's werden nicht rezitiert, und dem

Priester wird sein Lohn nicht ausbezahlt. Auf dem Gebiete der Askese erklärt die

Gîtâ zunächst, was Askese des Körpers, der Rede und des Denkens sei - die drei

AS/EA LVII'4'2003. S. 687-792



776 Alfred Bloch (ed. Rudolf Wächter)

Möglichkeiten menschlicher Tätigkeit, die in der indischen Philosophie immer
unterschieden werden. Askese des Körpers besteht aus Verehrung der Götter,

Brahmanen, Guru's und Weisen, ferner aus Reinheit, Keuschheit und Ahimsä;
Askese der Rede aus Wahrhaftigkeit, Freundlichkeit und Meiden von Kränkung,
Askese des Denkens aus Abgeklärtheit, Wohlwollen, Selbstbeherrschung und

Reinheit der Gefühle. Auf diesem Gebiet der sich auf Körper, Rede und Denken

erstreckenden Askese nun ist die gütige Askese durch gläubige Haltung und

Ausschaltung jedes Gedankens an Lohn gekennzeichnet, die leidenschaftliche ist

Kasteiung aus Geltungssucht, die finstere ist sinnlose und exzessive Selbstpeinigung

oder Askese mit bösartigem magischem Zweck, d.h. um einen anderen

zu vernichten. Auf diese Weise charakterisiert die GM die drei Konstituenten
noch in ihren Auswirkungen auf die metaphysische Erkenntnis, auf das Tun, auf
den Täter, auf die Vernunft, auf die religiöse Verehrung und auf das Glücksstreben.

Wir beschränken uns darauf, die Auswirkungen der drei Guna's68 auf
die religiöse Verehrung und auf das Glücksstreben kurz anzuführen: Die gütigen
Menschen verehren die Götter, die leidenschaftlichen Menschen die Yaksas und

Raksas (also halbgöttliche und dämonische Wesen), die finsteren Menschen die

Totengeister und die Gespenster. Das Glücksziel der Gütigen ist die Abgeklärtheit,

welche auf die Erkenntnis des Selbst folgt; da dieses Ziel nur durch grosse

Anstrengung und strenge Selbsterziehung erreicht werden kann, glauben die

Gütigen am Anfang Gift zu kosten, aber dieses verwandelt sich dann in Nektar.

Eine umgekehrte Erfahrung machen die Leidenschaftlichen: ihr Glücksziel ist,

mit den Sinnen die Sinnesobjekte zu erreichen, was ihnen am Anfang so süss

wie Nektar erscheint, im Endeffekt sich aber als Gift erweist. Das Glück des der

Finsternis Verschriebenen endlich besteht aus Selbstbetäubung, Trägheit, Schlaf
und Untätigkeit.

Abschliessend wird gesagt, dass es weder auf Erden noch im Himmel noch

unter den Göttern ein Wesen gibt, das von diesen drei Konstituenten frei wäre.

Um so höher ist es zu bewerten, wenn es einem Menschen gelingt, über die drei

Konstituenten hinauszugelangen, d.h. die Materie hinter sich zu lassen. Das

geschieht, wie 14, 22 bis 27 (d.h. Ende von Gesang 14) ausgeführt wird, durch
den uns schon bekannten vollkommenen Gleichmut, durch die Gleichgültigkeit
gegenüber Geehrtsein und In-Ungnade-Fallen, Freud und Leid, Freund und

Feind usw.; "Die drei Konstituenten sind tätig", denkt der Weise, bleibt aber

innerlich unbeteiligt. Die beiden letzten Verse des 14. Gesanges verschmelzen

die Konstituenten- und Erlösungstheorie des Sämkhya mit der upanisadischen

68 [Darüber:] Eigenschaften

AS/EA LVII'4'2003. S.687-792



Bhagavadgïtâ 777

Philosophie und dem Krsna-Glauben: "Und wer Mir mit unwandelbarer frommer

Liebe dient, der überwindet diese Konstituenten69 und geht ins Brahman ein.

Denn Ich bin die Grundlage des Brahman und der endgültigen Unsterblichkeit
und des ewigen Gesetzes und der vollkommenen Seligkeit". Die Sämkhya-

Philosophie kennt kein Brahman und keinen persönlichen Gott, sondern nur den

Geist und die Erlösung; die Upanisaden-Philosophie kennt das Brahman, aber

keinen persönlichen Gott. Die Bhägavata-Religion kennt den persönlichen Gott;
hier kennt sie auch das Brahman, das aber, wie wir es ähnlich schon früher
festgestellt haben, dem persönlichen Gott untergeordnet ist.

Ich habe mir im vorhergehenden erlaubt, zu den Äusserungen des 14.

Gesanges über die drei Konstituenten stillschweigend gleich die entsprechenden
des 17. und 18. Gesanges hinzuzunehmen; die Auseinanderreissung dieser innerlich

durchaus zusammengehörigen Äusserungen ist selbst angesichts der bekannten

Unsystematik der Gîtâ schwer verständlich.

Der fünfzehnte Gesang (9. Stunde)

Der Beginn des 15. Gesanges ist ein merkwürdiges Beispiel für die Umgestaltung

und Umdeutung upanisadischer Tradition durch die GM. 15, 1 beginnt
"Vom ewigen Feigenbaum sagt man, seine Wurzeln seien oben, seine Zweige
unten". Diese Zeile ist sicher der Katha-Upanisad 6, 1 nachgebildet: "Mit den

Wurzeln nach oben, mit den Zweigen nach unten - das ist der ewige Feigenbaum".

Das Überraschende ist aber, dass dieser auf dem Kopf stehende ewige

Feigenbaum in der Katha-Upanisad das Brahman versinnbildlicht, in der GM
aber den Samsära; ein stärkerer Gegensatz liesse sich gar nicht denken! Die

Vorstellung eines Weltbaumes oder kosmischen Baumes, der in der Mitte des

Weltraumes steht, Himmel und Erde verbindet und einen Stützpfeiler des

Kosmos bildet, ist bei vielen primitiven Völkern verbreitet. Wo dieser Baum in
der indischen Überlieferung vorkommt, liegt nicht mehr die ursprüngliche

primitive Vorstellung vor, sondern ein entfernter Nachhall in metaphorischer

Anwendung. Schon im Rigveda 1, 24, 7 klingt dieses Bild an: Dort heisst es von
dem Gotte Varuna, der den Menschen das Lebenslicht in der Form der

Sonnenstrahlen spendet, er halte den Baum oben an der Krone fest, und die

Wurzeln des Baumes senkten sich nach unten. Die Krone des Baumes ist die

Sonne oder der Himmel, die sich herabsenkenden Luftwurzeln sind die
Lichtstrahlen.

69 [Darüber:] Naturfaktoren

AS/EA LVII'4'2003, S. 687-792



778 Alfred Bloch (ed. Rudolf Wächter)

Die Strophe ist nicht ganz klar, aber offenbar handelt es sich im Rigveda
nicht um einen auf dem Kopf stehenden Baum. In der Katha-Upanisad und in
der von ihr abhängigen GM aber sind wie gesagt die Wurzeln dieses ewigen

Feigenbaumes oben, die Äste unten. Und wie ebenfalls schon gesagt, bedeutet

dieser umgekehrte Feigenbaum in der Katha-Upanisad das unsterbliche Brahman;

auf es stützen sich alle Welten, und niemand kann über es hinausgelangen.
Es ist furchtbar wie ein aufgerichteter Blitzstrahl, aber - fügt der Upanisaden-
dichter hinzu - die es kennen, werden unsterblich. Aus Furcht vor ihm, dem

Brahman, brennen die Sonne und das Feuer, aus Furcht vor ihm fliehen der

Regengott, der Windgott und der Tod als fünfter. Könnte man es [das Brahman]
doch schon hier [d.h. in diesem Leben] erkennen, bevor der Körper zerfällt! Da

das aber nicht der Fall ist, wird man in den erschaffenen Welten zu einem

Körperwesen".
Das Bild des kosmischen Baumes für das Brahman ist verständlich, weil

dieser Baum der Stützpfeiler des Weltalls ist, und weil auch das Brahman der

Urgrund und die Grundlage der Welt ist, auf der alles ruht und beruht. Wie setzt

aber nun die Gîtâ die Schilderung des ewigen Feigenbaumes fort? Seine Blätter
sind die Veden; wer ihn kennt, kennt die Veden. [Das Brahman ist ja, wie wir
früher gesehen haben, ursprünglich mit den Veden identisch; also könnte bis

hierher noch das Brahman im vedischen Sinne gemeint sein]. "Abwärts und
aufwärts erstrecken sich seine Zweige, strotzend dank den Konstituenten; seine

Schösslinge sind die Sinnesobjekte, seine Wurzeln dehnen sich abwärts aus und

haben das Kaiman in der Menschenwelt zur Folge. Seine Gestalt kann nicht
erkannt werden, auch nicht sein Ende und sein Anfang und seine Ausdehnung.
Diesen Feigenbaum mit den fetten Wurzeln [die ja das Kaiman versinnbildlichen]

muss man mit dem scharfen Schwerte der Unabhängigkeit abschneiden

und dann jene Stätte suchen, von der man, wenn man einmal dahin gelangt ist,

nicht mehr zurückkehrt. [Man soll jene Stätte suchen, indem man das Gebet

spricht:] 'Zum uranfänglichen Geiste nehme ich Zuflucht, von dem einst die

Schöpfung ausgegangen ist'". In Strophe 5 wird dann gesagt, dass die vollkommen

Gleichmütigen jene Stätte erreichen. Der ewige Feigenbaum ist also für die

GM ein Übel; seine fetten Wurzeln, von denen es übrigens das eine Mal heisst,
sie seien nach oben gerichtet, das andere Mal, sie senkten sich in die Menschenwelt

mit ihrem Kaiman hinab, stellen den Fluch des Handelns dar; der Baum

muss also gefällt werden, und man muss von ihm weg zur Stätte der Seligkeit
fliehen. Der Baum ist also die Wanderung, der Samsära, der Daseinskreislauf.

Natürlich kann, wenn davon die Rede ist, man müsse ihn abschneiden, nicht

gemeint sein, dass es dem einzelnen erlösungswilligen Menschen möglich wäre,

AS/EA LVII'4'2003. S.687-792



Bhagavadgïtâ 779

dem Samsära, dem Lauf der Welt, insgesamt ein Ende zu setzen; das Bild kann

nur so verstanden werden, dass der Einzelne die Wurzel, die ihn an diesen

Unglücksbaum bindet, durchtrennt, d.h. dass er sich vom Hang zu den Früchten

seines Handelns lossagt.
Wie kam nun der Dichter der Gîtâ dazu, das Feigenbaumbild der Katha-

Upanisad in sein Gegenstück umzudeuten? Eine klare Antwort auf diese Frage
lässt sich nicht geben. Die eine Möglichkeit wäre die, dass er die Allegorie der

Katha-Upanisad missverstanden hat. Das wäre deshalb denkbar, weil das Bild
der Katha-Upanisad zwar ziemlich sicher das Brahman meint, aber im einzelnen

nicht klar ist; die Katha-Upanisad setzt den ewigen Feigenbaum, dessen Wurzeln
nach oben und dessen Zweige nach unten gehen, mit dem Brahman gleich, ohne

jedoch zu begründen, worauf sich diese Allegorie im einzelnen stützt. Samkara,

der grosse Vedänta-Philosoph und Upanisadenerklärer des 8. Jh.s n. Chr., deutet

auch den Feigenbaum der Katha-Upanisad als den Samsära und nur seine nach

oben gerichteten Wurzeln als das Brahman, was er so versteht, dass das Brahman

die Wurzel des Samsära sei; da der Samsära mit der Welt identisch ist, die

nach Samkara auf Gottes oder des Brahman Mäyä, also auf Vorspiegelung
beruht, läuft Samkara's Deutung auf den von uns auch in der GM angetroffenen
Gedanken hinaus, dass die Welt eine Emanation Gottes ist. Samkara's Deutung
der Feigenbaum-Allegorie der Katha-Upanisad ist aber unhaltbar und ganz
sicher von der entsprechenden Allegorie der GM bestimmt, die ja wirklich den

Samsära meint. Samkara ist nämlich neben Rämänuja, dem grossen Mystiker
und Philosophen des 11. Jh.s n. Chr., der berühmteste Erklärer der GM. Da nach

seinem Glauben die Upanisaden und die GM der Ausdruck einer und derselben

Wahrheit sind, konnte er die Feigenbaumallegorie in beiden heiligen Schriften

nur auf eine Weise deuten, und da die Allegorie der Gîtâ viel eindeutiger und

expliziter ist, war sie für Samkara massgebend. Aber die schon erwähnte Unklarheit

der Allegorie in der Katha-Upanisad kam der gewaltsamen Deutung
Samkara's doch einigermassen entgegen, und auf ähnliche Weise könnte schon

der Dichter der GM die Katha-Upanisad missverstanden haben. Für die
Upanisaden gilt eben auch, was Karl Geldner für den Rigveda festgestellt hat: Der
Erforscher dieser Schriften muss neben echtem Golde viele Schlacken, neben

Tiefgedachtem, in echter Poesie von wunderbarer Klarheit und Formvollendung
Ausgedrücktem das Verschrobene, halb oder ganz Dunkle in Kauf nehmen. Es

ist gar nicht so sicher, dass selbst die Zeitgenossen der Upanisadendichter deren

kühne Gleichnisse immer richtig verstanden haben, und noch weniger kann

davon die Rede sein, dass es in Indien eine authentische Tradition gäbe, die das

richtige Verständnis der heiligen Schriften zuverlässig überliefert hätte; die in

AS/EA LVII'4'2003. S 687-792



780 Alfred Bloch (ed. Rudolf Wächter)

der Tat äusserst zuverlässige Tejcrtiberlieferung darf nicht mit einer entsprechenden

Überlieferung des Sinnes der Texte verwechselt werden.

Die andere Möglichkeit beim Verhältnis der Feigenbaumallegorie der Gîtâ

zu derjenigen der Katha-Upanisad wäre die, dass die Gîtâ gegen die Katha-

Upanisad polemisiert und deren Allegorie bewusst ins Gegenteil verkehrt. Eine

ausgesprochene Vedenfeindlichkeit der Gîtâ haben wir ja bereits im zweiten

Gesänge angetroffen, und auch die ausdrückliche Feststellung der Gîtâ, die

Blätter des zu fällenden Feigenbaumes seien die Veden, verrät ja keine besondere

Hochschätzung der Veden; die Upanisaden gehören aber ebenfalls zu den

Veden. - Die schwierige Frage muss also noch als ungeklärt gelten.
Nachdem man den Samsära-Baum abgeschnitten hat, soll man, wie wir

schon gehört haben, den Ort aufsuchen, von dem es keine Rückkehr, d.h. keine

Wiedergeburt gibt; dieser Ort ist also das Nirväna, "meine höchste Stätte", wie
Krsna in Vers 6 sagt. Und dieser Vers 15, 6 ist auch, wie Edgerton70 festgestellt
hat, die einzige Stelle, an der die GM etwas Näheres über das Nirväna aussagt:
"Die Sonne erleuchtet diesen Ort nicht, und auch der Mond nicht, und auch das

Feuer nicht": mit anderen Worten: das Nirväna selbst leuchtet, es bedarf keines

fremden Lichtes; ein ergreifender Ausdruck für den Charakter des Absoluten,
der dem Nirväna eignet.

Anschliessend an das Bild des Daseinskreislaufs und an die Aufforderung,
aus ihm an die Stätte der Erlösung zu fliehen, erläutert Krsna den Mechanismus
des Daseinskreislaufs: Ein Teil Krsna's wird zum Einzelselbst und umgibt sich

mit dem psychischen Organismus, d.h. dem Denkorgan und dem Sinnesvermögen,

die ja der Materie angehören. Beim Eingehen in einen sterblichen Körper
und beim Verlassen dieses sterblichen Körpers nimmt das wandernde Einzelselbst

den psychischen Organismus mit sich wie der Wind Düfte von Blumen
mit sich trägt. Mittelst des psychischen Organismus nimmt das Selbst die

materielle Aussenwelt wahr, geniesst sie, wie der Fachausdruck dafür lautet. Mit
diesen Vorstellungen befinden wir uns mitten in der Sämkhya-Philosophie, aber

wir müssen zugeben, dass uns nicht ganz klar ist, wie die Sämkhya-Philosophie
bei dieser Sache die Grenzlinie zwischen heilsam und verderblich zieht: Klar ist,
dass das Selbst nicht handelt und nicht handeln kann, ebenso klar, dass die

Erkenntnis des Nichthandeins des Selbst, die Aufhebung des Irrtums, das Selbst

handle, die Erlösung bedeutet. Aber wie steht es mit den rezeptiven Funktionen
des Selbst, mit seiner Wahrnehmung der Materie, mit seinem Geniessen der

Aussenwelt, wie der Fachausdruck lautet? Angesichts des yogischen Ziels, das

70 [Edgerton (1944), Bd. 39, 23 f. (1972), 125 f.]

AS/EA LVII'4'2003. S.687-792



Bhagavadgïtâ 781

Selbst von der Aussenwelt abzuwenden und es in sich selbst einkehren zu lassen,
ist man versucht, die Wahrnehmung oder Erfahrung oder das Geniessen der

Aussenwelt durch das Selbst als ein Übel, als verderblich anzusehen. Und dies

scheint auch richtig zu sein. Oft wird im Sämkhya das Verhältnis des untätigen
Selbst zur tätigen Materie mit dem eines Zuschauers zu einer Schauspielerin
verglichen: Die Schauspielerin, die Materie, betätigt sich vor den Augen des

Zuschauers, d.h. des Geistes oder des Selbst. Es sind aber trotz des scheinbar sie

verbindenden Bandes zwei völlig getrennte Personen. Mit dem Schluss der

Vorstellung verliert der Zuschauer jedes Interesse an der Schauspielerin: dieser

Zeitpunkt versinnbildlicht den der Erlösung, wenn das Selbst aufhört, sich in die

Tätigkeit der Materie verstrickt zu wähnen. Und doch bleibt unklar, weshalb der
scharfe Trennungsstrich oft zwischen dem Tätigsein einerseits und dem Erfahren
oder Wahrnehmen oder Geniessen andererseits gezogen wird und nicht immer
zwischen dem Tätigsein und dem Wahrnehmen einerseits, der völligen Trennung
von der Aussenwelt anderseits.

Der sechzehnte Gesang

Der kurze 16. Gesang entwickelt den von uns schon kurz behandelten Unterschied

zwischen den göttlich und den teuflisch geprägten Menschen; dieser

Unterschied beruht auf dem Besitz der Kardinaltugenden einerseits, auf dem
Behaftetsein mit den Todsünden anderseits. Zum Schluss werden Wunsch, Zorn
und Begierde als die drei Pforten zur Hölle bezeichnet und ihre Aufhebung als

Gewähr für die Seligkeit. Auch hier sehen wir wieder, wie wenig wir von der
Gîtâ streng systematische Antworten erwarten dürfen: Wunsch und Begierde
sind nur durch Nuancen voneinander verschieden; im Grunde meint die Gîtâ das

Fehlen des Gleichmuts, d.h. das Herrschen von Verlangen und Abneigung; auf
die Dreizahl sind die Todsünden und die Pforten der Hölle nur gebracht, um
eben die beliebte Dreizahl zu erreichen.

Der siebzehnte und achtzehnte Gesang

Die Lehre von den drei Eigenschaften oder Konstituenten im 17. und 18. Gesang
haben wir schon behandelt; es bleiben uns von diesen beiden Gesängen nur noch
die übrigen von ihnen berührten Themen zu erwähnen. Die sechs letzten Verse
des 17. Gesanges handeln von den drei heiligen Worten Om [eine unübersetzbare

heilige Silbe], Tad "Dieses" d.h. das Brahman, und Sat "das Seiende oder
das Gute", ebenfalls das Brahman. Mit Om, der Evozierung oder Vergegenwärtigung

des Brahman kraft dieser Einen Silbe, wird jedes religiöse Werk, sei es

AS/EA LVII'4'2003, S. 687-792



782 Alfred Bloch (ed. Rudolf Wächter)

Opfer, Almosenspenden oder Askese, begonnen. Tad "Dieses" bedeutet nach der

GM den Verzicht auf die Früchte der religiösen Werke, Sat "Seiend" oder "Gut"
die gläubige Inbrunst, die selbst das bescheidenste religiöse Werk gottgefällig
macht.

Vom 18., letzten und längsten Gesang verbleiben uns hauptsächlich die
Verse 1-12 und 49-73 zu besprechen. Zu Beginn fragt Arjuna nach dem Wesen
der Entsagung und des Verzichtes. Krsna antwortet: "Entsagung ist die Enthaltung

von allem Tun, das aus Begehrlichkeit unternommen würde; Verzicht
besteht darin, sich die Früchte seines Tuns zu versagen". Es gibt Leute, fährt
Krsna fort, die glauben, jedes Tun sei als verderblich zu unterlassen; andere

glauben, die religiösen Werke, also Opfer, Almosenspenden und Askese, seien

nicht zu unterlassen. Krsna selbst vertritt in dieser Frage die folgende Meinung:
Opfer, Almosenspenden und Askese sind nicht zu unterlassen, denn sie sind

Pflicht; jedoch sind auch diese religiösen Werke ohne Hang und unter Verzicht
auf ihre Früchte zu verrichten. Die drei Eigenschaften Finsternis, Leidenschaft
und Güte wirken sich auf die Art des Verrichtens der Werke folgendermassen
aus: Die Finsteren entsagen aus Torheit den Werken, zu denen sie verpflichtet
wären. Die Leidenschaftlichen entsagen einem Tun, das für sie unangenehm
wäre, oder von dem sie körperliche Strapazen befürchten; natürlich ist solche

Entsagung keine echte Entsagung, und sie besitzt auch nicht die Heilswirkung
der echten Entsagung. Der Gütige tut das Werk, weil es Pflicht ist, und unter
Verzicht auf die Früchte. Die Güte ist zwar auch wie die Leidenschaft und die

Finsternis eine materielle Eigenschaft, aber sie führt zur Erlösung und ist dem

immateriellen Selbst wesensverwandt.

Nun die Verse 54 bis zum Ende: "Wer zum Brahman geworden ist, empfindet

keinen Schmerz und kein Verlangen mehr und hat gegenüber allen

Geschöpfen die gleiche Einstellung; dann erlangt er den höchsten Grad der

frommen Liebe zu Mir". Also das Brahman, in den Upanisaden dem Nirväna

gleich, ist in der GM die letzte Vorstufe zur frommen Liebe zu Gott, also Gott
doch untergeordnet. 56 "Wer alle Werke im Vertrauen auf Mich tut, erlangt
durch Meine Gnade die ewige, unvergängliche Stätte". 64-66 sind die von uns
schon früher angeführten Verse, in denen Krsna den Arjuna seiner göttlichen
Liebe versichert, ihn auffordert, alle Werkfrömmigkeit aufzugeben und zu Ihm,
Krsna, Zuflucht zu nehmen; Er werde ihn dann aus allen Übeln erlösen. Auf die

Frage Krsna's, ob Arjuna seine Lehre verstanden und die Ratlosigkeit überwunden

habe, antwortet Arjuna: "Meine Ratlosigkeit ist verschwunden, und dank
deiner Gnade habe ich jetzt die richtige Einsicht; meine Zweifel sind dahin, und
ich werde dein Gebot erfüllen".

AS/EA LVII'4'2003. S.687-792



Bhagavadgïtâ 783

Der auf die GM folgende Gesang 6, 43 des Mahâbhârata71 preist abschliessend

die Bedeutung der GM: Da sie vom Lotusmunde des Lotusnabligen
(Visnu) selbst gesprochen ist, enthält sie den Inhalt aller übrigen heiligen Texte;
diese sind neben der GM überflüssig. Und wie die GM alle übrigen heiligen
Schriften in sich schliesst, so sind in Krsna alle übrigen Gottheiten enthalten.

3. Kapitel: Epilog

Wir fragen nun zum Schluss: Wie sieht die Verwirklichung der Hauptlehre der

Gîtâ im praktischen Leben aus? Auf diese zentrale Frage gibt die Gîtâ selbst

keine ausreichende Antwort, da sie im Theoretischen bleibt und nicht ausführt,
wie die Tätigkeit und das tägliche Leben eines Menschen beschaffen sind, der

sein Tun ganz auf Gott ausrichtet, nicht mehr an diesem Tun haftet und nicht
mehr auf dessen Früchte rechnet, dabei aber doch die ihm von seiner Standespflicht

vorgeschriebene Tätigkeit gewissenhaft ausführt. Auch das Mahâbhârata,
in das die GM ja eingebettet ist, gibt uns trotz der unerschöpflichen Fülle, mit
der es uns das Leben, Fühlen und Denken des Kriegeradels, der Ksatriya's,
schildert, keine Antwort, denn zum Beispiel gerade Arjuna, der von Krsna

Belehrte, und sogar Krsna selbst, benehmen sich in den blutigen Kämpfen des

Mahâbhârata ganz wie gewöhnliche Krieger, d.h. sie erfüllen ihre Kampfespflicht

nicht als innerlich Unbeteiligte, sondern geraten zum Beispiel in
äussersten Zorn; von Krsna heisst es an einer Stelle, seine Augen seien vor
Kampfeswut kupferfarben geworden. Das ist keine Illustration von Krsna's Wort
in der GM, der Zorn sei eines der drei Tore zur Hölle.

Dagegen kommen wir einer lebendigen Anschauung des Ideals der GM
sehr nahe, wenn wir etwa die Schilderungen des Erlösungsweges und des

Lebenderlösten im Yogaväsistha betrachten. H. v. Glasenapp fasst in seiner

Schrift "Zwei philosophische Râmâyanas" den Erlösungsweg des Yogaväsistha
folgendermassen zusammen:72 "Die Beherrschung des eigenen Denkens ist das

ausschlaggebende Heilmittel [Wir erinnern uns, dass dies auch die Hauptsache
der von der Bhagavadgïtâ geforderten yogischen Disziplinierung ist]. Man muss
also das Denken, das wie ein nach Früchten lüsterner Affe hierhin und dorthin

springt, daran hindern, dass es seinen selbstischen Begierden und Wunschträumen

nachgeht, denn dadurch würde sein Hang zur Welt immer stärker. Wenn

71 [6, 41 nach der Zählung der ed. crit.]
72 [Glasenapp 1951 41 f. 461 f.]

AS/EA LVII'4'2003. S. 687-792



784 Alfred Bloch (ed. Rudolf Wächter)

man sich aber von Gier, Hass, Stolz, Eifersucht und allen andern Leidenschaften

frei gemacht hat und die instinktiven Neigungen, welche die eigentliche Grundlage

des Denkorgans sind, ausgerottet hat, dann wird man dadurch rein und geht
der Vollendung entgegen. Ist es dazu nötig, Asket zu werden und der Welt Valet

zu sagen? Das Yogaväsistha ist im Gegensatz zu vielen anderen Schriften nicht
dieser Auffassung. Es vertritt die geistige Loslösung und lehrt an berühmten

Beispielen der altindischen Überlieferung, dass der abgeklärte Weise sehr wohl
auch seine weltlichen Obliegenheiten erfüllen und ein Reich zum Wohl der

Untertanen regieren könne. Räma wird ausdrücklich aufgefordert, nicht im
Zustand weltentsagender Meditation zu verharren, sondern sich zum Heile der

Menschheit zu betätigen". Und die Schilderung des Lebenderlösten im
Yogaväsistha fasst Glasenapp in diese Worte zusammen:73 "Er ist ein Heiliger, bei
dem alle Begierden und alle Selbstsucht erloschen sind, dessen Herz gleich
einem Felsen durch Lust und Leid nicht mehr bewegt wird und vom Wohlwollen
(maitri) gegen alle Wesen erfüllt ist. Er ist der vollendete Täter, der vollendete
Geniesser und der vollendete Entsager, weil er nur noch frei von Leidenschaft
und Egoismus handelt, wie ein unbeteiligter Zuschauer alles, was an ihm und um
ihn herum vorgeht, betrachtet und alle Gedanken an persönliche Interessen

aufgegeben hat Äusserlich mit dem Körper tut er alles Werk, innerlich aber

tut er nichts, da er geistig unbeteiligt ist. Er gleicht einem Wanderer, dessen

Beine sich mechanisch bewegen, während er mit seinen Gedanken ganz wo
anders weilt Er erfüllt alle Pflichten, welche ihm sein Leib, seine Kaste, seine

Lebensstellung, seine Familie auferlegen. An nichts haftend, ist er doch den ihm

Ergebenen ergeben Mit Kindern spielt er wie ein Kind, mit den Alten ist er

wie ein Alter und nimmt teil an den Leiden Betrübter. Aber nie entsteht in ihm

eine zornige Aufwallung Die Freuden, die ihm das Schicksal beschert,

geniesst er frei von Begierde Es kommt darum gar nicht darauf an, ob er

verliebt oder berauscht ist, heute oder am Ende seines Weltalters seinen Tod

findet".

Entschuldigen Sie, meine Damen und Herren, dass ich ein so langes Zitat

gebracht habe, aber keine Schilderung schien sich mir genauer mit dem Ideal der

GM zu decken als die eben zitierte. Schwerer verständlich als Glasenapp ist

Heinrich Zimmer, schwerer verständlich aber wohl gerade deshalb, weil er
existentiell tiefer in den Geist der GM eingedrungen ist als der distanziert

beschreibende Glasenapp. Heinrich Zimmer, Indische Sphären (Zürich 1953) S.

83 ff "Das volle Opfer der Person schenkt uns ein anonymes souveränes Selbst.

73 [Glasenapp (1951), 49 f. 469 f.]

AS/EA LVII'4'2003. S.687-792



Bhagavadgïtâ 785

Die Schalen dieses Kems, die Individuation, abzutragen ist unmöglich, aber sie

lassen sich als das schlechthin Andere in uns, das unser Wesen nicht berührt,

abspalten; es lässt sich erfahren, dass zwischen diesen Schalen und unserem

Kern ein Spalt klafft, über den kein unfreiwilliges Teilhaben eine Brücke schlägt

Was wir erleben, ob Leben oder Tod, rührt nicht an unseren Kern Vollzug
ohne Bezug [Tun ohne Hang und Haften!] - so lassen wir uns in unseren
Schalen geschehen und schauen uns selber von innen zu: der da tut und leidet,
ist nicht wir Wir spielen unsere Rolle, wo uns das Spiel hinstellt, und spielen
sie ideal, weil wir überlegen sind Der in Indien diese Spaltung lehrt, ist

Krsna, ein Heros geschichtlicher Sage, gefeiertes Haupt eines mächtigen Clans,

der suggestive Einsager seiner Freunde im grossen Kampfe epischer Ritterzeit;
Freund und Feind unheimlich überlegen, hilft er den Freunden zum blutigsten
Siege. Ein Wahnwitziger als Schlachtenlenker - so liesse sich seine geheimnisvoll

unmenschliche Gestalt aus unserer Ebene von fernher missverstehen; aber

wenn in irgendeinem, erkennt Indien sich selbst in Krsna wieder und hat ihn

zum grossen Volksgott gemacht: in ihm als Heiland hat das Göttliche sich

inkarniert, sein Wort, die Bhagavadgïtâ, ist Offenbarung. Und Gandhi, der

suggestive Einsager und mächtige Führer im grossen Kampfe Indiens um die

Unabhängigkeit, hat, ohne es zu wollen, im Glauben vieler die Aura auf sich

gesammelt, in seiner Gestalt sei Krsna über die Zeiten hin wiedergekehrt. Die

Spaltung, die Person und Schicksal, Leistung und Welt zum Spiel herabsetzt, das

uns nicht betrifft, gilt Indien als 'Ende aller Weisheit' (Vedänta), und Yoga ist

der Weg zu ihr als höchstem Ziel Was immer uns durchläuft, das sind alles

nur Berührungen der Materie, die uns nicht antasten. Denn wir spielen unsere

Rolle ohne einen Blick darauf, was sie an Lust und Leid einbringt; die

vollkommene Distanz zu allen Sphären der Person: das ist Yoga".
Entschuldigen Sie nochmals die Länge auch dieses Zitats, aber gerade in

diesen meisterhaften Worten Zimmers tritt die eigentliche Schwierigkeit des

Verständnisses der Bhagavadgïtâ hervor: die Abspaltung der Schalen vom Kern,
der Person vom Selbst ist zweifellos schwer zu vollziehen und schwer nachzu-

vollziehen, und die Lebensarbeit als ein Spiel durchzuspielen, das den Menschen

nicht berührt, und sich trotzdem mit grösster Gewissenhaftigkeit für dieses Spiel

einzusetzen, ist wahrlich ebenfalls nicht nur schwer zu verwirklichen, sondern

auch schwer zu begreifen.
Fragen wir zuletzt Mahatma Gandhi, wie er die GM verstanden hat. In der

französischen Übersetzung seiner Autobiographie S. 334 f.74 sagt er u.a.: "Die

74 [S. 265 in der englischen Ausgabe.]

AS/EA LVII'4'2003, S. 687-792



786 Alfred Bloch (ed. Rudolf Wächter)

Gîtâ wurde für mich zum unfehlbaren Führer meines ganzen Lebens, zum
Wörterbuch, das ich täglich konsultierte, um die Lösung meiner Schwierigkeiten
zu finden. Darin vorkommende Wörter wie Besitzlosigkeit (aparigraha) und
Gleichmut (samatvam) ergriffen mich aufs äusserste. Wie sollte ich diesen

Gleichmut entwickeln und bewahren? Das war die Schwierigkeit. Wie sollte

man beleidigende, unverschämte und bestechliche Beamte, wie sollte man
Freunde von gestern, die ohne Grund zu Gegnern geworden waren, wie sollte

man Menschen, die nicht aufgehört hatten, die Güte selbst zu sein - wie sollte

man sich dazu bringen, alle diese gleich zu behandeln? Wie sollte man es

anfangen, sich seines gesamten Besitzes zu entäussern? War nicht der Körper an

sich ein ausreichender Besitz? Und die Ehefrau, die Kinder? Sollte ich auf meine

reich besetzten Bücherschäfte verzichten? Auf alles verzichten, um Ihm, Gott, zu

folgen? Die Antwort war unzweideutig: Es war unmöglich, Gott zu folgen, wenn
ich nicht allem entsagte, was ich besass ..." Gandhi zog aus dieser Überzeugung

folgende Konsequenzen: Er kündigte die Lebensversicherung, die er Jahre zuvor
abgeschlossen hatte; er hatte die Überzeugung gewonnen, dass Gott, der

Schöpfer seiner Frau und seiner Kinder, auch für sie sorgen würde. Seinem

älteren Bruder schrieb Gandhi, er schenke ihm alle seine Ersparnisse, aber in
Zukunft würde er ihm nichts mehr geben können, weil er alles, was er fürderhin
würde sparen können, für das Gemeinwohl verwenden würde.

Der Ernst und die rücksichtslose Konsequenz, mit der Gandhi die

Forderungen der Gîtâ erfüllen wollte, sind ergreifend und stehen ausser Diskussion;
aber hat er die GM wirklich vollständig richtig verstanden? Vielleicht nicht

ganz. Er hat die Botschaft der Gîtâ mehr im Sinne des Neuen Testamentes

aufgefasst. Matth. 6, 25 "Sorget euch nicht um euer Leben, was ihr essen und was

ihr trinken sollt", Matth. 19, 21 und Luk. 18, 22 "Verkaufe alles, was du hast,

und verteile es an Arme, so wirst du einen Schatz in den Himmeln haben; und

komm, folge mir nach!" Matth. 6, 24 "Ihr könnt nicht Gott dienen und dem

Mammon". Gewiss, dieser Verzicht ist auch ein Teil der Lehre der GM. Darin
hat Gandhi recht. Und die Forderung des Gleichmuts, die Gandhi so ernst nahm,
ist ein anderer Teil der Lehre der GM. Ein dritter Teil der Lehre der GM, den

Gandhi verwirklicht hat, ist das ethische Handeln. Nur von den für die GM so

bezeichnenden zwei Stufen, die nicht voneinander getrennt werden können: 1)

Selbstbefreiung des Menschen aus der Welt durch yogische Disziplin; 2) pflicht-
gemässes Handeln des so gegen die Welt unempfindlich, immun gewordenen
Menschen - von diesen zwei Stufen hat Gandhi die erste wohl nicht verwirklicht.

Olivier Lacombe, Gandhi ou la force de l'âme (Paris 1964) S. 56 f. sagt,
Gandhi habe sich wohl nicht intensiv dem Yoga unterzogen. Daher vielleicht

AS/EA LVII'4'2003, S.687-792



Bhagavadgïtâ 787

auch die von ihm zugegebene Schwierigkeit, den völligen Gleichmut, die

gleiche Behandlung von Feinden und Freunden zu verwirklichen. Er war einer
der reinsten und selbstlosesten Menschen, aber die Abspaltung der Schale vom
Selbst im altindischen Sinne hatte er wohl nicht vollzogen.75

Wir sehen daran, wie wenig die verbreitete Ansicht zutrifft, die von der

Bhagavadgïtâ gepredigte liebende Frömmigkeit, die Bhakti, sei, mit allem was
eben zu ihr gehört, leicht zu verwirklichen; als Ganzes genommen, setzt die

Bhagavadgïtâ spirituelle Übungen und Erfahrungen voraus, die überaus schwer
durchzuführen und zu erlangen und überaus schwer auch nur zu verstehen sind.

Der Unvollständigkeit und Unzulänglichkeit meines Versuches, Ihnen die

Bhagavadgïtâ nahezubringen, bin ich mir bewusst. Wenn Ihnen aber einigermassen

deutlich geworden ist, um welche Fragen es in diesem ehrwürdigen Gedichte

geht, und wenn Sie die Anregung empfangen haben, sich selbständig damit
auseinanderzusetzen, ist vielleicht schon einiges gewonnen.

Bibliographie der zitierten Literatur

Arnold, Edwin
1917 Bhagavad-Gita: Translated from the Sanskrit Text by E. A. London.

(Vgl. Edgerton [1944].)
Bareau, André
1964 Buddhismus, in: Die Religionen Indiens, III. Buddhismus - Jinismus -

Primitivvölker. Stuttgart.
BECKH, Hermann
1928 Buddhismus. 2 Bde., Berlin und Leipzig (Göschen). ("Unveränderter

Nachdruck" [s. S. 11] mit anderer Paginierung und unter neuem Titel:
Buddha und seine Lehre, Stuttgart 1958.)

Boxberger, Robert
1870 Bhagavad-Gîtâ oder: Das Lied der Gottheit. Aus dem Indischen über¬

setzt von R. B. Berlin.

Edgerton, Franklin
1944 The Bhagavad Gita: translated and interpreted by F. E. Cambridge

(Harvard Oriental Series, Bd. 38 und 39). (Nachdruck 1972, in einem

Bd., ohne den Originaltext und Edwin Arnolds Übersetzung, sowie mit

75 [Näheres von A. Bloch über Gandhi s. in Blochs Basler Universitätsrede von Ende 1969,

pubi. 1970, ein Jahr vor der vorliegenden Vorlesung; s.u. S. 790.]

AS/EA LVII'4'2003, S. 687-792



788 Alfred Bloch (ed. Rudolf Wächter)

kleinen Retouchen im Vorwort und in den Anmerkungen zur
Übersetzung.)

Eliade, Mircea
1960 Yoga: Unsterblichkeit und Freiheit. Zürich (Nachdrucke Frankfurt

1977, 1988).

EMENEAU, Murray Bamson
1968 Bhagavadgïtâ Notes, in: Mélanges d'indianisme à la mémoire de Louis

Renou. Paris, 269-78.

Frauwallner, Erich
1953 Geschichte der indischen Philosophie. Bd. 1, Salzburg.

Gail, Adalbert
1969 Bhakti im Bhägavatapuräna. Wiesbaden.

GANDHI, Mohandas Karamchand
1964 Autobiographie, ou mes expériences de vérité. Paris (übers, aus dem

Engl.). (Engl. Ausgabe: Autobiography, or the story ofmy experiments
with the truth. 2. Aufl. Ahmedabad, 1940 und Nachdrucke.)

GARBE, Richard
1905 Die Bhagavadgïtâ. Leipzig.
Glasenapp, Helmuth von
1951 Zwei philosophische Râmâyanas. Mainz (Akad. d. Wiss. u. der Lit.,

Abh. der geistes- u. sozialwiss. Kl., Nr. 6).

Gonda, Jan

1960 Die Religionen Indiens; I. Veda und älterer Hinduismus. Stuttgart.
HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich
1927 ff. Sämtliche Werke: Jubiläumsausgabe in zwanzig Bänden, ed. Hermann

Glockner. Stuttgart.

Humboldt, Wilhelm von
1825-26 Über die unter dem Namen Bhagavad-Gîtâ bekannte Episode des

Mahâbhârata, gelesen in der Berliner Akademie der Wissenschaften

am 30. Juni 1825 und 15. Juni 1826. Berlin. (Gesammelte Schriften, 17

Bde., Berlin 1903-36, Nachdruck 1968: Bd. 5, 192ff.)
KESSER, Armin
1960 Indische Plastik. München.

Lacombe, Olivier
1964 Gandhi ou la force de l'âme. Paris.

Otto, Rudolf
1934 Die Urgestalt der Bhagavad-Gîtâ. Tübingen.

AS/EA LVII'4'2003. S.687-792



Bhagavadgïtâ 789

Radhakrishnan, Sarvepalli
1948 The Bhagavadgïtâ. London.

Schlegel, August Wilhelm von
1823 Bhagavad-Gita, id est Oeonéoiov péXoç sive almi Krishnae et Arjunae

colloquium de rebus divinis Bonn. (2. Aufl. Bonn 1846; vollst. Titel
bei Schroeder 1915, 84.)

Schroeder, Leopold von
1887 Indiens Literatur und Cultur in historischer Entwicklung. Leipzig.
1915 Bhagavadgita: des Erhabenen Sang. 3. u. 4. Tausend, Jena.

SIMSON, Georg von
1969 Die Einschaltung der Bhagavadgïtâ im Bhïsmaparvan des Mahâbhâ¬

rata, Indo-lranian Journal 11 (1968-69), 159-74.

Sommerfeld, Susanne

1943 Indienschau und Indiendeutung romantischer Philosophen. Zürich.
WILKINS, Charles

1785 The Bhagavat-geeta, or Dialogues of Kreeshna and Arjoon, in eigh¬

teen lectures; with notes. Translated by Charles Wilkins London

(for C. Nourse).
ZAEHNER, Robert Charles
1969 The Bhagavadgïtâ. Oxford.

Zimmer, Heinrich
1935 Indische Sphären. Zürich.

AS/EA LVII'4'2003, S 687-792



790 Alfred Bloch (ed. Rudolf Wächter)

Anhang: Verzeichnis der Schriften Alfred Blochs
(Der Hrsg. dankt Herrn Prof. Dr. Joseph Delzfür diefreundliche Mithilfe.)

Originalbeiträge

1940 Zur Geschichte einiger suppletiver Verba im Griechischen. Diss.,
Basel.

1942^15 Die altarabische Dichtung als Zeugnis für das Geistesleben der vorisla¬

mischen Araber, Anthropos 37^10, 186-204 (Überarbeitete Fassung
des Promotionsvortrags vom 20.1.1941).

1944 Über die Entwicklung der Ausdrucksfähigkeit in den Sprachen des

Altertums, Museum Helveticum 1, 234-57 (erweiterte Fassung der

öffentlichen Habilitationsvorlesung vom 24.2.1944).
1946 Vers und Sprache im Altarabischen: metrische und syntaktische Unter¬

suchungen. Habilitationsschrift, Basel (Acta Tropica, Suppl. 5).
1946-49 Kleine Beiträge zur Arabistik, Anthropos 41-44, 723-36.
1948 Qasïda, Asiatische Studien/Etudes asiatiques 3-4, 106-32.
1951 Der künstlerische Wert der altarabischen Verskunst, Acta Orientalia

21,207-38.
1954 Zur Herkunft der lateinischen Adjektive auf -idus, in: Sprachgeschich¬

te und Wortbedeutung: Festschrift Albert Debrunner, Bern, 19-32.
1954a Zur altarabischen Spruchdichtung, in: Westöstliche Abhandlungen: Ru¬

dolf Tschudi zum siebzigsten Geburtstag, Wiesbaden, 182-224.
1955 Was bedeutet das "epische" TE?, Mus. Helv. 12, 145-53.
1958 Zwei Beiträge zur lateinischen Wortkunde, Mus. Helv. 15, 130-38.
1960 Kann der lateinisch-keltische Genetiv auf -ï der ö-Stämme gleichen

Ursprungs sein wie die altindische Präverbialform auf-f?, Zeitschrift
für vergleichende Sprachforschung "Kuhns Zeitschrift") 76, 182—

242.

1963-64 Valmïki und die Iksväkuiden, Indo-lranian Journal 7, 81-123.
1964 Das wissenschaftliche Denken im alten Indien, Acta Trop. 21, 343-61.
1968 Wissenschaftliche Ausdrucksweise in archaischen Texten?, in: Mé¬

langes d'indianisme à la mémoire de Louis Renou, Paris, 143-52.
1970 Worin reicht Gandhis Bedeutung über Indien hinaus? Gedenkrede aus

Anlass der 100. Wiederkehr des Geburtstages Mahatma Gandhis,

gehalten am 12. Dez. 1969 in der alten Aula des Museums, Basel

(Basler Universitätsreden, 63).

AS/EA LVII'4'2003. S.687-792



Bhagavadgïtâ 791

1970a Arma virumque als heroisches Leitmotiv, Mus. Helv. 27, 206-11.76

1975 Literarische und inschriftliche Gesetzesprosa im Griechischen, Mus.

Helv. 32, 135-54 (im Festschrift-Faszikel für B. Wyss).
1989 "Formeln" in der altarabischen Dichtung, AS/EA 43, 95-119 (aus dem

Nachlass herausgegeben von Gregor Schoeler, Basel).
1991 Stilfiguren in der altarabischen Dichtung, AS/EA 45, 181-209 (aus dem

Nachlass herausgegeben von Gregor Schoeler, Basel).
2002 [Gregor Schoeler] Alfred Blochs Studie über die Gattungen der alt¬

arabischen Dichtung. Zum Gedenken an Alfred Bloch (18. April 1915

- 11. Juli 1983) aus dem Nachlass herausgegeben und mit einer
kritischen Würdigung versehen, AS/EA 56, 737-68.

2003 Bhagavadgïtâ: neunstündige Vorlesung von Alfred Bloch, gehalten im
Sommer 1971 (aus dem Nachlass herausgegeben von Rudolf Wächter),
AS/EA 57, 687-792.

Rezensionen

1952 Rez. Reinhold Strömberg, Greek prefix studies: on the use of adjective
particles, in: Gnomon 24, 511-17.

1954b Rez. Henri Fleisch, Les verbes à allongement vocalique interne en

sémitique: Etudes de grammaire comparée, in: Anthropos 49, 1137-45.
1955a Rez. Georges Redard, Les noms grecs en -iqç, -tiç et principalement

en -ixr|ç, -vxiç: Etude philologique et linguistique, in: Mus. Helv. 12

(1955) 56-59.
1955b Rez. M. M. Bravmann, Studies in Arabie and General Syntax, in:

Göttingische gelehrte Anzeigen 209, 216-29.

76 [In den drei mir vorliegenden Exemplaren findet sich -jedesmal leicht anders - eine hand¬

schriftliche Berichtigung A. Blochs:] Berichtigung der falschen Deutung von Ovid Trist. 2,

534 oben S. 207 [Ende des 1. Absatzes]: Leider erst nachträglich sehe ich, dass Ovid mit
arma zunächst das Schwert meint, das Aeneas auf dem Lager (oder im Schlafgemach) Didos

zurückliess, und mit dem sich Dido den Tod gab: Verg. Aen. 4, 495; 507; 646. Die Stelle

Trist. 2, 534 ist damit ein weiterer Beleg für das Schwanken der Bedeutung von arma in

arma virumque, denn dass Ovid neben der konkreten Bedeutung "Schwert, Waffen

Rüstung", d.h. neben den genannten Stellen im vierten Buch der Aeneis, auch Aen. 1, 1 im

Sinne hat, ist wohl sicher. Dagegen hat Vergil selbst arma Aen. 1, 1 trotz Aen. 8, 369 ff.

(besonders 383 und 449) wohl rein metaphorisch gemeint. Übrigens darf Aen. 8, 441 arma
acri facienda viro trotz des Fehlens der Kontaktstellung den S. 208 f. behandelten Stellen

hinzugefügt werden. Auch Verg. A. 7, 644 quibus Itala iam tum floruerit terra alma viris,
quibus arserit armis. Ov. Met. 11, 382 f. induere arma viros / rex iubet.

AS/EA LVII'4'2003, S. 687-792



792 Alfred Bloch (ed. Rudolf Wächter)

1959 Rez. Gotthold Weil, Grundriss und System der altarabischen Metren,
in: Gott. gel. Anz. 213, 67-80.

1963 Rez. Jan Gonda, Stylistic repetition in the Veda, in: Kratylos 8, 28-37.
1968a Rez. Rüdiger Schmitt, Dichtung und Dichtersprache in indogermani¬

scher Zeit, in: Die Sprache 14, 77 f. (Indogermanische Chronik 14a.9).

Diverse Beiträge

1958a Albert Debrunner f, Gnomon 30, 635-37.
1959a Die Entzifferung der mykenischen Schrift, Basler Nachrichten (Sonn¬

tagsblatt), Nr. 50, 13.12.1959 (Anzeige von John Chadwick, Linear B:

Die Entzifferung der mykenischen Schrift, übersetzt von Hugo Mühlestein,

Göttingen 1959).
1960a Indogermanische Sprachwissenschaft, in: Lehre und Forschung an der

Universität Basel zur Zeit der Feier ihres fünfhundertjährigen Bestehens,

Basel, 217-20.
1964a Eine neue Inschrift des indischen Königs Asoka in griechischer Spra¬

che, Neue Zürcher Zeitung Nr. 115, Sonntag, 18.10.1964.

AS/EA LVII'4'2003. S.687-792


	Bhagavadgītā

