
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 57 (2003)

Heft: 3: Meer und Berge in der japanischen Kultur : europäische Japan-
Diskurse III und IV

Artikel: Berg und Herrschaft im alten Japan : die Verwendung mythischer
Symbole in Tsujii Takashis Roman "Ein Leben des Windes"

Autor: Sato, Masako

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147614

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147614
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BERG UND HERRSCHAFT IM ALTEN JAPAN:
DIE VERWENDUNG MYTHISCHER SYMBOLE IN

TSUJII TAKASHIS ROMAN EIN LEBEN DES WINDES

Masako Sato, Tokyo

Einführung

Von Dezember 1998 bis April 2000 erschien ein Fortsetzungsroman in der

japanischen Wirtschaftszeitung Nihon keizai shinbun (Nikkei) mit dem Titel
Ein Leben des Windes1. Das Werk gibt sich als Biographie eines Wirtschaftsführers

und umfasst die Zeit von 1899 bis 1972, d.h. die Zeitspanne von der
Jahrhundertwende bis kurz vor der sogenannten Ölpreiskrise. Diese Periode
deckt sich mit der Aufbauphase in der Wirtschaftsgeschichte des modernen
Japan. Die Leser der japanischen Wirtschaftszeitung sind heute nicht nur die
Wirtschaftsführer und Vertreter des Kapitals, sondern meist Angestellte, die

gerade in Zeiten der Konjunkturschwäche und der Umstrukturierung mit
großem Einsatz arbeiten und von den Widersprüchen in der sozialen Struktur

direkt betroffen sind. Das gesamte System der Moderne steht seit der
Jahrtausendwende zur Diskussion.

Durch den täglichen Kontakt mit der Serie folgte die Leserschaft nicht
nur dem verschlungenen Lebensweg des Protagonisten, sondern frischte

gleichzeitig die Kenntnisse der modernen japanischen Geschichte auf und
setzte sie mit der heutigen komplexen Situation in Beziehung.

Der Autor schildert das Leben der Hauptperson im Stil eines Bildungsromans

vor dem Hintergrund wichtiger geschichtlicher Ereignisse, mit denen
die Biographie vor allem an den Wendepunkten verknüpft wird. Zentrale
Themen sind beispielsweise der Kommunismus und die Abkehr von der

Parteibewegung sowie der Zweite Weltkrieg und der Wiederaufbau der
Gesellschaft in der Nachkriegszeit, die in der Persönlichkeit und in den Erlebnissen

des Helden gespiegelt und so zusammengefasst werden.

1 Der japanische Titel lautet Kaze no shôgai (2 Bde., Verlag Shinchô-sha, Tôkyô, Oktober
2000). Der Autor Tsujii Takashi hat neben seiner Tätigkeit als Spitzenmanager einer

großen Unternehmensgruppe Romane und andere Werke veröffentlicht. Für Kaze no
shôgai wurde ihm der 51. Preis des Kultusministers (Jahrgang 2000) verliehen.



626 MasakaSato

Bei der Schilderung des persönlichen Lebensweges seines Protagonisten
bedient sich der Autor eines dualen Aufbaus des Charakters und der Handlung

und eines alten japanischen mythischen Motivs, des Gebirges Kumano,
um die Kräfte, die im Leben des Protagonisten wirken, aufzuzeigen und
Wendepunkte seines Lebens zu verdeutlichen.

Die Überlagerung der Ebene des realistischen und zeitgeschichtlichen
Romans mit der Ebene alter Mythen und symbolischer Strukturen macht die

Komplexität dieses Werkes aus. Wie auch bei Thomas Mann oder James

Joyce ist dies eine Möglichkeit, anhand eines Einzelschicksals die Summe
einer ganzen menschlichen Gemeinschaft auszudrücken, mit all ihren historischen

und kulturellen Facetten.

Die nachfolgende Analyse soll den symbolischen dualen Aufbau deutlich

machen, vor allem aber den Inhalt und die Rezeption des zentralen
mythischen Motivs darstellen und seine Funktion innerhalb des Romans
erklären.

Der Ort Kumano ist in seiner mythischen Bedeutung seit dem Altertum
präsent, wird seitdem in erzählerischen Literaturwerken kontinuierlich rezipiert

und ist dadurch Teil des japanischen kulturellen Gedächtnisses. Die
Kenntnis seines symbolischen Gehaltes ist relevant für ein tiefes Verständnis
des vorliegenden Romans, weswegen ein Einschub über die Bedeutung, den
Wandel und die Rezeptionsgeschichte des Motivs Kumano der eigentlichen
Analyse des Romans voraus gehen soll.

Shigeya Yano, der Protagonist des Romans, ist lange Zeit in seinem
Leben zwischen einer idealistischen Welt, repräsentiert durch seine künstlerischliterarischen

Ambitionen, und der realen politischen und wirtschaftlichen
Welt, die er durch seine Arbeit mitgestalten kann, hin- und hergerissen. Der

wichtigste Wendepunkt seines Lebens, die Erkenntnis seiner wahren
Interessen und die Entscheidung über seinen weiteren Lebensweg, vollzieht
sich in Kumano. Die Wahl dieses Ortes ist nicht zufällig, wie man noch sehen

wird, sondern hat ihre Ursprünge und Parallelen in einem kontinuierlich
genutzten mythologischen Motiv.

Die Bedeutung von Kumano für die japanischen Mythen

Kumano ist der Name einer Gebirgslandschaft im Distrikt Muro von Ki,
heute gehört sie zur Präfektur Wakayama. Das Meer an der Küste von Ki
heißt Kumano-Meerbusen. Seit der mythischen Zeit war dieser Ort, vor allem



Berg und Herrschaft i m alten Japan 627

der Berg, eine Kultstätte. Wegen der klimatischen Bedingungen - warm und
regenreich - ist das Gebirge mit einem sehr dichten Wald bedeckt und eine
reichliche Wasserquelle für ein großes Gebiet. Sicher hatten diese beiden
Fakten - ein dunkler, nebliger und dadurch mystisch wirkender Wald und
der Ursprung von lebensspendendem Wasser - auch Einfluss darauf, dass

Kumano schon in früher Zeit eine Kultstätte war.

Die Behandlung von Kumano in frühen Mythen im Kojiki
und im Nihonshoki2

Einige der Mythen, die in diesen beiden Werken verzeichnet sind, haben
Kumano als Handlungsort. Um die Funktion dieses Ortes in frühen Mythen
zu illustrieren, sollen nachfolgend drei davon dargestellt werden.

Die früheste Erwähnung einer mythischen Bedeutung dieses Ortes findet

man im Kojiki und im Nihonshoki (Nihongi). Dort wird Kumano als die

Begräbnisstätte der Göttin Izanami erwähnt, wie zum Beispiel im Nihonshoki
in der 5. Variante:

Als Izanami no Mikoto den Feuergott gebar, verbrannte sie sich und verschied. Daher

wurde sie in dem Dorf Arima in Kumano in dem Lande Ki begraben. Die Einwohner (dieses

Dorfes) verehren den Geist dieser Göttin, indem sie zur Zeit der Blumen ihr auch

opfern; ferner verehren sie sie mit Handtrommeln, Flöten, Fahnen, Gesang und Tanz.3

In der Nähe des in diesem Zitat erwähnten Dorfes Arima befindet sich ein
Shintotempel mit dem Namen „Geburtsfeldtempel", und eine Höhle mit dem
Namen „Blumenfelsenhöhle", in der laut Florenz4 Izanami begraben sein

soll.
Schon in diesem Faktum findet sich ein erster Hinweis auf eine Verbindung

des Ortes Kumano mit Sterben, aber auch (Wieder-)Geburt, der später
in vielen Varianten wiederholt wird. So lautet einer der Namen für die
Unterwelt in der japanischen Mythologie „Wurzelland", und eine Interpretation

2 Kojiki (712) und Nihonshoki (720) sind die ältesten bekannten Schriftzeugnisse in
japanischer Sprache. Sie beinhalten eine Mischung aus Chronik und Mythos und beruhen

ursprünglich auf mündlichen Überlieferungen. Sie behandeln die Zeit von der mythischen

Erschaffung Japans fast bis zum Zeitpunkt ihrer Abfassung (Kojiki bis 628,
Nihonshoki bis 697). Die Aufzeichnung erfolgte (auch) aus machtpolitischen Gründen

und erfuhr zahlreiche Veränderungen, je nachdem, welche Aussagen zur Legitimation des

Machtanspruches des aktuellen Herrschers nötig waren.
3 Zitiert nach der Übersetzung von Florenz. Siehe Karl Florenz. Historische Quellen der

Shinto-Religion. Göttingen, Vandenhock & Ruprecht, 1919, S. 133-134.
4 Siehe a.a.O. S. 133f. (Anm. 3) und Fußnote 10.



628 MasakaSato

eines Teils des Susanowo-Mythos5 besagt, dass sich zwischen dem Wurzelland

und Kumano ein Durchgang befindet.6

Im Kojiki findet sich die Erzählung von den Prüfungen der Gottheit
Okuninushi:

Die Gottheit okuninushi flüchtet ins Wurzelland durch das sogenannte
„Baumland der Prinzen des Großen Hauses", um endlosen tödlichen Angriffen

durch achtzig Gottheiten zu entgehen, die mit ihm um sein Land
rivalisieren.7 Im Wurzelland herrscht die Gottheit Susanowo. Nach seiner Ankunft
im Wurzelland muss Okuninushi schwere Prüfungen bestehen, die Susanowo
ihm stellt, um die Macht und die Kraft zu gewinnen, die erforderlich sind um
ein Reich zu schaffen und gegen Feinde zu verteidigen. Die Prüfungen sind
so konzipiert, dass sie nicht zu bestehen sind, aber die Tochter des Herrschers
Susanowo hilft Okuninushi, in den sie sich verliebt hat, mit magischen Mitteln

gegen die Arglist ihres Vaters, wie im Jason-Medea-Mythos. So besteht

Okuninushi die Prüfungen und flüchtet mit der Prinzessin sowie den Schätzen

von Susanowo aus dem Wurzelland und kehrt ins sichtbare Land zurück,
wo er mit Hilfe eines aus dem Wurzelland mitgenommenen Schwertes seine

Feinde bekämpft und ein befriedetes Land schafft. Susanowo ruft ihm an der
Grenze des sichtbaren Landes nach:

"Mit dem großen Lebens-Schwert und dem Lebens-Bogen und Pfeilen, welche du trägst,
verfolge deine Halb-Brüder, bis sie auf den erlauchten Abhängen der Hügel liegen, und

verfolge sie, bis sie in die Strömungen der Flüsse hineingefegt sind, und werde du Kerl

zur Gottheit, die über das große Land herrscht, und werde auch zur Gottheit Geist-des-

sichtbaren-Landes, und mache meine Tochter Suseri-bime zu deiner Haupt-Gattin und

errichte am Fuße des Berges Uka die Tempel-Pfeiler fest und sicher in dem untersten
Felsenboden, und errichte die Querbalken hoch bis zum Gefilde des Hohen Himmels, und

wohne da, du Kerl, du!" Als [Oho-na-muji] (Okuninushi) nun mit dem großen Schwerte

und dem Bogen die achtzig Gottheiten verfolgte und zersprengte, verfolgte er sie, bis sie
auf dem erlauchten Abhänge jeden Hügels lagen, verfolgte er sie, bis sie in jede

Flußströmung gefegt waren; dann begann er die Länder-Bildung.8

Wenn Kumano ansonsten im Kojiki oder Nihonshoki erwähnt wird, so
hauptsächlich in Verbindung mit der sogenannten „Eroberungsgeschichte von
Kaiser Jimmu". Jimmu war laut der Mythologie der erste Kaiser und der Be-

5 Vgl. a.a.O. (Anm. 3), S. 164-171.

6 Siehe Karl Florenz. Die Japaner, in: A. Bertholet u. E. Lehmann (Hg.). Lehrbuch der

Religionsgeschichte, Bd. 1. Tübingen, Verlag von J.C.B. Mohr, 1925, S. 274-276.
7 Siehe a.a.O. S. 48-49 (Anm. 3) und Fußnote 8.

8 Vgl.a.a.O. (Anm. 3), S. 50-51.



Berg und Herrschaft im alten Japan 629

gründer des Reiches. Bei der Darstellung dieser Geschichte unterscheiden
sich die beiden Schriften in nur sehr geringem Maße.9

Der folgende Teil dieser Eroberungsgeschichte beinhaltet die Ereignisse,

die zur Begründung des Reiches und der kaiserlichen Herrschaft führten.

Das „erlauchte Kind der Sonnengottheit", Kamu-yamato Ihare-biko, der

später der erste Kaiser Jimmu wurde, und sein älterer Bruder marschierten
mit ihren Leuten vom Süden in den Osten, um Yamato, das „Zentrum des

Universums", zu erobern und dort ihre Hauptstadt zu gründen. Sie fuhren
mit ihren Schiffen über die Inlandsee und der Küste entlang bis in die
Gegend von Osaka, wo sie auf der westlichen Seite der Halbinsel Ki landeten.
Dort erwartete sie der Feind, der Lokalherr aus der Region von Yamato. Der
Bruder von Ihare-biko wurde bei dieser Konfrontation durch einen Pfeil des

Feindes verwundet. Dies erforderte eine Änderung des Vorgehens und
brachte Ihare-biko auf den Gedanken, dass er als Nachkomme der Sonnengottheit

nicht von Westen, mit der Sonne im Angesicht, sondern von Osten
her angreifen müsse. Also umfuhr er die Halbinsel von Ki. Auf dieser Fahrt
starb der Bruder.

Das Heer landete schließlich an der Ostküste der Halbinsel von Ki beim
Gebirge Kumano und wollte von dort über die Berge westwärts nach Yamato
hinuntersteigen. Ihare-biko samt Gefährten überfiel jedoch eine Schwäche,
die sie bewusstlos niedersinken ließ. Im Nihonshoki findet man als Erklärung
dafür einen giftigen Hauch, der von Göttern ausgespien wurde, und im
Kojiki das Auftreten eines gewaltigen Bären, der nur kurz zu sehen und
gleich wieder verschwunden war.

Die Rettung erfolgte durch das vom Himmel gesandte Schwert des Ta-
kemikazuchi, des Kriegsgottes, das die Bewusstlosen aufweckte und seine

todbringende Wirkung gegenüber dem Feind von alleine entfaltete. Diese

Hilfe wurde durch die Sonnengöttin - einer Ahnin von Jimmu - veranlasst,
und sie schickte auch eine Krähe als Führerin für den Vormarsch über die
Berge. Das Heer folgte der Krähe über das Gebirge von Kumano und
gelangte in das von Bergen umgebene Yamato. Dann folgten die Kämpfe mit
Lokalherren; Ihare-biko besiegte die Feinde, befriedete das Land und baute
schließlich die Hauptstadt.10

In dieser Geschichte findet man das Motiv der Rettung durch die Hilfe
eines Gottes, genauso wie in dem Ôkuninushi-Mythos. Beide Helden müssen

9 Vgl. Florenz a.a.O. (Anm. 3), S. 86-92 und S. 224-237.
10 Vgl. Florenz a.a.O. (Anm. 3), S. 86-91.



630 Masaka Sato

Prüfungen ablegen, um sich würdig zu erweisen; Okuninushi die ihm von
Susanowo auferlegten. Der angehende Kaiser muss den gefährlichen Weg
durch das Gebirge antreten. Das von einem Gott stammende Schwert wirkt in
beiden Beispielen als Zaubermittel, um damit Feinde zu besiegen und die

eigene Herrschaft auszubauen. Beide Geschichten haben gemeinsam, dass

der Handlungsort Kumano ist, dass der Held sich in Todesgefahr befindet
und ein Zaubermittel göttlichen Ursprungs erhält, das ihm helfen soll zu
überleben und schließlich erfolgreich seine Aufgabe zu vollenden.

Dass alte Mythen mit dieser Struktur in Kumano situiert sind, hängt
vielleicht mit der Tatsache zusammen, dass hier die Begräbnisstätte der Göttin

Izanami sein soll. Der Mythos dieser Göttin wiederum ist wohl entstanden

aus einer alten Kultstätte für Sterbende an dieser Stelle. Wenn man das als

Ausgangspunkt nimmt, kann man folgern, dass diese ursprüngliche Bedeutung

dann in einer sich wandelnden Gestalt weiter tradiert worden ist. Und
dass so die Komposition der Geschichte von Okuninushi und Jimmu auf dem

Motiv von Tod und Wiedergeburt basiert. Okuninushi muss in die Unterwelt,
um seine Prüfungen abzulegen und Jimmu erlebt mit seinen Gefährten eine
todesähnliche Ohnmacht auf dem Berg, bevor der Gott eingreift. Diese Symbolik

drückt aus, dass sie sozusagen als Menschen „sterben" und (durch diese

Erfahrung und göttliche Gnade/Hilfe) als Neue, Stärkere wiedergeboren
werden. Kumano als Kultstätte für Sterbende, d.h. als Kultstätte, um auch

wiedergeboren zu werden, hätte in diesen Fällen eine katalytische Funktion.

Die kultische Bedeutung von Kumano

Das Bild von Kumano in den alten Mythen, das immer mit der Unterwelt
verbunden ist, spiegelt sich auch in der Bedeutung der Gottheiten der

Haupttempel in Kumano.
In Kumano befinden sich drei Tempel, der Tempel Nachi für den

Großgott Kumanofusumi-no-mikoto, der Haupttempel für den Großgott
Ketsumiko-no-mikoto, und der neue Tempel für den Großgott Hayatama-
ôkami. Diese drei Gottheiten haben genealogische Beziehungen mit den Ur-
göttern Izanami und Izanagi und dem Gott Susanowo. So ist der Großgott
Hayatama-ökami gemeinsam mit Susanowo entstanden, als Izanagi in einem
Fluss eine rituelle Waschung vornahm, um sich von der Berührung mit der
Unterwelt zu reinigen."

1 1 Izanagi war zuvor ins Totenreich hinabgestiegen, um seine Gemahlin und Schwester

Izanami zurückzuholen, die bei der Geburt des Feuergottes gestorben war. Als er sie fand,

demütigte er sie, indem er ihren verwesenden Körper betrachtete, worauf er vor ihrem



Berg und Herrschaft im alten Japan 6 31

In der Periode der Verschmelzung mit dem Buddhismus wurden alle
drei Götter der Tempel in Kumano mit buddhistischen Gottheiten vereinigt,
und so werden dort auch die buddhistischen göttlichen Gestalten Kwannon
(Avalokiteçvara), Amida (Amithaba) und der Medizingott Yakushi
(Bhaisajyaguru) verehrt. In dieser Periode, der sogenannten Zeit des Ryôbu-
shintô, wurden diese drei Tempel hauptsächlich gemeinsam verwaltet, und
dadurch verwischten mit der Zeit auch die Grenzen in religiöser Hinsicht und
alle drei Gottheiten wurden in jedem Tempel in Kumano verehrt. Diese

Vereinigung der Gottheiten wurde unter dem Namen Kumano-Gongen,
einer Inkarnation Buddhas, bekannt. Diese Gottheit ist ein typisches Beispiel
für eine aus buddhistischen und shintoistischen Elementen zusammengesetzte
Mischform.12

Zwischen dem 7. und dem 8. Jahrhundert, unter dem starken Einfluss
der fortschrittlicheren Staatsform und Religion Chinas, musste Japan nicht
nur sein Recht nach dem chinesischen Kodex aufbauen, sondern auch die
einheimische Religion als Nationalreligion reorganisieren. Diese Veränderungen

erforderten eine Kodifizierung der alten Überlieferungen und führten

dadurch zur Abfassung von Geschichtsschriften wie Kojiki und
Nihonshoki. Und diese reorganisierte Nationalreligion wurde bald mit dem
Buddhismus verschmolzen, ein Prozess, der durch das Beispiel der drei
Tempel in Kumano gut illustriert wird.13

Als Folge dieser Geistesströmung brauchte der Herrscher, besonders am

Hof, die reformierte Interpretation der Geschichte im Nihonshoki, um seine

göttliche Abstammung zu begründen und seinen Herrschaftsanspruch zu

legitimieren. Weil die Ahnengötter des Hofadels, vor allem die kaiserlichen

Ahnengötter, auch mit einer buddhistischen Herkunft versehen und neu
benannt werden müssten, wurden die Mythen im Sinne der neuen religiösen
Mischform angepasst. Die Herrschaft des Hofes verlor in dieser Zeit zudem
ihre gesicherte Position durch immer häufiger werdende Auseinandersetzungen

mit den kriegerischen Parteien, und auch davon beeinflusst entstanden

Zorn von Dämonen verfolgt fliehen musste. Izanagi verschluss daraufhin den Eingang
zur Unterwelt mit einem riesigen, unüberwindbaren Felsen. Auf diese Weise schuf er eine

beständige Grenze zwischen Leben und Tod. Vgl. Koyama, Yasunori, Kumano kodô,

Tokyo, Iwanami-shoten, 2000. Nelly Naumann, Lokalkulte, in: Horst Hammitzsch

(Hg.), Japan-Handbuch, Stuttgart, Steiner, 1984, S. 1592-3. Kokushi-daijiten-henshü-
iinkai (Hg.), Kokushi daijiten Bd. 4, Tôkyô, Yoshikawa kôbunkan, 1976, S. 868-880.

12 Siehe a.a.O. (Anm. 11).

13 Siehe a.a.O. (Anm. 6), S. 338-341; vgl. Yoshie Akio, Shinbutsu shûgô. Tôkyô,
Iwanami shoten, 1996.



632 MasakaSato

verschiedene buddhistische Interpretationen der Mythen und der Geschichtsschreibung,

von denen einige bis heute überliefert sind unter der Bezeichnung

,Nihonshoki der mittelalterlichen Versionen".14
Dieselbe Tendenz findet man auch in der Dichtung. Der Exkaiser

Goshirakawa war ein großer Anhänger des Gottes Kumano-Gongen.
Deshalb, und auch aus politischen Motiven, gab er die Imayô-Liedersammlung
Ryôjin hishô in Auftrag.15 „Imayö" bedeutet „Lieder in moderner Weise",

was sich auf eine Neuerung in der Formensprache bezieht. Es handelt sich

dabei um Lieder buddhistischen Urspungs, die anfangs die Verherrlichung
von Buddhas Gnade zum Inhalt hatten. Die Lieder hatten einen großen
Einfluss in der Gesellschaft, weshalb es für den Kaiser zur Stützung seiner Autorität

wichtig war, die Lieder in einer Sammlung zusammenzufassen. Aber mit
der Ausbreitung des Buddhismus wurden sie allgemein beliebt und nahmen
dadurch einen zusehends volkstümlichen Charakter an. Die buddhistische
Thematik wurde von Natur und Liebe verdrängt, von Themen also, die vorher

in den Liedern der 31- silbigen Dichtung behandelt wurden.16

Bei dieser Änderung ihres Charakters zeigt sich dasselbe Phänomen, wie
bei der Verschmelzung der beiden Religionen und der neuen Interpretation
der Mythen, nämlich eine Verschmelzung von shintoistischen und buddhistischen

Elementen.

Motivwandel

In der Erzählliteratur des Mittelalters kann man die Bedeutung und Verehrung

Kumano-Gongens erkennen. Im Heike Monogatari („Geschichte der

Hei-Familieil[7), das den Aufstieg und Fall des japanischen Kriegerclans
Heike beschreibt und in der ersten Hälfte des 13. Jahrhunderts vollendet
wurde, findet man Kumano-Gongen als einflussreiche Gottheit. Laut der
Kakuichi-bon-Version dieser Erzählung gibt es am Anfang des ersten Bandes

ein typisches Beispiel in der Szene, in der Kiyomori, ein Krieger des Heike-
Clans mit Schiffen nach Kumano pilgert. Da springen Flussbarsche, suzuki,
in Kiyomoris Schiff hinein, und die Leute essen die Fische gemeinsam.

Dieses Ereignis wird von einem buddhistischen Mönch, der Kiyomori
begleitet, als ein göttliches Zeichen gedeutet und so erklärt, dass das Gedet-

14 Siehe Yoshie a.a.O. (Anm. 13), S. 167-199.

15 Vgl. Gomi Fumihiko, Inseiki shakai no kenkyü, Tôkyô, Yamakawa shuppan, 1984.

16 Vgl. Karl Florenz, Geschichte der japanischen Litteratur, Leipzig, Amelang, 1906, S.

250-252.
17 Siehe a.a.O (Anm. 16), S. 298-310.



Berg und Herrschaft i m alten Japan 633

hen der Hei-Familie (Heike) dank der Gnade von Kumano-Gongen möglich
ist. Nicht nur in der beschriebenen Szene, sondern auch in der gesamten
Erzählung wird deutlich, dass die Gnade von Kumano-Gongen das Schicksal

der Hei-Familie (Heike) hinter den Kulissen leitet, und auf der Pilgerfahrt
nach Kumano gibt er die wichtigste Prophezeiung.18

Die Bedeutung von Kumano, wo der Iharebiko, der spätere Kaiser

Jimmu, der Gottesgnade begegnet und dadurch das himmlische Schwert als

Rettungsmittel erhält, wandelt sich hier, und statt des Schwertes wird ein
positives Omen zum Rettungsmittel. Das Motiv, an welchem Ort man der

Gottesgnade begegnet, ist noch gültig, aber die Rettungsmittel wandeln sich
tendenziell vom Objekt zum Abstrakten.

Durch die Verwendung des mythischen Motivs von Kumano in der
erzählenden Literatur und den Chroniken wurde der Kumano-Glaube
insbesondere bei den mächtigen und einflussreichen Gläubigen der Zeit, sowohl
bei der Hof-Aristokratie wie auch bei der Kriegerklasse, verbreitet.19

Dadurch erhielt der Tempel von Kumano-Gongen riesigen Landbesitz
und es wurde eine eigene Verwaltung aufgebaut, wie weiter oben bereits

erwähnt, und diese Verwaltung organisierte eine weitere Verbreitung des

Glaubens. Verschiedene Erzähler verbreiteten die Geschichte des Heike

Monogatari auch mit eigenen Interpretationen. Durch diese zum Teil
missionarische Tätigkeit wurde nicht nur der Glauben selbst, sondern auch dieses

Erzählmuster verbreitet. Das folgende Beispiel zeigt die Musterrezeption
dieser Erzählung.

Der Glauben an Kumano-Gongen war auch den Angehörigen der

selbständigen Sekten, besonders den Jôdo-shû, bekannt,20 und dadurch verbreitete

er sich in weiteren Schritten. Diese Verbreitung des Glaubens können wir
z.B. anhand der buddhistischen, von Musik begleiteten Erzählung „Oguri"
verfolgen. Diese Geschichte wurde später, wahrscheinlich in der Edo-Zeit,
auch als Theaterstück oft auf der Bühne gespielt, und war - laut der

zeitgenössischen Theaterkritik - eines der beliebtesten Stücke in der frühen
Meiji-Zeit.21

18 Vgl. Heike-monogatari, „Suzuki" im ersten Band, zusammenstellt und erklärt von
Yamada Yoshio, Tôkyô, Iwanami-shoten, 1951 (Reprint, zuerst 1929), S. 47-49.

19 Vgl. Imanari, Genshô, Kumano- reikai no iriguchi, in: Kokubungaku ¥1-1 (1992), S.

109-113.
20 Vgl. Yoshie, a.a.O. S. 152-155, Florenz a.a.O. (Anm. 6), S. 382-393, 400-440, Koku¬

shi daijiten Bd. 4, S. 868-880.
21 Vgl. Muroki Yatarô, Shinchô-kotenshûsei Sekkyô-bushi, Tôkyô, Shinchô-sha, 1977,

S. 393-423.



634 MasakaSato

Dieses höchst abenteuerliche Spektakel ist aus verschiedenen Motiven
der populären Erzählliteratur zusammengesetzt, aber das Leitmotiv dieses

barockartigen Dramas ist wieder die Gottesgnade von Kumano.
Der Held aus dem Kriegeradel wird aus Rache von der Familie seiner

Gemahlin ermordet und kommt in die Hölle. Durch selbstlose Wünsche seiner

Vasallen kehrt er wieder in die diesseitige Welt zurück, aber nicht ganz,
sondern er erscheint in der Gestalt eines Halbteufels. Mit der Hilfe eines

Mönches und einigen Gläubigen geht er auf dem Pilgerweg nach Kumano
und auf halben Weg trifft er mit seiner Gemahlin zusammen, aber sie erkennen

sich nicht. Trotzdem hilft sie ihm selbstlos aus ihrem Glauben heraus
und er kann endlich Kumano erreichen und seine Auferstehung vollzieht
sich mit der Zauberkraft der heißen Quellen von Kumano. Der Wiedergeborene

wird ein großer Herrscher seiner Provinz und er verwaltet sie gut. Nach
seinem diesseitigen Leben wird er Hachiman, die typisch synkretistische
Gottheit, von der die Kriegeraristokratie sowie die Krieger sehr angezogen
wurden.22

Ähnliche Erzählstrukturen, die auf dem mythischen Motiv basieren wie
in diesem Drama, finden sich heute auch häufig in Dramen von Fernsehserien,

den sog. Soap-operas. Zwar wird das Motiv der Gottesgnade abgelöst
durch andere Kräfte, wie z.B. Nachbarliebe, Leistung und auch Vermögen,
aber das mythologische Konzept von Tod und Wiedergeburt bleibt im
übertragenen Sinne erhalten.23

Handlung des Romans 1

Shigeya Yano, der Protagonist des Romans,24 stammt aus einer alten und
einflussreichen Familie von Landbesitzern, die an der Pazifikküste der Prä-

22 Siehe Sato Masako, Oguri-hangan to Terute-hime no monogatari - kiki-shinwa-mochîfu
no juyô to keishô -, in: Okurayama bunkakaigi-nenpö Nr. 10 (1999), S. 179-208.

23 In der westlichen Massenkultur sowie Unterhaltungsliteratur wird z.B. der griechische
Herkulesmythos oft als Mustermotiv konstruktiv verwendet. Das Personal der Erzählung
sowie der Comic auf der Basis der antiken Kulturen ist beliebt, obwohl die Linienführung
des erzählten Mythos nicht immer eingehalten wird. Diese Musterfigur und Handlung
sind dem Publikum bereits bekannt und deshalb folgt die Unterhaltungskultur dieser
alten Linienführung immer wieder. Siehe Umberto Eco, Der Mythos von Superman, in:
Apokalyptiker und Integrierte. Zw kritischen Kritik der Massenkultur, Frankfurt a.M.,
Fischer, 1986 (zuerst iti. 1964), S. 187-206.



Berg und Herrschaft im alten Japan 635

fektur Shizuoka seit dem Anfang der Tokugawa-Ära (ca. Anfang 17. Jh.)
ansässig sind und von einem der Vasallen Tokugawas abstammen; sein

Großvater war Abgeordneter. Shigeya Yano wird in seiner Kindheit und
Jugend von zwei verschiedenen Erfahrungen geprägt, nämlich zum einen

von seinem Leben in seinem Elternhaus und zum anderen bei der armen
Familie, zur der er im frühen Kindesalter zur Erziehung kommt. Ein solches

„zweifaches Erleben", eine solche Dualität, die Erfahrung einer Sache oder
Periode aus zwei Blickwinkeln, die dann in Shigeyas Person synthetisch
zusammengebracht werden, erscheint wie ein Leitmotiv des Romans an wichtigen

Punkten des Lebens des Protagonisten. So ist er z.B. einerseits im Dorf
verhaftet aufgewachsen und ist der zweite Sohn einer traditionsreichen und
traditionsbewussten Familie, anderseits lebt er als Gymnasiast in der Stadt

und wird später als Angehöriger der Elite an der kaiserlichen Universität zu

Tokyo ausgebildet, was zu der Zeit ein ausgesprochen moderner und westlicher

Bildungsgang war. Nach der traditionellen japanischen Umgebung steht

er als Elitestudent unter dem starken Einfluss des europäischen Idealismus,
insbesondere der Ideen der Aufklärung sowie des Liberalismus.

Während seines Jurastudiums fängt er an zu übersetzen, meistens
französische Literatur, dabei vor allem das Werk von Anatole France. Diese
Arbeit bedeutet für ihn nicht nur Übersetzung, sondern auch Dichtung, und
führt ihn in die marxistische Bewegung. In der Zeit der zunehmenden

Industrialisierung sowie der Schäden durch die großen Erdbeben in der Kantö-
Gegend (im September 1923) nehmen die sozialen Unterschiede sowie
gesellschaftlichen Widersprüche zu, und er tritt in jener Zeit der
kommunistischen Partei bei, wo er rasch eine Führungsposition bekleidet.
Zur Zeit der Militärregierung wird er wegen Zugehörigkeit zu einer illegalen
Partei verhaftet und inhaftiert. Schon während dieser Zeit leidet er jedoch
unter der Diskrepanz zwischen seinem Ideal und der Wirklichkeit der Partei,

24 In einem Gespräch zwischen dem Autor und einem Literaturkritiker wurde geklärt, wer in
der Realität als Vorlage für den Protagonisten diente. Es handelt sich hierbei um den Führer

einer Unternehmensgruppe, der eine Zeitungsfirma übernahm und später in der Zeit
des Industriewachstums der Nachkriegszeit die Firma zu einem Konglomerat von
Massenmedien entwickelte. Das Leben des Helden basiert hauptsächlich auf dem realen
Lebenslauf dieses Mannes, Mizuno Shigeo, und manche Figuren des Romans tragen die realen

Namen der Personen, die sie verkörpern. Bei den Figuren mit fiktivem Namen wird

hingegen deutlich, dass der Autor sie eher anhand seiner eigenen Interpretation als nach

ihrer tatsächlichen Person dargestellt hat (vgl. Diskurs zwischen Tsujii Takashi und

Matsumoto Kenichi: „Kyo to jitsu no hazama ni ikiru" (Zu leben zwischen fiktiv und

real), in: Nami, November. 2000, Shinchô-sha.



636 MasakaSato

welche er schließlich verlässt. Er organisiert zunächst einen neuen Bund der
Kommunisten, aber nach weiteren Konflikten über das Führungsprinzip und
die Ideologie wendet er sich endgültig vom Kommunismus ab.

Trotz starker Kritik der Partei bewegt er sich als Übersetzer im Untergrund.

Dann tritt eine Wende in seinem Leben ein: er wird in der
Wirtschaftswelt aktiv, als er während des Zweiten Weltkriegs eher zufällig mit
seinen Freunden eine Fabrik für Recyclingpapier in einer Zeit des

Papiermangels gründet. Obwohl sich seine Tätigkeit sowie Position in der
Wirtschaftswelt in der Nachkriegszeit entwickelt und er erfolgreich ist, leidet er
weiterhin unter der Zerrissenheit zwischen seinem Leben als Unternehmer
auf der einen Seite und seiner Neigung zum Leben als Dichter auf der
anderen.

Handlung des Romans 2

Der folgende Ausschnitt ist die Übersetzung der Szene, in der der Protagonist
gerade die Richtung seines Lebens wählen muss, nämlich entweder echter
Wirtschaftsführer zu werden oder wie bisher doppelgleisig (und damit
halbherzig) weiter zu gehen.

Diese Szene im Gebirge von Kumano wird im 8. Kapitel, das die
Überschrift „Licht und Treiben"25 trägt, aus der Perspektive des Protagonisten
geschildert, der sich im schon fortgeschrittenen Alter an eine Episode seiner

jüngeren Jahre erinnert. Shigeya als der sich Erinnernde ist schon in einer

Führungsposition, und in seinen Bemühungen um den Wiederaufbau hatte er
nach dem Zweiten Weltkrieg die Rolle eines Mediums zwischen Wirtschaft
und Politik angenommen. Wie es häufig in der Erzählliteratur als Zeitstruktur
verwendet wird, sind die Ereignisse in der Erinnerung der Ausgangspunkt
für die Entwicklung, die zur gegenwärtigen Situation des Protagonisten
führt.

In diesem Kapitel schildert der Autor nicht nur die persönliche Konfusion

seines Protagonisten an dem wichtigsten Wendepunkt in seinem Leben,
sondern auch das gesellschaftliche und kulturelle Chaos in der Organisation
des Wiederaufbaus in der Nachkriegszeit.

25 Vgl. mit der Buchversion Anm. 1, Bd. 2, S. 161-165.



Berg und Herrschaft im alten Japan 637

Shigeya hatte immer noch eine klare Erinnerung an die Reise durch Kumano, die er auf

Einladung von Ichizô Kobayashi26, des Gründers der Hankyü-Eisenbahngesellschaft,
mit ihm gemeinsam unternommen hatte. Es war die Zeit, als Shigeya gerade seine Tätigkeit

als Vorstandsmitglied des Komitees der Wirtschaftsentwicklung begonnen hatte,
aber er hatte zu dem Zeitpunkt noch nicht seine spätere Position in der beratenden
Kommission für die Umstrukturierung der staatlichen Elektrizität inne. Er kannte die Beweggründe

für Kobayashis Einladung nicht, vermutete jedoch, diese Einladung richte sich
nicht an ihn als Unternehmensführer, sondern als Übersetzer von „Carmen", weil
Kobayashi sich für das Theater interessierte.

Noch vor der Kapitulation Japans hatte Ichizô Kobayashi Erfolg mit dem Wiederaufbau

der Firma „Tôkyô Elektrizität", die damals noch „Elektrisches Licht Tôkyô" hieß.

Kobayashi dachte, das wichtigste für den Wiederaufbau der Wirtschaft nach dem Krieg sei

Elektrizität und engagierte sich daher in der Energiepolitik. Zu dem Zeitpunkt plante er

einen Damm für ein Wasserkraftwerk am wasserreichen Fluss Kumano und es war sicher,
dass Kobayashi seinen Plan realisieren und ihn dem Tôkyôter Wirtschaftsführer Shigeya
erklären wollte.

Kobayashi und Shigeya fuhren zunächst gemeinsam mit dem Zug nach Wakayama,
dann mit dem Firmenwagen weiter zur heißen Quelle von Shirahama, wo sie eine Nacht
verbrachten. Am nächsten Tag fuhren sie weiter, nahmen den Nakaheji-Weg, dann

erreichten sie die Stadt Shingû. Und am dritten Tag fuhren sie weiter bergauf an den Fluss

Kumano.

Während dieser Reise absorbierte Shigeya von Kobayashi die Denkweisen und

Erfahrungen eines Unternehmensführers. Shigeya sollte in Zukunft die Ansichten und die

Einstellung behalten, die er in dieser Zeit von Kobayashi annahm. Shigeya hörte den

Erfahrungen von Kobayashi zu, insbesondere denen aus der Zeit des Aufbaus der Arima-

Mino-Elektrischen-Eisenbahngesellschaft, deren Zug damals von den Zeitgenossen
Regenwurm-Zug genannt wurde. Kobayashi erzählte auch von den Tagen des Wiederaufbaus

von „Elektrisches Licht Tokyo" AG, ebenso wie über die Kämpfe mit dem bürokratischen

Staatssekretär Kishi Nobusuke.27 Damals wurde Kobayashi aufgrund der Anerkennung

seines Erfolgs zum Handels- und Wirtschaftsminister ernannt. Aus diesen Ausfüh-

26 Bei dieser Figur handelt es sich um eine reale Person desselben Namens. Kobayashi
(1873-1957) war nicht nur der Chef der Eisenbahnfirma Hankyü, sondern auch ein

Wirtschaftsführer vor und nach dem zweiten Weltkrieg (siehe Kokushi daijiten Bd. 5, S. 960,
vgl. http://www.itsuo-museum.com/newpage22.htm). Zu der realen oder fiktiven
Herkunft der Figuren dieses Romans, siehe Anm. 24.

27 Kishi Nobusuke (1896-1987) hatte schon im Kriegskabinett Tôjôs eine wichtige Posi¬

tion und leitete die Wirtschaftspolitik (1941-1945). Kurz bevor das Kriegskabinett
gebildet wurde, stritt er um prinzipielle Strategien mit Kobayashi. der der Wirtschaftsminister

war. Kishi setzte 1960 als Premierminister (1957-1960) die Verabschiedung eines

neuen Verteidigungsabkommens zwischen Japan und den USA trotz starker Protestbewegungen

und Demonstrationen durch. Er trat anschließend zurück. Satö Eisaku (Amtszeit
als Premierminister 1964-1972) ist sein jüngerer Bruder (siehe Kokushi daijiten Bd. 4,
S.70-73).



638 MasakaSato

rungen des erfahrenen Mannes übernahm Shigeya für sich auch andere Grundgedanken,

beispielsweise über die zukünftige Politik in Hinblick auf die Elektrizitätswirtschaft.

Shigeya teilte jedoch trotz, seiner Herkunft nicht das Gefühl mit Kobayashi,
nahezu naturgegeben einer der echten Kaufleute aus Osaka zu sein. Durch das Gespräch mit
Kobayashi während dieser Fahrt lernte Shigeya die Denkart der Unternehmensführer

kennen, ergänzte sie aber für sich mit seinen Erfahrungen aus Kyoto und Kobe, und auch

aus dem dortigen Betrieb eines Nudelladens für einfache Leute.

Das Gespräch mit Kobayashi ergab zusammenfassend folgendes: „Ein Manager
soll ein Ideal haben, einen möglichst sicheren Plan entwerfen und verfolgen,
Rückschläge aber grundsätzlich mit Tapferkeit ertragen und gleichzeitig eine vorsichtige
Haltung einnehmen. Ein Manager sollte sich für seine Angestellten als geistige Führungskraft

erweisen."
Das Gespräch klang freundlich. Shigeya fühlte, dass Kobayashi ihn zu seinem

Nachfolger erkoren hat, und ihn deshalb als einen solchen belehren und erziehen wollte.
Aber Shigeya wollte nicht so werden, wie Kobayashi sich ihn vorstellte. Seine Mentalität

war von der Tendenz zu träumen und, trotz gelegentlicher Berechnung, von Nachsicht

geprägt.
Kobayashi anerkannte Shigeya als eine Person, die eine außergewöhnliche

Menschlichkeit besass. Aber Kobayashi hatte auch das Gefühl, dass Shigeya, der noch
keine Fünfzig war, ein Politiker der Zukunft werden könnte. Kobayashi konnte die

Befürchtung nicht ganz verdrängen, Shigeya werde zukünftig nicht fest und mit voller
Aufmerksamkeit in der Unternehmensführung bleiben, obwohl die Wirtschaftswelt in diesen

Zeiten der Unordnung seiner so dringend bedurfte. Er sagte zu Shigeya: „Ich war auch ein
Romantiker und schrieb damals Romane und Theaterstücke, deren ich mich jetzt schäme.

Ich legte den Pinsel für immer nieder, nachdem ich Manager geworden war." Das zu hören

tat Shigeya weh.

Für Shigeya war diese Reise mit Kobayashi voller Eindrücke. So besuchten sie

gemeinsam den Haupttempel von Kumano^. um dort zusammen zu beten. Aber die Reise

über den alten Weg durch Kumano wurde für ihn noch bedeutsamer, nachdem er sich von
Kobayashi verabschiedet hatte. Dieser fuhr nach Osaka zurück, während Shigeya auf dem

alten Weg durch die endlosen Gebirge Kumanos wanderte, von wo aus der Bezirk des

Haupttempels so aussieht wie die Wellenbrandung der Geschichten seit den uralten Zeiten.

In Kumano war gerade Frühling. Von mehreren Rastpunkten am Alten Weg, den

sogenannten „Oji", konnte man die ferne Landschaft der Gebirge aus verschiedenen
Blickwinkeln sehen.

In diesem Abschnitt findet man deutliche Parallelen zu den Erzählmustern
der weiter oben behandelten Mythen. Zum einen kommt Shigeya als ein
Held nach Kumano, der die Aufgabe, die vor ihm liegt, noch nicht bewältigen

kann, weil ihm die Kraft, nämlich die Fähigkeit zur Fokussierung auf
eine Sache, fehlt. Auch bei dem Okuninushi- und Jimmu-Mythos findet sich
dieses Element, wie vorher hervorgehoben wurde: der Held wird durch den

Weg und durch ein göttliches Instrument befähigt, seine Aufgabe erfolgreich

zu vollenden. Auch die Figur eines Führers findet man im vorliegen-



Berg und Herrschaft im alten Japan 639

den Roman. Es ist der ältere Mann Kobayashi, der sich in intellektueller wie
auch tatsächlicher Hinsicht als Führer für Shigeya erweist, indem er ihm zum
einen eine Richtung im Leben weist und ihn zum anderen nach Kumano
führt. Dann jedoch lässt er ihn allein, damit er den letzten Teil des Weges, die

Wanderung auf den Berg entlang dem alten Pfad allein bewältigt und
metaphorisch auch seine geistige Wandlung vollendet. Kobayashi kann nur
deshalb ein von Shigeya akzeptierter Mentor sein, weil die beiden Männer sich

ähnlich sind in Hinsicht auf ihre Neigung zum Literarischen.

Handlung des Romans 3

Durch die Skizzierung des weiteren Handlungsverlaufes soll deutlich werden,

wie der Kernpunkt des Romans mit dem Berg, der Berggottheit von
Kumano verknüpft ist. Darüber hinaus soll die Bedeutung und Geschichte
dieses Ortes gezeigt werden.28 Auf der Ebene der Handlung findet ein wichtiger

Wendepunkt statt, denn Shigeya wird durch eine mystische Erfahrung
in dem Gebirge von Kumano sein bisheriges Leben endlich ändern. Diese

Wandlung seines Lebens ist verknüpft mit der Harmonisierung der dualen
Struktur seiner Neigungen, die einen destruktiven und lähmenden Charakter
hatte, und der Hinwendung zum konstruktiven Angehen eines Lebensweges.

In diesem Abschnitt trifft Shigeya einen jungen Mann, der ihm die alte

Geschichte von Kumano erzählt. Dadurch wird in Shigeya die Erinnerung an
seine Gefängniszeit wach, als er zum Lesen der alten Mythen angehalten
wurde als Teil einer ideologischen Umerziehung.29 Durch diesen Missbrauch
der Mythen durch die Regierung als nationalistische Ideologie und Propaganda

hatte der Protagonist ein distanziertes und unreflektiertes Verhältnis zu
ihnen. Erst durch die nachfolgenden Erfahrungen, deren Schilderung ein
tradiertes Erzählmuster des mythischen Motivs von Kumano übernimmt,
wird er sich tiefgreifend der wahren Bedeutung der alten Mythen bewusst.

Durch diesen Erkenntnisprozess wird in dieser Szene eine kulturelle
Kontinuität durch alle Jahrhunderte hindurch ausgedrückt, an der der
Protagonist teil hat und wodurch er ein Verbindung schafft zwischen Vergangen-

28 Diese Szene ist die Kernszene von Kumano, und sie wird als wichtigste Erinnerung Shi-

geyas in der Nachkriegszeit geschildert (im 8. Kapitel mit dem Titel „Licht und Treiben",
vgl. mit der Buchversion vom Anm.l, Bd.2, S. 161-165).

29 Bis 1945, vor allem unter der Militärregierung, galten Zweifel an der Mythologie als

Hochverrat und wurden dementsprechend bestraft. In den Schulen wurde sie als

wissenschaftlich fundierte Geschichte gelehrt.



640 MasakaSato

heit und Gegenwart. Er taucht ein in die Summe der Kultur, wobei der Mythos

als verbindende Klammer dient, die den Zusammenhang zwischen den
Zeiten ausdrückt. Bei dieser Erfahrung verschwimmen Grenzen von Raum
und Zeit und eine moderne Figur wird verbunden mit der ganzen Kultur und
Geschichte des eigenen Landes. Durch das tatsächliche Wandern kommt es

zu einem inneren Erleben der symbolischen Fülle des Ortes Kumano,
wodurch Shigeya für sich den Mythos neu erschafft.

Shigeya traf einen jungen Mann, der den Krieg heil überstanden hatte und in Kumano die

Heimatgeschichte studierte. Dieser erzählte ihm von den Zeiten des zurückgetretenen
Kaisers Goshirakawa30, der 33 Mal aus Kyoto hierher gepilgert war. Zu jener Zeit fanden

Gedichtwettkämpfe an den Rastpunkten statt, und auch der Weg durch Kumano hatte
damals kultische Bedeutung.

Shigeya dachte, dass eine solche Reise damals eine Reise in eine andere Welt

gewesen sein musste. Seit langem, schon in seiner Jugendzeit in Kyoto oder als er noch auf

der Saku-Insel wohnte, erhaschte Shigeya manchmal einen Blick in etwas Unsicheres.
Damals nannte Shigeya dieses Unsichere „Schatten" oder „Trübe". Shigeya ahnte, dass

der Archetyp dieser Trübe in Kumano sein musste.

Diese Ahnung war für Shigeya fast Gewissheit geworden, als er das Kojiki sowie
das Man'yôshû im Gefängnis las. Dort waren ihm am Anfang nur Bücher wie diese alten
Geschichtsbücher zu lesen erlaubt. Shigeya las sie immer nur mit Distanz, eine Haltung,
die er einnahm, um von diesen Mythen nicht betrogen zu werden, obwohl er nach

Büchern hungerte. An solchen Schriften, besonders den Mythen vom Aufbau des Landes,

fand Shigeya ein unerwartetes Interesse, obwohl er sie in seiner Studentenzeit immer

negativ beurteilt hatte. Nun fand Shigeya einen Widerspruch in den Nationalmythen, weil
er sie mit den Augen eines durch die Schule des Marxismus Gegangenen las. Und zwar
handelte es sich um folgenden Widerspruch: In der Grundstruktur der Mythen wird ein

Kampf ausgetragen zwischen den Mächten Yamato (Hauptprovinz) und Idzumo (eine der

von Yamato beherrschten Provinzen.)3' Idzumo ist die Macht, die von der Gottheit
Okuninushi repräsentiert wird. Der Kampf der beiden endet mit dem Sieg Yamatos. Aber
diese Interpretation erfolgte vom heutigen Standpunkt aus. Shigeya dachte anders; diese

Erklärung war aus seiner Sicht nur oberflächlich. In seinem Verständnis sah es umgekehrt

aus: In einem tieferen Sinn lag der Erfolg auf der Seite vom Okuninushi und

Idzumo.

30 Kaiser Goshirakawa (1127-92. Regierungsperiode: 1155-58) übte noch nach seinem

Rücktritt großen Einfluss aus. Zu seiner Zeit fand gerade der Strukturwandel und die

Machtkrise der kaiserlichen Herrschaft statt. Er verteidigte seine Macht in einem fast

täglichen Konflikt zwischen der Adelsschicht und der Kriegerklasse. In dieser Situation
brauchte er übermenschliche Kräfte aus den Tempeln von Kumano, und er organisierte die

Gedichtsammlung, um die Aufmerksamkeit wieder auf die kaiserliche Herrschaft zu fo-
kussieren. (Vgl. Gomi Fumihiko a.a.O., Anm. 15).

31 Einschübe in Klammern sind Bemerkungen der Autorin.



Berg und Herrschaft im alten Japan 641

Shigeya schwebte das Bild der Erdschichten des uralten Japan vor; darin sah er die

Strömung von Idzumo. Diese Strömung verhindert ewig die Unterdrückung durch die

Regierung Yamatos.

Shigeya war der Ansicht, dass große Veränderungen nicht durch willkürlichen
Zwang geschehen, sondern dem Einfluss der Kultur unterliegen, und diese Kraft fand sich
nicht in der Regierung Yamatos. Darum hatte die Yamato-Regierung immer Angst vor
diesen Kräften der ursprünglichen Kultur.

Dann fiel Shigeya ein Traum ein, den er früher gehabt hatte: die Kraft der Kultur
kam aus dem „Wurzelland". „Wurzelland" hieß in seinem Traum der Ort, wo Okuninushi
seinen Einfluss mit Schatten und Trübe ausübte.32

Als Shigeya sich daran erinnerte, wunderte er sich, weil ihn vorher nie solche
Gedanken heimgesucht hatten. All diese Überlegungen führten ihn zu einer neuen Sicht der

Geschichte Japans, nämlich, dass in ihrer Grundstruktur die Dynamik zwischen Militärgewalt

und Kultur wirksam sei.

Die Umarbeitung der Mythen durch den Kreis um General Tôjô während des Militärregimes

hatte die ganze Nation in die falsche Richtung geführt.33 Das hatte aus Shigeyas
Sicht nichts mit Modernismus zu tun.

Die Erwähnung des Wurzellands in diesem Abschnitt zeigt eine weitere
Parallele zum Okuninushi-Mythos. Da hat der Held sich aus dem Wurzelland
die Kraft und Macht geholt, die er braucht, um seine Aufgabe als Führerpersönlichkeit

zu vollenden.

Handlung des Romans 4

Kurz nach diesen Gedanken findet Shigeya in der Nähe eines Rastpunktes eine alte kleine
Steinstatue, die in primitiver Ausführung einen Knaben darstellt. Die bewusste

Wahrnehmung dieser Primitivität erweckt in ihm ein Gefühl der Ewigkeit, und er hat den

Eindruck, er könne auf die anderen Seiten dieser Welt übergehen. Er setzt seinen Weg fort,
hört nun ein Flüstern in der Stille und fühlt sich wie in einem Traum. Dieses Flüstern
erscheint ihm manchmal wie von den Atomen des Gebirges verursacht, und manchmal wie

von der Stimme oder den Schritten eines Menschen oder irgendeiner Kreatur. Und dann

32 „Schatten und Trübe" werden von Shigeya oft instinktiv als Ausdruck der tiefsten kultu¬

rellen Eigenschaft Japans aufgefasst. Dieser herkömmlichen volkstümlichen Mentalität
werden Heiterkeit und die Begriffe Aufklärung und Moderne entgegengesetzt. Deshalb
wird vermutlich diese volkstümliche Mentalität mit der ältesten mythischen Gemeinschaft,

mit dem Wurzelland sowie mit Okuninushi verknüpft
33 Über Zensur und ideologische Kontrolle sowie den Zwang des Staatsmythos in dieser

Periode vgl. Klaus Antoni, Mythos und Ideologie - Ein Vergleich -, in: Der Himmlische
Herrscher und sein Staat, Essays zur Stellung des Tennö im modernen Japan, München,

iudicum, 1991, S. 100-121.



642 MasakaSato

überkommt ihn ein neues Gefühl, das ihn so ausfüllt, als ob etwas in seinen Körper
eindränge. Dieses Gefühl lässt ihn die Bedeutung des Reisens finden: Reisen bedeutet nicht,
ein Ziel zu erreichen, sondern sich selbst zu finden. Er findet eine Analogie zum Wehen

des Windes: Für den Wind trägt das Wehen seine Bedeutung in sich selbst, es ist seine

Bestimmung.
In einem nächsten Schritt wird Shigeya klar, was der Sinn seiner Beschäftigung

mit dem ist, was er Schatten" oder „Trübe" nennt. Er versteht diese Schatten oder dieses

Trübe nun als irgendein Leid, und dieses Leid muss auch in der Zeit sein, die Japan durchlaufen

hat. Und deshalb müssen Reisende oder Wanderer dieses Gefühl auf dem Weg
empfinden, welcher sie in das „Wurzelland" oder das Land Ki oder nach Idzumo führt. Dieses

Leid ist auch ein Gefühl, das diejenigen haben müssen, die auf einen sicheren Zielort für

ihren Reiseweg verzichtet haben.

Kurz danach hat Shigeya eine Vision, in der seine langjährigen Dichterfreunde
zusammen auf der Erde sitzen, aber für ihn wie Flüchtlinge aussehen. Er erkennt gleichzeitig,

dass er sich schon auf dem anderen Weg befindet.

Seine Konzentration auf die Tätigkeit in der Wirtschaftswelt fängt kurz nach
dieser Reise an, und die Geschichte setzt die Schilderung seines späteren
Lebens fort, in dem er eine wichtige Rolle in der Welt der sich gerade im Aufbau

befindlichen Massenmedien spielt.

Über den Roman

In der oben beschriebenen Szene hat der alte Weg von Kumano eine symbolische

Bedeutung, weil die Wanderung des Protagonisten und die Reise zu
seiner eigenen Vergangenheit sowie die Reise in seine Seele parallel dargestellt

werden. Hinzu kommt noch die Reise in die mythische Vergangenheit,
die tiefenpsychologisch34 mit der Vergangenheit des Protagonisten
verknüpft wird, so dass die Erkenntnis über die Struktur der beiden gleichzeitig
erfolgt und die Grenzen zwischen dem bisherigen Leben Shigeyas und der
Geschichte und Kultur Japans in der Wahrnehmung des Protagonisten
verschwimmen. In den Romanen Thomas Manns ist ein ähnliches Verfahren zu
finden, Dierks bezeichnet es als „Zeitpsychologie": „Die Dimension der Zeit

34 Zur Diskussion über das Zusammenfügen von mythischen Motiven und Tiefenpsycholo¬
gie siehe Hans Wisskirchen, Zeitgeschichte im Roman - Zu Thomas Manns Zauberberg
und Doktor Faustus, in: Thomas-Mann-Studien Bd. 6. Bern, Franke, 1986, S.84-104,
Klaus Schräter, Thomas Mann, Reinbeck, Rowohlt, 1995, S.l 14-118. Über Thomas
Mann und die mythologische Theorie von Karl Kerényi vgl. Hans Blumenberg, Mythen
und Dogmen, in: Arbeit am Mythos, Frankfurt a.M., Suhrkamp, 1996 (zuerst 1979), S.

250-256.



Berg und Herrschaft i m alten Japan 643

wird als relativ erlebt, sie kann sich sogar aufheben, so daß unterschiedliche
Individuationen zusammenfallen. [...] Individualpersonen und raumzeit-

spezifisches Geschehen um sie werden durch primäre ("mythische") Grundmuster

typisiert bzw. erscheinen als deren „geschichtliche" Variation."35

Durch diese symbolische Konstruktion findet hier eine Synthese zwischen
der Bedeutung seines bisherigen Lebens und japanischer Kultur und
Geschichte aus alter Zeit statt. Diese Synthese ist deshalb wichtig, weil sein

bisheriges Leben eng mit der modernen Geschichte Japans verknüpft ist, und
diese Geschichte wiederum auf der Basis der Mythologie des Altertums
aufgebaut ist, was strukturell auch die Ursprünge des Protagonisten erklärt. Wie
auch an anderen Stellen des Romans ist hier eine Parallelität, das Motiv des

„zweifachen Erlebens" zu finden und die synthetische Zusammenführung im
Protagonisten, der sich auf diese Weise weiterentwickelt. Die Erfahrung in
Kumano lässt Shigeya einen Teil seines Lebens zu einem Abschluss bringen,
er weiß nun, welchen der beiden möglichen Wege er beschreiten soll und
befreit sich von einer Neigung. In dem Sinne dient Kumano als ein Ort der

Wissensgewinnung und Entzauberung. Nach dieser Szene steigt der

Protagonist vom Berg hinunter und beginnt ein neues Leben. Nach diesem

Wendepunkt baut er seine Herrschaft in der Welt der Massenmedien aus, der
Welt, in der das Wissen als Ware gehandelt wird. Vor dem Hintergrund der

Mythen, die Kumano als Handlungsort haben, kann man diese Wende als

einen symbolischen Tod und eine symbolische Wiedergeburt sehen. Eine
bemerkenswerte Parallele in der Bedeutung des Berges erkennt man in
Sandts Interpertation des Zauberbergs von Thomas Mann, wenn sie schreibt:

„Aber der Zauberberg ist zugleich der Ort für Läuterung, Steigerung,
Stoffveredelung, Transsubstantiation zum Höheren, zum Leben schlechthin. [...]
Die esoterische Bedeutung des Romans enthält den Prozess einer Einführung
Hans Castorps ins Leben durch Todesnähe."36

Schlussfolgerung

Das hier mit Kumano verbundene Motiv von Tod und Wiedergeburt, das

wohl aus dem Initiationsritus stammt und auf rituellem Weg zur symboli-

35 Siehe Manfred Dierks, Studien zu Mythos und Psychologie bei Thomas Mann, Bern,

Franke, 1972, (erstes Zitat S. 9, zweites Zitat S. 31).
36 Siehe Lotti Sandt, Mythos und Symbolik im Zauberberg von Thomas Mann, Bern,

Haupt, 1979, S. 15-16.



644 Masaka Sato

sehen Neugeburt hinführen soll, hat sich, obwohl im Laufe der Zeit
Veränderungen ausgesetzt, bis heute als Erzählmotiv gehalten und wird auch von
der modernen Literatur aufgenommen.

Der von mir vorgestellte Roman ist auf der Basis dieses Motivs
konstruiert. Das Motiv bildet für die Geschichte von Shigeya die Rahmenstruktur
der ganzen Handlung. Wie schon Thomas Mann nimmt Tsujii Takashi also

den Mythos nicht nur als „Bedeutungsparadigma, sondern an wichtigen
Stellen auch als Strukturmodell."37

Dieses Erzählmuster ist auch typisch für Unterhaltungsliteratur. Sollte

man vom diesem Standpunkt aus diesen Roman zum Genre der

Unterhaltungsliteratur zählen? Was unterscheidet dieses Werk von Trivialliteratur
oder den Soap-operas, die als ein Massenprodukt täglich gesendet werden?

Allgemein lässt sich sagen, dass es sich bei Mythen meist um sinnhafte

Verdichtungen menschlicher Urerlebnisse handelt, und dass es daher
naheliegend ist, dass einfach konstruierte Geschichten auf solchen allgemein
menschlichen Konflikten basieren. Zudem führt die Tradierung des

Erzählmusters eines Mythos zu einer Vertrautheit damit und wird so selbstverständlich

genutzte Formensprache.
Jedoch ist ein Unterschied zu konstatieren zwischen der „unbewussten"

Nutzung dieses Erzählmusters und der Verwendung in Kenntnis der historischen

Tradierung und des Motivwandels. Dadurch, dass der Autor dieses

Romans nicht nur das Muster nutzt, sondern es in Verbindung mit dem Ort
Kumano setzt, belegt er, dass er um seine mythische Bedeutung und seinen

Stellenwert in der japanischen Kulturgeschichte weiss.

Das ist vergleichbar mit Umberto Ecos Einschätzung des Gebrauchs von
Symbolen in James Joyces' Ulysses: „[...] eine Erzählung, die durchflochten
ist mit Symbolen und chiffrierten Anspielungen, mit Andeutungen eines

gelehrten Verstandes für einen gelehrten Verstand [...]."38 Man kann diese

Szene des Romans, die in Kumano spielt und den Wendepunkt im Leben des

Protagonisten darstellt, auch ohne das Wissen um die Bedeutung Kumanos

verstehen, allerdings auf einer oberflächlichen, rein handlungsbasierten
Ebene.39 Um in die Tiefe zu gehen und ein wirkliches Verständnis für diesen

37 Siehe a.a.O. (Anm. 35), S. 31.

38 Siehe Umberto Eco, Ulysses, in: Das offene Kunstwerk, Frankfurt a. M., Suhrkamp,
1998 (zuerst ital. 1962), S. 370. Vgl. Blumenberg, Bedeutsamkeit, a.a.O. (wie Anm.

34), S. 91-97.

39 Eine derartige Lesbarkeit auf verschiedenen Niveaus wird von Lotti Sandt auch im Zusam¬

menhang mit Thomas Manns Zauberberg festgestellt: „Der Roman ist im übrigen so

konzipiert, dass die gewählten Symbole oder Mythologeme, falls sie vom Leser nicht



Berg und Herrschaft i m alten Japan 645

Roman zu entwickeln, muss der Leser den Zeichen des Autors folgen und
sich ebenfalls mit der japanischen Kulturgeschichte auseinandersetzen. Mit
der Verwendung der Dualität als Strukturelement der Handlung und des

Protagonisten - wozu man in der Darstellung von Menschen im großen
Strukturwandel der Moderne durchaus westliche Parallelen findet, etwa bei
Thomas Mann oder James Joyce - hat der Autor nicht nur eine fiktive Figur
in die historische Realität gesetzt, sondern auch ein komplexes Bild vom
Menschen und von der Totalität der Geschichte und Kultur gezeichnet, d. h.

eine Summe des Menschen verwirklicht.40 Er wollte mit Hilfe einer solchen
Rahmenkonstruktion und durch die Einbeziehung alter Mythen eine zeitliche
Kontinuität herstellen, er wollte durch die geistig-seelische Entwicklung eines

einzelnen Menschen hindurch ein Gesamtbild der Geschichte und Kultur
entwerfen. In diesem Kontext eignet sich die Figur dieses Wirtschaftsführers
für die Darstellung des Schicksals des modernen Japan.

erkannt werden sollten, den Gesamtzusammenhang der Geschichte in keiner Weise

beeinträchtigen und auch kein Missverständnis oder Unverständnis entstehen lassen."
Siehe Sandt, a.a.O. (wie Anm. 36), S. 22.

40 Vgl. a.a.O. Anm. 23, 35, 36, 38, 39.




	Berg und Herrschaft im alten Japan : die Verwendung mythischer Symbole in Tsujii Takashis Roman "Ein Leben des Windes"

