Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 57 (2003)
Heft: 3: Meer und Berge in der japanischen Kultur : europaische Japan-

Diskurse Il und IV

Artikel: Das Fest des Meergottes
Autor: Klopfenstein, Eduard
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147608

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147608
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DAS FEST DES MEERGOTTES

Eduard Klopfenstein, Ziirich

Das Thema “Meer” hat mich dazu angeregt, Ihnen einen ethnologischen Ge-
genstand vorzufiihren, unter anderem deshalb, weil ich meine Darlegungen
mit einem interessanten Video untermalen kann, das ich wihrend eines lidn-
geren Japanaufenthalts 1995/96 vom Fernsehen aufgenommen habe. Volks-
kundliche Traditionen, Brauchtum, Matsuri usw. bilden selbstverstindlich
einen wesentlichen Teilbereich dessen, was ich mir unter Japanwissenschaft
vorstelle, (auch wenn mein Forschungsschwerpunkt gewdohnlich anderswo
liegt). Ich hoffe, damit Ihr Interesse fiir die Meeresgottheit von Mihonoseki
und ihre Feste wecken zu konnen.

Der Ort des Geschehens — Mihonoseki

Der Titel der Sendung lautet Umi no kami ga kesho o suru hi — Der Tag, an
dem der Meergott sich herausputzt. Sie bezieht sich auf ein kleines Hafen-
stadtchen namens Mihonoseki im &ussersten Ostzipfel der Provinz Izumo,
das heisst heute, der Priafektur Shimane (vgl. Karte).

Das Kap Miho no saki, heute Jizo saki genannt, (nicht zu verwechseln
mit dem Hafenstiddtchen Mihonoseki), die Ostlichste Spitze der Shimane-
Halbinsel, ist seit dltesten Zeiten bekannt. Es wird im /zumo fudoki (733) ver-
schiedentlich genannt, und der Name des Kaps und des gesamten Miho ge-
nannten Distrikts wird zuriickgefiihrt auf einen Gotternamen. Es heisst da:
“Der Gott Mihosusumi no mikoto, Sohn der zwei genannten Gottheiten, hat
hier seinen Schrein. Das fiihrte dazu, dass die ganze Gegend unter dem Na-
men Miho bekannt wurde.” Der Miho-Schrein wird kurz darauf als einer der
offiziell registrierten Schreine genannt. Der Name Miho bezeichnet also seit
alters die ganze Region.



500 EDUARD KLOPFENSTEIN

Nicht ganz so alt diirfte das kleine Hafenstddtchen Mihonoseki sein, das
sich eng um eine Bucht schmiegt, eingezwingt zwischen der Kiiste und den
gleich hinten ansteigenden bewaldeten Hiigeln. Die Bucht eignete sich zur
Uberwachung des Schiffsverkehrs, es gab da vermutlich eine Art Kontroll-
posten (seki) fiir Handel und Schifffahrt, woher sich der Name Mihonoseki
(zumindest nach der einen Auslegung) herleitet. Wihrend der Schrein Miho
jinja sehr alt ist, diirfte sich eine Ansiedlung und ein Hafen von einiger Be-
deutung wohl erst im Spatmittelalter etabliert haben. Jedenfalls ist aus dem
Jahre 1468 erstmals von kriegerischen Auseinandersetzungen im Zusammen-
hang mit Mihonoseki die Rede.

Von da an entwickelte es sich aber rasch zu einem fiir die Provinz
Izumo nicht unwichtigen Handelsplatz, von wo aus die Verbindungen zu
den anderen wichtigen Héfen an der Japansee und vor allem auch zur Insel
OKki und bis nach Korea gingen. Zu Beginn der Meiji-Zeit zéhlte der Ort 370
Haushalte mit rund 1600 Personen; es waren nicht weniger als 252 Schiffe
japanischer Bauweise stationiert, dazu 135 Fischerboote. An Berufen werden
54 Bauern, 170 Fischer und 77 Handelsleute angegeben. Daraus ist ersicht-
lich, in welchem Mass das Stddtchen auf das Meer ausgerichtet war. Um
1930 werden 1900 Einwohner gezihlt, um 1950 2100 Einwohner, danach
gehen interessanterweise die Zahlen wieder stark zuriick: 1970 waren es nur
noch 1300 Einwohner; es ist also ein Riickgang von fast zwei Fiinfteln in nur
20 Jahren zu verzeichnen.

Wenn man die Karte betrachtet, wirkt das Stiadtchen heute sehr abgele-
gen. Man muss aber bedenken, dass es friiher ganz auf die Seewege ausge-
richtet war, und es scheint auch von der Topographie her eine gewisse pri-
vilegierte Lage zu besitzen, ndmlich am Siidufer der Izumo-Halbinsel, ganz
gegen Siiden gerichtet, im Riicken abgeschirmt von der oft sehr rauhen Wit-
terung auf der Japansee, in einer geschiitzten Bucht gelegen, jedoch mit ei-
nem imponierenden Ausblick auf die lieblich geschwungene Kiiste Yumiga-
hama und im Siiden jenseits der grossen Miho-Bucht auf den 1700 m in die
Hohe ragenden heiligen Berg Daisen (Tottori-Priafektur). Es gibt iibrigens
eine Beschreibung von Lafcadio Hearn, der vor rund hundert Jahren den Ort
besucht hat und unter dem Titel “In Mionoseki” (ohne h geschrieben!) einen
feuilletonistischen Text hinterlassen hat (Hearn 1921, S.262 ff.). Er zitiert als
Motto ein Liedchen, das auf die beschriebene Lage des Stiddtchens Bezug
nimmt:



DAS FEST DES MEERGOTTES 501

Karte/Ubersicht 1

~ ‘
Miho-Schrein
I ;

Marodo jinja
=S
Karte/Ubersicht 2 Karte/Ubersicht 3



502 EDUARD KLOPFENSTEIN

SEKI WA YOI TOKO, Seki — ein guter Ort,

ASAHI O UKETE,; von der Morgensonne (wird er) beschienen,
O-YAMA ARASHI GA und der Sturm vom (heiligen) Berg
SOYO-SOYOTO! (ist nur noch) ein liebliches Liiftchen

(Umschrift in der Schreibweise von Hearn)

Schrein, Matsuri und mythologische Hintergriinde

Im Zentrum der Festivititen steht der altehrwiirdige Miho-Schrein. Dort wird
jedoch nicht mehr die im lzumo fudoki genannte Gottheit Mihosusumi no
mikoto verehrt, sondern es sind zwei andere Gottheiten: Kotoshiro nushi no
mikoto und Mihotsu hime no mikoto. An der gegeniiberliegenden Siidost-
spitze der Hafenbucht steht der Zweigschrein Marodo jinja, in dem der Gott
Okuni nushi no mikoto, der Vater des Kotoshiro nushi, im Mittelpunkt steht
(vgl. Karte).

Im Jahresablauf des Miho-Schreins sind unter anderem zwei wichtige
Feste (Matsuri) verzeichnet, eines Anfangs Dezember und eines im Friihling,
Anfangs April. Das Dezemberfest ist unter der Bezeichnung Morota bune
shinji bekannt, das Friihlingsfest unter der Bezeichnung Aofushi gaki shinji.
Beide sind aufs engste mit dem Meer und der Schifffahrt verbunden.

Die wichtigsten Vorginge des MOROTA BUNE SHINJI von Anfangs De-
zember gestalten sich wie folgt: am 2. November wird beim Zweigschrein
Marodo jinja, ein Kagura-Tanz dargebracht. Am 3. November vormittags
findet das Niiname-sai (das Fest des Kostens des erstens Reises) statt. Um 1
Uhr dann gibt es wiederum Zeremonien beim Zweigschrein Marodo jinja,
worauf die Hauptbeteiligten zum Miho-Schrein zuriickkehren. Hier werden
durch gottliches Los die Ruderer und andere Chargen fiir zwei Boote be-
stimmt. In jedem Boot nehmen neun Minner Platz, namlich je sechs Ruderer
und je drei andere Chargen, darunter der Triager der Weihegabe makka. Die
beiden Boote rudern, miteinander konkurrierend, von der Schreinanlege-
stelle zum Felsvorsprung jenseits der Bucht, von dort zur Anlegestelle des
Mar6do-Schreins, dann drehen sie sechs Runden in der kleinen Hafenbucht
und kehren schliesslich zur Anlegestelle des Hauptschreins zuriick, dies im-
mer miteinander wetteifernd und indem die Insassen der beiden Boote ein-
ander mit den Rudern bespritzen, sodass sie vollig durchnisst sind, unge-
achtet des doch meist kalten Wetters anfangs Dezember. Darauf bringen die
2 Trdger die schwertartigen, aus Zedernholz gefertigten Weihegaben, makka



DAS FEST DES MEERGOTTES 503

genannt, in einem Wettlauf zum Hauptschrein. Soweit in Kiirze der Ablauf
des Morota bune shinji.

Das Interessante ist nun, dass wir es bei diesem Fest wie auch beim
Hauptfest Anfangs April (siehe unten) mit einem prizisen Riickgriff auf die
japanische Mythologie zu tun haben, was bei solchen Matsuri eher selten
vorkommt. Sowohl im Kojiki wie im Nihon shoki stossen wir auf den soge-
nannten Kuni-yuzuri-Mythos, nimlich die Ubergabe des Landes durch
Okuni nushi und seinen Sohn Kotoshiro nushi an die Abgesandten aus den
himmlischen Gefilden, welche die Herabkunft des Himmelsenkels und spite-
ren Kaisers Jimmu tennd vorbereiten sollen. Es gibt kleine Abweichungen
zwischen dem Kojiki und dem Nihon shoki. Fiir die Miho-Feste steht die Ver-
sion des Nihon shoki im Vordergrund.

Hiernach versammelte Taka-mi-musubi no Mikoto abermals simtliche Gétter, um irgend
jemand auszuwihlen, den sie nach dem Mittellande des Schilfgefildes schicken konnten.
Sie alle sprachen: “Es wird gut sein, Futsu-nushi no Kami zu schicken, den von lha-saku-
ne-saku no Kami’s Kindern Tha-tsutsu-wo und Tha-tsutsu-me gezeugten Sohn.”

Nun aber gab es Gotter, welche in den Felsenhohlen des Himmels wohnten, nidmlich
Mika-haya-bi no Kami, ein Sohn des Itsu no Wo-bashiri no Kami; [sodann] Hi-haya-bi
no Kami, ein Sohn des Mika-haya-bi no Kami; [und drittens] Take-mika-dzuchi no Kami,
ein Sohn der Hi-haya-bi no Kami. Dieser [letztere] Gott trat vor und sprach: “Ist etwa
Futsu-nushi no Kami einzig und allein ein Held? Und bin ich nicht ein Held?” Seine
Worte waren mit heftig aufgeregtem Atem gesprochen. Man gesellte ihn daher dem
Futsu-nushi no Kami zu und gab [auch ihm] den Auftrag das Mittelland des Schilfgefildes
zu unterwerfen. Die beiden Gotter stiegen hierauf herab und gelangten an das Strindchen
von Itasa in der Provint Idzumo. Darauf zogen sie ihre zehnspannigen Schwerter heraus,
pflanzten sie umgekehrt [mitz der Spitze nach oben] auf dem Erdboden auf, hockten mit
gekreuzten Beinen auf die Spitzen derselben und befragten Oho-na-muchi no Kami (ande-
rer Name fiir Okuni nushi no mikoto), indem sie sprachen: “Taka-mi-musubi no Mikoto
wiinscht seinen suverinen erlauchten Enkel herabzuschicken und ihn iiber dieses Land als
Herrn regieren zu lassen. Daher hat er zuerst uns beiden Gotter geschickt, um [die bosen
Geister] wegzubannen und zu unterwerfen. Was ist deine Absicht? Willst du dich hinweg-
begeben oder nicht?” Da antwortete Oho-na-muchi no Kami und sprach: “Ich muss zuerst
meinen Sohn befragen; dann erst werde ich Antwort geben.” Zu dieser Zeit war sein Sohn
Koto-shiro-nushi no Kami auf einer Reise begriffen und befand sich am Kap Miho im
Lande Idzumo, wo er sich damit vergniigte Fische mit der Angel zu fangen. Nach einer
anderen Version vergniigte er sich damit Vogel zu fangen. Daher nahm er das VIELHAN-
DIGE SCHIFF [orig. MOROTA BUNE] von Kumano — ein anderer Name desselben ist: das
himmlische Tauben-Schiff —, und indem er seinen Boten Ina-se-hagi darauf setzte,
schickte er denselben ab und erstattete an Koto-shiro-nushi no Kami Bericht von dem
Befehle des Taka-mi-musubi no Mikoto. Ferner fragte er, mit welchen Worten er antwor-
ten sollte.



504 EDUARD KLOPFENSTEIN

Koto-shiro-nushi no Kami sprach nun zu dem Boten: “Jetzt hat die himmlische Gottheit
diese befehlende Frage an uns gerichtet. Mein Vater sollte ehrfiirchtig von dannen ge-
hen, und auch ich will keinen Widerstand leisten.” Hierauf machte er im Meere einen
ACHTFACHEN ZAUN AUS GRUNEN ZWEIGEN [orig. YAE NO AO FUSHI KAKI], trat auf das
Seitenbrett des Schiffes und ging fort. Nachdem der Bote zuriickgekehrt war, gab er einen
Bericht von seiner Mission. Daher sprach Oho-na-muchi no Kami in GemifBheit mit den
Worten seines Sohnes zu den beiden Gottheiten: “Mein Sohn, auf den ich mich verlasse,
ist bereits von dannen gegangen, daher will auch ich fortgehen. Wenn ich Widerstand
leistete, dann wiirden auch alle Gétter innerhalb des Landes sicherlich mit einander
Widerstand leisten. Aber da ich jetzt ehrfiirchtig fortgehe, wer anders will dann wagen
nicht Folge zu leisten?” Hierauf nahm er den breiten Speer, welchen er wie einen Stock
benutzt hatte, als er das Land unterwarf, und iibergab ihn den beiden Gottheiten [...].

[Aus: Karl Florenz. Die historischen Quellen der Shinto-Religion. Gottingen/Leipzig
1919. Nihongi, 2. Buch, Kap. 2. S. 180-181. Hervorhebungen von mir. Die Anmerkun-
gen von Florenz wurden weggelassen.]

Aufgrund dieser wortlichen Ubereinstimmungen mit den iltesten japanischen
Quellen lidge der Gedanke nahe, dass wir es bei diesen Matsuri mit einer un-
unterbrochenen Tradition seit den Zeiten des alten Izumo zu tun haben.
Doch ist dies eine wenig wahrscheinliche These. Der Kommentator in der
Video-Aufnahme merkt an, das Matsuri in der heutigen Form gehe auf die
Muromachi-Zeit zuriick. Das ist vom historischen und volkskundlichen
Standpunkt aus ohne Zweifel zutreffend. Auch Wakamori, der die bei wei-
tem umfangreichste Monographie zu den Festen des Miho-Schreins verfasst
hat, dussert sich in diesem Sinn. Zwar klammert er die Frage nach den Ur-
spriingen und nach der historischen Entwicklung der Feste aus, indem er auf
die ungeniigende Quellenlage hinweist. Aber auch er schreibt ihnen eine
“mittelalterliche Gestalt™” (chiseiteki keitai) zu, auch wenn in einzelnen Ele-
menten durchaus éltere Uberlieferungen nachwirken mogen (Wakamori
1955/1975, S. 69, 137, 312).

Die beiden Matsuri wurden, so ist anzunehmen, im Verlauf desl5./16.
Jahrhunderts, als sich in manchen Hafenstiddten ein wohlhabendes Biirgertum
etablierte, und als auch Mihonoseki zu einem Hafen von einiger Bedeutung
aufgestiegen war, neu ausgestaltet. Moglicherweise geschah dies auch erst in
der Edo-Zeit. Dabei flossen die wichtigsten Elemente des weitherum ver-
breiteten Volksglaubens an den Meergott ein, der oft mit Ebisu gleichgesetzt
wird. Ebisu ist einer der sieben Gliicksgotter, zustindig ebenfalls fiir Handel
und Schifffahrt. Der Meeresgott (umi no kami oder kaishin) ist ein Gott, den
man sich entweder am Meeresgrund oder irgendwo weit jenseits des Meeres
wohnend vorstellt. Er ist Herr tiber Sturm und Wogen, garantiert eine gute



DAS FEST DES MEERGOTTES 505

Schifffahrt und reichen Fischfang. Man dient ihm an verschiedenen Orten in
Japan, indem man Opfergaben ins Meer wirft, indem man mit verbundenen
Augen einen Stein vom Meeresgrund heraufholt (der dann fiir ein Jahr als
gottliches Symbol, als shintai in den shintoistischen Hausaltar gestellt wird),
indem man bei der Ausfahrt einander mit Meerwasser bespritzt usw. Dies
sind weit verbreitete Briauche eines Meereskults, der ohne Zweifel auch in
Mihonoseki lebendig war. Aber hier hat man nun zusitzlich auf die schriftli-
che Uberlieferung des Kojiki und Nihon shoki zuriickgegriffen und im Rah-
men des Volksbrauchtums eine Art Rekonstruktion dieser schriftlich iiberlie-
ferten Mythen vorgenommen. Beim Morota bune shinji ist dies deutlich
erkennbar, da man sich einerseits gegenseitig mit Meerwasser bespritzt — das
wire der Volksbrauch — und indem man andererseits die Fahrt des Schiffs
zum Schrein des Okuni nushi und zuriick zum Hauptschrein, wo der Sohn
Kotoshiro nushi verehrt wird, entsprechend dem Nihon shoki nachstellt. Mit
dem Aufkommen des Biirgertums entsteht eine solche archaisierende Ten-
denz, ein Bediirfnis, die eigene Position mit dem Riickgriff auf alte und
grosse Traditionen zu legitimieren und zu erhohen. Im iibrigen wird Kotos-
hiro nushi im Miho-Schrein ausdriicklich mit Ebisu identifiziert, wofiir es 1m
Mythos keinerlei Anhaltspunkte gibt und geben kann.

Soziale Strukturen im Hintergrund

Hinter der Ausgestaltung solcher Matsuri stehen hochst interessante soziale
Strukturen. Wie man weiss, hat ein Dorfschrein oder der Schrein eines Stidt-
chens wie Mihonoseki eine shintoistische Kultgemeinde (ujiko), die im Prin-
zip samtliche Anwohner umfasst. Die Priester des Schreins stehen ausserhalb
oder iiber der Kultgemeinde. Die verschiedenen Anlisse des Jahreslaufs, ins-
besondere die grossen Matsuri konnen aber nicht etwa nur vom Schrein-
priester durchgefiihrt werden, sondern sie brauchen eine Kernorganisation,
in der bestimmte abgestufte Amter und Chargen auf gewisse Angehorige der
Kultgemeinde iibertragen werden. Es handelt sich um eine Art Eliteverband
innerhalb der wjiko, der an anderen Orten Japans als miyaza bezeichnet wird.
Im Zusammenhang mit Mihonoseki habe ich diesen Begriff zwar nicht an-
getroffen. Aber es gibt dort eine analoge Organisation von Funktionstrigern.
Funktionstriager der miyaza werden nach bestimmten Kriterien ausgewihlt.
Sie gehoren meist einem engen Kreis von angesessenen Familien an und



506 EDUARD KLOPFENSTEIN

verkorperten frither oft nicht nur die religiose, sondern auch die politische
Macht in einer lokalen Gemeinschaft.

Die miyaza, so sagen die Fachleute, haben ihren Ursprung in den mittel-
alterlichen Latifundien (shoen), die sich allmdhlich von ihren Oberherren
befreiten und zu einer gewissen Selbstdndigkeit entwickelten. Der Historiker
Ando Seiichi definiert folgendermassen:

“Miyaza waren Organisationen, die sich in der Regel um einen Schrein
bildeten, und in denen wihrend der shoen-Periode die Fiihrer auf den Lati-
fundien, die Grundbesitzer (myoshu), spater im Feudalismus der Edo-Zeit die
Vertreter bestimmter, von der mittelalterlichen Grundbesitzerklasse abstam-
mender Familien, nicht nur die religiosen, sondern auch die politischen, ge-
sellschaftlichen und wirtschaftlichen Vorrechte besassen und damit die be-
treffenden Gemeinwesen beherrschten.”

Mit dem Anbruch unseres Jahrhunderts verloren diese Organisationen
ihre politische und wirtschaftliche Bedeutung und blieben vielerorts eben nur
noch als Elitegruppen innerhalb einer Kultgemeinschaft um einen Shinto-
Schrein erhalten. Das gilt auch fiir Mihonoseki, obwohl dort, wie gesagt, der
Begriff miyaza nirgends verwendet wird. An seiner Stelle ist etwa die Rede
von ujiko no daihyo (Repriasentanten der Kultgemeinde).

Im Folgenden werden die wichtigsten Informationen zur Organisation
und zu den obersten Chargen in Mihonoseki zusammengefasst. Ich nehme
hierbei auf die Video-Aufnahme Bezug, mit der die Funktionen und Vor-
gange veranschaulicht werden konnten. Zuoberst in der Organisation steht
der tonin, der sein Amt nach langer Vorbereitungszeit ein Jahr lang versieht
und deshalb auch ichinen kannushi (Ein-Jahres-Priester) genannt wird. Er ist
der hochste Verantwortliche, der alles im Auge behilt und iiberwacht, der
die richtige Durchfiihrung aller Vorbereitungen und Zeremonien garantiert.
Im Jahr 1995 war es ein gewisser Herr Masutani Koichi. Auf dem Video ist
er bei seinem allnichtlichen Reinigungsbad im Meer zu sehen. Folgende
Bedingungen miissen erfiillt sein, damit einer das Amt des tonin iibernehmen
kann: Er muss iiber 33 Jahre alt sein und unter 60, er muss ménnlich sein,
sein Vater muss bereits verstorben sein, er muss selbstverstindlich zur Kult-
gemeinde (ujiko) gehoren und iiberdies aus einer der zentralen Familien
stammen. Und er muss das darunterstehende Amt des roya bereits hinter sich
haben. Aus dem Personenkreis, die diese Bedingungen erfiillen, wird durch
das gottliche Los in den Hénden des Schrein-Priesters einer ausgelesen, und
zwar am Tage nach dem Hauptfest vom 7. April, d.h. also am 8. April jedes
Jahres. Der Erwihlte wird benachrichtigt, in sein Amt eingefiihrt und wérend
eines Jahres erlangt er den Titel: marodo t6 kannushi, wird also nominell



DAS FEST DES MEERGOTTES 507

zum Priester des untergeordneten Marodo-Schreins. Im 2. und 3. Jahr hat er
zwar keine bestimmten Funktionen, muss aber die Reinigungsriten und be-
sonderen Essensregeln beachten. Endlich im 4. Jahr iibernimmt er die
hochste Funktion, ronin oder ichinen kannushi. Seine Riten vollzieht er nun
z.T. in der Tonin miya, einem nach dem 2. Weltkrieg errichteten Neben-
schrein. Friiher musste ein Zimmer im Hause des jeweiligen tonin zur Verfii-
gung gehalten werden. Nach diesen vier Jahren riickt er in die tonangebende
Gruppe von Minnern vor, die das Sagen haben.

Die ndchstwichtige Charge ist der roya. Es gibt zwei davon, weil im
Miho-Schrein zwei Gottheiten verehrt werden. Die Fuktion der toya besteht
vornehmlich darin, dass sie beim Hauptfest die beiden im Miho-Schrein ver-
ehrten Gottheiten Kotoshiro nushi und Mihotsu hime verkoérpern bzw. von
ihnen besessen werden, in einer meinem Eindruck nach deutlich schamanisti-
schen Tradition. Die beiden toya werden jeweils ebenfalls nach dem Haupt-
fest fiir ein Jahr bestimmt. Auch sie gehoren den entsprechenden alten Fami-
lien an und miissen mindestens 15 Jahre alt sein. Sie miissen wihrend dieses
Jahres ihr Leben den rituellen Erfordernissen anpassen.

In unserem konkreten Fall sind es die beiden Herren Fukuma und
Taiko, der eine ein Sojasaucen-Fabrikant, der andere eine Gastwirt. Sie tliber-
nahmen iibrigens die Rolle ein zweites Mal, weil sich keine Nachfolger ge-
funden hatten — heutzutage ein hiufiges Problem solcher Kulturorganisatio-
nen.

Das Hauptfest AOFUSHI GAKI SHINJI und die Vorbereitungen dazu

Das Hauptfest Aofushi gaki shinji vom 7. April bedarf umfangreicher
Vorbereitungen. Von Ende Mirz an finden tiglich verschiedene Zeremonien
und Aktivititen statt.

Am 31. Mirz kleiden sich die beiden toya nach einem Reinigungsbad
im Meer formell ein und nehmen ein rituelles Mal zu sich, bestehend aus
Tintenfisch, Seetang (konbu) und drei Bechern Reiswein. Beteiligt sind auch
Knaben, die beim Umzug voranzugehen haben. Der Marodo-Schrein wird
aufgesucht.

Am 1. April morgens begeben sich alle vom inneren Kreis der Kultor-
ganisation zum Miho-Schrein und versammeln sich in der Schreinversamm-
lungshalle (shinji kaisho). Es handelt sich um eine typische Versammlung
einer miyaza-Gruppe. Jetzt werden die Chargen fiir die Boote vom 7. April



508 EDUARD KLOPFENSTEIN

festgelegt. Diese Zeremonie heisst hitowake no gishiki (Zeremonie der Rol-
lenverteilung). Es heisst, dass die hier Anwesenden alle in irgendeiner Weise
miteinander verwandt sind, und je nach der verwandtschaftlichen Nihe zu
den beiden tdya teilen sie sich in 2 Parteien ein. Die Zuteilung erfolgt offen-
sichtlich aufgrund von Listen, auf denen alle in Frage kommenden Personen
und ihre bisherigen Chargen verzeichnet sind. Man darf wohl annehmen,
dass frilher bei solchen Zusammenkiinften nicht nur Kultangelegenheiten,
sondern auch politische Fragen der Lokalgemeinschaft besprochen und ent-
schieden wurden.

In den folgenden Tagen gibt es weitere Vorbereitungen. Kleine Mid-
chen stampfen Reis, mit Hilfe Erwachsener. Das nennt sich kohataki. Das
Reismehl wird spiter gediampft und zu kleinen Tierfiguren oder Friichten
geformt, die z.T. angestrichen und wiederum einen Tag spiiter in heissem Ol
schwimmend gebacken werden. Es handelt sich um Opfergaben, die man in
schon geformte Gebinde legt und den Gottern darbringt. Es werden im gan-
zen 34 solche Gebinde hergestellt.

Der tonin, Herr Masutani, malt auch einen Drachenkopf, Odachi-san
genannt, neu an. Zwei solche Kopfe werden auf die beiden Schiffe aufge-
pflanzt, offenbar symbolisieren sie begleitende Schutzgottheiten.

In der Versammlungshalle werden alle Opfergaben, auch Zeremonial-
Speere und -Banner mit verschiedenen Darstellungen, aufgereiht. Sie kom-
men alle am 7. April mit auf die Schiffe.

Am Abend des 5. April sind die materiellen Vorbereitungen fertig. Jetzt
miissen die Menschen selber sich vorbereiten, miissen iiben, repetieren, be-
sonders die beiden roya, die je einen Speer, genannt héhei hoko, in dem die
wiedererstandene Gottheit sitzt, nach ihrer Riickkehr von den Schiffen im
Schrein zu prisentieren haben. Diese Ubergabe wird also eingeiibt. Am glei-
chen Abend findet sodann eine wichtige Zeremonie statt, genannt bakkai so.
Ein Zeremonialgeridt namens bakkai, ein Gottersitz, wird von der Schreinde-
cke herabgelassen. Die toya beriihren das Gerit, schreiten damit herum. Das
heisst: Das gottliche Numen geht in sie iiber. Es ist ein besonders mystischer
Vorgang, der im Dunkeln stattfindet.

Am 6. April, dem Vortag des Festes, baden die toya, die nun bereits die
Gottheiten verkorpern, ein letztes Mal im Meer. Nachts um 10 Uhr zieht man
mit Fackeln durch die Strassen und ruft: “Myonichi wa o-matsuri de goza —
tomei” (“Morgen findet das Matsuri statt — tomei”).

Am frithen Morgen des Hauptfests vom 7. April machen sich die roya
zum Schrein auf und werden dort geschminkt. Sie haben seit dem letzten
Abend nichts mehr gegessen, werden von Helfern geleitet, sind vom Gott in



DAS FEST DES MEERGOTTES 509

Besitz genommen. Sie sitzen jetzt sechs Stunden geistesabwesend da, mit ge-
schlossenen Augen, werden von den Leuten verehrt und mit Geldspenden
versehen. Der tonin meditiert in dieser Zeit abgesondert im Schrein.

Um 13 Uhr beginnt die Prozession zu den beiden ausgeschmiickten
Schiffen, mit den toya voran. Die beiden Schiffe sind symbolische Darstel-
lungen des ““Achtfachen Zauns aus Griinen Zweigen” (aofushi kaki) aus dem
Nihon shoki. Die Schiffe fahren in die Bucht hinaus und kehren nach 30
Minuten wieder zuriick. Was auf der Fahrt im Schiff passiert, wird leider
nirgends gesagt und gezeigt. Die einzige Bemerkung, die ich gefunden habe,
besagt, auf den Schiffen wiirden von miko (Tempeltinzerinnen) Dengaku-
Téanze aufgefiihrt.

Man stellt sich vor, dass diese Schifffahrt gleichzeitig Totenzeremonie
fiir den verstorbenen Gott wie auch Empfangszeremonie fiir den wiederer-
standenen Gott bedeutet, wobei der neue Gott sich auf den Zeremonial-Speer
(hohei hoko) niederlisst. Die beiden toya werden noch ganz in sich versun-
ken, mit geschlossenen Augen, an Land gefiihrt. Es wird auch eine vollig
vermummte Gestalt an Land getragen: Ein kleines Midchen, das symbolisch
als Gattin der Gottheit fungiert. Der Zug bewegt sich zum Schrein, und das
Matsuri dieses Tages geht damit zu Ende, dass der Speer hohei hoko im
Schrein zeremoniell iibergeben wird, die Gottheit also wieder in den Miho-
Schrein zuriickkehrt (hohei no gi).

Es folgt nur noch ein kurzes Nachspiel zum Matsuri. Am 8. April wird
erneut das Los fiir den néchsten tonin gezogen, der dann in vier Jahren die
Hauptrolle iibernehmen wird. Ein Bote eilt zum Haus des Betroffenen.

Drei Tage spiter veranstaltet man einen Kagura-Tanz zur Beendigung
des diesjidhrigen tonin-Amtes (tonin osame no kagura). Der scheidende tonin
ibergibt das Kleid an seinen Nachfolger, der vor drei Jahren ausgelost
wurde. Der scheidende tonin sowie weitere ehemalige ronin fiihren den
neuen in den tonin-Schrein (tonin miya), um ihm ihr Wissen weiterzugeben.



510 EDUARD KLOPFENSTEIN

Bibliographische Hinweise

Florenz, Karl. Die historischen Quellen der Shinto-Religion. Gottingen/
Leipzig 1919.

Hearn, Lafcadio. Lotos - Blick in das unbekannte Japan. Frankfurt/M 1921,

Miho jinja ryakki. [Prospekt des Miho-Schreins, Mihonoseki].

Ota Naoyuki. Shimane mingei roku, Izumo shin fudoki. Toka shobo, Hiro-
shimal987.

Takahashi Hideo/Yamaji Kozo (Hrg.). Matsuri to geino no tabi 5, Chugoku,
Shikoku. Kabushiki kaisha Gyosei, 1978

Wakamori Taro. Miho jinja no kenkyu. Kokusho kankokai, 1955/1975.

Glossar

Titel der TV-Aufnahme:
“Umi no kami ga keshd o suru hi” #DO L% § 5 H

Mihonoseki F{RE
Yumigahama ERIRYe
Daisen yN1

Bizkwe

FH%Z 9 1T,

Rl (B5%) 65 L8

Xz kt (nach L. Hearn)
Miho jinja Fefrffit:
Kotoshiro nushi no mikoto HA
Mihotsu hime no mikoto R A Ay
Marodo jinja (auch: Maroto) YN E
Okuni nushi no mikoto KIE F 1
MOROTA BUNE SHINJI ati AL
AOFUSHI GAKI SHINJI HAEH M
makka =0 =t
kuni yuzuri shinwa [E58 D 156
ujiko K+
miyaza T

tonin / tonin miya SHNEAN B



DAS FEST DES MEERGOTTES 511

marddo to kannushi 7 AN
(ichinen kannushi) ()
toya LE
shinji kaisho UL e
hitowake no gishiki AN DA
kohatagi kit &
Odachi Kt
hohei hoko AW ik
bakkai ez
bakkaisd A 2%
myonichi wa omatsuri de goza to-mé HHIIERDTIIHF—X—
hohei no gi R DAK
tonin osame no kagura A O D e
Bildlegenden

Abb. 1 Morota bune shinji von anfangs Dezember. Nach einer Bildrolle
im Besitz des Miho-Schreins. Edo-Zeit (ohne ndhere Angaben).

Abb. 2 Gegenseitiges Bespritzen wihrend des Morota bune shinji. Auf-
nahme Mihonoseki-cho suisan kanko shinko shitsu.

Abb. 3 Aofushi gaki shinji vom 7. April. Ausfahrt der Schiffe. Wie Abb. 1.

Abb. 4 Dasselbe nach heutigem Brauch. Man erkennt die mit weissem Stoff
abgegrenzten, wimpelumstellten heiligen Bezirke auf beiden Schif-
fen. Aufnahme Mihonoseki-cho suisan kanko shinko shitsu.



512 EpuArRD KLOPFI

STEI




's)

-RGOTTES

ST DES MEE

DAS Fl

Abb. 4






	Das Fest des Meergottes

