
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 57 (2003)

Heft: 3: Meer und Berge in der japanischen Kultur : europäische Japan-
Diskurse III und IV

Artikel: Das Fest des Meergottes

Autor: Klopfenstein, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147608

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147608
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS FEST DES MEERGOTTES

Eduard Klopfenstein, Zürich

Das Thema "Meer" hat mich dazu angeregt, Ihnen einen ethnologischen
Gegenstand vorzuführen, unter anderem deshalb, weil ich meine Darlegungen
mit einem interessanten Video untermalen kann, das ich während eines

längeren Japanaufenthalts 1995/96 vom Fernsehen aufgenommen habe.
Volkskundliche Traditionen, Brauchtum, Matsuri usw. bilden selbstverständlich
einen wesentlichen Teilbereich dessen, was ich mir unter Japanwissenschaft
vorstelle, (auch wenn mein Forschungsschwerpunkt gewöhnlich anderswo

liegt). Ich hoffe, damit Ihr Interesse für die Meeresgottheit von Mihonoseki
und ihre Feste wecken zu können.

Der Ort des Geschehens - Mihonoseki

Der Titel der Sendung lautet Umi no kami ga keshö o suru hi - Der Tag, an
dem der Meergott sich herausputzt. Sie bezieht sich auf ein kleines
Hafenstädtchen namens Mihonoseki im äussersten Ostzipfel der Provinz Izumo,
das heisst heute, der Präfektur Shimane (vgl. Karte).

Das Kap Miho no saki, heute Jizö saki genannt, (nicht zu verwechseln
mit dem Hafenstädtchen Mihonoseki), die östlichste Spitze der Shimane-

Halbinsel, ist seit ältesten Zeiten bekannt. Es wird im Izumo fudoki (733)
verschiedentlich genannt, und der Name des Kaps und des gesamten Miho
genannten Distrikts wird zurückgeführt auf einen Götternamen. Es heisst da:

"Der Gott Mihosusumi no mikoto, Sohn der zwei genannten Gottheiten, hat

hier seinen Schrein. Das führte dazu, dass die ganze Gegend unter dem

Namen Miho bekannt wurde." Der Miho-Schrein wird kurz darauf als einer der
offiziell registrierten Schreine genannt. Der Name Miho bezeichnet also seit

alters die ganze Region.



500 Eduard Klopfenstein

Nicht ganz so alt dürfte das kleine Hafenstädtchen Mihonoseki sein, das

sich eng um eine Bucht schmiegt, eingezwängt zwischen der Küste und den

gleich hinten ansteigenden bewaldeten Hügeln. Die Bucht eignete sich zur
Überwachung des Schiffsverkehrs, es gab da vermutlich eine Art Kontrollposten

(seki) für Handel und Schifffahrt, woher sich der Name Mihonoseki
(zumindest nach der einen Auslegung) herleitet. Während der Schrein Miho
jinja sehr alt ist, dürfte sich eine Ansiedlung und ein Hafen von einiger
Bedeutung wohl erst im Spätmittelalter etabliert haben. Jedenfalls ist aus dem
Jahre 1468 erstmals von kriegerischen Auseinandersetzungen im Zusammenhang

mit Mihonoseki die Rede.

Von da an entwickelte es sich aber rasch zu einem für die Provinz
Izumo nicht unwichtigen Handelsplatz, von wo aus die Verbindungen zu
den anderen wichtigen Häfen an der Japansee und vor allem auch zur Insel
Oki und bis nach Korea gingen. Zu Beginn der Meiji-Zeit zählte der Ort 370
Haushalte mit rund 1600 Personen; es waren nicht weniger als 252 Schiffe
japanischer Bauweise stationiert, dazu 135 Fischerboote. An Berufen werden
54 Bauern, 170 Fischer und 77 Handelsleute angegeben. Daraus ist ersichtlich,

in welchem Mass das Städtchen auf das Meer ausgerichtet war. Um
1930 werden 1900 Einwohner gezählt, um 1950 2100 Einwohner, danach

gehen interessanterweise die Zahlen wieder stark zurück: 1970 waren es nur
noch 1300 Einwohner; es ist also ein Rückgang von fast zwei Fünfteln in nur
20 Jahren zu verzeichnen.

Wenn man die Karte betrachtet, wirkt das Städtchen heute sehr abgelegen.

Man muss aber bedenken, dass es früher ganz auf die Seewege ausgerichtet

war, und es scheint auch von der Topographie her eine gewisse
privilegierte Lage zu besitzen, nämlich am Südufer der Izumo-Halbinsel, ganz
gegen Süden gerichtet, im Rücken abgeschirmt von der oft sehr rauhen

Witterung auf der Japansee, in einer geschützten Bucht gelegen, jedoch mit
einem imponierenden Ausblick auf die lieblich geschwungene Küste Yumiga-
hama und im Süden jenseits der grossen Miho-Bucht auf den 1700 m in die
Höhe ragenden heiligen Berg Daisen (Tottori-Präfektur). Es gibt übrigens
eine Beschreibung von Lafcadio Hearn, der vor rund hundert Jahren den Ort
besucht hat und unter dem Titel "In Mionoseki" (ohne h geschrieben!) einen
feuilletonistischen Text hinterlassen hat (Hearn 1921, S.262 ff.). Er zitiert als

Motto ein Liedchen, das auf die beschriebene Lage des Städtchens Bezug
nimmt:



DAS FEST DES MEERGOTTES 501

I mm^i

j Xtu^MMîL^M j.

* W %. jîj|

ES m
;'

,*
* *

i'ì

1
C f

a- ¦ mm

Mihoûoseki/
\ **

•

¦ Ì& ^*^*™*^*. mt i i- .'
¦ -• ••* •» t.

ï

vvw^ u ^ ^ N t:

** **/ w *• ** * i \
.-v^ \ A - Iw^ 1 /

\

y lËk m*-j |mh "¦ *•
\

- ~— t i-yy..

1 "- "****

1

*¦ " s. j »

S
* ' "•-""•* Uu ,jr ¦"*

1 2
'

* i /** / f
«.
* *

\ m

j

"S Daisen

(Si fis «

L™™, ' r—\r f- •*«>},! <¦> T J i_jA J

Karte/Übersicht 1

Miho-Schrein

FIJL
^*z2Zs>

-

n
Marodo iin|a

% #
Karte/Übersicht 2 Karte/Übersicht 3



502 Eduard Klopfenstein

SEKI WA YOI TOKO, Seki - ein guter Ort,
ASAHI O UKETE; von der Morgensonne (wird er) beschienen,

O-YAMA ARASHI GA und der Sturm vom (heiligen) Berg
SOYO-SOYOTO! (ist nur noch) ein liebliches Lüftchen

(Umschrift in der Schreibweise von Hearn)

Schrein, Matsuri und mythologische Hintergründe

Im Zentrum der Festivitäten steht der altehrwürdige Miho-Schrein. Dort wird
jedoch nicht mehr die im Izumo fudoki genannte Gottheit Mihosusumi no
mikoto verehrt, sondern es sind zwei andere Gottheiten: Kotoshiro nushi no
mikoto und Mihotsu hime no mikoto. An der gegenüberliegenden Südostspitze

der Hafenbucht steht der Zweigschrein Marödo jinja, in dem der Gott
Ökuni nushi no mikoto, der Vater des Kotoshiro nushi, im Mittelpunkt steht

(vgl. Karte).
Im Jahresablauf des Miho-Schreins sind unter anderem zwei wichtige

Feste (Matsuri) verzeichnet, eines Anfangs Dezember und eines im Frühling,
Anfangs April. Das Dezemberfest ist unter der Bezeichnung Morota bune

shinji bekannt, das Frühlingsfest unter der Bezeichnung Aofushi gaki shinji.
Beide sind aufs engste mit dem Meer und der Schifffahrt verbunden.

Die wichtigsten Vorgänge des MOROTA BUNE SHINJI von Anfangs
Dezember gestalten sich wie folgt: am 2. November wird beim Zweigschrein
Marödo jinja, ein Kagura-Tanz dargebracht. Am 3. November vormittags
findet das Niiname-sai (das Fest des Kostens des erstens Reises) statt. Um 1

Uhr dann gibt es wiederum Zeremonien beim Zweigschrein Marödo jinja,
worauf die Hauptbeteiligten zum Miho-Schrein zurückkehren. Hier werden
durch göttliches Los die Ruderer und andere Chargen für zwei Boote
bestimmt. In jedem Boot nehmen neun Männer Platz, nämlich je sechs Ruderer
und je drei andere Chargen, darunter der Träger der Weihegabe makka. Die
beiden Boote rudern, miteinander konkurrierend, von der Schreinanlegestelle

zum Felsvorsprung jenseits der Bucht, von dort zur Anlegestelle des

Marôdo-Schreins, dann drehen sie sechs Runden in der kleinen Hafenbucht
und kehren schliesslich zur Anlegestelle des Hauptschreins zurück, dies

immer miteinander wetteifernd und indem die Insassen der beiden Boote
einander mit den Rudern bespritzen, sodass sie völlig durchnässt sind, ungeachtet

des doch meist kalten Wetters anfangs Dezember. Darauf bringen die
2 Träger die schwertartigen, aus Zedernholz gefertigten Weihegaben, makka



DAS FEST DES MEERGOTTES 503

genannt, in einem Wettlauf zum Hauptschrein. Soweit in Kürze der Ablauf
des Morota bune shinji.

Das Interessante ist nun, dass wir es bei diesem Fest wie auch beim

Hauptfest Anfangs April (siehe unten) mit einem präzisen Rückgriff auf die

japanische Mythologie zu tun haben, was bei solchen Matsuri eher selten

vorkommt. Sowohl im Kojiki wie im Nihon shoki stossen wir auf den

sogenannten Kuni-yuzuri-Mythos, nämlich die Übergabe des Landes durch
Ökuni nushi und seinen Sohn Kotoshiro nushi an die Abgesandten aus den
himmlischen Gefilden, welche die Herabkunft des Himmelsenkels und späteren

Kaisers Jimmu tennö vorbereiten sollen. Es gibt kleine Abweichungen
zwischen dem Kojiki und dem Nihon shoki. Für die Miho-Feste steht die Version

des Nihon shoki im Vordergrund.

Hiernach versammelte Taka-mi-musubi no Mikoto abermals sämtliche Götter, um irgend
jemand auszuwählen, den sie nach dem Mittellande des Schilfgefildes schicken könnten.
Sie alle sprachen: "Es wird gut sein, Futsu-nushi no Kami zu schicken, den von Iha-saku-

ne-saku no Kami's Kindern Iha-tsutsu-wo und Iha-tsutsu-me gezeugten Sohn."

Nun aber gab es Götter, welche in den Felsenhöhlen des Himmels wohnten, nämlich
Mika-haya-bi no Kami, ein Sohn des Itsu no Wo-bashiri no Kami; [sodann] Hi-haya-bi
no Kami, ein Sohn des Mika-haya-bi no Kami; [und drittens] Take-mika-dzuchi no Kami,
ein Sohn der Hi-haya-bi no Kami. Dieser [letztere] Gott trat vor und sprach: "Ist etwa

Futsu-nushi no Kami einzig und allein ein Held? Und bin ich nicht ein Held?" Seine

Worte waren mit heftig aufgeregtem Atem gesprochen. Man gesellte ihn daher dem

Futsu-nushi no Kami zu und gab [auch ihm] den Auftrag das Mittelland des Schilfgefildes
zu unterwerfen. Die beiden Götter stiegen hierauf herab und gelangten an das Strändchen

von Itasa in der Provint Idzumo. Darauf zogen sie ihre zehnspannigen Schwerter heraus,

pflanzten sie umgekehrt [mitz der Spitze nach oben] auf dem Erdboden auf, hockten mit
gekreuzten Beinen auf die Spitzen derselben und befragten Oho-na-muchi no Kami (anderer

Name für Ökuni nushi no mikoto), indem sie sprachen: "Taka-mi-musubi no Mikoto
wünscht seinen suveränen erlauchten Enkel herabzuschicken und ihn über dieses Land als

Herrn regieren zu lassen. Daher hat er zuerst uns beiden Götter geschickt, um [die bösen

Geister] wegzubannen und zu unterwerfen. Was ist deine Absicht? Willst du dich hinwegbegeben

oder nicht?" Da antwortete Oho-na-muchi no Kami und sprach: "Ich muss zuerst
meinen Sohn befragen; dann erst werde ich Antwort geben." Zu dieser Zeit war sein Sohn

Koto-shiro-nushi no Kami auf einer Reise begriffen und befand sich am Kap Miho im
Lande Idzumo, wo er sich damit vergnügte Fische mit der Angel zu fangen. Nach einer
anderen Version vergnügte er sich damit Vögel zu fangen. Daher nahm er das VIELHÄNDIGE

SCHIFF [orig. MOROTA BUNE] von Kumano - ein anderer Name desselben ist: das

himmlische Tauben-Schiff -, und indem er seinen Boten Ina-se-hagi darauf setzte,
schickte er denselben ab und erstattete an Koto-shiro-nushi no Kami Bericht von dem

Befehle des Taka-mi-musubi no Mikoto. Ferner fragte er, mit welchen Worten er antworten

sollte.



5 04 Eduard Klopfenstein

Koto-shiro-nushi no Kami sprach nun zu dem Boten: "Jetzt hat die himmlische Gottheit
diese befehlende Frage an uns gerichtet. Mein Vater sollte ehrfürchtig von dannen

gehen, und auch ich will keinen Widerstand leisten." Hierauf machte er im Meere einen

ACHTFACHEN ZAUN AUS GRÜNEN ZWEIGEN [orig. YAE NO AO FUSHI KAKI], trat auf das

Seitenbrett des Schiffes und ging fort. Nachdem der Bote zurückgekehrt war, gab er einen
Bericht von seiner Mission. Daher sprach Oho-na-muchi no Kami in Gemäßheit mit den

Worten seines Sohnes zu den beiden Gottheiten: "Mein Sohn, auf den ich mich verlasse,
ist bereits von dannen gegangen, daher will auch ich fortgehen. Wenn ich Widerstand

leistete, dann würden auch alle Götter innerhalb des Landes sicherlich mit einander

Widerstand leisten. Aber da ich jetzt ehrfürchtig fortgehe, wer anders will dann wagen
nicht Folge zu leisten?" Hierauf nahm er den breiten Speer, welchen er wie einen Stock
benutzt hatte, als er das Land unterwarf, und übergab ihn den beiden Gottheiten [...].

[Aus: Karl Florenz. Die historischen Quellen der Shinto-Religion. Göttingen/Leipzig
1919. Nihongi, 2. Buch, Kap. 2. S. 180-181. Hervorhebungen von mir. Die Anmerkungen

von Florenz wurden weggelassen.]

Aufgrund dieser wörtlichen Übereinstimmungen mit den ältesten japanischen
Quellen läge der Gedanke nahe, dass wir es bei diesen Matsuri mit einer
ununterbrochenen Tradition seit den Zeiten des alten Izumo zu tun haben.
Doch ist dies eine wenig wahrscheinliche These. Der Kommentator in der
Video-Aufnahme merkt an, das Matsuri in der heutigen Form gehe auf die
Muromachi-Zeit zurück. Das ist vom historischen und volkskundlichen
Standpunkt aus ohne Zweifel zutreffend. Auch Wakamori, der die bei weitem

umfangreichste Monographie zu den Festen des Miho-Schreins verfasst
hat, äussert sich in diesem Sinn. Zwar klammert er die Frage nach den

Ursprüngen und nach der historischen Entwicklung der Feste aus, indem er auf
die ungenügende Quellenlage hinweist. Aber auch er schreibt ihnen eine
"mittelalterliche Gestalt" (chüseiteki keitai) zu, auch wenn in einzelnen
Elementen durchaus ältere Überlieferungen nachwirken mögen (Wakamori
1955/1975, S. 69, 137, 312).

Die beiden Matsuri wurden, so ist anzunehmen, im Verlauf desl5./16.
Jahrhunderts, als sich in manchen Hafenstädten ein wohlhabendes Bürgertum
etablierte, und als auch Mihonoseki zu einem Hafen von einiger Bedeutung
aufgestiegen war, neu ausgestaltet. Möglicherweise geschah dies auch erst in
der Edo-Zeit. Dabei flössen die wichtigsten Elemente des weitherum
verbreiteten Volksglaubens an den Meergott ein, der oft mit Ebisu gleichgesetzt
wird. Ebisu ist einer der sieben Glücksgötter, zuständig ebenfalls für Handel
und Schifffahrt. Der Meeresgott (unii no kami oder kaishin) ist ein Gott, den

man sich entweder am Meeresgrund oder irgendwo weit jenseits des Meeres
wohnend vorstellt. Er ist Herr über Sturm und Wogen, garantiert eine gute



DAS FEST DES MEERGOTTES 505

Schifffahrt und reichen Fischfang. Man dient ihm an verschiedenen Orten in
Japan, indem man Opfergaben ins Meer wirft, indem man mit verbundenen

Augen einen Stein vom Meeresgrund heraufholt (der dann für ein Jahr als

göttliches Symbol, als shintai in den shintoistischen Hausaltar gestellt wird),
indem man bei der Ausfahrt einander mit Meerwasser bespritzt usw. Dies

sind weit verbreitete Bräuche eines Meereskults, der ohne Zweifel auch in
Mihonoseki lebendig war. Aber hier hat man nun zusätzlich auf die schriftliche

Überlieferung des Kojiki und Nihon shoki zurückgegriffen und im Rahmen

des Volksbrauchtums eine Art Rekonstruktion dieser schriftlich überlieferten

Mythen vorgenommen. Beim Morota bune shinji ist dies deutlich
erkennbar, da man sich einerseits gegenseitig mit Meerwasser bespritzt - das

wäre der Volksbrauch - und indem man andererseits die Fahrt des Schiffs

zum Schrein des Ökuni nushi und zurück zum Hauptschrein, wo der Sohn
Kotoshiro nushi verehrt wird, entsprechend dem Nihon shoki nachstellt. Mit
dem Aufkommen des Bürgertums entsteht eine solche archaisierende
Tendenz, ein Bedürfnis, die eigene Position mit dem Rückgriff auf alte und

grosse Traditionen zu legitimieren und zu erhöhen. Im übrigen wird Kotoshiro

nushi im Miho-Schrein ausdrücklich mit Ebisu identifiziert, wofür es im
Mythos keinerlei Anhaltspunkte gibt und geben kann.

Soziale Strukturen im Hintergrund

Hinter der Ausgestaltung solcher Matsuri stehen höchst interessante soziale

Strukturen. Wie man weiss, hat ein Dorfschrein oder der Schrein eines Städtchens

wie Mihonoseki eine shintoistische Kultgemeinde (ujiko), die im Prinzip

sämtliche Anwohner umfasst. Die Priester des Schreins stehen ausserhalb

oder über der Kultgemeinde. Die verschiedenen Anlässe des Jahreslaufs,
insbesondere die grossen Matsuri können aber nicht etwa nur vom Schreinpriester

durchgeführt werden, sondern sie brauchen eine Kernorganisation,
in der bestimmte abgestufte Ämter und Chargen auf gewisse Angehörige der

Kultgemeinde übertragen werden. Es handelt sich um eine Art Eliteverband
innerhalb der ujiko, der an anderen Orten Japans als miyaza bezeichnet wird.
Im Zusammenhang mit Mihonoseki habe ich diesen Begriff zwar nicht
angetroffen. Aber es gibt dort eine analoge Organisation von Funktionsträgern.
Funktionsträger der miyaza werden nach bestimmten Kriterien ausgewählt.
Sie gehören meist einem engen Kreis von angesessenen Familien an und



506 Eduard Klopfenstein

verkörperten früher oft nicht nur die religiöse, sondern auch die politische
Macht in einer lokalen Gemeinschaft.

Die miyaza, so sagen die Fachleute, haben ihren Ursprung in den
mittelalterlichen Latifundien (shöen), die sich allmählich von ihren Oberherren
befreiten und zu einer gewissen Selbständigkeit entwickelten. Der Historiker
Andö Seiichi definiert folgendermassen:

"Miyaza waren Organisationen, die sich in der Regel um einen Schrein

bildeten, und in denen während der shöen-Periode die Führer auf den

Latifundien, die Grundbesitzer (myöshu), später im Feudalismus der Edo-Zeit die

Vertreter bestimmter, von der mittelalterlichen Grundbesitzerklasse abstammender

Familien, nicht nur die religiösen, sondern auch die politischen,
gesellschaftlichen und wirtschaftlichen Vorrechte besassen und damit die
betreffenden Gemeinwesen beherrschten."

Mit dem Anbruch unseres Jahrhunderts verloren diese Organisationen
ihre politische und wirtschaftliche Bedeutung und blieben vielerorts eben nur
noch als Elitegruppen innerhalb einer Kultgemeinschaft um einen Shintö-
Schrein erhalten. Das gilt auch für Mihonoseki, obwohl dort, wie gesagt, der

Begriff miyaza nirgends verwendet wird. An seiner Stelle ist etwa die Rede

von ujiko no daihyö (Repräsentanten der Kultgemeinde).
Im Folgenden werden die wichtigsten Informationen zur Organisation

und zu den obersten Chargen in Mihonoseki zusammengefasst. Ich nehme
hierbei auf die Video-Aufnahme Bezug, mit der die Funktionen und

Vorgänge veranschaulicht werden konnten. Zuoberst in der Organisation steht

der tönin, der sein Amt nach langer Vorbereitungszeit ein Jahr lang versieht
und deshalb auch ichinen kannushi (Ein-Jahres-Priester) genannt wird. Er ist

der höchste Verantwortliche, der alles im Auge behält und überwacht, der
die richtige Durchführung aller Vorbereitungen und Zeremonien garantiert.
Im Jahr 1995 war es ein gewisser Herr Masutani Köichi. Auf dem Video ist

er bei seinem allnächtlichen Reinigungsbad im Meer zu sehen. Folgende
Bedingungen müssen erfüllt sein, damit einer das Amt des tönin übernehmen
kann: Er muss über 33 Jahre alt sein und unter 60, er muss männlich sein,
sein Vater muss bereits verstorben sein, er muss selbstverständlich zur
Kultgemeinde (ujiko) gehören und überdies aus einer der zentralen Familien
stammen. Und er muss das darunterstehende Amt des töya bereits hinter sich

haben. Aus dem Personenkreis, die diese Bedingungen erfüllen, wird durch
das göttliche Los in den Händen des Schrein-Priesters einer ausgelesen, und
zwar am Tage nach dem Hauptfest vom 7. April, d.h. also am 8. April jedes
Jahres. Der Erwählte wird benachrichtigt, in sein Amt eingeführt und wärend
eines Jahres erlangt er den Titel: marödo tö kannushi, wird also nominell



DAS FEST DES MEERGOTTES 507

zum Priester des untergeordneten Marödo-Schreins. Im 2. und 3. Jahr hat er
zwar keine bestimmten Funktionen, muss aber die Reinigungsriten und
besonderen Essensregeln beachten. Endlich im 4. Jahr übernimmt er die
höchste Funktion, tönin oder ichinen kannushi. Seine Riten vollzieht er nun
z.T. in der Tönin miya, einem nach dem 2. Weltkrieg errichteten
Nebenschrein. Früher musste ein Zimmer im Hause des jeweiligen tönin zur Verfügung

gehalten werden. Nach diesen vier Jahren rückt er in die tonangebende
Gruppe von Männern vor, die das Sagen haben.

Die nächstwichtige Charge ist der töya. Es gibt zwei davon, weil im
Miho-Schrein zwei Gottheiten verehrt werden. Die Fuktion der töya besteht

vornehmlich darin, dass sie beim Hauptfest die beiden im Miho-Schrein
verehrten Gottheiten Kotoshiro nushi und Mihotsu hime verkörpern bzw. von
ihnen besessen werden, in einer meinem Eindruck nach deutlich schamanisti-
schen Tradition. Die beiden töya werden jeweils ebenfalls nach dem Hauptfest

für ein Jahr bestimmt. Auch sie gehören den entsprechenden alten Familien

an und müssen mindestens 15 Jahre alt sein. Sie müssen während dieses

Jahres ihr Leben den rituellen Erfordernissen anpassen.
In unserem konkreten Fall sind es die beiden Herren Fukuma und

Taiko, der eine ein Sojasaucen-Fabrikant, der andere eine Gastwirt. Sie
übernahmen übrigens die Rolle ein zweites Mal, weil sich keine Nachfolger
gefunden hatten - heutzutage ein häufiges Problem solcher Kulturorganisationen.

Das Hauptfest Aofushi gaki shinji und die Vorbereitungen dazu

Das Hauptfest Aofushi gaki shinji vom 7. April bedarf umfangreicher
Vorbereitungen. Von Ende März an finden täglich verschiedene Zeremonien
und Aktivitäten statt.

Am 31. März kleiden sich die beiden töya nach einem Reinigungsbad
im Meer formell ein und nehmen ein rituelles Mal zu sich, bestehend aus

Tintenfisch, Seetang (konbu) und drei Bechern Reiswein. Beteiligt sind auch

Knaben, die beim Umzug voranzugehen haben. Der Marödo-Schrein wird
aufgesucht.

Am 1. April morgens begeben sich alle vom inneren Kreis der
Kultorganisation zum Miho-Schrein und versammeln sich in der Schreinversammlungshalle

(shinji kaisho). Es handelt sich um eine typische Versammlung
einer miyaza-Gmppe. Jetzt werden die Chargen für die Boote vom 7. April



508 Eduard Klopfenstein

festgelegt. Diese Zeremonie heisst hitowake no gishiki (Zeremonie der

Rollenverteilung). Es heisst, dass die hier Anwesenden alle in irgendeiner Weise

miteinander verwandt sind, und je nach der verwandtschaftlichen Nähe zu
den beiden töya teilen sie sich in 2 Parteien ein. Die Zuteilung erfolgt
offensichtlich aufgrund von Listen, auf denen alle in Frage kommenden Personen

und ihre bisherigen Chargen verzeichnet sind. Man darf wohl annehmen,
dass früher bei solchen Zusammenkünften nicht nur Kultangelegenheiten,
sondern auch politische Fragen der Lokalgemeinschaft besprochen und
entschieden wurden.

In den folgenden Tagen gibt es weitere Vorbereitungen. Kleine Mädchen

stampfen Reis, mit Hilfe Erwachsener. Das nennt sich kohataki. Das

Reismehl wird später gedämpft und zu kleinen Tierfiguren oder Früchten

geformt, die z.T. angestrichen und wiederum einen Tag später in heissem Öl

schwimmend gebacken werden. Es handelt sich um Opfergaben, die man in
schön geformte Gebinde legt und den Göttern darbringt. Es werden im ganzen

34 solche Gebinde hergestellt.
Der tönin, Herr Masutani, malt auch einen Drachenkopf, Ödachi-san

genannt, neu an. Zwei solche Köpfe werden auf die beiden Schiffe
aufgepflanzt, offenbar symbolisieren sie begleitende Schutzgottheiten.

In der Versammlungshalle werden alle Opfergaben, auch Zeremonial-
Speere und -Banner mit verschiedenen Darstellungen, aufgereiht. Sie kommen

alle am 7. April mit auf die Schiffe.
Am Abend des 5. April sind die materiellen Vorbereitungen fertig. Jetzt

müssen die Menschen selber sich vorbereiten, müssen üben, repetieren,
besonders die beiden töya, die je einen Speer, genannt höhei hoko, in dem die
wiedererstandene Gottheit sitzt, nach ihrer Rückkehr von den Schiffen im
Schrein zu präsentieren haben. Diese Übergabe wird also eingeübt. Am
gleichen Abend findet sodann eine wichtige Zeremonie statt, genannt bakkai so.

Ein Zeremonialgerät namens bakkai, ein Göttersitz, wird von der Schreindecke

herabgelassen. Die töya berühren das Gerät, schreiten damit herum. Das

heisst: Das göttliche Numen geht in sie über. Es ist ein besonders mystischer
Vorgang, der im Dunkeln stattfindet.

Am 6. April, dem Vortag des Festes, baden die töya, die nun bereits die

Gottheiten verkörpern, ein letztes Mal im Meer. Nachts um 10 Uhr zieht man
mit Fackeln durch die Strassen und ruft: "Myönichi wa o-matsuri de gozä -
tornei" ("Morgen findet das Matsuri statt - tömei").

Am frühen Morgen des Hauptfests vom 7. April machen sich die töya
zum Schrein auf und werden dort geschminkt. Sie haben seit dem letzten
Abend nichts mehr gegessen, werden von Helfern geleitet, sind vom Gott in



DAS FEST DES MEERGOTTES 509

Besitz genommen. Sie sitzen jetzt sechs Stunden geistesabwesend da, mit
geschlossenen Augen, werden von den Leuten verehrt und mit Geldspenden
versehen. Der tönin meditiert in dieser Zeit abgesondert im Schrein.

Um 13 Uhr beginnt die Prozession zu den beiden ausgeschmückten
Schiffen, mit den töya voran. Die beiden Schiffe sind symbolische Darstellungen

des "Achtfachen Zauns aus Grünen Zweigen" (aofushi kaki) aus dem
Nihon shoki. Die Schiffe fahren in die Bucht hinaus und kehren nach 30
Minuten wieder zurück. Was auf der Fahrt im Schiff passiert, wird leider
nirgends gesagt und gezeigt. Die einzige Bemerkung, die ich gefunden habe,

besagt, auf den Schiffen würden von miko (Tempeltänzerinnen) Dengaku-
Tänze aufgeführt.

Man stellt sich vor, dass diese Schifffahrt gleichzeitig Totenzeremonie
für den verstorbenen Gott wie auch Empfangszeremonie für den
wiedererstandenen Gott bedeutet, wobei der neue Gott sich auf den Zeremonial-Speer
(höhet hoko) niederlässt. Die beiden töya werden noch ganz in sich versunken,

mit geschlossenen Augen, an Land geführt. Es wird auch eine völlig
vermummte Gestalt an Land getragen: Ein kleines Mädchen, das symbolisch
als Gattin der Gottheit fungiert. Der Zug bewegt sich zum Schrein, und das

Matsuri dieses Tages geht damit zu Ende, dass der Speer höhei hoko im
Schrein zeremoniell übergeben wird, die Gottheit also wieder in den Miho-
Schrein zurückkehrt (höhei no gì).

Es folgt nur noch ein kurzes Nachspiel zum Matsuri. Am 8. April wird
erneut das Los für den nächsten tönin gezogen, der dann in vier Jahren die

Hauptrolle übernehmen wird. Ein Bote eilt zum Haus des Betroffenen.
Drei Tage später veranstaltet man einen Kagura-Tanz zur Beendigung

des diesjährigen tönin-Amtes (tönin osarne no kagura). Der scheidende tönin
übergibt das Kleid an seinen Nachfolger, der vor drei Jahren ausgelost
wurde. Der scheidende tönin sowie weitere ehemalige tönin führen den

neuen in den ?ö«/«-Schrein (tönin miya), um ihm ihr Wissen weiterzugeben.



510 Eduard Klopfenstein

Bibliographische Hinweise

Florenz, Karl. Die historischen Quellen der Shinto-Religion. Göttingen/
Leipzig 1919.

Hearn, Lafcadio. Lotos - Blick in das unbekannte Japan. Frankfurt/M 1921,

Miho jinja ryakki. [Prospekt des Miho-Schreins, Mihonoseki].
Öta Naoyuki. Shimane mingei roku, Izumo shin fudoki. Töka shobö, Hiro-

shimal987.
Takahashi Hideo/Yamaji Közö (Hrg.). Matsuri to geinö no tabi 5, Chügoku,

Shikoku. Kabushiki kaisha Gyösei, 1978

Wakamori Tarö. Miho jinja no kenkyü. Kokusho kankökai, 1955/1975.

Glossar

Titel der TV-Aufnahme:
"Umi no kami ga keshö o suru hi" MOiW'üHW&'t % B

Mihonoseki
Yumigahama
Daisen

Miho jinja
Kotoshiro nushi no mikoto
Mihotsu hime no mikoto
Marödo jinja (auch: Maröto)
Ökuni nushi no mikoto
Morota bune shinji
Aofushi gaki shinji
makka

Aüj

Aüj (fc^iü hzitf
mum±

nmmnm
mm/mm

mwm&

(nach L. Hearn)

kuni yuzuri shinwa

ujiko
miyaza
tönin / tönin miya

amo nm

gSA/ggAg



DAS FEST DES MEERGOTTES 511

marödo tö kannushi #AM±
(ichinen kannushi) (-¥#±)

töya SM
shinji kaisho nm^rn
hitowake no gishiki ABÖOfcÄ
kohatagi nwt?
Ödachi kini
höhei hoko m&
bakkai mm

bakkaisö mmm
myönichi wa omatsuri de gozä tö-me agQfifc^O-CC''t?hh-/-
höhei no gi m&v>m
tönin osarne no kagura mAm#)<Dnm

Bildlegenden

Abb. 1 Morata bune shinji von anfangs Dezember. Nach einer Bildrolle
im Besitz des Miho-Schreins. Edo-Zeit (ohne nähere Angaben).

Abb. 2 Gegenseitiges Bespritzen während des Morata bune shinji. Auf¬
nahme Mihonoseki-chö suisan kankö shinkö shitsu.

Abb. 3 Aofushi gaki shinji vom 7. April. Ausfahrt der Schiffe. Wie Abb. 1.

Abb. 4 Dasselbe nach heutigem Brauch. Man erkennt die mit weissem Stoff
abgegrenzten, wimpelumstellten heiligen Bezirke auf beiden Schiffen.

Aufnahme Mihonoseki-chö suisan kankö shinkö shitsu.



512 Eduard Klopfenstein

*** *»»*i^îki^
Abb. 1

T JüHa *&!Sbc**»;

"--

« A% $|**
Hv- *».

,V
«.«yj

---
<-:

Abb.



DAS FEST DES MEERGOTTES 513

ISs^1^.•ir». •^J^^ê^^^^êI

?«O#?•? «
•Ai-).l

L.
«•iA*^

¦B
Abb. 3

%/BS.
m m -L.-~!

a££r-a?iïj!"

y s
*»;

Ç>

h
A

S*jj* ¦ft*i ¦
s

•*t
R<»

Abb. 4




	Das Fest des Meergottes

