Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 57 (2003)
Heft: 3: Meer und Berge in der japanischen Kultur : europaische Japan-

Diskurse Il und IV

Artikel: Expulsion ou promotion? : la géographie imaginaire de la chasse aux
démons

Autor: Rotermund, Hartmut O.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147607

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147607
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

EXPULSION OU PROMOTION?

LA GEOGRAPHIE IMAGINAIRE DE LA CHASSE AUX DEMONS

Hartmut O. Rotermund, Paris

Au Japon, comme en Chine aussi, les rites et les pratiques accompagnant le
changement de saison, ont une importance particuliere.

Le “début du printemps” [risshun], date autrefois mobile par rapport
aux mois lunaires, se placait alors entre le solstice d’hiver et 1’équinoxe du
printemps. Cette période couvrait en fait les diverses pratiques observées
pour le nouvel an, s’étendant au Japon du 28 du 12e mois [koto-hajime] au
8 du 2e mois [koto-osame]. D’une maniére générale, on peut dire que
nombre de fétes et de rites saisonniers au Japon ont a leur base le souci de
“chasser les malheurs”; c’est particulierement vrai pour la période du nouvel
an et la “chasse aux démons”:

Mer de I’ouest/ a peine a t-on expulsé les démons
que déja la nouvelle année arrive
[Nishi no umi suteru to jiki ni toshi ga kuru]

dit un senry# [vers satirique] de I’époque d’Edo.!

Cette chasse aux démons présente plusieurs aspects: a) un genre de
spectacle — poursuite des démons [rsuina] — exécuté dans un temple, b) la
pratique qui consiste a lancer des haricots [= dans le but, dit-on, de crever les
yeux des démons], observée plus généralement, mais non uniquement, par
les familles, ou encore — toujours avec la méme finalit¢ — la coutume
d’accrocher a la porte de la maison des branches de houx [hiiragi] ou des
aliments fétides [tels de 1’ail, des poissons séchés, une téte de hareng, etc.].

Une autre pratique magique encore voulait qu’on enveloppat un
nombre d’haricots rouges correspondant a I’age + 1 de l’intéressé dans du

1 Ko Senryi jiten V, Nihon shinbun-sha 1961.



486 H.O. ROTERMUND

papier que I’on abandonnait ensuite prés d’un carrefour, dans I’espoir qu’un
passant le ramasserait en emportant de la sorte la charge néfaste.

Observer ces rites autour du nouvel an, a une importance particuliere
pour ceux qui atteignent un Aage considéré comme dangereux, puisqu’ils
entrent dans ce qu’on appelle une “année de malheur, année néfaste” [yaku-
doshi]. L’intention de “chasser les malheurs”, sous-tend alors I’ensemble des
pratiques observées, a savoir exorcisme, magie, mais aussi la visite aupres
d’un temple réputé pour son efficace dans la protection contre ces mémes
malheurs.

A part une fois les divers gestes magiques, le peuple d’Edo attendait, a
la “veille d’un changement de saison” [setsubun, en ’occurrence le début du
printemps] — mais par moment aussi le dernier jour de l’année — la visite
d’une espece de mendiants qui passaient a travers la ville, en criant “Chasse
aux malheurs” [yaku-harai].

Par “mendiants” nous traduisons ici le terme de mono-morai,
littéralement “ceux qui recoivent quelque chose”, une catégorie de personnes
sous laquelle on range d’habitude des para-religieux, appelés de leur nom
générique ‘‘chasseurs des malheurs” [yaku-harai]. Dans notre expos€ nous
nous appuyons principalement sur une enquéte de 1817, relative aux
traditions populaires dans les diverses provinces [Sho-koku fiizoku toi-jo
kotae]* ainsi que sur des collections de chants populaires.? Ces matériaux
nous apprennent qu’il s’agissait dans le cas des yaku-harai de prétres shintd
de rang inférieur [negi], d’ascétes montagnards dits yamabushi, de parias,
littéralement de ‘“non-humains” [hi-nin] ou encore, plus tard, de
ressortissants de la classe du “nouveau peuple commun” [shin-heimin],
euphémisme désignant précisément les anciens parias [era]. Parmi les
“chasseurs des malheurs”, dont le Ehon fiizoku érai, un livre illustré sur les
moeurs et coutumes a la fin de I’époque féodale [1830>]* nous dit qu’il y en
avait de fort habiles, et d’autres qui I’étaient moins. Quoiqu’il en soit, ces
individus étaient sans doute tres sollicités, comme semblent le suggérer ces
vers satiriques:

Ils ont fort & faire/ pour expulser les démons/ vers la mer a |’ouest
[Nishi no umi ni  akki wo harau isogashisa]5

Shokoku fazoku toi-jo kotae, Nihon shomin seikatsu shiryd shisei, vol. 9, 1969.
Notamment le Riyd-shii, Monbushé éd., San’ichi shob6 1978 [réimp.].

Kikuchi K. p. 28, Sei’a shob6 1965 [réimp. Meiji 38].

Ko Senryd jiten V.

[ Y N



EXPULSION OU PROMOTION? 487

Le Morisada manké de Kitagawa Mankd®, un texte fort précieux pour notre
connaissance des traditions populaires de la méme époque, nous apprend
qu’a Kydto et Osaka, ces individus ne passaient que le soir du sersubun, alors
qu’a Edo, depuis les années Bunka [1804-1818], ils venaient aussi le dernier
jour de I’année, de méme que les 6e et les 14e jours de la nouvelle année,
c’est-a-dire les deux veilles délimitant, dans une acception plus étroite, la
période des rites du nouvel an [le 7e jour et le 15e jour].

Ils auraient alors notamment rendu visite aux familles qui en avaient fait
la demande, auraient proféré les paroles: “chasse aux malheurs”!, et requ de
I’argent, suite a quoi ils auraient récité certaines formules tout en agitant, a la
maniére des yamabushi, des clochettes. La longueur de leur incantation
aurait été fonction du montant d’argent regu:’

Pour une petite piece/ ils vont a la mer de 1’ouest/ ces minables démons
[Hebo-akuma ichi mon de yuku nishi no umi]®

I

Faire appel aux services des yaku-harai n’était pas toujours, ou du moins pas
exclusivement, motivé par l’entrée en une ‘“année de malheurs” [yaku-
doshi]. Quand on regarde les formules prononcées, on constate facilement
qu’il s’agit en fait de formules apotropaiques, a forte coloration propitiatoire,
destinées a écarter les malheurs, tout en conjurant en méme temps prospérité
et bonheur. Voyons-en quelques exemples:

Félicité, félicité! Si nous faisons notre exorcisme par |’évocation des choses portant
bonheur [nous disons]: la grue a mille ans, la tortue dix mille, Tung-fang Shuo [T6 B6
Saku] neuf mille, Miura Osuke® 106 ans. Quels que soient les démons qui pourraient
s’amener & une pareille époque faste, nous, chasseurs des malheurs, les attrapons, et
“allez hop” vers la haute mer de Chikura, zone frontaliére des eaux entre la Chine [Corée]

et le Japon.'0

Kitagawa M., Morisada Mank6, vol. 4, p. 144, Tokyodo 1992.

Shokoku fiizoku toi-j6 kotae 614.

Senryi daijiten, ge, p. 309, Takahashi shoten 1967.

Miura Osuke, général de 1’époque de Heian [1092-1180], vaincu a la bataille de Ishiyama
[en 1180] par Hatakeyama Shigetada.

10 Shokoku flzoku toi-jo kotae 625.

Neliie S =N



488 H.O. ROTERMUND

Ou, un autre exemple:

Ah, félicité! Pour parler de votre longévité: la grue fait mille ans, la tortue en fait dix
mille; Urashima Taré huit mille, Tung-fang Shuo neuf mille. Noix de la péche de la
“Mere-Reine de 1'Ouest” [Hsi Wang Mu]'l, petits pois, haricots rouges. Dans le
croisement des ailes superposées des oiseaux bec dur [mame-dori] ou des poussins [hina-
dori], les parents accumulent des trésors. La maison de ce Crésus, dans les quatre
directions on apercoit des magasins, devant leurs portes, depuis le début de cette
nouvelle année, les [incarnations des] divinités du bonheur: Primo Benzai-ten, secundo
le Seigneur Ebisu [du sanctuaire] de Nishi-no-miya, tertio Daikoku aux trois faces: douze
le nombre des plis de son bonnet, et douze mois sans maladies et sinistres. Ce dieu tient
a la main son marteau a I’aide duquel il frappe et fait apparaitre or et argent — bonheur et
richesses en abandonce!

Diables et tous les “hors la Voie” [gedd], expulsés vous étes vers la mer a I’ouest, vite
vite, cocorico!!?

Examinons maintenant brievement les éléments constituants de ces formules.
Tout d’abord, en téte de la plupart de nos exemples, on trouve comme une
exclamation, une conjuration, un cri: “Félicité, joie!”, généralement suivie
d’une expression du type de: “Si je devais parler en termes de félicité”, ou:
“Pour parler en termes de choses bienheureuses, de choses portant bonheur”
— et “parler” [mdsu], c’est en Ioccurrence la parole magique qui agit selon
le principe de [’esprit inhérent aux mots [kotodama], qui assure une
réification des choses désignées.

Un autre type d’entrée en la matiére est I’expression suivante, plus per-
sonnalisée, qui s’adresse directement au “client”, au “maitre”’[danna] qui
avait demandé I’exorcisme. A propos de cette appellation “maitre”, I’illustre
pocte de haiku, Issa, nous a laissé ces vers amusants:

Ceux qui s’adressent méme a quelqu’un comme moi / en disant “Maitre”/ [ce ne sont que]
ces chasseurs des démons
[Ore wo sae  danna yobari  yaku-harai]'3

Des variantes de cette partie d’introduction, comportent: (a) une allusion a la
longévité du client qui, rappelons-le, est souvent une personne se sentant

11 Dans la religion antique de la Chine, une divinité cosmique et initiatrice, devenue dans la
religion populaire une divinité des épidémies, mais aussi la reine des immortels.

12 Yuki-onna go-mai hagoita 1703, d’aprés Zusetsu haiku dai-saiji-ki, fuyu, Kadokawa
shoten 1965.

13 Cité d’aprés Daisaiji-ki vol. 2, Shiieisha 1989. Cf.a. Edo shéwa-shi [Nihon koten
bungaku taikei],p. 395 [*“Yaku-harai”].



EXPULSION OU PROMOTION? 489

concernée par une “année néfaste” ou bien (b) un regard sur la demeure en
prospérité du bénéficiaire de la formule: “A voir votre auguste demeure”, ou
bien “quand je regarde la cour de votre maison”[cf. infra].

i

Faisant suite a cette partie d’introduction, les formules aux multiples
référents, religieux ou, comme on le verra plus tard, ludiques, montrent,
souvent sous une forme stéréotypée, des expressions fastes, [sur-]Jchargées
d’images et de référents propitiatoires. C’est ainsi que s’éxplique la citation
de la grue créditée d’une longévité de mille ans, traditionnellement ensemble
avec la tortue qui, elle, réalise dix mille ans. On ne sera pas surpris de trouver
en leur compagnie aussi l’illustre visiteur du palais des dragons, Urashima
Tar6. Parmi les personnalités historiques on a déja mentionné Miura Osuke,
ainsi que 1’érudit Tung-fang Shuo [T6 BO Saku, 154-93]'4, célebre lettré,
taoiste et conseiller de I’empereur Wu Ti'’ qui doit sa longévité, dit-on, a la
dégustation d’une péche subtilisée a la “Mere-Reine de I’Ouest” Hsi-wang
Mu [Sei-O Bo].

Un deuxi¢me type de formules fait en quelque sorte I'éloge de la
demeure du bénéficiaire, dont le “toit est couvert d’or: a la fenétre de 1’ouest
s’installe la grue, a celle de I’est, la tortue [...]. La suite de cette formule est a
premiere vue plus surprenante, puisque nous y trouvons aussi une conque
[hora-gai] qui [se fait entendre?] ‘“dans les montagnes mille ans, a la mer
mille ans, au village mille ans”. L’évocation de la conque renvoit bien
évidemment aux yamabushi, protagonistes de la chasse aux malheurs.!®

Bon nombre de formules évoquent de fagon implicite la maison du
maitre en y situant les événements aux auspices fastes:

14 Une formule que nous présente le Riyd-shii [203/1] comporte un bien étrange *“Bodhis-
attva Tor6” [Tord bosatsu], terme derriere lequel se cache sans doute, sous une forme
corrompue, T6-Bo Saku.

15 Nom posthume de plusieurs empereurs, désigne en ’occurrence le 7e souverain des Han
de I’Ouest.

16  Riyd-shd 224/5. Le Kiyi shoran précise a ce propos que des “yamabushi et des moines-
mendiants [déshin-ja] soufflent la conque, agitent la clochette [suzu] ou le bourdon de
religieux [garni d’anneaux métalliques a son sommet: shakuj6]. Ayant recu de |’argent,
ils pratiquent un harae [exorcisme] devant la maison” [KiyG shoran, cf. 48, Ryokuen
shobd 1958].



490 H.O. ROTERMUND

Dans la cour de la demeure du maitre ici présent, le cri de deux cogs

* ok ok
[Quand je regarde la cour du maitre], tout y est bon, les choses grandes comme les choses
petites, le monde tout entier est bon. Si le monde est en ordre et bon, nous aussi nous

allons bien — et vous, démons, dehors et expulsés.‘7

Cette cour, en elle méme un espace sacré au dedans de la demeure, est sans
surprise aussi le lieu de rencontre pour les sept divinités du bonheur:

Au devant de la cour de votre maison, Bishamon déplie un tout petit peu son éventail, et
lorsque Ben[zai-]ten I’ouvre grand et regarde, [on y trouve dessiné] pin, bambou, prunier,
ainsi que la grue et la tortue.Le prunier est le chef des petits arbres, la rivure de téte de
I’éventail symbolise la grotte céleste, les deux maitres brins de I’éventail représentent
les sanctuaires intérieur et extérieur d’lse, et les petits os du milieu sont assimilés aux
vingt sanctuaires dépendants. Cet éventail de félicité [fait que] vous allez prospérez

jusque dans votre descendance — ainsi faisons nous notre exorcisme. '8

Parmi les protagonistes — symboles du bonheur et de la prospérité, figurent

~

également les souris blanches. En soi un symbole de longévité, et lié a
I’espace sacré qu’est la cour, le pin est couramment évoqué dans la
description de la demeure du maitre:

Quand je contemple votre cour, il s’y trouve en toute beauté un pin a trois branches
superposées: sur la premiére branche pousse de ’or, sur la deuxiéme des petites pieces de
monnaie et sur la troisiéme des coupes a saké. Au dessus, la grue fait sa danse, et en bas la
tortue son jeu d’amour. Nous y voyons des signes de bon augure pour vous, maitre —

ainsi faisons-nous notre exorcisme.!?

Certaines formules vont dans la conjuration du bonheur jusqu’a identifier le
maitre et sa maisonnée aux divinités du bonheur:

Vous, maitre, vous étes Daikoku, votre épouse Ebisu, et I’enfant né de votre union, un
kami du bonheur. Ca aussi, c’est de bon augure pour vous, maitre — ainsi faisons nous

notre exorcisme.20

Quand on s’interroge sur le caractére des pratiques religieuses au Japon, sur

le propre de I'acte religieux, on constate facilement qu’un élément ludique
est non seulement rarement absent, mais qu’au contraire, il en constitue

17 Riyd-shi 223/4.
18  Riyo-shi203/3.
19 Riyd-sha 223/2.
20 Riyo-sha 203/1.



EXPULSION OU PROMOTION? 491

parfois méme I’élément important. Les formules de chasse aux démons, ou
d’expulsion des malheurs n’échappent point a cette régle. Si elles s’appuient
le plus souvent, comme on a pu le constater, dans leur partie centrale sur
moult images fastes ou sur des expressions propitiatoires, il en est aussi qui
déforment 1’énumération de choses fastes, en leur substituant des objets fort
banales dans un exubérant jeu de fantaisie ou de parodie.

Ces formules-1a jouent régulierement sur |’homophonie entre les
chiffres de <1> a <10> et les mots ou les expressions qu’ils introduisent dans
une litanie. Ainsi certaines “listes exhaustives” [mono-zukushi] mentionnent
par exemple différents types de riz, en des termes dont I’initiale coincide
chaque fois phonétiquement avec un chiffre dans 1’ordre de <1> a <10>.2!

On pourrait, bien siir, décéler dans une litanie sur le riz comme une
évocation de la nourriture principale et donc de la richesse d’une famille
japonaise, et parler alors d’un fond “sérieux”. Mais, il nous semble évident
que dans les “listes exhaustives” prévaut trés manifestement le seul élément
ludique qui joue en 1’occurrence sur une homophonie impossible a rendre
dans une traduction.??

1A%

Or, c’est la partie finale, troisi¢me élément entrant dans la composition des
formules, qui nous intéresse le plus dans notre analyse. A la suite de
I’énumération de choses fastes ou, le plus souvent, ludiques, nous trouvons
régulierement I’indication de 1’expulsion des démons [ou des malheurs].
Maintenant, quel est le sort de ces démons — victimes ou bénéficiaires de
I’exorcisme? Nos textes nous disent qu’ils s’empétrent dans la corde sacrée
tressée en paille [shime-nawa), ou qu’ils accusent I’effet du geste magique
qui consiste a leur lancer des haricots. Dans d’autres cas encore, c’est en

21 Riyo-shi 204/1.

22 Riyd-shd 223/6: Ichi ni iwashi-ya, ni ni nishin, san ni sayori ya, yotsu yorozu, itsutsu
itsumo no komaka-mono, mutsu mukashi no 6-kujira, nanatsu namazu ya kane-tataki,
yatsu yaki-mono kabayaki-ya, kokonotsu ko-dai ya shima-dai ya td de tonto tobi-uo to
uchi-haratte nishi no umi e sarai. Cf.a., quelque peu a part, Riyd-sha 224/5 [kan-kan-
zukushi] ou Riy6-shii 224/3: Ichi ni daikon, ni ni ninjin, san ni sasage ya jlroku-ya,
yotsu yome-na ya shiro-uri ya, itsutsu itsumo no imo mo ari, mutsu mukon no haji-kaki
ya, nanatsu nazu-na ya nana-kusa ya, yatsu yanagi ya yanagi-dake, kokonotsu koshd ya
kosho no ki ya, t6 de tontoton-garashi, 6-kara ya bikkuri toshite nishi no umi e uchi-
haratte tate-nagai ni sarari.



492 H.O. ROTERMUND

évoquant la menace de tirer au canon qu’on se débarrasse des démons?® —
tout comme on le faisait dans la lutte antivariolique d’antan.?*

La formule standard comportant 1’indication de “la mer a I’ouest” est
trés souvent enrichie, on I’a vu, d’une onomatopée reprenant le cri du coq.
Or, le cri d’un coq signifierait que 1’année ancienne est terminée et que 1’on
est au matin du jour de “I’établissement du printemps” [risshun], en d’autres
mots, d’une nouvelle année qui s’ouvre en prospérité et en bonheur.?>

Or, quelque soit le procédé utilisé, la destination finale des démons
expulsés est régulierement une mer quelque part au lointain, a la “fronticre
des courants marins entre la Chine et le Japon”. La “haute mer de Chikura”
[Chikura ga oki], est une de ces destinations, parfois invoquée ensemble avec
“la mer a "ouest” [nishi no umi], dans laquelle, comme le dit un senryi*®,
“nagent diables et démons”.

Quelle est donc cette “haute mer de Chikura”? Quelle est cette “mer a
I’ouest”™? Le Gatsu-rei hakubutsu-sen, un €crit sur les traditions populaires en
Chine et au Japon de la main du grand éditeur Torikai Ddsai [Kichimonji-ya
Ichibei] reconnait en chikura no oki une forme dérivée du terme chikura no
oki-do dont parle le mythe de Susanoo, et la graphie “mille socles
[piédestaux]” [chi-kura] désignerait une grande quantit¢ d’offrandes
destinées a racheter les péchés.?” Pour I’illustre savant des “études nationales”
[koku-gaku], Motoori Norinaga, aussi, oki-do est le plateau sur lequel on
posait les offrandes [harae-gu] en réparation des péchés.

Un des textes les plus anciens a nous renseigner sur les yaku-harai, le
Jinrin kinmé-zui, ouvrage encyclopédique sur les divers métiers de 1’époque
d’Edo [1690]°® avoue sans ambages que l’endroit exact de Chikura ga oki
est inconnu. Il pourrait toutefois s’agir d’'un mot formé d’une contraction de
<Tsukushi> [ancien terme pour le Kylsht] —>Tsuku—> Chiku [cf.a. Chiku-
zen, etc.] et de Shinra [=Shilla=Corée], et de la sorte renvoyer a une zone
entre les deux pays, Japon et Corée.

Il y a trées manifestement un flou qui entoure ce toponyme a la
localisation incertaine. Or, ce caractére de quelque chose d’incertain, ne se
trouve-t-il pas corroborée par les expressions telles que chikura-kotoba,

23 Riyo-sha 204/2.

24  Cf. H.O.Rotermund, Hos6gami ou la petite vérole aisément, Maisonneuve & Larose,
Paris 1991.

25 Kytai-zuihitsu [Nihon zuihitsu taisei, nouv. série II/12 p. 55].

26 Haifd Yanagidaru zenshi vol. 6, 80-25, Sanseidd 1977, ct.a. Riy6-sha 223/7.

27  Cf. Nihon-shi ko-jiten, p. 1393, Yamakawa shuppan 1997.

28  Jinrin kinmé-zui, Watanabe shoten 1969,



EXPULSION OU PROMOTION? 493

chikura-mono, chikura-yd, etc. ou le morpheéme <chikura> désignerait
chaque fois un caractére ambigue, mi-Chine mi-Japon, sans qu’on puisse
trancher ni pour ’'un ni pour I’autre. Le confucianiste Ogyl Sorai note dans
son Narubeshi [1762], ouvrage plein d’étymologies intéressantes, ce qui
suit:

Dans le Nihongi, on écrit <chikura> [d’une certaine facon], dans les textes bouddhiques,
c’est <chikura> [avec une graphie différente]; les textes confucianistes lisent <chi-ku-ra>
avec des points de lecture a c6té. Si les savants de ce monde hésitent a ce point sur
I’étymologie de <chikura ga oki> et n’accostent ni en Chine ni au Japon, c’est qu’ils
sont en train d*errer dans la mer des souffrances des vies et des morts.??

A la différence de la “haute mer de Chikura”, la “mer a 1'ouest” [nishi no
umi], semble avoir une sémantique plus claire.

Vers la mer a ’ouest les Minamoto expulsent vite tous les démons
[Nishi no umi e sarari Genke no yaku-harai]

dit encore un vers satirique, en faisant visiblement allusion 2 la défaite des
Taira dans la bataille de Dan no ura.’?

Nishi no umi — avec une lecture différente, sai-kai[<-d6é] — désigne
aussi, et tout d’abord, le Kyishd. Or, en méme temps, ce terme représente
aussi une zone de transition vers le paradis [d’Amida], comme on le voit
dans certains “poémes sur l’enseignement de Shakyamuni” [shakkyd-ka].3!
Et bien évidemment nous y trouvons nulle part trace des démons ou des
malheurs expulsés. Ajoutons que dans la littérature d’Edo, 1’expression
<nishi no wumi e sarari> prend aussi le sens de “faire disparaitre
complétement”.

Comment harmoniser ces deux acceptions antagonistes: d’un coté, une
région paradisiaque, de I'autre, I’expulsion des démons 1a méme? Pour
résoudre cette apparente contradiction dans |’acception du terme, deux
dénouements peuvent €tre envisagés:

29  Nihon zuihitsu taisei [I/8, p. 28, Nihon zuihitsu taisei kankd-kai 1928.

30  Senrya daijiten, ge, p. 572, Tokyo6do shuppan 1995.

31 Nishi no umi / iru hi wo shitau / kado-de shite/ kimi no miyako ni / tézakari-nuru [Shin
chokusen waka-shii 625]. Nishi no umi/ tatsu shira-nami no/ ue ni shite/ nani sugusu-
ramu/ kari no kono yo wo [Shin Kokinshd n® 1864]. Nishi no umi/ michi hiku shio ni/
makase-tsutsu/ ware to wa sasanu/ nori no haya-bune [Shin zoku Kokin waka-shi n°
854]. Cf.a. le Shoku Kokinshii [n°® 727]: Nishi no umi ya/ Aoki ga hara no/ shio-ji yori
araware-ideshi/ Sumiyoshi no kami.



494 H.O. ROTERMUND

a) la “mer a ['ouest” est une région a caractére ambivalent. Rappelons a
ce propos que les “espaces sacrés” [notamment les montagnes, le bord de la
mer, etc.] possedent en effet souvent ce double caractere. Aussi, I’évocation
du “fond des montagnes” [okuyama], par exemple, est elle fréquemment
utilisée dans la magie verbale pour tirer profit de la charge magique
reconnue a ces régions reculées. Or, celles-ci sont en méme temps [’endroit
vers lequel on expulse les malheurs, les maladies, les démons.’?> Ou bien,
deuxiéme possibilité, plus hypothétique, certes

b) il ne s’agit pas réellement d’une expulsion de ces démons. Mais de
quoi s’agit-il alors? Pour répondre a cette question, quittons un instant notre
sujet, et faisons une digression par I’idéologie et la pratique des yamabushi.

Une de leurs activités principales est la guérison des maladies. La cause
des maladies, notamment de celles d’ordre psychique, serait a chercher dans
I’action d’un esprit malveillant [iki-ryd, shi-ryd, on-ryé, eki-jin ou autres] ou
dans la malediction [tatari] d’un kami offusqué par I’homme. Afin de
neutraliser les mauvais effets d’une telle malédiction, c’est-a-dire pour guérir
un malade, le shugendé connait le “préche-instructif” [kyd-ke] prononcé a
I’adresse des esprits ou des mauvais kami. Dans ces préches on conjure le
plus souvent une prise de conscience et préconise un changement de la
maniere de penser. Est d’abord expliquée la raison sous-jacente a un
sentiment de coleére ou de vengeance [= origine de la maladie] de la part
d’un mauvais kami, etc. Puis, suit une description du rituel approprié, de
nature a mettre un terme a ces malédictions [maladies], assortie de formules
qui ordonnent le retrait des forces néfastes et par 1a méme aboutissent a la
levée de la maladie.

Ainsi, par exemple, les “esprits [des] vivants” [iki-ryd] sont avertis
qu’avec une pensée de colére ils n’obtiendraient nullement les “fruits des
mérites”. Il faudrait “changer de pensée” et développer un “coeur de I’Eveil”
[bodai-shin] afin de retrouver en quelque sorte la forme initiale, non
obscurcie par des égarements passagers. Pour ce qui est des “esprits [des]
morts [shi-ryd], le texte du préche dit que, malade et esprit, foncierement, ne
forment qu’un [ichi nyo fu-ni] et que tourmenter le malade reviendrait
finalement a se tourmenter [ou a étre tourmenté] soi-méme.

Nombre de documents du shugendé comportent ce genre de textes de
préche [kyo-ke-mon]. Nous en retenons surtout la possibilité de faire en sorte

32 Cf. H.O.Rotermund, La sieste sous l’aile du cormoran, et autres poémes magiques.
Prolégomenes a 1’étude des concepts religieux du Japon, p. 142 sq., L’Harmattan 1998.



EXPULSION OU PROMOTION? 495

que les esprits malveillants retrouvent leur forme initiale et leur nature
fonciere?3, nous y reviendrons dans un instant.

Dans les exorcismes et les incantantions — comme, de fagon plus
générale, pour exprimer certains concepts de son idéologie issue du
syncrétisme shinto-bouddhique — |, le shugendé a fréquemment recours a des
“poemes magiques” [majinai-uta). Voyons deux exemples qui servent le
renvoi d’une malédiction:34

Sans relache je prie/ dans les eaux de la riviere/ pour chasser le mal//
plus haut méme que les nuages/ ils montent, les méchants kami
[Kawa no se ni/ inori-tsuzukete/ haraureba// kumo no ue made/ kami zo noborinu]
* k%
Esprit violent/ qui m’a souvent tourmenté/ pendant tant d’années//
prends congé dés maintenant/ et regagne ta demeure
[Toshi wo hete/ mi wo samatageru ara-misaki// ima wa hanarete/ moto no yashiro e]

Dans I’exorcisme pratiqué aupres du chevet d’un malade, il convient de
réciter la formule suivante a 1’adresse de I’esprit malveillant:

Dans les trois mondes/ nulle part n’y existe pour vous/ un lieu de repos//
dépéchez-vous donc, rentrez/ dans votre ancienne demeure
[Sangai wa/ yasuki tokoro mo/ nai zo kashi// toku toku kaere/ moto no yashiro e]?s

Et encore pour le renvoi, la mise en congé d’un [mauvais] kami, on
réciterait:

Vite, dépéchez-vous/ kami et bouddhas montez/ dans la chisse dorée
et regagnez pour toujours/ votre état foncier
[Haya-baya to/ koshi ni meshitaru /kami hotoke// modorazu kaere/ moto no honji ni]*®

Ces exemples montrent clairement 1’idée d’un retour vers 1’état originel dont
I’esprit [kami] en question s’est momentanément séparé, et qui, en toute
logique, serait celui de la délivrance dans la bouddhéité [re-]trouvée.’’

33  Cf.détails chez Miyake H.,Shugendd shisé no kenkyl p. 805, Shunjisha 1985.

34  H.O. Rotermund, op. cit., poémes n° 185, 187.

35 Ibid. n° 244,

36  Ibid. n° 246.

37  On pourrait s’interroger, par exemple, sur la signification de la “montée jusqu’aux
nuages” évoquée dans un des poémes cités ci-avant. Serait-elle un simple éloignement?
Ou signifie-t-elle un changement de nature, une conversion en un bon kami?



496 H.O. ROTERMUND

La méme question se pose dans les formules qui, dans le cadre d’une
mise en congé, invitent tel kami a ne pas manquer le départ de la chésse
dorée [mikoshi]. Dans une pareille mise en congé, ne pourrait-on pas voir
comme une “promotion” du [mauvais] kami, [r]envoyé vers un paradis [=
vers la délivrance]? Serait-ce faire preuve d’une extension ou d’une
transposition abusive que d’associer a une pareille conception la “mer a
I’ouest” et le sort des entités y expulsés? La réponse, toute négative, vite
donnée, pourrait cependant se trouver quelque peu mise en question, a notre
avis, par le poéme suivant qui parle d’'un monstre venue de 1’ouest.

Ah, de grice voila/ de ’ouest vous étes venu/ monstre & une jambe//
dépéchez-vous, rentrez vite/ en la Terre pure d’Amida
[Aware ya na/ nishi yori kitaru/ hitotsu-ashi// isoide kaere/ Mida no jodo e]3®

L’imaginaire des traditions populaires japonaises connait divers monstres,
d’aspect et de taille inégale, des borgnes, ceux a une jambe, etc. Nonobstant
le fait que la venue de ces kami-démons est plus particulierement attendue a
certains moments de 1’année, comme on I’a vue au début de notre exposé,
I’arrivée d’un monstre, venant de l'ouest, et son retour vers le paradis
d’Amida, la Terre pure [a ’ouest], nous semble en I’occurrence refléter la
trace d’un concept propre au syncrétisme shintd-bouddhique qui est a la base
de toute croyance populaire. Le renvoi [par le biais d’une formule] profite
en quelque sorte aux démons. Derriére les malheurs [yaku], éliminés par les
yaku-harai, se cachent aussi des esprits malveillants, des démons, des
mauvais kami qui, dans la mentalité religieuse japonaise, rappelons-le, ne
sont jamais totalement mauvais — 1’idée d’un mal absolu et irrécupérable est
pour ainsi dire absente de la pensée religieuse japonaise. Ces démons ou ce
qui apparait comme tels, sont donc a méme de se muer, et de réintégrer leur
état originel ou tout au moins sont-ils susceptibles de changer radicalement
de nature — le concept de la transformation des “mauvais kami” [aku-jin] en
“kami apportant du bonheur” [fuku-jin] est un des axes des croyances
populaires japonaises.

Les poemes magiques cités ci-avant, tout comme les textes de “préche-
instructif” [kyd-ke-mon] du shugendé, soulignent cette idée d’une con-
version aboutissant a une promotion voire a la délivrance des bénéficiaires.
Ceux-ci, apres avoir retrouvé leur “demeure de toujours” [moto no yashiro],
leur “terre d’origine” [honji], et pourquoi pas — pour ainsi revenir au sujet de
notre exposé — la “mer de 1'ouest” [chemin vers le paradis de ’ouest], ces

38 H.O. Rotermund, op.cit. n® 178.



EXPULSION OU PROMOTION? 497

démons ou mauvais kami cessent alors non seulement de nuire a I’homme,
de lui créer des obstacles et des tourments, mais leur départ se solde méme
pour ’homme-bénéficiaire par I’avénement de prospérité et de bonheur. Un
dernier poéme magique nous le dit en ces mots:

Mon rite accompli/ je me tourne pour regarder/ vers la mer a ’ouest
a peine les démons partis / que déja vient la fortune
[Harai shite/ tachi-ide mireba/ nishi no umi// shinobinu mama ni/ tomi zo irimasu]??

Interpréter la chasse aux démons a la lumiere de 1’idéologie du syncrétisme
shint6-bouddhique, dont le shugendo est I'expression la plus parfaite, nous
semble constituer un des moyens permettant de mieux comprendre, ou,
disons, de comprendre autrement, I’image floue de la “mer a I’ouest”. Son
sens premier aurait pu tomber en oublie, et les yaku-harai, lointains héritiers
d’une trés ancienne mentalité religieuse, auraient pu n’en retenir que
I’élément d’expulsion vers une région considérée comme impure et
génératrice de toutes sortes de malheurs, conformément a 1'idée que c’est de
I’ouest, a savoir du Continent [Chine, Corée] que venaient de tout temps les
épidémies, bref le mal. Pareille réduction de I’'image et de la signification de
la “mer a ’ouest” pourrait, mutatis mutandis, s’appliquer aussi a 1’existence
de lieux taboués [imi-chi], en fait d’anciens espaces sacrés dont ne
subsisterait plus que I'idée de tabou, d’interdit. Or, le probleme des espaces
sacrés nous ameéne déja en dehors du cadre thématique de notre exposeé.

39  Ibid. n® 239.






	Expulsion ou promotion? : la géographie imaginaire de la chasse aux démons

