Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 57 (2003)
Heft: 3: Meer und Berge in der japanischen Kultur : europaische Japan-

Diskurse Il und IV

Artikel: Der gelenkte Blick : umi in der klassischen japanischen Poetik
Autor: Arokay, Judit
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147606

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147606
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DER GELENKTE BLICK —
UMI IN DER KLASSISCHEN JAPANISCHEN POETIK

Judit Arokay, Hamburg

Die Meere um Japan und die groBen Seen (umi) im Lande haben ihrer geo-
graphischen Bedeutung entsprechend die Dichter Japans vielfach inspiriert.
Besonders in der waka-Dichtung wurden zahlreiche Bilder geprigt, die sich
mit dem Meer verbinden und die zum festen Bestandteil des poetischen Vo-
kabulars wurden. Solche poetischen Motive konnen Orte sein, die am Meer
gelegen sind, von Dichtern vielleicht einmal besucht wurden und seit dem
Man’yéoshii (8. Jahrhundert) besungen werden, aber auch konventionelle
Auttribute dieser Orte und die unverzichtbaren Requisiten dieser Landschaften
wie Boote, Schilf oder Nebel. Poetikschriften aus der Heian-Zeit eroffnen
eine interessante Perspektive auf diese Motive: Sie beschiftigen sich explizit
mit dem Bestand und den Verwendungsweisen von poetischem Vokabular
und reflektieren das Bewusstsein fiir diese Fragen.

Die Terminologie der heian-zeitlichen Poetik unterscheidet noch nicht
eindeutig zwischen utamakura ¥, was spiter in der Bedeutung ,,beriihmte
Orte von poetischer Relevanz* (meisho %#197) benutzt wurde, und der allge-
meinen Kategorie der poetischen Ausdriicke (kago #Kif). Utamakura waren
also sowohl Orte, als auch bestimmte Motive wie der rohrende Hirsch, der
Fischer, trinennasse Armel, bis hin zu besonderen Leseweisen von Wortern
im lyrischen Kontext: tazu fiir das umgangsprachliche tsuru (Kranich #5),
kawazu fiir kaeru (Frosch ). Feste Attribute (makurakotoba ¥, Epithe-
ton ornans) gehorten ebenso dazu wie Jahreszeitenworter (kigo F=2E). Das
Inventar der poetischen Ausdriicke wurde durch zentrale Gedichte des
Man’yoshii geprigt und war bereits ab der Kokinwakashii-Zeit weitgehend
kodiert: Thre Verwendung und ihr Bedeutungsumfang waren durch vorange-
gangene Gedichte festgelegt. Die ersten poetologischen Uberlegungen zu
passenden Ausdrucksweisen gehen auf die Kokinshii-Zeit um 900 zuriick,
die ersten umfangreichen Listen wurden Mitte der Heian-Zeit als eigenstin-
dige Kataloge oder als Teil von umfangreicheren Poetikschriften erstellt.
Belege fiir diesen recht weiten Bedeutungsumfang des Terminus utamakura
finden sich in den friihesten Katalogen dieser Art: im Kisen shiki =42\ aus



472 JUDIT AROKAY

der Mitte der Heian-Zeit oder im Shij0 dainagon utamakura
VU KN S b und im Shinsen zuiné FriE#lK, beide von Fujiwara no
Kintd BEJH 20T (966-1041), sowie im Néin utamakura REXWAHL von Noéin
hoshi HE [K 7Rl (988-2).

Zur Illustration einige Beispiele im Zusammenhang mit dem Meer aus
dem Néin utamakura:

e to wa, ura ni sashiiritaru tokoro nari. (Buchten sind Stellen, die in die Kiistenlinie hin-

einragen.)

minato to wa, kawa no umi ni nagareiru wo ieri. (Als Hafen bezeichnet man die Miindung

von Fliissen ins Meer.)

nikusami to wa, fune ni ami tsuketaru wo iu. (Wolldecke + Netz, Neid + Hass, heilit,

wenn am Schiff Netze befestigt sind.)

nagisa to wa, ike umi nado no hotori wo iu. (nagisa nennt man das Ufer von Seen und

vom Meer.)

umi woba, nagisa moru to iu. (Vom Meer sagt man, dass es sich iiber das Ufer ergiefBt.)

[= makurakotobal]

umi woba oshiteru va, watatsumi to vii. (Das Meer heilit ,hell leuchtend™, es wird als wa-

tatsumi bezeichnet.! [oshiteru ya: makurakotoba, watatsumi: kago)?

Im Anschluss an diese Definitionen und Beispiele folgt eine lange Liste be-
rithmter poetischer Orte.
Erst im 12. Jahrhundert festigte sich der Ausdruck wutamakura in der

N4

Bedeutung von Ortsname (chimei, meisho), so im Toshiyori zuiné g L
(entstanden zwischen 1111-14) oder im Godaishii utamakura FLANEEIRFL
von Fujiwara no Norikane )5 #i 3 (1107-65). Im Toshiyori zuind heibt es:

Es gibt sog. utamakura, das sind Namen von Orten in Gedichten. Es ist iiblich, Ortsna-
men zu verwenden, die dafiir vorgesehen sind. Man kann nicht einfach beliebige benut-
zen, sondern muss sich daran orientieren, was die Gewohnheit fritherer Dichter war. Man
sollte auBerdem nicht iiber einen anderen Ort dichten, als den, vor dem man steht. Zum

1 Die Bezeichnung watatsumi bedeutete urspriinglich, wie in einigen Gedichten des
Man’yoshii nachweisbar, Meeresgott (¥ ) und wurde dann auf das Meer selbst iibertra-
gen. Siehe z.B. Katagiri Yéichi: Utamakura, utakotoba jiten, Tokyo: Kasama shoin
1999: 467f.

Nihon kagaku taikei, hg. von Sasaki Nobutsuna, Kyisojin Hitaku, Tokyd: Kazama
shobd 1956-1998 (fortan: NKGT), Band [: 73-107. Auch aus den obigen Beispielen
kann man sehen, dass das japanische Wort umi in der Dichtung sowohl fiir salzige als

[§®]

auch fiir StiBwasserseen steht, eine Trennung daher nur fiir den konkreten Fall (bei Nen-
nung des Ortes) moglich ist.



DER GELENKTE BLICK 473

Beispiel, wenn man nach Sagano kommt, kann man nicht mit dem Argument, dass es
allzu schwierig sei, zu diesem Feld etwas zu dichten, einfach iiber Yoshino oder Kasu-
gano schreiben.’

Die an diese Stelle anschlieBende Liste beinhaltet makurakotoba und poeti-
sche Ausdriicke (kago) im heutigen Sinn. Diese bezeichnet Toshiyori einfach
als mono no na Y44, nicht in dem in der Poetik schon damals geldufigen
Sinn von Akrostichon (genauer: Akroteleuton)?, sondern in der Bedeutung
von ,Bezeichnung von Dingen*: tsuchi aragane to iu (Die Erde bezeichnet
man als grobkornig.); onna wagimoko to iu, wagaseko to iu (Frauen be-
zeichnet man als ,meine Schwester’.); ama, namishinau to iu (Zu Fischern
sagt man: sich an die Wellen schmiegend; geschmeidig wie Wellen); umi,
watatsumi to iu.

Die Bedeutung von makura in den Begriffen uta-makura und makura-
kotoba ist nicht eindeutig geklirt. Eine Erklarung ist, dass Sammelwerke,
Gedichtbinde oder bereits als poetologische Anweisungen konzipierte Kata-
loge den Dichtern als stindige Begleiter dienten, sie diese sogar beim Schla-
fen griffbereit am Kissen aufbewahrten. Makura wire in diesem Fall als Be-
zeichnung fiir ein gebundenes Buch und von daher als Titel solcher Werke
zu verstehen. In diese Richtung weist auch ein anderer, sehr bekannter Titel,
der kaum mit Poetiken in Zusammenhang gebracht wird, der aber in gewis-
ser Weise frilhen Poetikschriften sehr nahe kommt: das Makura no soshi.
Dieses Kopfkissenbuch der Hofdame Sei Shonagon beinhaltet Listen, die
gerade im Vergleich mit dem eben erwihnten Noin utamakura groBe Ahn-
lichkeiten aufweisen. Als Beispiel die Berge und das Meer bzw. Seen:

(13) yama wa Ogurayama, Kaseyama, Mikasayama, Konokureyama, Iritachi no yama,
Wasurezu no yama, Sue no Matsuyama, Katasariyama koso tkanaran to okashikere. |...]
Asakurayama, yoso ni miru zo okashiki. Ohireyama mo okashi. (wortlich heift das
etwa: Berge, die auf jeden Fall reizvoll sind, sind der Ogurayama, Kaseyama, usw. Zu ver-
stehen ist das als: Unter den Gedichten zum Thema Berg sind solche iiber den Ogurayama,
Kaseyama, Mikasayama, Konokureyama, Iritachi no yama, Wasurezu no yama, Sue no
Matsuyama, Katasariyama auf jeden Fall reizvoll. [...] Der Asakurayama ist als Motiv in
Verbindung mit ‘yoso ni miru’ [ in der Ferne gesehen / reizvoll. Auch der C)hireyama ist
als poetisches Motiv reizvoll.)

3 NKGT I. 152ff.
Auch butsumei gelesen und auch unter dem Namen kakushidai P& bekannt. Unabhingig
vom eigentlichen Thema des Gedichtes wurden einzelne Wérter (Pflanzen-, Vogel-, Pro-
vinznamen) in den Gedichten versteckt, meistens als Schlusssilben der einzelnen Zeilen
(ku), teilweise auch innerhalb der Zeilen.



474 JUDIT AROKAY

(18) umi wa mizuumi, Yosa no umi, kawafuchi no umi. (Zum Thema umi schreibe man

iiber SiiBwasserseen, iiber das Meer von Yosad, oder iiber tiefe Stellen von Stromen.®

Diese Listen, die etwa ein Drittel des Makura no séshi ausmachen, sind in-
haltlich nur zu verstehen und gattungsméBig nur einzuordnen, wenn sie als
Teil der poetologischen Tradition gelesen werden. Diese sonst kaum ver-
standlichen Passagen deuten darauf hin, dass poetische Handbiicher dieser
Art bereits im 10. Jahrhundert im Umlauf gewesen sein miissen. Konkrete
Hinweise auf die Existenz solcher Werke finden sich z.B. im Genji monoga-
tari’, aber auch im Shinsen zuiné Kintds, der erwihnt, dass von Tsurayuki
ein Handbuch von utamakura existiert haben soll.®

Eine andere Interpretation schlidgt Keichfi im 17. Jahrhundert vor, kei-
nen ganz ernst gemeinten, wie Edward Kamens meint. Keicht versteht uta-
makura, d.h. meisho, als Hilfsmittel, die genauso wie ein Kissen schone
Traume befordert, fiir den Dichter als Stiitzen dienen, an die er sich anlehnen
kann und mit Hilfe derer er gelungene Gedichte hervorbringt. In diesem
Sinne wiren makura die einzelnen poetischen Ausdriicke oder Orte. Ihre
Funktion ist, die Sinnentfaltung in Gedichten zu unterstiitzen und zu berei-
chern, indem sie auf die Tradition verweisen, unzihlige friihere Gedichte
und deren Bilder und Stimmungen evozieren. Die poetische Leistung beim

5 In der Provinz Tango; berithmt ist: Yosa no umi no ama no hashidate.

Die Bedeutung von kawafuchi no umi ist umstritten. Im Néin utamakura wird ein Kawa-
kuchi no umi erwihnt, aber auch dieser Ort ist unbekannt. Nihon koten bungaku taikei
(fortan: NKBT) Bd. 19: Makura no séshi, Murasaki Shikibu nikki, hg. von lkeda Kikan
e.a., Tokyo: Iwanami shoten 1958: 56f.

7 So im Kapitel Tamakazura, in dem Genji erwihnt: ,,’Ich weil} in den Poetik-Schriften und
den Uta-makura gut Bescheid; entnimmt man daraus die feststehenden Gedichtworte, so
klingen die Gedichte kaum voneinander verschieden. Einst hat mir Suetsumu Hana ein
Soshi auf’ Kanya-Papier zu lesen gegeben, das ihr Vater, der Prinz Hitachi, verfa3t hat. Es
enthielt viele Poetik-Regeln, und es war dort genau verzeichnet, was man als »Gedicht-
krankheit« vermeiden miisse. [...]"* (Oscar Benl (Ubers.): Die Geschichte vom Prinzen
Genji, Ziirich: Manesse Verlag 1992: 678f. yorozu no séshi, utamakura, yo annai
shiri... NKBT Bd. 15: Genji monogatari 11, hg. Von Yamagishi Tokuhei, 1959: 373. Der
Ausdruck utamakura war also zumindest fiir eine bestimmte Gruppe von Poetikanweisun-
gen in Gebrauch.

8 Dass die Suche nach utamakura teilweise aktiv betriecben wurde, ist in mittelalterlichen
setsuwashii belegt: Fujiwara no Sanekata (-998), Liebhaber Sei Shénagons, wurde laut
Konjaku monogatari shii von Ichijo-tennd nach Mutsu geschickt mit dem Befehl | Uta-
makura wo sagashite maire!* Siehe in ,Utamakura wo meguru hitobito*, in: Akiyama
Ken, Yamanaka Hiroshi: Nihon bungaku no rekishi 3: Kyiitei saron to saijo, Tokyo: Ka-
dokawa shoten 1967: 355ff. Zum Makura no séshi vergleiche Mark Morris: ,.Sei Shona-
gon’s Poetic Catalogues®, in: Harvard Journal of Asiatic Studies 40/1 (1980).



DER GELENKTE BLICK 475

Gebrauch dieser Technik, die eigentlich die stindige Wiederholung etablier-
ter Motive ist, wurde im neuen Arrangement der Elemente gesehen: das
Sich-Wiederholende als geniale Anspielung auf Schon-Dagewesenes, das
Neue — im optimalen Fall — als geniale Bereicherung der Tradition.’

Wie wurde nun die Funktion von poetischen Ausdriicken, insbesondere
von poetischen Orten von Poetologen gesehen? Kamo no Chémei ff&zH
(1155-1216) rekurriert in seinen Ausfiihrungen iiber utamakura im Mumy-
oshé HEL Y auf das Bild des Gartens, um die Funktion dieser Worter zu
verdeutlichen:

Um einen Wassergarten anzulegen, platzieren wir Steine nahe an der Stelle, wo die Kie-
fern stehen werden, und da, wo ein Teich und flieBende Wasserstrome geplant sind, legen
wir einen kiinstlichen Hiigel an, um einen Aussichtspunkt zu schaffen. In derselben
Weise konnen wir die Gestalt eines Gedichtes ausschmiicken durch die Verwendung von
Namen bestimmter Orte. Die Kenntnis, wie man diese einsetzt, ist eines der wichtigsten
Elemente unseres poetischen Erbes.!'?

Konventionelle Elemente des Gartenbaus werden hier mit den konventio-
nellen Ausdriicken der Dichtkunst gleichgesetzt: sie funktionieren wie Ele-
mente eines vorgegebenen Lexikons, die nach syntaktischen Regeln zusam-
mengefiigt werden. Ihre Bedeutung gewinnen sie nicht als Elemente der
Natur, sondern als Bestandteile der Komposition. Als Zeichen beziehen sie
sich nicht auf die auBBersprachliche Wirklichkeit, sondern auf das sprachliche
Netz literarischer Anspielungen oder im Garten auf das zeichenhafte Netz
symbolischer Beziehungen. Die Texte der Gedichte oder des Gartens sind auf
eine radikale Weise gegenseitig untereinander verbunden, denn sie wieder-
holen gewohnte formale Strukturen und inszenieren gewohnte Einstellungen
neu. Ohne die Kenntnis der Vorldufer sind sie allerdings kaum zu interpretie-
ren: sie bedeuten alles oder nichts — ein Gefiihl, das einen oft beschleicht z.B.
bei der Lektiire japanischer Gedichte, die aus ihrem Kontext herausgerissen
sind.

Dieser Umgang mit der Natur in der japanischen Kultur wird in kultur-
theoretischen Interpretationen immer wieder hervorgehoben, so auch bei
Arne Kalland in seiner informativen Einfiihrung zum Aufsatzband Japanese
Images of Nature: Nicht die Erscheinungsformen der Natur, sondern die Idee

9 Edward Kamens: Utamakura, Allusion, and Intertextuality in Traditional Japanese
Poetry, New Haven and London: Yale University Press 1997: 1ff.

10 Mumyésho in NKBT, Bd. 65 Karonshii, négakuronshii, hg. von Hisamatsu Sen’ichi,
Nishio Minoru, Téky6: Iwanami shoten 1971: 91.



476 JUDIT AROKAY

von ihr ist wichtig, nicht das tatsdchliche Aussehen, sondern die damit ver-
bundenen Konzepte.'!

Joy Hendry fiihrt das am Beispiel des Gartens aus: Der Garten als Mo-
dell der AuBenwelt vermittelt zwischen der als wild und bedrohlich empfun-
denen Erscheinung von Natur und der Sicherheit und Geborgenheit gesell-
schaftlicher und kultureller Konventionen. Der Garten ist die in Kultur
iiberfiihrte Natur, das Geziahmte, Gekochte, Umfriedete und Gefesselte im
Gegensatz zum Wilden, Rohen, Grenzenlosen und Entfesselten der Natur.
Der Garten verwandelt sich dabei in ein Ideal, das aber nicht als Abbild der
Natur, sondern als Modell fiir die Natur gemeint ist. Auf die Dichtung iiber-
tragen heiB3t das, dass nicht die Beschreibung von Natur, sondern ihre Ver-
wandlung in Symbole die eigentliche poetische Leistung ist. Es reicht, den
richtigen, d.h. konventionellen Umgang mit den Bildern zu kennen, den
Anschauungsgegenstand braucht man nicht mehr heranzuziehen. Seine Be-
trachtung konnte auch nichts Positives zum poetischen Bild beitragen. Daher
auch die in der japanischen Literatur zeitweise extensiv genutzte Moglichkeit
bzw. Konvention, von den tatsdchlichen Orten entfernt Gedichte iiber Land-
schaften zu verfassen.

Der Poetologe und Dichtermonch Shoétetsu I1Effl (1381-1459) formu-
lierte diese Einsicht so:

Wiirde mich jemand fragen, in welcher Provinz der Yoshino-Berg liegt, so wiirde ich
wohl antworten: ,,Die Kirschbliite wird gerne im Zusammenhang mit dem Yoshino-Berg,
das Herbstlaub mit dem Tatsuta-Berg besungen. Wenn ich dichte, brauche ich nicht zu
wissen, ob er in der Provinz Ise oder Hylga liegt.” Das Wissen, in welcher Provinz sie
liegen, niitzt nichts. Ich habe mir auch nie Miihe gegeben, so etwas zu lernen, aber da ich
es mir von selbst gemerkt habe, weil} ich, dass der Yoshino-Berg in der Provinz Yamato
it #

Der unmittelbaren Naturbetrachtung kommt also kein Gewicht zu, dafiir
umso mehr der situationellen oder kontextuellen Konzeptualisierung. Und es
ist nicht die GroBartigkeit der Natur, die die Quelle der japanischen Asthetik
wire: Auf die Erfahrung und den GenuB von Natur in sehr stark
eingeschrinktem, kontrolliertem und im hochsten Grade idealisiertem
Rahmen wird dafiir umso mehr Wert gelegt. Nicht die Stirke, das Grandiose
an der Natur zieht an, sondern ihre Schonheit 1im Kleinen. Um den Fokus zu

11 Asquith, Pamela J., Arne Kalland (eds.): Japanese Images of Nature. Cultural Perspecti-
ves, Richmond: Curzon 1997.

12 Shétetsu monogatari NKBT, Bd. 65: 176, hier zitiert aus: Judit Arokay: Shétetsu. Ge-
danken zur Dichtung, Miinchen: iudicium 1999: 45,



DER GELENKTE BLICK 477

schirfen wird dabei der Bildausschnitt reduziert, Details werden in den
Mittelpunkt geriickt, storende Elemente weggeschnitten. Dieses Verfahren
wird von Joy Hendry als framing bezeichnet, eine Art metonymische
Technik, den Gesamtiiberblick zu verhindern und Einzelaspekte in den Blick
zu fassen. Auf Japanisch ist diese Technik im Gartenbau nach Itd6 Teiji als
mikiri oder trimming bekannt, als Ausschneiden eines Blickfeldes, wodurch
eine kondensierte Form des Bildes zustande kommt. Auf dieses mikiri bezieht
sich ,,.Der gelenkte Blick* als Titel dieses Aufsatzes, denn es ist offensichtlich,
dass dieses Verfahren auch in der Dichtung eine entscheidende Rolle spielt.

Das Meer hatte eine immense Bedeutung im Leben der Japaner, allein wenn
man an das Meer als Nahrungslieferant und als Transportweg denkt. Es
stellte zugleich die Lebensgrundlage fiir einen Grofteil der Japaner dar, war
die Verbindung zum Festland, bedeutete aber auch eine stindige Bedrohung.
Es ist kein Wunder, dass es auch mit den unterschiedlichsten religidsen und
mythologischen Bedeutungen befrachtet war: das Meer als Ursprung des
Landes Japan, als Ort der Reinigung, das Meer, das die Siinden wegspiilt,
jenseits dessen eine Art von Paradies sich befindet, das Meer als Wohnsitz des
Drachenkonigs und viele andere mehr.

Von dieser Bedeutung und vom grandiosen Eindruck, den man vom
Meer in Japan gewinnen kann, spiegelt sich so gut wie nichts wider in der
Dichtung. Der Blick auf das Meer ist durch den Umgang der Poetiken mit
dem poetischen Vokabular reguliert und gelenkt. Und gerade beim Meer
sind sie in der Heian-Zeit sehr selektiv vorgegangen: wihrend Berge (yama,
oka, mine, saka), Fliisse (kawa), die Hauptstadt (miyako), Felder und Wiesen
(no, hara, ta) unzihlige Male bemiiht werden, tauchen Meeresszenen viel
seltener auf. Vier- und zweibeinige Tiere kommen haufig vor, Fische so gut
wie nie.

Zudem eroffnen die Gedichte einen duflerst eingeschriankten Blick auf
das Meer. Das Wort umi selbst kommt selten vor, und wenn, dann in Verbin-
dungen mit Orten: Ise no umi, Nago no umi. D.h. nicht die Weite des Meeres
interessiert, sondern einzelne Ausschnitte: Kiistenlandschaften (umibe, hama,
hamabe), Buchten (ura, ye), vorgelagerte Inselgruppen (shima), vor denen
Wellen (nami), die Flut (shio), Schiffe (fune) oder Fischersleute (ama) auf-
tauchen. Die in der klassischen Dichtung gebrduchlichen Bezeichnungen fiir
umi sind watatsumi, watatsuumi  #ffl, was urspriinglich die Gottheit des
Meeres bezeichnete bzw. den Meeresgrund, umi no soko H#E, wo dieser
Meeresgott urspriinglich gelebt hat. Weitere Worter sind wata no hara I,
wata no soko WEIS, unabara 85, ao unabara 5 )5, Mit einem Attribut



478 JUDIT AROKAY

versehen die raue See: araumi, arumi . Als makurakotoba zu umi selbst
kommt fiir shioumi (fiir salzige Seen) oshiteru, fir mizuumi (fiir SiiBwasser-
seen) nioteru ya in Betracht.!> Das makurakotoba nioteru verselbstindigte
sich allerdings in der Form Nio no umi als Name fiir den Biwa-See (damals
(A)mi-See).14

Welche Orte und welche Requisiten sind es nun konkret, die in Zusam-
menhang mit umi eine Rolle spielen? Und welche Bedeutungsassoziationen
verbinden sich mit einzelnen Landschaften?

Zunichst einige Beispiele:

l.
sasanami no Kriuselnde Wellen:
Hirayama kaze no Wenn der Wind vom Hirayama
umi fukeba auf den See fillt,
tsuri suru ama no sehe ich die Armel der
sode kaeru miyu Fischer im Winde flattern.
(Man’yéshi Nr. 1719)13
2.
tadakoe no Von diesem geraden
kono michi ni shite Weg iiber den Berg aus
oshiteru ya wurde es wohl Meer von
Naniwa no umi to Naniwa benannt,
nazukekerashimo das hell leuchtende.
(Man’ yoshit Nr. 982)
3.
ayu no kaze Wie heftig muss wohl
itaku fukurashi der Ostwind wehen, dass
Nago no ama no in der Bucht von Nago
tsuri suru obune die Boote der Fischer rudernd
kogikakuru miyu zwischen Wellen verschwinden.

(Man’ yoshit Nr. 4041)

13 Siehe z.B. das Kigoshé NKGT bekkan 1: 57-59. Umi no bu.

14 Nio ist der alte Terminus fiir kaitsuburi und bedeutet Zwergtaucher, kleine entenihnliche
Vogel. Im Man’yéshii tauchen sie als niodori auf als makurakotoba zum Okinagagawa,
der in den Omi-See miindete. Von daher wurde er wohl als Nio no umi auf den See selbst
tibertragen. Nioteru wird ab der spiten Heian-Zeit eingesetzt fiir den vom Mond hell er-
leuchteten Omi-See. Fiir die Verwandlung von makurakotoba in Ortsnamen oder Nomen
gibt es neben nio auch noch andere Beispiele, das beriihmteste ist vielleicht: ashibiki
(die Beine beschwerend oder durch Schilfgras erschwerter Aufstieg in die Berge), das fiir
das Substantiv Berg (yama) eingesetzt werden kann wie in ashibiki no ki, Biume auf dem
Berg.

15 Auch im Shinkokinshii enthalten: Nr. 1700.



DER GELENKTE BLICK 479

Ise no umi ni

tsuri suru ama no
ukenare ya

kokoro hitotsu wo
sadame kanetsuru

Nago no umi no
kasumi no ma yori
nagamureba

iru hi wo arau
okitsu shiranami

Kamishima ya
[soma no ura no
tsuki mite mo

nenu yo no nami zo
sode ni kasanaru

Kamishima ya

[soma no ura ni

ama no karu

mo ni sumu mushi no
mi wo uramitsutsu

Die Fischer bei

ihrer Arbeit vor Ise

sind das Schaukeln gewohnt!
Allein mein Herz kann

nicht zu Ruhe kommen.
(Kokinwakashii Nr. 509)

Betrachte ich das

Meer vor Nago zwischen den
Nebelschwaden,

weile Wellen in der Ferne
umspiilen die Abendsonne.
(Shinkokinwakashii Nr. 35)

Wie ich auch den Mond

iiber der Bucht von Isoma,

der gottlichen Insel, betrachte,
Wellen umspiilen in der
schlaflosen Nacht meine Armel.
(Sué no sanpin shii Nr. 578)

Ach, wie beneide ich

die Insekten, die im Seetang leben
den die Fischer ernteten

in der Bucht von Isoma,

der gottlichen Insel.

(Kenpd meisho hyakushu

Nr. 841)!6

Im Folgenden sollen nicht einzelne Orte oder poetische Ausdriicke, sondern
die einzelnen Szenen in ihrer Gesamtheit analysiert werden. Dafiir miissen
die einzelnen Ebenen der Bilder bestimmt werden.

I. makurakotoba (Epitheton ornans)
—> II. meisho
—> [II: primére Motive des Ortes
——> V. sekundire Motive

sasanami ya

Hirayama kaze no / umi fukeba
tsuri suru ama no

sode kaeru miyu

(Man’ yoshii 1719)

16 Es geht hier um die in der Provinz Kii gelegene Bucht Isoma no ura und nicht um eine
sandige Bucht, die als Ubersetzung auch moglich wiire.




480 JUDIT AROKAY

1. makurakotoba

—> II. meisho Kamishima ya
—> IV. sekundires Motiv Isoma no ura no
—> III: priméres Motiv tsuki mite mo
—> IV. sekundires Motiv nenu yo no_nami zo

sode ni kasanaru
(Sué no sanpin shii Nr. 578)

Nicht in jedem Fall sind alle Ebenen in den Gedichten vertreten, so ist die
Stelle von makurakotoba oft nicht besetzt (Bspl. 3, 4, 5), oder es fehlt der
Ortsname, dafiir wird umi oder ura genannt. Das makurakotoba kann den
Ort oder die geographische Landschaft bereits in sich tragen oder andeuten,
so wie in diesem Beispiel, in dem der am Omi-See gelegene Berg Hirayama
genannt wird, oder Nioteru ya wird iibertragen auf Nio no umi (Biwa-See).
Die Elemente miissen zudem nicht in dieser Reihenfolge erscheinen, der
poetische Ort kann auch im Unterstollen des Gedichtes (wie bei Nr. 2), das
sekundidre Motiv gleich zu Anfang des Gedichtes stehen. Die vier Ebenen
sind also perspektivisch gedacht und miissen nicht in dieser Reihenfolge ab-
gearbeitet werden. Allerdings ist im Laufe der Poetikgeschichte ein stilisti-
scher Wandel zu beobachten.!” Insgesamt tauchen in der Nara- und Heian-
zeitlichen Dichtung viele verschiedene Orte am Meer auf, was allein durch
die rege Reisetitigkeit von Grenzsoldaten und deren Man'ydshii-Gedichten
bedingt ist.'® Ein Teil dieser Orte wurde auch in der Heian-Zeit gern zitiert.
Und nun ein paar Beispiele fiir die obigen Kategorien:

17  Kintoé schreibt im Shinsen zuiné, dass im Altertum das utamakura im Oberstollen (die
ersten drei ,,Zeilen*) stand, im Unterstollen folgte die Gefiihlsaussage. In der Kokinshii-
Zeit soll es wie bei Tsurayuki oder Mitsune nicht mehr so streng gehandhabt worden
sein. Und hundert Jahre spiter wiirden es alle umgekehrt machen, was Kintd als falsch
kritisiert. Als Beispiel erwihnt er ein lobenswertes Gedicht von Tsurayuki, das im alten
Stil gehalten ist und das mit einem erweiterten makurakotoba (sog. jokotoba [T &) an-
fingt und den poetischen Ort im Oberstollen unterbringt: kaze fukeba okitsu shiranami
Tatsutayama | yowa ni va kimi ga hitori koyuramu (Wenn der Wind weht, bilden sich
weille Wellen auf offener See, am Tatsuta-Berg. Nur du allein iiberquerst ihn wohl mitten
in der Nacht.) Vgl. Akiyama/Yamanaka: Kyiitei saron to saijo, 364f.

18  Umi (als Meer oder See) wird im Man'yéshii mit Ausnahme von Hokkaidé, Aomori,
Akita, Yamagata, Iwate und Rydkyd in allen Prifekturen besungen. Die Zahl der Gedichte
ist verglichen mit spiteren Anthologien relativ hoch.



DER GELENKTE BLICK 481

I. makurakotoba
Diese konnen direkt mit dem Meer oder mit Meeresmotiven verbunden sein:

Meer (shioumi): oshiteru #1838 % (hell leuchtend), shio no havashi 1P 135> L (schnelle

Stromung, schnell steigende Flut)
SiiBwasserseen (mizuumi): nioteru ya MR 2
Schiffe (fune): utakata no IR D (schnell verschwindend, wie Bliaschen auf dem Wasser)

Fischer (ama): nami shinau #4535 (sich in die Wellen legen, sich mit den Wellen bie-
gen)

Wellen (nami): chirusora (weitflachig, durcheinander)

Allgemeine makurakotoba, die bestimmte Orte ,,ankiindigen*:

sasanami va (kriuselnde Wellen — Omi, die Stadt, die Region oder der See)

nioteru zum Omi-See

oshiteru zu Naniwa

wata no e #%32 zu Settsu, im Norden von Osaka gelegen, wahrscheinlich abgeleitet von

der Fihrstelle in der Naniwa-Bucht.

Die Zahl dieser makurakotoba ist sehr grol und weist interessanterweise oft
keinen bildlichen Zusammenhang zum Meer oder Wasser auf.

II. Die beriihmten poetischen Orte (meisho) waren bereits in der Heian-Zeit
genauestens katalogisiert, wie z.B. im Néin utamakura nach Provinzen auf-
gelistet. Um nur einige wichtige zu erwihnen:

Akashi, Ise, Suma, Sumiyoshi, Suminoe, Nago, Naniwa, Naruto, Nio no umi, Omi

ITII. Als primdre Motive moéchte ich jene Elemente bezeichnen, die sich direkt
mit dem Meer, Wasser verbinden wie ama (Fischer; auch Taucherinnen);
amagoromo (die meist sehr drmliche Kleidung der Fischer, die hdufig nass ist
und daher an die trinennassen Armel von Verliebten erinnert); Beschiifti-
gungen der Fischer: 1. fischen (tsuri suru; tsuri nawa); 2. zur See hinausfah-
ren, rudern (fune ga yuku; kogu; uku); 3. Seetang einholen (mo wo karu;
mirume); 4. Seetang brennen, d.h. Salz brennen; Seetangsalz (shioyaku ke-
buri; moshio); mirume (Seetang); izaribi (in Fischerbooten nachts brennende



482 JUDIT AROKAY

kleine Lichter); nami (Wellen); nami no hana (die weillen feinen Wellen-
kimme); nami makura (Schlafen im Boot, mit den Wellen als Kissen) oder
bestimmte Vogel, sehr oft der chidori (Regenpfeifer), der am Strand ent-
langléuft.

IV. Sekundire Motive wiren allgemeine poetische Ausdriicke, die in keinem
bildlichen Zusammenhang zum Meer oder Wasser stehen:

sodelkoromode (Armel); koromo (Gewand); tsuki (Mond); kasumi (Nebel, Dunst); kaze
(Wind); keburi (Rauch); namida (Trinen).

Diese primdren und sekundiren Motive fokussieren den Blick auf einzelne
Aspekte einer Landschaft und sind die eigentlich entscheidenden Kompo-
nenten, die den Gefiihlsgehalt bestimmen. Am Beispiel der Fischer ausge-
fiihrt wire das:

Fischer, die zur See hinausfahren als Abschiedsmotiv

die im Wasser arbeitenden Fischer, deren Armel durchnisst sind, als Metonymie fiir die

tranennassen Armel von Liebespirchen

die im Wasser schwankenden Boote der Fischer: sich nicht niederlassen (nicht entschei-

den) konnen (uku: sadamanu,; sadamekanetsu)

Seetang, den die Fischer ernten/suchen, oder der in der Bucht wichst oder gerade nicht
wiichst: als Gelegenheit, jemanden zu sehen (mirume, mirume naki keine Gelegenbheit,

den Geliebten zu sehen)

Angelschnur (tsurinawa): so lange auf die/den Geliebte/n warten miissen, wie die Angel-

schnur lang ist; oder die Beziehung geheim halten miissen

der vom Seetangbrennen aufsteigende Rauch (keburi): unberechenbar sein, flatterhaft

sein (omowanu kata ni tanabiku)

Ein anderes Beispiel wiren die Wellen:
nami tatsu: Wellen bilden sich oder tiirmen sich auf. Dies wird als Tiirangelwort (kakeko-
toba) auf tatsu na iibertragen: Gerede entsteht iiber eine Liebesbeziehung.
nami yorul/yvosekuru: die Wellen kommen niher

kaeru nami: zuriickkehrende Wellen als Ausdruck fiir den Wunsch, in die Hauptstadt oder

zur Geliebten zuriickzukehren

nami mo koeru /| nami kosu: Wellen schwappen iiber Kieferniste (matsu = warten), und

zwar an einer Stelle an der Kiiste, an der das praktisch nicht méglich ist (meistens Sue no



DER GELENKTE BLICK 483

Matsuyama). Dies wird benutzt fiir den Schwur, niemals treulos zu werden, oder fiir die

Klage, dass einer trotz seiner Beteuerungen untreu geworden ist.1?

nami no hana oder nami no hatsuhana: Vergleich der weifen Wellenkimme mit weillen

Bliiten und insofern ein Friihlingsmotiv

namimakura: in einem Boot auf dem Meer schlafen: schwebender/schwankender Schlaf,

und daher oft kombiniert mit ukine: fliichtiger, unbestindiger Schlaf

Offensichtlich entspricht die Vorgehensweise der Dichter der vorhin er-
wihnten Idee des mikiri, auf Englisch trimming oder framing (Hendry): Die
Perspektive auf das Meer oder den grofen Omi-See wird Schritt fiir Schritt
eingeengt, von der Landschaft bis hin zu den Armeln der Fischer oder der
Angelschnur. Es kommt nicht darauf an, ob die Ebene des makurakotoba
oder des Ortes explizit ausgefiillt ist oder nur Meer oder Bucht erwihnt wer-
den, und es ist auch nicht entscheidend, ob das Allgemeine im Ober- oder
Unterstollen steht. Das Gedicht sucht sich innerhalb der weiten Perspektive
immer einen engen Aspekt: Der Blick konzentriert sich von der See bei Ise,
zu den in der Bucht arbeitenden Fischern und schlieBlich zu deren Armeln,
die die eigentliche Aussage des Gedichtes enthalten: dass ndmlich jemand
seine Armel naBgeweint hat iiber ein Liebesungliick. Dasselbe Motiv kann an
verschiedenen Schauplitzen auftauchen. Die primidren und sekundidren Mo-
tive sind also bis zu einem Grad austauschbar, wenn auch bestimmte Orte mit
konkreten Gefiihlen traditionell assoziiert werden. Im Laufe der Geschichte
ist allerdings ein gewisser Wandel bei einigen poetischen Orten zu beobach-
ten. In der Shinkokin-Zeit um 1200 ist die Bildlichkeit teilweise eine ganz
andere als im Man’yéshii oder in der frilhen Heian-Zeit.

Shiogama ga ura (Bucht der Salzofen), in Michinoku gelegen, fern der
Hauptstadt, erweckte urspriinglich das Gefiihl von Trauer tiber die Trennung
von der Hauptstadt und oft von einer dort verbliebenen Geliebten. Im Laufe
des 11. Jahrhunderts verlor sich allerdings diese Assoziation, und das Bild
verselbstiandigte sich als Landschaft. Von da an wurden neue Motive mit
diesem Ort verbunden, besonders Nebel und Mond. So wurde Shiogama
gegen Ende der Heian-Zeit zu einem poetischen Ort fiir Nebel. In dieser Zeit,
als der sog. ,erhabene Stil* (chdké-tei) in Mode war, war das Bild des in
Nebel gehiillten Meeresufers ein beliebtes Thema, zugleich spiegelt sich
darin der Ubergang von Emotionsbildern der Heian-Zeit zu den Land-

19 Zur Erlauterung ein Beispiel: kimi wo okite adashigokoro wo waga motaba, Sue no Mat-
suyama nami mo koenamu. (Kokinshii Nr. 1093) (Sollte ich dir gegeniiber jemals untreu
werden, werden die Wellen iiber [die Kieferndste am] Sue no Matsuyama schwappen. /
Bevor ich dir untreu wiirde, wiirde wohl das Unmdagliche passieren.



484 JUDIT AROKAY

schaftsbildern der Kamakura-Zeit wider.?? Das beliebte Motiv Matsushima
leitet sich interessanterweise auch von der Shiogama-Bucht ab: Eine kleine
Inselgruppe in der Bucht wurde urspriiglich so bezeichnet. Matsushima hat
sich dann verselbstdndigt und als eigenstidndiges poetisches Motiv mit ande-
ren Bildern verbunden, so z.B. mit dem Bild der Fischer und deren nassen
Armeln.

Ahnlich ist es beim nahe dem Omi-See gelegenen Berg Hirayama: Im
Man’ yoshii taucht er in Verbindung mit dem makurakotoba sasaami/ saza-
nami (kriuselnde Wellen) und mit den Motiven Fischer und deren nasse Ar-
mel, oder Fischer und ihre Boote, die evtl. zwischen Wellen verschwinden.
(Siehe Gedicht 1). Ab der frilhen Kamakura-Zeit verschwindet das Liebes-
motiv, und die Landschaft tritt in den Vordergrund mit den Motiven Wind,
weille Wellenkdmme, Mond, Friihlingsdunst. So heiit es bei Juntoku-in:

nioteru ya Hell erleuchtet

sazanami shiroki kriauseln weille Wellen,

tsuki no ue ni und zum Mondschein

aki to mo fukanu gesellt sich der Wind, heftiger
Hira no yamakaze als im Herbst, vom Hira-Berg.

(Juntoku-in shii Nr. 276)

Dieses mikiri in der Dichtung, als Technik der Fokussierung, gilt genauso fir
die Dichtung der Heian-Zeit, in der Landschaften nicht fiir sich, sondern fast
ausschlieBlich als Ausdrucksmittel fiir Gefiihle benutzt wurden, als auch fiir
die mittelalterliche und auch fiir die friihneuzeitliche haikai-Dichtung, in der
Landschaftsbilder eine offensichtlich eigenstindigere Bedeutung hatten.
Wihrend also der Blick der Poesie auf das Meer, auf Seen schon in der ersten
Perspektive eingeschrinkt ist, indem Buchten oder Inseln in den Mittelpunkt
gestellt werden und nicht das weite Meer, wird der Blick des Lesers und Bet-
rachters durch ein verbales mikiri auf teilweise winzige Ausschnitte gelenkt.

20  Kawamura Teruo: ,,Kago, utamakura no seiritsu®, in: Kokubungaku kaishaku to kyozai
no kenkyii, vol 34, no. 13 (Nov. 1989): 80-85.



	Der gelenkte Blick : umi in der klassischen japanischen Poetik

