
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 57 (2003)

Heft: 3: Meer und Berge in der japanischen Kultur : europäische Japan-
Diskurse III und IV

Artikel: Der gelenkte Blick : umi in der klassischen japanischen Poetik

Autor: Árokay, Judit

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147606

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147606
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER GELENKTE BLICK -
UMI IN DER KLASSISCHEN JAPANISCHEN POETIK

Judit Àrokay, Hamburg

Die Meere um Japan und die großen Seen (umi) im Lande haben ihrer
geographischen Bedeutung entsprechend die Dichter Japans vielfach inspiriert.
Besonders in der waÂra-Dichtung wurden zahlreiche Bilder geprägt, die sich
mit dem Meer verbinden und die zum festen Bestandteil des poetischen
Vokabulars wurden. Solche poetischen Motive können Orte sein, die am Meer
gelegen sind, von Dichtern vielleicht einmal besucht wurden und seit dem
Man yôshû (8. Jahrhundert) besungen werden, aber auch konventionelle
Attribute dieser Orte und die unverzichtbaren Requisiten dieser Landschaften
wie Boote, Schilf oder Nebel. Poetikschriften aus der Heian-Zeit eröffnen
eine interessante Perspektive auf diese Motive: Sie beschäftigen sich explizit
mit dem Bestand und den Verwendungsweisen von poetischem Vokabular
und reflektieren das Bewusstsein für diese Fragen.

Die Terminologie der heian-zeitlichen Poetik unterscheidet noch nicht
eindeutig zwischen utamakura Sfcffc, was später in der Bedeutung „berühmte
Orte von poetischer Relevanz" (meisho ^xM) benutzt wurde, und der
allgemeinen Kategorie der poetischen Ausdrücke (kago UfcHp). Utamakura waren
also sowohl Orte, als auch bestimmte Motive wie der röhrende Hirsch, der
Fischer, tränennasse Ärmel, bis hin zu besonderen Leseweisen von Wörtern
im lyrischen Kontext: tazu für das umgangsprachliche tsuru (Kranich Ü),
kawazu für kaeru (Frosch Et). Feste Attribute (makurakotoba ffcHnl, Epitheton

ornans) gehörten ebenso dazu wie Jahreszeitenwörter (kigo ^Hn). Das

Inventar der poetischen Ausdrücke wurde durch zentrale Gedichte des

Man'yôshû geprägt und war bereits ab der Kokinwakashû-Zeit weitgehend
kodiert: Ihre Verwendung und ihr Bedeutungsumfang waren durch vorangegangene

Gedichte festgelegt. Die ersten poetologischen Überlegungen zu
passenden Ausdrucksweisen gehen auf die Kokinshii-Zeit um 900 zurück,
die ersten umfangreichen Listen wurden Mitte der Heian-Zeit als eigenständige

Kataloge oder als Teil von umfangreicheren Poetikschriften erstellt.

Belege für diesen recht weiten Bedeutungsumfang des Terminus utamakura
finden sich in den frühesten Katalogen dieser Art: im Kisen shiki llf-elÄ aus



472 Judit Arokay

der Mitte der Heian-Zeit oder im Shijô dainagon utamakura
HflÜAIftlflfcffc und im Shinsen zuinö ^fSIMö, beide von Fujiwara no
Kintô HJJïCAfî (966-1041), sowie im Nöin utamakura fsHSfcft; von Nöin
höshi tlH^ßÜi (988-?).

Zur Illustration einige Beispiele im Zusammenhang mit dem Meer aus

dem Nöin utamakura:

e to wa, ura ni sashiiritaru tokoro nari. (Buchten sind Stellen, die in die Küstenlinie

hineinragen.)

minato to wa. kawa no umi ni nagareiru wo ieri. (Als Hafen bezeichnet man die Mündung

von Flüssen ins Meer.)

nikusami to wa.fune ni ami tsuketaru wo iu. (Wolldecke + Netz, Neid + Hass, heißt,

wenn am Schiff Netze befestigt sind.)

nagisa to wa, ike umi nado no hotori wo iu. (nagisa nennt man das Ufer von Seen und

vom Meer.)

umi woba. nagisa motu to lu. (Vom Meer sagt man, dass es sich über das Ufer ergießt.)

[= makurakotoba]

umi woba oshiteru ya, watatsumi to yû. (Das Meer heißt „hell leuchtend", es wird als wa-

tatsumi bezeichnet.1 [oshiteru ya: makurakotoba, watatsumi: kago]2

Im Anschluss an diese Definitionen und Beispiele folgt eine lange Liste
berühmter poetischer Orte.

Erst im 12. Jahrhundert festigte sich der Ausdruck utamakura in der

Bedeutung von Ortsname (chimei, meisho), so im Toshiyori zuinô fêtfRfStHg

(entstanden zwischen 1111-14) oder im Godaishit utamakura HiXM:W\$ù
von Fujiwara no Norikane lÜßKiiElf (1107-65). Im Toshiyori zuinö heißt es:

Es gibt sog. utamakura, das sind Namen von Orten in Gedichten. Es ist üblich, Ortsnamen

zu verwenden, die dafür vorgesehen sind. Man kann nicht einfach beliebige benutzen,

sondern muss sich daran orientieren, was die Gewohnheit früherer Dichter war. Man

sollte außerdem nicht über einen anderen Ort dichten, als den, vor dem man steht. Zum

1 Die Bezeichnung watatsumi bedeutete ursprünglich, wie in einigen Gedichten des

Man'yôshû nachweisbar, Meeresgott (TÖft) und wurde dann auf das Meer selbst übertragen.

Siehe z.B. Katagiri Yoichi: Utamakura, utakotoba jiten, Tôkyô: Kasama shoin
1999: 467f.

2 Nihon kagaku taikei, hg. von Sasaki Nobutsuna, Kyûsojin Hitaku, Tôkyô: Kazama

shobö 1956-1998 (fortan: NKGT), Band 1:73-107. Auch aus den obigen Beispielen
kann man sehen, dass das japanische Wort umi in der Dichtung sowohl für salzige als

auch für Süßwasserseen steht, eine Trennung daher nur für den konkreten Fall (bei
Nennung des Ortes) möglich ist.



Der gelenkte Blick 473

Beispiel, wenn man nach Sagano kommt, kann man nicht mit dem Argument, dass es

allzu schwierig sei, zu diesem Feld etwas zu dichten, einfach über Yoshino oder Kasu-

gano schreiben.3

Die an diese Stelle anschließende Liste beinhaltet makurakotoba und poetische

Ausdrücke (kago) im heutigen Sinn. Diese bezeichnet Toshiyori einfach
als mono no na tyft^a, nicht in dem in der Poetik schon damals geläufigen
Sinn von Akrostichon (genauer: Akroteleuton)4, sondern in der Bedeutung
von „Bezeichnung von Dingen": tsuchi aragane to iu (Die Erde bezeichnet

man als grobkörnig.); onna wagimoko to iu, wagaseko to iu (Frauen
bezeichnet man als ,meine Schwester'.); ama, namishinau to iu (Zu Fischern

sagt man: sich an die Wellen schmiegend; geschmeidig wie Wellen); umi,
watatsumi to iu.

Die Bedeutung von makura in den Begriffen uta-makura und makurakotoba

ist nicht eindeutig geklärt. Eine Erklärung ist, dass Sammelwerke,
Gedichtbände oder bereits als poetologische Anweisungen konzipierte Kataloge

den Dichtern als ständige Begleiter dienten, sie diese sogar beim Schlafen

griffbereit am Kissen aufbewahrten. Makura wäre in diesem Fall als

Bezeichnung für ein gebundenes Buch und von daher als Titel solcher Werke

zu verstehen. In diese Richtung weist auch ein anderer, sehr bekannter Titel,
der kaum mit Poetiken in Zusammenhang gebracht wird, der aber in gewisser

Weise frühen Poetikschriften sehr nahe kommt: das Makura no söshi.

Dieses Kopfkissenbuch der Hofdame Sei Shônagon beinhaltet Listen, die

gerade im Vergleich mit dem eben erwähnten Nöin utamakura große
Ähnlichkeiten aufweisen. Als Beispiel die Berge und das Meer bzw. Seen:

(13) yama wa Ogurayama, Kaseyama, Mikasayama, Konokureyama, Iritachi no yama,
Wasurezu no yama, Sue no Matsuyama, Katasariyama koso ikanaran to okashikere. [...]
Asakurayama, yoso ni miru zo okashiki. Ohireyama mo okashi. (wörtlich heißt das

etwa: Berge, die auf jeden Fall reizvoll sind, sind der Ogurayama, Kaseyama, usw. Zu
verstehen ist das als: Unter den Gedichten zum Thema Berg sind solche über den Ogurayama,

Kaseyama, Mikasayama, Konokureyama, Iritachi no yama, Wasurezu no yama, Sue no
Matsuyama, Katasariyama auf jeden Fall reizvoll. [...] Der Asakurayama ist als Motiv in
Verbindung mit 'yoso ni miru' / in der Ferne gesehen / reizvoll. Auch der Ohireyama ist
als poetisches Motiv reizvoll.)

3 NKGTI:152ff.
4 Auch butsumei gelesen und auch unter dem Namen kakushidai B8H bekannt. Unabhängig

vom eigentlichen Thema des Gedichtes wurden einzelne Wörter (Pflanzen-, Vogel-,
Provinznamen) in den Gedichten versteckt, meistens als Schlusssilben der einzelnen Zeilen
(ku), teilweise auch innerhalb der Zeilen.



474 Judit Arokay

(18) umi wa mizuumi, Yosa no umi, kawafuchi no umi. (Zum Thema umi schreibe man
über Süßwasserseen, über das Meer von Yosa5, oder über tiefe Stellen von Strömen.6

Diese Listen, die etwa ein Drittel des Makura no söshi ausmachen, sind
inhaltlich nur zu verstehen und gattungsmäßig nur einzuordnen, wenn sie als

Teil der poetologischen Tradition gelesen werden. Diese sonst kaum
verständlichen Passagen deuten darauf hin, dass poetische Handbücher dieser

Art bereits im 10. Jahrhundert im Umlauf gewesen sein müssen. Konkrete
Hinweise auf die Existenz solcher Werke finden sich z.B. im Genji monogatari1,

aber auch im Shinsen zuinö Kintôs, der erwähnt, dass von Tsurayuki
ein Handbuch von utamakura existiert haben soll.8

Eine andere Interpretation schlägt Keichü im 17. Jahrhundert vor, keinen

ganz ernst gemeinten, wie Edward Kamens meint. Keichü versteht
utamakura, d.h. meisho, als Hilfsmittel, die genauso wie ein Kissen schöne

Träume befördert, für den Dichter als Stützen dienen, an die er sich anlehnen
kann und mit Hilfe derer er gelungene Gedichte hervorbringt. In diesem
Sinne wären makura die einzelnen poetischen Ausdrücke oder Orte. Ihre
Funktion ist, die Sinnentfaltung in Gedichten zu unterstützen und zu
bereichern, indem sie auf die Tradition verweisen, unzählige frühere Gedichte
und deren Bilder und Stimmungen evozieren. Die poetische Leistung beim

5 In der Provinz Tango; berühmt ist: Yosa no umi no ama no hashidate.
6 Die Bedeutung von kawafuchi no umi ist umstritten. Im Nöin utamakura wird ein Kawa-

kuchi no umi erwähnt, aber auch dieser Ort ist unbekannt. Nihon koten bungaku taikei
(fortan: NKBT) Bd. 19: Makura no söshi, Murasaki Shikibu nikki, hg. von Ikeda Kikan

e.a., Tokyo: Iwanami shoten 1958: 56f.
7 So im Kapitel Tamakazura, in dem Genji erwähnt: „'Ich weiß in den Poetik-Schriften und

den Uta-makura gut Bescheid; entnimmt man daraus die feststehenden Gedichtworte, so

klingen die Gedichte kaum voneinander verschieden. Einst hat mir Suetsumu Hana ein
Söshi auf Kanya-Papier zu lesen gegeben, das ihr Vater, der Prinz Hitachi, verfaßt hat. Es

enthielt viele Poetik-Regeln, und es war dort genau verzeichnet, was man als

»Gedichtkrankheit« vermeiden müsse. [...]'" (Oscar Beni (Übers.): Die Geschichte vom Prinzen

Genji, Zürich: Manesse Verlag 1992: 678f. yorozu no söshi, utamakura, yö annai
shiri... NKBT Bd. 15: Genji monogatari II, hg. Von Yamagishi Tokuhei, 1959: 373. Der

Ausdruck utamakura war also zumindest für eine bestimmte Gruppe von Poetikanweisungen

in Gebrauch.
8 Dass die Suche nach utamakura teilweise aktiv betrieben wurde, ist in mittelalterlichen

setsuwashû belegt: Fujiwara no Sanekata (-998), Liebhaber Sei Shônagons, wurde laut

Konjaku monogatari shû von Ichijô-tennô nach Mutsu geschickt mit dem Befehl
„Utamakura wo sagashite maire]" Siehe in „Utamakura wo meguru hitobito", in: Akiyama
Ken, Yamanaka Hiroshi: Nihon bungaku no rekishi 3: Kyûtei saron to saijo, Tôkyô: Ka-

dokawa shoten 1967: 355ff. Zum Makura no söshi vergleiche Mark Morris: „Sei Shöna-

gon's Poetic Catalogues", in: Harvard Journal of Asiatic Studies 40/1 (1980).



DER GELENKTE BLICK 475

Gebrauch dieser Technik, die eigentlich die ständige Wiederholung etablierter

Motive ist, wurde im neuen Arrangement der Elemente gesehen: das

S ich-Wiederholende als geniale Anspielung auf Schon-Dagewesenes, das

Neue - im optimalen Fall - als geniale Bereicherung der Tradition.9
Wie wurde nun die Funktion von poetischen Ausdrücken, insbesondere

von poetischen Orten von Poetologen gesehen? Kamo no Chômei llÄK
(1155-1216) rekurriert in seinen Ausführungen über utamakura im Mumy-
öshö M&fP auf das Bild des Gartens, um die Funktion dieser Wörter zu
verdeutlichen:

Um einen Wassergarten anzulegen, platzieren wir Steine nahe an der Stelle, wo die Kiefern

stehen werden, und da, wo ein Teich und fließende Wasserströme geplant sind, legen
wir einen künstlichen Hügel an, um einen Aussichtspunkt zu schaffen. In derselben
Weise können wir die Gestalt eines Gedichtes ausschmücken durch die Verwendung von
Namen bestimmter Orte. Die Kenntnis, wie man diese einsetzt, ist eines der wichtigsten
Elemente unseres poetischen Erbes.10

Konventionelle Elemente des Gartenbaus werden hier mit den konventionellen

Ausdrücken der Dichtkunst gleichgesetzt: sie funktionieren wie
Elemente eines vorgegebenen Lexikons, die nach syntaktischen Regeln
zusammengefügt werden. Ihre Bedeutung gewinnen sie nicht als Elemente der
Natur, sondern als Bestandteile der Komposition. Als Zeichen beziehen sie

sich nicht auf die außersprachliche Wirklichkeit, sondern auf das sprachliche
Netz literarischer Anspielungen oder im Garten auf das zeichenhafte Netz

symbolischer Beziehungen. Die Texte der Gedichte oder des Gartens sind auf
eine radikale Weise gegenseitig untereinander verbunden, denn sie wiederholen

gewohnte formale Strukturen und inszenieren gewohnte Einstellungen
neu. Ohne die Kenntnis der Vorläufer sind sie allerdings kaum zu interpretieren:

sie bedeuten alles oder nichts - ein Gefühl, das einen oft beschleicht z.B.
bei der Lektüre japanischer Gedichte, die aus ihrem Kontext herausgerissen
sind.

Dieser Umgang mit der Natur in der japanischen Kultur wird in
kulturtheoretischen Interpretationen immer wieder hervorgehoben, so auch bei
Arne Kalland in seiner informativen Einführung zum Aufsatzband Japanese
[mages of Nature: Nicht die Erscheinungsformen der Natur, sondern die Idee

9 Eidward Kamens: Utamakura. Allusion, and Interte.xtuality in Traditional Japanese

Poetry, New Haven and London: Yale University Press 1997: Iff.
10 Mumyôshô in NKBT, Bd. 65 Karonshû, nôgakuronshû, hg. von Hisamatsu Sen'ichi,

Nishio Minoru, Tôkyô: Iwanami shoten 1971: 91.



476 Judit Arokay

von ihr ist wichtig, nicht das tatsächliche Aussehen, sondern die damit
verbundenen Konzepte."

Joy Hendry führt das am Beispiel des Gartens aus: Der Garten als Modell

der Außenwelt vermittelt zwischen der als wild und bedrohlich empfundenen

Erscheinung von Natur und der Sicherheit und Geborgenheit
gesellschaftlicher und kultureller Konventionen. Der Garten ist die in Kultur
überführte Natur, das Gezähmte, Gekochte, Umfriedete und Gefesselte im
Gegensatz zum Wilden, Rohen, Grenzenlosen und Entfesselten der Natur.
Der Garten verwandelt sich dabei in ein Ideal, das aber nicht als Abbild der
Natur, sondern als Modell für die Natur gemeint ist. Auf die Dichtung
übertragen heißt das, dass nicht die Beschreibung von Natur, sondern ihre
Verwandlung in Symbole die eigentliche poetische Leistung ist. Es reicht, den

richtigen, d.h. konventionellen Umgang mit den Bildern zu kennen, den

Anschauungsgegenstand braucht man nicht mehr heranzuziehen. Seine

Betrachtung könnte auch nichts Positives zum poetischen Bild beitragen. Daher
auch die in der japanischen Literatur zeitweise extensiv genutzte Möglichkeit
bzw. Konvention, von den tatsächlichen Orten entfernt Gedichte über
Landschaften zu verfassen.

Der Poetologe und Dichtermönch Shôtetsu lEfft (1381-1459) formulierte

diese Einsicht so:

Würde mich jemand fragen, in welcher Provinz der Yoshino-Berg liegt, so würde ich
wohl antworten: „Die Kirschblüte wird gerne im Zusammenhang mit dem Yoshino-Berg,
das Herbstlaub mit dem Tatsuta-Berg besungen. Wenn ich dichte, brauche ich nicht zu

wissen, ob er in der Provinz Ise oder Hyûga liegt." Das Wissen, in welcher Provinz sie

liegen, nützt nichts. Ich habe mir auch nie Mühe gegeben, so etwas zu lernen, aber da ich
es mir von selbst gemerkt habe, weiß ich, dass der Yoshino-Berg in der Provinz Yamato

Der unmittelbaren Naturbetrachtung kommt also kein Gewicht zu, dafür
umso mehr der situationellen oder kontextuellen Konzeptualisierung. Und es

ist nicht die Großartigkeit der Natur, die die Quelle der japanischen Ästhetik
wäre: Auf die Erfahrung und den Genuß von Natur in sehr stark

eingeschränktem, kontrolliertem und im höchsten Grade idealisiertem
Rahmen wird dafür umso mehr Wert gelegt. Nicht die Stärke, das Grandiose

an der Natur zieht an, sondern ihre Schönheit im Kleinen. Um den Fokus zu

1 1 Asquith, Pamela J., Ame Kalland (eds.): Japanese Images of Nature. Cultural Perspecti¬

ves, Richmond: Curzon 1997.

12 Shôtetsu monogatari NKBT, Bd. 65: 176, hier zitiert aus: Judit Arokay: Shôtetsu. Ge¬

danken zur Dichtung, München: iudicium 1999: 45.



DER GELENKTE BLICK 477

schärfen wird dabei der Bildausschnitt reduziert, Details werden in den

Mittelpunkt gerückt, störende Elemente weggeschnitten. Dieses Verfahren
wird von Joy Hendry als framing bezeichnet, eine Art metonymische
Technik, den Gesamtüberblick zu verhindern und Einzelaspekte in den Blick
zu fassen. Auf Japanisch ist diese Technik im Gartenbau nach Itô Teiji als

mikiri oder trimming bekannt, als Ausschneiden eines Blickfeldes, wodurch
eine kondensierte Form des Bildes zustande kommt. Auf dieses mikiri bezieht
sich „Der gelenkte Blick" als Titel dieses Aufsatzes, denn es ist offensichtlich,
dass dieses Verfahren auch in der Dichtung eine entscheidende Rolle spielt.

Das Meer hatte eine immense Bedeutung im Leben der Japaner, allein wenn
man an das Meer als Nahrungslieferant und als Transportweg denkt. Es

stellte zugleich die Lebensgrundlage für einen Großteil der Japaner dar, war
die Verbindung zum Festland, bedeutete aber auch eine ständige Bedrohung.
Es ist kein Wunder, dass es auch mit den unterschiedlichsten religiösen und

mythologischen Bedeutungen befrachtet war: das Meer als Ursprung des

Landes Japan, als Ort der Reinigung, das Meer, das die Sünden wegspült,
jenseits dessen eine Art von Paradies sich befindet, das Meer als Wohnsitz des

Drachenkönigs und viele andere mehr.
Von dieser Bedeutung und vom grandiosen Eindruck, den man vom

Meer in Japan gewinnen kann, spiegelt sich so gut wie nichts wider in der

Dichtung. Der Blick auf das Meer ist durch den Umgang der Poetiken mit
dem poetischen Vokabular reguliert und gelenkt. Und gerade beim Meer
sind sie in der Heian-Zeit sehr selektiv vorgegangen: während Berge (yama,
oka, mine, saka), Flüsse (kawa), die Hauptstadt (miyako), Felder und Wiesen

(no, hara, ta) unzählige Male bemüht werden, tauchen Meeresszenen viel
seltener auf. Vier- und zweibeinige Tiere kommen häufig vor, Fische so gut
wie nie.

Zudem eröffnen die Gedichte einen äußerst eingeschränkten Blick auf
das Meer. Das Wort umi selbst kommt selten vor, und wenn, dann in Verbindungen

mit Orten: Ise no umi, Nago no umi. D.h. nicht die Weite des Meeres

interessiert, sondern einzelne Ausschnitte: Küstenlandschaften (umibe, hama,
hamabe), Buchten (ura, ye), vorgelagerte Inselgruppen (shima), vor denen
Wellen (nami), die Flut (shio), Schiffe (fune) oder Fischersleute (ama)
auftauchen. Die in der klassischen Dichtung gebräuchlichen Bezeichnungen für
umi sind watatsumi, watatsuumi MW, was ursprünglich die Gottheit des

Meeres bezeichnete bzw. den Meeresgrund, umi no soko MÌ&, wo dieser

Meeresgott ursprünglich gelebt hat. Weitere Wörter sind wata no hara Mi^>;

wata no soko Mi&, unahara Mì^, ao unabara fiWi^rl. Mit einem Attribut



478 Judit Arokay

versehen die raue See: aratimi, arumi JrVlJ%- Als makurakotoba zu umi selbst

kommt für shioumi (für salzige Seen) oshiteru, für mizuumi (für Süßwasserseen)

nioteru ya in Betracht.13 Das makurakotoba nioteru verselbständigte
sich allerdings in der Form Mo no umi als Name für den Biwa-See (damals
Ômi-See).14

Welche Orte und welche Requisiten sind es nun konkret, die in
Zusammenhang mit umi eine Rolle spielen? Und welche Bedeutungsassoziationen
verbinden sich mit einzelnen Landschaften?

Zunächst einige Beispiele:

1.

sasanami no

Hirayama kaze no
umi fukeba
tsuri suru ama no
sode kaeru miyu

Kräuselnde Wellen:
Wenn der Wind vom Hirayama
auf den See fällt,
sehe ich die Ärmel der
Fischer im Winde flattern.

(Man'yôshû Nr. 1719)15

tadakoe no
kono michi ni shite
oshiteru ya
Naniwa no umi to
nazukekerashimo

Von diesem geraden

Weg über den Berg aus

wurde es wohl Meer von
Naniwa benannt,
das hell leuchtende.

(Man'yôshû Nr. 982)

ayu no kaze

itaku fukurashi
Nago no ama no
tsuri suru obune

kogikakuru miyu

Wie heftig muss wohl
der Ostwind wehen, dass

in der Bucht von Nago
die Boote der Fischer rudernd
zwischen Wellen verschwinden.

(Man'yôshû Nr. 4041)

13 Siehe z.B. das Kigoshö NKGT bekkan I: 57-59. Umi no bu.

14 Nio ist der alte Terminus für kaitsuburi und bedeutet Zwergtaucher, kleine entenähnliche

Vögel. Im Man'yôshû tauchen sie als niodori auf als makurakotoba zum Okinagagawa,
der in den Omi-See mündete. Von daher wurde er wohl als Mo no umi auf den See selbst

übertragen. Nioteru wird ab der späten Heian-Zeit eingesetzt für den vom Mond hell

erleuchteten Omi-See. Für die Verwandlung von makurakotoba in Ortsnamen oder Nomen

gibt es neben nio auch noch andere Beispiele, das berühmteste ist vielleicht: ashibiki
(die Beine beschwerend oder durch Schilfgras erschwerter Aufstieg in die Berge), das für
das Substantiv Berg (yama) eingesetzt werden kann wie in ashibiki no ki, Bäume auf dem

Berg.
15 Auch im Shinkokinshü enthalten: Nr. 1700.



DER GELENKTE BLICK 479

5.

Ise no umi ni
tsuri suru ama no
ukenare ya
kokoro hitotsu wo
sadame kanetsuru

Nago no umi no
kasumi no ma yori
nagamureba
iru hi wo arau
okitsu shiranami

Die Fischer bei

ihrer Arbeit vor Ise

sind das Schaukeln gewohnt!
Allein mein Herz kann

nicht zu Ruhe kommen.
(Kokinwakashû Nr. 509)

Betrachte ich das

Meer vor Nago zwischen den

Nebelschwaden,
weiße Wellen in der Ferne

umspülen die Abendsonne.

(Shinkokinwakashû Nr. 35)

Kamishima ya
Isoma no ura no
tsuki mite mo
nenu yo no nami zo
sode ni kasanaru

Wie ich auch den Mond
über der Bucht von Isoma,
der göttlichen Insel, betrachte,
Wellen umspülen in der
schlaflosen Nacht meine Ärmel.
(Suô no sanpin shû Nr. 578)

Kamishima ya
Isoma no ura ni

ama no karu

mo ni sumu mushi no
mi wo uramitsutsu

Ach, wie beneide ich
die Insekten, die im Seetang leben
den die Fischer ernteten
in der Bucht von Isoma,
der göttlichen Insel.

(Kenpô meisho hyakushu
Nr. 841 )16

Im Folgenden sollen nicht einzelne Orte oder poetische Ausdrücke, sondern
die einzelnen Szenen in ihrer Gesamtheit analysiert werden. Dafür müssen
die einzelnen Ebenen der Bilder bestimmt werden.

I. makurakotoba (Epitheton ornans)

> IL meisho

> III: primäre Motive des Ortes

> IV. sekundäre Motive

sasanami ya

Hirayama kaze no / umi fukeba

tsuri suru ama no
sode kaeru miyu

(Man'yôshû 1719)

16 Es geht hier um die in der Provinz Kii gelegene Bucht Isoma no ura und nicht um eine

sandige Bucht, die als Übersetzung auch möglich wäre.



480 Judit Arokay

I. makurakotoba

> II. meisho

> IV. sekundäres Motiv
> III: primäres Motiv

> IV. sekundäres Motiv

Kamishima ya

Isoma no ura no

tsuki mite mo

nenu yo no nami zo

sode ni kasanaru

(Suô no sanpin shû Nr. 578)

Nicht in jedem Fall sind alle Ebenen in den Gedichten vertreten, so ist die
Stelle von makurakotoba oft nicht besetzt (Bspl. 3, 4, 5), oder es fehlt der
Ortsname, dafür wird umi oder ura genannt. Das makurakotoba kann den
Ort oder die geographische Landschaft bereits in sich tragen oder andeuten,
so wie in diesem Beispiel, in dem der am Omi-See gelegene Berg Hirayama
genannt wird, oder Nioteru ya wird übertragen auf Nio no umi (Biwa-See).

Die Elemente müssen zudem nicht in dieser Reihenfolge erscheinen, der
poetische Ort kann auch im Unterstollen des Gedichtes (wie bei Nr. 2), das

sekundäre Motiv gleich zu Anfang des Gedichtes stehen. Die vier Ebenen
sind also perspektivisch gedacht und müssen nicht in dieser Reihenfolge
abgearbeitet werden. Allerdings ist im Laufe der Poetikgeschichte ein stilistischer

Wandel zu beobachten.17 Insgesamt tauchen in der Nara- und Heian -

zeitlichen Dichtung viele verschiedene Orte am Meer auf, was allein durch
die rege Reisetätigkeit von Grenzsoldaten und deren Man'yôshû-Gedichten
bedingt ist.18 Ein Teil dieser Orte wurde auch in der Heian-Zeit gern zitiert.

Und nun ein paar Beispiele für die obigen Kategorien:

17 Kintö schreibt im Shinsen zuinö, dass im Altertum das utamakura im Oberstollen (die
ersten drei „Zeilen") stand, im Unterstollen folgte die Gefühlsaussage. In der Kokinshû-
Zeit soll es wie bei Tsurayuki oder Mitsune nicht mehr so streng gehandhabt worden
sein. Und hundert Jahre später würden es alle umgekehrt machen, was Kintö als falsch
kritisiert. Als Beispiel erwähnt er ein lobenswertes Gedicht von Tsurayuki, das im alten
Stil gehalten ist und das mit einem erweiterten makurakotoba (sog. jokotoba FFlßl)

anfängt und den poetischen Ort im Oberstollen unterbringt: kaze fukeba okitsu shiranami
Tatsutayama I yowa ni ya kimi ga hitori koyuramu (Wenn der Wind weht, bilden sich
weiße Wellen auf offener See, am Tatsuta-Berg. Nur du allein überquerst ihn wohl mitten
in der Nacht.) Vgl. Akiyama/Yamanaka: Kyütei saron to saijo, 364f.

18 Umi (als Meer oder See) wird im Man'yôshû mit Ausnahme von Hokkaidö, Aomori,
Akita, Yamagata, Iwate und Ryükyü in allen Präfekturen besungen. Die Zahl der Gedichte
ist verglichen mit späteren Anthologien relativ hoch.



DER GELENKTE BLICK 4 8 1

I. makurakotoba
Diese können direkt mit dem Meer oder mit Meeresmotiven verbunden sein:

Meer (shioumi): oshiteru flflS.2, (hell leuchtend), shio no hayashi JSJWtì^ L (schnelle

Strömung, schnell steigende Flut)

Süßwasserseen (mizuumi): nioteru ya AlfS 5 ¦f'

Schiffe (fune): utakata no TÊîSW (schnell verschwindend, wie Bläschen auf dem Wasser)

Fischer (ama): nami shinau $£ÎIé.£. (sich in die Wellen legen, sich mit den Wellen

biegen)

Wellen (nami): chirusora (weitflächig, durcheinander)

Allgemeine makurakotoba, die bestimmte Orte „ankündigen":

sasanami ya (kräuselnde Wellen —* Orni, die Stadt, die Region oder der See)

nioteru zum Omi-See

oshiteru zu Naniwa

wata no e WïB. zu Settsu, im Norden von Osaka gelegen, wahrscheinlich abgeleitet von

der Fährstelle in der Naniwa-Bucht.

Die Zahl dieser makurakotoba ist sehr groß und weist interessanterweise oft
keinen bildlichen Zusammenhang zum Meer oder Wasser auf.

II. Die berühmten poetischen Orte (meisho) waren bereits in der Heian-Zeit

genauestens katalogisiert, wie z.B. im Nöin utamakura nach Provinzen
aufgelistet. Um nur einige wichtige zu erwähnen:

Akashi, Ise, Suma, Sumiyoshi, Suminoe, Nago, Naniwa, Naruto, Nio no umi, Orni

III. Als primäre Motive möchte ich jene Elemente bezeichnen, die sich direkt
mit dem Meer, Wasser verbinden wie ama (Fischer; auch Taucherinnen);

amagoromo (die meist sehr ärmliche Kleidung der Fischer, die häufig nass ist

und daher an die tränennassen Ärmel von Verliebten erinnert); Beschäftigungen

der Fischer: 1. fischen (tsuri suru; tsuri nawa); 2. zur See hinausfahren,

rudern (fune ga yuku; kogu; uku); 3. Seetang einholen (mo wo karu;
minime); 4. Seetang brennen, d.h. Salz brennen; Seetangsalz (shioyaku ke-

buri; moshio); mirume (Seetang); izaribi (in Fischerbooten nachts brennende



482 JUDIT AROKAY

kleine Lichter); nami (Wellen); nami no hana (die weißen feinen
Wellenkämme); nami makura (Schlafen im Boot, mit den Wellen als Kissen) oder
bestimmte Vögel, sehr oft der chidori (Regenpfeifer), der am Strand

entlangläuft.

IV. Sekundäre Motive wären allgemeine poetische Ausdrücke, die in keinem
bildlichen Zusammenhang zum Meer oder Wasser stehen:

sodelkoromode (Ärmel); koromo (Gewand); tsuki (Mond); kasumi (Nebel, Dunst); kaze

(Wind); keburi (Rauch); namida (Tränen).

Diese primären und sekundären Motive fokussieren den Blick auf einzelne

Aspekte einer Landschaft und sind die eigentlich entscheidenden Komponenten,

die den Gefühlsgehalt bestimmen. Am Beispiel der Fischer ausgeführt

wäre das:

Fischer, die zur See hinausfahren als Abschiedsmotiv

die im Wasser arbeitenden Fischer, deren Ärmel durchnässt sind, als Metonymie für die

tränennassen Ärmel von Liebespärchen

die im Wasser schwankenden Boote der Fischer: sich nicht niederlassen (nicht entscheiden)

können (uku: sadamanu; sadamekanetsü)

Seetang, den die Fischer ernten/suchen, oder der in der Bucht wächst oder gerade nicht
wächst: als Gelegenheit, jemanden zu sehen (mirume; mirume naki keine Gelegenheit,

den Geliebten zu sehen)

Angelschnur (tsurinawa): so lange auf die/den Geliebte/n warten müssen, wie die Angelschnur

lang ist; oder die Beziehung geheim halten müssen

der vom Seetangbrennen aufsteigende Rauch (keburi): unberechenbar sein, flatterhaft
sein (omowanu kata ni tanabiku)

Ein anderes Beispiel wären die Wellen:

nami tatsu: Wellen bilden sich oder türmen sich auf. Dies wird als Türangelwort (kakeko-

toba) auf tatsu na übertragen: Gerede entsteht über eine Liebesbeziehung.

nami yorulyosekuru: die Wellen kommen näher

kaeru nami: zurückkehrende Wellen als Ausdruck für den Wunsch, in die Hauptstadt oder

zur Geliebten zurückzukehren

nami mo koeru I nami kosu: Wellen schwappen über Kiefernäste (matsu warten), und

zwar an einer Stelle an der Küste, an der das praktisch nicht möglich ist (meistens Sue no



Der gelenkte Blick 483

Matsuyama). Dies wird benutzt für den Schwur, niemals treulos zu werden, oder für die

Klage, dass einer trotz seiner Beteuerungen untreu geworden ist.19

nami no hana oder nami no hatsuhana: Vergleich der weißen Wellenkämme mit weißen

Blüten und insofern ein Frühlingsmotiv

namimakura: in einem Boot auf dem Meer schlafen: schwebender/schwankender Schlaf,

und daher oft kombiniert mit ukine: flüchtiger, unbeständiger Schlaf

Offensichtlich entspricht die Vorgehensweise der Dichter der vorhin
erwähnten Idee des mikiri, auf Englisch trimming oder framing (Hendry): Die

Perspektive auf das Meer oder den großen Ômi-See wird Schritt für Schritt

eingeengt, von der Landschaft bis hin zu den Ärmeln der Fischer oder der

Angelschnur. Es kommt nicht darauf an, ob die Ebene des makurakotoba
oder des Ortes explizit ausgefüllt ist oder nur Meer oder Bucht erwähnt werden,

und es ist auch nicht entscheidend, ob das Allgemeine im Ober- oder
Unterstollen steht. Das Gedicht sucht sich innerhalb der weiten Perspektive
immer einen engen Aspekt: Der Blick konzentriert sich von der See bei Ise,

zu den in der Bucht arbeitenden Fischern und schließlich zu deren Ärmeln,
die die eigentliche Aussage des Gedichtes enthalten: dass nämlich jemand
seine Ärmel naßgeweint hat über ein Liebesunglück. Dasselbe Motiv kann an

verschiedenen Schauplätzen auftauchen. Die primären und sekundären Motive

sind also bis zu einem Grad austauschbar, wenn auch bestimmte Orte mit
konkreten Gefühlen traditionell assoziiert werden. Im Laufe der Geschichte
ist allerdings ein gewisser Wandel bei einigen poetischen Orten zu beobachten.

In der Shinkokin-Zeit um 1200 ist die Bildlichkeit teilweise eine ganz
andere als im Man'yôshû oder in der frühen Heian-Zeit.

Shiogama ga ura (Bucht der Salzöfen), in Michinoku gelegen, fern der

Hauptstadt, erweckte ursprünglich das Gefühl von Trauer über die Trennung
von der Hauptstadt und oft von einer dort verbliebenen Geliebten. Im Laufe
des 11. Jahrhunderts verlor sich allerdings diese Assoziation, und das Bild
verselbständigte sich als Landschaft. Von da an wurden neue Motive mit
diesem Ort verbunden, besonders Nebel und Mond. So wurde Shiogama

gegen Ende der Heian-Zeit zu einem poetischen Ort für Nebel. In dieser Zeit,
als der sog. „erhabene Stil" (chôkô-tei) in Mode war, war das Bild des in
Nebel gehüllten Meeresufers ein beliebtes Thema, zugleich spiegelt sich

darin der Übergang von Emotionsbildern der Heian-Zeit zu den Land-

19 Zur Erläuterung ein Beispiel: kimi wo okite adashigokoro wo waga motaba. Sue no Mat¬

suyama nami mo koenamu. (Kokinshû Nr. 1093) (Sollte ich dir gegenüber jemals untreu

werden, werden die Wellen über [die Kiefernäste am] Sue no Matsuyama schwappen. /
Bevor ich dir untreu würde, würde wohl das Unmögliche passieren.



484 Judit Arokay

schaftsbildern der Kamakura-Zeit wider.20 Das beliebte Motiv Matsushima
leitet sich interessanterweise auch von der Shiogama-Bucht ab: Eine kleine

Inselgruppe in der Bucht wurde ursprüglich so bezeichnet. Matsushima hat

sich dann verselbständigt und als eigenständiges poetisches Motiv mit anderen

Bildern verbunden, so z.B. mit dem Bild der Fischer und deren nassen
Ärmeln.

Ähnlich ist es beim nahe dem Ômi-See gelegenen Berg Hirayama: Im
Man'yôshû taucht er in Verbindung mit dem makurakotoba sasaami/ saza-
nami (kräuselnde Wellen) und mit den Motiven Fischer und deren nasse

Ärmel, oder Fischer und ihre Boote, die evtl. zwischen Wellen verschwinden.

(Siehe Gedicht 1). Ab der frühen Kamakura-Zeit verschwindet das Liebesmotiv,

und die Landschaft tritt in den Vordergrund mit den Motiven Wind,
weiße Wellenkämme, Mond, Frühlingsdunst. So heißt es bei Juntoku-in:

nioteru ya Hell erleuchtet
sazanami shiroki kräuseln weiße Wellen,
tsuki no uè ni und zum Mondschein
aki to mo fukanu gesellt sich der Wind, heftiger
Hira no yamakaze als im Herbst, vom Hira-Berg.

(Juntoku-in shû Nr. 276)

Dieses mikiri in der Dichtung, als Technik der Fokussierung, gilt genauso für
die Dichtung der Heian-Zeit, in der Landschaften nicht für sich, sondern fast
ausschließlich als Ausdrucksmittel für Gefühle benutzt wurden, als auch für
die mittelalterliche und auch für die frühneuzeitliche /;a/Ä:a/-Dichtung, in der
Landschaftsbilder eine offensichtlich eigenständigere Bedeutung hatten.

Während also der Blick der Poesie auf das Meer, auf Seen schon in der ersten

Perspektive eingeschränkt ist, indem Buchten oder Inseln in den Mittelpunkt
gestellt werden und nicht das weite Meer, wird der Blick des Lesers und
Betrachters durch ein verbales mikiri auf teilweise winzige Ausschnitte gelenkt.

20 Kawamura Teruo: „Kago, utamakura no seiritsu", in: Kokubungaku kaishaku to kyözai
no kenkyü, vol 34, no. 13 (Nov. 1989): 80-85.


	Der gelenkte Blick : umi in der klassischen japanischen Poetik

