
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 57 (2003)

Heft: 3: Meer und Berge in der japanischen Kultur : europäische Japan-
Diskurse III und IV

Artikel: Der Palast des Meergottes : Rezeption und Wandel des Motivs in der
japanischen Literatur

Autor: Sato, Masako

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147605

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147605
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER PALAST DES MEERGOTTES

REZEPTION UND WANDEL DES MOTIVS

IN DER JAPANISCHEN LITERATUR

Masako Sato, Tôkyô

1. Das Bild mit dem Titel „Palast des Meergottes"

1909, vier Jahre nach dem Sieg im russisch-japanischen Krieg, erschien in
der Asahi-Zeitung täglich ein Ausschnitt aus dem Fortsetzungsroman
Sorekara (Danach) von Natsume Sôseki (1867-1916). Der Protagonist des

Romans, Daisuke, lebt, obwohl er schon die kaiserliche Universität
abgeschlossen hat, nur so vor sich hin, dank seiner Familie ohne finanzielle
Sorgen. Durch die Liebe, die er für die Ehefrau seines Freundes, Michiyo,
empfindet, vertieft sich der Konflikt mit seinem Vater und seinem Bruder,
und dieser Konflikt gefährdet die Unterstützung, die er von seiner Familie
erhält und die die Basis seiner Freiheit als „arbiter elegantium" bildet. Ein
Monolog in der ersten Hälfte dieses Werkes erzählt von unbestimmten

Angstgefühlen des Protagonisten in Bezug auf seine Zukunft, kurz nachdem

er Michiyo erneut getroffen hat.1

[...] Doch plötzlich erinnerte er sich daran, dass D'Annunzio seine Zimmer in den Farben

Rot und Blau gestrichen hatte. [...] Arbeitszimmer und Musiksaal, Zimmer, in denen er

Inspiration und Aufregungen brauchte, wurden rot gestrichen, aber Zimmer, in denen man
Ruhe brauchte, wie z.B. das Schlafzimmer, wurden in Blau oder einer ähnlichen Farbe

dekoriert. Offenbar hatte er die Theorien von Psychologen umgesetzt und so seine Neugier
als Dichter befriedigt. Daisuke fragte sich verwundert, warum denn ein so leicht zur

Inspiration neigender Typ wie D'Annunzio das als aufreizende Farbe geltende Rot

überhaupt nötig hatte. Daisuke wurde schon beim roten Tor eines Inari-Schreins von einem

unguten Gefühl beschlichen. Er dachte bei sich, wenn es möglich wäre, ließe ich meinen

Kopf in grüner Farbe schweben und fände so meine Ruhe. Irgendwann hatte er ein Bild in
einer Ausstellung gesehen, das von einem Maler namens Aoki stammte. Darin standen

zwei hochgewachsene Frauen auf dem tiefen Meeresgrund. Daisuke erinnerte sich, dass

1 Dies Werk erschien später als Buchausgabe. Die Übersetzung basiert auf Natsume Soseki

Gesammelte Werke Bd. 4, Iwanami shoten 1966. S. 372f.



458 MASAKO SATO

unter den vielen Bildern der Ausstellung nur dieses eine Bild einen angenehmen Eindruck

auf ihn gemacht hatte.

Das Bild, an das sich der Protagonist erinnert, war ein Exponat eines jungen
ehrgeizigen Malers in der von der Industrie geförderten Ausstellung in
Tôkyô 1907, die von den prachtvollen europäischen Weltausstellungen in
London, Paris und Wien inspiriert war.2 Der Titel des Bildes lautete „Der
Palast des Meeresgottes". Der Künstler, Aoki Shigeru (1882-1911) hatte eine
Szene aus einem Mythos des japanischen Altertums gemalt, aber im Stil der

europäischen Malerei, beeinflusst vor allem vom französischen Impressioni-
mus sowie der damaligen englischen Malerei. Das Werk hinterliess bei den

Zeitgenossen nicht nur durch die Gestalten der Frauen in tiefen, dunklen,
grünen Farben (wie im Roman geschildert), sondern auch durch die ganze
Atmosphäre der ungewöhnlichen Dreieckskomposition den Eindruck von
etwas ganz Anderem, Neuartigem. Da kündigte sich eine neue Kombination
von Thema und Bearbeitungsart an.3

Nach einer halbjährigen Ausbildung in westlicher Malerei in seiner

Heimschule schrieb sich Aoki im April 1900 in der Abteilung für europäische

Gemälde der staatlichen Kunstakademie zu Tôkyô ein.4 Dort unterrichtete

Kuroda Kiyoteru (1866-1924), der vom französischen Impressionismus
viel gelernt hatte.5 Der junge begabte Maler machte bald das Meer und die

Mythen zu seinen Hauptthemen. Im Sommer 1904, kurz nach dem Abschluß
der Akademie, besuchte er ein Fischerdorf an der Spitze der Bôsô-Halbinsel,
welche direkt am Pazifik liegt und bereits im Man yôshû besungen worden
war. Dort befindet sich ein Tempel der Meergöttin Toyotamahime (Üppige

Zur frühen Geschichte der Weltausstellungen, s. Jörg Knchbaum (Hrg.), Expo 2000.

Weltausstellung in Hannover. Köln, Arcum, 1997. S.21-69. Zu den japanischen
Reaktionen im 19. Jh. s. Yoshida Mitsukuni (Hrg.). Bankoku hakurankai no kenkyü, Kyoto,
Shibunkaku, 1986 (z.B. mit welcher Sensationslust die Preisträger solcher Ausstellungen

betrachtet wurden, S. 287-305.).

Vgl. Abb. 1. Aoki Shigeru, Watatsumi no irokonomiya (Paradise under the Sea), 1907,
Öl, Ishibashi Museum of Art (laut Kawakita a.a.O.) Die ganz neue Art dieses Werkes

wurde jedoch von der Jury nicht akzeptiert und bekam keinen der drei ersten Preise, sondern

fand nur unter den letzten guten Werken eine Erwähnung. Aokis Enttäuschung über

das Ergebnis war sehr groß. Bald danach legte er den Pinsel für immer nieder und starb
vier Jahre später verarmt.
Über Aokis Biographie s. Kawakita Rinmei. Aoki Shigeru. Tôkyô, Kôdansha, 1961. S.

4-:5 5.

Vgl. Haga Tôru. Kaiga no ryôhun. Tôkyô, Asahi shinbunsha, 1990, S. 279-307.



DER PALAST DES MEERGOTTES 459

Edelstein Prinzessin). Aoki wurde durch die Landschaft und das einfache
Leben daselbst zu seinem Hauptwerk inspiriert.6

Das Werk „Meerglück", das im selben Jahr entstand, stellt den Fangertrag

der Fischer am Pazifik dar, in realistischer Art nach der Natur gemalt,
doch unter impressionistischem Einfluß. Es zeigt nicht nur den Fangertrag
eines Fischerdorfs oder weist im übertragenen Sinn auf die Suche eines jungen

Staates nach Identität hin, sondern es bildet gleichzeitig auch menschliches

Leben auf einer urzeitlichen Stufe ab. Das Bild wurde von den
zeitgenössischen Kritikern hoch geschätzt und machte ihn über Nacht berühmt.7

Schon seit 1903 hatte er mehrere Szenen aus den Mythen des Kojiki
(Geschichte der Begebenheiten im Altertum, 712) sowie des Nihonshoki
(oder Nihongi; Japanische Annalen, 720) sowie aus der westlichen Mythologie

gemalt,8 und das Werk des Jahres 1907, von dem im Roman die Rede ist,

war eines aus dieser Serie. An dieser Stelle ist es interessant zu klären,
welchen Hintergrund diese Gestalten aus dem Altertum haben, warum dieser

jung verstorbene Maler so enthusiastisch das Altertum in seinen Werken zeigen

wollte, und warum das Bild auf den Protagonisten des Romans, der
einen neuen Typus des Intellektuellen darstellt, so großen Eindruck machte.

Seit Beginn seiner Ausbildung an der Kunstakademie besuchte Aoki oft
die in der Nähe liegende Ueno-Bibliothek. Er las gerne Bücher nicht nur
über Kunsttheorien und Kunstgeschichte, sondern auch über Philosophie,
Religionen und antike Kulturen, insbesondere über Mythen aus Japan,
Indien und der westlichen Welt. In seinen Werken findet man auch Themen
aus der altindischen Philosophie und der Bibel.9

Ungefähr von 1880 an modernisierte sich Japan durch Wirtschaftsreformen

und erreichte so die höchsten Zuwachsraten in seiner Geschichte.
Unter diesen Bedingungen sowie als Folge der Siege über China und Rußland

stand zu Beginn des 20. Jahrhunderts der Nationalismus10 in Japan auf

6 Vgl. Kawakita, a.a.O.

7 "Meerglück" von Aoki Shigeru, 1904, ist jetzt im Ishibashi Museum of Art. Dieses

mutige Experiment wurde von der Zeitkritik anerkannt (s. Myôjô, November 1904. S.

22-36) und führte zu weitergehenden Reflexionen in der literarischen Welt. Das Werk
machte auf den Dichter Kanbara Anake einen sehr großen Eindruck. Er besuchte Aoki
noch am selben Tag, an dem er das Bild sah, und dichtete ein Sonett im symbolischen
Stil mit dem Titel "Meerglück" (vgl. Myôjô, a.a.O. S.l3).

8 Vgl. Myôjô, Oktober 1903. S. 80, 85.

9 Vgl. Kawakita, a.a.O.

10 Vgl. John W. Hall. Das japanische Kaiserreich. Frankfurt a.M., Fischer, 1968. S.288-
290.



460 MASAKO SATO

seinem Höhepunkt. In einem solchen Kontext konnte sich auch der Einfluß
der europäischen Romantik ausbreiten.

In einer 1907 veröffentlichten Erklärung zu seinem Werk „Der Palast

des Meeresgottes" sagte Aoki, dass er nicht etwa die Absicht gehabt hatte, im
traditonellen japanischen Stil seine Vorliebe für das japanische Altertum zu
demonstrieren, sondern dass er die japanische Tradition vielmehr auf Grund
neuster künstlerischer Entwicklungen und Ideen vorstellen wollte.11

In diesem Zusammenhang muss erwähnt werden, dass zwischen März
und Dezember 1899, kurz vor Aokis Ausbildung an der Kunstakademie, an
der kaiserlichen Universität ein bemerkenswerter Disput unter den Studenten
der Geisteswissenschaften über die Mythen des japanischen Altertums
begonnen hatte. Der Disput wurde in der damals noch ganz jungen Zeitschrift
Teikoku bungaku (Literatur an der kaiserlichen Universität) ausgetragen, und
konzentrierte sich auf die Gottheit des Sturms. Daraus ergab sich ein neuer
Zugang zu den Mythen und der Mythologie, motiviert dadurch, dass die
Arbeiten von Karl Florenz (1865-1939) über die japanischen Mythen, die er
mit europäischer Methodik untersuchte, eine ganz neue Sicht eröffneten und
die Altertumsforschung nicht mehr nur im Rahmen eines fanatischen
Nationalismus, sondern auf einer liberalen akademischen Ebene möglich machten.12

1 1 Vgl. Aoki Shigeru. Kashô no sôzô. Tokyo, Chüö köron bijutsu shuppan, 1983. S. 24,
38.

12 Alle diese Disputanten studierten nicht nur Deutsch bei Florenz, sondern lernten auch

seine völlig neuen Methoden und Ideen direkt von ihm, der gerade seine Arbeiten über

die literarischen Quellen der japanischen Mythen mit den damals neuesten europäischen
Forschungsmethoden, insbesondere denen der Komparatistik, vorantrieb. Der Disput,
war eine unmittelbare Reflexion seiner Arbeit (s. Masako Sato. Karl Florenz in Japan.

Auf den Spuren einer vergessenen Quelle der modernen japanischen Geistesgeschichte
und Poetik. MOAG Hamburg 1995).

Der Disput hatte weitere wichtige Folgen: Einer dieser Enthusiasten, Anesaki Masaharu

(1873-1949), später der erste Religionswissenschaftler Japans, der besonderes Interesse

an diesen neuen Methoden sowie Zuneigung zur Literatur der deutschen Romantik entwickelt

hatte, ging im Jahr 1900 als staatlicher Stipendiat nach Europa. Während seines

Fachstudiums lernte er die europäischen Künste im Kontext der herrschenden

Geistesströmungen kennen. Obwohl er vom gerade modischen zeitgenössischen Materialismus
sowie vom zunehmenden Autoritätsprinzip in Europa enttäuscht war, näherte er sich der

Philosophie Schopenhauers und Nietzsches an und begeisterte sich für die Opern Richard

Wagners sowie für die Bilder des 1901 verstorbenen Schweizer Malers Arnold Böcklin.
Was ihn am stärksten beeindruckte, waren die Werke der beiden Künstler mit mythischen
Motiven. Anesaki war von Wagner's Ring der Nibelungen und Böcklin's Meeresbrandung

begeistert. In beiden Werken wurde das Thema des Liebesschicksals mit der Metapher

des Wassers dargestellt. Anesaki schilderte seine Faszination durch den Idealismus



DER PALAST DES MEERGOTTES 46 1

2. Bergglück-Prinz, Meerglück-Prinz und der Palast des

Meergottes

Das Motiv des Bildes „Der Palast des Meergottes" stammt aus der Geschichte

zweier Brüder in den Mythen des Kojiki und Nihonshoki. Trotz einiger
Unterschiede zwischen den Versionen des Kojiki und des Nihonshoki sowie der
darin überlieferten Varianten gibt es keinen Unterschied in den Hauptmoti-

Die beiden Brüder besitzen ein besonderes Glück, das dem zu ihnen gehörenden Werkzeug

anhaftet, aber keineswegs auf andere übertragbar ist. Der ältere Bruder, der Meerglück-
Prinz, besitzt einen Angelhaken und ist ein Fischer; der jüngere Bruder geht mit Pfeil und

Bogen auf die Jagd, er ist der Bergglück-Prinz. Eines Tages wollen sie ihr jeweiliges
Glück für einen Tag tauschen. Der Bergglück-Prinz fängt keinen einzigen Fisch und

verliert auch noch den Angelhaken des Bruders im Meer. Der ältere Bruder akzeptiert keinen
anderen Angelhaken als Ersatz, obwohl der jüngere Bruder sein langes Schwert zerbricht
und damit fünfhundert und noch weitere tausend Angelhaken macht und sie ihm anbietet.
Der ältere Bruder aber will seinen ursprünglichen zurück.

Als der jüngere Bruder am Ufer des Meeres weint und wehklagt, kommt der Gott der Salzflut

und bietet ihm seine Hilfe an. Der Gott schickt ihn in den Palast des Meergottes und

versieht ihn mit genauen Anweisungen. Wie der Gott gesagt hatte, findet der jüngere
Bruder einen Brunnen vor dem Tor und setzt sich auf den davor wachsenden Kassienbaum,
der dichte Zweige und Blätter hat. Als die Magd der Tochter des Meeresgottes „Üppige -

Edelstein-Prinzessin" dorthin kommt, um mit einem Edelsteingefäß Trinkwasser zu

schöpfen, sieht sie sein Spiegelbild im Brunnnen, Sie blickt nach oben und bemerkt dort

der jungen Generation in Deutschland, die stark von Nietzsche beeinflusst wurde, in
Briefen an seinen besten Freund, Takayama Chogyü (1872-1902, auch einer der

Disputanten). Diese Briefe bzw. Berichte wurden 1902 in der damals modernsten Zeitschrift
veröffentlicht. Durch seine sehr detaillierte, eindrückliche Beschreibung dieser Kunstwelt

übertrug sich seine Faszination auf die Leserschaft, den Kreis der neuen Intelligenz,
welche dies alles im Sinne eines neuen Lebensgefühls rezipierte. Durch weitere Vorträge
und Essays, die zusammen mit Photographien der Werke Böcklins erschienen, verbreitete

sich die Gefühlswelt der deutschen Romantik als eine Art Mode. Aokis Bild "Der
Palast des Meeresgottes" spiegelt diesen Trend wider; es ist ein Zeugnis für die Rezeption
der Romantik. Was die Reflexion dieses Trends in anderen Kunstgattungen betrifft, so

ist einzig der szenische Entwurf einer Oper (als zusätzliche intermediale Transformation)
erhalten geblieben. Florenz vermerkte dieses sensationelle Detail der Wagner-Rezeption
in seiner Literaturgeschichte (vgl. Anm. 21, S. 620f.).

13 Siehe Karl Florenz. Japanische Mythologie. Nihongi, "Zeitalter der Götter". Tôkyô
(MOAG) 1901. S. 217-254. Vgl. Nelly Naumann. Japanische Mythen. München,

C.H.Beck, 1996. S. 171-176.



462 MASAKO SATO

den schönen jungen Mann, von dem sie der Tochter des Meergottes berichtet, worauf
diese selbst kommt und nachsieht. Die beiden verlieben sich auf den ersten Blick. Das

Bild von Aoki aus dem Jahre 1907 fängt die Szene am Brunnen ein.

Schließlich heiratet der jüngere Bruder die Tochter des Meergottes und wohnt drei Jahre

lang im Meerpalast. Hierauf erinnert er sich seiner selbst gewählten Aufgabe und erzählt
dem Meergott in ausführlicher Weise die Geschichte, wie ihn sein älterer Bruder zur Suche

nach dem verlorenen Angelhaken gedrängt hat. Der Meergott versammelt darauf von
überallher die Fische und erkundigt sich, ob da ein Fisch sei, der den Angelhaken
genommen habe. Der Angelhaken wird im Hals der Meerbrasse gefunden. Der Bergglück-
Prinz erhält vom Gott genaue Anweisungen, wie er ihn dem Meerglück-Prinz zurückzugeben

habe, um sich für dessen Übelwollen zu rächen.

Der Bergglück Prinz kehrt also zurück und befolgt alles genau, wie der Meergott ihn
gelehrt hat. Er beschimpft den Angelhaken: ein blöder Haken, ein elender Haken, ein armer

Haken, ein dummer Haken, was immer dem Bruder schaden mag. Auch muß er ihn nach

hinten übergeben oder werfen. Der Gott gibt ihm zudem zwei Juwelen; das eine läßt die

Flut steigen, das andere läßt sie sinken, mit beiden kann er den unbotmäßigen Bruder zur

endgültigen Unterwerfung zwingen. Der jüngere Bruder befolgt alle Anweisungen und

wird zu guter Letzt Throninhaber. Der ältere verarmt und wird zu seinem Wächter und

Possenreißer degradiert, zum Ersatz für bellende Hunde.

Nach der Thronbesteigung des jüngeren Bruders schenkt ihm seine Gemahlin einen
Sohn. Aber wegen des Tabubruchs, der darin besteht, dass der Bergglück-Prinz bei der

Geburt seines Sohnes anwesend ist, bringt sie das Kind in der Gestalt eines Krokodils
zur Welt und muß ins Meer zurückkehren. Der Sohn, der spätere Thronfolger, wird von
ihrer Schwester großgezogen.

Der Topos des verlorenen Angelhakens wird oft als Teil eines umfassenderen

Mythos erzählt und ist auch in China und Indonesien verbreitet. Zudem
entdeckte Florenz Variationen des Motivs vom „Besuch im Palast des Meergottes"

in der japanischen Literatur, z.B. in der Geschichte von „Urashimako in
der Topographie der Provinz Tango" sowie in der „Ballade im
Man'yôshû".14 Durch die Erkenntnisse über die Verbreitung der Bestandteile
dieses Mythenkomplexes wurde klar, dass die Motive des Werkzeugtausches
oder des Meerespalastes in diesen Geschichtsquellen des japanischen Altertums

auf die einheitliche Herkunft der Dynastie und ihre Legitimation hin
angelegt sind. Die gesamte Komposition des Mythos zielt auf die klare

Aussage: Der Sonnenenkel als Herrscher des Reiches verkörpert die geforderten
magischen Kräfte durch die Hilfe der Meergottheit und durch die Heirat mit
der Tochter des Meergottes.15

14 S. Florenz a.a.O, S. 219-222. Über weitere Forschungen zur Verbreitung desselben My¬

thenmotivs vgl. Matsumoto Nobuhiro: Nihon shinwa no kenkyü. Tôkyô, Dôbunkan,
1931. / Öbayashi Taryô u.a. Shinpojiumu Nihon no shinwa 4. Hyûga-shinwa. Tôkyô,
Gakuseisha, 1974.



DER PALAST DES MEERGOTTES 463

3. Die Rezeption des Mythos und die Kanonisierung
seiner Aufzeichnung als Geschichtsquelle

3. 1 Erzählung vom Prinzen Genji

Dieselbe Botschaft kann man auch in der Struktur von Romanen aus späterer
Zeit verfolgen, insbesondere im Genji monogatari (Die Erzählung vom Prinzen

Genji), obwohl hier alle mythischen und magischen Elemente unter der

metaphorischen Ebene versteckt sind und der Handlungsfaden angeblich
durch die Mechanismen der verschiedenen Schicksale der handelnden Personen

geleitet wird. Trotz ihrer Verkleidung in chinesischem oder buddhistischem

Gewand und trotz des stilistisch ausgefeilten Kolorits tauchen der

Meergott und die Meerprinzessin in den Wendephasen des Romans auf. Sie

spielen eine wichtige Rolle, wobei sich die Motive der Hilfe des Meergottes
und der Heirat mit seiner Tochter zu buddhistischer Gnade und Selbstlosigkeit

gewandelt haben.

Der höfische Machtkampf und die Entdeckung eines unsittlichen
Verhältnisses zwischen dem Prinzen Genji und Oborozukiyo, einer Konkubine
des jungen Kaisers, führen zur ersten Verbannung Genjis in das Dorf Suma

an der Meeresküste. Er wird aber nach einer Weile wieder begnadigt, und
der junge Prinz wandelt sich zum mächtigsten Hofpolitiker seiner Zeit. An
dieser Wende der Geschichte entfaltet sich die Wirkung der Meergottheit.

In Suma (in der Provinz Harima) begann der März, und jemand, der angeblich wohlunterrichtet

in diesen Dingen war, sagte dem Prinzen Genji, dass ein Mann in seinen Umständen

gut daran täte, die Zeremonie der Reinigung an dem kommenden Festtag zu vollziehen.

[...] (Am Festtag:) Genji, der sich fragte, was am Ende aus ihm würde, begann seinen

ganzen bisherigen Lebenslauf und die Aussichten auf ein günstigeres künftiges Geschick

zu überdenken. Er betrachtete den friedlichen Anblick, den Himmel und Meer boten. „Die
Götter wenigstens, Myriaden von Göttern, blicken freundlich auf mein Schicksal, weil
sie wissen, dass ich, so sündig ich auch bin, keine Strafe verdient habe, wie ich sie hier
an diesem öden Ort leide." Als er diese Worte sprach, erhob sich plötzlich der Wind. Der

Himmel verfinsterte sich, und ohne die Beendigung des heiligen Brauches abzuwarten,
schickte sich alles hastig an, nach Hause zu eilen. [...] Ein Regenguß erfolgte so

unerwartet, dass nicht einmal Zeit blieb, den Schirm aufzuspannen. Der Wind blies nun mit
beispielloser Heftigkeit. [...] Das Meer drang rasch vor, die ganze Oberfläche der Bucht

war nun mit einem Netz glitzernden weißen Schaums überzogen. Bald rollte der Donner,

15 Vgl. Yoshii, Iwao. Tennö no keifu to shinwa. Tôkyô, Hanawa shobö, 1967.



464 MASAKO SATO

und heftige Blitz zuckten über den Himmel [...] Eine solche Sturmflut war noch nie gesehen

worden.

Dies war der Anfang des Sturmes, der nicht nur im Dorf am Meer, sondern auch in der

Hauptstadt mehr als zehn Tage andeuerte.

[...] Genji begann ein bißchen einzunicken, da erschien ihm im Traum eine

unbestimmte, schattenhafte Gestalt, die sagte: „Ich komme aus dem Palast, um dich zu

holen. Warum folgst du mir nicht?" Er versuchte, dem Befehle zu gehorchen, erwachte

aber jäh. Dann begriff er, dass der Palast seines Traums nicht, wie er zuerst angenommen,
den Palast des Kaisers bedeutete, sondern den Wohnsitz des Meeresgottes. Der ganze
Sinn des Traums war, dass der Drachenkönig Gefallen an ihm gefunden hatte und ihn
noch länger am Gestade seines Bereiches zurückzuhalten wünschte. Er wurde sehr

niedergeschlagen und fasste seit dieser Zeit eine Abneigung gegen den Teil der Küste, den

er sich zum Wohnsitz erwählt hatte.16

Im Sturm manifestieren sich die Kräfte des Drachenkönigs, der buddhistischen

Manifestation des Meergottes. Genji realisiert das zunächst nicht, doch
wird er von einem unheimlichen Gefühl zum Umzug nach Akashi getrieben.
Er lernt dort den früheren Statthalter und jetzigen buddhistischen Priester

kennen. Dieser betet ständig für eine sichere Überfahrt seiner Familie über
die Untiefen des Lebensmeeres zum Meergott des Sumiyoshi-Schreins. Genji
heiratet die Tochter des Priesters, und aus dieser Verbindung geht eine

Tochter hervor. Diese Tochter wird später die Gemahlin des Kaisers und
künftige Mutter des Kronprinzen. Mit dieser Verbindung kann Genji seine

Stellung als Hofpolitiker festigen und ausbauen. Der Sumiyoshi-Schrein ist

unter anderem auch bekannt geworden durch seine Schutzfunktion auf dem

Eroberungszug der Kaiserin Jingü nach Korea.17

Die Verbannung Genjis in die Provinz ermöglicht die Schilderung
politischer Konflikte am Hof. Sie bedeutet für Genji Buße für seine Sünde, d.h.
das langjährige Verhältnis mit der kaiserlichen Gemahlin Fujitsubo, die

zugleich seine Stiefmutter ist. Der vom Meergott erzeugte Sturm sorgt dafür,
dass alle seine Sünden ins Meer hinaus getrieben und anschließend vom
Meergott in die Tiefe gerissen werden. Dieser Glaube manifestiert sich auch

in dem Reinigungskult am Hofe, Oharae. Auch in Kyoto wütet der Sturm,
aber am Hof wird diese Wirkung als Belehrung durch den verstorbenen
Exkaiser interpretiert. Genjis Verbannung in die Provinz Akashi wird aufgeho-

16 Das Zitat stammt aus der Übersetzung von Herbert E. Herlitschka. Die Geschichte vom
Prinzen Genji (nach der englischen Übertragung von Arthur Waley). Leipzig, Insel-Verlag.

Erster Band, S. 388-391.
17 Siehe Kokushi daijiten henshü iinkai (Hrg.). Kokushi daijiten, Bd. 8. Tôkyô, Yoshi¬

kawa kôbunkan 1976. S. 157f.



DER PALAST DES MEERGOTTES 465

ben und bald kommt es zur Thronbesteigung des Kaisers Reizei, des Sohnes

von Genji und Fujitsubo.
So erscheinen die Ereignisse in diesen beiden Kapiteln Suma und Akashi

als Wendepunkt der ganzen Geschichte, indem die Metamorphose Genjis
von einen jungen Prinzen, dem Sonnenenkel mit dem Name „Licht"
(Hikaru), zu einem durchtriebenen Hofpolitiker gezeigt wird, der zugleich Vater
des Kaisers und Vater der kaiserlichen Gemahlin ist.18

Andererseits befindet sich die Hauptdarstellerin, die Dame Akashi,
Tochter des früheren Statthalters, in einer ähnlichen Situation wie die Tochter

des Meergottes,19 Toyotamahime, im Mythos. Akashi no kata, (Glän-
zende-Stein-Dame) verkörpert nicht nur die Gnade des Meergottes, sondern
steht auch selber, infolge der ständigen Anrufung des Meergottes durch
ihren Vater, unter seinem Schutz. Dennoch ist sie nicht in der Lage, ihre eigene
Tochter selbst zu erziehen. Um ihr einen höheren sozialen Rang zu sichern,
überlässt sie sie der Hauptgemahlin Genjis, Murasaki, gerade so wie im Mythos

die Tochter des Meergottes ihr Schicksal akzeptiert und sich nicht selbst

um ihren eigenen Sohn kümmern kann.20

3. 2 Nihonshoki (Japanische Annalen) als normative Geschichtsschreibung

Um die formale Grundidee sowie die Denkmuster und Orientierungsinstrumente

im Nihonshoki aus der Mitte der Heian-Periode zu verstehen, müssen
wir uns die Lese- und Erklärungsmuster für dieses Werk in der höfischen
Gesellschaft vergegenwärtigen.

In dieser Periode wurde während der Regierungszeit eines jeden Kaisers
einmal am Hofe eine Lesung und Erklärung des Nihonshoki durch dafür
berufene Professoren vorgenommen, wobei alle höheren Beamten, von den
Ministern bis zu den Beamten 6. Grades herab, anwesend waren. Nach Been-

18 Für eine Zusammenfassung der Forschungsgeschichte zu Hikaru-Genji vergleiche Suzuki
Hideo. "Hikaru-Genji", in: Kokubungaku 36-5 (1991), S. 106-110. Zum Vergleich im
wörtlichen wie auch im metaphorischen Sinn zwischen dem Namen des Helden, Hikaru

(Licht), und der Benennung des Kronprinzen (Sohn der Sonnengöttin), siehe auch Takahashi

Tôru. Irogonomi no bungaku to ôken. Tôkyô, Shintensha, 1990. (Hier wird
allerdings der Susanowo-Mythos als einflußreichster Mythos der alten Dynastie
herbeigezogen).

19 Über die Bedeutung der Gnade dieses Gottes vgl. Ishikawa Tôru. Heian jidai monogatari
bungakuron. Tôkyô, Kasama shoin, 1979.

20 Nach anderer Ansicht sind diese Teile des Romans (die Kapitel Suma und Akashi) mit der

Urashima-Erzählung zu vergleichen. Siehe Takahashi Tôru. Monogatari no hôhô.

Tôkyô, Sekai shisösha, 1992.



466 MASAKO SATO

digung der Erklärung fand ein Bankett statt, bei dem jeder Anwesende einen
Kaiser oder eine andere im Nihonshoki erwähnte hervorragende Persönlichkeit

als Gegenstand eines Gedichtes auswählen musste. Diese „Gedichte bei

Abschluß des Banketts- Nihongi kyôen waka" wurden zusammengestellt und
als Sammlung, manchmal mit einer chinesischen Vorrede versehen, dem

jeweils regierenden Kaiser überreicht.
Heute sind uns aus den historischen Quellen für den Zeitraum von 720

bis 965 insgesamt sieben solche Sammlungen bekannt.21 In der Sammlung
zum Bankett des Jahres 943 findet man eine Dichtung, die Toyotamahime,
die Meeresprinzessin, zum Gegenstand hat:22

Sie bahnte sich einen Weg durch die Wellen ins Land des Sonnenenkels,
sie wurde Mutter des Kaisers.

Dann folgt die kurze Fassung der Geschichte ihrer Begegnung mit dem

Bergglück-Prinzen, dessen richtiger Name Hikohohodemi lautet und sich in
der kaiserlichen Genealogie finden läßt.

Die offiziellen Annalen Nihonshoki waren eines der Ergebnisse des

historischen Strukturwandels im 7. - 8. Jahrhundert, der unter dem Druck und
Einfluss des chinesischen Kaiserreichs erfolgte und zur Übernahme der
chinesischen Schriftkultur führte, weil das Staatsmodell mit Erhebung von Steuern

auf der Schriftkultur basierte. Die bis zu dieser Zeit mündlich überlieferte
symbolische Sinnwelt, die die konnektive Struktur eines gemeinsamen Wissens

und Selbstbilds war, wurde nun verschriftlicht. Durch diese Übertragung

von einem Medium in das andere erfuhr diese Sinnwelt Umformungen,

z. B. im Hinblick auf Konkretheit und Einheitlichkeit.23
Dass das Nihonshoki als die autoritative und normative Staatsgeschichte

während der ganzen Heian-Periode seine Gültigkeit behielt, ist auch den

Registern der Bücherkataloge der zwei repräsentativen adligen Familien jener
Zeit zu entnehmen: Die eine Quelle findet sich bei Fujiwara Michinaga (Midö

21 Vgl. Karl Florenz. Japanische Annalen A.D. 592-697. Nihongi von Suiko-tennô bis
Jitô-tennô (Buch XX11-XXX). MOAG Supplement(druck der Hobunsha), 1903. Zweite
neubearbeitete Auflage, S. XVII, XIXf„ XXXV. „Gedichte bei Abschluß des Banketts"

(Nihongi kyôen waka), Gedichte und Erklärung, in: Kokka taikan Bd. 5. Tôkyô, Kado-

kawa shoten, 1977. S.877-884, 1479-1480.

22 Vgl. a.a.O. (Kokka-taikan), S.883.

23 Über die Entstehung und Verschriftlichung der archaischen Prosa und Poesie vgl. Karl

Florenz. Die Geschichte der Japanischen Literatur. Leipzig, Amelang, 1906. S. 36-80,
sowie Jan Assmann. Das kulturelle Gedächtnis. München, CH. Beck, 1997. S.103-129.



DER PALAST DES MEERGOTTES 467

kanpaku ki, geschrieben 1010),24 und die andere beim Mönch Shinzei
(Fujiwara Michinori, 1106-1159).25 Selbst die Verfasserin des Genji monogatari
war schon als eine feine Kennerin dieser Art Literatur bekannt unter dem
Beinamen Nihongi no tsubone.26 Sie las die Japanischen Annalen ebenso

wie die chinesische klassische Literatur. Und Fujiwara no Teika (1162-1241)
gibt in einer Tagebucheintragung seiner ausserordentlichen Wertschätzung
für diese Geschichtsquelle Ausdruck.27

Aus Vorliebe für die Erzählung von den beiden Brüdern ließ eine der

mächtigsten Personen jener Zeit, vermutlich ein Kaiser, etwa im 13.

Jahrhundert eine Bildrolle mit dem Titel Hikohohodemi emaki anfertigen. Das

Ordnungsprinzip der höfischen Periode wird darin symbolisch abgebildet.
Man sieht den jüngeren Prinzen klagend am Meeresstrand stehen, während
Wellen an den Strand schlagen. Im Hintergrund sind Kiefern, eine Hütte und
ein Bambustor zu erkennen, emblematisch gemalt in einem sich wiederholenden,

feststehenden Stil. Wie in den Dichtungen der höfischen Gesellschaft
nahm man gewöhnlich irgend eines der angelernten alten Muster als Basis

und modelte die darin enthaltenen Ideen und Motive nur im Rahmen von
feinen Unterschieden etwas um.28 Inhaltlich Neues, neue Stoffe oder Situationen

traten nur selten zu Tage. Auf solche Weise verharrten das Dichten und
die Malerei bei einem handwerksmäßigen Zusammenflicken. Das zentripetale

Zeichensystem der höfischen Welt reproduzierte sich immer wieder.29

Demgegenüber fängt das Bild aus dem Jahre 1907 den Augenblick ein,
in welchem der Prinz und die Prinzessin am Brunnen in der Meerestiefe sich
auf den ersten Blick ineinander verlieben. Der Maler interpretiert diese Szene

nicht aus der Sicht der Wiederholung standardisierter Formen, sondern aus

24 Siehe Midô kanpaku ki, 29. August, 7. Jahr Kankô (1010), in: Dainihon kokiroku Bd.

2/3, Tôkyô, Iwanami shoten, 1953. S. 74.

25 Siehe Michinori nyûdô zôsho mokuroku, in: Gunshovuijû Bd. 28 Nr. 495. Tôkyô
(Gunsho ruijü kankökai) 1959. S.194.

26 Murasaki shikibu nikki, in: Shin Nihon bungaku taikei Bd. 24. Tôkyô, Iwanami-sho-

ten, 1989. S. 314. Vgl. Florenz a.a.O. (wie Anm. 23), S. 207-210.
27 Siehe Fujiwara no Teika. Meigetsuki, 20. Mai, 2. Jahr Ken'ei (1207), in: Imakawa

Fumio (Hg.). Kundoku meigetsuki Bd. 2. Tôkyô, Kawade shobö shinsha, 1977. S. 293f.
28 Vgl. Abbildung 2, Hikohohodemi no mikoto emaki. Kopie aus dem 17. Jh. Die Bilder

und Erklärungen von Komatsu Shigemi stammen aus: Hikohohodemi no mikoto emaki,
in: Nihon emaki taisei Bd. 22. Tôkyô, Chûô köronsha, 1979. S. 98-100. Die Ausführungen

zur Entstehung der Mustermetaphern sowie zu den Techniken und zum Zeichensystem

der Dichtung in der höfischen Periode stützen sich auf verschiedene Quellen.
Siehe Florenz a.a.O. (wie Anm. 23), S. 125-155, S. 263-269. Vgl. Suzuki Hideo. Kodai
wakashi ron. Tokyo daigaku shuppankai, 1990.

29 Vgl. Assmann, a.a.O. (wie Anm.23), S. 127-129.



468 MASAKO SATO

der Sicht des persönlichen Liebesschicksals.30 Die imaginäre Welt wird auch
nicht mehr aus der alten Wertperspektive betrachtet, sondern in dem Bild
spiegeln sich die neuen Ideen entsprechend der Forderung des jungen Malers,

dass Japanisches in der Darstellungsmethode der neuzeitlichen westlichen

Künste gestaltet werden soll.31 Was er mit diesem seinem letzten

Hauptwerk zu Beginn des 20. Jahrhunderts zeigen wollte, war wohl die

Überwindung und Zerstörung des alten Systems. Die Antriebskräfte für diesen

Paradigmenwechsel waren nicht allein, aber doch zu einem guten Teil
das Ergebnis der Begegnung mit dem Westen, mit der neuen Zeit und der
modernen Welt.

30 Vgl. Abb.l und 2.

31 Siehe Aoki, a.a.O. (wie Anm. 11).



DER PALAST DES MEERGOTTES 469

¥
..V

Ai
f

Abb.l

Aoki, Shigeru, Watatsumi-no-irokonomiya im

(Paradise unter the Sea), 1907, Öl,

Ishibashi Museum of Art (Ishibashi Foundation)

ü -% %

Abb. 2

Hikohohodemi-no-mikoto-emaki.
Kopie im 17. Jh. (6 Bände)

Myôtsû-ji-Tempel in Obama (Fukui-Präfcktur)

>

i




	Der Palast des Meergottes : Rezeption und Wandel des Motivs in der japanischen Literatur

