
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 57 (2003)

Heft: 2

Artikel: Die Erschaffung des Menschen im Koran

Autor: Toelle, Heidi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147604

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147604
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE ERSCHAFFUNG DES MENSCHEN IM KORAN

Heidi Toelle

Ebenso wie die mesopotamischen Götter und der Gott der Bibel schuf Allah den

ersten Menschen aus Ton. Diese Version der Erschaffung des Menschen ist sehr

früh als die einzige betrachtet worden, die durch den Koran belegt sei, und ist

gleichzeitig zu einem Artikel des muslimischen Glaubens geworden. Dieser ist
als solcher natürlich zu respektieren; einer kritischen Prüfung des Texts hält er

jedoch nicht stand. Wenn man sich nämlich sämtliche koranische Verse, in
denen von der Erschaffung des Menschen die Rede ist, vor Augen führt, so stellt

man eine erstaunliche Vielfalt der Versionen fest, die sich manchmal sogar in
ein un derselben Sure finden.1

Ich möchte jetzt diese verschiedenen Versionen der Entstehung des

Menschen untersuchen, und zwar nicht in der Reihenfolge, in der sie in der Vulgata
erscheinen, sondern in ihrer historischen Reihenfolge, so wie diese von Régis
BLACHÈRE2 in der Nachfolge von NÖLDEKE und SCHWALLY einerseits3 und von
WEIL andererseits4 rekonstruiert worden ist. Es ist bekannt, dass in der Vulgata
die ältesten Suren, diejenigen der ersten mekkanischen Periode, am Ende
stehen, während sich die jüngsten Suren, diejenigen der Periode in Medina, die
auch die längsten sind, am Anfang des Korans befinden. Es geht mir darum zu

zeigen, dass der Koran verschiedene vorherbestehende Anthropogonien oder
Elemente solcher Anthropogonien integriert und gleichzeitig versucht hat, aus

ihnen eine Synthese auszuarbeiten.

Es muss noch dazu gesagt werden, dass ich mich in dieser meiner
Untersuchung auf die Methoden der zeitgenössischen Anthropologen und Mytholo-
gen gestützt habe, vor allem auf die Arbeiten von Claude LÉVI-STRAUSS und

Georges DUMÉZIL.5 Ersterer hat die Mythen der Indianer Süd- und Nordamerikas

analysiert; letzterer die der indoeuropäischen Völker. Dazu kommen
noch als Quellen die Arbeiten von BOTTÉRO und Kramer über die mesopota-

1 Dieser Artikel ist eine Neuformulierung eines Teils des Kapitels "Les quatre éléments et le

devenir de l'homme", in Toelle, 1999:201-236.
2 Blachère, 1959, und ders., 1948-1951.
3 Nöldeke/Schwally, 1961.

4 Weil, 1872.

5 Lévi-Strauss, 1958, 1962, 1964-71, 1973, 1985; Dumézil, 1968-73, 1977, 1978, 1986,

1987.



368 HEIDI TOELLE

mischen - sumerischen und babylonischen - Mythen,6 Arbeiten über die Religion

der alten Ägypter7 und die Analysen von Mircea ELIADE8 wie auch der

Kommentar und die Chronik des TABARÏ,9 die - wie nur nebenbei bemerkt sei -
eine Fundgrube für Mythenforschung darstellen.

1. Die Erschaffung des Menschen aus geronnenem Blut

Sure 96 der Vulgata (al-'Alaq), deren fünf erste Verse sowohl bei muslimischen

- mittelalterlichen und modernen - Gelehrten,wie auch bei den Orientalisten als

die ersten, Muhammad offenbarten gelten, ist auch die erste Sure, in der von der

Erschaffung des Menschen die Rede ist. Am Anfang dieser Sure liest man:

Iqra' bismi rabblka 'lladi halaq / halaqa 'l-insäna min 'alaq
Trage vor im Namen deines Herrn, der [alles] geschaffen hat/

der den Menschen aus geronnenem Blut erschuf.

Diese Version der Erschaffung des Menschen kommt nur in dieser Sure vor und

wird später als solche nicht wieder aufgegriffen, auch nicht in einer anderen

Formulierung, die es möglich machen würde, ein Paradigma aufzustellen. Wir
werden aber sehen, dass sie leicht verändert dennoch in eine andere Version

eingebettet worden ist.

2. Die Erschaffung des Menschen aus einem Wasserbzw.

Spermatropfen

Eine neue Version der Erschaffung des Menschen taucht, historisch gesehen,

zum ersten Mal in der Sure al-Täriq (Vulgata: 86, 6-7; Blachère: 9) auf. Da

wird der Mensch aus "einem sich ergiessenden Wasser erschaffen, das seinen

Ursprung zwischen den Lenden und dem Brustbein hat", was offensichtlich auf
Sperma hinweist:

huliqa min mä'in däfiq /yahrugu min bayni 'l-sulbi wa-'l-tarä'ib

6 Bottéro, 1987, und Bottero/Kramer, 1989.

7 Erman, 1937; Frankfort, 1948; Vandier, 1949.

8 Eliade, 1963, 1965, 1971, 1991.

9 al-TABARl, 1978 (öämi' al-bayän); s.d. (Ta'rih al-umam wa-l-mulük).



Die Erschaffung des Menschen im Koran 369

Mit Varianten ist diese Version in den Suren zu Beginn der Offenbarung
vorherrschend. Man findet sie sechsmal in den Suren der ersten mekkanischen

Periode, dann noch je einmal in der zweiten und dritten mekkanischen Periode,

bevor sie aus dem Text verschwindet. Das "sich ergiessende Wasser" wird
jeweils anders fomuliert. In der Sure al-'Abas (Vulgata: 80, 18-19; Blachère: 17)

wird die Materie, aus der der Mensch erschaffen worden ist, als nutfa

bezeichnet, d.h. als ein "Wasser-" bzw. "Spermatropfen":

min ayyi say'in halaqahu / min nutfatin halaqahu [...]
Woraus hat ihn Gott erschaffen? / aus einem Wasser- (Sperma-) Tropfen hat er ihn erschaf-

fen [...]

Diese nutfa findet man auch in den Suren Yä' sïn (Vulgata: 36; Blachère: 62)
und al-Nahl (Vulgata: 75, Blachère: 16), die aus der zweiten bzw. dritten
mekkanischen Periode stammen:

Yä sin, 77:

A-wa-lam yara 'l-insänu annä halaqnähu min nutfatin [...]
Sieht der Mensch denn nicht, dass wir ihn aus einem Wasser- (Sperma-) Tropfen erschaffen

haben

al-Nahl, 4:

halaqa 'l-insäna min nutfatin
Er hat den Menschen aus einem Wasser- (Sperma-) Tropfen erschaffen.

Eine ähnliche Formulierung steht in den Suren al-Qiyäma (Vulgata: 75;
Blachère: 27), al-Nagma (Vulgata: 53; Blachère: 30) und al-Dahr (Vulgata: 76;

Blachère: 34bis), die alle aus der ersten mekkanischen Periode stammen und in
denen die nutfa genauer bezeichnet wird. In der ersten dieser Suren schuf Gott
den Menschen aus einem verspritzten Wasser- (Sperma-) Tropfen, der sich dann

in einen Blutklumpen verwandelt, bevor ihm Gott eine Form gibt und daraus ein

Paar, einen Mann und ein Weib, schafft:

al-Qiyäma, 36-39:

a-lumyaku nutfatan min manlyin yumnä /tumma käna 'alaqatan fa-halaqa wa-sawwä /fa-
ga'ala minhu 'l-zawgayni 'l-dakara wa-l-untä

In der Sure al-Nagma (Vulgata: 53,46) schafft Gott das Menschenpaar aus

einem sich ergiessenden Wasser- (Sperma-) Tropfen (min nutfatin idä tumnä)
und in der Sure al-Dahr aus einem Wasser- (Sperma-) Tropfen, der als eine

Mischung - wahrscheinlich aus Wasser und Blut - beschrieben wird:



370 Heidi Toelle

al-Dahr, 2:

innä halaqnä 1-insäna min nutfatin amsâgin'0

Schliesslich und endlich wird die Materie, aus der der Mensch geschaffen
wurde, in der Sure al-Mursalät (Vulgata: 77; Blachère: 25), die ebenfalls aus

der ersten mekkanischen Periode stammt, als "kraftloses, schwaches Wasser"

(mä' mahïn) bezeichnet, während der Koran später, in Suren aus der zweiten
mekkanischen Periode und aus der medinensischen Periode, versichert, dass alle

Lebewesen, und also auch der Mensch, aus Wasser, d.h. aus mä', erschaffen
worden sind:

al-Anbiyä', 30:

[...] wa-ga'alnä min al-mä'i kulla say'in hayyin

[...] Wir haben alles Lebendige aus Wasser erschaffen

al-Furqän, 54:

wa-huwa 'Hadl halaqa min al-mä'i basaran [...]
Er ist es, der den Menschen aus Wasser erschaffen hat [...]

al-Nür, 45:

wa-llähu halaqa kulla däbbatin min mä'in wa-minhum man yarns! 'alä batnihi wa-minhum

man yarns! 'alä riglayni wa-minhum man yarns! 'alä arba'ln [...]
Allah schuf alle Lebewesen, die sich fortbewegen aus Wasser; einige kriechen auf dem

Bauch, andere gehen auf zwei, wieder andere auf vier Beinen [...]

Die Lexeme, die in dieser Anthropogonie immer wieder auftauchen, sind nutfa
und mä'. Es ist nun interessant festzustellen, dass das Wort mä', das man
normalerweise mit Wasser übersetzt, zur damaligen Zeit auch Sperma bedeutete,
ebenso wie nutfa sowohl den Wassertropfen wie auch den Spermatropfen
bezeichnet. Wenn nun der Koran davon spricht, wie die tote Erde vom befruchtenden

Regen wieder zum Leben erweckt wird, verwendet er immer das Wort mä',
das, wie bekannt, maskulin ist, während für die Erde in demselben Kontext
immer das Wort ard steht, das, wie bekannt, feminin ist. Hier ein Beispiel:

al-Hagg, 5:

wa-larä 'l-arda hämidatan fä-ldä anzalnä 'alayhä 'l-ma'a 'htazzat wa-rabat wa-anbatat min

kulli zawgin bahlg
Du siehst die Erde dürr und trocken (d.h. pflanzenlos); sowie wir aber Wasser auf sie her¬

absenden, erbebt sie, schwillt auf und bringt alle Arten von schönen Paaren hervor"

10 Über die Interpretation des Wortes amsäg in diesem Zusammenhang, vgl. Tabarï, öämi'
al-bayän, Band 29:126-127.

11 Variante in der Sure Fusilat, 39. Über diesen Prozess, vgl. Toelle, 1999:90 und ff.



Die Erschaffung des Menschen im Koran 3 71

Mit anderen Worten, die Erde (weiblich) empfängt das Wasser (männlich),
indem sie erbebt, dann aufschwillt wie der Bauch einer schwangeren Frau, bevor
sie alle Arten von schönen Paaren gebiert. Anderswo - in der schon zitierten
Sure al-'Abas, Vers 26 - präzisiert der Koran, dass Gott, nachdem er das Wasser

auf die Erde herabgesandt hat, diese spaltet (saqqaqnä 'l-arda saqqan), und aus

diesen Spalten bringt sie danach die Flora hervor.
Der Parallelismus zwischen dem mä', dem Wasser bzw. dem kosmologischen

Sperma, das der Koran im Zusammenhang mit der regelmässigen
Auferstehung der toten Erde verwendet, und der nutfa, dem Wasser- (Sperma-)

Tropfen, der in den schon zitierten Versen über die Entstehung des Menschen

die Hauptrolle spielt, ist frappierend. Man darf also die Hypothese aufstellen,
dass es in der vorislamischen Zeit einen Mythos gegeben hat, in dem das

befruchtende Wasser als die Materie angesehen wurde, aus der alles, was auf
Erden lebt - Pflanzen, Tiere und der Mensch -, hervorgegangen ist, eine

Vorstellung, die in einer Wüstengegend, wo Wasser zugleich eines der seltensten

und kostbarsten Elemente ist, nicht erstaunlich wäre. Eine weitere Hypothese
wäre, dass die vorislamischen Araber Elemente eines berühmten ägyptischen
Mythos übernommen und gleichzeitig umgebaut und ihren Lebensbedingungen
und Vorstellungen angepasst hatten. Nach diesem Mythos schafft der Sonnengott

Atoun-Ra, indem er onaniert, zwar nicht das erste Menschenpaar, sondern
das erste Götterpaar, Shou und Tephnout, das dann die anderen neun Hauptgötter

zeugt. In diese Richtung weist die Tatsache, dass in mehreren

Koranversen, wie wir schon gesehen haben, ein Menschenpaar, ein Mann und eine

Frau, direkt aus der nutfa entstehen.

3. Die Erschaffung des Menschen aus Ton

Kommen wir nun zu der Version, nach der der Mensch aus Ton geschaffen
wurde. Erinnern wir zunächst daran, dass Götter, die gleichzeitig Töpfer sind,
im Mittleren Orient sehr häufig auftauchen. Dies ist der Fall des biblischen
Gottes, der babylonischen Götter sowie des ägyptischen Gottes Khnoum, ein
Gott mit Widderkopf, der die ganze Schöpfung modelliert und auf seiner

Töpferscheibe auch das pharaonische Kind und sein Ra - d.h. das Prinzip seiner

Lebensenergie - erschafft.
Im Koran findet man die Version, nach der der Mensch aus Ton geschaffen

wurde, nur einmal in der ersten mekkanischen Periode, und zwar in der Sure al-
Rahmän (Vulgata: 55; Blachère: 28). Sie wird dann dreimal in der zweiten mek-



372 Heidi Toelle

kanischen Periode erwähnt - in den Suren al-Säfät (Vulgata: 37; Blachère: 52),

al-Higr (Vulgata: 15; Blachère: 59) und Säd (Vulgata: 38; Blachère: 61) - und

überwiegt in der dritten mekkanischen und in der medinensischen Periode, wo
sie insgesamt fünfmal aufscheint: in den Suren al-Isrä' (Vulgata: 17;
Blachère: 74), al-Rüm (Vulgata: 30; Blachère: 76) und al-A'räf (Vulgata: 7;
Blachère: 89), die aus der dritten mekkanischen Periode stammen, und in den Suren

al-An'äm (Vulgata: 6; Blachère: 91) und ÀI 'Imrän (Vulgata: 3; Blachère: 99),
die in Medina offenbart worden sind. Gleichzeitig wird die Version, nach der
der Mensch aus einer nutfa erschaffen wurde, immer seltener, um in der
medinensischen Periode völlig zu verschwinden.

Im Rahmen dieser Anthropogonie, die aussagt, dass Gott den Menschen

aus Ton geschaffen hat, bedient sich der Koran eines recht vielfältigen Vokabulars.

Zweimal wird die Materie als turäb bezeichnet:

Rüm, 20-21:

wa-min äyätihi an halaqakum min turäbin
Eines seiner Zeichen ist, dass er euch aus turäb geschaffen hat

Äl 'Imrän, 59:

inna mutala 'Isä 'inda llâhi ka-matali Adama halaqahu min turäbin tumma qäla lahu kun

fa-yakün
Bei Allah ist Jesus Adam gleich. Er hat ihn aus turäb geschaffen, dann hat er zu ihm gesagt:

sei, und er war

Das Lexem turäb bedeutet Erde in trockener, pulverisierter, dem Sand ähnlicher
Form.

In den Suren al-An'äm, Säd und al-Isrä' findet man das Wort tin, d.h. Ton,
und in der Sure al-Säfät wird dieser Ton als klebrig (läzib) bezeichnet, was, wie
die Kommentatoren richtig bemerken, darauf zurückzuführen ist, dass der Ton
mit Wasser vermischt worden ist.

al-Ancäm, 2:

huwa lladi halaqakum min tin [...]
Er ist es, der euch aus Ton geschaffen hat [...]

Säd, 71-76:

idä qäla rabbuiai li-l-malä'ikati inni häliqun basaran min tin fa-idä sawwaytuhu wa-

nafahtu fihi rühi fa-qa'ü lahu sägidin / fa-sagada 'l-malä'ikatu kulluhum agma'ün /
illä lblisa 'stakbara wa-käna min al-käfirin / qäla yä iblisu mä mana'aka an tasguda
limä halaqtu bi-yadi a-istakbarta am kunta min al-'älin / qäla anä hayrun minhu

halaqtani min närin wa-halaqtahu min tin
Einst sagte dein Herr zu den Engeln: "Ich werde einen Menschen aus Ton schaffen, und

wenn ich ihn gebildet und ihm von meinem Atem eingehaucht haben werde, dann



Die Erschaffung des Menschen im Koran 373

fallt vor ihm in Verehrung nieder." Da fielen alle Engel vor ihm in Verehrung nieder /

ausser Iblis, der hochmütig tat und ungläubig war. / Er [Gott] sagte: "Iblis, was

hindert dich daran, vor dem, den ich mit eigener Hand geschaffen habe, in Verehrung
niederzufallen? Bist du zu hochmütig oder zu überheblich?" / Er [der Teufel] sagte:

"Ich bin besser als er; du hast mich aus Feuer und ihn hast du aus Ton erschaffen."

al-Isrä', 61:

wa-id qulnä li-l-malä'ikati 'sgudü H-Adama fa-sagadü illä Iblisa qäla asgudu li-man

halaqta tinan

Als wir zu den Engeln sagten: "Fallt vor Adam in Verehrung nieder", da fielen sie nieder,

ausser Iblis, der sagte: "Wie soll ich vor dem niederfallen, den du aus Ton geschaffen

hast"

al-Säfät, 11 :

[...] innä halaqnähum min tinin läzibin [...]
Wir haben sie [die Menschen] aus klebrigem Ton geschaffen [...]

In der Sure al-Higr taucht eine neue Formulierung auf. Das Material, aus dem

Gott den Menschen geschaffen hat, wird dort als salsäl min hama' masnün
bezeichnet:

al-Higr, 26-33:

laqad halaqnä 1-insäna min salsälin min hama'in masnün / wa-l-gänna halaqnähu min

qablu min näri l-samüm / wa-id qäla rabbuka li-l-malä'ikati inni häliqun basaran

min salsälin min hama'in masnünin fa-idä sawwaytuhu wa-nafahtu fihl min rühl fa-
qa'ü lahu sägidin / fa-sagada l-malä'ikatu kulluhum agma'ün / illä Iblisa abä an

yaküna ma'a 'l-sägldin /qälayä Ibllsu mä laka allä taküna ma'a 'l-sägidin /qäla lam

akun li-asguda li-basarin halaqtahu min salsälin min hama'in masnün.

Wir haben den Menschen aus salsäl min hama' masnün geschaffen. / Die Dschinn haben

wir vorher aus dem Feuer des heissen Windes geschaffen. / Als dein Herr zu den

Engeln sagte: "Ich werde einen Menschen aus salsäl min hama' masnün schaffen, /

und wenn ich ihn gebildet und ihm von meinem Atem eingehaucht haben werde, fallt

vor ihm in Verehrung nieder", / da fielen die Engel alle in Verehrung nieder / ausser

Iblis, der sich weigerte, mit ihnen niederzufallen. / Er [Gott] sagte: "Iblis, wie kommt

es, dass du nicht mit ihnen in Verehrung niederfällst?" / Er [Iblis] sagte: "Ich werde

nicht in Verehrung niederfallen vor einem Menschen, den du aus salsäl min hama'

masnün geschaffen hast."

In dieser Sure kommt das Syntagma salsäl min hama' masnün dreimal vor und
wird sowohl Gott wie auch Iblis in den Mund gelegt. Hama' ist ein schwarzer,
stinkender Schlamm, und das Partizip masnün bedeutet unter anderem "verdorben,

verfault, stinkend".12 Salsäl seinerseits ist getrockneter Ton, der, wenn man

12 Über die Bedeutung dieses Partizips, vgl. Tabarï, öämi' al-bayän, Band 14:19-20.



374 Heidi Toelle

ihn anstösst, wie gebrannter Ton tönt. Dieses Lexem findet man noch einmal in
der Sure al-Rahmän.

al-Rahmän, 14:

halaqa 1-insäna min salsälin ka-l-fahhär
Er hat den Menschen aus getrocknetem Ton [, der] wie gebrannter Ton [tönt,] geschaffen.

Wenn man diesen lexikalischen Komplex zu ordnen sucht, so stellt man fest,
dass die fünf Begriffe, die der Koran verwendet, die verschiedenen Stadien

bezeichnen, die die Töpfererde im Laufe der Herstellung eines Töpfergegenstandes

- in unserem Fall einer Statue - durchläuft. Dahinter steckt eine gute
Kenntnis der Techniken, die die Töpfer verwendet haben, ohne dass dies natürlich

bedeutet, dass der Prophet selbst ein Töpfer war. Tatsächlich vermischte

man zunächst Sand mit Ton (turäb I fin) und Wasser, was eine klebrige Masse

ergab (fin läzib), die man dann eine Zeitlang liegen liess, um sie sozusagen
gären zu lassen, was ihr einen unangenehmen Geruch gibt (hama' masnün);
dann formte man die Figur und liess sie in der Luft trocknen, bis sie hart wurde

(salsäl ka-l-fahhär). Es geht hier um eine der beiden hauptsächlichen
Töpfereitechniken, um die "poterie molle", die schon im Neolithikum existierte und die

darin bestand, den geformten Gegenstand nur trocknen zu lassen, statt ihn in
einem Ofen zu brennen.

TABARÎ schlägt in seiner Universalgeschichte, dem Ta'rih al-umam wa-l-
mulük, in der er die Erschaffung des Menschen detailliert beschreibt, eine ähnliche

Interpretation vor.13 Hier eine Zusammenfassung dieses Texts:

Als Gott den Menschen schaffen wollte, sandte er zuerst den Engel Gabriel auf die Erde,

damit er ihm von dort Ton (fin) bringe. Doch weigerte sich die Erde, sich verstümmeln zu

lassen, und Gabriel kehrte mit leeren Händen zurück. Darauf schickte Gott Mihäll, und

derselbe Vorgang wiederholte sich: die Erde widersetzte sich, ein Stück von ihr herzugeben,
und Mihäll kehrte unverrichteter Dinge zurück. Schliesslich sandte Gott den Engel des

Todes, der, ungeachtet der Proteste der Erde und entschlossen, den göttlichen Auftrag
auszuführen, an verschiedenen Stellen der Erdoberfläche rote, weisse und schwarze Erde

aufsammelte (woraus sich die Farben der Söhne Adams erklären) und sie Gott brachte.14 Gott

befeuchtete dann die Erde (turäb), so dass klebriger Ton (tin läzib) daraus wurde, den er

liegen liess, bis er verfaulte und zu stinken begann (hama' masnün). In einer der von Tabarï

zitierten Versionen ist der Ausdruck, der zur Beschreibung dieses Vorgangs des Ver-
faulens benutzt wird, hammara "gären lassen". Nachdem Gott den Menschen aus diesem

hama' geformt hatte, liess er ihn vierzig Nächte lang - nach anderen Versionen vierzig Jahre

13 Op.cit, Band 1:90 und ff.
14 Nach einer anderen, ebenfalls von Tabarï überbrachten Version, sei es Iblis gewesen, der

zwei Sorten Erde zurückbrachte: eine süsse und eine salzige.



Die Erschaffung des Menschen im Koran 375

lang - ruhen, bis er sich, ohne mit Feuer in Berührung zu kommen, in salsäl, d.h. getrockneten

Ton verwandelte, der einen tönenden Laut gab (fin yäbis lahu salsala).

Dieser nun fertigen Statue hauchte Gott dann seinen ruh ein, um ihr Leben

einzuflössen. Ruh - sehr oft als "Geist" übersetzt - bedeutet auch "Hauch" und

"Atem" und, wie wir schon gesehen haben, verwendet der Koran unter anderem

in den Suren Säd und al-Higr, 29 den Ausdruck nafahtufîhi ruhï "Ich habe ihm

von meinem ruh eingeblasen".
Das Lexem ruh ist von derselben Wurzel wie rih ("Wind") abgeleitet, und

eine der wichtigsten Funktionen des Windes ist im Koran, das lebenspendende,

kosmologische Wasser (mä'), d.h. den Frühlingsregen, der die Erde befruchtet,
herbeizubringen.15 Und dies ist auch die Funktion des rüh's. Sobald nun der

göttliche Hauch in unsere Tonstatue eingedrungen ist, erklärt uns TABARÏ, der

ebenfalls ruh als Atem oder Hauch (nafha) interpretiert, wird die Figur weich
und Blut fangt an, in der Statue zu zirkulieren. Genauso wie der Wind der Erde

die lebengebende Flüssigkeit - das Wasser - bringt, bringt der Gotteshauch also

dem ersten Menschen die lebengebende Flüssigkeit - das Blut.
Wenn man sich nun diese Anthropogonie noch näher ansieht, so stellt man

fest, dass der erste von Gott erschaffene Mensch aus drei der vier
Grundelemente besteht: Erde, Wasser und Luft. Es fehlt das vierte Elemente, das

Feuer. Aus diesem wurden - wie wir oben gesehen haben - die Dschinn und
auch der Teufel erschaffen (vgl. die Suren al-Higr, Säd und al-A'räf). Man kann

also die Hypothese aufstellen, dass sich ein Teil der vorislamischen Araber das

Universum von zwei Arten von Lebewesen bewohnt vorgestellt haben: von den

Menschen - aus Wasser, Erde und Luft gebildet - und von den Dschinn - aus

Feuer erschaffen. Eine solche Vorstellung muss noch zu Zeiten des Propheten

geläufig gewesen sein, sonst könnte man sich ihre Übernahme in den Koran
nicht erklären. Der Text gibt weiterhin zu verstehen, dass der Kosmos seinerseits

aus den vier Hauptelementen - Wasser, Erde, Feuer und Luft - besteht.

Wir haben es hier also mit einem dem Makrokosmos (vier Elemente) ange-
passten Mikrokosmos (vier Elemente auf zwei Arten von Lebewesen -
Menschen und Dschinn - verteilt) zu tun. Die Konzeption, nach der der
Mikrokosmos dieselben Elemente wie der Makrokosmos enthält, charakterisiert im
übrigen die meisten Mythen, die die Menschheit in den verschiedensten Kulturen

erfunden hat.

15 Vgl. Toelle, 1999:72-87, wo die Funktion der Winde im Koran genauer untersucht wird.



376 Heidi Toelle

4. Die Mischversion

Aber das ist nicht alles, denn der Koran hat an verschiedenen Stellen versucht,
die drei Anthropogonien - diejenige, nach der der Mensch aus geronnenem
Blut, die, nach der er aus einem Wasser- (Sperma-) Tropfen erschaffen wurde,
und die, nach der er aus Ton gemacht wurde - miteinander zu verbinden. Diese

Mischversion taucht, historisch gesprochen, im Koran erst ganz am Ende der

zweiten mekkanischen Periode, in den Suren al-Mu'minün (Vulgata: 23;
Blachère: 66) und al-Kahf (Vulgata: 18; Blachère: 70) erstmals auf. Man findet sie

dann in der dritten mekkanischen Periode in den Suren al-Sagda (Vulgata: 32;

Blachère: 71), Gäfir (Vulgata: 40; Blachère: 80) und Fätir (Vulgata: 35;
Blachère 88) und ein letztes Mal in der medinensischen Periode in der Sure al-

Hagg (Vulgata: 22; Blachère: 109).

al-Mu'minün, 12-14:

Laqad halaqnä 'l-insäna min sulälatin min tin /tumma ga'alnähu nutjatan jiqarärin makin

/tumma halaqnä 'l-nutfata 'alaqatan fa-halaqnä l-'alaqata mudgatan fa-halaqnä 7-

mudgata 'izäman fa-kasawnä 'l-'izäma lahman tumma ansa'nä halqan ähara

Wir erschufen den Menschen aus verschiedenen Sorten von Ton. / Dann machten wir aus

ihm einen Wasser- (Sperma-) Tropfen in einem sicheren Ort; / dann schufen wir aus

dem Wasser- (Sperma-) Tropfen einen geronnenen Blutklumpen. Dann schufen wir
aus dem Blutklumpen einen Fleischklumpen, aus dem Fleischklumpen (mudga)
schufen wir die Knochen, die wir mit Fleisch (lahm) bekleideten, woraus wir dann ein

neues Geschöpferstehen liessen.

Eine Variante dieses Texts steht auch in der Sure al-Hagg, und es gibt kürzere
Versionen dieser Anthropogonie, z.B. in den Suren al-Kahf und Fätir, wo fin
durch turäb abgelöst ist und wo der Text, nachdem er die nutfa erwähnt hat, nur
sagt, Gott habe dann aus diesem einen Mann oder ein Paar gebildet. Fallweise
tritt mä' mahïn ("kraftloses, schwaches Wasser") anstelle von nutfa, wie in der

Sure al-Sagda; anderswo hört die Aufzählung nach dem Blutklumpen auf, wie
in der Sure Gäfir, wo aus jenem Blutklumpen sofort ein Kind (tifi) wird.

Im Allgemeinen interpretieren die Kommentatoren den in dieser Version
existierenden Wasser- (Sperma-) Tropfen als denjenigen Adams. Der erste

Mensch wäre also aus Ton geschaffen worden, seine Nachfolger aus dem

Spermatropfen Adams. Der koranische Text vermittelt dagegen den Eindruck, es

handle sich um eine Aufeinanderfolge von Schöpfungsakten, die, ausgehend

von Ton oder Erde, sodann von dem Spermatropfen, der viele Male
transformiert wird, schliesslich in die Bildung eines ersten menschlichen Wesens

mündet. Es ist vor allem die systematische Verwendung der Konjunktion tum-



Die Erschaffung des Menschen im Koran 377

ma, gelegentlich ersetzt durch fa-, die diesen Eindruck hervorruft, denn sie

bezeichnet die verschiedenen Etappen dieser Schöpfung in einer ununterbrochenen

syntagmatischen Folge, in der man vergeblich nach einer Unterbrechung
sucht, die den Unterschied zwischen einer ersten Schöpfung aus Ton und einer

zweiten aus dem Spermatropfen anzeigen könnte. Dazu kommt noch, dass in
der Sure al-Sagda Gott dem Wasser- (Sperma-) Tropfen und nicht der Tonfigur
seinen ruh, seinen Atem, einhaucht. Diese gemischte Version macht also den

Eindruck eines Basteins - einen Terminus, den LÉVI-STRAUSS, keineswegs
verächtlich, als Metapher für mythologisches Denken gebraucht.16 Diese Bastelei

wird noch eindeutiger, wenn man weiss, dass es einen babylonischen Mythos
gibt, nach dem die Götter den Menschen aus einer Mischung von Ton, Fleisch
und Blut eines geopferten Gottes erschaffen haben.17 Wie überall geht mythologisches

Denken immer von vorher bestehenden Mythen aus, von denen

Elemente entlehnt werden, um sie in einen neuen Mythos einzubauen und ihnen in
diesem Zusammenhang neue Funktionen und Bedeutungen zuzuschreiben.

Wenn nun der Koran, ganz wie die Bibel, den mesopotamischen Mythos
von der Erschaffung des Menschen aus Ton übernommen und umgebaut hat, so

hat sich im Koran gleichzeitig eine Vorstellung von der Entstehung des

Menschen bewahrt, die auf die der Sumerer zurückzugehen scheint.

5. Das Aufspriessen der Menschen aus der Erde wie die Pflanzen

Seit sehr alter Zeit existierte bei den Sumerern ein Mythos, der vom Beginn des

2. Jahrtausends v. Chr. datiert und vermutlich von einem König der dritten
Dynastie von Ur verfasst wurde. Hier der Text:

An jenem Tag, da das Schicksal bestimmt war,
da die Menschen in einem von An erzeugten Jahr des Überflusses

wie grüne Pflanzen die Erde spalteten (von uns hervorgehoben: H.T.),
baute der Herr des Apsu, der König Enki,
Enki, der Herr, der über die Schicksale bestimmt,
Sein Haus in Silber und Lapislazuli.18

16 Vgl. Lévi-Strauss, 1962:26 und ff.
17 Vgl. La création du monde et de l'homme, d'après les textes du Moyen-Orient Ancien,

Supplément aux Cahiers d'Evangile 38, Coutances, 1981, S. 36.

18 Ibid.,S.W.



378 HEIDI TOELLE

Man ist heute der Auffassung, dass dieser Mythos und jene, die im Gegensatz
dazu berichten, die mesopotamisehen Götter hätten den Menschen aus einer

Mischung von Ton, Fleisch und Blut eines getöteten Gottes geschaffen, gleich
alt sind und dass es sich dabei weniger um ein Problem der Datierung als um
eines der Lokalisierung handele.

Die Vorstellung, dass der Mensch wie die Pflanzen aus der Erde gewachsen

sei, die man übrigens auch aus dem antiken Griechenland kennt, existiert
auch im Koran. Man findet sie in den Suren aus der ersten, zweiten und dritten
mekkanischen Periode, in den Suren Nagma (Vulgata: 53; Blachère: 30), Nüh

(Vulgata: 71; Blachère: 53), Tähä (Vulgata: 20; Blachère: 57) und Hüd (Vulgata:

11; Blachère: 77).
Eine dieser Versionen - die der Sure Nüh - lautet folgendermassen:

Nüh,17-18:
wa-llähu anbatakum min al-ardi nabätä / tumma yu'Idukum fihä wa-yuhrigukum ihrägä
Gott hat euch wie die Pflanzen aus der Erde spriessen lassen / Dann wird er euch wieder in

dieselbe zurückführen und auch wieder aus derselben herausholen

Im Zusammenhang mit der Geschichte der Tamüd sagt der Prophet Hüd in der

Sure, die seinen Namen trägt:

Hüd, 61:

[...] huwa ansa'akum min al-ardi wa-sta'marakum fihä
Er [Gott] hat euch aus der Erde (ard) aufkommen lassen und auf derselben eine Wohnung

gegeben

Tähä, 55:

minhä [min al-ardi] halaqnäkum wa-fihä nu'Idukum wa-minhä nuhrigukum täratan uhrä

(von uns hervorgehoben: H.T.)
Aus der Erde (ard) haben wir euch geschaffen, zu ihr werden wir euch zurückführen und

aus ihr werden wir euch ein weiteres Mal hervorbringen.

Diese Verse werden von den Kommentatoren so interpretiert, als handle es sich
dabei um die Erschaffung des Menschen aus Ton. Der Korantext verwendet
aber in diesem Zusammenhang genau dieselben Verben, die er auch für das

Entstehen der Pflanzen verwendet: ansa'a, anbata und ahraga. Dazu kommt
noch, dass das Lexem ard, das hier immer steht, im Koran ausschliesslich die
Erde als Boden für die erblühende Flora bezeichnet oder die Erdplatte im
Gegensatz zum Himmel. Nie wird dieses Wort als Parasynonym von turäb oder

fin benutzt und nie erscheint es in den Versen, in denen die Erschaffung des

Menschen aus Ton beschrieben wird, wo man, wie schon gezeigt, turäb, ün,
hama' masnün oder salsäl findet. In der Sure Tähä kann man sich überhaupt



Die Erschaffung des Menschen im Koran 379

fragen, was "aus ihr werden wir euch ein weiteres Mal hervorbringen" bedeuten

sollte, wenn man nicht ein "erstes Mal" annimmt, bei dem der Mensch bereits

aus dem Erdboden herausgeholt worden ist. Dazu kommt noch, dass auch die

Auferstehung am Ende der Welt systematisch mit dem Aufspriessen der

Pflanzen aus der Erde verglichen wird.19 Man kann also die Hypothese
aufstellen, dass der Koran Elemente eines Schöpfungsmythos bewahrt hat, nach

dem die Menschen wie die Pflanzen aus der Erde wuchsen. Man könnte diese

Version auch in Zusammenhang mit den Versen bringen, in denen das kosmologische

Wasser - mä' - als Ursprung des menschlichen Lebens bezeichnet wird,
Verse, die die Kommentatoren einige Mühe haben zu erklären.

Anhand aller dieser Fakten gewinnt man zunächst den Eindruck, dass die nach

wie vor von Orientalisten verteidigte These, nach der die vorislamischen Araber
keine Mythen hatten, nicht haltbar ist. Es scheint eher so, dass diese Mythen
verlorengegangen oder islamisiert worden sind und dass sie Teil dessen, was
LÉVI-STRAUSS eine Transformationsgruppe nennt, gewesen sein müssen. Man
kann uns entgegenhalten, dass die von uns zitierten mesopotamischen und

ägyptischen Mythen, mit denen wir die koranischen in Beziehung gebracht
haben, mehrere Jahrtausende vor dem Koran in Umlauf waren. Es geht aber

nicht darum zu behaupten, dass diese Mythen als solche übernommen worden

sind, sondern darum, die Hypothese aufzustellen, dass Varianten dieser Mythen
auf der arabischen Halbinsel nach wie vor zur Zeit des Propheten existiert haben

müssen. Dürfen wir in diesem Zusammenhang auch darauf hinweisen, dass sich

u.a. der christliche Mythos von der jungfräulichen Empfängnis Marias - eine

Variante der griechischen Parthenogenese? - nunmehr schon seit zwei Jahrtausenden

in sehr verschiedenen Gegenden der Welt gehalten hat und hie und da

auch umgebaut worden ist. Um auf den Koran zurückzukommen, so gewinnt
man den Eindruck, der Prophet habe versucht, nach und nach sämtliche Mythen
der Erschaffung des Menschen, die bei den verschiedenen Stämmen zu seiner

Zeit noch in Umlauf waren, oder zumindest Elemente derselben, zu integrieren.
Er hat ganz offensichtlich die Absicht gehabt, die bestehenden Versionen
verschiedensten Ursprungs zu einer Synthese zu verbinden. Diese Haltung der
Toleranz, die andere Vorstellungen nicht ausblendet, sondern, im Gegenteil, einbezieht,

macht aus dem aufstrebenden Islam eine Religion, die sich nicht selbstbezogen

abschirmt, sondern für den Anderen empfanglich und aufgeschlossen ist.

19 Vgl. Toelle, 1999:234-236.



380 Heidi Toelle

Literatur

Blachère, Régis
1959 Introduction au Coran. 2. Ausgabe. Paris.

1948-51 Le Coran. Traduction selon un essai de reclassement des sourates.
2 tomes. Paris.

Bottéro, J.

1987 Mésopotamie. L'écriture, la raison et les dieux. Paris.

Bottéro, J. und Kramer, S. N.
1989 Lorsque les dieuxfaisaient l'homme. Paris.

Dumézil, G.

1968-73 Mythe et épopée. I (1968), II (1971), III (1973). Paris.

1977 Les Dieux souverains des Indo-Européens. Paris.

1978 Romans de Scythie et alentour. Paris

1986 Loki. Paris

1987 La religion romaine archaïque. Paris.

ELIADE, Mircea
1963 Aspects du mythe. Paris.

1965 Le Sacré et le profane. Paris.

1971 La Nostalgie des origines. Méthodologie et histoire des religions. Paris.

1991 Cosmologie et alchimie babyloniennes. Paris.

Erman, A.
1937 La Religion des Egyptiens. Paris

Frankfort, H.
1948 Ancient Egyptian Religion. An Interpretation. New York.

Lévi-Strauss, Claude

1958 Anthropologie structurale.
1962 La Pensée sauvage. Paris.

1964-71 Mythologiques. I (1964), II (1966), III (1968), IV (1971). Paris.

1973 Anthroplogie structurale IL Paris.

1985 La Potière jalouse. Paris.

NÖLDEKE, Theodor
1961 Geschichte des Qorans. Bearbeitet von F. SCHWALLY. Fotomechanischer

Nachdruck der 2. Auflage. Leipzig & Hildesheim.

AL-TABARÎ, Abu GaTar Muhammad b. Garir
1978 öämi' al-bayänfi tafsïr al-qur'än. 30 Bände. 3. Ausgabe. Beyrouth.
s.d. Ta'rih al-umam wa-l-mulük. Ed. Muh. Abu al-Fadl Ibrahim. 11 Bände.

Beyrouth.



Die Erschaffung des Menschen im Koran 381

TOELLE, Heidi
1999 Le Coran revisité. Le Feu, l'Eau, l'Air et la Terre. Damas, IFEAD.
VANDIER, J.

1949 La religion égyptienne. 2. Ausgabe. Paris.

Weil, Gustav
1872 Historisch-kritische Einleitung in den Koran. 2. Ausgabe. Leipzig.




	Die Erschaffung des Menschen im Koran

