Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 57 (2003)

Heft: 2

Artikel: Die Erschaffung des Menschen im Koran
Autor: Toelle, Heidi

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147604

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147604
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE ERSCHAFFUNG DES MENSCHEN IM KORAN

Heidi Toelle

Ebenso wie die mesopotamischen Gotter und der Gott der Bibel schuf Alldh den
ersten Menschen aus Ton. Diese Version der Erschaffung des Menschen ist sehr
frith als die einzige betrachtet worden, die durch den Koran belegt sei, und ist
gleichzeitig zu einem Artikel des muslimischen Glaubens geworden. Dieser ist
als solcher natiirlich zu respektieren; einer kritischen Priifung des Texts halt er
jedoch nicht stand. Wenn man sich ndmlich sdmtliche koranische Verse, in de-
nen von der Erschaffung des Menschen die Rede ist, vor Augen fuhrt, so stellt
man eine erstaunliche Vielfalt der Versionen fest, die sich manchmal sogar in
ein un derselben Sure finden.'

Ich mochte jetzt diese verschiedenen Versionen der Entstehung des Men-
schen untersuchen, und zwar nicht in der Reihenfolge, in der sie in der Vulgata
erscheinen, sondern in ihrer historischen Reihenfolge, so wie diese von Régis
BLACHERE® in der Nachfolge von NOLDEKE und SCHWALLY einerseits’ und von
WEIL andererseits* rekonstruiert worden ist. Es ist bekannt, dass in der Vulgata
die dltesten Suren, diejenigen der ersten mekkanischen Periode, am Ende ste-
hen, wiahrend sich die jiingsten Suren, diejenigen der Periode in Medina, die
auch die ldngsten sind, am Anfang des Korans befinden. Es geht mir darum zu
zeigen, dass der Koran verschiedene vorherbestehende Anthropogonien oder
Elemente solcher Anthropogonien integriert und gleichzeitig versucht hat, aus
thnen eine Synthese auszuarbeiten.

Es muss noch dazu gesagt werden, dass ich mich in dieser meiner Unter-
suchung auf die Methoden der zeitgendssischen Anthropologen und Mytholo-
gen gestiitzt habe, vor allem auf die Arbeiten von Claude LEVI-STRAUSS und
Georges DUMEZIL.” Ersterer hat die Mythen der Indianer Siid- und Nordame-
rikas analysiert; letzterer die der indoeuropdischen Volker. Dazu kommen
noch als Quellen die Arbeiten von BOTTERO und KRAMER {iber die mesopota-

1 Dieser Artikel ist eine Neuformulierung eines Teils des Kapitels “Les quatre éléments et le
devenir de I’homme”, in TOELLE, 1999:201-236.

BLACHERE, 1959, und ders., 1948-1951.

NOLDEKE/SCHWALLY, 1961,

WEIL, 1872.

LEVI-STRAUSS, 1958, 1962, 1964-71, 1973, 1985; DuMEzIL, 1968-73, 1977, 1978, 1986,
1987.

(P, SR VS I ]



368 HEIDI TOELLE

mischen — sumerischen und babylonischen — Mythen,® Arbeiten {iber die Reli-
gion der alten Agypter’ und die Analysen von Mircea ELIADE® wie auch der
Kommentar und die Chronik des TABARI,” die — wie nur nebenbei bemerkt sei —
eine Fundgrube fiir Mythenforschung darstellen.

1. Die Erschaffung des Menschen aus geronnenem Blut

Sure 96 der Vulgata (al-‘Alaq), deren finf erste Verse sowohl bei muslimischen
— mittelalterlichen und modernen — Gelehrten,wie auch bei den Orientalisten als
die ersten, Muhammad offenbarten gelten, ist auch die erste Sure, in der von der
Erschaffung des Menschen die Rede ist. Am Anfang dieser Sure liest man:

Iqra’ bismi rabbika 'lladi halaq / halaga 'I-insana min ‘alag
Trage vor im Namen deines Herrn, der [alles] geschaffen hat/
der den Menschen aus geronnenem Blut erschuf.

Diese Version der Erschaffung des Menschen kommt nur in dieser Sure vor und
wird spater als solche nicht wieder aufgegriffen, auch nicht in einer anderen
Formulierung, die es mdglich machen wiirde, ein Paradigma aufzustellen. Wir
werden aber sehen, dass sie leicht verdndert dennoch in eine andere Version
eingebettet worden ist.

2. Die Erschaffung des Menschen aus einem Wasser-
bzw. Spermatropfen

Eine neue Version der Erschaffung des Menschen taucht, historisch gesehen,
zum ersten Mal in der Sure al-Tarig (Vulgata: 86, 6-7; Blachére: 9) auf. Da
wird der Mensch aus “einem sich ergiessenden Wasser erschaffen, das seinen
Ursprung zwischen den Lenden und dem Brustbein hat”, was offensichtlich auf
Sperma hinweist:

huliga min ma&’in ddfiq / yahrugu min bayni 'l-sulbi wa-'l-tard’ib

BOTTERO, 1987, und BOTTERO/KRAMER, 1989.

ERMAN, 1937; FRANKFORT, 1948; VANDIER, 1949.

ELIADE, 1963, 1965, 1971, 1991.

al-TABARI, 1978 (Gami‘ al-bayan); s.d. (Ta’rih al-umam wa-1-mulitk).

K=l BN Bie N



DIE ERSCHAFFUNG DES MENSCHEN IM KORAN 369

Mit Varianten ist diese Version in den Suren zu Beginn der Offenbarung vor-
herrschend. Man findet sie sechsmal in den Suren der ersten mekkanischen
Periode, dann noch je einmal in der zweiten und dritten mekkanischen Periode,
bevor sie aus dem Text verschwindet. Das “sich ergiessende Wasser” wird
jeweils anders fomuliert. In der Sure al-‘4bas (Vulgata: 80, 18-19; Blachére: 17)
wird die Materie, aus der der Mensch erschaffen worden ist, als nutfa
bezeichnet, d.h. als ein “Wasser-" bzw. “Spermatropfen”:

min ayyi Say’in halaqahu / min nutfatin halagahu |[...]
Woraus hat ihn Gott erschaffen? / aus einem Wasser- (Sperma-) Tropfen hat er ihn erschaf-
fen [...]

Diese nutfa findet man auch in den Suren Y4’ sin (Vulgata: 36; Blacheére: 62)
und al-Nahl (Vulgata: 75, Blachére: 16), die aus der zweiten bzw. dritten
mekkanischen Periode stammen:

Yasin, 77:

A-wa-lam yara 'l-insanu anna halagndahu min nutfatin |...]

Sieht der Mensch denn nicht, dass wir ihn aus einem Wasser- (Sperma-) Tropfen erschaffen
haben

al-Nahl, 4:
halaga 'l-insana min nutfatin
Er hat den Menschen aus einem Wasser- (Sperma-) Tropfen erschaffen.

Eine dhnliche Formulierung steht in den Suren al-Qivama (Vulgata: 75; Bla-
chere: 27), al-Nagma (Vulgata: 53; Blachere: 30) und al-Dahr (Vulgata: 76;
Blacheére: 34bis), die alle aus der ersten mekkanischen Periode stammen und in
denen die nutfa genauer bezeichnet wird. In der ersten dieser Suren schuf Gott
den Menschen aus einem verspritzten Wasser- (Sperma-) Tropfen, der sich dann
in einen Blutklumpen verwandelt, bevor ihm Gott eine Form gibt und daraus ein
Paar, einen Mann und ein Weib, schafft:

al-Qiyama, 36-39:
a-lam yaku nutfatan min maniyin yumna / tumma kana ‘alagatan fa-halaga wa-sawwa / fa-
ga‘ala minhu 'l-zawgayni 'I-dakara wa-l-unta

In der Sure al-Nagma (Vulgata: 53,46) schafft Gott das Menschenpaar aus
einem sich ergiessenden Wasser- (Sperma-) Tropfen (min nutfatin ida tumna)
und in der Sure a/-Dahr aus einem Wasser- (Sperma-) Tropfen, der als eine
Mischung — wahrscheinlich aus Wasser und Blut — beschrieben wird:



370 HEIDI TOELLE

al-Dabhr, 2:
innd halagna 'l-insana min nutfatin amsagin'’

Schliesslich und endlich wird die Materie, aus der der Mensch geschaffen
wurde, in der Sure al-Mursalat (Vulgata: 77; Blachére: 25), die ebenfalls aus
der ersten mekkanischen Periode stammt, als “kraftloses, schwaches Wasser”
(ma’ mahin) bezeichnet, wahrend der Koran spéter, in Suren aus der zweiten
mekkanischen Periode und aus der medinensischen Periode, versichert, dass alle
Lebewesen, und also auch der Mensch, aus Wasser, d.h. aus ma’, erschaffen
worden sind:

al-Anbiya’, 30:

[...] wa-ga‘alna min al-md’i kulla Say’in hayyin

[...] Wir haben alles Lebendige aus Wasser erschaffen

al-Furqan, 54:

wa-huwa 'lladi halaga min al-ma@’i basaran |...]

Er ist es, der den Menschen aus Wasser erschaffen hat [...]

al-Nur, 45:

wa-llahu halaga kulla dabbatin min ma’in wa-minhum man yamsi ‘ala batnihi wa-minhum
man yamsi ‘ald riglayni wa-minhum man yamsi ‘ald arba‘in |[...]

Allah schuf alle Lebewesen, die sich fortbewegen aus Wasser; einige kriechen auf dem
Bauch, andere gehen auf zwei, wieder andere auf vier Beinen [...]

Die Lexeme, die in dieser Anthropogonie immer wieder auftauchen, sind nutfa
und ma’. Es ist nun interessant festzustellen, dass das Wort ma’, das man nor-
malerweise mit Wasser Ubersetzt, zur damaligen Zeit auch Sperma bedeutete,
ebenso wie nutfa sowohl den Wassertropfen wie auch den Spermatropfen be-
zeichnet. Wenn nun der Koran davon spricht, wie die tote Erde vom befruchten-
den Regen wieder zum Leben erweckt wird, verwendet er immer das Wort ma’,
das, wie bekannt, maskulin ist, wiahrend fiir die Erde in demselben Kontext im-
mer das Wort ard steht, das, wie bekannt, feminin ist. Hier ein Beispiel:

al-Hagg, 5:

wa-tara 'l-arda hamidatan fa-ida anzalna ‘alayha 'l-ma’a 'htazzat wa-rabat wa-anbatat min
kulli zawgin bahig

Du siehst die Erde diirr und trocken (d.h. pflanzenlos); sowie wir aber Wasser auf sie her-
absenden, erbebt sie, schwillt auf und bringt alle Arten von schonen Paaren hervor'’

10 Uber die Interpretation des Wortes amsag in diesem Zusammenhang, vgl. TABARI, Gami
al-bayan, Band 29:126-127.
11 Variante in der Sure Fusilat, 39. Uber diesen Prozess, vgl. TOELLE, 1999:90 und ft.



DIE ERSCHAFFUNG DES MENSCHEN IM KORAN 371

Mit anderen Worten, die Erde (weiblich) empfangt das Wasser (méannlich), in-
dem sie erbebt, dann aufschwillt wie der Bauch einer schwangeren Frau, bevor
sie alle Arten von schonen Paaren gebiert. Anderswo — in der schon zitierten
Sure al-‘Abas, Vers 26 — prazisiert der Koran, dass Gott, nachdem er das Wasser
auf die Erde herabgesandt hat, diese spaltet (Sagqagna 'I-arda saqgan), und aus
diesen Spalten bringt sie danach die Flora hervor.

Der Parallelismus zwischen dem ma’, dem Wasser bzw. dem kosmologi-
schen Sperma, das der Koran im Zusammenhang mit der regelméssigen Aufer-
stehung der toten Erde verwendet, und der nutfa, dem Wasser- (Sperma-)
Tropfen, der in den schon zitierten Versen iiber die Entstehung des Menschen
die Hauptrolle spielt, ist frappierend. Man darf also die Hypothese aufstellen,
dass es in der vorislamischen Zeit einen Mythos gegeben hat, in dem das
befruchtende Wasser als die Materie angesehen wurde, aus der alles, was auf
Erden lebt — Pflanzen, Tiere und der Mensch —, hervorgegangen ist, eine Vor-
stellung, die in einer Wiistengegend, wo Wasser zugleich eines der seltensten
und kostbarsten Elemente ist, nicht erstaunlich wére. Eine weitere Hypothese
ware, dass die vorislamischen Araber Elemente eines beriihmten dgyptischen
Mythos tibernommen und gleichzeitig umgebaut und ihren Lebensbedingungen
und Vorstellungen angepasst hatten. Nach diesem Mythos schafft der Sonnen-
gott Atoun-Ra, indem er onaniert, zwar nicht das erste Menschenpaar, sondern
das erste Gotterpaar, Shou und Tephnout, das dann die anderen neun Haupt-
gotter zeugt. In diese Richtung weist die Tatsache, dass in mehreren Koran-
versen, wie wir schon gesehen haben, ein Menschenpaar, ein Mann und eine
Frau, direkt aus der nutfa entstehen.

3. Die Erschaffung des Menschen aus Ton

Kommen wir nun zu der Version, nach der der Mensch aus Ton geschaffen
wurde. Erinnern wir zundchst daran, dass Gotter, die gleichzeitig Topfer sind,
im Mittleren Orient sehr haufig auftauchen. Dies ist der Fall des biblischen
Gottes, der babylonischen Gotter sowie des dgyptischen Gottes Khnoum, ein
Gott mit Widderkopf, der die ganze Schopfung modelliert und auf seiner
Topferscheibe auch das pharaonische Kind und sein Ra — d.h. das Prinzip seiner
Lebensenergie — erschafft.

Im Koran findet man die Version, nach der der Mensch aus Ton geschaffen
wurde, nur einmal in der ersten mekkanischen Periode, und zwar in der Sure al-
Rahman (Vulgata: 55; Blachére: 28). Sie wird dann dreimal in der zweiten mek-



372 HEIDI TOELLE

kanischen Periode erwdhnt — in den Suren a/-Safat (Vulgata: 37; Blachere: 52),
al-Higr (Vulgata: 15; Blacheére: 59) und Sad (Vulgata: 38; Blachere: 61) — und
liberwiegt in der dritten mekkanischen und in der medinensischen Periode, wo
sie insgesamt fiinfmal aufscheint: in den Suren al-Isra’ (Vulgata: 17; Bla-
chere: 74), al-Rum (Vulgata: 30; Blacheére: 76) und al-Araf (Vulgata: 7; Bla-
chére: 89), die aus der dritten mekkanischen Periode stammen, und in den Suren
al-An‘am (Vulgata: 6; Blachére: 91) und A/ Imran (Vulgata: 3; Blachére: 99),
die in Medina offenbart worden sind. Gleichzeitig wird die Version, nach der
der Mensch aus einer nuffa erschaffen wurde, immer seltener, um in der me-
dinensischen Periode vollig zu verschwinden.

Im Rahmen dieser Anthropogonie, die aussagt, dass Gott den Menschen
aus Ton geschaffen hat, bedient sich der Koran eines recht vielfaltigen Vokabu-
lars. Zweimal wird die Materie als turab bezeichnet:

Rim, 20-21:
wa-min ayatihi an halaqakum min turabin
Eines seiner Zeichen ist, dass er euch aus turab geschaffen hat

Al ‘Imran, 59:

inna matala ‘Isa ‘inda 'lldhi ka-matali Adama halagahu min turabin tumma qala lahu kun
fa-yakan

Bei Allah ist Jesus Adam gleich. Er hat ihn aus turab geschaffen, dann hat er zu ihm gesagt:
sei, und er war

Das Lexem turab bedeutet Erde in trockener, pulverisierter, dem Sand &hnlicher
Form.

In den Suren al-An‘am, Sad und al-Isra’ findet man das Wort fin, d.h. Ton,
und in der Sure a/-Safat wird dieser Ton als klebrig (/azib) bezeichnet, was, wie
die Kommentatoren richtig bemerken, darauf zuriickzufiihren ist, dass der Ton
mit Wasser vermischt worden ist.

al-An‘am, 2:
huwa 'lladi halagakum min tin [...]
Er ist es, der euch aus Ton geschaffen hat [...]

Sad, 71-76:

ida gala rabbuka li-l-mald’ikati inni haligun baSaran min tin fa-ida sawwaytuhu wa-
nafahtu fihi ruhi fa-qaa lahu sagidin / fa-sagada 'I-mal@’ikatu kulluhum agma‘an /
illa Iblisa ‘stakbara wa-kina min al-kdfirin / qala ya iblisu ma mana‘aka an tasguda
lima halaqtu bi-yadi a-istakbarta am kunta min al-‘alin / gala and hayrun minhu
halagtani min ndrin wa-halagtahu min tin

Einst sagte dein Herr zu den Engeln: “Ich werde einen Menschen aus Ton schaffen, und
wenn ich ihn gebildet und ihm von meinem Atem eingehaucht haben werde, dann



DIE ERSCHAFFUNG DES MENSCHEN IM KORAN 373

fallt vor ihm in Verehrung nieder.” Da fielen alle Engel vor ihm in Verehrung nieder /
ausser Iblis, der hochmiitig tat und unglaubig war. / Er [Gott] sagte: “Iblis, was
hindert dich daran, vor dem, den ich mit eigener Hand geschaffen habe, in Verehrung
niederzufallen? Bist du zu hochmiitig oder zu iiberheblich?” / Er [der Teufel] sagte:
“Ich bin besser als er; du hast mich aus Feuer und ihn hast du aus Ton erschaffen.”

al-Isrd’, 61:

wa-id quina li-I-mal@ikati 'sgudi li-Adama fa-sagadi illa Iblisa qala asgudu li-man
halagta tinan

Als wir zu den Engeln sagten: “Fallt vor Adam in Verehrung nieder’, da fielen sie nieder,
ausser Iblis, der sagte: “Wie soll ich vor dem niederfallen, den du aus Ton geschaffen
hast”

al-Safat, 11:
[...] inna halagnahum min tinin lazibin [...]
Wir haben sie [die Menschen] aus klebrigem Ton geschaffen [...]

In der Sure al-Higr taucht eine neue Formulierung auf. Das Material, aus dem
Gott den Menschen geschaffen hat, wird dort als salsal min hama’ masniin be-
zeichnet:

al-Higr, 26-33:

lagad halagna 'l-insana min salsalin min hama’in masnian / wa-I-ganna halagnidhu min
qablu min nari I-samim / wa-id gala rabbuka li-I-mal&ikati inni haliqun baSaran
min salsalin min hama’in masnunin fa-ida sawwaytuhu wa-nafahtu fihi min ruhi fa-
qa‘i lahu sagidin / fa-sagada 'I-mal@ikatu kulluhum agma‘an / illa Iblisa aba an
yakuna ma‘a "l-sagidin / qala ya Iblisu ma laka alla takina ma‘a 'l-sagidin / gala lam
akun li-asguda li-basarin halagtahu min salsalin min hama’in masnin.

Wir haben den Menschen aus salsal min hama’ masnian geschaffen. / Die Dschinn haben
wir vorher aus dem Feuer des heissen Windes geschaffen. / Als dein Herr zu den
Engeln sagte: “Ich werde einen Menschen aus salsal min hama’ masnin schaffen, /
und wenn ich ihn gebildet und ihm von meinem Atem eingehaucht haben werde, fallt
vor ihm in Verehrung nieder”, / da fielen die Engel alle in Verehrung nieder / ausser
Iblis, der sich weigerte, mit ihnen niederzufallen. / Er [Gott] sagte: “Iblis, wie kommt
es, dass du nicht mit ihnen in Verehrung niederfallst?” / Er [Iblis] sagte: “Ich werde
nicht in Verehrung niederfallen vor einem Menschen, den du aus salsal min hama’
masnun geschaffen hast.”

In dieser Sure kommt das Syntagma salsal min hama’ masniin dreimal vor und
wird sowohl Gott wie auch Iblis in den Mund gelegt. Hama’ ist ein schwarzer,
stinkender Schlamm, und das Partizip masnin bedeutet unter anderem “verdor-
ben, verfault, stinkend”."? Salsal seinerseits ist getrockneter Ton, der, wenn man

12 Uber die Bedeutung dieses Partizips, vgl. TABARI, Gami al-baydn, Band 14:19-20.



374 HEIDI TOELLE

ihn anstosst, wie gebrannter Ton tont. Dieses Lexem findet man noch einmal in
der Sure al-Rahman.

al-Rahman, 14:
halaga 'l-insana min salsalin ka-I-fahhar
Er hat den Menschen aus getrocknetem Ton [, der] wie gebrannter Ton [tont,] geschaffen.

Wenn man diesen lexikalischen Komplex zu ordnen sucht, so stellt man fest,
dass die fiinf Begriffe, die der Koran verwendet, die verschiedenen Stadien be-
zeichnen, die die Topfererde im Laufe der Herstellung eines TOpfergegenstan-
des — in unserem Fall einer Statue — durchlduft. Dahinter steckt eine gute
Kenntnis der Techniken, die die Topfer verwendet haben, ohne dass dies nattir-
lich bedeutet, dass der Prophet selbst ein Topfer war. Tatsachlich vermischte
man zunichst Sand mit Ton (turab / tin) und Wasser, was eine klebrige Masse
ergab (tin lazib), die man dann eine Zeitlang liegen liess, um sie sozusagen
garen zu lassen, was ihr einen unangenehmen Geruch gibt (hama’ masniin),
dann formte man die Figur und liess sie in der Luft trocknen, bis sie hart wurde
(salsal ka-I-fahhar). Es geht hier um eine der beiden hauptsidchlichen Topferei-
techniken, um die “poterie molle”, die schon im Neolithikum existierte und die
darin bestand, den geformten Gegenstand nur trocknen zu lassen, statt ihn in
einem Ofen zu brennen.

TABARI schlédgt in seiner Universalgeschichte, dem Ta’rih al-umam wa-I-
mulitk, in der er die Erschaffung des Menschen detailliert beschreibt, eine dhnli-
che Interpretation vor." Hier eine Zusammenfassung dieses Texts:

Als Gott den Menschen schaffen wollte, sandte er zuerst den Engel Gabriel auf die Erde,
damit er ihm von dort Ton (tin) bringe. Doch weigerte sich die Erde, sich verstimmeln zu
lassen, und Gabriel kehrte mit leeren Handen zurlick. Darauf schickte Gott Miha’il, und der-
selbe Vorgang wiederholte sich: die Erde widersetzte sich, ein Stiick von ihr herzugeben,
und Miha’il kehrte unverrichteter Dinge zuriick. Schliesslich sandte Gott den Engel des
Todes, der, ungeachtet der Proteste der Erde und entschlossen, den gottlichen Auftrag aus-
zufiihren, an verschiedenen Stellen der Erdoberflache rote, weisse und schwarze Erde auf-
sammelte (woraus sich die Farben der S6hne Adams erkldren) und sie Gott brachte.'* Gott
befeuchtete dann die Erde (turab), so dass klebriger Ton (tin lazib) daraus wurde, den er
liegen liess, bis er verfaulte und zu stinken begann (hama’ masnin). In einer der von TABA-
RI zitierten Versionen ist der Ausdruck, der zur Beschreibung dieses Vorgangs des Ver-
faulens benutzt wird, hammara “giren lassen”. Nachdem Gott den Menschen aus diesem
hama’ geformt hatte, liess er ihn vierzig Nichte lang — nach anderen Versionen vierzig Jahre

13 Op. cit., Band 1:90 und ff.
14 Nach einer anderen, ebenfalls von TABARI iiberbrachten Version, sei es Iblis gewesen, der
zwei Sorten Erde zurlickbrachte: eine siisse und eine salzige.



DIE ERSCHAFFUNG DES MENSCHEN IM KORAN 375

lang — ruhen, bis er sich, ohne mit Feuer in Beriihrung zu kommen, in salsal, d.h. getrock-
neten Ton verwandelte, der einen tonenden Laut gab (tin yabis lahu salsala).

Dieser nun fertigen Statue hauchte Gott dann seinen rizh ein, um ihr Leben ein-
zufldssen. Rith — sehr oft als “Geist” iibersetzt — bedeutet auch “Hauch” und
“Atem” und, wie wir schon gesehen haben, verwendet der Koran unter anderem
in den Suren Sad und al-Higr, 29 den Ausdruck nafahtu fihi ruhi “Ich habe ihm
von meinem rith eingeblasen”.

Das Lexem riih ist von derselben Wurzel wie rih (“Wind”) abgeleitet, und
eine der wichtigsten Funktionen des Windes ist im Koran, das lebenspendende,
kosmologische Wasser (ma’), d.h. den Friihlingsregen, der die Erde befruchtet,
herbeizubringen.”” Und dies ist auch die Funktion des rih’s. Sobald nun der
gottliche Hauch in unsere Tonstatue eingedrungen ist, erklart uns TABARI, der
ebenfalls rith als Atem oder Hauch (nafha) interpretiert, wird die Figur weich
und Blut fiangt an, in der Statue zu zirkulieren. Genauso wie der Wind der Erde
die lebengebende Fliissigkeit — das Wasser — bringt, bringt der Gotteshauch also
dem ersten Menschen die lebengebende Fliissigkeit — das Blut.

Wenn man sich nun diese Anthropogonie noch néher ansieht, so stellt man
fest, dass der erste von Gott erschaffenc Mensch aus drei der vier Grund-
elemente besteht: Erde, Wasser und Luft. Es fehlt das vierte Elemente, das
Feuer. Aus diesem wurden — wie wir oben gesehen haben — die Dschinn und
auch der Teufel erschaffen (vgl. die Suren al-Higr, Sad und al-Araf). Man kann
also die Hypothese aufstellen, dass sich ein Teil der vorislamischen Araber das
Universum von zwei Arten von Lebewesen bewohnt vorgestellt haben: von den
Menschen — aus Wasser, Erde und Luft gebildet — und von den Dschinn — aus
Feuer erschaffen. Eine solche Vorstellung muss noch zu Zeiten des Propheten
geldufig gewesen sein, sonst kénnte man sich ihre Ubernahme in den Koran
nicht erkldren. Der Text gibt weiterhin zu verstehen, dass der Kosmos seiner-
seits aus den vier Hauptelementen — Wasser, Erde, Feuer und Luft — besteht.
Wir haben es hier also mit einem dem Makrokosmos (vier Elemente) ange-
passten Mikrokosmos (vier Elemente auf zwei Arten von Lebewesen — Men-
schen und Dschinn — verteilt) zu tun. Die Konzeption, nach der der Mikro-
kosmos dieselben Elemente wie der Makrokosmos enthilt, charakterisiert im
ubrigen die meisten Mythen, die die Menschheit in den verschiedensten Kultu-
ren erfunden hat.

15 Vgl. ToELLE, 1999:72-87, wo die Funktion der Winde im Koran genauer untersucht wird.



376 HEIDI TOELLE

4. Die Mischversion

Aber das ist nicht alles, denn der Koran hat an verschiedenen Stellen versucht,
die drei Anthropogonien — diejenige, nach der der Mensch aus geronnenem
Blut, die, nach der er aus einem Wasser- (Sperma-) Tropfen erschaffen wurde,
und die, nach der er aus Ton gemacht wurde — miteinander zu verbinden. Diese
Mischversion taucht, historisch gesprochen, im Koran erst ganz am Ende der
zweiten mekkanischen Periode, in den Suren a/-Mu’minin (Vulgata: 23; Bla-
chére: 66) und al-Kahf (Vulgata: 18; Blachére: 70) erstmals auf. Man findet sie
dann in der dritten mekkanischen Periode in den Suren al/-Sagda (Vulgata: 32;
Blachére: 71), Gafir (Vulgata: 40; Blachére: 80) und Fatir (Vulgata: 35; Bla-
chére 88) und ein letztes Mal in der medinensischen Periode in der Sure al-
Hagg (Vulgata: 22; Blachere: 109).

al-Mu’miniin, 12-14:

Lagad halagna 'l-insana min sulalatin min tin / tumma ga‘alnahu nutfatan fi qararin makin
/ tumma halagna 'l-nutfata ‘alagatan fa-halagna 'l-alagata mudgatan fa-halagna 'I-
mudgata ‘izaman fa-kasawna 'I-‘izama lahman tumma ansa’na halgan ahara

Wir erschufen den Menschen aus verschiedenen Sorten von Ton. / Dann machten wir aus
ihm einen Wasser- (Sperma-) Tropfen in einem sicheren Ort; / dann schufen wir aus
dem Wasser- (Sperma-) Tropfen einen geronnenen Blutklumpen. Dann schufen wir
aus dem Blutklumpen einen Fleischklumpen, aus dem Fleischklumpen (mudga)
schufen wir die Knochen, die wir mit Fleisch (lahm) bekleideten, woraus wir dann ein
neues Geschopf erstehen liessen.

Eine Variante dieses Texts steht auch in der Sure al-Hagg, und es gibt kiirzere
Versionen dieser Anthropogonie, z.B. in den Suren al/-Kahf und Fatir, wo tin
durch turab abgelost ist und wo der Text, nachdem er die nutfa erwéhnt hat, nur
sagt, Gott habe dann aus diesem einen Mann oder ein Paar gebildet. Fallweise
tritt ma’ mahin (“kraftloses, schwaches Wasser”) anstelle von nutfa, wie in der
Sure al-Sagda; anderswo hort die Aufzdhlung nach dem Blutklumpen auf, wie
in der Sure Gdfir, wo aus jenem Blutklumpen sofort ein Kind (#ifl) wird.

Im Allgemeinen interpretieren die Kommentatoren den in dieser Version
existierenden Wasser- (Sperma-) Tropfen als denjenigen Adams. Der erste
Mensch wire also aus Ton geschaffen worden, seine Nachfolger aus dem Sper-
matropfen Adams. Der koranische Text vermittelt dagegen den Eindruck, es
handle sich um eine Aufeinanderfolge von Schiopfungsakten, die, ausgehend
von Ton oder Erde, sodann von dem Spermatropfen, der viele Male trans-
formiert wird, schliesslich in die Bildung eines ersten menschlichen Wesens
miindet. Es ist vor allem die systematische Verwendung der Konjunktion tum-



DIE ERSCHAFFUNG DES MENSCHEN IM KORAN 377

ma, gelegentlich ersetzt durch fa-, die diesen Eindruck hervorruft, denn sie be-
zeichnet die verschiedenen Etappen dieser Schopfung in einer ununterbroche-
nen syntagmatischen Folge, in der man vergeblich nach einer Unterbrechung
sucht, die den Unterschied zwischen einer ersten Schopfung aus Ton und einer
zweiten aus dem Spermatropfen anzeigen konnte. Dazu kommt noch, dass in
der Sure al-Sagda Gott dem Wasser- (Sperma-) Tropfen und nicht der Tonfigur
seinen ruh, seinen Atem, einhaucht. Diese gemischte Version macht also den
Eindruck eines Bastelns — einen Terminus, den LEVI-STRAUSS, keineswegs ver-
4chtlich, als Metapher fiir mythologisches Denken gebraucht.'® Diese Bastelei
wird noch eindeutiger, wenn man weiss, dass es einen babylonischen Mythos
gibt, nach dem die Gotter den Menschen aus einer Mischung von Ton, Fleisch
und Blut eines geopferten Gottes erschaffen haben.'” Wie iiberall geht mytholo-
gisches Denken immer von vorher bestechenden Mythen aus, von denen Ele-
mente entlehnt werden, um sie in einen neuen Mythos einzubauen und ihnen in
diesem Zusammenhang neue Funktionen und Bedeutungen zuzuschreiben.

Wenn nun der Koran, ganz wie die Bibel, den mesopotamischen Mythos
von der Erschaffung des Menschen aus Ton iibernommen und umgebaut hat, so
hat sich im Koran gleichzeitig eine Vorstellung von der Entstechung des Men-
schen bewahrt, die auf die der Sumerer zurtickzugehen scheint.

5. Das Aufspriessen der Menschen aus der Erde wie die Pflanzen

Seit sehr alter Zeit existierte bei den Sumerern ein Mythos, der vom Beginn des
2. Jahrtausends v. Chr. datiert und vermutlich von einem Konig der dritten Dy-
nastie von Ur verfasst wurde. Hier der Text:

An jenem Tag, da das Schicksal bestimmt war,

da die Menschen in einem von An erzeugten Jahr des Uberflusses

wie griine Pflanzen die Erde spalteten (von uns hervorgehoben: H.T.),
baute der Herr des Apsu, der Kénig Enki,

Enki, der Herr, der Uiber die Schicksale bestimmt,

Sein Haus in Silber und Lapislazuli.'®

16 Vgl LEVI-STRAUSS, 1962:26 und ff.
17 Vgl. La création du monde et de I'homme, d’apres les textes du Moyen-Orient Ancien,

Supplément aux Cahiers d’Evangile 38, Coutances, 1981, S. 36.
18  1bid, S. 10.



378 HEIDI TOELLE

Man ist heute der Auffassung, dass dieser Mythos und jene, die im Gegensatz
dazu berichten, die mesopotamischen Gotter hdtten den Menschen aus einer
Mischung von Ton, Fleisch und Blut eines getdteten Gottes geschaffen, gleich
alt sind und dass es sich dabei weniger um ein Problem der Datierung als um
eines der Lokalisierung handele.

Die Vorstellung, dass der Mensch wie die Pflanzen aus der Erde gewach-
sen sei, die man iibrigens auch aus dem antiken Griechenland kennt, existiert
auch im Koran. Man findet sie in den Suren aus der ersten, zweiten und dritten
mekkanischen Periode, in den Suren Nagma (Vulgata: 53; Blachere: 30), Mih
(Vulgata: 71; Blachere: 53), Taha (Vulgata: 20; Blachere: 57) und Hud (Vulga-
ta: 11; Blachére: 77).

Eine dieser Versionen — die der Sure Nih — lautet folgendermassen:

Nih,17-18:

wa-lldhu anbatakum min al-ardi nabata / tumma yu‘idukum fiha wa-yuhrigukum ihraga

Gott hat euch wie die Pflanzen aus der Erde spriessen lassen / Dann wird er euch wieder in
dieselbe zuriickfithren und auch wieder aus derselben herausholen

Im Zusammenhang mit der Geschichte der Tamiid sagt der Prophet Hid in der
Sure, die seinen Namen trégt:

Hud, 61:

[...] huwa ansa’akum min al-ardi wa-sta‘marakum fiha

Er [Gott] hat euch aus der Erde (ard) aufkommen lassen und auf derselben eine Wohnung
gegeben

Taha, 55:

minha [min al-ardi] halagnakum wa-fiha nu‘idukum wa-minha nuhrigukum taratan uhra
(von uns hervorgehoben: H.T.)

Aus der Erde (ard) haben wir euch geschaffen, zu ihr werden wir euch zuriickflihren und
aus ihr werden wir euch ein weiteres Mal hervorbringen.

Diese Verse werden von den Kommentatoren so interpretiert, als handle es sich
dabel um die Erschaffung des Menschen aus Ton. Der Korantext verwendet
aber in diesem Zusammenhang genau dieselben Verben, die er auch fiir das
Entstehen der Pflanzen verwendet: ansa’a, anbata und ahraga. Dazu kommt
noch, dass das Lexem ard, das hier immer steht, im Koran ausschliesslich die
Erde als Boden fiir die erblihende Flora bezeichnet oder die Erdplatte im
Gegensatz zum Himmel. Nie wird dieses Wort als Parasynonym von turab oder
tin benutzt und nie erscheint es in den Versen, in denen die Erschaffung des
Menschen aus Ton beschrieben wird, wo man, wie schon gezeigt, turab, tin,
hama’ masnin oder salsal findet. In der Sure Tahd kann man sich iiberhaupt



DIE ERSCHAFFUNG DES MENSCHEN IM KORAN 379

fragen, was “aus ihr werden wir euch ein weiteres Mal hervorbringen” bedeuten
sollte, wenn man nicht ein “erstes Mal” annimmt, bei dem der Mensch bereits
aus dem Erdboden herausgeholt worden ist. Dazu kommt noch, dass auch die
Auferstechung am Ende der Welt systematisch mit dem Aufspriessen der
Pflanzen aus der Erde verglichen wird." Man kann also die Hypothese auf-
stellen, dass der Koran Elemente eines Schopfungsmythos bewahrt hat, nach
dem die Menschen wie die Pflanzen aus der Erde wuchsen. Man konnte diese
Version auch in Zusammenhang mit den Versen bringen, in denen das kosmolo-
gische Wasser — ma’ — als Ursprung des menschlichen Lebens bezeichnet wird,
Verse, die die Kommentatoren einige Miihe haben zu erklaren.

Anhand aller dieser Fakten gewinnt man zundchst den Eindruck, dass die nach
wie vor von Orientalisten verteidigte These, nach der die vorislamischen Araber
keine Mythen hatten, nicht haltbar ist. Es scheint eher so, dass diese Mythen
verlorengegangen oder islamisiert worden sind und dass sie Teil dessen, was
LEVI-STRAUSS eine Transformationsgruppe nennt, gewesen sein miissen. Man
kann uns entgegenhalten, dass die von uns zitierten mesopotamischen und
agyptischen Mythen, mit denen wir die koranischen in Beziehung gebracht
haben, mehrere Jahrtausende vor dem Koran in Umlauf waren. Es geht aber
nicht darum zu behaupten, dass diese Mythen als solche {ibernommen worden
sind, sondern darum, die Hypothese aufzustellen, dass Varianten dieser Mythen
auf der arabischen Halbinsel nach wie vor zur Zeit des Propheten existiert haben
miissen. Diirfen wir in diesem Zusammenhang auch darauf hinweisen, dass sich
u.a. der christliche Mythos von der jungfraulichen Empfangnis Marias — eine
Variante der griechischen Parthenogenese? — nunmehr schon seit zwei Jahrtau-
senden in sehr verschiedenen Gegenden der Welt gehalten hat und hie und da
auch umgebaut worden ist. Um auf den Koran zurlickzukommen, so gewinnt
man den Eindruck, der Prophet habe versucht, nach und nach siamtliche Mythen
der Erschaffung des Menschen, die bei den verschiedenen Stimmen zu seiner
Zeit noch in Umlauf waren, oder zumindest Elemente derselben, zu integrieren.
Er hat ganz offensichtlich die Absicht gehabt, die bestehenden Versionen ver-
schiedensten Ursprungs zu einer Synthese zu verbinden. Diese Haltung der To-
leranz, die andere Vorstellungen nicht ausblendet, sondern, im Gegenteil, einbe-
zieht, macht aus dem aufstrebenden Islam eine Religion, die sich nicht selbstbe-
zogen abschirmt, sondern fiir den Anderen empféanglich und aufgeschlossen ist.

19 Vgl. TOELLE, 1999:234-236.



380 HEIDI TOELLE

Literatur

BLACHERE, Régis

1959 Introduction au Coran. 2. Ausgabe. Paris.

1948-51 Le Coran. Traduction selon un essai de reclassement des sourates.
2 tomes. Paris.

BOTTERO, J.

1987 Meésopotamie. L écriture, la raison et les dieux. Paris.

BOTTERO, J. und KRAMER, S. N.

1989 Lorsque les dieux faisaient ['homme. Paris.

DUMEZIL, G.

1968-73 Mythe et épopée. 1 (1968), 11 (1971), III (1973). Paris.

1977 Les Dieux souverains des Indo-Européens. Paris.

1978 Romans de Scythie et alentour. Paris

1986 Loki. Paris

1987 La religion romaine archaique. Paris.

ELIADE, Mircea

1963 Aspects du mythe. Paris.

1965 Le Sacré et le profane. Paris.

1971 La Nostalgie des origines. Méthodologie et histoire des religions. Paris.

1991 Cosmologie et alchimie babyloniennes. Paris.

ERMAN, A.

1937 La Religion des Egyptiens. Paris

FRANKFORT, H.

1948 Ancient Egyptian Religion. An Interpretation. New York.

LEVI-STRAUSS, Claude

1958 Anthropologie structurale.

1962 La Pensée sauvage. Paris.

1964-71 Mythologiques. 1 (1964), 11 (1966), III (1968), IV (1971). Paris.

1973 Anthroplogie structurale II. Paris.

1985 La Potiere jalouse. Paris.

NOLDEKE, Theodor

1961 Geschichte des Qorans. Bearbeitet von F. SCHWALLY. Fotomechanischer
Nachdruck der 2. Auflage. Leipzig & Hildesheim.

AL-TABARI, Abti Ga‘far Muhammad b. Garir

1978 Gami® al-bayan fi tafsir al-qur’an. 30 Binde. 3. Ausgabe. Beyrouth.

s.d.  Ta’rih al-umam wa-l-mulik. Ed. Muh. Abil al-Fadl Ibrahim. 11 Bénde.
Beyrouth.



DIE ERSCHAFFUNG DES MENSCHEN IM KORAN 381

TOELLE, Heidi

1999 Le Coran revisité. Le Feu, | 'Eau, [’Air et la Terre. Damas, IFEAD.
VANDIER, J.

1949 La religion égyptienne. 2. Ausgabe. Paris.
WEIL, Gustav

1872 Historisch-kritische Einleitung in den Koran. 2. Ausgabe. Leipzig.






	Die Erschaffung des Menschen im Koran

