Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 57 (2003)

Heft: 2

Artikel: Herrscher zweier Welten : Selbstinszenierung der Mogulkaiser in Text
und Bild

Autor: Franke, Heike

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147602

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147602
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HERRSCHER ZWEIER WELTEN:
SELBSTINSZENIERUNG DER MOGULKAISER
IN TEXT UND BILD

Heike Franke

Zu den Themen, die bereits seit einiger Zeit die Geschichtswissenschaft in be-
sonderem Masse beschiftigen, gehort die Frage der Legitimation von Herr-
schaft. Welcher Methoden und Techniken haben sich Herrscher bedient, um die
von ihnen erhobenen Machtanspriiche zu rechtfertigen? Besonders die europdi-
sche Friihneuzeitforschung hat sich diesem Thema zugewandt und anhand von
Fallstudien zeigen kdnnen, wie stark neben Texten auch Bilder zur Inszenierung
politischer Macht mobilisiert wurden.' Texte und Bilder stehen dabei meist in
einem dialektischen Verhiltnis, so dass die inhaltliche Erschliessung des einen
Mediums bei der Dechiffrierung der Symbolsprache des anderen hilfreich ist.
Die Studien von Roy STRONG und Peter BURKE zum Herrscherkult unter Eliza-
beth I. (1533-1603) und Ludwig XIV. (1638-1715) haben in anschaulicher
Weise deutlich gemacht, dass die gleichzeitige Berlicksichtigung von Texten
und Bildern in erheblichem Masse dazu beitragen kann, den politischen Diskurs
einer Epoche mit seinen Eigentiimlichkeiten zu erschliessen.

Der vorliegende Artikel mochte diesen innovativen Ansatz fiir die Erfor-
schung der politischen und geistesgeschichtlichen Entwicklungen der Mogulzeit
fruchtbar machen. Neben den Texten, die diese Epoche dokumentieren — vor
allem persische Chroniken —, verfiigen wir hier mit der indoislamischen Mi-
niaturmalerei iiber ein umfangreiches Korpus von Bildquellen, das ebenso zur
Aufkldrung historischer Sachverhalte taugt. Die indoislamische Miniaturmale-
rei, die ihren Hohepunkt in der Zeit zwischen 1560 und 1660 erlebt hat, ist bis-
her fast ausschliesslich unter dem Gesichtspunkt ihrer kunstgeschichtlichen
Entwicklung betrachtet worden.” Als historische Bildquelle hat sie dagegen

1 Roy STRONG, The Cult of Elizabeth. Elizabethan Portraiture and Pageantry, London 1977,
Peter BURKE, Ludwig XIV. Die Inszenierung des Sonnenkinigs, Frankfurt a.M. 1995.

2 Vgl. z.B. Milo Cleveland BEACH, The Grand Mogul. Imperial Painting in India. 1600-
1660, Williamstown, Mass. 1978; BEACH, 1981; BEACH, 1987; John SEYLLER, Workshop
and Patron in Mughal India. The Freer Ramayana and Other [llustrated Manuscripts of
‘Abd ar-Rahim, Artibus Asiae Supplementum XLII, Zirich 1999; Linda LEACH, 1986;
LEACH, 1995; Ellen SMART, 1973; SMART, 1987.



322 HEIKE FRANKE

wenig Beachtung gefunden. Zwar wurden bereits einige Versuche unternom-
men, unter Akbar (reg. 1556-1605) und seinem Sohn Gahangir (st. 1628) ent-
standene Bilder inhaltlich zu deuten,’ doch sind diese Untersuchungen noch zu
keiner kohdrenten Analyse der politischen Funktion des in dieser Zeit entstan-
denen Bildprogramms gelangt.

Der vorliegende Artikel, der verschiedene Herrscherdarstellungen, die von
Gahangir in Auftrag gegeben wurden, untersucht, soll zeigen, dass diese Por-
trits einen klar erkennbaren Bezug zu der von seinem Vater entwickelten reli-
givs-politischen Ideologie — bekannt als din-i ildhi bzw. tauhid-i ilahi’ — aufwei-
sen. Der spezifische religios konnotierte Herrschaftsanspruch, der unter Akbar
theoretisch entwickelt wurde, findet seine visuelle Vollendung unter Gahangir.
Der jeweilige Beitrag der beiden Kaiser zu diesem System soll im Folgenden
dargelegt werden.

Zwar hatten sich die Moguln schon 1526 unter der Fiihrung Baburs dau-
erhaft in Indien etabliert, doch dessen frither Tod und die kurze Herrschaft sei-
nes Sohnes Humayiin (1508-1556) brachten es mit sich, dass erst Baburs Enkel
Akbar die notige Zeit vergonnt war, seinen Thron liber militdrische Aktionen
hinaus auch mit Hilfe eines durchdachten Legitimationskonzeptes dauerhaft zu
sichern.

Die Zugehorigkeit zum Hause Timurs, des unbesiegbaren Eroberers, nutz-
ten die Moguln als naheliegende Mdglichkeit, um auf die angestammte Macht
ihrer Familie und die Aussichtslosigkeit von Rebellionen zu verweisen. Mit der
Dynastie der Timuriden war indessen nicht allein militarische Stirke verbunden,
sondern in erheblichem Masse auch der Anspruch pragender kultureller Autori-
tat. Schon im timuridischen Iran setzten eindrucksvolle Bauwerke sichtbare Zei-
chen fiir die grosse Masse der Untertanen, wahrend der kleine Kreis der “Fiih-
rungselite” ausserdem Zugang zu den kostbaren illustrierten Handschriften
hatte. Die verschiedenen timuridischen Prinzen wetteiferten geradezu in der
Erstellung solcher bebilderter Manuskripte. Auf diese Weise hatte sich im Laufe
der Zeit gewissermassen ein Kanon von literarischen Werken herausgebildet,
die immer wieder illustriert wurden und in der Bibliothek keines Fiirsten, der

3 Zu Akbar vgl. z.B. LEVINE, 1974, Zu Gahangir vgl. z.B. ETTINGHAUSEN, 1961; SKELTON,
1988; Ebba KocCH, “The Influence of the Jesuit Mission on Symbolic Representations of the
Mughal Emperors,” in C. W. TROLL (ed.), Islam in India: Studies and Commentaries. — The
Akbar Mission and Miscellaneous Studies, New Delhi 1982:14-29.

4 Zum din-i ilahi vgl. Rizvi, 1975; J. F. RICHARDS, “The Formulation of Imperial Authority
under Akbar and Jahangir,” in J. F. RICHARDS (ed.), Kingship and Authority in South Asia,
University of Wisconsin Press, Madison 1978, repr. Delhi u.a. 1998:285-326; Khaliq
Ahmad Ni1zAaMI, Akbar and Religion, Delhi 1989.



HERRSCHER ZWEIER WELTEN 323

etwas auf sich hielt, fehlen durften. Hierzu gehorten das iranische Nationalepos
Sah-nama, Kalila wa-Dimna in seinen diversen Fassungen, Nizamis Hamsa und
nicht zuletzt Sa‘dis Bustan und Gulistan. Die Bebilderung hob die solcher-
massen verzierten Texte aus der Menge der an einem Hof kopierten Schriften
heraus, und so lag die Idee nahe, auch historische Werke, denen man besondere
Bedeutung flr die eigene Dynastie beimass, mit Bildern zu versehen. Als nach
dem Tode Timirs dessen Séhne Sorge trugen, ihre Abstammung und damit ihre
Legitimation als Herrscher nicht in Vergessenheit geraten zu lassen, entstanden
die ersten bebilderten Historien iiber das Leben und die Kriegsziige Timiirs.’
Als kultivierter Timuridenherrscher war auch Humayiin von Anfang an
darum bemiiht, seinen Hof mit Kiinstlern auszustatten, die die timuridische Tra-
dition fortsetzten konnten. Zu diesem Zweck hatte er eigens Maler vom Hofe
des Safawidenherrschers Sah Tahmasp abgeworben. Akbar, der als Kind bei ei-
nem dieser persischen Maler Zeichenunterricht erhalten hatte, mass der Malerei
hohe Bedeutung zu. Die Verbote, die der Islam beziiglich der Darstellung von
Menschen und Tieren kennt,” wies Akbar als unbegriindet zuriick” und liess so
viele illustrierte Handschriften anfertigen, wie kaum ein anderer muslimischer
Herrscher. Neben den erwéhnten “Klassikern” und diversen anderen Werken
setzte er vor allem die Tradition der illustrierten historischen Werke tiber die
eigenen Vorfahren fort. So entstanden innerhalb weniger Jahre, jeweils mit iiber
100 Bildern versehen, ein Cingiz-nama®, ein Timir-nama’ und mehrere illu-
strierte Babur-namas'’. Erganzt wurden diese Schriften durch die eigene Regie-

5 Vgl. Thomas W. LENTZ und Glenn D. LOWRY, Timur and the Princely Vision. Persian Art
and Culture in the Fifteenth Century, Los Angeles County Museum of Art, Los Angeles
1989:322; Eleanor SiMs, “Ibrahim-Sultdn’s illustrated Zafar-nameh of 839/1436,” Islamic
Art IV (1990-91):175-217; Eleanor SiMs, “Ibrahim-Sultan’s illustrated Zafarnama of 1436
and its impact in the Muslim East”; Lisa GOLOMBEK und Eva Maria SUBTELNY, Timurid Art
and Culture. Iran and Central Asia in the 15th Century, 1992:132-143,

6 Vgl. dazu Thomas W. ARNOLD, Painting in Islam. A Study of the Place of Pictorial Art in
Muslim Culture, New York 1928, v.a. Kapitel 1.

7 Abi 'I-Fadl ‘ALLAMI, A’in-i Akbari, Band 1:117, englische Ubersetzung Band I:114, im
folgenden abgekiirzt als 4.4 1:117/ U I:114.

8 Cingiz-ndma, datiert auf den 27. Ramadan 1004/25.5.1596. 304 Folios, 98 Miniaturen in
Teheran, Gulistan Bibliothek. Jan MAREK und Hana KNITZKQVA, Tschingis-Chan und sein
Reich, Prag 1963; LEACH, 1995:133 f. Eine Liste der verstreuten Miniaturen bei LEACH,
1986: Nr. 16.

9 Timur-nama, ca. 1584. Khuda Bakhsh Oriental Public Library, Bankipore/Patna, Ms. 551.
338 Folios, 112 Illustrationen erhalten (von ehemals 132). Vgl. BEACH, 1981:218 f. — Viele
Abb. in BEACH, 1987:84 ff.; SEYLLER, 1990; LEVINE, 1974:103 ff.

10 Die fiinf wichtigsten Babur-nama-Handschriften entstanden etwa zwischen 1589 und
1598. Vgl. SMART, 1973: SMART, 1987; Susan STRONGE, Painting for the Mughal Em-



324 HEIKE FRANKE

rungsgeschichte, das Akbar-nama, von dem die hoéfischen Maler mindestens
zwei Kopien mit Bildern ausstatteten.'' Die Betrachter dieser Werke sollten
ohne Zweifel von den glorreichen Vorfahren auf die Grosse Akbars schliessen,
der sich in seiner eigenen Geschichte — und iibrigens auch im Timir-nama — als
der vollkommene Herrscher prdsentiert. Die Illustrationen erlaubten den Be-
trachtern der Handschriften einen schnellen Uberblick iiber die grossen Kriegs-
zuge des Padischah, sein Jagdgeschick, seine Bauprojekte, seine internationale
Anerkennung, ablesbar an den geschenkebringenden Gesandten aus fremden
Landern, und tiber sonstige wagemutige Heldentaten. Akbar reiht sich damit in
die Heroendarstellungen der Epen ein: In ihrer Gesamtheit verkiinden die
Miniaturen, dass er gleichsam ein zweiter Alexander, ein zweiter Timir, ein
zweiter Rustam oder vielleicht alles zusammen ist. Die darliberhinausgehende
Suche nach einem “tieferen” oder “verborgenen” Sinn in diesen friihen Buch-
illustrationen hat sich indessen als nahezu fruchtlos erwiesen.

Erst in der Gahangir-Zeit beginnen die hofischen Maler, ihren Werken eine
tiefere Sinnebene zu verleihen. Zwei verschiedene Einfliisse aus Europa, das
sich seit etwa 1550 in einer Bliitezeit der Allegorie und Emblematik befand,"
waren flir die Herausbildung dieses neuen kiinstlerischen Anliegens von Bedeu-
tung: Zum einen die Stiche, Drucke und Olbilder mit christlichen Themen, die
jesuitische Missionare seit 1580 als Geschenke an den Mogulhof mitbrachten.
Sowohl Akbar als auch Gahangir waren ausserordentlich begeistert von den
exotischen Motiven, die ihnen die Jesuiten erlduterten, und liessen zahlreiche
Kopien anfertigen, wobei sie sich, wie erwihnt, herzlich wenig um die Beden-
ken muslimischer Theologen scherten und selbst solche Szenen wie die Kreuzi-

peror. The Art of the Book 1560-1660, V&A Publications, London 2002:86-91; Hamid
SULEIMAN, Miniatures of Babur-Nama, Taschkent 1970; Semyon 1. TULAYEV, Miniatures
of Babur Namah, Moskau 1960; M. S. RANDHAWA, Puintings of the Baburnama, New
Delhi 1983.

11 1. Akbar-nama, etwa ab 1587 oder spater. London, Victoria & Albert Museum 2-1896-1-
117. Auf 116 Miniaturen werden die Ereignisse von 1560-1577 dargestellt. Einzelne Seiten
in verschiedenen Museen und Privatsammlungen. Zahlreiche Farbabb. in STRONGE, 2002.
Vgl. auch LEACH, 1986:49 f.; BEACH, 1987:128; SEYLLER, 1990; LEACH, 1995:233. — 2. Ak-
bar-nama, um 1603-05. 39 Illustrationen zu den Jahren 1542-55 in London, BM Or. 12988.
Vgl. Titley 1977: Kat.-Nr. 11. 61 Illustrationen zu den Jahren von 1556-1579 in Dublin,
CBL Ms. 3; LEACH, 1995:232-300, Kat.-Nr. 2.93-2.160. Verstreute Seiten in verschiedenen
Sammlungen.

12 Vgl. LEVINE, 1974,

13 Vgl. dazu: Emblemata. Hundbuch zur Sinnbildkunst des XVI. und XVII. Jahrhunderts, hrsg.
v. Arthur HENKEL und Albrecht SCHON, Stuttgart 1978; Albrecht SCHONE, Emblematik und
Drama im Zeitalter des Barock, Munchen 1964.



HERRSCHER ZWEIER WELTEN 325

gung Jesu oder die Kreuzabnahme kopieren liessen.'* Zum anderen waren aber
auch die englischen Gemailde von nicht zu unterschdtzender Wirkung, die durch
den britischen Gesandten Sir Thomas Roe um 1615 ihren Weg an den Hof
Gahangirs fanden. Hierzu zdhlte nachweislich zumindest ein allegorisches Bild-
nis von Elizabeth 1., das die Konigin als sonnengleiche Herrscherin Englands
zeigt."”

Die Maler der Mogulateliers experimentierten mit den neuen Ideen und
schufen unter Gahangir eine ganze Serie von “allegorischen” Bildern, deren
Deutung man im Gahangir-nama jedoch vergeblich sucht. Erst der Blick auf
das Akbar-zeitliche Herrschaftskonzept erweist sich als Schlissel zum Ver-
stindnis. Es ist deshalb notwendig, ein wenig auszuholen, um die folgenden
Bilder richtig deuten zu konnen.

1. Das Bild Akbars in den Schriften Abu 'l-Fadls

1. Akbar als Sufi-Meister

Verdrossen liber die Autoritit der muslimischen Theologen, die seinen eigenen
Anspriichen unbegrenzter Machtentfaltung im Wege standen, sann Akbar etwa
gegen Ende seines zweiten Regierungsjahrzehnts auf Moglichkeiten, sich von
dieser Einengung zu befreien. Es fligte sich, dass im Jahre 1575 der junge Ge-
lehrte Abi 'I-Fadl (1551-1602) in den Kreis der Hoflinge aufgenommen wurde
und sich rasch zu einer der bedeutendsten Personlichkeiten um Akbar hinauf-
arbeitete. Als ideologischer Vordenker entwickelte er ein Herrschaftskonzept,
das zunichst die grundsitzliche Gleichwertigkeit aller Religionen propagierte
und damit den Islam zu relativieren versuchte, um dann, nach Feststellung gra-
vierender Mingel in allen Glaubenslehren, schliesslich auf eine Integration
samtlicher Konfessionen und Ethnien des Reiches unter der einzig heilbringen-
den Fithrung Akbars hinzusteuern.'® Abu '-Fadls Akbar-nama, die umfangrei-

14 Vgl. Heike FRANKE, “Norm und Abweichung. Die Kreuzigung Jesu in der indo-islamischen
Malerei”, Akten des 27. Deutschen Orientalistentages. Norm und Abweichung, hrsg. v. Ste-
fan WILD und Hartmut ScHiLp, Wiirzburg 2001:437-444.

15 Sehr wahrscheinlich wurden die Mogulmaler durch Roe mit dem sogenannten Ditchley-
Portrait Elisabeths I. bekannt, das die Grundidee zu der Darstellung von “Gahangir umarmt
Sah ‘Abbas” geliefert haben diirfte und dariiberhinaus weitere derartige Bilder angeregt ha-
ben konnte. Vgl. dazu BEACH, 1981:30 f., und Kat.-Nr. 17b, S. 169 f.

16  Vgl. die Einleitung zum Tarih-i Alfi von Asaf Han Ga‘far Beg, zitiert nach Rizvi,
1975:254 1.



326 HEIKE FRANKE

che Regierungsgeschichte Akbars, stand ganz im Dienste dieser ideologischen
Propaganda.

Die Position des Padischah gedachten Akbar und Abd 'l-Fadl nach dem
Modell des persischen Safawidenherrschers zu gestalten, der sich als Oberhaupt
einer mystischen, wiewohl recht kimpferischen Bruderschaft an die Spitze eines
Reiches gestellt hatte. Den Safawiden war es gelungen, ihre geistliche Macht
um die weltliche zu erweitern und damit von ihren Anhdngern zweifache Loya-
litdt — politische und religiose — zu fordern. Akbar versuchte, den umgekehrten
Weg zu gehen und seine weltliche Macht nun auch auf die geistliche Sphidre
auszudehnen. Im Jahre 1582 proklamierte er eine eigene Glaubenslehre, in den
Quellen als Tauhid-i ilahi (“Bekenntnis der Einheit Gottes™) oder Din-i ilahi
(“Gottliche Religion™) bezeichnet, in der er selbst die religiose Fithrung iiber-
nahm."” Nach dem Vorbild eines mystischen Ordens nahm Akbar die Rolle
eines Sufi-Meisters (pir) ein, wahrend seine Anhidnger den Status von Schiilern
(murid) erhielten und Leben (gan), Ehre (namus), Religion (din) und Besitz
(mal) zu opfern bereit sein sollten, um, wie es hiess “das ewige Leben erringen”
zu konnen." Unter dem Motto sulh-i kull, “Frieden mit allen”, sicherten sich
Akbar und Abi 'l-Fadl die moralische Uberlegenheit gegeniiber ihren Kritikern,
wollte man doch jeden Anschein vermeiden, in eigener Machtvollkommenheit
mit heiligen Traditionen zu brechen."”

Wie vielen Passagen des Akbar-nama zu entnehmen ist, stiitzte Akbar sei-
nen doppelten Autoritdtsanspruch — den eines Konigs und eines Sufi-Meisters —
unter anderem auf seine Abstammung von dem persischen Mystiker Ahmad-i
Gam (1049-1141). Laut Abii 'I-Fadl war dieser der Ahnvater sowohl von Huma-
yuns Mutter Maham Begam als auch von dessen Gemahlin Hamida Bant Be-
gam. Humayiin, und damit auch dessen Sohn Akbar, war also nicht nur miutterli-
cher- wie viterlicherseits ein Spross des Timuridenhauses, sondern auch der
Nachkomme eines Heiligen und somit zweifach geadelt. Zu den Epitheta, mit
denen Humayiin im Akbar-nama versehen wird, gehort deshalb “sowohl Konig

von Derwisch-Rang, als auch Derwisch mit Konigstitel”.*’

17  ‘Abd ul-Qadir ibn Mulik Sah BADA'UNI, Muntahab at-tawarih, Bd. 11:324 f., in der engli-
schen Ubersetzung Bd. 11:335 f., im Folgenden abgekiirzt als MT 11:324 . / U 11:335 f.

18 MTI1:304 f./ U I:314.

19 Vgl. z.B. Abii 'I-Fadl ‘ALLAMI, Akbar-nama, Bd. 111:271-273, in der englischen Ubersetzung
Bd. 111:397-400, im Folgenden abgekiirzt als AN 111:271-273 / U 111:397-400.

20 ANI1:120/U 1:283. Vgl. auch AN 111:310 / U 111:457; MT 111:192 / U 11:267.



HERRSCHER ZWEIER WELTEN 327

2. Akbar in der Nachfolge Adams

Neben der Verwandtschaft mit Amad-i Gam stellt Abdi 'l-Fadl als eine der
wichtigsten Begriindungen fiir Akbars zweifachen Herrschaftsanspruch dessen
besondere Abstammung von Adam heraus: dessen eigentiimliches Leuchten soll
durch die Kette seiner koniglichen Vorfahren bis zu Akbar weitergegeben wor-
den sein.”' Das Vermichtnis Adams, das Akbar fiir sich reklamierte, bestand in
der gottlichen Erméchtigung, iiber die Bereiche des Weltlichen und des Geistli-
chen zu herrschen. Eine solche Machtfiille ging iiber die Befugnisse eines ge-
wohnlichen Sufi-Scheichs allerdings weit hinaus. Abi 'l-Fadl erklart:

Es ist wohlbekannt, dass er [sc. Adam] vor etwa 7000 Jahren durch die vollkommene Macht
Gottes [...] entstand und dass er zu gleichen Teilen aus den vier Elementen besteht. Seine
Seele entsprang in Vollkommenheit dem Quell der Freigebigkeit [sc. Gott] und war seinem
K&rper angemessen. Er wurde “Mensch” (insan) genannt und erhielt den Namen Adam. [...]
Als Adam das Alter von 1000 Jahren erreichte, machte er Seth zu seinem Nachfolger und
befahl allen, sich ihm zu unterwerfen. In der Nachfolge Adams fiihrte er [Seth] die Verwal-
tung der irdischen und der iiberirdischen Welt fort (intizam-i ‘alam-i siarat u ma‘m’).22

Mit Hilfe kabbalistischer Methoden (gafr) suchte Abi 'l-Fadl zu beweisen, dass
der Mogulkaiser gleichsam als ein neuer Adam® zu betrachten sei, denn die
Buchstaben des Namens “Akbar” offenbarten, dass der Padischah ebenso wie
Adam zu gleichen Teilen aus den vier Elementen bestand und infolge dieser
Wesensgleicheit vollig zu Recht das Erbe des Urvaters antrat.**

Abu 'l-Fadl greift mit seinem Konzept von Adam auf Vorstellungen aus
dem Koran (Sure 2,30 ff.) zurtick, wonach Gott als ersten Menschen Adam ge-
schaffen hatte und den Engeln gebot, sich vor ihm niederzuwerfen. Er offen-
barte Adam die Namen aller Dinge, beauftragte ihn, diese die Engel zu lehren,
und setzte ihn als seinen Statthalter (halifa) auf der Erde ein. Die Tradition fligt
hinzu, dass Gott Adam nach seinem Ebenbild geschaffen habe.”” Zugleich
macht Abu 'l-Fadl sich Ideen Ibn al-‘Arabis (st. 1240) zunutze. In seiner Schrift
al-Futithat al-Makkiyya erklart Ibn al-‘Arabi, dass Adam als Ebenbild Gottes
vollkommen war, und bezeichnet ihn deshalb als “Vollkommenen Menschen”

21 ANT:122/U1:286 1.

22 AN1:52-54 /U 1:155-59.

23 Zur Vorstellung von Christus als “neuer” oder “letzter Adam” vgl. I. Kor. 15,45 und Otto
BETz in TRE (Theologische Realenzyklopadie) 1:416-419; Martin SCiLs, in TRE XIV:
626 ff.

24 AN1:22/U L:66 f.

25 Vgl NICHOLSON, 1921:106, und Cornelia SCHOCK, Adam im Islam. Ein Beitrag zur

Ideengeschichte der Sunna, Berlin 1993, v.a. Kap. V.



328 HEIKE FRANKE

(al-insan al-kdmil).% Laut Ibn al-‘Arabi ist der insan kamil identisch mit Adam
und erscheint im Laufe der Geschichte immer wieder. Zwei Arten von Voll-
kommenheit schreibt er ihm zu: Zum einen ist er Teil der gottlichen Realitét
selbst und somit bei jedem seiner irdischen Auftritte derselbe. Zum anderen be-
sitzt Adam, gleichbedeutend also mit dem insan kamil, die Fiille sdmtlicher
gottlicher Eigenschaften, von denen gewohnliche Sterbliche nur einzelne haben.
Ibn al-‘Arabi weist ausdriicklich darauf hin, dass der Vollkommene Mensch
durch sein menschliches Aussehen nicht mit einem gewdhnlichen Menschen
verwechselt werden darf, der die Perfektion des insan kamil nicht teilt. Der ge-
wohnliche Mensch ist diesem nach Gottes Willen unterworfen und selbst nie-
mals in der Lage, zur Erkenntnis Gottes vorzudringen; weil nur der insan kamil
Gottes wahres Wesen begreift, ist er der einzige, der Ihn wirklich anbetet und
Thn wirklich erreichen kann.”’

Es war der Mystiker ‘Abd al-Karim al-Gili (1365 bis ca.1428), der die Idee
vom Vollkommenen Menschen weiter ausgestaltete. Auf der Grundlage von Ibn
al-‘Arabis Lehren erldutert Gili in seiner Schrift al-Insan al-kamil fi marifat al-
awahir wa-"l-awd’il ,28 dass Gott, der das wahre Sein verkorpert, immer aus zwel
Seiten besteht, die komplementér sind: Schopfer und Schépfung, Herr und Die-
ner usw. Der Vollkommene Mensch nimmt aufgrund seiner zweifachen Natur
die Funktion des einenden Prinzips an, durch das die gegensétzlichen Wesen-
heiten von gottlicher Realitdt und irdischer Erscheinung harmonisiert werden.
Im insan kamil werden Gott und Mensch eins.” Gili legt die ungeheure Dimen-
sion eines solchen halb-géttlichen Wesens eindringlich dar:

[Der insan kamil] ist der vollkommene Singulére (ul-fard al-kidmil) und die mikrokosmische
Stiitze (al-gaut al-gami‘), um die sich die gesamte Ordnung der Existenz dreht; ihm gebiihrt
der Kniefall und die Proskynese im Gebet, und durch ihn hilt Gott das Universum am
Leben. Er wird mit dem Begriff al-mahdi (“der Rechtgeleitete”) und al-hatam (“das Sie-
gel”) bezeichnet, und er ist der Vizeregent (halifa), wie es in der Geschichte von Adam [Su-
re 2,28] angedeutet ist.”

26 Vgl CHITTICK, 1989:368.

27  CHITTICK, 1989:366 ff.

28  Erschienen in Kairo 1970/H. 1390.

29 NICHOLSON, 1921:82 ff. Zu Gilis Konzept vom insan kamil als einer Kopie Gottes vgl. auch
a.a.0. 106.

30  Gili nach NICHOLSON, 1921:130.



HERRSCHER ZWEIER WELTEN 329

3. Akbar der Mahdi

Einer der wichtigsten Verbreiter dieses Gedankenguts am Mogulhof war der
Qadiri-Scheich Tag ud-Din, von dem berichtet wird, dass er so manche Nacht in
einem Sitz an der Palastmauer hochgezogen wurde und sich in dieser Position
durch ein Fenster mit Akbar unterhielt. Er gab dem Padischah zu verstehen,
dass er ihn fiir den insan kamil hielt und ihn als identisch mit dem “Kalifen der
Zeit” (halifat-i zaman) betrachte.”' Damit meinte er den Kalifen der letzten Zeit,
der nach islamischer Vorstellung in der Epoche vor dem Jingsten Gericht die
Menschen zum Heil fiihren wird. Gewohnlich wird dieser messianische Heils-
bringer nicht “Kalif der Zeit”, sondern “Herr der Zeit”, sahib-i zaman, oder
mahdi genannt.”” Gemeinsamkeiten zwischen Akbar und dem sahib-i zaman
konstruierte, unter Berufung auf Ibn al-‘Arabi, auch Haggi Ibrahim, der zu den
Hauptprotagonisten der berihmten Religionsgespriche am Mogulhof gehérte.”
Der Geschichtsschreiber Bada’lini berichtet:

[...] er [sc. Hagg1 Ibrahim] notierte in ungeschickter Weise in ein altes wurmzerfressenes
Buch eine gefilschte Bemerkung von Sayh Ibn ‘Arabi — mdge Gott sein Grab heiligen — die
besagte, dass der sahib-i zamdan viele Frauen habe und dass er seinen Bart rasiere. Und er
schloss noch viele andere Eigentiimlichkeiten des Kaisers ein [d.h. solche, die der sahib-i
zaman angeblich auch habe].”*

An anderer Stelle erfahren wir wiederum von Bada’uni:

In diesem Jahr (1579/80) sammelten niederes Volk und Lumpengesindel, die behaupteten,
gelehrt zu sein, aber in Wahrheit Dummkdpfe waren, Beweise dafiir, dass Seine Majestit
der sahib-i zaman ist, der alle Schwierigkeiten des Glaubens unter den 72 Sekten des Islam
und der Hindus beseitigen werde. [...] Und Hwaga Maulana von Siraz, ein Ketzer, der in der
Wahrsagekunst bewandert war, kam mit dem Schreiben eines Scherifen von Mekka, in dem
ein Hadith zitiert war, dass die Erde 7.000 Jahre existieren werde. Da diese Zeit nun abge-
laufen sei, stehe die versprochene Erscheinung des mahdi unmittelbar bevor.™

Von zentraler Bedeutung im Konzept des sahib-i zaman oder mahdi sind die
bereits im Zitat von Abi 'l-Fadl {iber Adam erwihnten Bereiche von siraf und
mani’’. Beide Begriffe wurden in der hier verwendeten Bedeutung von Ibn al-

31 MTI1:259 /U 11:266.

32 Zu den verschiedenen Bezeichnungen mahdi, sahib-i zamdn usw. vgl. W. MADELUNG,
“Qa’im al Muhammad”, in EF°.

33 Vgl.zB.MTIL:187 £/ U 11:190 f.; MT 210 f./ U 11:214; MT11:216 / U 11:213.

34 MTI1:278 £./ U 11:285 1.

35  MT11:287 /U 11:295.

36 AN1:52-54 /U 1:155-59.



330 HEIKE FRANKE

‘Arabi geprigt, in dessen Werk sie freilich in ihrer arabischen Schreibung als
stra und ma‘ni figurieren. Sitra, “Form”, wird nach Ibn al-‘Arabi auf alles ange-
wandt, was sich im Kosmos befindet: “Es gibt nichts im Kosmos ausser For-
men.”’ Dabei ist sizra untrennbar verbunden mit dem zugrundeliegenden gottli-
chen Sein an sich, das Ibn al-‘Arabi als ma‘ni bezeichnet: sura ist das irdische
Spiegelbild des ma‘ni ** Das Konzept entspricht etwa der Vorstellung Platos von
den — irdischen, aber eigentlich irrealen — Abbildern und den “wahren” Urbil-
dern in einer “hdheren”, geistigen Sphére.”

Wenn Akbar sich nun als neuer Adam preisen ldsst, dann beansprucht er
fir sich nichts weniger als dieser “Herr der beiden Welten”, des sirat und des
ma‘ni, zu sein, ein “Vollkommener Mensch”. Hundertfach erscheint im Akbar-
nama und im A’in-i Akbari der Hinweis auf sirat und ma‘ni, die je nach Kontext
unterschiedlich ins Deutsche ilibertragen werden miissen. So ist der Padischah
“der Schliissel aller irdischen und tberirdischen Schlosser” (kilid-i gami*-i mig-
lagat-i suri u ma(nawz')‘m, er ist der “Erleuchter des Weltlichen und des Geistli-
chen” (rausani-afza-vi gahan-i siirat u mani)*', der “fruchtbringende Baum ir-
discher und himmlischer [Friichte]” (Sagara-vi barumand-i sirat u ma‘ni)** oder
einfach der Padisah des sirat u mani-. In der Einleitung zum Akbar-nama
preist Abi 'lI-Fadl seinen Padischah mit den folgenden Worten:

In diesem Frontispiz [...] widme ich [den Raum allein] dem Vollkommenen Menschen
(insan-i kamil), der ein Konig der (gottlichen) Wahrheit ist, ndmlich jener Herr der Welt [sc.
Akbar], der, durch die Tugend seines Gott-Suchens und Gott-Erkennens den Schleier zwi-
schen dem Ausseren (zahir) und dem Inneren (bdtin) entfernt [...] und den Vorhang vor dem
Offenbaren (sarat) und dem Wirklichen (ma‘ni) geliiftet hat.**

Die Ubersetzung von sirat und ma‘ni in dem Bedeutungsfeld von “weltlich”
und “geistlich” darf indessen nicht missverstanden werden als der schlichte
Versuch Akbars, politische und religiose Fithrerschaft in seiner Hand zusam-
menzufiihren. Das ist zweifelsohne auch angestrebt, doch bezieht sich ein sol-
cher doppelter Herrschaftsanspruch nur auf diese Welt. Sirat und ma‘ni greifen
dartiber hinaus und beanspruchen Macht nicht nur in der diesseitigen, sondern

37 IBN AL-“ARABI, Futiahat, nach CHITTICK, 1989:11.

38 Vgl CHITTICK, 1989:11.

39 Vgl Egil A. WYLLER, “Plato/Platonismus [”, in TRE.
40  ANII1:58 /U 11:89.

41 AN 111:265 / U 111:385.

42 ANIII1:254 /U 111:367.

43 ANI11:324 /U 11:477.

44  AN1:5/U 115,



HERRSCHER ZWEIER WELTEN 331

auch in der jenseitigen Welt. Wer sich dem Kaiser unterwirft, kann mit Wohl-
stand in dieser und in der nichsten Welt rechnen, wer rebelliert, dem droht Tod
und ewige Verdammnis. Selbst wenn Akbar gemédss dem vorgestellten System
noch nicht ganz als “géttlicher Kaiser” auftritt — die Sphére eines gewohnlichen
Menschen hat er mit Sicherheit weit hinter sich gelassen.

2. Gahangir und das Bild vom Herrscher zweier Welten

1. Gahangir als Adam (Abb. 1)

Wie schon angedeutet, waren es Gahangirs Maler, die sich der Herausforderung
stellten und begannen, liber das Standardrepertoire der geradezu archetypischen
Handlungen hinaus auch anspruchsvollere Herrschaftskonzepte visuell zu ge-
stalten. Eine ganze Reihe von Einzelblittern, die in verschiedenen Alben ge-
sammelt wurden, ldsst erkennen, mit welcher Intensitdt sie darum bemiiht
waren, eine adidquate Darstellungsweise fiir den “Herrscher beider Welten” zu
finden. Eine der frithesten Darstellungen Gahangirs mit doppeltem Bildsinn ist
allerdings keine Albumseite, sondern eine Illustration (ca. 9 x 6 cm) aus einem
Diwan des Hafiz, die etwa um 1608 entstanden ist.”

Aufgrund der genauen Portraitierung der Hoflinge hat man sich bisher all-
zusehr auf die Frage konzentriert, welche Begebenheit hier dargestellt sein
konnte.* Diese Frage konnte noch nicht zufriedenstellend geklirt werden,
scheint flir das Verstandnis der eigentlichen Bildintention aber auch zweitrangig
zu sein. Zu sehen sind Gahangir, der hinten links auf einem bequemen Sitz
thront, sowie —vermutlich — Prinz Hurram und weitere sechzehn Hoflinge, zum
Teil namentlich identifizierbar, die im Halbkreis vor dem Thronsitz angeordnet
sind. Eine Person wirft sich soeben vor Gahangir zu Boden. Thren eigentlichen
Sinn erhilt die Miniatur durch die begleitenden Hafiz-Verse, von denen zwei im
oberen, einer im unteren Teil des Bildes stehen:

Ich strebe nach deiner Gunst und ich weiss das du das weisst,
Denn du siehst, ohne zu schauen und du liest, was nicht geschrieben ist.

45  “Gahangir als ‘Adam’”. Diwan von Hafiz, Fol. 249a. BL, Or. 7573. Zu diesem Diwdn des
Hafiz vgl. auch LEACH, 1995:329-331.

46 Vgl Losty, 1982, Nr. 76; Jeremiah P. LoOSTY, Indian Book Painting, London 1986:40 f.,
Nr. 32; Ivan STCHOUKINE, “Quelques Images de Jahangir dans un divan de Hafiz”, Gazette
des Beaux Arts 6 (1931/2):160-167.



332 HEIKE FRANKE

Als sich der Engel vor Adam niederwarf, wollte er den Boden vor dir kiissen,
weil er in deiner Schonheit eine ibermenschliche Gnade fand.

Ohne Zweifel wollte der Maler Gahangir mit Adam gleichsetzen, vor dem sich
der genannte Engel niederwirft. So, wie Hafiz in seinem Ghasel die Idee vom
insan kamil anklingen ldsst und diesen als einen Menschen zeichnet, dessen
Qualitdten jenseits der irdischen Grenzen liegen und der von Gott selbst gelehrt
wurde, was anderen verborgen ist, so sollte auch der Padischah gesehen werden.

2. Mu‘in ad-Din Cisti iiberreicht Gahangir die Welt (Abb. 2 und 3)

Der hinduistische Maler Bicitr, dessen Name auf Sanskrit soviel wie “vielfar-
big” oder “schon” bedeutet, entwarf eine doppelseitige Miniatur, die sich heute
in der Chester Beatty Library in Dublin befindet. Sie thematisiert die Ubergabe
der Herrschaft durch den Heiligen Mu‘in ad-Din Cisti (ca. 1142-1236) an
Gahangir.” Infolge der Fiirsprache Mu‘in ad-Dins, dessen Schrein in Agmer zu
den wichtigsten Pilgerorten indischer Muslime gehort, war Akbar der ersehnte
Thronfolger, der spitere Gahangir, gewihrt worden. Der weissgekleidete Heili-
ge, dessen Name uns durch andere, mit seinem Namen beschriftete Bilder be-
kannt ist,”® hilt eine Weltkugel, liber der eine Krone schwebt, wahrend
Gahangir auf der Seite gegeniiber ebenfalls eine Weltkugel — diesmal mit dem
Schliissel im Schloss — in der Hand hat. Eine Inschrift informiert den Betrachter,
dass hier “der Schliissel des Sieges beider Welten [deiner] Hand anvertraut” ist,
kilid-i fath-i dii ‘alam ba-dast-ast musallam, womit sicherlich die diesseitige,
irdische und die jenseitige, tiberirdische Welt gemeint sind. Der Maler hatte
hierin einen metaphorischen Ausdruck Abu 'l-Fadls aufgenommen, der schon
oben genannt wurde."’

47  Linke Hilfte: “Mu‘in ud-Din Cisti iberreicht die Weltherrschaft.” Grosse ohne Rand 21,8 x
13 cm. Dublin, Chester Beatty Library, Nr. 7A.14. LEACH, 1995:398, Kat.-Nr. 3.24. —
Rechte Hilfte: “Gahangir nimmt die Weltherrschaft entgegen und besitzt den Schliissel zum
Schloss.” Minto Album. Grdsse ohne Rand 20,5 x 12,7 cm. Dublin, CBL, Nr. 7A.5. LEACH,
1995:388 f., Kat.-Nr. 3.15. Zur Deutung des Bildes vgl. SKELTON, 1988:183.

48 a) “Sechs Scheiche”, ca. 1635 mit spiterer Zufligung des Hintergrundes. Urspriingliche
Grosse 14,5 x 22,3 cm. St. Petersburg Album, Fol. 48r. AKIMUSCHKIN u.a., The St. Peters-
burg Muragga-Album of Indian and Persian miniatures from the 16th through the 18th
century and specimens of Persian calligraphy by ‘Imad al-Hasani, Milan 1996, darin Tafel
71. = b) “Mu‘in ad-Din Citi”, ca. 1770. 16,4 x 11,2 cm. Chester Beatty Library, Bibl.-Nr.
34.12. LEACH, 1995:657, Kat.-Nr. 6.233.

49  AN11:58/ U 11:89.



HERRSCHER ZWEIER WELTEN 333

3. Sa‘di als himmlischer Bote (Abb. 4 und 5)

Wenngleich Bicitr hier speziell die Ubergabe der beiden Welten darstellen
wollte, hat er in Wirklichkeit mit der Uberreichung der Weltkugel doch nur
cinen Teil seiner Botschaft visuell umgesetzt. Aber wie sollte eine hohere,
immaterielle Welt dargestellt werden? Hier fand der von Gahangir vielgeprie-
sene Maler Abi 'l-Hasan einen Weg. Zwischen Méarz 1615 und November 1616
fertigte er eine doppelseitige Komposition an, die den Besuch des — langst ver-
storbenen — Dichters Sa‘di bei Gahangir thematisiert.” Die rechte Hilfte zeigt
Gahangir auf seinem Thron. Nur schwer ist zu erkennen, dass auf dem oberen
der beiden libereinander angeordneten Baldachine drei Engel mit einer Krone
herabschweben, wiahrend zwei weitere, auf dem Baldachin darunter, ein Medail-
lon tragen, in dem der Name “Gahangir Sah” zu lesen ist. Das Haupt des Mo-
narchen ist von einem Nimbus umstrahlt, seine Fiisse ruhen auf einem Fuss-
schemel in Form einer Weltkugel, die inmitten des indischen Subkontinents ein
Schlisselloch aufweist. Ein Schliissel, der vom Giirtel des Monarchen herab-
hangt, spielt wieder auf die Weltherrschaft an, die dem “Weltergreifer”, Gahdn-
gir, zusteht. Eine Inschrift auf dem Globus nennt den Entstehungsort “Agmer”.

Die Hoflinge, die Gahangir umgeben, sind hauptsichlich Verwandte, die
uns auch aus anderen Bildern bekannt sind. Unmittelbar neben Gahangir ver-
mutlich ein Enkel des Padischah.’’ Gleich dahinter hat Prinz Parviz Aufstellung
genommen. Danach folgt Murtada Han, der Gouverneur des Panjab, und neben
diesem, an seiner dunklen Hautfarbe und dem diinnen schwarzen Schnurrbart zu
erkennen, Prinz Karan von Mewar. Er war nach der Niederlage des rajputischen
Clan der Sisodia zusammen mit Sdh Gahan im Februar oder Mérz des Jahres
1615 an den Hof nach Agmer gekommen, um dort seine Aufwartung zu ma-
chen. Prinz Hurram sieht man links vom Kaiser.

Auf der anderen Seite des Thrones, im Bild ganz rechts aussen, blickt eine
bartige Gestalt aus dem Bild, die Abl 'l-Hasan mit Sicherheit von einem
curopaischen Gemalde kopiert hat. Auf dem Giirtel konnte der Kunsthistoriker
Richart Ettinghausen, der das Bild — zusammen mit dem unten gedeuteten
“Gahangir auf dem Sanduhrthron” — bereits 1961 analysiert hat, die Inschrift
Padisah-i Ram dar zaman-i gadim (“Der Herrscher von Byzanz in alter Zeit”)

50  Linke Hilfte: “Sa‘di wird von Gahangir empfangen.” Bildgrosse ohne Rand 18 x 13 cm.
Baltimore, Walters Art Gallery, W. 668, Fol. 37. Rechte Hilfte: 16,9 x 12,3 cm ohne Rand.
Washington D.C., Freer Gallery of Art, Smithsonian Institution 46.28.

51 Losty schlagt vor, dass es sich um Buland Abtar, einen Sohn von Prinz Husrau handelt.
Vgl. LOSTY, in: Pratapaditya PAL, Master artists of the Imperial Mughal court, Bombay
1991:74 und (irrtimlich) Fn. 12, S. 86.



334 HEIKE FRANKE

identifizieren.”® Vermutlich handelt es sich dabei um eine Darstellung des
christlichen Herrschers von Konstantinopel, Kaiser Manuel II., der seinerzeit
Gahangirs Ahnvater Timir mit einer Huldigungsbotschaft wohlwollend zu
stimmen hoffte.” Der byzantinische Herrscher bildet gleichsam das christliche
Pendant zu dem hinduistischen Prinz Karan, der sich Gahangirs Truppen unter
der Filhrung von Sah Gahin hatte ergeben miissen. Christentum und Hinduis-
mus, so konnte man daraus schliessen, sind dem Mogulkaiser unterworfen und
fligen sich nun seiner Ordnung.”

Auf der linken Bildhilfte filhren Hwaga Gahan (st. 1620), einer von Ga-
hangirs Schwiegervitern und Gouverneur von Agra, und Sadiq Han, Gahangirs
Schwager, eine Gruppe von Gésten heran. Als bahsi hatte Sadiq Han die Aufga-
be, den protokollarischen Ablauf der Audienzen zu regeln und die Géste zum
richtigen Zeitpunkt hereinzufiihren. Auch dieser aussergewohnliche Empfang
ist, so konnen wir erkennen, wie jede Audienz Kklar geregelt.

Wenden wir uns nun den Besuchern zu. Die zentrale Personlichkeit, die
gerade zum Thron vortritt, ist ein weissbértiger Greis mit grossem Turban. Man
weiss nicht recht, ob er wegen seines Alters gebeugt ist oder aus Ehrerbietung
gegeniiber Gahangir, dem er ein Buch entgegenhilt. Auf dem Einband steht der
Name des beriihmten persischen Dichters und Mystikers Sa‘di (st. 1292). Etting-
hausen hat daraus gefolgert, dass es sich bei dem Besucher um Sa‘di selbst han-
deln muss, der sein Werk personlich tiberbringt.” Eine spétere Miniatur von
Bicitr, die um 1650 entstanden ist, zeigt dieselbe Person zusammen mit wei-
teren hier Abgebildeten. Dort bestétigt eine Inschrift, dass es sich um “ein Bild
des ehrwiirdigen Sayh Sa‘di Sirazi” handelt.”® Die vier Derwische hinter Sa‘di
sind nicht bekannt. Am vorderen Bildrand schliesslich zwei Gestalten, die
westlichen Vorlagen entlehnt sind. Die linke Person zeigt Reste einer Inschrift,
die Ettinghausen als “Swurat-i Yildirim Bayazid” liest, “Bild von Yildirim Baye-
zid”. Bayezid war der osmanische Sultan, den Timir 1402 in der Schlacht von
Ankara gefangengenommen hatte, seinem Sohn dann aber einen Teil des Rei-

52 ETTINGHAUSEN, 1961:112.

53  Vgl. Nir ud-Din Muhammad GAHANGIR, Gahdngir-nama. Tizuk-i Gahangiri, ed. Muham-
mad HASIM, 0.0. 1359 HS/1980 AD. S. 88. GAHANGIR, The Tazuk-i-Jahangiri or Memoirs
of Jahangir, trans. by A. ROGERS, ed. Henry BEVERIDGE, 2 Bde., London 1909-14, repr.
Delhi 1994, Bd. 1:154.

54  Es folgen von hinten nach vorne Prinz Hurram, Mahabat Han, Asaf Han, [timad ad-Daula,
Mirza Rustam Safawi und Ibrahim Han. Die beiden Personen unten rechts und links aussen
sind noch nicht identifiziert. Vgl. BEACH, 1981:203 f.

55 ETTINGHAUSEN, 1961:111.

56 Vgl LEACH, 1995:445, Kat.-Nr. 3.57.



HERRSCHER ZWEIER WELTEN 335

ches zurlickgab. Der untergeordnete Platz des osmanischen Sultans mag damit
zusammenhingen, dass Gahangir sich in der Nachfolge Timirs sah. Bayezids
Bildnachbar, der durch seinen Turban als Safawide erkennbar ist, ergeht es all-
derdings nicht anders. Dabei geschieht die Herabsetzung der beiden weltlichen
Konige aber wohl weniger, um Osmanen und Safawiden zu demiitigen, als
vielmehr, um auf diese Weise den héheren Rang zum Ausdruck zu bringen, den
Gahangir dem Bereich des Geistlichen zuerkennt. Die Bevorzugung des Geistli-
chen vor dem Weltlichen ist im Wesentlichen auch die Interpretation, die Et-
tinghausen flir dieses Bild vorschlagt.

Eingedenk des im Akbar-nama entwickelten Herrschaftskonzeptes drangt
sich indessen eine dariiber hinausgehende Erkldrung auf: Die Anwesenheit
ldngst verstorbener Personlichkeiten ldsst erkennen, dass wir es mit einer be-
sonderen Stufe der Wirklichkeit zu tun haben. Der Dichter aus Schiraz muss,
ebenso wie Mu‘in ad-Din Cisti, als ein Bote aus der jenseitigen Welt verstanden
werden — aus der Welt des ma‘ni, konnte man sagen, wenn man bedenkt, dass
Abu 'lI-Fadl beim Tod einer kleinen Tochter Akbars erklart, sie sei ins ma‘ni ein-
gegangen.”’ Die zentrale Handlung des Bildes ist die Uberbringung des Buches.
Anders als in der letztgenannten Doppelseite bringt Sa‘di keine Weltkugel — die
ist ja bereits unter den Fiissen und damit im Besitz des Herrschers — sondern ein
Buch. Auch wenn das Werk des Dichters in Indien wie in Persien als einer der
Hohepunkte mystischer Weisheit galt, ist doch nicht anzunehmen, dass der
Maler nur darstellen wollte, wie Sa‘di aus dem Jenseits herabkommt, um sein
Buch personlich zu tiberbringen. Vielmehr ist davon auszugehen, dass ebenso,
wie bei der Ubergabe der Weltkugel nicht etwa die Kugel an sich, sondern die
weltliche Macht — sirat — gemeint war, auch das Buch nicht als eine Sonderaus-
gabe der Schriften Sa‘dis zu verstehen ist, sondern als Sinnbild geistlicher
Macht — ma‘ni —, die die weltliche Macht Gahéngirs erginzt. Aus der neben-
geordneten Position des osmanischen und des safawidischen Herrschers soll der
Betrachter vermutlich schliessen, dass diese beiden als Inhaber allein weltlicher
Macht nurmehr Statisten sind, die dem wirklichen Geschehen aus der Ferne
zusehen diirfen. Die Hauptbotschaft des Bildes scheint also zu lauten, dass der
grosste Herrscher, anerkannt von den hochsten irdischen Personlichkeiten aller
Konfessionen und gleichzeitig von iiberirdischen Michten, allein Gahangir ist.
Nur er besitzt sowohl surat als auch mani.

57  ANTII:200 ./ U 111:283.



336 HEIKE FRANKE

4. Ein Gemdlde von Gahdangir (Abb. 6)

Wihrend wir bei der Deutung der letzten beiden Kunstwerke allein darauf an-
gewiesen waren, Riickschliisse aus den jeweiligen Bildinhalten zu ziehen, exi-
stiert gliicklicherweise ein Gemalde, das durch seine Aufschriften in aller Deut-
lichkeit Gahangirs Anspruch auf die Herrschaft iiber sirat und ma‘ni kundtut.
Es handelt sich um ein einzigartiges Bild von 2,10 Meter Hohe und 1,41 Meter
Breite einschliesslich der umgebenden 26 Schriftkartuschen. Der Name des
Malers fehlt leider, doch scheint Abu 'l-Hasan der wahrscheinlichste Kandidat.
Das Gemadlde wurde im Oktober 1995 von einem unbekannten Bieter bei So-
theby’s in London ersteigert.” Es prisentiert Gahangir auf einem goldenen Ses-
sel europdischer Art. Ein Strahlennimbus umgibt sein Haupt. In der rechten
Hand hilt er eine Kugel als Zeichen seiner Weltherrschaft, die vom Glanz sei-
nes Nimbus wie die Erde von der Sonne erleuchtet wird. Eine der Kartuschen
verrat, dass das Bild im Jahre 1617 in Mandu gemalt wurde, eine weitere, dass
die Verse, die das Gemilde umgeben, von Gahangir selbst aus dem Stegreif ge-
dichtet wurden. Wie bereits erwahnt, enthalten die Kartuschen zahlreiche Hin-
weise auf die beiden Sphiren des sirat und ma‘ni, wobei Gahangir iiberdies mit
dem Begriff surat spielt, indem er ihn mal im oben dargelegten Sinn von “irdi-
sche Welt”, mal in der einfachen Bedeutung von “Bild” verwendet. Im Folgen-
den sei nur auf einige in unserem Zusammenhang besonders bedeutsame Verse
hingewiesen, wobei die Kartuschen in folgender Reihenfolge numeriert sind: a)
von oben rechts nach links, b) von links oben nach links unten, ¢) von oben
rechts nach rechts unten, d) von rechts unten nach links unten:

4) Besser als sirat und ma‘ni eines jeden Padischah

5) ist das Bild von 8ah Gahangir, Sohn von Akbar Padischah.
bihtar ast az surat u az ma‘ni har padsah
stirat-i §ah Gahangir ibn Akbar padsah

7) Welcher andere Konig besitzt solches surat und ma‘ni?
sarat u ma‘ni cunin ay dast digar padsah?

8) Wenn einhundert Kdnige wie Alexander in die Welt kdmen,

9) wiirden sie sich bei jedem Anblick einhundertmal vor seinem Bild niederwerfen.
mikunad dar har nigah sad sigda pis surat-as
dar gahan ayad agar sad c¢an Sikandar-i padsah

10) Wer auch immer sein Bild sieht, wird zum Gotzenverehrer.

58  Sotheby'’s. Oriental Munuscripts and Miniatures, London, Wednesday 18th October 1995,
S. 74-82, Los Nr. 85.



HERRSCHER ZWEIER WELTEN 337

11) Sei es ein Derwisch, der das Verborgene hiitet, oder sei es ein Konig.
surat-as-ra har ki binad misawad surat-parast
gar bad darwis ma‘ni parwar u gar padsah

16) Nur um einen Blick auf das Bild Sah Gahangirs zu werfen,
17) stehen die Konige aus Byzanz und China wartend am Tor.
ta nazar bar sirat-i s5ah Gahangir afkand
muntazir az Ram u Cin istada bar dar-i padsah

Auch mit diesem Bild will der Maler offenbar dieselbe Botschaft vermitteln wie
mit den vorangehend erwihnten Beispielen: durch seinen Besitz von si#rat und
mani {ibertrifft Gahangir alle anderen Konige; deshalb ist er der grosste Herr-
scher dieser Welt.

5. Gahangir blickt in den Spiegel (Abb. 7)

Zwei Kartuschen des Gemildes spielen moglicherweise noch im Zusammen-
hang mit einem weiteren Bild Gahangirs eine Rolle, das etwa in dieselbe Zeit
datiert werden kann und ebenfalls von Abi 'l-Hasan (Nadir az-zaman) signiert
ist.”” Es zeigt Gahangir an der Briistung des Balkons zur Audienzhalle; eine be-
stickte Decke liegt iiber der Briistung. In den Hénden hélt er etwas, das man —
auch aufgrund der persischen Bildunterschrift — bislang fiir ein Portrait Akbars
gehalten und entsprechend gedeutet hat.’ Durch die Verse 12 und 13 auf unse-
rem Gemaélde konnte das Blatt jedoch eine vollig neue Dimension erhalten:

12) Sieh das kdnigliche Wesen in seinem Bild,

13) sein Bild ist der Spiegel des Wesens von Akbar Padischah.
ma‘ni-yi SahanSahi dar surat-as bi-nigar ki-ast
surat-as ayina-yi ma‘ni-yi Akbar padsah

In unserem Bild wire also eigentlich Gahangir mit einem Spiegel zu sehen, wobei
er selbst auf der Ebene des Spiegels mit seinem Vater identisch ist. Gahangir ist
die auf der Welt sichtbare Form, der surat-Teil sozusagen, wahrend Akbar, der
sich nach seinem Tode im Bereich des mami aufhilt, die “iiberirdische”
Komponente darstellt. Diese Wesensgleichheit von Akbar und Gahangir war mdg-
lich, wenn wir uns an Ibn al-‘Arabis Konzept des insan kamil erinnern, der ja als
Teil der gottlichen Realitdt selbst bei jedem seiner irdischen Auftritte derselbe ist.

59  “Gahangir mit einem Portrait von Akbar.” 18,3 x 11,6 cm. Paris, Musée Guimet Nr. 7155.

60  Vgl. Glenn D. Lowry, “The Emperor Jahangir and the Iconography of the Divine in
Mughal Painting,” Rutgers Art Review 3 (1983):37-45; Amina OKADA, Imperial Mughal
Painters, Paris 1992:27-30, Abb. Nr. 27.



338 HEIKE FRANKE

6. Gahangir auf dem Sanduhrthron (Abb. 8)

Aufbauend auf Abi 'l-Hasans Idee, den Besitz der “beiden Welten” durch die
Ubergabe eines Buches zu visualisieren, gelingt Bi¢itr in einem aussergewdhn-
lichen Bild®' eine nochmalige Steigerung des Themas. Es zeigt Gahangir in Sei-
tenansicht auf einem Thron in der ritselhaften Gestalt einer iiberdimensionier-
ten Sanduhr. Das Haupt des Padischah ist von einer gewaltigen Aureole um-
geben, die die Sonne und eine silberne Mondsichel vereinigt. In den oberen
Ecken fliegen zwei Putten, von denen die linke einen zerbrochenen Pfeil und
einen Bogen mit zerrissener Sehne davontrdgt, wihrend sich die rechte die
Augen zuhélt. Zwei Engel sind dabei, auf der unteren Hilfte der Sanduhr eine
Inschrift anzubringen: “Allahu Akbar! O Schah, mége dein Leben 1000 Jahre
wiahren.”

Am linken Bildrand reihen sich vier Personen untereinander: ganz oben,
aber noch immer unterhalb von Gahingirs Kopfhohe, steht ein Sufi-Scheich.
Durch seinen auffilligen Bart ist er als Sayh Husayn Agmiri zu erkennen, Vor-
steher des Schreins von Mu‘in ad-Din Ci$ti in Agmer und aus mehreren wei-
teren Bildern bekannt.”” Er war ein Zeitgenosse Gahangirs und hatte diesem im
ubrigen seine Wiedereinsetzung in das Amt des Schreinvorstehers zu verdan-
ken. Die Gestalt darunter soll wohl entweder, ebenso wie bei der “Audienz
Sa‘dis”, Bayezid Yildirim darstellen, oder aber einen unbestimmten osmani-
schen Sultan.”’ Den europiischen Konig hat schon Ettinghausen als James I
von England und Schottland identifiziert. Er wurde von einem Gemaélde John de
Critz’ kopiert, das, ebenso wie der hier im Bild dargestellte Teppich, durch den
britischen Gesandten Sir Thomas Roe in den Besitz Gahangirs gelangt sein
diirfte. Ganz unten schliesslich, deutlich kleiner als die drei Gestalten iiber ihm,
ein bartiger Mann, der mit Sicherheit der Schopfer der Miniatur ist; es gibt noch
weitere Beispiele fiir die Selbstdarstellung von Kiinstlern in derselben Art.*”*

61 “Gahangir auf dem Sanduhrthron.” Seite aus dem St. Petersburg Album, Washington, Freer
Gallery of Art, Smithsonian Institution, 45.15a. Grisse ohne Rand: 25,4 x 18,2 ¢m, mit
Rand 33 x 47,5 cm. Farbabbildung in WELCH, 1978:83, Nr. 22. Erstmals gedeutet von
ETTINGHAUSEN, 1961:98-120.

62  Zum Bild von Sayh Husayn und einer Kopie durch Rembrandt vgl. Josef STRZYGOWSKI
u.a., Asiatische Miniaturenmalerei, Klagenfurt 1933, Tafel II, Abb. 56 und 72; Josef
STRZYGOWSKI und Heinrich GLUCK, Die indischen Miniaturen im Schlosse Schinbrunn,
Leipzig und Wien 1923.

63  Sein Aussehen scheint einem européischen Vorbild entlehnt, denn diese Art, noch iiber dem
Turban eine Krone abzubilden, entsprach im spiten 16. und frithen 17. Jh. der westlichen
Vorstellung vom Herrscher in Istanbul. Vgl. ETTINGHAUSEN, 1961.

64 Vgl z.B. die berlihmte Hamsa von Nizami von 1597/98, British Library, Or. 12208, Fol.



HERRSCHER ZWEIER WELTEN 339

Seinen Namen, Bicitr, hat er demiitig auf der Trittfliche des merkwiirdigen
Thronschemels hinterlassen. Seine Anwesenheit ist vermutlich der Freude
Gahangirs iiber diese schmeichlerische Visualisierung seiner herrscherlichen
Machtanspriiche zuzuschreiben, und er mag BiCitr als einen Konig der Maler,
als einen weiteren Konig unter den bereits dargestellten bezeichnet und ihm er-
laubt haben, sich selbst an dieser Stelle nachtréglich zu verewigen.

Ettinghausen hatte die wesentliche Intention des Bildes in der vertrauens-
vollen Hinwendung des Padischah zum Sufi-Scheich gesehen. In Gahangirs
hagerem Ausseren meinte er zu erkennen, dass die Miniatur Mitte der 1620er
Jahre entstanden sei, als Gahangirs Gesundheit zerriittet war und sich mehrere
politische Fehlschldge einstellten. In dieser Lage vertraute er, so folgert Et-
tinghausen, sein Leben, symbolisiert in seinem Buch, der Hand eines Sufis an:
“[...] in the last analysis the Emperor was not just a religious man but a Muslim
who in times of spiritual need turned to the religion of his fathers.”* Die hier
aufgeschliisselte Bekanntschaft mit der s#rat-und-ma‘ni-Ideologie Akbars legt
indessen eine andere Botschaft des Bildes nahe. Werfen wir einen Blick auf den
begleitenden Text. Uber und unter dem Bild befinden sich jeweils zwei Kartu-
schen, die folgende Zeilen enthalten:

(oben rechts): padisah-i surat u ma‘ni ast az lutf-i Allah — “durch die Gnade Gottes ist
er Padischah des siirat und des ma‘ni”

(oben links): Sah nar ad-Din Gahdangir ibn Akbar padisah

(unten rechts):  garci dar sarat Sahan darand dar pis-a§ giyam — “obgleich in [dieser
Ausseren Welt der] Form [selbst] K&nige vor/unter ihm stehen”

(unten links): ltk dar ma‘ni ba-darwisan konad dayim nigah — “blickt er nichtsdesto-
weniger in [der Welt der] Ideen immer auf die Derwische”.

Die Verse offenbaren denselben Anspruch auf die Herrschaft tiber beide Wel-
ten, wie wir sie schon aus den vorher erwihnten Bildern und aus dem Akbar-
nama kennen. Die Konige (Sahan, wihrend er selbst der padisah ist) sind darin

325v. Farbabb. in St. C. WELCH, Indische Buchmalerei unter den Grossmoguln, Miinchen
1978, Nr. 19. Hier sieht man einen Schreiber und einen Maler bei der Arbeit; eine Inschrift
hinter ihnen auf der Wand teilt mit, dass “auf Befehl von Sah Gahangir” der Maler Daulat
sich selbst und den Schreiber des Manuskriptes, ‘Abd ar-Rahim, darstellen sollte. Gahangir
hat den beiden Meistern also offenbar Jahre nachdem die Handschrift fiir seinen Vater fer-
tiggestellt worden war den Auftrag zur nachtriglichen Selbstdarstellung erteilt. Weitere
Beispiele im Pddsah-nama, Milo C. BEACH und Ebba KOCH, King of the World, London
1997, Tafeln 5, 9, 39.
65  ETTINGHAUSEN, 1961:117.



340 HEIKE FRANKE

mit dem Begriff sarat verkniipft, weil sie nur “dieser irdischen Welt” angeho-
ren, der Sphére des surat; die Derwische (darwisan) sind mit dem Bereich des
ma‘ni assoziiert. Letztlich bleiben aber beide, Derwische und Konige, unvoll-
kommen; allein Gahangir ist derjenige, der sirat und ma‘ni in sich vereint.
Damit gilt auch fiir dieses Bild von Bicitr, dass der Padischah iliber das Irdische
weit hinausgewachsen ist, und die Gesetze dieser Welt fiir ihn keine Gililtigkeit
mehr haben. Er bedarf nicht mehr der irdischen Waffen, die der Engel wieder
davontragt, und vielleicht auch der géttlichen Hilfe nicht; sein Nimbus, der
selbst einen an den gottlichen Glanz gewdhnten Engel blendet, strahlt heller als
Sonne und Mond zusammen. Himmlische Wesen verkiinden, dass er tausend
Jahre leben soll — solange wie Adam namlich® — und so ist er selbst der Zeit
nicht mehr unterworfen, denn er ist der Herr der Zeit, der sahib-i zaman. So ist
meines Erachtens die Botschaft dieses Bildes zu lesen.

Ibn al-‘Arabi hatte den “Vollkommenen Menschen” als den einzigen be-
zeichnet, durch den die Sterblichen Zugang zum Géttlichen erhalten. Das Werk,
das Gahangir hier iiberreicht, und das mit Sicherheit die von ihm verfassten, im
August 1618 vollendeten Memoiren meint, ist folglich ein heiliges Buch, das er
gleichsam als gottlicher Mensch wie eine himmlische Gabe der Welt der Sterb-
lichen tiberbringt und ihnen damit den Weg zum Heil weist.

Als visualisierte Panegyrik konnte man diese Miniatur bezeichnen, mit der
Bicitr ein doppeltes Ziel verfolgt und erreicht hat: Es gelingt ihm nicht nur, den
Herrschaftsanspriichen des Padischah sichtbar Gestalt zu verleihen, sondern
auch dessen literarisches Erzeugnis gebilihrend in Szene zu setzen. Kaum eine
Gelegenheit wiire passender, das Gahangir-nama zu preisen, als zum Zeitpunkt
der Fertigstellung des Werkes im August 1618.%

Gahangir hat die von Abi 'l-Fadl erdachte Herrschaftsideologie offensicht-
lich vollstindig iibernommen. Mit seinem eigenen Werk, dem Gahangir-nama,
fiigte er diesem Konstrukt nichts mehr hinzu. Gleichwohl leisteten seine Maler,
allen voran Abu 'l-Hasan und Bicitr, mit ihren Bildern einen beachtlichen Bei-
trag, der der Vorliebe ihres Kaisers fiir die Malerei vollig entsprach und das
ideologische System Akbars in einmaliger Weise auf Gahangir anpasste.

66  Vgl. AN 1:53 / U 1:159.
67  Zur bisherigen Datierung vgl. BEACH, 1981:168 f., Nr. 17a.



HERRSCHER ZWEIER WELTEN 341

Literaturverzeichnis

ABU 'L-FADL ‘ALLAMI

(AA) A’in-i Akbari. Ed. H. Blochmann. 2 Bde. Calcutta 1872, 1877.

(A4 U) dass. 3 Bde. Englische Ubersetzung Bd. I von H. Blochmann, von Bd. II
u. IIT von H. S. Jarrett. Calcutta 1868-1894. Ergénzte u. korrigierte Neu-
auflage von D. C. PHILLOTT und Jadunath SARKAR. Calcutta 1927-49.

(AN) Akbar-nama. 3 Bde. Ed. Aga Ahmad ‘ALI und ‘ABD AR-RAHIM. Calcutta
1877, 1879, 1886.

(AN U) The Akbar-nama. Ubers. von Henry BEVERIDGE. Calcutta 1897-1921.
Delhi 1902-39.

BADA’ONI, ‘Abd ul-Qadir ibn Muliksah

(MT) Muntahab at-tawarih. Ed. W. N. LEES und Munshi Ahmad ALI. Calcutta
1865, 1868, 1869. Repr. Osnabriick 1983.

BADAONI, ‘Abdu-1-Qadir

(MT U) Muntakhabu-t-tawdrikh. Ubersetzung: Bd. I: G. RANKING; Bd. II:
W.H. LOWE. Bd. III: T. W. HAIG. Calcutta 1884, 1898, 1925. Repr.
Delhi 1986.

BEACH, Milo Cleveland

1981 The Imperial Image. Paintings for the Mughal court. Freer Gallery of Art,
Smithsonian Institution, Washington D.C.

1987 Early Mughal painting. Cambridge.

CHITTICK, William C.

1989 The Sufi Path of Knowledge. Ibn al-‘Arabi’s Metaphysics of Imagination.
New York.

ETTINGHAUSEN, Richard

1961 The Emperor’s Choice. In: MILLARD MEISS (ed.), De Artibus Opuscula
XL — Essays in Honor of Erwin Panofsky. New York 1961:98-120.

LEACH, Linda York

1986 Indian Miniature Paintings and Drawings. Cleveland Museum of Art.

1995 Mughal and Other Indian Paintings from the Chester Beatty Library.
2 vols. Dublin.

LEVINE, Deborah Brown
1974 The Victoria and Albert Museum Akbar-nama: A Study in History, Myth

and Image. Unpublished Ph.D. thesis, The University of Michigan.
LOSTY, Jeremiah P.

1982 The Art of the Book in India. Exh. cat. British Library, London.



342 HEIKE FRANKE

NICHOLSON, Reynold A.

1921 Studies in Islamic Mysticism. Cambridge.

Rizv1, Sayyid Athar Abbas

1975 Religious and Intellectual History of the Muslims in Akbar’s Reign. With
special Reference to Abu'l Fazl. New Delhi.

SEYLLER, John

1990 Codicological Aspects of the Victoria and Albert Akbarnama and their
Historical Implications. In: Art Journal, volume 49, number 4:379-87.

SKELTON, Robert W.

1988 Imperial Symbolism in Mughal Painting. In: P. P. SOUCEK (ed.), Content
and Context of Visual Arts in the Islamic World. London 1988: 177-192.

SMART, Ellen S.

1973 Four illustrated Mughal Babur-nama manuscripts. In: Art and Archae-
ology Research Papers, Heft 3:54-58.

1987 Yet another illustrated Akbari Baburnama manuscript. In: Robert SKEL-
TON (ed.), Facets of Indian Art. New Delhi 1987: 105-115.

THEOLOGISCHE REALENZYKLOPADIE

(TRE)Gerhard KRAUSE und Gerhard MULLER (Hrsg.). Studienausgabe. Walter
de Gruyter, Berlin und New York 1993.

TITLEY, Norah M.

1977 Miniatures from Persian Manuscripts. A Catalogue and Subject Index of
Paintings from Persia, India and Turkey in The British Library and The
British Museum. London.



HERRSCHER ZWEIER WELTEN

Abb. 1: “Gahangir als ‘Adam’”. Ca. 9 x 6 cm. Diwan von Hafiz, Fol. 249a. BL, Or. 7573.
© The British Library.

‘9




344 HEIKE FRANKE

e =i

i |
i
|
|
E

Abb. 2: Linke Hiilfte einer Doppelseite: “Muin ud-Din Cisti iiberreicht die Weltherrschaft.” Signiert
von Bicitr. Grosse ohne Rand 21.8 x 13 cm. Minto Album. Dublin, Chester Beatty Library,
Nr. 7A.14. © The Trustees of the Chester Beatty Library, Dublin.



HERRSCHER ZWEIER WELTEN 345

Abb. 3: Rechte Hilfte einer Doppelseite: “Gahangir nimmt die Weltherrschaft entgegen.” Signiert
von Bicitr. Grosse ohne Rand 20,5 x 12,7 em. Minto Album. Dublin, CBL, Nr. 7A.5.
© The Trustees of the Chester Beatty Library, Dublin.



346 HEIKE FRANKE

S

PP -

g ey

T L e i e

N g
L.JM“. GRS

I8
|

Abb. 4: Linke Hiilfte einer Doppelseite: “Sa‘'di wird von Gahangir empfangen.” Signiert von
Abu ‘I-Hasan. Bildgrisse ohne Rand 18 x 13 ¢m. The Walters Art Museum, Baltimore, W.
668, Fol. 37. © The Walters Art Museum, Baltimore.



HERRSCHER ZWEIER WELTEN 347

Abb. 5: Rechte Hilfte einer Doppelseite: “Gahangir empfingt Sa'di.” Signiert von Aba ‘l-Hasan.
Bildgrosse ohne Rand 16,9 x 12,3 ¢cm. Washington D.C., © Freer Gallery or Art, Smithsonian
Institution 46.28., Washington D.C.: Purchase, F1946.28.



HEIKE FRANKE

- —p——

TR

PN 28
k48 Vi)

s

-

-

i

A

frth

il

Gesamtgrosse 2,10 x 1,41 m.

I-Hasan.

Maler vermutlich Abu

dangir.
-

X,

Miniatures. London, Wednesday 18th October 1995,

Sotheby’s. Oriental Manuscripts and

{ -

enchmigung von Sotheby’s.

]

Los-Nr. 85, S. 74-82. Mit freundlicher (

348

\\.4..... ﬂ .,.\-\ .ax.t A .\.Q:... 0 shld.

Abb. 6: Gemilde von Gahi



HERRSCHER ZWEIER WELTEN 349

s |
Ko .J‘(y,s /__;/;,.y |

Abb. 7: “Gahangir sicht Akbar im Spiegel.” Signiert von Nadir az-Zaman (= Abi *I-Hasan) und Hasim.
18,3 x 11,6 cm. Paris, © Musée Guimet Nr. 7155.



350 HEIKE FRANKE

o

B 0 D00 00009

>
£y

WOOOOOOE

X
b
fo
oS
i
[k
[0 1
o]

.Q
0"
,l
o

e
c\-'i\c‘ 7

A

ATt
OO

)

I
B0 6 00

S L.
i

OA%%

o

i £ L L L S e 5

GOOBOEE :—.-v. e

Abb. 8: “Gahangir auf dem Sanduhrthron.” Signiert von Bicitr. Grosse ohne Rand: 25,4 x 18,2 cm.
St. Petersburg Album. Washington D.C., © Freer Gallery of Art, Smithsonian Institution,
45.15a. Washington D.C.: Purchase, F1942.15.



	Herrscher zweier Welten : Selbstinszenierung der Mogulkaiser in Text und Bild

