
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 57 (2003)

Heft: 2

Artikel: Herrscher zweier Welten : Selbstinszenierung der Mogulkaiser in Text
und Bild

Autor: Franke, Heike

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147602

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147602
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HERRSCHER ZWEIER WELTEN:
SELBSTINSZENIERUNG DER MOGULKAISER

IN TEXT UND BILD

Heike Franke

Zu den Themen, die bereits seit einiger Zeit die Geschichtswissenschaft in
besonderem Masse beschäftigen, gehört die Frage der Legitimation von
Herrschaft. Welcher Methoden und Techniken haben sich Herrscher bedient, um die

von ihnen erhobenen Machtansprüche zu rechtfertigen? Besonders die europäische

Frühneuzeitforschung hat sich diesem Thema zugewandt und anhand von
Fallstudien zeigen können, wie stark neben Texten auch Bilder zur Inszenierung

politischer Macht mobilisiert wurden.1 Texte und Bilder stehen dabei meist in
einem dialektischen Verhältnis, so dass die inhaltliche Erschliessung des einen

Mediums bei der Dechiffrierung der Symbolsprache des anderen hilfreich ist.

Die Studien von Roy STRONG und Peter BURKE zum Herrscherkult unter Elizabeth

I. (1533-1603) und Ludwig XIV. (1638-1715) haben in anschaulicher
Weise deutlich gemacht, dass die gleichzeitige Berücksichtigung von Texten
und Bildern in erheblichem Masse dazu beitragen kann, den politischen Diskurs
einer Epoche mit seinen Eigentümlichkeiten zu erschliessen.

Der vorliegende Artikel möchte diesen innovativen Ansatz für die

Erforschung der politischen und geistesgeschichtlichen Entwicklungen der Mogulzeit
fruchtbar machen. Neben den Texten, die diese Epoche dokumentieren - vor
allem persische Chroniken -, verfügen wir hier mit der indoislamischen
Miniaturmalerei über ein umfangreiches Korpus von Bildquellen, das ebenso zur

Aufklärung historischer Sachverhalte taugt. Die indoislamische Miniaturmalerei,

die ihren Höhepunkt in der Zeit zwischen 1560 und 1660 erlebt hat, ist bisher

fast ausschliesslich unter dem Gesichtspunkt ihrer kunstgeschichtlichen

Entwicklung betrachtet worden. Als historische Bildquelle hat sie dagegen

Roy Strong, The Cult ofElizabeth. Elizabethan Portraiture and Pageantry, London 1977;

Peter Burke, Ludwig XIV. Die Inszenierung des Sonnenkönigs, Frankfurt a.M. 1995.

Vgl. z.B. Milo Cleveland Beach, The Grand Mogul. Imperiai Painting in India. 1600-

1660, Williamstown, Mass. 1978; Beach, 1981; Beach, 1987; John Seyller, Workshop

and Patron in Mughal India. The Freer Rämayana and Other Illustrated Manuscripts of
'Abd ar-Rahlm, Artibus Asiae Supplementum XLII, Zürich 1999; Linda Leach, 1986;

Leach, 1995; Ellen Smart, 1973; Smart, 1987.



322 HEIKE FRANKE

wenig Beachtung gefunden. Zwar wurden bereits einige Versuche unternommen,

unter Akbar (reg. 1556-1605) und seinem Sohn öahängir (st. 1628)
entstandene Bilder inhaltlich zu deuten,3 doch sind diese Untersuchungen noch zu
keiner kohärenten Analyse der politischen Funktion des in dieser Zeit entstandenen

Bildprogramms gelangt.
Der vorliegende Artikel, der verschiedene Herrscherdarstellungen, die von

öahängir in Auftrag gegeben wurden, untersucht, soll zeigen, dass diese
Porträts einen klar erkennbaren Bezug zu der von seinem Vater entwickelten

religiös-politischen Ideologie - bekannt als dïn-i ilähl bzw. tauhïd-i iläht - aufweisen.

Der spezifische religiös konnotierte Herrschaftsanspruch, der unter Akbar
theoretisch entwickelt wurde, findet seine visuelle Vollendung unter öahängir.
Der jeweilige Beitrag der beiden Kaiser zu diesem System soll im Folgenden

dargelegt werden.

Zwar hatten sich die Moguln schon 1526 unter der Führung Bäburs
dauerhaft in Indien etabliert, doch dessen früher Tod und die kurze Herrschaft seines

Sohnes Humäyün (1508-1556) brachten es mit sich, dass erst Bäburs Enkel
Akbar die nötige Zeit vergönnt war, seinen Thron über militärische Aktionen
hinaus auch mit Hilfe eines durchdachten Legitimationskonzeptes dauerhaft zu
sichern.

Die Zugehörigkeit zum Hause Timurs, des unbesiegbaren Eroberers, nutzten

die Moguln als naheliegende Möglichkeit, um auf die angestammte Macht
ihrer Familie und die Aussichtslosigkeit von Rebellionen zu verweisen. Mit der

Dynastie der Timuriden war indessen nicht allein militärische Stärke verbunden,
sondern in erheblichem Masse auch der Anspruch prägender kultureller Autorität.

Schon im timuridischen Iran setzten eindrucksvolle Bauwerke sichtbare
Zeichen für die grosse Masse der Untertanen, während der kleine Kreis der

"Führungselite" ausserdem Zugang zu den kostbaren illustrierten Handschriften
hatte. Die verschiedenen timuridischen Prinzen wetteiferten geradezu in der

Erstellung solcher bebilderter Manuskripte. Auf diese Weise hatte sich im Laufe
der Zeit gewissermassen ein Kanon von literarischen Werken herausgebildet,
die immer wieder illustriert wurden und in der Bibliothek keines Fürsten, der

Zu Akbar vgl. z.B. Levine, 1974. Zu öahängir vgl. z.B. Ettinghausen, 1961; Skelton,
1988; Ebba Koch, "The Influence ofthe Jesuit Mission on Symbolic Representations ofthe
Mughal Emperors," in C. W. Troll (ed.), Islam in India: Studies and Commentaries. - The

Akbar Mission and Miscellaneous Studies, New Delhi 1982:14-29.

Zum din-i ilähl vgl. Rizvi, 1975; J. F. Richards, "The Formulation of Imperial Authority
under Akbar and Jahangir," in J. F. Richards (ed.), Kingship and Authority in South Asia,

University of Wisconsin Press, Madison 1978, repr. Delhi u.a. 1998:285-326; Khaliq
Ahmad Nizami, Akbar and Religion, Delhi 1989.



Herrscher zweier Welten 323

etwas auf sich hielt, fehlen durften. Hierzu gehörten das iranische Nationalepos
Säh-näma, Kalîla wa-Dimna in seinen diversen Fassungen, Nizamis Hamsa und
nicht zuletzt Sa'dis Bustän und Gulistän. Die Bebilderung hob die solcher-

massen verzierten Texte aus der Menge der an einem Hof kopierten Schriften

heraus, und so lag die Idee nahe, auch historische Werke, denen man besondere

Bedeutung für die eigene Dynastie beimass, mit Bildern zu versehen. Als nach

dem Tode Tïmurs dessen Söhne Sorge trugen, ihre Abstammung und damit ihre

Legitimation als Herrscher nicht in Vergessenheit geraten zu lassen, entstanden

die ersten bebilderten Historien über das Leben und die Kriegszüge Timürs.
Als kultivierter Timuridenherrscher war auch Humäyün von Anfang an

darum bemüht, seinen Hof mit Künstlern auszustatten, die die timuridische
Tradition fortsetzten konnten. Zu diesem Zweck hatte er eigens Maler vom Hofe
des Safawidenherrschers Sah Tahmäsp abgeworben. Akbar, der als Kind bei

einem dieser persischen Maler Zeichenunterricht erhalten hatte, mass der Malerei
hohe Bedeutung zu. Die Verbote, die der Islam bezüglich der Darstellung von
Menschen und Tieren kennt,6 wies Akbar als unbegründet zurück7 und liess so

viele illustrierte Handschriften anfertigen, wie kaum ein anderer muslimischer
Herrscher. Neben den erwähnten "Klassikern" und diversen anderen Werken
setzte er vor allem die Tradition der illustrierten historischen Werke über die

eigenen Vorfahren fort. So entstanden innerhalb weniger Jahre, jeweils mit über
100 Bildern versehen, ein üngiz-näma', ein Timür-näma9 und mehrere
illustrierte Bäbur-nämas Ergänzt wurden diese Schriften durch die eigene Regie-

5 Vgl. Thomas W. Lentz und Glenn D. Lowry, Timur and the Princely Vision. Persian Art
and Culture in the Fifteenth Century, Los Angeles County Museum of Art, Los Angeles

1989:322; Eleanor Sims, "Ibrählm-Sultän's illustrated Zafar-nämeh of 839/1436," islamic
Art IV (1990-91): 175-217; Eleanor Sims, "Ibrahim-Sultan's illustrated Zafarnama of 1436

and its impact in the Muslim East"; Lisa Golombek und Eva Maria Subtelny, Timurid Art
and Culture. Iran and Central Asia in the 15th Century, 1992:132-143.

6 Vgl. dazu Thomas W. Arnold, Painting in Islam. A Study ofthe Place ofPictorial Art in

Muslim Culture, New York 1928, v.a. Kapitel 1.

7 Abu '1-Fadl 'AllämI, Ä'In-i Akbarì, Band 1:117, englische Übersetzung Band 1:114, im

folgenden abgekürzt als AA 1:117 / Ü 1:114.

8 üngiz-näma, datiert auf den 27. Ramadan 1004/25.5.1596. 304 Folios, 98 Miniaturen in

Teheran, Gulistän Bibliothek. Jan Marek und Hana Knitzkova, Tschingis-Chan und sein

Reich, Prag 1963; Leach, 1995:133 f. Eine Liste der verstreuten Miniaturen bei Leach,
1986: Nr. 16.

9 Timür-näma, ca. 1584. Khuda Bakhsh Oriental Public Library, Bankipore/Patna, Ms. 551.

338 Folios, 112 Illustrationen erhalten (von ehemals 132). Vgl. Beach, 1981:218 f. -Viele
Abb. in Beach, 1987:84 ff; Seyller, 1990; Levine, 1974:103 ff.

10 Die fünf wichtigsten fiä/wr-/?äma-Handschriften entstanden etwa zwischen 1589 und

1598. Vgl. Smart, 1973; Smart, 1987; Susan Stronge, Painting for the Mughal Em-



324 HEIKE FRANKE

rungsgeschichte, das Akbar-näma, von dem die höfischen Maler mindestens

zwei Kopien mit Bildern ausstatteten." Die Betrachter dieser Werke sollten
ohne Zweifel von den glorreichen Vorfahren auf die Grösse Akbars schliessen,
der sich in seiner eigenen Geschichte - und übrigens auch im Timür-näma - als

der vollkommene Herrscher präsentiert. Die Illustrationen erlaubten den
Betrachtern der Handschriften einen schnellen Überblick über die grossen Kriegszüge

des Padischah, sein Jagdgeschick, seine Bauprojekte, seine internationale

Anerkennung, ablesbar an den geschenkebringenden Gesandten aus fremden

Ländern, und über sonstige wagemutige Heldentaten. Akbar reiht sich damit in
die Heroendarstellungen der Epen ein: In ihrer Gesamtheit verkünden die

Miniaturen, dass er gleichsam ein zweiter Alexander, ein zweiter Timür, ein

zweiter Rustam oder vielleicht alles zusammen ist. Die darüberhinausgehende
Suche nach einem "tieferen" oder "verborgenen" Sinn in diesen frühen
Buchillustrationen hat sich indessen als nahezu fruchtlos erwiesen.

Erst in der Gahängir-Zeit beginnen die höfischen Maler, ihren Werken eine

tiefere Sinnebene zu verleihen. Zwei verschiedene Einflüsse aus Europa, das

sich seit etwa 1550 in einer Blütezeit der Allegorie und Emblematik befand,

waren für die Herausbildung dieses neuen künstlerischen Anliegens von Bedeutung:

Zum einen die Stiche, Drucke und Ölbilder mit christlichen Themen, die

jesuitische Missionare seit 1580 als Geschenke an den Mogulhof mitbrachten.
Sowohl Akbar als auch öahängir waren ausserordentlich begeistert von den

exotischen Motiven, die ihnen die Jesuiten erläuterten, und Hessen zahlreiche

Kopien anfertigen, wobei sie sich, wie erwähnt, herzlich wenig um die Bedenken

muslimischer Theologen scherten und selbst solche Szenen wie die Kreuzi-

peror. The Art ofthe Book 1560-1660, V&A Publications, London 2002:86-91; Hamid

Suleiman, Miniatures ofBahur-Nama, Taschkent 1970; Semyon I. Tulayev, Miniatures

of Babur Namah, Moskau 1960; M. S. Randhawa, Paintings ofthe Baburnama, New
Delhi 1983.

11 /. Akbar-näma, etwa ab 1587 oder später. London, Victoria & Albert Museum 2-1896-1-
117. Auf 116 Miniaturen werden die Ereignisse von 1560-1577 dargestellt. Einzelne Seiten

in verschiedenen Museen und Privatsammlungen. Zahlreiche Farbabb. in Stronge, 2002.

Vgl. auch Leach, 1986:49 f.; Beach, 1987:128; Seyller, 1990; Leach, 1995:233.-2.
Akbar-näma, um 1603-05. 39 Illustrationen zu den Jahren 1542-55 in London, BM Or. 12988.

Vgl. Titley 1977: Kat.-Nr. 11. 61 Illustrationen zu den Jahren von 1556-1579 in Dublin,
CBL Ms. 3; Leach, 1995:232-300, Kat.-Nr. 2.93-2.160. Verstreute Seiten in verschiedenen

Sammlungen.
12 Vgl. Levine, 1974.

13 Vgl. dazu: Emblemata. Handbuch zur Sinnbildkunst des XVI. und XVII. Jahrhunderts, hrsg.

v. Arthur Henkel und Albrecht Schön, Stuttgart 1978; Albrecht Schöne, Emblematik und

Drama im Zeitalter des Barock, München 1964.



HERRSCHER ZWEIER WELTEN 325

gung Jesu oder die Kreuzabnahme kopieren Hessen. Zum anderen waren aber

auch die englischen Gemälde von nicht zu unterschätzender Wirkung, die durch

den britischen Gesandten Sir Thomas Roe um 1615 ihren Weg an den Hof
öahängirs fanden. Hierzu zählte nachweislich zumindest ein allegorisches Bildnis

von Elizabeth I., das die Königin als sonnengleiche Herrscherin Englands
zeigt.15

Die Maler der Mogulateliers experimentierten mit den neuen Ideen und

schufen unter öahängir eine ganze Serie von "allegorischen" Bildern, deren

Deutung man im öahängir-näma jedoch vergeblich sucht. Erst der Blick auf
das Akbar-zeitliche Herrschaftskonzept erweist sich als Schlüssel zum
Verständnis. Es ist deshalb notwendig, ein wenig auszuholen, um die folgenden
Bilder richtig deuten zu können.

1. Das Bild Akbars in den Schriften Abu '1-Fadls

1. Akbar als Sufi-Meister

Verdrossen über die Autorität der muslimischen Theologen, die seinen eigenen

Ansprüchen unbegrenzter Machtentfaltung im Wege standen, sann Akbar etwa

gegen Ende seines zweiten Regierungsjahrzehnts auf Möglichkeiten, sich von
dieser Einengung zu befreien. Es fügte sich, dass im Jahre 1575 der junge
Gelehrte Abu '1-Fadl (1551-1602) in den Kreis der Höflinge aufgenommen wurde
und sich rasch zu einer der bedeutendsten Persönlichkeiten um Akbar
hinaufarbeitete. Als ideologischer Vordenker entwickelte er ein Herrschaftskonzept,
das zunächst die grundsätzliche Gleichwertigkeit aller Religionen propagierte
und damit den Islam zu relativieren versuchte, um dann, nach Feststellung
gravierender Mängel in allen Glaubenslehren, schliesslich auf eine Integration
sämtlicher Konfessionen und Ethnien des Reiches unter der einzig heilbringenden

Führung Akbars hinzusteuern.16 Abu '1-Fadls Akbar-näma, die umfangrei-

14 Vgl. Heike Franke, "Norm und Abweichung. Die Kreuzigung Jesu in der indo-islamischen

Malerei", Akten des 27. Deutschen Orientalistentages. Norm und Abweichung, hrsg. v. Stefan

Wild und Hartmut Schild, Würzburg 2001:437-444.
15 Sehr wahrscheinlich wurden die Mogulmaler durch Roe mit dem sogenannten Ditchley-

Portrait Elisabeths I. bekannt, das die Grundidee zu der Darstellung von "Gahangïr umarmt
Sah cAbbäs" geliefert haben dürfte und darüberhinaus weitere derartige Bilder angeregt
haben könnte. Vgl. dazu Beach, 1981:30 f., und Kat.-Nr. 17b, S. 169 f.

16 Vgl. die Einleitung zum Tarih-i Alf! von Asaf Hän GaTar Beg, zitiert nach Rizvi,
1975:254 f.



326 Heike Franke

che Regierungsgeschichte Akbars, stand ganz im Dienste dieser ideologischen
Propaganda.

Die Position des Padischah gedachten Akbar und Abu '1-Fadl nach dem

Modell des persischen Safawidenherrschers zu gestalten, der sich als Oberhaupt
einer mystischen, wiewohl recht kämpferischen Bruderschaft an die Spitze eines

Reiches gestellt hatte. Den Safawiden war es gelungen, ihre geistliche Macht

um die weltliche zu erweitern und damit von ihren Anhängern zweifache Loyalität

- politische und religiöse - zu fordern. Akbar versuchte, den umgekehrten

Weg zu gehen und seine weltliche Macht nun auch auf die geistliche Sphäre

auszudehnen. Im Jahre 1582 proklamierte er eine eigene Glaubenslehre, in den

Quellen als Tauhid-i ilähi ("Bekenntnis der Einheit Gottes") oder Dïn-i ilähl
("Göttliche Religion") bezeichnet, in der er selbst die religiöse Führung
übernahm. Nach dem Vorbild eines mystischen Ordens nahm Akbar die Rolle
eines Sufi-Meisters (pïr) ein, während seine Anhänger den Status von Schülern

(murid) erhielten und Leben (gän), Ehre (nämüs), Religion (din) und Besitz

(mal) zu opfern bereit sein sollten, um, wie es hiess "das ewige Leben erringen"
zu können.18 Unter dem Motto sulh-i kull, "Frieden mit allen", sicherten sich

Akbar und Abu '1-Fadl die moralische Überlegenheit gegenüber ihren Kritikern,
wollte man doch jeden Anschein vermeiden, in eigener Machtvollkommenheit
mit heiligen Traditionen zu brechen.

Wie vielen Passagen des Akbar-näma zu entnehmen ist, stützte Akbar
seinen doppelten Autoritätsanspruch - den eines Königs und eines Sufi-Meisters -
unter anderem auf seine Abstammung von dem persischen Mystiker Ahmad-i
öäm (1049-1141). Laut Abu '1-Fadl war dieser der Ahnvater sowohl von Humä-

yüns Mutter Mäham Begam als auch von dessen Gemahlin Hamïda Bänü

Begam. Humäyün, und damit auch dessen Sohn Akbar, war also nicht nur mütterlicher-

wie väterlicherseits ein Spross des Timuridenhauses, sondern auch der

Nachkomme eines Heiligen und somit zweifach geadelt. Zu den Epitheta, mit
denen Humäyün im Akbar-näma versehen wird, gehört deshalb "sowohl König
von Derwisch-Rang, als auch Derwisch mit Königstitel".

17 'Abd ul-Qädir ibn Mulük Sah Badà'Ûnï, Muntahab at-tawärih, Bd. 11:324 f., in der engli¬

schen Übersetzung Bd. 11:335 f., im Folgenden abgekürzt als MT11.32A f. / Ü 11:335 f.

18 A/r 11:304 f. / Ü 11:314.

19 Vgl. z.B. Abu '1-Fadl cAllâmï, Akbar-näma, Bd. 111:271-273, in der englischen Übersetzung

Bd. 111:397-400, im Folgenden abgekürzt als /WIII:271-273 / Ü 111:397-400.

20 AN 1:120 / Ü 1:283. Vgl. auch AN 111:310 / Ü 111:457; MT 111:192 / Ü 11:267.



HERRSCHER ZWEIER WELTEN 327

2. Akbar in der Nachfolge Adams

Neben der Verwandtschaft mit Amad-i öäm stellt Abu '1-Fadl als eine der

wichtigsten Begründungen für Akbars zweifachen Herrschaftsanspruch dessen

besondere Abstammung von Adam heraus: dessen eigentümliches Leuchten soll
durch die Kette seiner königlichen Vorfahren bis zu Akbar weitergegeben worden

sein. Das Vermächtnis Adams, das Akbar für sich reklamierte, bestand in
der göttlichen Ermächtigung, über die Bereiche des Weltlichen und des Geistlichen

zu herrschen. Eine solche Machtfülle ging über die Befugnisse eines

gewöhnlichen Sufi-Scheichs allerdings weit hinaus. Abu '1-Fadl erklärt:

Es ist wohlbekannt, dass er [sc. Adam] vor etwa 7000 Jahren durch die vollkommene Macht

Gottes [...] entstand und dass er zu gleichen Teilen aus den vier Elementen besteht. Seine

Seele entsprang in Vollkommenheit dem Quell der Freigebigkeit [sc. Gott] und war seinem

Körper angemessen. Er wurde "Mensch" (insän) genannt und erhielt den Namen Adam. [...]
Als Adam das Alter von 1000 Jahren erreichte, machte er Seth zu seinem Nachfolger und

befahl allen, sich ihm zu unterwerfen. In der Nachfolge Adams führte er [Seth] die Verwal-

tung der irdischen und der überirdischen Welt fort (intizäm-i 'älam-i sürat u ma'ni)."

Mit Hilfe kabbalistischer Methoden (gafr) suchte Abu '1-Fadl zu beweisen, dass

der Mogulkaiser gleichsam als ein neuer Adam23 zu betrachten sei, denn die

Buchstaben des Namens "Akbar" offenbarten, dass der Padischah ebenso wie
Adam zu gleichen Teilen aus den vier Elementen bestand und infolge dieser

Wesensgleicheit völlig zu Recht das Erbe des Urvaters antrat.24

Abu '1-Fadl greift mit seinem Konzept von Adam auf Vorstellungen aus

dem Koran (Sure 2,30 ff.) zurück, wonach Gott als ersten Menschen Adam
geschaffen hatte und den Engeln gebot, sich vor ihm niederzuwerfen. Er offenbarte

Adam die Namen aller Dinge, beauftragte ihn, diese die Engel zu lehren,
und setzte ihn als seinen Statthalter (halïfa) auf der Erde ein. Die Tradition fügt
hinzu, dass Gott Adam nach seinem Ebenbild geschaffen habe.25 Zugleich
macht Abu '1-Fadl sich Ideen Ibn al-'Arabis (st. 1240) zunutze. In seiner Schrift
al-Futühät al-Makkiyya erklärt Ibn al-'Arabi, dass Adam als Ebenbild Gottes

vollkommen war, und bezeichnet ihn deshalb als "Vollkommenen Menschen"

21 AN 1:122 /Ü 1:286 f.
22 AN 1:52-54 /Ü 1:155-59.

23 Zur Vorstellung von Christus als "neuer" oder "letzter Adam" vgl. I. Kor. 15,45 und Otto

Betz in TRE (Theologische Realenzyklopädie) 1:416-419; Martin Seils, in TRE XIV:
626 ff.

24 AN 1:22/0 1:66 f.

25 Vgl. Nicholson, 1921:106, und Cornelia Schock, Adam im Islam. Ein Beitrag zur
Ideengeschichte der Sunna, Berlin 1993, v.a. Kap. V.



328 Heike Franke

(al-insän al-kämil). Laut Ibn al-'Arabï ist der insän kämil identisch mit Adam
und erscheint im Laufe der Geschichte immer wieder. Zwei Arten von
Vollkommenheit schreibt er ihm zu: Zum einen ist er Teil der göttlichen Realität
selbst und somit bei jedem seiner irdischen Auftritte derselbe. Zum anderen
besitzt Adam, gleichbedeutend also mit dem insän kämil, die Fülle sämtlicher

göttlicher Eigenschaften, von denen gewöhnliche Sterbliche nur einzelne haben.

Ibn al-'Arabï weist ausdrücklich darauf hin, dass der Vollkommene Mensch
durch sein menschliches Aussehen nicht mit einem gewöhnlichen Menschen
verwechselt werden darf, der die Perfektion des insän kämil nicht teilt. Der
gewöhnliche Mensch ist diesem nach Gottes Willen unterworfen und selbst
niemals in der Lage, zur Erkenntnis Gottes vorzudringen; weil nur der insän kämil
Gottes wahres Wesen begreift, ist er der einzige, der Ihn wirklich anbetet und

Ihn wirklich erreichen kann.27

Es war der Mystiker Abd al-Karïm al-Gïlï (1365 bis ca. 1428), der die Idee

vom Vollkommenen Menschen weiter ausgestaltete. Auf der Grundlage von Ibn
al-'Arabïs Lehren erläutert Gïlï in seiner Schrift al-Insän al-kämil fima'rifat al-
awähir wa- 'l-awä'il, dass Gott, der das wahre Sein verkörpert, immer aus zwei
Seiten besteht, die komplementär sind: Schöpfer und Schöpfung, Herr und Diener

usw. Der Vollkommene Mensch nimmt aufgrund seiner zweifachen Natur
die Funktion des einenden Prinzips an, durch das die gegensätzlichen Wesenheiten

von göttlicher Realität und irdischer Erscheinung harmonisiert werden.

Im insän kämil werden Gott und Mensch eins.29 Gïlï legt die ungeheure Dimension

eines solchen halb-göttlichen Wesens eindringlich dar:

[Der insän kämil] ist der vollkommene Singulare (al-fard al-kämil) und die mikrokosmische
Stütze (al-gaut al-gämi'), um die sich die gesamte Ordnung der Existenz dreht; ihm gebührt
der Kniefall und die Proskynese im Gebet, und durch ihn hält Gott das Universum am
Leben. Er wird mit dem Begriff al-mahdi ("der Rechtgeleitete") und al-hätam ("das
Siegel") bezeichnet, und er ist der Vizeregent (halifa), wie es in der Geschichte von Adam [Sure

2,28] angedeutet ist.

26 Vgl. Chittick, 1989:368.

27 Chittick, 1989:366 ff.
28 Erschienen in Kairo 1970/H. 1390.

29 Nicholson, 1921:82 ff. Zu Gïlîs Konzept vom insän kämil als einer Kopie Gottes vgl. auch

a.a.O. 106.

30 Gïlï nach Nicholson, 1921:130.



HERRSCHER ZWEIER WELTEN 329

3. Akbar der Mahdi

Einer der wichtigsten Verbreiter dieses Gedankenguts am Mogulhof war der

Qädiri-Scheich Tag ud-Dïn, von dem berichtet wird, dass er so manche Nacht in
einem Sitz an der Palastmauer hochgezogen wurde und sich in dieser Position
durch ein Fenster mit Akbar unterhielt. Er gab dem Padischah zu verstehen,
dass er ihn für den insän kämil hielt und ihn als identisch mit dem "Kalifen der

Zeit" (halïfat-i zamän) betrachte.31 Damit meinte er den Kalifen der letzten Zeit,
der nach islamischer Vorstellung in der Epoche vor dem Jüngsten Gericht die

Menschen zum Heil führen wird. Gewöhnlich wird dieser messianische

Heilsbringer nicht "Kalif der Zeit", sondern "Herr der Zeit", sähib-i zamän, oder

mahdï genannt. Gemeinsamkeiten zwischen Akbar und dem sähib-i zamän

konstruierte, unter Berufung auf Ibn al-'Arabï, auch Häggi Ibrahim, der zu den

Hauptprotagonisten der berühmten Religion:
Der Geschichtsschreiber Badä'üni berichtet:
Hauptprotagonisten der berühmten Religionsgespräche am Mogulhof gehörte.33

[...] er [sc. Hâggî Ibrahîm] notierte in ungeschickter Weise in ein altes wurmzerfressenes

Buch eine gefälschte Bemerkung von Sayh Ibn 'Arabi - möge Gott sein Grab heiligen - die

besagte, dass der sähib-i zamän viele Frauen habe und dass er seinen Bart rasiere. Und er

schloss noch viele andere Eigentümlichkeiten des Kaisers ein [d.h. solche, die der sähib-i
zamän angeblich auch habe].34

An anderer Stelle erfahren wir wiederum von Badä'üni:

In diesem Jahr (1579/80) sammelten niederes Volk und Lumpengesindel, die behaupteten,

gelehrt zu sein, aber in Wahrheit Dummköpfe waren, Beweise dafür, dass Seine Majestät
der sähib-i zamän ist, der alle Schwierigkeiten des Glaubens unter den 72 Sekten des Islam

und der Hindus beseitigen werde. [...] Und Hwäga Mauläna von Siraz, ein Ketzer, der in der

Wahrsagekunst bewandert war, kam mit dem Schreiben eines Scherifen von Mekka, in dem

ein Hadith zitiert war, dass die Erde 7.000 Jahre existieren werde. Da diese Zeit nun
abgelaufen sei, stehe die versprochene Erscheinung des mahdi unmittelbar bevor.

Von zentraler Bedeutung im Konzept des sähib-i zamän oder mahdï sind die
bereits im Zitat von Abu '1-Fadl über Adam erwähnten Bereiche von sürat und
ma'nï Beide Begriffe wurden in der hier verwendeten Bedeutung von Ibn al-

31 MT 11:259 /Ü 11:266.

32 Zu den verschiedenen Bezeichnungen mahdi, sähib-i zamän usw. vgl. W. Madelung,
"Qä'im äl Muhammad", in El2.

33 Vgl. z.B. MT 11:187 f. / Ü 11:190 f.; M7"210 f. / Ü 11:214; MT\\:2\6 I Ü 11:213.

34 M7TI:278 f. / Ü 11:285 f.

35 MT 11:287 /Ü 11:295.

36 AN 1:52-54 /Ü 1:155-59.



330 HEIKE FRANKE

Arabi geprägt, in dessen Werk sie freilich in ihrer arabischen Schreibung als

süra und ma'nï figurieren. Süra, "Form", wird nach Ibn al-'Arabï auf alles
angewandt, was sich im Kosmos befindet: "Es gibt nichts im Kosmos ausser
Formen." Dabei ist süra untrennbar verbunden mit dem zugrundeliegenden göttlichen

Sein an sich, das Ibn al-'Arabi als ma'nï bezeichnet: süra ist das irdische
¦jo

Spiegelbild des ma'nï: Das Konzept entspricht etwa der Vorstellung Piatos von
den - irdischen, aber eigentlich irrealen - Abbildern und den "wahren" Urbildern

in einer "höheren", geistigen Sphäre.39

Wenn Akbar sich nun als neuer Adam preisen lässt, dann beansprucht er
für sich nichts weniger als dieser "Herr der beiden Welten", des sürat und des

ma'nï, zu sein, ein "Vollkommener Mensch". Hundertfach erscheint im Akbar-
näma und im Â'ïn-i Akbari der Hinweis auf sürat und ma'nï, die je nach Kontext
unterschiedlich ins Deutsche übertragen werden müssen. So ist der Padischah

"der Schlüssel aller irdischen und überirdischen Schlösser" (kilïd-i gamT-i mig-
laqät-i süri u ma'nawï) er ist der "Erleuchter des Weltlichen und des Geistlichen"

(rausanï-afza-yi gahän-i sürat u ma'nï) der "fruchtbringende Baum
irdischer und himmlischer [Früchte]" (sagara-yi barumand-i sürat u ma'nï) oder

einfach der Pädisäh des sürat u ma'nt In der Einleitung zum Akbar-näma

preist Abu '1-Fadl seinen Padischah mit den folgenden Worten:

In diesem Frontispiz [...] widme ich [den Raum allein] dem Vollkommenen Menschen

(insän-i kämil), der ein König der (göttlichen) Wahrheit ist, nämlich jener Herr der Welt [sc.

Akbar], der, durch die Tugend seines Gott-Suchens und Gott-Erkennens den Schleier
zwischen dem Äusseren (zähir) und dem Inneren (hätin) entfernt [...] und den Vorhang vor dem

Offenbaren (sürat) und dem Wirklichen (ma'ni) gelüftet hat.

Die Übersetzung von sürat und ma'nï in dem Bedeutungsfeld von "weltlich"
und "geistlich" darf indessen nicht missverstanden werden als der schlichte
Versuch Akbars, politische und religiöse Führerschaft in seiner Hand
zusammenzuführen. Das ist zweifelsohne auch angestrebt, doch bezieht sich ein
solcher doppelter Herrschaftsanspruch nur auf diese Welt. Sürat und ma'nï greifen
darüber hinaus und beanspruchen Macht nicht nur in der diesseitigen, sondern

37 Ihn al-cArabï, Futühät, nach Chittick, 1989:11.

38 Vgl. Chittick, 1989:11.

39 Vgl. Egil A. Wyller, "Plato/Platonismus I", in TRE.

40 /W 11:58/Ü 11:89.

41 AN 111:265 /Ü 111:385.

42 AN 111:254 /Ü 111:367.

43 AN 11:324 /Ü 11:477.

44 AN 1:5/0 1:15.



Herrscher zweier Welten 331

auch in der jenseitigen Welt. Wer sich dem Kaiser unterwirft, kann mit Wohlstand

in dieser und in der nächsten Welt rechnen, wer rebelliert, dem droht Tod
und ewige Verdammnis. Selbst wenn Akbar gemäss dem vorgestellten System
noch nicht ganz als "göttlicher Kaiser" auftritt - die Sphäre eines gewöhnlichen
Menschen hat er mit Sicherheit weit hinter sich gelassen.

2. öahängir und das Bild vom Herrscher zweier Welten

1. öahängir als Adam (Abb. 1)

Wie schon angedeutet, waren es Gahängirs Maler, die sich der Herausforderung
stellten und begannen, über das Standardrepertoire der geradezu archetypischen

Handlungen hinaus auch anspruchsvollere Herrschaftskonzepte visuell zu
gestalten. Eine ganze Reihe von Einzelblättern, die in verschiedenen Alben
gesammelt wurden, lässt erkennen, mit welcher Intensität sie darum bemüht

waren, eine adäquate Darstellungsweise für den "Herrscher beider Welten" zu
finden. Eine der frühesten Darstellungen Gahängirs mit doppeltem Bildsinn ist

allerdings keine Albumseite, sondern eine Illustration (ca. 9x6 cm) aus einem

Dïwân des Häfiz, die etwa um 1608 entstanden ist.45

Aufgrund der genauen Portraitierung der Höflinge hat man sich bisher
allzusehr auf die Frage konzentriert, welche Begebenheit hier dargestellt sein

könnte. Diese Frage konnte noch nicht zufriedenstellend geklärt werden,
scheint für das Verständnis der eigentlichen Bildintention aber auch zweitrangig
zu sein. Zu sehen sind öahängir, der hinten links auf einem bequemen Sitz

thront, sowie -vermutlich - Prinz Hurram und weitere sechzehn Höflinge, zum
Teil namentlich identifizierbar, die im Halbkreis vor dem Thronsitz angeordnet
sind. Eine Person wirft sich soeben vor öahängir zu Boden. Ihren eigentlichen
Sinn erhält die Miniatur durch die begleitenden Häfiz-Verse, von denen zwei im
oberen, einer im unteren Teil des Bildes stehen:

Ich strebe nach deiner Gunst und ich weiss das du das weisst,
Denn du siehst, ohne zu schauen und du liest, was nicht geschrieben ist.

45 "Gahângïr als 'Adam'". Diwän von Häfiz, Fol. 249a. BL, Or. 7573. Zu diesem Diwän des

Häfiz vgl. auch Leach, 1995:329-331.
46 Vgl. Losty, 1982, Nr. 76; Jeremiah P. LOSTY, Indian Book Painting, London 1986:40 f.,

Nr. 32; Ivan Stchoukine, "Quelques Images de Jahângîr dans un divan de Hâfiz", Gazette

des Beaux Arts 6 (1931/2): 160-167.



332 Heike Franke

Als sich der Engel vor Adam niederwarf, wollte er den Boden vor dir küssen,

weil er in deiner Schönheit eine übermenschliche Gnade fand.

Ohne Zweifel wollte der Maler öahängir mit Adam gleichsetzen, vor dem sich

der genannte Engel niederwirft. So, wie Häfiz in seinem Ghasel die Idee vom
insän kämil anklingen lässt und diesen als einen Menschen zeichnet, dessen

Qualitäten jenseits der irdischen Grenzen liegen und der von Gott selbst gelehrt
wurde, was anderen verborgen ist, so sollte auch der Padischah gesehen werden.

2. Mu'ïn ad-Dïn Cisti überreicht öahängir die Welt (Abb. 2 und 3)

Der hinduistische Maler Bicitr, dessen Name auf Sanskrit soviel wie "vielfarbig"

oder "schön" bedeutet, entwarf eine doppelseitige Miniatur, die sich heute

in der Chester Beatty Library in Dublin befindet. Sie thematisiert die Übergabe
der Herrschaft durch den Heiligen Mu'ïn ad-Dïn Cisti (ca. 1142-1236) an

öahängir. Infolge der Fürsprache Mu'ïn ad-Dïns, dessen Schrein in Agmer zu
den wichtigsten Pilgerorten indischer Muslime gehört, war Akbar der ersehnte

Thronfolger, der spätere öahängir, gewährt worden. Der weissgekleidete Heilige,

dessen Name uns durch andere, mit seinem Namen beschriftete Bilder
bekannt ist, hält eine Weltkugel, über der eine Krone schwebt, während

öahängir auf der Seite gegenüber ebenfalls eine Weltkugel - diesmal mit dem

Schlüssel im Schloss - in der Hand hat. Eine Inschrift informiert den Betrachter,
dass hier "der Schlüssel des Sieges beider Welten [deiner] Hand anvertraut" ist,
kilïd-i fath-i du 'älam ba-dast-ast musallam, womit sicherlich die diesseitige,
irdische und die jenseitige, überirdische Welt gemeint sind. Der Maler hatte

hierin einen metaphorischen Ausdruck Abu '1-Fadls aufgenommen, der schon

oben genannt wurde.

47 Linke Hälfte: "Mucîn ud-Dîn Cisti überreicht die Weltherrschaft." Grösse ohne Rand 21,8 x
13 cm. Dublin, Chester Beatty Library, Nr. 7A.14. Leach, 1995:398, Kat.-Nr. 3.24. -
Rechte Hälfte: "Gahângïr nimmt die Weltherrschaft entgegen und besitzt den Schlüssel zum
Schloss." Minto Album. Grösse ohne Rand 20,5 x 12,7 cm. Dublin, CBL, Nr. 7A.5. Leach,
1995:388 f., Kat.-Nr. 3.15. Zur Deutung des Bildes vgl. Skelton, 1988:183.

48 a) "Sechs Scheiche", ca. 1635 mit späterer Zufügung des Hintergrundes. Ursprüngliche
Grösse 14,5 x 22,3 cm. St. Petersburg Album, Fol. 48r. Akimuschkin u.a., The St. Petersburg

Muraaqa'-Album of Indian and Persian miniatures from the 16th through the 18th

century and specimens of Persian calligraphy by 'Imad al-Hasani, Milan 1996, darin Tafel

71. - b) "Mucïn ad-Dïn Cisti", ca. 1770. 16,4 x 11,2 cm. Chester Beatty Library, Bibl.-Nr.
34.12. Leach, 1995:657, Kat.-Nr. 6.233.

49 AN 11:58/0 11:89.



Herrscher zweier Welten 333

3. Sa'di als himmlischer Bote (Abb. 4 und 5)

Wenngleich Bicitr hier speziell die Übergabe der beiden Welten darstellen

wollte, hat er in Wirklichkeit mit der Überreichung der Weltkugel doch nur
einen Teil seiner Botschaft visuell umgesetzt. Aber wie sollte eine höhere,

immaterielle Welt dargestellt werden? Hier fand der von öahängir vielgepriesene

Maler Abu '1-Hasan einen Weg. Zwischen März 1615 und November 1616

fertigte er eine doppelseitige Komposition an, die den Besuch des - längst
verstorbenen - Dichters Sa'di bei öahängir thematisiert.50 Die rechte Hälfte zeigt
öahängir auf seinem Thron. Nur schwer ist zu erkennen, dass auf dem oberen

der beiden übereinander angeordneten Baldachine drei Engel mit einer Krone

herabschweben, während zwei weitere, auf dem Baldachin darunter, ein Medaillon

tragen, in dem der Name "Gahângïr Sah" zu lesen ist. Das Haupt des

Monarchen ist von einem Nimbus umstrahlt, seine Füsse ruhen auf einem Fuss-

schemel in Form einer Weltkugel, die inmitten des indischen Subkontinents ein

Schlüsselloch aufweist. Ein Schlüssel, der vom Gürtel des Monarchen herabhängt,

spielt wieder auf die Weltherrschaft an, die dem "Weitergreifer", öahängir,

zusteht. Eine Inschrift auf dem Globus nennt den Entstehungsort "Agmer".
Die Höflinge, die Gahângïr umgeben, sind hauptsächlich Verwandte, die

uns auch aus anderen Bildern bekannt sind. Unmittelbar neben öahängir
vermutlich ein Enkel des Padischah.51 Gleich dahinter hat Prinz Parvïz Aufstellung

genommen. Danach folgt Murtadä Hän, der Gouverneur des Panjab, und neben

diesem, an seiner dunklen Hautfarbe und dem dünnen schwarzen Schnurrbart zu

erkennen, Prinz Karan von Mewar. Er war nach der Niederlage des rajputischen
Clan der Sisodia zusammen mit Sah Gahän im Februar oder März des Jahres

1615 an den Hof nach Agmer gekommen, um dort seine Aufwartung zu
machen. Prinz Hurram sieht man links vom Kaiser.

Auf der anderen Seite des Thrones, im Bild ganz rechts aussen, blickt eine

bärtige Gestalt aus dem Bild, die Abu '1-Hasan mit Sicherheit von einem

europäischen Gemälde kopiert hat. Auf dem Gürtel konnte der Kunsthistoriker
Richart Ettinghausen, der das Bild - zusammen mit dem unten gedeuteten
"öahängir auf dem Sanduhrthron" - bereits 1961 analysiert hat, die Inschrift
Pädisäh-i Rüm dar zamän-i qadïm ("Der Herrscher von Byzanz in alter Zeit")

50 Linke Hälfte: "Sa'di wird von Gahângïr empfangen." Bildgrösse ohne Rand 18x13 cm.

Baltimore, Walters Art Gallery, W. 668, Fol. 37. Rechte Hälfte: 16,9 x 12,3 cm ohne Rand.

Washington D.C, Freer Gallery ofArt, Smithsonian Institution 46.28.
51 LOSTY schlägt vor, dass es sich um Buland Ahtar, einen Sohn von Prinz Husrau handelt.

Vgl. Losty, in: Pratapaditya Pal, Master artists of the Imperial Mughal court, Bombay
1991:74 und (irrtümlich) Fn. 12, S. 86.



334 HEIKE FRANKE

identifizieren. Vermutlich handelt es sich dabei um eine Darstellung des

christlichen Herrschers von Konstantinopel, Kaiser Manuel IL, der seinerzeit

Gahängirs Ahnvater Timür mit einer Huldigungsbotschaft wohlwollend zu

stimmen hoffte. Der byzantinische Herrscher bildet gleichsam das christliche
Pendant zu dem hinduistischen Prinz Karan, der sich Gahängirs Truppen unter
der Führung von Sah Gahän hatte ergeben müssen. Christentum und Hinduismus,

so könnte man daraus schliessen, sind dem Mogulkaiser unterworfen und

fügen sich nun seiner Ordnung.54

Auf der linken Bildhälfte fuhren Hwäga Gahän (st. 1620), einer von
Gahängirs Schwiegervätern und Gouverneur von Agra, und Sädiq Hän, Gahängirs
Schwager, eine Gruppe von Gästen heran. Als bahsï hatte Sädiq Hän die Aufgabe,

den protokollarischen Ablauf der Audienzen zu regeln und die Gäste zum
richtigen Zeitpunkt hereinzuführen. Auch dieser aussergewöhnliche Empfang
ist, so können wir erkennen, wie jede Audienz klar geregelt.

Wenden wir uns nun den Besuchern zu. Die zentrale Persönlichkeit, die

gerade zum Thron vortritt, ist ein weissbärtiger Greis mit grossem Turban. Man
weiss nicht recht, ob er wegen seines Alters gebeugt ist oder aus Ehrerbietung
gegenüber öahängir, dem er ein Buch entgegenhält. Auf dem Einband steht der

Name des berühmten persischen Dichters und Mystikers Sa'di (st. 1292).
Ettinghausen hat daraus gefolgert, dass es sich bei dem Besucher um Sa'dï selbst
handeln muss, der sein Werk persönlich überbringt.55 Eine spätere Miniatur von
Bicitr, die um 1650 entstanden ist, zeigt dieselbe Person zusammen mit
weiteren hier Abgebildeten. Dort bestätigt eine Inschrift, dass es sich um "ein Bild
des ehrwürdigen Sayh Sa'dï Sirâzï" handelt.56 Die vier Derwische hinter Sa'di
sind nicht bekannt. Am vorderen Bildrand schliesslich zwei Gestalten, die
westlichen Vorlagen entlehnt sind. Die linke Person zeigt Reste einer Inschrift,
die Ettinghausen als "Sürat-i Yildirim Bayazïd" liest, "Bild von Yildinm Baye-
zid". Bayezid war der osmanische Sultan, den Timür 1402 in der Schlacht von
Ankara gefangengenommen hatte, seinem Sohn dann aber einen Teil des Rei-

52 Ettinghausen, 1961:112.

53 Vgl. Nur ud-Dïn Muhammad Gahângïr, Gahängir-näma. Tüzuk-i Gahängiri, ed. Muham¬

mad HäSim, o.O. 1359 HS/1980 AD, S. 88. Gahângïr, The Tüzuk-i-Jahängirl or Memoirs

of Jahängir, trans, by A. Rogers, ed. Henry Beveridge, 2 Bde., London 1909-14, repr.
Delhi 1994, Bd. 1:154.

54 Es folgen von hinten nach vorne Prinz Hurram, Mahäbat Hän, Äsaf Hän, I'timäd ad-Daula,
Mïrzâ Rustam Safawï und Ibrahîm Hän. Die beiden Personen unten rechts und links aussen

sind noch nicht identifiziert. Vgl. Beach, 1981:203 f.

55 Ettinghausen, 1961:111.
56 Vgl. Leach, 1995:445, Kat.-Nr. 3.57.



Herrscher zweier Welten 335

ches zurückgab. Der untergeordnete Platz des osmanischen Sultans mag damit

zusammenhängen, dass öahängir sich in der Nachfolge Tïmurs sah. Bayezids
Bildnachbar, der durch seinen Turban als Safawide erkennbar ist, ergeht es all-
derdings nicht anders. Dabei geschieht die Herabsetzung der beiden weltlichen
Könige aber wohl weniger, um Osmanen und Safawiden zu demütigen, als

vielmehr, um auf diese Weise den höheren Rang zum Ausdruck zu bringen, den

öahängir dem Bereich des Geistlichen zuerkennt. Die Bevorzugung des Geistlichen

vor dem Weltlichen ist im Wesentlichen auch die Interpretation, die

Ettinghausen für dieses Bild vorschlägt.
Eingedenk des im Akbar-näma entwickelten Herrschaftskonzeptes drängt

sich indessen eine darüber hinausgehende Erklärung auf: Die Anwesenheit

längst verstorbener Persönlichkeiten lässt erkennen, dass wir es mit einer
besonderen Stufe der Wirklichkeit zu tun haben. Der Dichter aus Schiraz muss,
ebenso wie Mu'ïn ad-Dïn Cisti, als ein Bote aus der jenseitigen Welt verstanden

werden - aus der Welt des ma'nï, könnte man sagen, wenn man bedenkt, dass

Abu '1-Fadl beim Tod einer kleinen Tochter Akbars erklärt, sie sei ins ma'nï ein-
57 ¦•

gegangen. Die zentrale Handlung des Bildes ist die Überbringung des Buches.

Anders als in der letztgenannten Doppelseite bringt Sa'di keine Weltkugel - die
ist ja bereits unter den Füssen und damit im Besitz des Herrschers - sondern ein
Buch. Auch wenn das Werk des Dichters in Indien wie in Persien als einer der

Höhepunkte mystischer Weisheit galt, ist doch nicht anzunehmen, dass der

Maler nur darstellen wollte, wie Sa'dï aus dem Jenseits herabkommt, um sein

Buch persönlich zu überbringen. Vielmehr ist davon auszugehen, dass ebenso,
wie bei der Übergabe der Weltkugel nicht etwa die Kugel an sich, sondern die
weltliche Macht - sürat - gemeint war, auch das Buch nicht als eine Sonderausgabe

der Schriften Sa'dis zu verstehen ist, sondern als Sinnbild geistlicher
Macht - ma'nï -, die die weltliche Macht Gahängirs ergänzt. Aus der

nebengeordneten Position des osmanischen und des safawidischen Herrschers soll der

Betrachter vermutlich schliessen, dass diese beiden als Inhaber allein weltlicher
Macht nurmehr Statisten sind, die dem wirklichen Geschehen aus der Ferne

zusehen dürfen. Die Hauptbotschaft des Bildes scheint also zu lauten, dass der

grösste Herrscher, anerkannt von den höchsten irdischen Persönlichkeiten aller
Konfessionen und gleichzeitig von überirdischen Mächten, allein Gahângïr ist.

Nur er besitzt sowohl sürat als auch ma'nï.

57 AN 111:200 f. /U 111:283.



336 Heike Franke

4. Ein Gemälde von öahängir (Abb. 6)

Während wir bei der Deutung der letzten beiden Kunstwerke allein darauf
angewiesen waren, Rückschlüsse aus den jeweiligen Bildinhalten zu ziehen,
existiert glücklicherweise ein Gemälde, das durch seine Aufschriften in aller
Deutlichkeit öahängirs Anspruch auf die Herrschaft über sürat und ma'nï kundtut.
Es handelt sich um ein einzigartiges Bild von 2,10 Meter Höhe und 1,41 Meter
Breite einschliesslich der umgebenden 26 Schriftkartuschen. Der Name des

Malers fehlt leider, doch scheint Abu '1-Hasan der wahrscheinlichste Kandidat.
Das Gemälde wurde im Oktober 1995 von einem unbekannten Bieter bei

Sotheby's in London ersteigert.58 Es präsentiert Gahângïr auf einem goldenen Sessel

europäischer Art. Ein Strahlennimbus umgibt sein Haupt. In der rechten

Hand hält er eine Kugel als Zeichen seiner Weltherrschaft, die vom Glanz seines

Nimbus wie die Erde von der Sonne erleuchtet wird. Eine der Kartuschen

verrät, dass das Bild im Jahre 1617 in Mandu gemalt wurde, eine weitere, dass

die Verse, die das Gemälde umgeben, von öahängir selbst aus dem Stegreif
gedichtet wurden. Wie bereits erwähnt, enthalten die Kartuschen zahlreiche
Hinweise auf die beiden Sphären des sürat und ma'nï, wobei öahängir überdies mit
dem Begriff sürat spielt, indem er ihn mal im oben dargelegten Sinn von "irdische

Welt", mal in der einfachen Bedeutung von "Bild" verwendet. Im Folgenden

sei nur auf einige in unserem Zusammenhang besonders bedeutsame Verse

hingewiesen, wobei die Kartuschen in folgender Reihenfolge numeriert sind: a)

von oben rechts nach links, b) von links oben nach links unten, c) von oben

rechts nach rechts unten, d) von rechts unten nach links unten:

4) Besser als sürat und ma'nï eines jeden Padischah

5) ist das Bild von Sah Gahângïr, Sohn von Akbar Padischah.

bihtar ast az sürat u az ma'ni har pädsäh

sürat-i sah öahängir ibn Akbar pädsäh

7) Welcher andere König besitzt solches sürat und ma'ni!
sürat u ma'ni cunin ay däst digarpädsäh?

8) Wenn einhundert Könige wie Alexander in die Welt kämen,

9) würden sie sich bei jedem Anblick einhundertmal vor seinem Bild niederwerfen.

mikunad dar har nigah sad sigda pis sürat-as

dar gahän äyad agar sad cün Sikandar-i pädsäh

10) Wer auch immer sein Bild sieht, wird zum Götzenverehrer.

58 Sotheby's. Oriental Manuscripts and Miniatures, London, Wednesday 18th October 1995,

S. 74-82, Los Nr. 85.



Herrscher zweier Welten 337

11 Sei es ein Derwisch, der das Verborgene hütet, oder sei es ein König.
sürat-as-rä har ki binad misawad sürat-parast

gar büd darwis ma'niparwar u gar pädsäh

16) Nur um einen Blick auf das Bild Sah Gahängirs zu werfen,

17) stehen die Könige aus Byzanz und China wartend am Tor.
tä nazar bar sürat-i sah öahängir afkand
muntazir az Rüm u CIn istäda bar dar-i pädsäh

Auch mit diesem Bild will der Maler offenbar dieselbe Botschaft vermitteln wie
mit den vorangehend erwähnten Beispielen: durch seinen Besitz von sürat und

ma'nï übertrifft öahängir alle anderen Könige; deshalb ist er der grösste Herrscher

dieser Welt.

5. öahängir blickt in den Spiegel (Abb. 7)

Zwei Kartuschen des Gemäldes spielen möglicherweise noch im Zusammenhang

mit einem weiteren Bild Gahängirs eine Rolle, das etwa in dieselbe Zeit
datiert werden kann und ebenfalls von Abu '1-Hasan (Nadir az-zamän) signiert
ist.59 Es zeigt öahängir an der Brüstung des Balkons zur Audienzhalle; eine
bestickte Decke liegt über der Brüstung. In den Händen hält er etwas, das man -
auch aufgrund der persischen Bildunterschrift - bislang für ein Portrait Akbars

gehalten und entsprechend gedeutet hat.60 Durch die Verse 12 und 13 auf unserem

Gemälde könnte das Blatt jedoch eine völlig neue Dimension erhalten:

12) Sieh das königliche Wesen in seinem Bild,
13) sein Bild ist der Spiegel des Wesens von Akbar Padischah.

ma'ni-yi sähansahi dar sürat-as bi-nigar ki-ast

sürat-as äyina-yi ma'ni-yi Akbar pädsäh

In unserem Bild wäre also eigentlich öahängir mit einem Spiegel zu sehen, wobei

er selbst auf der Ebene des Spiegels mit seinem Vater identisch ist. öahängir ist
die auf der Welt sichtbare Form, der sürat-Te\\ sozusagen, während Akbar, der

sich nach seinem Tode im Bereich des ma'nï aufhält, die "überirdische"

Komponente darstellt. Diese Wesensgleichheit von Akbar und öahängir war möglich,

wenn wir uns an Ibn al-'Arabis Konzept des insän kämil erinnern, der ja als

Teil der göttlichen Realität selbst bei jedem seiner irdischen Auftritte derselbe ist.

59 "Gahângïr mit einem Portrait von Akbar." 18,3 x 11,6 cm. Paris, Musée Guimet Nr. 7155.

60 Vgl. Glenn D. Lowry, "The Emperor Jahangir and the Iconography of the Divine in

Mughal Painting," Rutgers Art Review 3 (1983):37-45; Amina Okada, Imperial Mughal
Painters, Paris 1992:27-30, Abb. Nr. 27.



338 HEIKE FRANKE

6. öahängir aufdem Sanduhrthron (Abb. 8)

Aufbauend auf Abu '1-Hasans Idee, den Besitz der "beiden Welten" durch die

Übergabe eines Buches zu visualisieren, gelingt Bicitr in einem aussergewöhn-
lichen Bild1 eine nochmalige Steigerung des Themas. Es zeigt öahängir in
Seitenansicht auf einem Thron in der rätselhaften Gestalt einer überdimensionierten

Sanduhr. Das Haupt des Padischah ist von einer gewaltigen Aureole
umgeben, die die Sonne und eine silberne Mondsichel vereinigt. In den oberen

Ecken fliegen zwei Putten, von denen die linke einen zerbrochenen Pfeil und
einen Bogen mit zerrissener Sehne davonträgt, während sich die rechte die

Augen zuhält. Zwei Engel sind dabei, auf der unteren Hälfte der Sanduhr eine

Inschrift anzubringen: "Allahu Akbar! O Schah, möge dein Leben 1000 Jahre

währen."

Am linken Bildrand reihen sich vier Personen untereinander: ganz oben,
aber noch immer unterhalb von Gahängirs Kopfhöhe, steht ein Sufi-Scheich.
Durch seinen auffälligen Bart ist er als Sayh Husayn Agmiri zu erkennen,
Vorsteher des Schreins von Mu'ïn ad-Dïn Cisti in Agmer und aus mehreren
weiteren Bildern bekannt. Er war ein Zeitgenosse Gahängirs und hatte diesem im
übrigen seine Wiedereinsetzung in das Amt des Schreinvorstehers zu verdanken.

Die Gestalt darunter soll wohl entweder, ebenso wie bei der "Audienz
Sa'dis", Bayezid Yildinm darstellen, oder aber einen unbestimmten osmanischen

Sultan. Den europäischen König hat schon Ettinghausen als James I.

von England und Schottland identifiziert. Er wurde von einem Gemälde John de

Critz' kopiert, das, ebenso wie der hier im Bild dargestellte Teppich, durch den

britischen Gesandten Sir Thomas Roe in den Besitz Gahängirs gelangt sein

dürfte. Ganz unten schliesslich, deutlich kleiner als die drei Gestalten über ihm,
ein bärtiger Mann, der mit Sicherheit der Schöpfer der Miniatur ist; es gibt noch

weitere Beispiele für die Selbstdarstellung von Künstlern in derselben Art.64

61 "Gahângïr auf dem Sanduhrthron." Seite aus dem St. Petersburg Album, Washington, Freer

Gallery of Art, Smithsonian Institution, 45.15a. Grösse ohne Rand: 25,4 x 18,2 cm, mit
Rand 33 x 47,5 cm. Farbabbildung in Welch, 1978:83, Nr. 22. Erstmals gedeutet von
Ettinghausen, 1961:98-120.

62 Zum Bild von Sayh Husayn und einer Kopie durch Rembrandt vgl. Josef Strzygowski
u.a., Asiatische Miniaturenmalerei, Klagenfurt 1933, Tafel II, Abb. 56 und 72; Josef

Strzygowski und Heinrich Glück, Die indischen Miniaturen im Schlosse Schönbrunn,

Leipzig und Wien 1923.

63 Sein Aussehen scheint einem europäischen Vorbild entlehnt, denn diese Art, noch über dem

Turban eine Krone abzubilden, entsprach im späten 16. und frühen 17. Jh. der westlichen

Vorstellung vom Herrscher in Istanbul. Vgl. ETTINGHAUSEN, 1961.

64 Vgl. z.B. die berühmte Hamsa von Nizâmï von 1597/98, British Library, Or. 12208, Fol.



Herrscher zweier Welten 339

Seinen Namen, Bicitr, hat er demütig auf der Trittfläche des merkwürdigen
Thronschemels hinterlassen. Seine Anwesenheit ist vermutlich der Freude

Gahängirs über diese schmeichlerische Visualisierung seiner herrscherlichen

Machtansprüche zuzuschreiben, und er mag Bicitr als einen König der Maler,
als einen weiteren König unter den bereits dargestellten bezeichnet und ihm
erlaubt haben, sich selbst an dieser Stelle nachträglich zu verewigen.

Ettinghausen hatte die wesentliche Intention des Bildes in der vertrauensvollen

Hinwendung des Padischah zum Sufi-Scheich gesehen. In Gahängirs

hagerem Äusseren meinte er zu erkennen, dass die Miniatur Mitte der 1620er

Jahre entstanden sei, als Gahängirs Gesundheit zerrüttet war und sich mehrere

politische Fehlschläge einstellten. In dieser Lage vertraute er, so folgert
Ettinghausen, sein Leben, symbolisiert in seinem Buch, der Hand eines Sufis an:

"[...] in the last analysis the Emperor was not just a religious man but a Muslim
who in times of spiritual need turned to the religion of his fathers." Die hier

aufgeschlüsselte Bekanntschaft mit der surat-wnd-ma'nï-ldeologie Akbars legt
indessen eine andere Botschaft des Bildes nahe. Werfen wir einen Blick auf den

begleitenden Text. Über und unter dem Bild befinden sich jeweils zwei Kartuschen,

die folgende Zeilen enthalten:

(oben rechts): pädisäh-i sürat u ma'ni ast az lutf-l Allah - "durch die Gnade Gottes ist

er Padischah des sürat und des ma'nï"

(oben links): Sah nur ad-DIn öahängir ibn Akbarpädisäh

(unten rechts): garci dar sürat sahän därand dar pis-as qiyäm - "obgleich in [dieser
Äusseren Welt der] Form [selbst] Könige vor/unter ihm stehen"

(unten links): lik dar ma'ni ba-darwisän konad däyim nigäh - "blickt er nichtsdesto¬

weniger in [der Welt der] Ideen immer auf die Derwische".

Die Verse offenbaren denselben Anspruch auf die Herrschaft über beide Welten,

wie wir sie schon aus den vorher erwähnten Bildern und aus dem Akbar-
näma kennen. Die Könige (sähän, während er selbst der padisäh ist) sind darin

325v. Farbabb. in St. C Welch, Indische Buchmalerei unter den Grossmoguln, München

1978, Nr. 19. Hier sieht man einen Schreiber und einen Maler bei der Arbeit; eine Inschrift

hinter ihnen auf der Wand teilt mit, dass "auf Befehl von Sah Gahângïr" der Maler Daulat

sich selbst und den Schreiber des Manuskriptes, cAbd ar-Rahim, darstellen sollte. Gahângïr
hat den beiden Meistern also offenbar Jahre nachdem die Handschrift für seinen Vater

fertiggestellt worden war den Auftrag zur nachträglichen Selbstdarstellung erteilt. Weitere

Beispiele im Pädsäh-näma, Milo C. Beach und Ebba Koch, King ofthe World, London

1997, Tafeln 5, 9, 39.

65 Ettinghausen, 1961:117.



340 HEIKE FRANKE

mit dem Begriff sürat verknüpft, weil sie nur "dieser irdischen Welt" angehören,

der Sphäre des sürat; die Derwische (darwïsan) sind mit dem Bereich des

ma'nï assoziiert. Letztlich bleiben aber beide, Derwische und Könige,
unvollkommen; allein Gahângïr ist derjenige, der sürat und ma'nï in sich vereint.
Damit gilt auch für dieses Bild von Bicitr, dass der Padischah über das Irdische
weit hinausgewachsen ist, und die Gesetze dieser Welt für ihn keine Gültigkeit
mehr haben. Er bedarf nicht mehr der irdischen Waffen, die der Engel wieder

davonträgt, und vielleicht auch der göttlichen Hilfe nicht; sein Nimbus, der

selbst einen an den göttlichen Glanz gewöhnten Engel blendet, strahlt heller als

Sonne und Mond zusammen. Himmlische Wesen verkünden, dass er tausend
Jahre leben soll - solange wie Adam nämlich66 - und so ist er selbst der Zeit
nicht mehr unterworfen, denn er ist der Herr der Zeit, der sähib-i zamän. So ist
meines Erachtens die Botschaft dieses Bildes zu lesen.

Ibn al-'Arabï hatte den "Vollkommenen Menschen" als den einzigen
bezeichnet, durch den die Sterblichen Zugang zum Göttlichen erhalten. Das Werk,
das öahängir hier überreicht, und das mit Sicherheit die von ihm verfassten, im
August 1618 vollendeten Memoiren meint, ist folglich ein heiliges Buch, das er
gleichsam als göttlicher Mensch wie eine himmlische Gabe der Welt der
Sterblichen überbringt und ihnen damit den Weg zum Heil weist.

Als visualisierte Panegyrik könnte man diese Miniatur bezeichnen, mit der

Bicitr ein doppeltes Ziel verfolgt und erreicht hat: Es gelingt ihm nicht nur, den

Herrschaftsansprüchen des Padischah sichtbar Gestalt zu verleihen, sondern

auch dessen literarisches Erzeugnis gebührend in Szene zu setzen. Kaum eine

Gelegenheit wäre passender, das öahängir-näma zu preisen, als zum Zeitpunkt
der Fertigstellung des Werkes im August 1618.67

öahängir hat die von Abu '1-Fadl erdachte Herrschaftsideologie offensichtlich

vollständig übernommen. Mit seinem eigenen Werk, dem öahängir-näma,
fügte er diesem Konstrukt nichts mehr hinzu. Gleichwohl leisteten seine Maler,
allen voran Abu '1-Hasan und Bicitr, mit ihren Bildern einen beachtlichen
Beitrag, der der Vorliebe ihres Kaisers für die Malerei völlig entsprach und das

ideologische System Akbars in einmaliger Weise auf öahängir anpasste.

66 Vgl. AN 1:53 /Ü 1:159.

67 Zur bisherigen Datierung vgl. Beach, 1981:168 f., Nr. 17a.



HERRSCHER ZWEIER WELTEN 341

Literaturverzeichnis

Abu 'l-Fadl allàmI
(AA) À'ïn-i Akbarï. Ed. H. Blochmann. 2 Bde. Calcutta 1872, 1877.

(AA Ü) dass. 3 Bde. Englische Übersetzung Bd. I von H. Blochmann, von Bd. II
u. III von H. S. Jarrett. Calcutta 1868-1894. Ergänzte u. korrigierte
Neuauflage von D. C. Phillott und Jadunath Sarkar. Calcutta 1927-49.

(AN) Akbar-näma. 3 Bde. Ed. Ägä Ahmad ALI und ABD AR-RAHlM. Calcutta

1877, 1879, 1886.

(ANÏJ) The Akbar-näma. Übers, von Henry BEVERIDGE. Calcutta 1897-1921.

Delhi 1902-39.

BADÄ'ÜNI, Abd ul-Qädir ibn Mulüksäh
(MT) Muntahab at-tawärih. Ed. W. N. LEES und Munshi Ahmad ALL Calcutta

1865, 1868, 1869. Repr. Osnabrück 1983.

BADAONÏ, Abdu-1-Qädir
(MT ÏJ) Muntakkabu-t-tawärikh. Übersetzung: Bd. I: G. RANKING; Bd. II:

W. H. LOWE. Bd. III: T.W. HAIG. Calcutta 1884, 1898, 1925. Repr.
Delhi 1986.

BEACH, Milo Cleveland
1981 The Imperial Image. Paintings for the Mughal court. Freer Gallery of Art,

Smithsonian Institution, Washington D.C.
1987 Early Mughal painting. Cambridge.
CHITTICK, William C.

1989 The Sufi Path ofKnowledge. Ibn al-'Arabi's Metaphysics ofImagination.
New York.

ETTINGHAUSEN, Richard
1961 The Emperor's Choice. In: MILLARD MEISS (ed.), De Artibus Opuscula

XL - Essays in Honor ofErwin Panofsky. New York 1961:98-120.

LEACH, Linda York
1986 Indian Miniature Paintings and Drawings. Cleveland Museum of Art.
1995 Mughal and Other Indian Paintings from the Chester Beatty Library.

2 vols. Dublin.
LEVINE, Deborah Brown
1974 The Victoria and Albert Museum Akbar-nama: A Study in History, Myth

and Image. Unpublished Ph.D. thesis, The University of Michigan.
LOSTY, Jeremiah P.

1982 The Art ofthe Book in India. Exh. cat. British Library, London.



342 HEIKE FRANKE

NICHOLSON, Reynold A.
1921 Studies in Islamic Mysticism. Cambridge.
RIZVI, Sayyid Athar Abbas

1975 Religious and Intellectual History ofthe Muslims in Akbar's Reign. With

special Reference to Abu'l Fazl. New Delhi.
SEYLLER, John

1990 Codicological Aspects of the Victoria and Albert Akbarnäma and their
Historical Implications. In: Art Journal, volume 49, number 4:379-87.

SKELTON, Robert W.
1988 Imperial Symbolism in Mughal Painting. In: P. P. SOUCEK (ed.), Content

and Context of Visual Arts in the Islamic World. London 1988: 177-192.

SMART, Ellen S.

1973 Four illustrated Mughal Babur-nama manuscripts. In: Art and Archae¬

ology Research Papers, Heft 3:54-58.
1987 Yet another illustrated Akbari Baburnama manuscript. In: Robert SKEL¬

TON (ed.), Facets ofIndian Art. New Delhi 1987: 105-115.
THEOLOGISCHE REALENZYKLOPÄDIE

(TRE) Gerhard KRAUSE und Gerhard MÜLLER (Hrsg.). Studienausgabe. Walter
de Gruyter, Berlin und New York 1993.

TITLEY, Norah M.
1977 Miniatures from Persian Manuscripts. A Catalogue and Subject Index of

Paintings from Persia, India and Turkey in The British Library and The

British Museum. London.



Herrscher zweier Welten 343

;ff(&S u y.,-¦r yii r

/^ ^ >fc)» /'^5'* tSJL~*

V

v

-.

^ ¦ H
.V rfS* <X u^>A

\
1

AM. /: "Oahängir als 'Adam'". Ca. 9 x 6 cm. Dfwn von Häfiz. Fol. 249a. BL, Or. 7573.
© The British Library.



344 Heike Franke

Abb. 2: Linke Hälfte einer Doppelseile: "Mu'ïn ud-Dïn Cisti überreicht clic Weltherrschali." Signiert
von Bicitr. Grösse ohne Rand 21.8 x 13 cm. Minto Album. Dublin. Chester Beatty Library.
Nr. 7A. 14. © The Trustees of the Chester Beatty Library. Dublin.



HERRSCHER ZWEIER WELTEN 345

A
••

¦R

S

¦
A/?/?, i: Rechte Hälfte einer Doppelseite: "öahängir nimmt die Weltherrschali entgegen." Signiert

von Bicitr. Grösse ohne Rand 20.5 x 12.7 cm. Minto Album. Dublin, CBL, Nr. 7A.5.
© The Trustees of the Chester Beatty Library. Dublin.



346 111 IKI FRANK!

*W
m.

T

*»n
¦T

1

1 'I - irXm .»¦ ^i» gt-! '". ¦.' "'

Abh. 4: Linke Hälfte einer Doppelseite: "Sädi wird von Öahängir empfangen." Signiert von
Abu I-Hasan. Bildgrösse ohne Rand 18 x 13 cm. The Walters Art Museum. Baltimore. W.
668. Fol. 37. © The Walters Art Museum. Baltimore.



Herrscher zweier Welten 347

1

SW5S
g¦¦,.'^ 'Ä

r-:

I *

I

¦¦
Abb. 5: Rechte Hälfte einer Doppelseite: "öahängir empfängt Sa'di." Signiert von Abu "1-Hasan.

Bildgrösse ohne Rand 16,9 x 12.3 cm. Washington D.C, © Freer Gallery or Art, Smithsonian
Institution 46.28.. Washington D.C: Purchase. F1946.28.



348 Hi iki: Franke

a» ; -

-¦

/

«c?«

I\. «r*"^? f

ém

\\
¦)

m¦«BS

f ,,•

Abb. 6: Gemälde von öahängir. Maler vermutlich Abu '1-Hasan. Gesamtgrösse 2.10 x 1.41 m.

Sotheb) 's. Oriana/ Manuscripts and Miniatures. London. Wednesday 18th October 1995.

Los-Nr. 85. S. 74-82. Mil freundlicher Genehmigung von Sotheby's.



Herrscher zweier Welten 34')

~.

w

ilC*'**«!

.»

VV «

Mh'Kfa^tM&Ç*
Abb. 7: "öahängir sieht Akbar im Spiegel." Signiert von Nadir az-Zamän Abu 'I-Hasan) und Häsim.

18.3 x 11.6 cm. Paris. © Musée Guimet Nr. 7155.



350 Heike Franke

mmam >f
S'vftÄi. KJWrKa

->
:v

>- j^- if22^
s

V •

>
/ '

\

fc^"
«-•¦-?

«,I

*

¦
•—s

>\

~^w

AM». Ä: "öahängir auf dem Sanduhrthron." Signiert von Bicitr. Grösse ohne Rand: 25,4 x 18,2 cm.
5/. Petersburg Album. Washington D.C, © Freer Gallery of Art, Smithsonian Institution.
45.15a. Washington D.C: Purchase, Fl942.15.


	Herrscher zweier Welten : Selbstinszenierung der Mogulkaiser in Text und Bild

