Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 56 (2002)
Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus = Reviews
Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Bhaskarakantha’s Moksopaya-Tika. A Commentary on The Earliest Available
Recension of the Yogavasistha. 1. Vairagyaprakaranam. Revised edition in
Devanagari script by Jirgen HANNEDER and Walter SLAJE. (Geisteskultur
Indiens. Texte und Studien, 1.) (Indologica halensis). Aachen: Shaker, 2002.
226 S. ISBN 3-8322-0217-X.

“Denjenigen, deren Gemiit von fixen Ideen besessen ist, den Unguten, den
Unachtsamen, den Spéttern, soll man dieses geheime /[rahasya] Sastra nicht
enthiillen. / [...] Dieses ist die hochste Erkenntnis /jianaj, die vom Mahe§vara
und von der Géttin und von Visnu all den Weisen, Narada usw., verkiindet
wurde. / Aus dieser (hdchsten, transzendentalen Erkenntnis) wurde, wie aus
dem Milchmeer der Nektar [der Unsterblichkeitstrank], dieses (Sastra) aus-
gezogen, welches Maharamayana — mit anderem Namen: Moksopaya — heisst.”!
So steht es in einem apokryphen Schlusskapitel, das bisher ausschliesslich bei
Rezensionen nicht etwa der liangeren (B) (siehe “Maharamayana”!), sondern der
kiirzeren Fassung (L) des Yogavasistha (YV) gefunden wurde. Offenbar wird
supponiert, dass es neben dem bekannten Ramayana-Epos ein “Gross-Rama-
yana” von — so verschiedene Kolophone zur lingeren Fassung? — 100000
Versen gebe. Mit diesem grossen Werk wird nun das, was uns als YV — oder
Moksopaya — bekannt ist, identifiziert, oft mit dem Hinweis (ebd.), dass es sich
bei dem uns Vorliegenden aber bloss um das erste Buch (Balakanda) dieses
gigantischen Werkes handle.

Mit seinem Rahmendialog zwischen Rama und Vasistha, dem Hofpriester
seines Vaters Dasaratha, priasentiert sich uns das YV — auch Vasistha-Ramayana
— als eine Art esoterischer [eben: rahasya!] Anhang zum Ramayana, mit starken
Ankldngen an den Mahayana-Buddhismus. Die Lehren des Vasistha handeln
vom Wesen der Welt und von der Befreiung aus dem Samsara und wollen
selber als ein Mittel hierzu — als moksa-upaya — verstanden sein.? Freilich

1 L 6.16: durgrahagrastamanasam asadhinam pramadinam / nindakanam idam $astram
rahasyam na prakasayet J 21 [ [...] mahesvarena yat proktam devya yac capi visnuna /
muninam naradadinam tad idam jaanam uttamam [ 23 [ maharamayanakhyam yan
moksopayaparabhidham / tatah ksiranidhiprakhyat piyisam idam uddhrtam [ 24 [

2 Wohl mit Bezug auf L 6.1.164 bzw. B 6.22.22.

3 Vgl. L 2.1.84-85: “Du [...] sollst héren, was ich im Folgenden sagen werde — Worte, wel-
che den Irrtum [moha] des Gemiits [manas] beseitigen. / Fiir diejenigen, o Feindevernich-



920 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

stammt das YV aus wesentlich jlingerer Zeit als das bekannte Epos; die
Anfénge einzelner Teile liegen vielleicht im 5. Jh., die Entwicklung bis zur
lingsten uns bekannten Rezension kann jedoch bis ins 18. Jh. gedauert haben
(aus dieser Zeit jedenfalls datieren vermutlich ihre iltesten Textzeugen).

Wie bereits angedeutet, liegt uns das YV in zwei Fassungen vor: einer
kurzen (laghu. ca. 5'000 Verse) und einer langen (brhat: ca. 28'000 bzw. — nach
traditioneller Angabe — 32'000). Die Uberlieferte opinio communis (deren Rich-
tigkeit vom Verfasser vorliegender Buchbesprechung bezweifelt wird) geht da-
hin, dass es sich bei der kurzen um einen Auszug aus der langen handle. Nun
gliedern sich diese beiden Fassungen wiederum in je zwei Rezensionen
verschiedener Lange. Wihrend sich beim Laghu-YV die beiden Rezensionen in
threm Textumfang nur unwesentlich voneinander unterscheiden,* fillt beim
Brhad-YV der Unterschied weit mehr auf (insbesondere gegen Ende der ersten
Hilfte des letzten — sechsten — Prakarana; ausserdem verfiigt die lingere Rezen-
sion {iber einen zusdtzlichen Anhang /[khildh] von 14 Kapiteln, wihrend die
Kapitel 6.127-128 und 7.216° der kiirzeren hier jedoch fehlen).® Publiziert
waren bis 1984 nur die kiirzere Rezension der Brhat- sowie die ldngere
(zugleich kommentierte) der Laghu-Fassung.

tender, welche diese zur Befreiung verhelfende Rede /moksopaya-katha] héren, wird sich —
auch wenn sie es gar nicht wollen — mit Macht die héchste Erkenntnis /bodha] einstellen.”
(tvam etayakhanditaya gunalaksmyd samasritah / manomohaharam viakyam vaksyamanam
idam srnu // moksopayakatham etam srnvatam arimardana / anicchatam api balat paro
bodhah pravartate) Das ist lbrigens die einzige Stelle bei L (von 6.16 abgesehen), wo
moksopaya vorkommt. Dieser Wortlaut ging bei B — im Zuge einer Uberarbeitung, wie man
annehmen muss, denn L kann hier nicht von B abhingen — verloren, wobei insbesondere
katha durch samhita ersetzt wurde (siche B 2.17, hier speziell V 6).

4 Vgl. P. THomi 1980 (Cudala — Eine Episode aus dem Yogavasistha, Wichtrach [= Diss.
Basel 1980]), S. 14 f. Die dort angegebene Extrapolation auf eine Differenz von ca. 500
Versen (die apokryphen Teile ausgeklammert) hat sich inzwischen als zu hoch erwiesen; als
Basis der Extrapolation diente das umfangreiche Kapitel 6.9 mit seiner Differenz von ca.
130 Halbversen.

5 Entgegen der Darstellung bei SLAJE 1994 (s. Anm. 10), S. 133, ist der dusserste Rahmen
(bei SLAJE “E,”) in der Sarada-Uberlieferung am Anfang des 1. Prakarana ebenfalls zu
finden, wenn auch nicht im Mila-Text von Bhaskarakanthas Kommentar (bei L ist er
insgesamt bei keinem der bekannten Textzeugen nachzuweisen).

6 Das Mehr an Verszeilen der lingeren Laghu-Rezension erscheint in der Regel auch in den
beiden Rezensionen der Brhat-Fassung.



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 921

Die eigentliche YV-Forschung begann in den 20er Jahren des letzten Jahr-
hunderts mit einem Beitrag von Sivaprasad BHATTACHARYA.” 1959/60 wurde
fiir eine Untersuchung (von P. C. DIVANII) erstmals auch die lingere Rezension
der Brhat-Fassung beigezogen.? Als wichtiges Korrektiv zur kiirzeren Rezen-
sion des Brhad-YV diente sie dann bei der Ubersetzung der Cudala-Episode
(THOMI 1980): sie (B2) bot gegeniiber der gedruckten kiirzeren (Bl) ver-
schiedene zweifellos bessere Lesarten, die sich, wo die Texte parallel liefen, an
ca. 30 Stellen mit den Lesarten der kiirzeren Rezension des Laghu-YV (L1)
deckten — wihrend die lingere Rezension der Laghu-Fassung (L2) von der kiir-
zeren des Brhad-YV beeinflusst schien. — Da die Textzeugen von B2 vornehm-
lich in Sarada-Schrift gehalten sind, nennt man sie heute gerne die Sarada- oder
kaschmirische Rezension. Seit 1984 liegt diese nun auch in einer Edition (Fak-
simile) von L. CHANDRA vor.?

In seiner Habilitationsschrift von 1994 verglich W. SLAIJE ausfiihrlich Bl
und B2 (und verwarf Bl als fiir die YV-Forschung untauglich).l Zu B2
existieren noch Fragmente eines Kommentars von Bhaskarakantha (s.u.). W.
SLAJE hat es sich zur Aufgabe gemacht, diese Quelle, soweit noch greifbar,
zuginglich zu machen. So erschienen 1993 (Graz: Leykam) mit dem Titel
“Bhaskarakanthas Moksopaya-Tika” das zweite, 1995 (Graz: EWS-Fachverlag)
die Fragmente des dritten, 1996 unter Mitarbeit von Jutta VALENT (gleicher
Verlag) das erste und in diesem Jahr (Aachen: Shaker, 2002) die Fragmente des
vierten Prakarana.

Auf dem Hintergrund dieser sorgfiltig geleisteten editorischen Arbeit erscheint
die vorliegende Neuedition des ersten (Vairagya-)Prakarana, die W. SLAJE
zusammen mit J. HANNEDER veranstaltet hat, nun aber als reichlich tiberfliissig

7 S. BHATTACHARYA 1925: The Yogavasistha Ramayana, its probable date and place of
inception, in: Proceedings and Transactions of the Third Oriental Conference, Madras
1924, Madras. — Vgl. P. C. Divanit 1935 (The date and place of origin of the Yogavasistha,
in: Proceedings and Transactions of the Seventh All-India Oriental Conference, Baroda
1933, Baroda), S. 15f.: “Prof. Sivaprasada Bhattacharya of Rajshahi was, I believe, the first
Sanskrit scholar to study the whole work [...]”

8 P. C. Divanil 1959/60: Bhagavadgita and Bhagavata Purana as models for the
Yogavasistha, in: Journal of Asiatic Society of Bombay, 34/35.

9 Sanskrit Texts from Kashmir: Vol. 8-9 (Yoga-Vasistha), reproduced by Lokesh CHANDRA,
New Delhi 1984 (= Sata-Pitaka Series, 335). Es fehlen allerdings die letzten ca. 4'2 Kapitel
des Nirvanaprakarana sowie der Anhang (khilah).

10 W. SLAJE 1994: Vom Moksopaya-Sastra zum Yogavasistha-Maharamayana, Wien. Vgl.
auch J. HANNEDER 2000: The Yogavasistha and its Kashmirian recension, the Moksopaya
[sic!] — Notes on their textual quality, in: WZKS 44.



922 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

(S. 19: “It 1s not intended to replace the first edition [...]”). Eigentlich miissten
dariiber keine zwei Worte verloren werden, wenn da nicht wire, dass erstens
dieses Buch eine neue Reihe (“Indologica Halensis: Geisteskultur Indiens.
Texte und Studien.”) beginnt, die doch wohl als wissenschaftlich aufgefasst
werden will, — und zweitens (nach vielleicht zu langem Schweigen) eine
grundsitzliche Kritik an der von W. SLAJE gepriagten YV-Arbeit fillig ist.

Das Harmlosere zuerst: Da taucht im Titel, als wire das thematisch
relevant, die Bemerkung “in Devanagari script” auf.!' Und der eine der beiden
Herausgeber — es hat jedenfalls nur einer unterzeichnet — beweist sein Kénnen
mit einem Vorwort auf Sanskrit (was ja auch ganz lustig ist, wenn “Weimar” zu
vimaranagari und sein eigener Name zu yu. haneda wird).

Jetzt das weniger Harmlose: Wihrend der Untertitel der ersten Auflage
noch informativ und wahrheitsgetreu “Ein Kommentar in der Tradition der
kaschmirischen Yogavasistha-Uberlieferung” gelautet hat, heisst es hier nun: “A
Commentary on The Earliest Available Recension of the Yogavasistha”. Man
bedenke: Diese “earliest available recension” — eine iiberlange (W. SLAJE wiirde
sagen: “vollstindigere”!?) Fassung des Brhad-Yogavasistha — basiert auf Hand-
schriftenmaterial, das man, wie gesagt, nicht weiter als hochstens in das 18. Jh.
zuriickdatieren kann. Und der Kommentator Bhaskarakantha selber wird wohl
ebenfalls erst in der zweiten Hélfte des 18. Jh. gelebt haben (S. 18). Ferner ist
seit 1980 die These!? auf dem Tisch, dass es sich bei der kiirzeren Version — mit

11 Nichts gegen ausserindische Devanagari-Editionen, ganz im Gegenteil — es sei hier bloss an
die grossartigen Beispiele aus dem 19. Jh. erinnert! Umschrift oder Devanagari ist aber
keine Frage der wissenschaftlichen Methodik, sondern einzig eine des Geschmacks und der
Buchgestaltung. Und wenn schon von der bewdhrten Umschrift abgewichen wird, dann
bitte nur (wir sprechen hier nicht von Ubungstexten!), wenn die entsprechende Typographie
zur Verfligung steht, m.a.W. wenn der von den “klassischen” indischen Verlagen (Nirnaya-
Sagar Press, Gujarati Printing Press etc.) gesetzte Standard nicht unterschritten wird. Die
von J. HANNEDER und W. SLAJE benutzte Schrift — eine typische fiir den Computer ent-
worfene Korrespondenzschrift — verfiigt zwar iiber grosse Ligaturméglichkeiten, fiir einen
professionellen, dsthetisch befriedigenden Sanskrit-Satz ist sie jedoch nicht geeignet. (Viele
eigentliche Ligaturtypen, etwa fiir jja, tya, ntra, sta, stra, stha, sma, sya, sva, fehlen; dbha
wird mit Virama geschrieben, ebenso hvya [hv,ya], hnya [hn,ya]; rikhya ist unleserlich; die
Stellung fiir Anusvara und tibergeschriebenes e und @i kann bei ka etc. nicht angepasst
werden.) — Noch ein Verbesserungshinweis zum vorliegenden Satz: vor Avagraha sollte
keine Liicke stehen, und der Anusvara nicht {iber dem Avagraha (1.10.27).

12 SLAJE 1994, S. 132.

13 Genaugenommen die Unterstlitzung einer Vermutung von S. BHATTACHARYA 1948 (The
Emergency of an Adhyatma-Sastra or the Birth of the Yogavasistha Ramayana, in: The
Indian Historical Quarterly, 24), allerdings mit Ausklammerung der Autorenfrage. Vgl.
ThoMi 1980, S. 9: “Die Hypothese, dass die kiirzere Rezension [das Laghu-YV] keine



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 923

neuzeitlichem Namen Laghu-Yogavasistha!4 — hochstwahrscheinlich nicht um
eine Kiirzung handelt: dass also die Brhat- auf der Laghu-Fassung beruht und —
wenn das stimmt — “the earliest available recension of the Yogavasistha” dann
eben eine Laghu-Fassung wire! (Die vielleicht ilteste heute noch greifbare
Laghu-Hs. stammt wahrscheinlich aus dem 15. Jh.) W. SLAJE und J. HANNEDER
blenden das aus. W. SLAJE ist bereits in seiner Habilitationsschrift von 1994
nicht auf die entsprechenden Beobachtungen eingegangen.!s Er verliess sich auf
die opinio communis und seine Interpretation von Laghu-YV 6.16: “Dieser
Sarga [...] ist kldrlich ein auszugs-spezifischer Schluss-Sarga [...] denn er
bezeugt unzweifelhaft die einheimische Tradition, die in der Laghu-Version
einen Auszug aus der grosseren (Brhad-)Fassung sah.” Diese Aussage belegte er
mit L 6.16.24 und 31 (bzw. nur der zweiten Hilfte dieses Sloka). Der ersten der
beiden Stellen entnahm er: “Dieses [Werk] wurde aus einem [Lehrwerk]
gezogen, welches Maharamayana [oder] anders: Moksopaya heisst”, und der
zweiten: “Als Auszug aus dem Moksopaya preist man dieses [Werk] tiberall”.!¢
W. SLAJEs Interpretation trifft ziemlich daneben.!” Zu Vers 24 vgl. die Uber-
setzung am Anfang dieser Besprechung: “Aus dieser (hdchsten, transzenden-

Kiirzung sei, kann an den Texten nicht widerlegt werden.” Die Berechtigung zu dieser Fest-
stellung schien mit der Paralleliibersetzung L 6.9 (ca. 670 Verse) & B 6.77-110 (ca. 1'640
Verse) geniigend abgesichert. Uberdies wurde anhand von zwei ausgesuchten Stellen:
L 6.9.202 & B 6.85.67-68 sowie L 6.1.164-165 & B 6.22.22,25 (die Stellen lassen sich
beliebig vermehren; siehe auch Anm. 3!) die Vermutung iiberpriift und gezeigt, dass gewis-
se Differenzen zwischen L und B nur dann sinnvoll geklirt werden kénnen, wenn man von
der Prioritdt der (kiirzeren) Laghu-Fassung ausgeht. (Mehr als Evidenz ist nicht zu errei-
chen. Aber Evidenz — auch die bezweifelte — erfordert, das liegt wohl in der Natur der
Sache, dass man hinschaut!)

14 Dieser Titel kommt in den handschriftlichen Quellen von L nicht vor; auch “Yogavasistha-
samksepa” konnte nicht nachgewiesen werden; die iiblichen — jeweils in den Kapitelunter-
schriften figurierenden — traditionellen Bezeichnungen fiir das Laghu-Yogavasistha sind:
Moksopaya (am haufigsten), Vasistha, Vasistharamayana und (eher selten) Moksopayasara
(THomr 1980, S. 22) — also (von letzterem abgesehen) kein Unterschied zu Titeln des
Brhad-Yogavasistha.

15 THowmi 1980 betreffend, ist der WZKS 29, 1985, S. 221, in einer “Anzeige” zu entnehmen, es
sei versucht worden, anhand von (inkl. Klammern Originalzitat:) “zwei (!) Versen (S. 17)”
die Abhéngigkeit der Brhat- von der Laghu-Fassung zu beweisen. Diese Anmerkung ist hier
notig, weil SLAJE 1994, S. 126, diese Kritik mit kommentarlosem bibliographischem
Hinweis weitergibt, desgleichen J. HANNEDER 2000, S. 208, Anm. 105, mit dem Vermerk
“on the inadequacy of his prior arguments”.

16 SLAJE 1994, S. 128 f.

17 Leider auch diejenige 14 Jahre zuvor bei THOMI 1980 (S. 15 und 22; iiberhaupt miisste diese
frilhe Arbeit in mancherlei Hinsicht iiberarbeitet werden).



924 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

talen Erkenntnis) [...]”; und Vers 31 ist als Ganzes wie folgt wiederzugeben:
“Vasistha gilt als der grésste Kenner aller Dinge der heiligen Uberlieferungen
[dgama]. Er [Vasistha] ist des Moksopaya Kern /sara/ [d. h. in ihm konzentriert
sich das ganze Moksopaya-Sastra bzw. Yogavasistha; der weitere Sinn: mit
seiner Verehrung erwirbt man das im YV angelegte Heil]: so wird er [Vasistha]
tiberall besungen.”!®

Ausserdem:

1. “The Moksopaya and the Yogavasistha” (S. 12 ff.): Uber die frithere Anre-
gung,'® es aus praktischen Griinden bei der in der YV-Forschung nun einmal
akzeptierten Werkbezeichnung “Yogavasistha” zu belassen, auch wenn der Titel
“Moksopaya” in den handschriftlichen Quellen der weitaus haufigere ist, ldsst
sich gewiss diskutieren. Wenn W. SLAJE — und mit ihm J. HANNEDER — nun
aber terminologisch zwischen einem Moksopaya = B2 und einem Yogavasistha
= B1 unterscheidet, m.a.W. zwel Rezensionen ein und desselben Werkes mit
zwel verschiedenen Titeln belegt, so ist das Unfug (angelegt bereits schon im
Titel von W. SLAJEs Habilitationsarbeit). Kommt hinzu, dass es zweifelhaft ist,
ob es sich bei “Moksopaya”, wie von W. SLAJE aufgrund der Brhat-Fassung
vertreten,?? tatsdchlich um den urspriinglichen Titel handelt und nicht um ein
Epitheton, das jenen im Verlaufe der Zeit verdrangt hat.?!

2. “[T]he versions of the Moksopaya/Yogavasistha” (S. 15 f.): Zumindest der
Yogavasisthasara?? (YVS) gehort nicht in diese Liste, er ist keine YV-Version.
Es handelt sich hier um ein kleines Werk, das, wie es auf uns gekommen ist, als
im Geiste des Yogavasistha verfasst zu betrachten ist; sein Programm ist im
Namen angelegt: als “Quintessenz” [sara/ das grosse Werk zu substituieren;

18 L 6.16.31: sarvagamarthasamvetta vasisthah paramo matah / moksopdayasya saro'vam iti
sarvatra giyate [

19  THowmi 1980, S. 22.

20  SLAJE 1994, S. 52.

21 Vgl. THoMI ebd.; ferner die Einleitung zu: Yogavasisthasira “Die Quintessenz des Yoga-
vasistha”, ed. P. THomi, Teil 2: Ubers. & Komm., Wichtrach 1999 (siehe auch die niichste
Anm.).

22 Andere traditionelle Bezeichnungen sind: Vasisthasara und Vasisthayogasara; moksopaya
kommt in den Kolophonen (ca. 40 eingesehene Handschriften) als Titelelement nicht vor
und ist auch im Text als Begriff nicht nachzuweisen. — Ungliicklicherweise wird in der
Sekundaérliteratur auch das Laghu-YV als “Yogavasisthasara” bezeichnet (zum Beispiel bei
S. BHATTACHARYA 1948, s.o. Anm. 13) — und wurde eine Kompilation von B. L. ATREYA,
die eigentlich mit dem Titel Vasisthadarsanasara versehen ist, als Sriyogavisisthasarah —
The Essence of Yogavasistha (Moradabad 1962) publiziert.



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 925

vgl. oben die Funktion des Vasistha als sara. (Und entsprechend ist auch der
Titel “Yogavasisthasara” zu gewichten!) Im Laufe der Uberlieferung wurde ver-
mutlich eine Kern-Kompilation aus dem YV von vielleicht hundert Sloken auf
ca. 220 Verse (in 10 Prakarana) erweitert. Als Mahidhara im Jahre 1597 den
YVS mit einem Kommentar versieht, wird er bereits liber eine lingere Text-
geschichte verfligt haben. Wenn nun J. HANNEDER und W. SLAJE von den “Yo-
gavasisthasaras” (im Plural) sprechen als “a group of recent brief compilations
[...] One version published recently by Thomi” (S. 16), so ist das eine glatte
Fehlinformation.

3. Auch die fortgefiihrte “Bibliography” ist nicht zuverlédssig; es scheint, die
Autoren haben nur gerade das aufgenommmen, was ihnen ins Konzept passt.
Das zweibéndige Werk von F. CHENET: Psychogenése et cosmogonie selon le
Yoga-Vasistha «Le monde est dans ['dmey, Paris 1998, sucht man jedenfalls
vergeblich.

Mit einer Dedikation im Vorwort: mumuksunam panditanam ...>*, wird uns der
Zweck dieser Neuauflage klargemacht.

Peter Thomi

BHATTACHARYA, Dipak: Indian Etymologists and their Etymologies. Kolkata:
School of Vedic Studies, Rabindra Bharati University. 2002. 4 unnumbered +
60 pp. No ISBN.

This small book contains the text of three lectures delivered under the Wilson
Philological Lectureship Endowment at the University of Bombay in 1987.
According to the preface, there is no “material difference” between the original
lectures and the printed version. It is clear from this information that this book
does not take into consideration the scholarship of the 15 years preceding its
publication. This does not matter much, for most of the relevant literature from
before 1987 is not taken into consideration either. What is more, the text was
already hopelessly out of date when it was first pronounced in 1987.

23 S. 10: “fuir die befreiungsuchenden [oder: nach Erlésung strebenden] Gelehrten” (adhuna tu
mumuksanam panditanam anvesakanam ca sarvesam girvanavagvidam arthe vairdgya-
prakaranasya tika devanagarilipivinyasta prakasyate).



926 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

It still speaks about “correct” and “incorrect” etymologies in connection
with Yaska and other Indian etymologists, and it continues to make implicit and
explicit comparisons with historical linguistics. Cp. p. 9: “Scholars have used
the term folk-etymology to distinguish it from learned etymology. I am against
using this term; for, even learned etymology, not only that of Yaska and Sayana,
but even that of Grassmann, often reveals its inherently popular character.” The
author of this book has somehow missed the crucial point that classical Indian
etymologies do not claim or try to establish the histories of words.! Quite on the
contrary, as he points out on p. 34, “Both Y[aska] and K. Hoffmann try to find
out the history of the word takman — ‘fever’.” However, “one must admit that
Y[aska] could not have the service of comparative linguistics in the present
scale just because he lived in a much bigger and more difficult world” (p. 36).

Bhattacharya’s remarks about Yaska (which cover most of the book) do
not contain much that had not already been said by earlier authors (for better or
for worse). Readers may feel comforted by the fact that Yaska’s six modifi-
cations of becoming reveal “a unique understanding of action as motion in its
most comprehensive aspect and [...] a clear proof of Yaska’s individual appre-
ciation of evolution” (p. 25). Bhattacharya may however be correct in stating
that “Yaska’s analysis [...] may [occasionallyl take us nearer to the Vedic poet
than any analysis based on modem comparative linguistics can do” (p. 50).

Johannes Bronkhorst

BHATTACHARYYA, Narendra Nath: Jain Philosophy. Historical Outline. 2.,
durchgesehene Aufl. Munshiram Manoharlal Publishers, New Delhi 1999. XXI,
259 S. ISBN 81-215-0887-8.

Schon mehrfach hatte der Rez. die Gelegenheit zu betonen, dass die Jaina-
Studien im Rahmen der Indologie sehr zu Unrecht einen untergeordneten Platz
einnehmen. Diese Feststellung gilt ganz besonders fiir den Bereich der Philo-
sophie. Hier ist man fiir jede Studie — wenn sie unser methodologisches Instru-
mentarium und Uberhaupt unser Wissen definitiv bereichert — besonders
dankbar. Eine solche Studie hat Professor N.N. Bhattacharyya, ein Spezialist flir

1 A list of relatively recent publications about Indian etymologies can be found in my article
“Etymology and magic: Yaska’s Nirukta, Plato’s Cratylus, and the riddle of semantic
etymologies”, Numen 48, 2001, pp. 147-203, esp. p. 148 n. 2. This article also contains a
general reflection as to what classical Indian etymologies are about.



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 927

indische Religionsgeschichte, der an der Universitdt Calcutta lehrt, in der Tat
vorgelegt.

Der Vf. weiss, dass philosophische Ideen die Interessen gesellschaftlicher
Klassen und Gruppen reflektieren und daher nicht unparteilich betrachtet
werden konnen. Schon im Vorwort zur ersten Auflage sprach er davon, dass die
“[...] polarisation of philosophy into two diametrically opposed trends, materi-
alism and idealism, and the struggle between the two, revealing the ideological
interests of different social classes, characterised the entire history of philo-
sophy as one of its main driving forces.” (p. XI). Bh. betrachtet die Geschichte
der indischen Philosophie vom Standpunkt des dialektischen Materialismus und
steht damit auf einer soliden Basis.

Das erste Kapitel, das den Charakter einer Einfithrung hat, geht iiber die
eigentliche Philosophie weit hinaus und {iberrascht den Leser mit wesentlichen
Informationen, die man anderwirts nur schwer oder gar nicht erhilt. So bietet er
eine materialreiche Geschichte der Erforschung des Jinismus und man findet
detaillierte Angaben iiber Editionen und Ubersetzungen der kanonischen Werke,
der Kommentare und der Erzihlungsliteratur, iiber Sammel- und Ubersichts-
werke, die Kapitel iiber den Jinismus enthalten, und iiber Ardhamagadhi-Gram-
matiken und -Wérterbiicher. Niitzlich ist hier auch eine Ubersicht iiber den
Inhalt der kanonischen Werke, die zum Teil ausfiihrlicher als in vergleichbaren
Werken gehalten ist: so werden etwa die Painnas einzeln aufgefiihrt. Auch die
spitere sowie die in neuindischen Sprachen abgefasste Literatur der Jainas wird
eingehend behandelt. Man findet ferner ein Kapitel tiber Par§va und Mahavira;
diese Biographien werden ebenfalls detaillierter dargeboten als in vergleich-
baren Biichern. Ein Abschnitt {iber archdologische Quellen, Epigraphik und
Architekturgeschichte bietet weitere willkommene Informationen. Schliesslich
erhilt der Leser wertvolle Hinweise auf die heutige Situation der Jainas: die
geographische Verteilung der Digambaras und Svetambaras und ihrer Unter-
gruppen sowie die in der Gegenwart herrschenden Rituale.

Kapitel II ist den Anfangsgriinden des Jinismus gewidmet. Vf. bekriftigt
die heutige communis opinio, wonach Buddha und Mahavira auch nichtvedische
Elemente vorfanden, so die Meditation, die Korperbeherrschung und die Sinnes-
ziigelung, die wohl aus der Induskultur iiberliefert worden waren (S. 77). Mit
Recht unterstreicht Bh. die Tatsache, dass tliber die spirituellen Inhalte von
Buddhismus und Jinismus Bénde tiber Binde geschrieben wurden, dass aber so
gut wie nicht tiber die soziale Basis dieser Lehren gearbeitet wurde (S. 104). VL.
skizziert den Ubergang von der Urgesellschaft zum Privateigentum, zur Familie



928 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

und zum Staat anhand des grundlegenden Werkes von Friedrich Engels!, auch
wenn dieses im Literaturverzeichnis nicht aufgefiihrt ist. Auf altindische Ver-
hiltnisse eingehend, stellt Vf. fest: “The pastoral economy of the Vedic people,
when supplemented by agriculture, created a condition of rapid class division.”
(S. 82). Auf dieser Grundlage entwickelte sich auch das Opferritual von primi-
tiven yajras bis zum asvamedha. Zu den Berichten der Upanisaden {iber die
wirtschaftliche Macht des Konigs eines der neuen Grossreiche bemerkt Bh.
richtig: “This accumulation of surplus could be caused only in two ways, either
by forcible exploitation of labour or by a revolutionary change in the mode of
production.” (S. 85). Diese Feststellung ist umso bedeutsamer, als die einschli-
gigen Arbeiten Walter Rubens? dem Autor offenbar nicht zu Gesicht gekommen
sind.

Buddha und Mahavira gewahrten jedenfalls den sozialen Umbruch, dessen
Zeitzeugen sie wurden, sehr wohl — den gewaltigen Einfluss der neuen Gross-
reiche konnte man nicht ignorieren. Wie ihre Lehren den Bediirfnissen ihrer
Epoche gerecht zu werden versuchten, hat Vf. konzis in folgender These
zusammengefasst: “On the one hand, they had to offer to the oppressed people
of their times a suitable illusion of ancient tribal communism which was getting
trampled and undermined in reality, and on the other, to boost up some of the
progressive features of the already established class society in public life and
rescue some of the beneficial aspects of tribal life in a class society.” (S. 83).
Daher wurde der Samgha nach den demokratischen Prinzipien der Urgesell-
schaft aufgebaut “[...] in order to provide the peoples of their times with the
illusion of a lost reality, of the dying tribal collective.” (S. 88).

Ausser Buddha und Mahavira reagierten auch Makkhali Gosala, Pakudha
Kaccayana, Safijaya Belatthiputta, Ajita Kesakambala und Purana Kassapa (zu
deren Lehren Vf. wesentliche Details darbietet) auf die Ereignisse ihrer Zeit.
Jeder tat es auf seine Weise, alle aber reflektierten die Auflosung der urgesell-
schaftlichen Strukturen, das Aufkommen der Klassen und des Staates. Vf. hat
diesen Prozess umfassend erkannt und tiberzeugend dargestellt.

Kapitel IIT ist “The Sophisticated Stage” betitelt und bildet das Kernstiick
der Forschungen Bh.s zur Philosophie der Jainas. Dabei geht er von der Er-
kenntnistheorie und ihren beiden grundverschiedenen Wegen aus. Um dem
Leser den Einblick in diese Materie zu erleichtern, fithren wir die folgende

1 Engels, F.: Der Ursprung der Familie, des Privateigentums und des Staats (Nachdruck der
4. Aufl. von 1891, Berlin 1940).

2 Ruben, W.: Einfiihrung in die Indienkunde (Berlin 1954); Geschichte der indischen
Philosophie (Berlin 1954).



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 929

klassische Definition an: “Der grundlegende Unterschied zwischen dem
Materialisten und dem Anhinger der idealistischen Philosophie besteht darin,
dass der Materialist die Empfindung, Wahrnehmung, Vorstellung und tiberhaupt
das Bewusstsein der Menschen fiir das Abbild der objektiven Realitdt annimmt.
Die Welt ist die Bewegung dieser objektiven Realitit, die von unserem
Bewusstsein widergespiegelt wird [...].”* Bh. legt nun dar, dass der Standpunkt
der Jainas ein absolut realistischer ekantah vastavavadin ist. “The Jains believe
that external objects exist and they are knowable.” (S. 182). Fiir den Jinismus ist
die Welt keineswegs ein Trugbild oder Blendwerk (maya) wie im Yogacara. Bh.
fasst die diesbeziigliche Einstellung des Jinismus folgendermassen zusammen:
“Although the pure form of materialism is not accepted in Jainism, it is also a
fact that Jainism has an inherent materialistic approach. The world of expe-
rience has not been regarded by the Jain philosophers as having only an illusory
appearance. The Jain conception of atoms is evidently due to a pure materi-
alistic understanding of the world.” (S. 115). Man konnte hier hinzufligen, dass
die jinistische Atomtheorie offenbar eine coincidentia oppositorum ist: dem
unendlich grossen dgasa soll etwas unendlich Kleines gegeniibergestellt werden,
dhnlich der Chandogya-Upanisad mit dem “Feinen” im zerteilten Feigenkern
des Uddalaka. Dass das “karma in Jainism is of material nature (paudgalika)
[...]” (S. 181), ist freilich eine primitiv-mechanistische Anschauung und dass
die Philosophie der Jinisten auch auf archaischen Vorstellungen fusst, betont
der V. im Hinblick auf den Seelenbegriff: “This conception of the shape and
size of the souls bears a stamp of primitive animistic beliefs.” (S. 193). Unbe-
stritten ist auch der Atheismus des Jinismus, insofern als dessen gottdhnliche
Personlichkeiten keine Demiurgen oder Weltlenker sind.

Die Jaina-Logik beruht bekanntlich auf zwei Grundprinzipien: der Nicht-
Absolutheit (anekkamtavaya) und dem Standpunkt der relativen Wahrheiten
(nayavaya). V. unterstreicht die Bedeutung des Bhadrabahu als Logiker in des-
sen Kommentaren des Stiyagadamga und des Dasaveyaliya, in denen er den
syadvada (siyavaya) ausgearbeitet hat, wihrend Umasvati den naya-Begriff
eingeflihrt hat. Der erste Jaina, der mit einem System der Logik hervorgetreten
1st, war jedoch Siddhasena Divakara mit dem Nyayavatara (6. Jh.).

Vf. behandelt sodann im Rahmen der Kosmologie den atthikaya-Begrift;
ferner geht er auf die Ansichten der Jainas iiber Biologie, Physiologie, Medizin,
Astronomie und Kosmographie (hier sind sie allerdings ganz spekulativ) ein
und erortert die neun Grundbegriffe der karman-Lehre sowie die Gunasthanas.

3 Lenin, W.1.: Materialismus und Empiriokritizismus (Moskau 1947), S. 283.



930 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Im Rahmen der jinistischen Philosophie spielt die Ethik eine Schliissel-
rolle. Vf. verweist mit Recht auf Ayaramga I, 2,1,1: “[...] for different kinds of
property, profit, meals, and clothes. Longing for these objects, people are care-
less, suffer day and night [...], desire wealth and treasures, commit injuries and
violent acts [...]” sowie auf Styagadamga I, 1,2: “He who owns even a small
property in living or lifeless things [...], will not be delivered from misery.”
(S. 105). Diese fiir die Monche giiltige Ethik konnte freilich ausserhalb des
Ordens nicht verwirklicht werden; der Lauf der Geschichte war unumkehrbar;
die Klassengesellschaft war ein historischer Fortschritt, wie V{. richtig erkannt
hat (S. 108-109).

Kapitel IV bietet eine Synopsis. Mit vollem Recht stellt Vf. fest, dass es
die Widerspriiche waren, die die Entwicklung der indischen Philosophie voran-
trieben (S. 227). In zahlreichen Féllen wurden neue Ideen in Zusammenhang
mit der Zurlickweisung anderer ausgearbeitet.* Dass kein philosophisches
System Indiens isoliert betrachtet werden darf (S. 226), ist ein dialektisch fun-
dierter und sehr begriissenswerter Gedanke. Er fiihrt den Vf. zu fiir uns {iberaus
niitzlichen Vergleichen der Jaina-Philosophie mit den philosophischen Ansich-
ten des Veda, des Buddhismus, der Ajivika-Lehre, des Materialismus und der
sechs orthodoxen Systeme. Als konsequent materialistisch stellt sich nur die
Carvaka-Lehre dar; konsequent idealistisch sind die Systeme des Advaita
Vedanta, Madhyamika und Yogacara. Nyaya-Vaisesika, Mimamsa, Samkhya,
die Vaibhasikas und auch Nagarjuna verneinen einen Weltschopfer. Nyaya und
Vaisesika verhielten sich urspriinglich zur Existenz eines Gottes indifferent; erst
die Kommentatoren haben den Gottesbegriff eingefiihrt (S. 120). Bei der Erdorte-
rung der Beziehungen zwischen dem Jinismus und dem Vaisesika hitte auf den
Atomisten Chaluya Rohagutta eingegangen werden sollen. Die Relationen der
einzelnen philosophischen Systeme zum Jinismus kénnen hier nicht erértert
werden. Es verdient jedoch Erwihnung, dass die altindischen Idealisten die
Materialisten als krasse Sensualisten darstellten, die nur die Sinneswahrneh-
mung und nicht einmal die Schlussfolgerung als Erkenntnismittel anerkannt
haben sollen. Die Fragwiirdigkeit eines solchen Vorgehens hat schon Chandra-
dhar Sharma pointiert: “Our chief sources of information are given in the works
of the other schools. But this is done only to refute materialism. Thus we find
the tenets of materialism often misrepresented. The weak points in this school

4 Ein bekanntes Beispiel aus der neueren deutschen Philosophie ist Engels, F.: Herrn Eugen
Diihrings Umwdilzung der Wissenschaft (Berlin 1952).



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 931

are exaggerated and the strong points are omitted. So we get only a faint
caricature and not a true picture.’””

Neben der Genesis und den Grundcharakteristika legt V. besonderes
Gewicht auf die Entwicklung der jinistischen Philosophie, die meist unterschétzt
oder ganz iibergangen wird. Nach seinen Worten wollte er zeigen, dass der
urspriingliche Jinismus unbehindert war “by the artificial impediments of philo-
sophical idealism and that there was a constant conflict within the system itself
between the empiric formulations of the earlier tradition and a priori doctrines
and dogmas it had generated in the course of development” (p.IX). Diese
Doktrinen und Dogmen haben nach Ansicht des Vf. den alten rationalen Kemn
tiberwuchert (ebenda). Die ersten jinistischen Denker gingen von der Betrach-
tung und Untersuchung der Naturphdnomene aus, nicht von einem Schépfer
oder einem Weltprinzip.® Die Abweichungen von wissenschaftlicher Vorge-
hensweise sind hauptsidchlich dem Eindringen der karman-Lehre geschuldet.
Eine der Hauptthesen des Vf. besteht darin, dass es die karman-Lehre zwar
schon beim Aufkommen des Jinismus gegeben habe, dass ihr Einfluss damals
aber noch schwach gewesen sei (S. 168). Der von den Brahmanen iibernom-
mene Begriff des karman bedeutete das Ende alles wissenschaftlichen Strebens
und das brahman der Upanisaden ist eine unbeweisbare Hypothese (p. XIV).
Die Erkenntnis durch Erfahrung wurde durch Lehren von der transzendenten
Erkenntnis verdrangt. Ausser den Carvakas fielen alle philosophischen Systeme
Altindiens diesem Prozess mehr oder minder anheim (p. XVII). Dass die Lehre
vom karman wissenschaftlichem Streben zuwider lief, steht ausser Frage;
freilich hitte sich der Autor hierzu ausfiihrlicher dussern und etwa anmerken
sollen, dass es eine allgemeine, zeitlose, sozial irrelevante Moral (und also auch
entsprechende Moralgesetze) nicht gibt. Doch man zdgert, Bhattacharyyas
These von der “karman-Freiheit” des urspriinglichen Jinismus vorbehaltlos
zuzustimmen. Immerhin hat keine andere philosophische oder religiése Lehre
Altindiens das karman-System derart minutids ausgestaltet wie der Jinismus.
Die These Bh.s konnte — wire sie iiberhaupt beweisbar — allenfalls fiir die Zeit
des Par§va zutreffen. Fiir Mahavira, der den Jinismus in seinem aktuellen
Gewand und seinem realen Wirken massgeblich gepridgt hat, war die karman-
Konzeption eine tragende Sdule seiner Lehre. Nicht beriihrt wird durch diese
Einschrankung, dass der Jinismus dem urspriinglichen Buddhismus in philo-

5 Sharma, Ch.: 4 Critical Survey of Indian Philosophy, 2nd ed. (Delhi 1964), S. 41.

6 Der Behauptung des Klappentextes, “[...] that the incipient stage of the Jain thought-
complex agreed totally with the Pythagorean approach to philosophy [...]” kann man in
dieser Ausschliesslichkeit nicht zustimmen.



932 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

sophischer Hinsicht iiberlegen war. Gautama Buddha hatte bekanntlich alle
Gespriche iiber Themen abgelehnt, die nicht unmittelbar der Erlésung dienen,
wogegen im Jinismus zur Ontologie und Epistemologie schon frith dezidierte
Vorstellungen bestanden.

Der Appendix enthilt eine Zusammenstellung der philosophischen Jaina-
Texte, wie man sie in keiner Literaturgeschichte findet. Ihr Wert wird durch die
bibliographischen Angaben zu Editionen und Ubersetzungen weiter erhoht. Ein
ausfiihrliches Verzeichnis der Sekundarliteratur und ein Generalregister runden
das Werk ab. Die Sanskrit- und Ardhamagadhi-Termini und -Passagen sind kor-
rekt wiedergegeben; einige Einwidnde kénnen in die Anmerkungen verwiesen
werden.” Die um die Indologie verdienten Munshiram Manoharlal Publishers
haben den Band in tadelloser Ausstattung und fast frei1 von Druckfehlern
vorgelegt.®

Bhattacharyyas Buch verdient es, als Meisterleistung bezeichnet zu wer-
den. Es tibertrifft bei weitem die philosophischen Ausfiihrungen bei P.C. Nahar
und K.C. Ghosh?, bei Nagin J. Shah'® und selbst bei W. Schubring!'!. Die
imposante Materialfiille und der fundierte philosophische Standpunkt verleithen
thm fiir weitere Untersuchungen auf dem Gebiet der altindischen Philo-
sophiegeschichte Vorbildcharakter. Moge es kongeniale Nachfolger finden!

Klaus Mylius

BURMESE MANUSCRIPTS, PART 4. Catalogue Numbers 736-900. Compiled by
Anne Peters. Edited by Heinz Bechert. Stuttgart: Franz Steiner Verlag, 2000.
(Verzeichnis der Orientalischen Handschriften in Deutschland, Band XXIII4.)
ISBN 3-515-07363-9. XXVII, 274 pp.

Vier Binde der Burmese Manuscripts liegen vor uns, deren erster bereits vor
mehr als 20 Jahren erschienen ist und der, wie auch die folgenden, vom Franz
Steiner Verlag in Wiesbaden herausgegeben wurde. Die Zeit zwischen den

7 So ist abhyakhyana nicht “scandals” und paisunya nicht “gossiping” (S. 110). Ferner
hédngen /esyd und klesa nicht zusammen, erstgenanntes Wort ist vielmehr eine Ableitung aus
der Wz. lis/ris.

8 Leider wird durchweg Schiibring statt Schubring geschrieben.

9 Nahar, P.C. und K.C. Ghosh: An Encyclopaedia of Jainism (Calcutta 1917, Repr. Delhi
1996).

10 Shah, Nagin J. (transl.): Jaina Philosophy and Religion (English translation of Jaina
Darsana by Muni Shri Nyayavijayaji, Delhi 1999).

11 Schubring, W.: Die Lehre der Jainas (Engl. transl. von W. Beurlen, Delhi 1972).



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 933

Erscheinungsjahren 1979, 1985, 1996, 2000 verrit intensive Arbeit, aber auch
die Bewiltigung nicht leicht zu losender Probleme. Alle Binde der Burmese
Manuscripts wurden von Prof. Dr. Heinz Bechert, dem namhaften Gottinger
Buddhismusforscher, ediert. Sie sind insgesamt Teil des Verzeichnisses der
Orientalischen Handschriften in Deutschland, das im Einvernehmen mit der
Deutschen Morgenldndischen Gesellschaft im Auftrag der Akademie der
Wissenschaften in Goéttingen von Dr. Hartmut-Ortwin Feistel, dem Leiter der
Orientabteilung der Staatsbibliothek Preussischer Kulturbesitz zu Berlin, seit
1961 herausgegeben werden. Frau Anne Peters, die auch bei vorausgegangenen
Editionen mitwirkte, hat den vorliegenden vierten Band zusammengestellt.
Dieser, wiederum im Lexikon-Oktav, umfasst 274 Seiten und stellt die Kodizes
Nos. 736 bis 900 vor, die simtlich in der Bayrischen Staatsbibliothek aufbe-
wahrt sind.

Alle vier Binde besitzen die gleiche vornehme Ausstattung. Auf schwar-
zem Grund glénzt als Goldvignette von Adelheid Kordes der Eingang zu einem
Sakralgebdude mit einem Pyatthat-Dach (Sanskrit: prasada) wie man es zu Tau-
senden in der buddhistischen Architektur-Landschaft Myanmars finden kann.
Etagen- oder Stufendach heisst es im Deutschen, und es reprisentiert den Weg
zur stufenweisen Erreichung des a-mrta, dem Nichtmehrsterbenmiissen im
nirvana oder nibbana. Ein Pyatthat-Dach kront den Statuenraum und bildet
damit den hochsten Teil eines traditionellen Holzklosters. Solche Dicher
schmiickten aber auch den Konigspalast. Noch heute erkennt man an ihnen mit
einem Blick das Sakralgebdude.

Die vorgelegten Manuskripte der Sammlung stammen aus den Jahren
1738-1941 und kamen aus Kldstern verschiedener Gegenden Myanmars. Dass
67 Texte undatiert sind, liegt vor allem an den 46 kammavdica-Manuskripten, die
gewOhnlich kein Datum aufweisen. Von den datierten Kodizes stammen 7 aus
dem 18. Jh., 21 aus der ersten Hilfte und 54 aus der zweiten Hilfte des 19. Jh.,
wihrend die tibrigen zwischen 1903 und 1941 geschrieben worden sind.

Hauptbestandteil der Manuskripte sind Palmblattschriften, deren lange
schmale Schrifttrager préparierte Blitter der Talipotpalme (Corypha umbra-
culifera) oder auch der in Obermyanmar hiufig vorkommenden Palmyrapalme
(Borassus flabellifer) sind. Pei pin heisst die Talipotpalme in der Landes-
sprache, woraus sich pei sa fiir Palmblattschrift und schliesslich der Begriff sa
pei fur Literatur ableitete. Daneben gibt es aber auch Abschriften, die auf
Karton, auf gelacktem Stoff, auf selbst heute noch fiir allerlei Gegenstinde
verwendeten gelacktem Bambusgeflecht oder auf vergoldeter Metallfolie fest-
gehalten wurden. Bei den drei in der Sammlung vorzufindenden kamma-



934 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

vaca-Manuskripten 805, 806 und 817 diente als Beschreibmaterial wertvolles
Elfenbein.

Die Parabaiks heben sich sowohl in der Form als auch hinsichtlich des
Schrifttrigers von den oben erwidhnten Manuskripten ab. Es sind Hartpapier-
bldtter, die, aus der inneren Rinde des Papiermaulbeerbaumes (Broussonetia
papyrifera) hergestellt, leporelloartig gefaltet und mit Specksteinstift beschrie-
ben oder mit Farben bemalt wurden.

Die sogenannten schwarzen Parabaiks dienten dem allgemeinen Gebrauch,
z.B. fiir Angaben, die man spiter wieder entfernen wollte. Mit Kreidepulver
geweisste Parabaiks enthielten als Lehrschriften Dokumentationen oder auch
Illustrationen. Das einzige schwarze Parabaik der Sammlung (No. 804) ist
allerdings eine Art Handbuch fiir Monche, in dem auf 16 Bléttern tiber Tod und
Unreinheit geschrieben ist, die Namen von Reden einiger Abte erwihnt werden,
ein Poem iiber Meditation und eine Ubersicht iiber das Abhidhamma enthalten
sind. Palibegriffe sind, wie auch in manchen anderen Manuskripten, in myan-
marischer Sprache erklart. Die Mischung von Prosa und Versen ist hier wie
auch in mehreren anderen Kodizes zu finden.

Eine besondere Rolle spielt die von buddhistischen Ménchen bei bestimm-
ten Ritualen rezitierte Kammavaca (die Erkldrungen liber die Taten). Sie ist die
Grundlage fiir die Khandhakas, dem 2. Teil des Vinayapitaka, enthélt Regeln fiir
das Klosterleben und wird noch heute in den zahlreichen Kléstern rezitiert und
befolgt. Thre Bedeutung ist auch in den Erlduterungen Band 1 der Manuscripts
(Kodex 45) zu erkennen, dem weitere Texte folgen. In diesem Zusammenhang
muss auch auf das Preface von Bechert im Band 1, die folgende Introduction
und andere vorangestellte Hinweise und Tafeln zuriickverwiesen werden, da
deren Studium als Einfithrung auch in die anderen Bénde der Manuscripts
unabdingbar ist.

Von hohem, besonders auch historischem Interesse ist, dass das Sans-
krit-Werk Varahamihiras Brhajjataka aus Kasi (Benares, Indien) zusammen mit
41 anderen Biichern nach dem unweit von Innwa (Ava) gelegenen Amarapura
gebracht wurde. Nach dem Zusammenbruch des Bagan-Reiches und den
anschliessenden Kriegswirren, war es der neue Territorialstaat Innwa, der politi-
sche Grosse erreichte, den Buddhismus erneut als Wahrer kultureller und mora-
lischer Identitdt etablierte und der myanmarischen Literatur zu hoher Bliite
verhalf. Der Kodex No. 884, eine Ubersetzung ins Pali, und das Brhajataka
nissaya No. 885 machen deutlich, welche Anerkennung Varahamihira genoss,
der als Autoritit in Fragen Omina und Gestirnkonstellationen galt und dessen
Horasastra (Buch der Horoskope), das man auch Brhajjataka oder in Myanmar



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 935

Bruihat-Werk nennt, von weitreichendem Einfluss war und mit bestimmten
Weisungen bis in unsere Zeit hineinragt.

Shin Maha Ratthasara, der neben Shin Maha Silavamsa (Thilawuntha) zu
den stirksten Begabungen der Innwa-Zeit gehorte, hatte sich bereits mit seinem
ersten Werk, dem Bhuridatta-Lingagyi, das in der Literaturwissenschaft als
erstes Pyo gilt, einen Namen gemacht. Unter einem Pyo versteht man in Myan-
mar ein buddhistisches Versepos, dessen stoffliche Grundlage ein Jataka ist.
Hier ist es die bewegende Geschichte vom Schlangenkonig, der auf die Erde
steigt, um den Uposatha zu halten, ein Stoff, den Ratthasara 1494 im Bhujri-
datta zat paung pyo zum zweiten Male aufgreift. Wer den mit dem Konigshaus
verwandten Moénchsdichter zu diesem Pyo inspiriert hat, wird von myanmari-
schen Literaturwissenschaftlern unterschiedlich interpretiert. Als wahrschein-
lichste Losung gilt allerdings der Einfluss singhalesischer Ménche beziehungs-
weise die Anregung durch einheimische buddhistische Ménche, die in Sri Lanka
waren. In den Manuscripts ist die Geschichte vom Schlangenkonig im Kodex
No. 850 reprisentiert.

Die Kodizes zeigen, dass sich die buddhistischen Ménche sowohl mit dem
Abhidhamma, besonders aber auch immer wieder mit dem Vinayapitaka
beschéftigt haben, denn beide Teile der Khandhakas, das Mahavagga und das
Cullavagga, sind in den Manuscripts durch mehrere Beispiele belegt. Auch der
erste Teil des Vinayapitaka, der durch die Artikel des patimokkha, einer Art
Stinden- und Strafregister, bestimmt ist, kann an mehreren Manuskripten nach-
gelesen werden.

Zusammenfassend ist zu sagen, dass der Band Vier der Manuscripts eben-
so wie seine Vorginger ein hervorragendes Zeugnis der buddhistischen Litera-
tur Myanmars darstellt. Die vor allem am Tipitaka orientierte Literatur hat auch
im Kontext mit stirker weltlich geprégter myanmarischer Literatur bisher
ausserhalb des Landes noch wenig Beachtung gefunden. Desgleichen ist der
Einfluss des Pali auf die myanmarische Sprache und Literatur, nicht zuletzt an
den Nissaya-Texten des vorliegenden Bandes zu studieren, ein wichtiges, je-
doch noch ungentigend bearbeitetes Thema mit vielen Aspekten. Das betrifft
auch die Rolle des Pali in der myanmarischen Sprache der Gegenwart. Es ist zu
hoffen, dass die mit strenger Wissenschaftlichkeit und bibliothekarischer
Akribie zusammengestellten Manuscripts Anregungen fiir weitere Aufgaben
bieten werden.

Annemarie Esche



936 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

CHAKRABARTI, Samiran Chandra: The Value System as Reflected in the Vedas.
The Concept of Purusarthas. Maharshi Sandipani Rashtriya Ved Pratishthan
(Ujjain 2000). XXI, 100 S. ISBN 81-87955-01-5.

Der Autor, Direktor der School of Vedic Studies an der Rabindra Bharati Uni-
versity Calcutta und Tridger des Griffith Prize in Humanities, hat sich bereits
durch mehrere profunde Studien um die Vedistik verdient gemacht.! Der hier
besprochene schmale, aber inhaltsreiche Band reiht sich seinen Vorgidngem
wiirdig an.

In der Introduction wird gezeigt, wie sich der aus der Politischen Okono-
mie entnommene Terminus “Wert” begrifflich ausgeweitet hat, so dass er jetzt
alle Arten von Tugend, Moral und Sittlichkeit — und damit Schénheit, Wahrheit,
Liebe, Freundschaft, Gerechtigkeit, Harmonie usw. — umfasst. Dass die jeweili-
gen Wertvorstellungen vielfach von den kulturellen und besonders den sozialen
Bedingungen abhingen, wird zwar erwihnt, doch leider nicht niher untersucht.

Ch. gibt sodann eine Ubersicht iiber die relevanten vedischen Literatur-
quellen. Er bemerkt richtig, dass diese nicht homogen sind; von den Sambhitas
bis zu den Upanisaden gibt es eine deutliche Weiterentwicklung. Dennoch ist,
wie Ch. — wiederum richtig — feststellt, die Kontinuitit unverkennbar. Ferner
geht der Autor ausfiihrlich auf das rza ein, das als fundamentale kosmische, von
den Gottern unabhéingige Ordnung dem vedischen Wertesystem zugrunde liegt.

In Kapitel I befasst sich Ch. mit den materiellen Werten und zeigt, dass in
altvedischer Zeit kein Pessimismus herrschte. Zur Demonstration der Ver-
bundenheit mit dem irdischen Leben wird zu Recht die Hymne an die Erde (AV
XV)? herangezogen. Reichtum und Macht suchte man durch Opfer zu erlangen.
Hier legt Ch. besonderes Gewicht auf die sonst so hdufig vernachlissigten
kamya-Opfer. Auch Erotik und Sexualitdt wurden im RV und AV sowie in den
dlteren Upanisaden nicht ausgespart. Nebenher sei bemerkt, dass Ch. fiir den
Begriff Silpa ein breiteres semantisches Feld als bisher iiblich eruiert.

In Kapitel IT widmet sich der Verfasser ethischen und religiésen Werten.
Er stellt fest, dass religiose, philosophische und moralische Ideen, die heutzu-
tage haufig voneinander isoliert werden, in vedischer Zeit untrennbar mitein-

1 Vgl. etwa folgende Werke: The Paribhasas in the Srautasitras (Calcutta 1980) mit der
Besprechung des Rez. in der Orientalistischen Literaturzeitung, Jahrg. 79, Nr. 5, Sp. 495-
497 (Leipzig 1984); Some Aspects of Vedic Studies (Calcutta 1996) mit der Besprechung
des Rez. im Indo-Iranian Journal, vol. 40, Heft 4, S. 375-378 (The Hague 1997).

2 Dazu siehe jetzt: Grofie Hymne an die Erde, auf der Grundlage der Ubersetzung des Rez.
nachgedichtet von Viktor Kalinke mit Illustrationen von Christiane Franke (Leipzig 2001);
dazu Live-Horbuch, arrangiert von Anna Frauendorf (Leipzig 2002).



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 937

ander verbunden waren (S. 18). Im Lauf der Zeit wurden rta, dharma und satya
mehr und mehr identifiziert, wobei der Begriff dharma schliesslich dominant
wurde. Ch. verfolgt die Ausweitung des rgvedischen dharman bzw. dharma im
Atharvaveda und in den Upanisaden. Als moralische Werte gelten daneben im
einzelnen Harmonie (samjiana), Freigebigkeit, Gastfreundschaft, Glaube
(sraddha), Selbstbeherrschung, Askese (tapas) und Studium (svadhyaya); der
religiose Hauptwert ist yajfia. Dass die daksind kein “salary or fee” gewesen sel,
wird von J.C. Heesterman unreflektiert iibernommen.3

Kapitel IIT beschreibt den “Ultimate Value”. In RV X, 136 identifiziert
sich der Rsi mit Gott, so dass alle Dualitdt gewichen ist. Als Ziel genannt wird
die Erhebung der Menschen auf géttliches Niveau; die Stadien auf diesem Weg
sind salokya, saripya und sayujya (S. 45). Hierbei diskutiert Ch. ausfiihrlich die
Begriffe karman, samsara und brahman.

In Kapitel IV beschiftigt sich Ch. mit dem eigentlichen Purusartha, dem
Caturvarga. Die Rsis liebten es bekanntlich, ihre Gedanken paroksena zu dus-
sern.* Dies konnte erkldren, dass sich der Caturvarga als Begriff im Veda nicht
findet, obwohl er auf diesem beruht. Ch. macht es hinreichend deutlich, dass das
vedische Wertesystem in das spitere Konzept von dharma, artha, kama und
moksa miindete. Wesentlich ist ein Hinweis auf R.N. Dandekar (S. 83), nach
welchem der trivarga ein Merkmal der arischen Rsi-Tradition war, moksa
dagegen der vorarischen Muni-Yati-Tradition entstammte. Ch. untersucht aus-
serdem das Mahabharata, besonders die Bhagavadgitd, die Artha- und die
Kama-Literatur bezliglich der von diesen Werken vermittelten Wertevorstel-
lungen. Die Dharmasastras hatten mehr einen idealen als einen praktischen
Zustand im Auge, doch hatte der varnasramadharma jedenfalls auch eine grosse
praktische Bedeutung. dharma gewihrleistet die so notwendige Kontrolle eines
Kompromisses von svartha und parartha (S. 70). Wie man schliesslich zu
paramartha gelangt und wer dazu ausersehen ist, wird anhand von Upanisad-
Stellen beschrieben.

In seinen Schlussbemerkungen stellt der Verfasser fest, dass Werte wie
einfaches Leben und edles Denken in der Konsumgesellschaft untergehen.
Gegeniiber dem “Blick nach Westen” will er auf die traditionellen indischen
Werte verweisen. Nach dem Veda besteht das Leben weitgehend aus einer

3 Vgl. dagegen Rez.: Daksina. Eine Studie iiber den altindischen Priesterlohn, in: Altorien-
talische Forschungen V1 (Berlin 1979), S. 141-179; Neudruck in: Das altindische Opfer
(Wichtrach 2000), S. 272-321.

4 Vgl. dazu besonders Sebastian J. Carri: Gavesanam or on the track of the Cow and in
search of the Mysterious Word and in search of the Hidden Light (Wiesbaden 2000); dazu
die Besprechung des Rez. in: dsiatische Studien LV, 2 (Bern 2002), S. 535-540.



938 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Rethe von Pflichten. Doch gegenwirtig werden die Rechte gegeniiber den
Pflichten iiberbetont (S. 86). Die Upanisaden (man fiige hinzu: auch und gerade
das Ritual) lehren die Verbindungen von Makro- und Mikrokosmos; ihre Lehre
ist der heutigen Umweltzerstorung also entgegengesetzt. Ch. gelangt in diesem
Zusammenhang zu Axiomen, denen man iiber den Kreis der Indologen hinaus
weiteste Verbreitung (und Beachtung!) wiinscht: “But man is by nature self-
seeking [...] Our unending greed and our insatiable desires must be checked for
higher benefits” (S. 89). Und: na vittena tarpaniyo manusyah — was freilich
nicht nur eine Lehre des Veda ist. Um die Bedeutung der ethischen Werte
gegeniiber der Macht- und Besitzgier zu unterstreichen, bedarf es allerdings
nicht des erkenntnistheoretischen Missgriffs, die Materie mit spirituellen Eigen-
schaften auszustatten.’

Am Schluss des Buches findet man eine Bibliographie der priméren
Literaturquellen und der Sekundarliteratur; letztere enthédlt manches sonst kaum
bekannte Werk. Leider fehlen Register der Namen, Sachen, der im Text disku-
tierten Stichworter und insbesondere der Belegstellen. Diesem Mangel, der
einer vollen Erschliessung des Buches entgegenwirkt, sollte bei einer Neuauf-
lage abgeholfen werden.

Ch. 1st fiir seine redundanzlose Schreibweise bekannt und so enthilt auch
dieser wenig umfangreiche Band eine grosse Material- und Gedankenfiille. Wir
danken Professor Chakrabarti fiir diese Arbeit, die in thren Aspekten und ihrer
Synthese fiir die Indologie und fiir die Ethik gleichermassen wertvoll ist.

Klaus Mylius

L’elisir del furto secondo il dharma (Dharmacauryarasayana). Testo sanscrito,
apparato critico e traduzione a cura di Alessandro PASSI. Milano: Edizioni
Ariele, 2001.

L’ouvrage de PASSI comporte, outre une introduction d’une cinquantaine de
pages, une traduction en italien, ainsi qu’une édition du texte de L Elixir du vol
selon le dharma, ou Dharmacauryarasayana (DCR). Cet “Elixir” est une courte
oeuvre d’attribution incertaine, composée de 276 vers, principalement des
Slokas, et subdivisée en 3 chapitres ou plutét “inspirations” (asvdsa). Passi
traduit ce terme par “fiato”, qui signifie “souffle” mais aussi “gorgée” dans cer-
taines expressions toutes faites. Le second sens n’existe pas a proprement parler
en sanskrit, mais permet un jeu de mots soutenu par le texte, qui, dans son vers

5 “Hence, what we call matter is also spirit in its essence” (S.87).



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 939

d’introduction, recommande que cet élixir soit bu chaque jour par les gens de
bon goit, les rasikas.

Le récit du DCR: L’histoire est celle d’un voleur gentilhomme (théme
courant de la littérature sanskrite), et qui plus est brahmane, nommé Dharma-
samgrahin, qui se met en téte, a la mort de son pére, de pourvoir a ses besoins
par le vol. Mais pas n’importe quel vol: le vol selon le dharma (dharma-
caurya). Ce dharma, en ’occurrence, consiste a ne dérober que des richesses
légitimement acquises, et d’une personne & laquelle ce vol ne saurait porter
préjudice. Bref, on ne saurait voler que du roi. C’est ce que notre voleur entre-
prend de faire, un soir ou les présages sont de bon augure. Mais voila qu’il ren-
contre le roi lui-méme, qui s’est déguisé pour parcourir sa ville de nuit et sur-
veiller ce qui s’y passe: un lieu commun de la littérature sanskrite. Notre héros
ne reconnait donc pas son souverain, et ce dernier se garde bien de révéler son
identité. Au contraire, il se fait passer pour un apprenti voleur, et prie Dharma-
samgrahin de lui expliquer les principes du vol selon le dharma. Dharma-
samgrahin consent volontiers, puis, toujours en compagnie du roi, il va voler un
joyau sans prix conservé dans une chambre secréte et souterraine du palais
royal, dans laquelle il pénétre grice a ses pouvoirs magiques. Ce joyau a la
vertu de dé€livrer son possesseur a jamais de la faim et de la soif. Dharma-
samgrahin ne s’empare que de ce seul joyau, et donne un collier au roi, tout en
lui expliquant qu’il serait contraire au dharma de prendre davantage. Le lende-
main matin, le roi fait amener de force le voleur a sa salle d’audience, et
I’accuse publiquement d’étre 1’auteur du vol. S’il dit la vérité, il lui promet la
vie sauve. Dharmasamgrahin avoue volontiers tout ce qui s’est passé, et permet
par la méme occasion au roi de confondre un de ses ministres malhonnétes. En
récompense le roi le nomme premier ministre.

L'introduction: L’introduction, qui comporte sept chapitres, est une mine
d’informations sur toutes sortes de sujets. Le premier chapitre passe en revue
I’édition antérieure et la littérature secondaire, plutdt maigre, se rapportant au
DCR. Puis Passi explique des termes de base comme celui de dharma, et de
caste. La profession de voleur étant le fait de certaines classes sociales en Inde,
il s’ensuit tout naturellement que leurs devoirs (ou dharmas) ainsi que 1’art de
voler (caura-vidyd), comme d’autres arts, aient été codifiés dans des steya-
sastras, bien qu’il n’y ait qu’un seul texte de ce genre qui soit parvenu jusqu’a
nous. Passi discerne également dans le DCR de vagues indices tendant vers une
satire politique. Au vu du parallélisme qu’établit le texte entre le voleur et le roi,
la morale de I’histoire serait en somme que chaque roi — ou peut-étre méme un
roi en particulier auquel le texte ferait allusion — reste toujours le plus grand
voleur de tous, méme s’il est un voleur légitime.



940 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Les chapitres 2 a 4 mettent en évidence le lien étroit qui existe entre la
science du vol et celle de la magie. Le milieu dans lequel se meut le texte est
celul du tantrisme magique (p. 24), et le titre méme de 1’oeuvre évoque déja le
milieu magique: il s’agit d’un rasayana, d’un €lixir, terme propre a 1’alchimie.
Le propos de I’auteur du DCR n’était certes pas d’exposer 1’art du voleur avec
des détails réalistes. Contrairement au héros-voleur de la Mrcchakatika, qui
énumere doctement (quoique de fagon tout aussi irréaliste!) les différentes mé-
thodes de percer un trou dans le mur d’une maison, Dharmasamgrahin ne fait
que rire du roi lorsque ce dernier lui propose pareil expédient pour entrer dans
son propre palais. Notre voleur préfere faire usage d’une poudre qui étourdit
pour endormir la garde, un anneau magique lui permet d’ouvrir les portes ver-
rouillées, et un onguent lui révele les trésors cachés (1a Passi établit a juste titre
un paralléle avec les nidhi-sastras, des traités médiévaux sur I’art de découvrir
les trésors cachés (p. 25)). Enfin, une simple exclamation de Aum lui permet de
mettre en déroute les raksasas féroces qui gardent le trésor, et il lui suffit de
jeter des cendres sur les trois téte d’un cobra pour I’éloigner. En revanche, (en
digne émule de Rama et Laksmana?), il n’hésite pas a terrasser d’un bon coup
de poing une raksasi qui prétend lui barrer 1’acces au trésor. En somme, conclut
Passi, I’action de ce brahmane réduit a I’indigence, qui ne vole qu’un objet
apparemment inconnu de tous (le roi, semble-t-il, ignorait I’existence de la
chambre secréte et des gemmes), et qui le délivrera de la faim et de la soif, ne
peut méme pas €tre considéré comme un vol. Il s’agirait bien plutét d’un cas
d’apaddharma: le dharma, qui est subtil, doit étre adapté aux situations de
détresse.

Les chapitres 5-7 sont de nature plus technique. En 5, Passi discute de
I’1dentité de I’auteur. Le texte présente deux solutions: d’aprés 1.1 qui est
ambigu, il s’agirait soit d’un certain Srimat Gopalayogindra, soit d’un certain
Tatakula, un nom de I’Inde méridionale. Le colophon présente encore une
troisiéme possibilité: 1’auteur serait un certain Subbaraya-kovida de Simhala-
purl. Le nom du personnage ainsi que celui de la ville suggérent a nouveau une
origine du sud de I'Inde. Aucun de ces trois personnages n’est connu par
ailleurs. Enfin, le chapitre 6 énumere les particularités d’orthographe et de
samdhis du manuscrit; et le chapitre 7, les particularités de grammaire, de
meétrique et de style. En somme, conclut Passi, le DCR n’appartient & aucune
catégorie littéraire précise: ce n’est ni un kavya, ni une katha. Ce fait est confir-
me par son rasa (sa saveur littéraire), qui serait le Adsya (ou la saveur comique),
un rasa qui n’est en regle générale pas suscité par les catégories littéraires
susmentionnees.



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 941

Il est regrettable que Passi ne dise presque rien au sujet de la date présu-
mée du texte. Son seul commentaire a ce sujet est que 1’histoire n’est pas tres
ancienne: “non antichissima” (p. 13), et il renvoie le lecteur a 1’édition de
NARAHARI (p. 13, note 1), qui n’est probablement pas facilement accessible
partout. Les indianistes savent certes trés bien que la plupart des textes indiens
sont difficiles a dater avec exactitude, du moins en datation absolue. Toutefois,
cet édition du DCR est aussi adressée a un public non spécialis¢, qui trouvera
peut-étre cette omission inexplicable. Quelques mots de discussion a ce sujet
auraient €t¢ les bienvenus.

L’édition du texte: L’édition du texte se base sur le seul manuscrit connu,
un manuscrit “difficilement antérieur au 17éme siecle” (p. 13, note 1), en écri-
ture Grantha, qui se trouve a la Adyar Library a Chennai (Madras). Ce manu-
scrit est composé de 21 feuilles de palmier, en assez bon état de conservation, et
I’écriture est presque toujours bien lisible (p. 38). Il y est fait référence dans
I’apparat critique sous la lettre G. Les autres références de 1’apparat critique
sont a la premiere édition du texte effectuée en 1946 par H.G. NARAHARI, dans
le Adyar Library Bulletin, sous la lettre N, et a un article d’Ashok AKLUJKAR
paru dans le Dr. G.B. Palsule Felicitation Volume, 1996, sous la lettre A.

Le texte ainsi établi, qui doit beaucoup aux suggestions d’ Aklujkar, corrige
de nombreuses erreurs commises dans 1’édition précédente. Le sanskrit en est
¢légant sans pour autant aspirer au style kavya, avec toutefois quelques parti-
cularités grammaticales non classiques (voir pp. 43-47, chapitre 7: “Appunti di
lingua e stile”). Comme il est d’usage, Passi a régularisé 1’orthographe du
manuscrit Grantha, qui présente certaines singularités: par exemple, les re-
doublements de nasales, comme sammyak pour samyak (voir 3.109); ou, plus
déroutant, la graphie dh pour th, comme dans vidhi pour vithi (voir 1.5 etc.); ou
encore des samdhis irréguliers, comme le maintien des sourdes -k et - devant
sonores (vakjala® pour vagjala®, voir 1.2¢.). (Pour plus de détails, voir pp. 38-
43, chapitre 6: “Il testo”).

La traduction: La traduction de Passi, (pour autant que 1’auteur de ce
compte rendu, qui n’est pas strictement italophone, puisse en juger) suit le texte
sanskrit de prés sans pour autant perdre de son élégance. Elle est richement
annotée, et les annotations sont de deux sortes: certaines, plus techniques,
concernent le choix des lectures manuscrites; d’autres relévent plutdt de critique
littéraire, et sont parfois explicitement adressées a un public de non-spécialistes:
ainsi sont expliqués les concepts d’asrama et de varna (note 4), ou d’atman et
de brahman (note 5). Certaines notes explicitent des références mythologiques
(notes 59 et 60) ou la nature de certaines divinités (Visnu, note 6; Kali, note 42).
Parmi ces notes de critique littéraire, un grand nombre intéresseront toutefois



942 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

aussi le spécialiste: ainsi Passi explique des références a certains proverbes qui
ne sont pas toujours immédiatement compréhensibles (notes 23, 25 et 53), des
jeux de mots obscurs (note 75) ou des termes de magie (note 129).

Dans la note 84, Passi exprime sa perplexité quant a la fonction de la
balangoire sur laquelle est placé le coffret a bijoux qui contient la gemme magi-
que. Le texte, dit Passi, n’offre aucune explication a ce sujet. Néanmoins, 1l se
pourrait que la présence de cette balangoire soit expliquée par le texte, quoi-
qu’indirectement. Nous avons déja vu qu’un cobra a trois tétes, donc un naga,
garde le trésor. Les nagas sont certes bien connus comme gardiens de trésors,
mais en général ils les gardent jalousement pour eux-mémes. Ainsi donc, il se
pourrait fort bien que ce naga a trois tétes qui attaque le voleur et le roi, loin
d’étre le gardien légitime du trésor, soit lui aussi un voleur rival, qui n’attendait
qu’une occasion favorable. La fonction de cette balangoire serait peut-étre de
surélever la gemme magique afin de la mettre hors de portée des nagas qui se
I’approprieraient si elle était par terre. Cette supposition est soutenue par
I’histoire suivante tirée du Mahabharata (14.55-57): un jeune brahmane nomm¢
Uttanka transporte des boucles d’oreilles serties de joyaux magiques. On le met
en garde contre les nagas qui désirent ardemment s’emparer de ces bijoux: qu’il
ne les mette surtout pas par terre! Quand Uttanka va faire ses ablutions, il
attache le sac contenant les bijoux a la branche d’un arbre. Mais le noeud se
défait, le sac tombe a terre, et un ndga s’en empare a la vitesse de 1’éclair et
s’enfuit avec dans le monde des serpents.

De fagon générale, il se dégage de ces notes une fine appréciation des
valeurs littéraires du texte (comme par exemple dans la note 48 ou Passi releve
le subtil parallélisme entre le voleur et le roi), non moins que de 1’ironie con-
tenue dans le récit. En somme, ce petit ouvrage est tout a fait délicieux a lire, et
fera la joie des indianistes, tout comme d’un plus large public. Il est en outre
réjouissant de voir que des textes moins connus sont édités et traduits, et
parviennent ainsi a 1’attention d’un plus large public.

Danielle Feller!

1 Toute ma gratitude va a Maria Piera Candotti, qui a généreusement sacrifié son temps pour
m’expliquer les tournures italiennes qui m’étaient obscures.



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 943

FINSTER, Barbara, FRAGNER, Christa, HAFENRICHTER, Herta (Hg.), Rezeption in

der islamischen Kunst. Stuttgart: Franz Steiner Verlag, 1999. Beiruter Texte und
Studien, vol. 61, 338 p. + XLVI planches, ISBN 3-515-06691-8.

Ce volume, publié¢ en 1999, réunit les textes d’un colloque qui s’était tenu a
Bamberg du 26 au 28 juin 1992. Comme le rappelle Barbara Finster dans la
préface, le probléme de la réception dans 1’art islamique n’avait été traité jusque
la que par Richard Ettinghausen, dans un ouvrage paru en 1972, From
Byzantium to Sasanian Iran and the Islamic World. Ettinghausen considérait
alors qu’un motif pouvait étre repris sans modifications ou adapté, voire intégré
au nouveau contexte. Le colloque, pendant lequel la pertinence de ces catégories
n’a pas €té discutée, s’est surtout consacré a I’analyse de la reprise de motifs
dans I’art islamique, iconographiques aussi bien que littéraires.

Le volume comprend 23 contributions qui — a ’exception d’une contri-
bution en frangais — sont rédigées en allemand ou en anglais et rangées par ordre
alphabétique des noms des auteurs. Les planches, en noir et blanc, sont réunies a
la fin du volume. Comme le dit la préfaciere, la question du contexte historique
qui a conduit a ’adoption de certains motifs n’a pas été posée, de méme qu’on
n’a pas voulu circonscrire le theme géographiquement ou chronologiquement.
C’est ainsi que les contributions couvrent presque toutes les périodes histo-
riques, de 1’antéislam au Caire du 18" /19°™ siécle et toutes les aires géogra-
phiques, de I’Espagne musulmane en passant par la Sicile a I’art moghol; les
divers genres sont également traités: des manuscrits a la vaisselle en cristal, de
I’architecture a I’omement. Deux articles parlent de I'usage de themes litté-
raires: ainsi J. Christoph Biirgel analyse le traitement iconographique d’un des
motifs récurrents de la littérature épique persane (“Verwehrter Einlass: Ein
Motiv der persischen Epik und seine ikonographische Gestaltung”, 75-85); F.
Barry Flood examine des descriptions littéraires de coupoles islamiques, exi-
stantes ou imaginaires (“From the Golden House to ‘Aisha’s House’: Cosmic
Kingship and the Rotating Dome as Fact, Fiction, and Metaphor”, 97-128).

Plusieurs contributions ont comme objet des motifs iconographiques spéci-
fiques, a travers les ages ou a une époque précise : Eva Baer analyse la repre-
sentation des combats d’animaux (“Ornament Versus Emblem: The Case of
Combatant Animals”, 13-18), alors qu’Annette Hagedorn conclut a I’existence
d’une véritable “renaissance sassanide” aprés avoir analysé 1’utilisation du
théme du trone dans les objets en métal a 1’époque séldjoukide (“Die Rezeption
des vorislamischen Thronbildes in den Darstellungen auf tauschierten Metall-
arbeiten des 13. und 14. Jahrhunderts”, 129-140). Johanna Zick-Nissen montre
comment les représentations figuratives des constellations font leur apparition



944 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

dans les manuscrits de 1’époque abbasside (“Rezeption der Astronomie und bei-
geordneter kiinstlerischer Gestaltungen unter gewandelten Aspekten im abbassi-
dischen Kalifat”, 315-338), alors que Summer S. Kenesson compare 1’icono-
graphie des animaux en verre romains et islamiques (“Roman and Islamic Glass
Animals: A Study in Iconography”, 161-173) et Jens Kroger illustre les motifs
sassanides dans I’art islamique (“Vom Fliigelpaar zur Fliigelpalmette: Sasani-
dische Motive in der islamischen Kunst”, 193-204). Michael Meinecke consacre
son article a la décoration en stuc des palais de Raqqa, dans laquelle il voit,
entre autres, une influence palmyréenne (““Abbassidische Stuckdekorationen aus
ar-Raqqa”, 247-267). De Palmyre et des transformations subies par la cité
antique apres la conquéte arabe (réutilisation des ruines, construction de nou-
veaux batiments, destruction des représentations figuratives, surtout des vi-
sages) s’occupe Klaus Parlasca (“Palmyra and die arabische Kultur — Tradition
und Rezeption”, 269-280). On retrouve ’antéislam et ’islam primitif dans la
recherche de Christian Ewert (“Rezeption vor- und frithislamischer Formen in
almohadischen Kapitellen”, 87-96) qui étudie comment les formes propres a ces
époques sont reprises dans les chapiteaux almohades.

Plusieurs auteurs s’intéressent a ’architecture, a 1’urbanisme et aux pro-
blémes qui leur sont directement liés. Ainsi, Christiane E. Kugel se penche sur
la question de I’eau dans I’Alhambra, sur sa présence et son absence (“Das
Wasser in der Alhambra”, 205-216). L’Alhambra, mais du point de vue de
I’aménagement urbain, est également le sujet de la contribution de Jésus Ber-
mudez Lopez (“Some Aspects of Urban Planning in the Alhambra”, 43-56).
Haeedeh Laleh décrit minutieusement la “Maqsiira monumentale de la mosquée
du vendredi de Qazvin a I’époque saljuqide” (217-230). Les maisons-tours
caractéristiques de 1’Arabie Séoudite ont attiré 1’attention de Geoffrey Renald
D. King, qui a essayé de retrouver des traces de ce type de construction a
I’époque antéislamique (“The Tower-house in Saudi Arabia its pre-Islamic
Antecedents”, 175-182). Philipp Speiser en revanche s’occupe d’une époque
plus récente et décrit les restructurations souvent historisantes intervenues dans
la citadelle du Caire entre le 18°™ et le 20°™ siécle (“Historistische Umbauar-
beiten an der Zitadelle von Kairo vom 18. bis zum 20. Jahrhundert”, 301-314).

Les influences venant d’autres aires culturelles et leur adaptation aux
traditions artistiques locales ont toujours joué un réle important. Il n’est donc
pas étonnant qu’un certains nombre d’analyses soient consacrées a ce sujet. De
nouveau, les éres et les lieux choisis pour traiter de ces sujets sont d’une
diversité extréme. Ainsi, Hans Georg Majer parle des traditions orientales et
occidentales dans les portraits des sultans ottomans (“Ostliche und westliche
Tradition im Sultansportrit”, 231-246). C’est également sur un sujet ottoman



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 945

que s’est penchée Marianne Barrucand dont ’article a comme objet les copies
des manuscrits illustrés arabes a 1’époque ottomane; elle montre comment les
auteurs les copiaient parfois fidélement, s’en inspiraient avec une certaine
liberté d’autres fois ou les adaptaient tout simplement a leur contexte (“Kopie —
Nachempfindung oder Umgestaltung: Am Beispiel arabischer mittelalterlicher
Bilderhandschriften und ihrer osmanischen Kopien”, 19-42). Burchard Bren-
tjes, qui décrit les motifs d’Asie Centrale présents dans 1’art arabo-normand de
Palerme, nous raméne a une époque plus ancienne (“Mittelasiatische Motive in
der arabisch-normannischen Kunst Palermos”, 67-74). L’influence européenne
dans I’art moghol fait I’objet de la contribution de Barbara Brend (“A European
Influence in Early Mughal Painting”, 57-66). Dietrich Huff parle, de son coté,
de I’'influence de I’Iran sur 1’architecture des palais avant et aprés I’avénement
de I’Islam (“Traditionen iranischer Palastarchitektur in vorislamischer und isla-
mischer Zeit”, 141-160).

Klaus Kreiser montre 1’évolution des inscriptions ottomanes d’un style
affirmatif, illisible et souvent linguistiquement incompréhensible, a un style
communicatif (changement de 1’arabe a 1’ottoman, nouveaux genres) (“Uber ei-
nige Eigenschaften osmanischer Inschriften”, 183-192). Avinoam Shalem parle
en revanche des flacons en cristal dans lesquels les pélerins chrétiens rame-
naient des reliques ou autres substances précieuses de leurs voyages au Proche-
Orient et qui, a partir d’une certaine époque, sont fabriqués par des artisans
musulmans (“Islamic Rock Crystal Vessels — Scent or Ampullae?”, 289-299).
Karin Riithrdanz examine comment des thémes propres aux chroniques et épo-
pées au 14°™ siécle, sont repris, a partir du 16° siécle, pour illustrer des sujets
religieux (“Der Einfluss ikonographischer Traditionen auf die bildliche Um-
setzung neuer Sujets bei Wechsel des Genres”, 281-288).

L’ouvrage donne ainsi, a travers les époques et les différentes aires du
monde musulman, une vision ample et différenciée d’une thématique largement
négligée jusque la. Du fait de son exhaustivité, il constitue une référence utile
dans le domaine de I’art islamique. Cependant, c’est justement dans cette am-
bition a ’exhaustivité que réside, a notre avis, I’'un des inconvénients majeurs
du livre, qui se refléte notamment dans le caractére quelque peu disparate de
I’ensemble et que 1’ordre alphabétique choisi pour publier les textes contribue a
accentuer. Le regroupement de ceux-ci autour de quelques noyaux thématiques
(voire autour de quelques époques ou lieux géographiques) aurait sans doute
aidé le lecteur a s’orienter et aurait donné plus de cohérence au volume. Ce-
pendant, cette critique ne préjuge nullement de la valeur et de I'intérét des
contributions, ni de I’originalité du sujet.

Silvia Naef



946 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

GRAFE, Jorg: Vidyadharas. Friiheste Zeit bis zur Kaschmirischen Brhatkatha.
Europdische Hochschulschriften. Reihe XXVII. Asiatische und Afrikanische
Studien. Bd. 82. Frankfurt am Main: Peter Lang, 2001. ISBN 3-631-37654-5.

The book is a study of the figure of the vidhyadhara in Indian art and literature
from approximately the fourth century B.C. (e.g. in the Bharhut reliefs, epics,
Jatakas) to the eleventh A.D. (in the Kathdsaritsagara, as the most recent
reworking of the lost Brhatkathd). The various sources, which beside literary
texts include inscriptions, lexicons and iconographic handbooks, have been
investigated as far as possible in chronological order and according to a more or
less fixed protocol. This protocol includes studies in the terminology of the
supernatural in connection with the term vidyd, the question of whether the
vidyadhara is a god or a man, where he lives and how the vidyadhara society 1s
stratified, and, finally, which figures may have contributed to the ultimate,
composite character of the vidyadhara.

In the earlier sources vidyddhara seems to function basically as a term to
denote a character who possesses some particular supernatural gift. The gift
may vary from case to case. Thus, in the one instance we are dealing with a man
who can fly through the sky, in another with a man who can make himself
invisible or one who lives on a mountain out of reach of ordinary humans or one
possessing knowledge of healing drugs. In yet another instance we are dealing
with what looks like a veritable god. The situation cannot be reversed, that is to
say, a person who can fly is not necessarily called a vidyddhara. In the more
recent Brhatkatha literature this has changed. In the Brhatkathd we are dealing
with a literature about the vidyddhara, who as a fictional character has been
made to absorb everything supernatural. This not only includes aspects known
from the earlier literature but also later tantric features.

A great part of the book is dedicated to the various reworkings of the lost
Brhatkatha, the Jaina versions, and those from Nepal and Kashmir respectively.
Unfortunately, especially in chapters 8-10 the method adopted by the author, in
which a set of items is checked off in a fixed order, makes itself felt in a
negative way. What is lacking here is a good introduction to the Brhatkatha
literature in general and an exposition of the plan and character of each of the
surviving versions. Such a plan could have served as a thread in the presentation
of the material regarding the vidyadhara. Instead, what we get is a sequence,
dutifully repeated for each text, of independent, loosely connected sections. I
should add that the author himself was not unaware of the risks of his presen-
tation (p. 19), which he tried to circumvent by introducing after each section a
paragraph summing up the findings.



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 947

In Grafe’s presentation of the material all details appear as of equal value.
Probably he would have organized his material differently and in a more
meaningful way if he had paid more attention to the main theme of the
Brhatkatha literature. This literature, which includes, for instance, also Harsa’s
Nagananda, revolves around a man becoming cakravartin in the vidyadhara
world. This object is achieved by marriage (actually an endless number of
marriages). Other ways to become cakravartin found in, for instance, the
Kathasaritsagara and the Nagananda, are by sacrificing oneself to a goddess
and by a combination of marriage and sacrifice. Apart from the question if it
was this theme which had been responsible for the selection of the vidyadhara
as the main character of the story, or if the theme was determined by the vidya-
dhara, in Grafe’s study aspects directly related to it are not dealt with separately
but on an equal footing with many others.

It should, however, be noted that Grafe’s aim was not to write a study of
the Brhatkatha literature but one about the vidyadhara, who happened to be the
main character of this literature. While even as such Grafe’s book is not ex-
haustive, as no single book could, it definitely lays a solid foundation under
future Brhatkatha studies in bringing together in a controlled way a great num-
ber of references to the vidydadhara from a wide variety of earlier and contem-
porary sources.

Herman Tieken

HANDIQUE, Krishnakanta: Apsarases in Indian Literature and The Legend of
Urvast and Pururavas. XIII, 201 S. Decent Books, New Delhi 2001. ISBN 81-
86921-16-8.

Zur Vervollkommnung unseres Wissens iiber die indische Mythologie und ihre
Geschichte ist eine Monographie der Apsarasas sehr erwiinscht; die Themen-
stellung des Verfassers ist daher zu begriissen. Dieser gliedert den Stoff ent-
sprechend den Quellen aus der vedischen, episch-puranischen, klassischen und
modernen Literatur.

In der Introduction wird die Rolle der Apsarasen, Gandharvas, Vidya-
dharas und Kimmnaras in den altindischen Mythen und Legenden erértert. Kapitel
1 behandelt kurzgefasst Apsaras-dhnliche Konzeptionen in ausserindischen Lén-
dern der Antike, wobei die Nymphen der Hellenen und die Beziehung zwischen
Orpheus und Eurydike im Vordergrund stehen. In mancher Hinsicht sind die
Charakterziige der Nymphen denen der Apsarasen dhnlich: sie bewohnen vor-
wiegend Gewdsser und sie sind keine Géttinnen (S. 15).



948 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Die Apsarasen der vedischen, epischen und klassischen Zeit bilden den
Inhalt des zweiten Kapitels. Fiir die etymologischen Uberlegungen des Vf. hitte
das Etymologische Worterbuch des Altindoarischen von Manfred Mayrhofer
herangezogen werden sollen. Im Veda sind die Apsarasen (auf S. 17 findet man
eine namentliche Aufzihlung) bekanntlich haufig mit den Gandharven verbun-
den. Als eminent wichtige Quelle stellt H. das Ramayana heraus. In I, 45, 20-23
wird der Ursprung der Apsarasen geschildert und I, 63, 4 enthilt die Geschichte
von Menaka und Vi§vamitra. Die Mutter des Hanumat galt einst als eine der
Apsarasen. Auch hier sind diese vielfach mit Gewissern verbunden und niemals
mit Gottern verehelicht. Auch aus dem Mahabharata hat Vf. alle wichtigen
Episoden, die mit Apsarasen zusammenhidngen, ausgehoben, so die Legenden
um Tilottama und die Versuche der Varga, den Arjuna zu verfiihren. Sodann
verfolgt Vf. die Spuren der Apsarasen in den Puranas, wo sie gewohnlich als
Nymphen im Indra-Himmel beschrieben werden, im Dasakumdracarita und im
Kathasaritsagara.

Die Kapitel 3 und 4 haben die Legende von Puriiravas und Urvasi zum
Gegenstand. Der Verfasser gibt dazu zunichst eine Ubersetzung und Deutung
der Hymne RV X, 95. Hier wird Urvasi allerdings nicht als Apsaras bezeichnet
(ein Umstand, den H. lbergeht), doch spricht RV VII, 33, 11-12 fiir einen
solchen Zusammenhang. Leider wird auf die literaturwissenschaftlichen Aspek-
te von X, 95 und auf die einschlagigen Arbeiten etwa von H. OLDENBERG, J.
HERTEL und K. F. GELDNER kaum eingegangen; offensichtlich sind diese dem
Autor nur iiber die Literaturgeschichte von M. WINTERNITZ bekannt geworden.
Da RV X, 95 abrupt beginnt und endet, greift man auf die im Satapatha-
Brahmana gebotene Rekonstruktionshilfe zuriick. Vf. hat es im Folgenden gut
verstanden, die Abweichungen von der RV/éB-Fassung, wie sie sich im
weiteren Verlauf der indischen Literaturgeschichte ergeben, herauszuarbeiten,
so zundchst in der Brhaddevatd, der Nitimarijari und der Vedarthadipika.

Im vierten Kapitel widmet sich der Vf. der Entwicklung der Legende in
nach-vedischer Zeit. Urvasi erscheint im Ramdyana zusammen mit Mitra und
Varuna, mehrfach auch im Mahabharata, doch nicht zusammen mit Puraravas.
Anders steht es in den vom V{. besonders griindlich durchgearbeiteten Puranas
und Upapuranas. Auch die griindliche Analyse der Behandlung des Legenden-
stoffes in Kalidasas Vikramorvasiya sowie in der Erzdhlungsliteratur, etwa im
Kathasaritsagara und im Vikramacarita, verdient gelobt zu werden.

Das flinfte — aufgrund seiner Aktualitit besonders interessante — Kapitel
befasst sich mit dem Vorkommen des Legendenstoffes von Purtravas und Ur-
vasi in der modernen Literatur, wobei sich der Autor auf Werke in Hindi,
Bengali und Assamesisch beschridnkt. Als Hauptbeispiele wihlt er die Novelle



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 949

Urvasi Janani von Dipak Chandra und das Kunstepos Urvasi von Ramdhari
Singh Dinakar.

Im sechsten Kapitel versucht der Autor, zwischen Urvasi und den Deva-
dasis einen Zusammenhang herzustellen. Deren Zentren waren die Siva-Tempel
Stidindiens; noch heutzutage existieren sie in Karnataka. Nach der Ansicht H.s
sind die Apsarasen die mythologische Grundlage der Devadasis. Letztere haben
demzufolge mehrere Entwicklungsstadien durchlaufen. Zundchst waren sie
Gefidhrtinnen der Tempelgotter, dann solche der Priester als der Vertreter der
Gottheiten; schliesslich wurden sie Kurtisanen fiir reiche Pilger. Die beiden
letztgenannten Stadien sind unzweifelhaft; die vom Vf. versuchte Beweis-
fihrung fiir die Ableitung der Devadasi-Institution aus der Apsaras-Konzeption
erscheint dem Rez. jedoch nicht stringent genug. Recht hat H. aber gewiss mit
seiner Feststellung, dass Devadasis nicht auf westliche Einfliisse zuriickzu-
fithren, sondern eine auf indischer Tradition beruhende Einrichtung sind.

Appendix I bietet eine sehr niitzliche Genealogie der Monddynastie, Ap-
pendix II eine Liste der Apsaras-Namen, die jedoch unvollstindig ist (so werden
die auf S. 35 und 41 erwidhnten Apsarasen hier nicht verzeichnet) und leider
auch der Belegstellen ermangelt. Die Bibliographie beinhaltet Originaltexte,
Biicher und Artikel. Ein Index der Namen und Sachen rundet das Ganze ab.

Die Leistung des Autors wird durch die tibergrosse Zahl von Fehlern und
Nachléssigkeiten beeintrichtigt. Anscheinend hat man auf eine Druckfahnen-
korrektur verzichtet. So gibt es stérende Redundanzen: auf S. 131 wird zweimal
eine Definition des trotaka gegeben; dass Urvasi aus den Schenkeln des Nara-
yana geboren wurde, steht auf S. 166 zweimal und auf der folgenden Seite
nochmals. Im Apparat zu Kapitel 4 werden nur 56 Anmerkungen gegeben,
withrend der Text 88 Anmerkungen enthilt! Die Abkiirzungen HmvP (S. 42, 46)
und HmV (8. 62) werden nicht erklirt. Im gesamten vierten Kapitel lautet die
Kopfleiste falschlich “The Legend of Urvasi and Puriiravas in the Vedic Period”
(statt: Post-Vedic Period). Die SB-Quelle dieser Legende ist XI, 5,1 und nicht
XI, 5,9 (S. 77).

Die Zahl der Druckfehler ist bedriickend: Hier konnen nur einige wenige
der vielen fehlerhaften Stellen vermerkt werden: Inhaltsverzeichnis Punkt 4 zu
S. 114; Abkiirzungsverzeichnis sub Hillebrandt (der nicht adlig war); es muss
Bharavi statt Bharavi heissen (S. 3); Anm. 3 auf S. 83 ist fast unverstindlich;
Anmerkungen 31, 37, 42 auf S. 85 sind fehlerhaft; dito der dritte Absatz auf S.
120; auf S. 130 in Anm. 43 muss es Brown statt Broon heissen; in Anm. 45
trotaka statt trataka; auf S. 185 muss es sub Eggeling richtig Griffith und
Griswold heissen; auf S. 186 Whitney statt Whiteney und Alsdorf statt Alsdure.



950 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

In den Sanskritzitaten fithrt der Ausfall von diakritischen Zeichen stellenweise
ins Absurde.

Zusammenfassend ergibt sich also ein zwiespiltiges Bild. Gern erkennt
man an, dass der Autor mit Fleiss und Miihe das wesentliche Material tiber die
Apsarasen und die Legende von Purtiravas und Urvasi zusammengetragen hat.
Wie eingangs betont, ist dies eine sehr willkommene Leistung. Die theoretische
Verarbeitung des Materials ist dagegen ungeniigend und liickenhaft. Fiir kiinf-
tige Publikationen ist dem Autor und der Verlagsredaktion anzuraten, auch in
technischer Hinsicht grossere Sorgfalt und Umsicht walten zu lassen.

Klaus Mylius

DIE HANDSCHRIFTEN DER UNIVERSITATSBIBLIOTHEK BASEL: ARABISCHE
HANDSCHRIFTEN. Unter der Leitung von Gregor Schoeler beschrieben von
Gudrun Schubert und Renate Wiirsch. Vorarbeiten von Fritz Meier, Gertrud
Spiess und Hedwig Djeddikar, Basel 2002 (Schriften der Universitdtsbibliothek
Basel 4).

Die Vergangenheit der Islamischen Welt kennen wir zum ganz {iberwiegenden
Teil aus Handschriften — die ja anders als in Westeuropa bis ins 20. Jahrhundert
reichen. Dabei sind die orientalischen Handschriften immer noch erst zum Teil
iberhaupt katalogisiert, zum noch kleineren Teil publiziert. All dies 1st
wohlbekannt — und doch hat Gregor Schoeler ganz recht, dass er einem diese
Tatsachen in seinem “Vorwort” (S. IX-XV) zum vorliegenden Katalog in
Erinnerung ruft. Von den grossen Sammlungen der Schweiz legt hier nun nach
der Genfer Bibliothéque Publique et Universitaire (schon 1968) und dem
Ziircher Bosniaken-Institut (1997) auch die Universitétsbibliothek Basel den
Katalog ihrer arabischen Handschriften vor. Damit fehlen von den grossen
offentlichen Bibliotheken der Schweiz nur noch die Burgerbibliothek Bern — wo
der Katalog allerdings schon in Bearbeitung ist — und die Zentralbibliothek
Ziirich.

Die “Einleitung” (XVII-XXV) gibt zuerst einen Uberblick iiber die
Geschichte der Sammlung (XVII-XIX). Diese beginnt mit dem Basler Konzil
1437, tber das der Basler Koran (Nr. 1) in den Besitz der 1460 gegriindeten
Universitit gelangt, und den Sammlungen des Orientalisten Hieronymus Harder
(gest. 1674) und der Theologen Johann Ludwig Frey (gest. 1759) und Johannes
Grynaeus (gest. 1744); die letzteren sind seit 1747 im Frey-Grynaeischen
Institut zusammengefasst. Die meisten Handschriften stammen jedoch aus dem
Besitz von Rudolf Tschudi oder sind von ihm der Bibliothek zum Kauf



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 951

vorgeschlagen worden; zahlreiche wurden von Hellmut Ritter und Osman Reger
vermittelt.

Es folgt ein Uberblick iiber Unika und Autographe (s.u.), Buchschmuck,
Schreiber, Auftraggeber, Besitzer und Stifter (XIX-XXIII). Aussergewohnlich
prachtig geschmiickt ist der erste guz’eines Prachtkorans (Nr. 10). Wir haben
mehrere igazat von Sufi-3ayhs, meist des Sa‘diya-Gibawiya-Ordens (Nr. 146,1;
Nr. 166; Nr. 167; Nr. 168; in Nr. 138,1).

In den Bemerkungen zur Darstellung (XXIII-XXV) wird betont, dass der
Katalog den Regeln des Verzeichnisses der Orientalischen Handschriften in
Deutschland (VOHD) entspricht — mit zwei Abweichungen. Erstens sind die
Handschriften nicht thematisch angeordnet, sondern nach Signaturen; die
thematische Gliederung wird aber durch das vorgeschaltete “Nach Sachgebieten
geordnete Verzeichnis der Handschriften” (VII-X) geboten. Diese Anordnung
ist ein Fortschritt, da sie Sammelwerke nicht auseinanderreisst, und damit
vorzuziehen. Zweitens werden bei Sammelwerken diese als ganze betrachtet,
nicht die einzelnen Werke gezihlt. Dies scheint mir uniibersichtlich und fiihrt
beispielsweise zu den unschénen Nm. 60,1 bis 60.5.

Im Hauptteil, den “Beschreibungen” (1-470), sind die folgenden Texte
besonders hervorzuheben.

1 Unika und Autographen sind das Adab-Werk ar-Rawd al-bahig fi [-gazal
wa-n-nasig (Nr. 31) des Ibn Qansih (lebt um 928/1522; GAL II 349; S I
381f.), tiber das wir auf 21 Seiten sehr ausfiihrlich informiert werden,
sowie

2 drei namenlose Traktate {iber die Koranleser (Nrn. 60,3-5; geschrieben
987/1579) eines Mustafa b. Misa as-sayyid Uskibi.

3 Vielleicht Autograph, méglicherweise auch Unikum ist der Tahmis Qasi-
dat al-Burda (Nr. 65) eines bisher unbekannten sayyid Muhammad Sa‘id b.
Hasan Husni Efendi Qadizada al-Mawsili, eine Erweiterung zu Fiinfer-
strophen der Qasidat al-Burda von al-Busiri.

4  Ein Autograph ist wohl die Gebetssammlung al-Awrad as-Sarifa bi-tarigat
as-sadat as-sa‘diya [-gibawiya (Nr. 138,1) eines sonst unbekannten $ayh
Ibrahim as-Sabri.

5  Unika sind der anonyme Sarh al-Mu‘allagat (Nr. 54,1),

6  die etymologische Abhandlung Nuzhat al-ahddaq f1 Glm al-iStigaqg (Nr. 64)
von a§-Sawkani (gest. um 1255/1839; GAL S II 818f.),

7 der Tafsir Surat Yusuf (Nr. 23) von al-Kirani (lebt um 1050/1640; GAL 1II
580; S 11 652),



952 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

_____

Faraid al-utmaniya ‘ala I-Fawaid al-Fanariya (Nr. 25; verfasst 1273-
1276/1856-1859), ein Kommentar zu al-Fawaid al-Fanariya (GAL 1 609/
2; S 1842/2) von al-Fanari (gest. 834/1431), seinerseits ein Kommentar des

844), einer Bearbeitung der Eisagoge des Porphyrios,

9  das in einem Bruchstiick erhaltene adab-Werk Kitab al-adab oder Magmui
ST I-hikam wa-l-adab (Nr. 92) eines unbekannten Verfassers, und

10 der Auszug aus dem bisher nur als Titel bekannten Tiraz ad-dahab ‘ala
wiSah al-adab (S. 232, in Nr. 96) von Muhammad b. Ahmad al-Mutahhar
al-Azdi (5./11.Jh.; GAL S1254).

11 Einzigartig in der Art der Zusammenstellung ist die Gedichtanthologie ad-
Durr al-munsal al-‘adim al-mital (Nr. 96,2) von al-‘Inayati (gest. 1014/
1605; GAL II 351f)).

12 Die Kopie (Nr. 137) von as-Samannidis (gest. 1199/1785) al-Adab as-
saniya (GAL II 464) ist kein Autograph, aber vom gleichen Schreiber wie
das Original geschrieben und dem Autor vorgelesen worden.

Auch kodikologisch findet sich Verschiedenes. Die Beschreibungen der Ein-
bande sind erfreulich ausfiihrlich — wobei aber einmal mehr klar wird, dass auch
sehr priazise Beschreibungen Farbaufnahmen nicht ersetzen kénnen. Besonders
auffillig ist ein langes Stoffband zum Schliessen (Nr. 3). — Ahnlich ausfiihrlich
wird der Beschreibstoff beschrieben. Wasserzeichen werden wo mdoglich identi-
fiziert. — Bei Schriftspiegel, Zeilenzahl, Kustoden, Duktus fehlen die Angaben
fir Nr. 93,5. — Bei den Abschreibern findet sich ein orientalischer Christ Niko-
laos, Sohn des Petros, Schiiler des Euthymios, des Patriarchen von Antiochien,
der 7151/1643 die arabische Ubersetzung von Abii Hamid al-Gazzalis Nasihat
al-mulik fir die didnische Academia Sorana kopiert (Nr. 36). Derselbe Ab-
schreiber kommentiert Abu 1-Fidas Tagwim al-buldan (Nr. 38).

Bei den Datumsangaben haben wir die Abkiirzungen g[umdda 1 oder II]
(Nr. 24); g[umada] 11 (Nr. 46); [Sadd]n oder [ramadaln (Nr. 31); rlabicII] (Nr.
117). Die Formulierung tamma I-kitab ... fi Sahr kanun at-tani (sic) ayyam ‘id 25
(Nr. 83) war mir unbekannt. Buchgeschichtlich interessant sind die Angaben
tiber die Dauer der Abschrift, nimlich weniger als zwei Monate fiir eine Kopie
von Ibn Nugayms al-AShah wa-n-nazair (Nr. 73,1), tiber zwei Monate fiir eine
Kopie von Husayn at-Tabrizis Gami® al-kuniiz wa-nafiais at-taqrir (Nr. 160).
Eine Fussnote iiber das letzte Horen des Textes in Anwesenheit der vom Schrei-
ber genannten Autorititen ist versehentlich auf 1211/1797 (Nr. 119,3) statt rich-
tig auf 1178/1765 (Nr. 119,2) bezogen (S. 289). — Der Ort der Abschrift wird



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 953

erfreulicherweise so gut wie immer lokalisiert, unklar bleibt lediglich Sabun-
gilar (Sabuncular) im Gerichtsbezirk Kirat an-Nahhas (Nr. 18).

Incipit und Explicit werden sehr angenehm ausfiihrlich wiedergegeben. In
der Orthographie — einem Stiefkind der Forschung — haben die verschiedenen
Schreiber ihre Besonderheiten. Dies betrifft besonders die Schreibung von ham-
za und @, némlich @’ fiir @ (mubtadi@h in Nr. 155; malda in Nr. 168) und 4 mit
madda (Sa‘a@’ir in Nr. 71; da’in Nr. 96,1; al-ba’in Nr. 102; tana’in Nr. 107; §ifa’
und gada’in Nr. 143,10; Sarr bala‘ika in Nr. 145,14). Es findet sich aber auch
hamza fur ‘ayn ((alayhi s-sala)m in Nr. 144.4; 151; 161,2), “ayn fir ¢ — mogli-
cherweise wegen der Aussprache von gaf als hamza — (sanga“in Nr. 132), d fiir
z (Dakariva in Nr. 47; Zaynidada in Nr. 77, al-Bahardi auf dem Einband von
Nr. 99) und sogar st fiir dt (al-istirar in Nr. 125). Drei Werke sind vielver-
sprechend wenig hocharabisch und damit moglicherweie fiir die Geschichte des
Mittelarabischen interessant: tiirkisch beeinflusstes Arabisch haben Nr. 25 (Mit-
te 19. Jh.) und Nr. 161,3 (17. Jh.), christliches Arabisch Nr. 97,2 (16. Jh.). Auf-
fallig sind der Ausdruck al-habbrumman (Nr. 31) und der magribinische Name
Ahmad b. Amhammad b. Ba 1-Qasim b. Ibrahim (Nr. 169,1).
brauchte fiir die Niederschrift von al-Faraid al- utmaniya @ala I-Fawaid al-
Fanariya drei Jahre (Nr. 25), *Abd al-Gani n-Nabulusi fiir die Niederschrift sei-
ner Hamrat al-han wa-rannat al-alhan T Sarh Risalat as-Sayh Arslan iiber einen
Monat (Nr. 140). (Einer Randnotiz zufolge schrieb Abu 1-Fida’> am Taqwim al-
buldan neun Monate und schob das letzte Kapitel erst tiber drei Jahre spiter
nach (Nr. 58).) Bemerkenswert ist schliesslich, dass Muhammad al-Gazzi einem
eigenen Kommentar zwei ganz verschiedene Namen gab und es — entsprechend
den beiden Titeln des kommentierten Werkes — einmal Fath al-qarib al-mugib
J1 8arh alfaz at-Taqrib nannte, einmal al-Qawl al-mubtar f1 Sarh Gdyat al-iptisar
(Nr. 84).

Auch Inhalt und Verfasser werden erfreulich ausfiihrlich beschrieben. —
Die weiteren Handschriften werden beeindruckend breit belegt. — Bei den Bei-
gaben haben wir die schematischen Darstellungen von elf Prasenzen (hadra) in
Form von Wegweisern, der Sari‘a als veristeltem Baum und ihres Verhiltnisses
zu den Rechtsschulen als Stern (Nr. 5) und eine Zeichnung mit der Sandale
Muhammads (Nr. 52). — Bei den Leservermerken finden wir Interlinearnotizen
eines lernenden Lesers (Nr. 12), sama~Vermerke (Nr. 119,2), eine Eintragung
lber die Bedingungen fiir das Imamwerden einer Frau (Nr. 127) und eine Liste
von Schimpfnamen mit Erklarung (Nr. 128).

Nach dem “Literatur- und Abkiirzungsverzeichnis” (471-482) folgen meh-
rere “Register” (483-579) mit den Titeln in arabischer Schrift und in Umschrift,



954 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

den Verfassern, Schreibern, weiteren Personen, Orten, Wasserzeichen, datierten
Handschriften, Incipits, Schreibergedichten, und einer Konkordanz von Kata-
lognummern und Bibliothekssignaturen. Diese Register erschliessen den Kata-
log zusammen mit dem schon erwihnten “Nach Sachgebieten geordneten Ver-
zeichnis der Handschriften” eingehend.

Beigegeben ist eine gute Auswahl von 22 schwarzweissen Abbildungen
(583-603) und ein farbiger Frontispiz. Angesichts der Bedeutung der Sammlung
und der Prizision des Kataloges wiinschte man sich allerdings mehr und beson-
ders auch farbige Abbildungen von Einbdnden, Duktus, Verzierungen und
Lesernotizen.

Zu monieren sind schliesslich zwei drucktechnische Unschonheiten. In der
Transkription sind ‘ayn und hamza verhiltnismissig klein und schlecht unter-
scheidbar — was dann auch prompt zur Verschreibung Farah al-asma’ (statt
Farah al-asma®) fihrt (Nr. 92). Der mehrhundertjahrigen Erfahrung Basels mit
arabischen Drucken entspricht nicht ganz, dass im arabischen Text die Buch-
staben vor und nach Klammern in ihrer unverbundenen Form stehen.

Doch davon abgesehen steht dieser Katalog in seiner dusseren Gestaltung
und der Klarheit des Ausdrucks in der besten Tradition der Basler Schule. Es
bleibt zu wiinschen, dass bald ein Band mit den persischen und tiirkischen
Handschriften folgt — und dass die iibrigen Bibliotheken der Schweiz ihre
Bestdnde bald dhnlich ansprechend erschliessen lassen.

Andreas Kaplony

Jagannath Revisited: Studying Society, Religion and the State in Orissa. Edited
by Hermann Kulke and Burkhard Schnepel. New Delhi: Manohar 2001; VI, 411
pp. ISBN 81-7304-386-8.

According to the introduction, this book presents the papers of a conference
held under the same heading in Heidelberg in 1997 which was planned “(1) to
reconsider some of the past tenets and foci of research on Orissa, (2) to see in
what respects a shift in methods, theories and paradigms has taken place in re-
cent years, and (3) to discuss possible future lines of research” (p. 1). With these
guidelines, it also forms a successor to the 1978 volume on the same topic.! The
volume consists of the introduction by the editors, 15 separate papers and a very
useful and extensive subject index.

1 The Cult of Jagannath and the Regional Tradition of Orissa. Ed. by Anncharlott ESCH-
MANN, Hermann KULKE and Gaya Charan TRIPATHI. New Delhi: Manohar, 1978.



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 955

The introduction, entitled “Jagannath and Orissan Studies: Accomplish-
ments and Prospects” (pp. 1-24), contains a history of research on Orissa and
god Jagannath “from the conquest of Orissa by the East India Company in
1803” to the year 2000 as well as a concise review of the developments of
recent studies revealed in the articles of the book and a preview to develop-
ments expected and hoped for. Thus, the reader is enabled to read the coming
papers in a scientific-historical context and to value the progress made in the
last decades. However, one does not miss critical remarks, culminating in
SCHNEPEL’s demand “to take a more decisive step away from the study of the
great tradition to the study of little traditions” (p. 18). Prasanna K. NAYAK’s
article “Jagannath and the Adivasis: Reconsidering the Cult and its Traditions”
(pp. 25-48) presents “an attempt [...] to highlight the Adivasi connection to
Jagannath at the practical social level”, thus meaning to show that “Jagannath is
a tribal deity, and an ancestral deity” (p. 47). Although the author brings forth
interesting possibilities to interpret the relations between the deities in the
Jagannath triad with the help of the social structure and kinship relations of
“Adivasi societies”, this latter term seems to be applied in a rather undiffe-
rentiated manner, including and seemingly over-standardizing a number of
different “Adivasi”-peoples whose respective relationship to the cult of Jagan-
nath is not satisfyingly cleared up. In her article “Inviting Deities to Lord
Jagannatha’s Town: the Religious Practice of the Vadabalija Fishermen of Puri”
(pp. 49-64), Elisabeth SCHOMBUCHER reflects the incorporation of the cult of
Jagannath as the sovereign local deity by a people migrated to Puri. Thus, she
shows the process of the adaptation of “foreigners” (coming from videsam to the
desa) as well as the connection of the cult and representations of local
sovereignty. Roland HARDENBERG reconsiders the Nabakalebara festival in his
paper on “The Renewal of Jagannath” (pp. 65-92) which is based on a field
study carried out in 1995/96. The author suggests a sociological-anthropological
interpretation of the Nabakalebara ritual by making use of terms brought into
anthropological discussion by Victor Turner, Louis Dumont and Marcel Mauss.
He convincingly points to three conceptions of space (liminality, hierarchy, and
the sacred-profane relationship) and their expression in the rituals. After this, he
suggests two notions of oppositions of time: “[...] one between the regular and
the extra month [of Asadha], the other between the time of the visible and the
time of the invisible gods” (p. 87). By presenting his interpretations, Harden-
berg argues that the structures of the ritual, the gods, space and time reflect the
social realities of the people involved in the cult. The next article (Cornelia
MALLEBREIN, “Constructing a ‘House within the House’: Reading the Wall-
Paintings of the Lanjia Sora from Recitations”, pp. 93-122) tries to reinterpret



956 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

wall-paintings of the Lanjia Sora in the light of the invocations and recitations
of kudam(boi) (“religious experts and intermediaries”, p. 90). By way of this,
the author explains the reactions of the Sora to social changes produced by the
impact of “missionary groups”, both Hindu and Christian. “A Ritual of Revival
among the Gadaba of Koraput” forms the object of Georg PFEFFER’s article (pp.
123-148). By way of a critical discussion of various theoretical models (Ba-
taille?, Derrida, Geertz, Bloch, the Durkheimians and others) for the analysis of
the gotr ritual, Pfeffer constructs a fruitful theoretical framework, which he then
applies in the ethnographic study. He interprets the ritual with the help of eight
relational oppositions that find their expression on the various levels and in the
different stages of the ritual. In his concluding “Interpretation”, he convincingly
shows the value and meaning that the ritual has for Gadaba society. “In fact, the
critical transformation of the ritual implies ‘humanizing’ or ‘socializing’ the
forces of death and destruction. The undead dead are recalled at the gotr to be
killed and consumed by well-known human agents representing specific social
categories. The consumers and not the dead triumph and rebound in violence
[...]” (pp. 144—145). The sixth paper (Ishita BANERJEE-DUBE, “Issues of Faith,
Enactments of Contest: the Founding of Mahima Dharma in Nineteenth-Century
Orissa”, pp. 149-177) deals with the founding of a new religious movement in
the nineteenth century. This article, which succeeds and continues the studies of
A. ESCHMANN?, deals with the history of the Mahima Dharma reform move-
ment in the second half of the nineteenth century and with its relations to the
“Jagannath orthodoxy”, especially focusing on the 1881 attack on the Jagannath
Temple of Puri. Martin BRANDTNER directs the readers’ attention to the histo-
rical relativity of names for regions: “Representations of Kaliniga: the Changing
Image and Geography of a Historical Region” (pp. 179-210) reconstructs the
dynamics of the notion of the region of Kalinga. The main focus is on the
representations of the geographical extension of this region. But, representations
concerning the “reputation” of the region underwent serious changes, too, as the
author shows in an extensive study of Sanskrit literature. Brandtner’s paper 1s
followed by a topically related article by Hermann KULKE (“Historiography and
Regional Identity: the Case of the Temple Chronicles of Puri”, pp. 211-225).
By way of studying the Puri temple chronicles, Kulke argues, that “regional
culture or tradition [...] is not congruent with regional identity, and the exis-

b Note on the bibliography: The article in the first entry is not by J. BAUDRILLARD but by G.
BATAILLE in the work edited by D. HOLLIER.

3 Anncharlott ESCHMANN, Mahima Dharma: an Autochthonous Hindu Reform Movement. In
The Cult of Jagannath ... (see note 1), pp. 375-410.



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 951

tence of a flourishing regional culture is not tantamount to the existence of a
regional identity. Regional cultures and regional identities refer to two different
historical and epistemological levels” (p. 211). Practical issues of the meeting of
different religious traditions (“Hinduism” and “Islam”) form the topic of G. N.
DASH’s paper, entitled “Kalapahar, the Iconoclast: the Making and Message of
a Legendary Tradition, Reconversions in Medieval Orissa and Bengal” (pp.
227-251). Starting with the legend of Kalapahar, Dash presents historical cases
of the transgression of interreligious borders (conversions) in both directions
that can be useful for the study of forms of exclusion and reintegration. Georg
BERKEMER’s article (“Orissa Revisited: a View from the South”, pp. 254-270)
follows his earlier works on the theory of little kingdoms by applying this
theoretical approach to the relations of Orissan kingdoms with the “South”. In
presenting the “view from the South”, he comes to further interpretations of
Orissan and Kalinga history that would not have been possible without the
southern perspective. The theory of kingship and sovereignty is further
elaborated on by Burkhard SCHNEPEL’s “Kings and Rebel Kings: Incorporation
and Dissent in South Orissa” (pp. 271-295). The author explicitly stresses the
importance of the concept of little kingdoms for the anthropological and
historical study of India, arguing that “Indian polities were dynamical, com-
petitive, multi-layered, multi-centred, and continuously expanding (or shrink-
ing) forms of ritual kingship” (p. 292). Anna SCHMID’s research focuses on ico-
nographic issues of cloth painting in Orissa (“Lord Jagannatha in Pictorial
Representations: a Collection of Cloth Paintings (pata citras) from Orissa”, pp.
297-316). She concentrates on the paintings from a “collection within the
research context of the ORP” (p. 298) and analyses the role of the painters as
well as the paintings’ history and contents. The research, in the words of the
author, “helps to illustrate two conflicting positions: first between artistic qua-
lity on the one hand and money-oriented mass production on the other; and
second between attempts at innovation on the one hand and religiously pre-
scribed iconographic standards on the other” (p. 314). Jakob ROSEL directs the
readers’ attention to colonial India and the Role of the East India Company
(“Was the Company Raj in Orissa a system of Bureaucratic government? A
Comparison between an Ideal Type and a Historical Process”, pp. 317-331).
The final two papers (Subrata Kumar MITRA, “Kashipur Revisited: Social
Ritual, Electoral Politics and the State in India”, pp. 333-362 and Heinrich VON
STIETENCRON, “A Congregation of Gods: The Dolamelana Festival in Orissa”,
pp. 363—401) are mainly revisions and extensions of formerly published articles.
Mitra revisited his 1979 study of Kashipur and completed it with actual data and



958 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

recent developments; von Stietencron revised and translated an article originally
published in 1996.

All in all, the volume presents sheer masses of new and most interesting
material on Orissa from recent research. The data as well as the offered inter-
pretations mostly are of high innovative value for the history, study of religion
and anthropology not only of Orissa.

Frank Neubert

KIEHNLE, Catharina, Jidandev Studies I and II. Songs on Yoga, Texts and
Teachings of the Maharastrian Naths (deux études en un volume). Stuttgart:
Franz Steiner Verlag, 1997 (Alt- und Neu-Indische Studien, Universitit Ham-
burg, 48,1).

KIEHNLE, Catharina, Jadandev Studies IlI, The Conservative Vaisnava, Ano-
nymous Songs of the Jiiandev Gatha. Stuttgart: Franz Steiner Verlag, 1997 (Alt-
und Neu-Indische Studien, Universitit Hamburg, 48,2).

Pour des raisons de cohérence d’ensemble, je traiterai de ces deux ouvrages
d’études sur Jiandev (Jiandev Studies) simultanément, ce qui correspond aussi
a la démarche et a la logique de 1’auteure. Il est bien sir possible de lire les deux
ouvrages séparément, mais |’ensemble constitue un projet de recherche
cohérent. On appelle Jriandev Studies, un ensemble de textes qui révelent cer-
tains criteres suffisants pour étre attribués soit a Jiiandev lui-méme (1’auteur du
célebre Jranesvari) ou alors a une tradition de cette lignée. Le choix de Catha-
rina KIEHNLE s’est porté sur des textes yoguiques rattachés a la tradition des
Naths du Maharastra. Sa recherche (traduction, exégese et authentification
d’auteur) contribue non seulement a améliorer nos connaissances relatives aux
traditions Naths et de la bhakti en général, mais constitue une contribution a
I’ensemble de 1’histoire du yoga. Nous ne possédons, en effet, que trés peu de
travaux consacrés a 1’étude du yoga durant cette période (15° et 16° siecles) et
cette étude constitue ainsi un réel enrichissement de nos connaissances.

Le premier volume comporte I’étude de textes dits Lakhota: the Sealed Letter
(Jiiandev Studies I), suivi de Jiandev Studies II consacrés aux stances de yoga
(Yoga Abhangamala: a Garland of Songs on yoga). L’ouvrage de 352 pages se
termine par une bibliographie, avec une €valuation des manuscrits, un index des
chants et des indications techniques.

Le deuxiéme volume (Jiiandev Studies III) traite en 123 pages des chants
anonymes dits de la tradition de Jiiandev. Il contient une discussion sur leur



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 959

compositeur, 1’édition et la traduction des chants, suivi d’une bibliographie et
d’un index des chants. Pour les deux ouvrages un index général et/ou un glos-
saire auraient €té bienvenus.

1) Volume 1 . Jiiandev Studies I et II

Lakhota et Yogapar Abhangamala constituent le matériel de recherche de 1’au-
teure. Le fil conducteur de I’ouvrage est celui d’une tentative de réponse a la
question €pineuse de savoir si le Jiandev du Jhaanesvari est le méme auteur que
celui des Lakhota. Autant I’argumentation que ’analyse des textes répondent a
I’impératif de cette problématique.

Nous commengons par la premiére partie du volume 1 (Jiiandev Studies )
consacrée aux 7 chants dits Lakhota, attribués a Jiandev (ou en tout cas a quel-
qu’un qui emprunte ce nom). Ces chants contiennent des éléments qui les rap-
prochent de I’enseignement des Naths, dont ils empruntent trés largement le
vocabulaire et les pratiques.

Le recours au chant est un usage traditionnellement pratiqué dans la littéra-
ture mystico-tantrique débouchant ensuite sur les chants religieux de la bhakti.
Les chants du yoga ont un caractére composite, influencés par les traditions
siddha, par la foi dévotionnelle largement inspirée par les mouvements du sud,
ainsi que par la dévotion a Vitthal de Pandharpur. La bhakti Sivaite est aussi
présente. Accompagnés de musique, les chants du yoga flrent probablement
adressés a un auditoire plus limité que les chants de la bhakti en général (p. 20).
Les manuscrits utilisés, dont le nombre est limité, sont listés aux pages 25-27.

Les chants sur le yoga, qui occupent une position spéciale a I’intérieur des
chants dits de Jiiandev, ont été agencés en fonction des sujets abordé€s ou encore
selon les auteurs du manuscrit ou une combinaison des deux. Une importante
part de I’introduction de 1’ouvrage de Kiehnle est consacrée a 1’évaluation des
manuscrits, a leur histoire et a leur composition. Les chants ont été classés dans
les manuscrits grace au mudrika, la signature en fin de poeme; cette coutume,
laissant bien évidemment place & d’innombrables “abus”, ne constitue guere un
critére d’authenticité. Certains €léments techniques, compte tenu de leur spéci-
ficité et reférence a des tableaux, ne sont pas abordés ici, mais constituent une
intéressante part de 1’argumentation. Retenons que les 206 Gatha manuscrits
contiennent 9 pothis, alors que le reste, auquel appartiennent les chants du
Abhangamala et du Lakhota sont des vahis. L’écriture est soit la ndgari ou la
modi, 1’orthographe n’est pas encore standardisée. La langue, la grammaire,
I’orthographe, la prononciation et le vocabulaire sont soigneusement présentés



960 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

et étudiés. Les Gathas sont confrontés au Jianesvari sous 1’angle philologique
toujours dans le but d’en évaluer le compositeur.

Le chapitre VI, le plus important, analyse le contenu des sept chants. Les
stances qu’elle traduit, une par une, sont une remarquable synthése du yoga tel
qu’il fut compris a cette époque et dans ce contexte.

On y trouve quelques inexactitudes de translittération, tout a fait mineures
(par exemple, chant un, navave pour navace). Le systéeme yoguique du corps
subtil est largement expliqué selon les connaissances habituelles, 1’évolution
créatrice et le role du son dans ce processus sont aussi abordés. Les reférences
utilisées par I’auteure dans le processus interprétatif ratissent large et sont par-
fois trés eloignées du verset initial. Les éléments explicatifs sont tirés essen-
tiellement des Abhangamala, du Jianesvari et de la littérature des Nath yogin.
Dans le but que s’est donné 1’auteure, le Jiaanesvari regoit, dans ce processus de
comparaison, une place prépondérante. Certains passages sont éclairés par le
yoga classique de Patafjali (par exemple 111.2.ab, p. 124 et suivantes), avec
lequel on peut faire quelques points de rapprochement, malgré des différences
fondamentales telles que, par exemple, I’importance attribuée a la kundalini.
Les références qui sont faites a d’autres textes sont vastes et bien documentées,
allant des traditions anciennes a la modemité (par exemple un recours a
Muktananda), ce qui aurait mérité une réflexion méthodologique un peu plus
approfondie que celle qui est fournie p. 13. L’auteure explique essentiellement
le contenu des stances, a la lumiere des textes auxquels elle recourt pour les
comprendre. Dans une autre perspective, on pourrait songer a introduire ces
stances dans [’histoire du yoga et mesurer 1’évolution de ce dernier.

La traduction intégrale (p. 204-206) est complétée par un ‘“critical
apparutus” qui donne la collection compléte des textes par colonne en partant du
texte de Pangarkar qui sert de référence (p. 208-234).

Il y a certains critéres qui ne se basent que sur des spéculations, étant
donné que nous ne savons pas qui a écrit ces versets sur le yoga. Mais ’auteure
apporte un matériel solidement €tudié, qui, méme si certains éléments restent
obscurs, contribue a mieux faire connaitre un genre littéraire qui est essentiel
pour I’histoire du yoga et de la bhakti. Elle arrive ainsi a la conclusion selon
laquelle I’enseignement démontre (surtout au chant VII) 1’identification entre
Visnouisme et Sivaisme, qui débouche sur ce qu’on peut appeler un Maha-
rastrian Bhdgavata Dharma. Au niveau des expériences yoguiques, les trans-
ferts d’une tradition a une autre seraient relativement faciles par changement de
terminologie. Pour ce qui en est de la question centrale de 1’ouvrage, a savoir
I’identification de 1’auteur des chants du yoga, il y a ceux qui plaident en faveur



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 961

de la these d’un seul Jiiandev, auteur du Jaanesvari et des chants du yoga, les
autres pour deux auteurs distincts. On peut affirmer dans 1’état de la recherche
(et on n’en saura peut-étre jamais plus) que les deux textes appartiennent a une
méme ou en tout cas trés similaire école de yoga, ce qui ne veut pas dire que les
auteurs soient identiques. Pour Kiehnle, ces chants sont anciens (archaiques) et
lui apparaissent comme le substrat Nath du Mahardastrian Bhagavata Dharma.
Ceci plaiderait en faveur d’une identité entre I’auteur du Jianesvari et des
chants de yoga. Dans sa conclusion, avec prudence et avec une certaine
réticence, 1’auteure plaide en faveur de I’acceptation de la these selon laquelle le
Jianesvari Jiiandev est aussi 1’écrivain des stances sur le yoga: il n’existerait
donc bel et bien qu’un Jiiandev et non pas deux. (Nous ne redonnons pas ici les
détails de I’argumentation qui se trouvent p. 202-203).

La guirlande des chants de yoga (Yogapar Abhangamald) qui est la partie
II du premier volume, nous offre le texte, les données techniques et la traduction
des chants du yoga. Ces chants sont un reflet de ’enseignement Nath dans le
contexte du Maharastra et leur contenu corrobore 1’enseignement analysé dans
le contexte des Lakhota. L’auteur retrace 1’histoire des manuscrits (p. 230-241)
et discute la datation ainsi que la provenance des chants (auteur).

2) Volume 2: Jiiandev Studies I1I

Le troisiéme partie de cet ensemble, intitulée The Conservative Vaisnava, est
une compilation de chants anonymes du Jiandev Gatha qui vise essentiellement,
outre 1’édition et la traduction, a determiner les critéres qui permettent d’iden-
tifier I’auteur des chants.

La traduction dans I’ensemble se lit agréablement et reste, partout ou nous
I’avons vérifiée, fidéle au texte.

Dépassant dans sa demarche les seuls critéres philologiques, Kiehnle tente
d’introduire des notions empruntées a 1’anthropologie, reprenant a son compte
la terminologie et les définitions de Victor TURNER, de structure et d’antistruc-
ture. C’est par le biais d’une telle typologie binaire, en référence d’ailleurs a une
approche similaire utilisée par Ramnuja dans le cas des Virsaiva, qu’elle essaye
de parler de la bhakti (ou des bhakti) du Maharastra. Par ce détour, elle espere
contribuer a I’éclaircissement de la question de I’identité de 1’auteur de ces
chants. C’est I’occasion aussi de revenir sur 1’histoire de la bhakti au Maha-
rastra et des régions avoisinantes. Si une telle approche, en termes de structure
et anti-structure (ainsi que d’autres concepts clés de 1’idéologie turnerienne),
nous permet d’évaluer le climat anthropologique dans lequel se vivait la bhakti



962 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

de I’époque, le passage aux textes reste difficile, non pas tant en ce qui concerne
le contenu du message, qu'en ce qui concerne l’identification de 1’auteur.
Kiehnle nous apporte cependant des informations non négligeables, en identi-
fiant, par ce détour, I’auteur a un Vaisnava conservateur. Je pense qu’il faut tout
de méme souligner ’effort de I’auteure de sortir des créneaux habituels de la
philologie pour tenter, par ce détour méthodologique, de répondre a cette ques-
tion si difficile dans ce contexte d’identification et d’authentification d’un
auteur.

Elle part de I’hypothese que le conservatisme de la bhakti maharastrienne
n’est pas seulement visible du point de vue du contenu des chants appartenant a
ce qu’on peut appeler une ecole de Jiiandev, mais aussi du point de vue de la
langue dans laquelle les chants sont composés. Style, plutét monotone, ainsi que
criteres linguistiques pointeraient en direction d’un méme auteur des chants.
C’est dans le chapitre consacré a I’évaluation de 1’identité de I’auteur des chants
qu’elle tranche la question en démontrant qu’aucun des deux Jiandev, que ce
soit celui du Haripath ou celui du Jidnesvari, en comparant des extraits des
deux auteurs avec les chants, ne pourraient étre le compositeur des chants ano-
nymes. L’auteur est probablement un brahmane, une personne de la “structure”,
c’est-a-dire faisant preuve d’un certain conservatisme (d’ou le titre de son
ouvrage). Elle le nomme un Vaisnava conservateur. L’excursion anthropo-
logique se termine par le texte et sa traduction, dont le travail a été soigneuse-
ment fait.

Pour terminer, rappelons que ces quelques lignes n’arrivent pas a rendre
compte d’un travail de recherche tres détaillé et de longue haleine, qui contribue
de fagon importante & 1’étude du yoga en géneral et du yoga et de la bhakti au
Maharastra en particulier.

Maya Burger

MOTE, Frederick W.: Imperial China 900-1800. Cambridge, MA u. London:
Harvard University Press, 1999. XIX, 1107 S.; Chart., Map. ISBN 0-674-44515-
5.

Professor emeritus MOTE hat mit diesem Werk eine durchgehende Geschichte
des spiten kaiserlichen China geschaffen, die methodisch an frithere Arbeiten
ankniipft, etwa an den von Mote herausgegebenen Band der Cambridge History
of China, der sich mit der Mingzeit beschiftigt. Hier wie dort wird in erster
Linie die politische Geschichte aus der Sicht “von oben nach unten” erzihlt.
Doch wird heute von Geschichtsschreibung mehr verlangt als nur die



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 963

Geschichte der Herrschenden, und so trigt Mote auch den inzwischen selbst-
verstindlichen Anspriichen Rechnung, die von Seiten der Ethnologie, der Sozio-
logie und anderen Disziplinen an die Historiographie gestellt wurden.

Das Buch ist in der grossen historischen Erzéhltradition Amerikas verfasst,
und die Lektiire ist daher ein Genuss. Wie der Autor die Balance zwischen dem
Aufzeichnen der grossen Linien und dem Schildern kleiner Details zu halten in
der Lage ist, ist bewundernswert. Daher wird das Werk aller Wahrscheinlichkeit
nach zur Standardreferenz fiir Historikerinnen und Historiker, sowie fiir
undergraduates im Bereich “Chinese Studies” der USA.

Bevor wir die Einzelheiten des Werkes niher betrachten, muss jedoch ein
nicht entschuldbares Versdumnis beklagt werden: In dem ganzen massiven
Werk findet sich nicht ein chinesisches Schriftzeichen! Es gibt also keine im
Fliesstext oder als Glossar im Anhang, noch werden fiir chinesische Autoren
und ihre Buchtitel in der Bibliographie Schriftzeichen angegeben. Da es heut-
zutage nicht mehr nétig ist, sich die Drucklettern in China speziell anfertigen zu
lassen, bleibt dieses Versdumnis unbegreiflich, und der Autor schreibt hierzu im
Vorwort lediglich: “I regret that I have been forced to omit the use of Chinese
and other East Asian scripts, but that may incidentally reduce the irritations that
are aroused by a plenitude of strange words and names” (xviii). Dass der Verlag
offenbar nicht einmal ein Glossar akzeptiert hat, muss der Rezensent als Kurio-
sum kopfschiittelnd zur Kenntnis nehmen. Dafiir wurde als Umschrift dieses
Werkes vom in Amerika so hartndckig sich haltenden Wade-Giles abgelassen
zugunsten des “increasingly standard pinyin system”.

Der scheinbar willkiirliche zeitliche Rahmen vom Jahr 900 bis ins Jahr
1800 abendlidndischer Zeitrechnung leuchtet sehr schnell ein, wenn man sich
vor Augen fiihrt, dass das Ende der Tang-Dynastie im Jahr 907 eine ebenso tiefe
Zisur in der chinesische Geschichte bedeutete wie der Tod des Qianlong-
Kaisers der Qing-Dynastie im Jahr 1799. Der Betrachtungszeitraum des vor-
liegenden Bandes entspricht also der historischen Epoche vom definitiven Ende
des mittelalterlichen aristokratischen China in der Tang bis zum Ende der
Regierungsperiode Qianlong. Tatsichlich wird die folgende Herrschaft des
Kaisers der Regierungsperiode Jiaging erwihnt, aber Mote beschiftigt sich
nicht mehr mit den Ereignissen im Zusammenhang mit der Westlichen Aggres-
sion ab Mitte des 19. Jh. Fiir die etwas mehr als 900 Jahre verwendet der Autor
973 Seiten.

Der beschriebene Zeitraum ist auch die Periode, in welcher laut Mote
“North China became the object of Inner Asian military expansion”. Es ist dies
eine Zeit, in welcher die “conquest dynasties” stattfinden, also die Dynastien
von Volkern, welche die Chinesen als “Fremdvélker” betrachteten. Das Pro-



964 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

blem mit dem ethnozentrischen Verstindnis der “chinesischen” Welt themati-
siert Mote zwar nicht zu Beginn, doch er nimmt sich der Frage im Verlauf des
Buches noch an. Ganz praktische und personliche Griinde sprechen aber auch
fiir die Beschrankung auf diesen Zeitraum: Es ist ndmlich vor allem diejenige
Periode der Geschichte, die F.W. Mote in seinen Jahren als Universititsdozent
immer wieder unterrichtet hatte, die er also gut kennt, und die er als die Grund-
lage des modernen China betrachtet; das Verstédndnis desselben breiter zu streu-
en, ihm also ein Herzensanliegen zu sein scheint (Vorwort, S. XV).

Als Quellen dienten dem Autor geméss den Angaben im Anmerkungs-
apparat die Dynastiegeschichten und die spezialisierte Forschung englischspra-
chiger Historiker der vergangenen vierzig Jahre. Wenn man die Anmerkungen
betrachtet, verfestigt sich allerdings nicht der Eindruck, dass Mote die Dynastie-
geschichten systematisch durchgearbeitet hat, sondern dass er — als die Unter-
richtsvorbereitungen, welche dem Werk urspriinglich zu Grunde lagen — als
Grundlage die relevante Fachliteratur las und hie und da einer Geschichte ge-
sondert nachging, und dabei die Dynastiegeschichten zur Hand nahm. Die
Quellen werden im Buch nirgends diskutiert, und die Anmerkungen beschrin-
ken sich vornehmlich auf Seitenangaben, unterbrochen von gelegentlichen
Ausfithrungen.

Motes Werk ist in folgende fiinf Abschnitte unterteilt: “Conquest dynasties
and the Northern Song 900-1127”, S. 3-190; “Conquest dynasties and the
Southern Song 1127-1279”. S. 193-399; “China and the Mongol world”, S.
403-513; “The restauration of native rule under the Ming 1368-1644", S. 517-
810 und “China and the world in early Qing times”, S. 813-973. Die darauf
folgenden Appendices setzen sich aus einer Konversionstabelle von Pinyin zu
Wade-Giles, Anmerkungen (S. 979-1056), Bibliographie (S. 1057-1083) sowie
einem wirklich brauchbaren Index zusammen.

Zu Beginn des Werks grenzt Mote den Gegenstand seiner folgenden
Betrachtungen ab, indem er anhand der “Five Dynasties” versucht, China zu
definieren. Dieser Abschnitt ist das Produkt langer Uberlegungen und allen
Studierenden ostasiatischer Zivilisationen zu empfehlen. Hier grenzt Mote seine
Betrachtungen gegentiber denjenigen zentralasiatischer oder siidostasiatischer
Geschichtsschreibung ab. Er definiert China aber nicht nur geographisch, son-
dern auch ethnisch, und geht auch hier dusserst behutsam vor. Diese kurze Ein-
fiihrung glinzt zu Beginn des Werkes, und sie ldsst erahnen, mit welcher
Umsicht und sprachlicher Schénheit Mote die Leserinnen und Leser durch die
900 Jahre chinesischer Geschichte manévrieren wird.

Mit dem zweiten Kapitel wendet sich Mote der aufstrebenden Macht der
Kitan zu und der Entstehung dessen, was in der chinesische Geschichtsschrei-



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 965

bung als “Liao Dynastie” bekannt werden sollte. Hier geht Mote so vor, dass er
“China proper”, also die chinesischen Kernlande zunéchst ausser Acht ldsst, und
sich statt dessen den Kitan in der zentralasiatischen Steppe zuwendet. Er geht
den Griinden nach, die dazu gefiihrt haben, dass sie ihre Weidegebiete verlies-
sen und in die chinesischen Kernlande vordrangen. Dies tut er, wohl aus Mangel
an Quellen zum Verstindnis der Alltagsgeschichte, anhand der Person Abaojis,
des Griinderkaisers der Liao. Es folgt ein Kapitel zum Aufbau der Dynastie, in
dem ihre Besonderheiten sowie ihre politische Agenda thematisiert werden,
worauf sich ein Kapitel zur “Liao Civilization” anschliesst. Zeitgleich mit dem
Kitan in Nordchina entwickelte sich siidlich davon die Nordliche Songdynastie,
die ebenfalls ausfiihrlich beschrieben wird. Dabei macht vor allem Kapitel sechs
“The World of Ideas in Northern Song China” deutlich, worin die Unterschiede
der Song-Zeit etwa zur vorausgehenden Tang bestehen. Zum Ende des Ab-
schnitts kommt Mote dann wieder auf die Kitan zu sprechen und erldutert an-
hand ihrer weiteren Geschichte das Auftreten der Tanguten auf die Weltbiihne.

Dieses Muster der Beschreibung wird im Folgenden beibehalten. Da nach
der Liao die Tanguten als Beherrscher eines Teils von China folgen, sowie die
Jurchen (oder “Dschurdschen”) mit der Jin-Dynastie, ehe schliesslich die Mon-
golen Dschinggis Khans dann China wieder unter eine gemeinsame Herrschaft
bringen, ist es die umsichtige Betrachtungsweise Motes, welche diese Phase der
Geschichte in einem neuen Licht erscheinen lisst. Mote schafft es, sowohl den
ethnischen Chinesen wie auch den Eroberern Chinas den Platz einzurdumen, der
fiir eine neutrale und ausgewogene Darstellung ihrer Geschichte unumginglich
ist. So vermeidet er die “China-Lastigkeit” anderer westlicher Darstellungen,
die aus dem sinologischen Interesse an der Han-Kultur oder aufgrund der reich-
haltigen Quellengrundlage der chinesischen Dynastiegeschichten erwichst —
von moderner chinesischer Geschichtsschreibung ganz zu schweigen. Durch
seine Darstellung erreicht er, die wechselhaften historischen Verhidltnisse zwi-
schen den ethnischen Chinesen und den Steppenvélkern als unterschiedliche
Ausformungen des immer gleichen Problems darzustellen. Diese Phase der
chinesischen Geschichte, die aus der Sicht der Chinesen immer als eine sehr
wechselhafte und verdnderliche dargestellt wird, erscheint bei Mote relativ
einheitlich, weil er den Lesern eine grosse Klammer tiefer liegender historischer
Ursachen anbieten kann, welche hinter diesen unterschiedlich ausgestalteten
Konflikte liegen.

Mote gelingt es, sowohl die drei “Fremddynastien” individuell darzustel-
len, als auch deren Gemeinsamkeit herauszuarbeiten, die in einer Beherrschung
von Teilen Chinas resultierte. Dabei wird den jeweiligen Griinderfiguren soviel
Platz eingerdumt, dass die spezifischen Herrschaftsverhéltnisse der Liao, der



966 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Xia und der Jin als logische Folge der Dynastiegriindung zu verstehen sind.
Hierbei gilt das Augenmerk der Frage, in welchem Mass sich diese ethnischen
Gruppen sinisieren oder ihre Steppentraditionen beibehalten und welche Folgen
diese Entscheidungen zeitigen. Bei all dem geht der Aspekt der “chinesischen
Geschichte” im Sinne einer Schilderung der Verhéltnisse der Nordlichen und
Stdlichen Song nicht verloren. Neben der Schilderung der Ereignisse rund um
die wechselhafte politische Geschichte illustriert er die Verhéltnisse durch
historische Karten und durch Stammbaume der Herrscherfamilien. Diese Infor-
mationen erscheinen bei jeder Dynastie.

Nicht nur schildert Mote die sich entwickelnden Beziehungen zwischen
Steppenvélkern und ethnischen Chinesen, sondern er flicht auch immer wieder
grundlegende Uberlegungen iiber das Verhiltnis wie auch iiber die Problematik
der Bezeichnungen ein, so nimmt er etwa S. 268-269 grundlegende Differen-
zierungen zwischen ethnisch zu differenzierenden Viélkern vor, auch wenn diese
alle Chinesisch sprechen. Die Folgen der Vereinheitlichungsbestrebungen der
chinesischen Regierung werden hier sehr deutlich aufgezeigt.

Auf der Basis der dargestellten spannungsvollen Beziehung zwischen Han
und den Steppenvdélkern aufbauend werden im dritten Teil die Elemente zusam-
mengefiithrt. Ebenso wie die nordlichen Fremddynastien und die im relativen
Stiden Chinas gelegene Song durch die Mongolendynastie der Yuan vereinigt
wurden, laufen in der Schilderung dieser Zeit Motes Erzdhlstringe zusammen
und erkldren gleichzeitig die Errichtung des mongolischen Weltreiches wie
auch den Sonderfall der chinesischen Mongolendynastie. Angefangen bei der
Person Dschinggis Khans geht Mote auf die Geschichte der mongolischen
Eroberungen ein, welche das Reitervolk bis ans Mittelmeer fiihren sollte. Dann
kommt er zur Aufteilung des riesigen Reiches in die vier Khanate und damit
schliesslich zu Khubilai Khan.

In dieser Phase der Geschichte beruft sich Mote mehrfach auf die Schilde-
rungen Marco Polos, dessen Aufenthalt in China er als gesichertes historisches
Faktum zu betrachten scheint. Dafiir sprechen nicht nur allgemeine Hinweise
wie der, dass Marco Polo tiber Khubilai berichtet habe (S. 444), sondemn prizise
Passagen wie die Aussage “Marco Polo probably held some minor nominal
posts in the Yuan government” (S. 490), bzw. “Marco Polo, who left China to
return to Venice at the end of the thirteenth century, found Chinese cities larger
and more splendid than any he had seen elsewhere, and he had seen much of the
advanced world of that time”. (S. 762—763). Die Forschungsarbeit von Frances
WOoO0D, die doch manche ernst zu nehmenden Griinde zusammentrigt fiir ein
Anzweifeln des Faktums, dass Marco Polo tiberhaupt in China gewesen sei, hat
Mote entweder nicht zur Kenntnis genommen, oder er hat beschlossen, nicht in



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 967

diese Diskussion einzutreten. Ersteres scheint wahrscheinlicher, sonst hitte er
sie entweder in der Bibliographie angegeben oder aber an mindestens einer
Stelle das Problém angesprochen, dass es Stimmen gibt, welche Marco Polos
Bericht fiir Darstellungen aus zweiter Hand halten. Das ist insofern schade, als
wir gerne die Stimme eines so erfahrenen Forschers wie Mote zu diesem Thema
vernommen hitten.

Mit dem Ende der Mongolenzeit kommt Mote zur Mingdynastie, der er
fast 300 Seiten widmet. Die Tatsache, dass der Autor ein ausgewiesener Spezia-
list fiir diese Epoche ist, mag man zwar in Rechnung stellen, aber trotzdem gibt
es in dieser Abteilung des Werkes, und erstmals hier, einige langfidige Passa-
gen. Die Schilderung der Dynastiegriindung sowie die Darstellung des de facto
Putsches durch den spiteren Yongle-Kaiser erfolgt in mittlerweile gewohnter
Art und Weise, aber die Schilderung der Grenzbeziehungen in alle vier Him-
melsrichtungen und die Darstellung des Alltagslebens geriet nach Meinung des
Rezensenten etwas zu detailliert. Beispielsweise erldutert Mote die Natur der
Verwaltung im gemischt ethnischen Gebiet Guangxi, wo es neben chinesischen
auch lokale Verwaltungsbeamte gibt. Diese Schilderung erfolgt einmal auf S.
703 und dann erneut — etwas detaillierter — auf S. 708. Selbstverstindlich kann
man solche sehr detaillierten Abschnitte iiberspringen oder nur fliichtig lesen,
aber der enorm konsistente Schreibstil Motes zerfasert hier etwas, was dem
Werk natiirlich keinen Abbruch tut, aber schade ist. Uber das ganze Buch
gesehen ist der Abschnitt zur Mingzeit nach Meinung des Rezensenten der
schwichste.

Mote erreicht aber doch durch seine differenzierte Beschreibung des
Griinderkaisers Zhu Yuanzhang, dass bei den Lesenden eine Einsicht entsteht,
weshalb die Ming nicht einfach als Riickkehr zu einer Han-chinesischen
Regentenfamilie zu sehen ist. Vielmehr wird mit Beginn der Dynastie ein neues
Verstdndnis von Politik propagiert, welches den Kaiser als noch zentralere Figur
auftreten ldsst. Gerade am Beispiel der ersten drei Herrscher kann Mote deutlich
machen, dass die Konzentration auf den Kaiser als alleinigem Entschei-
dungstriger viele Gefahren in sich birgt, abhiingig vom der individuellen Per-
sonlichkeit. Dadurch verdeutlicht Mote auch die gestiegene Wirkung der Person
des Kaisers, die vor der Ming aufgrund der Einbindung in ihr Amt weniger
dramatische Auswirkungen hatte.

Es soll nun anhand der Qing-Zeit etwas detaillierter aufgezeigt werden,
wie sich Mote seinem Gegenstand annihert und welche Beschreibung er der
politischen Geschichte gibt. Die Qing nimmt mit 200 Seiten zwar nicht den
Umfang der Beschreibung der Ming ein, aber da in der Regel ein erhdhtes



968 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Interesse an dieser letzten Dynastie besteht, méchte ich hierauf etwas differen-
zierter eingehen.

Hat man sich als geneigter Lesender bis zu diesem Punkt vorgearbeitet,
wird vor dem Hintergrund des bisher Beschriebenen deutlich, welchen Schock
die Eroberung des Reiches durch die Mandschuren bedeutet haben muss. Der
Qingzeit werden fiinf Kapitel gewidmet. Wobei das letzte mit dem Titel
“China’s legacy in a changing world” eine Art Fazit und Ausblick darstellt.
Davor gibt es ein Kapitel zur Eroberung und Etablierung der Dynastie, zwei
zum Kangxi-Kaiser und jeweils eines zum Yongzheng- und zum Qianlong-
Kaiser. Die Qualitdt der in diesem Werk gebotenen Hintergriinde und Ver-
staindnismuster zeigt sich auch hier wieder deutlich: Aufgrund seiner speziellen
Stellung in der dynastischen Abfolge der Qing lduft die “nur” 12 Jahre dauernde
Regierungszeit des Yongzheng-Kaisers Gefahr, zwischen den beiden langen
Perioden von insgesamt 120 Jahren der Kangxi- und Qianlong-Aren als Inter-
mezzo {ibersehen zu werden. Mote zeigt deutlich, faktenreich und tiberzeugend,
wieso diese Sichtweise unzutreffend ist. Es gelingt ihm, die Yongzheng-Ara als
Bindeglied zwischen dem teilweise sinisierten, aber deutlich in der Man-
dschutradition verwurzelten Kangxi-Kaiser und dem vollstdndig sinisierten und
schon als etwas dekadent beschriebenen Qianlong-Kaiser darzustellen. Den
Lesenden wird der Yongzheng-Kaiser als wenig schillernder, aber ernsthafter,
fleissiger und gerechter Potentat vorgestellt, der gewisse Regierungstraditionen
von seinem Vater libernahm und entsprechend zu modifizieren wusste, der
gleichzeitig die Basis fiir die glanzvolle, sechzig Jahre wihrende Periode seines
Sohnes legte, und der zudem gewisse ungerechte “Restanzen” fritherer Regie-
rungen ausglich.

Wie an diesem Punkt zurecht bereits erwartet werden kann, ist die
Beschreibung der Yongzheng-Ara eingebettet in die zwei Kapitel, die dem
Kangxi-Kaiser als jungem Mann und reifen Herrscher gewidmet sind. Die
Darstellung des jungen Kaisers, der die “Rebellion der drei Grenzlehen” (san
fan zhi luan) bekdmpfte und die Kiistenregion Fujians befrieden und Taiwan
einnehmen musste (“Koxinga-Problematik™) wird vervollstdndigt durch eine
Schilderung seines Umgangs mit den Ming-Loyalisten. Hier konzentriert sich
Mote auf die politischen Entscheidungen, die zur Festigung des Reiches und zur
Konsolidierung der Dynastie beitrugen. Im folgenden Kapitel “The Kangxi
Reign” schwenkt der Fokus auf die politische Handhabung des Kerngebiets,
aber auch der Grenzlande zur Mandschurei. Hierbei wird dem Bannersystem
grosse Aufmerksamkeit geschenkt, und dabei versdumt Mote nicht, die unge-
rechte Behandlung der chinesischen Bevélkerung zu erwdhnen, welche die
mandschurischen Herren zu erndhren hatte. Wurde noch zur Zeit des Vaters des



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 969

Kangxi-Kaisers, des Shunzhi-Herrschers, ein Dekret erlassen, wonach Man-
dschus nur im Militidrdienst arbeiten sollten, nie aber auf den Feldern, so zeigen
sich von der Kangxi-Zeit an erste negative Folgen der Bevorzugung. Diese
erstreckte sich ndmlich auch auf die Beamtenpriifungen, bei denen den man-
dschurischen Kandidaten mit Quoten und Sprachregelungen unter die Arme
gegriffen wurde, wihrend sich die chinesischen Kandidaten einem morderi-
schen Konkurrenzkampf ausgesetzt sahen. Alle diese Entscheidungen trugen
dazu bet, dass die Regierungsperiode Kangxi keine friedliche, sondern eine eher
ruppige Bliitephase wurde, unterbrochen von politischer Héarte und Ungerech-
tigkeit. In diese Zeit fallen auch die Auseinandersetzungen um die Ming Shi, die
offizielle Dynastiegeschichte der Mingzeit. Schliesslich werden zum Schluss
des Kapitels erneut die Probleme mit den anderen Ethnien behandelt, nament-
lich mit den Mongolen, die in unterschiedliche Herrschaftsgebiete aufgeteilt
waren, deren westlichstes unter der Leitung von Galdan den Kangxi-Kaiser in
militdrische Unternehmungen verwickelte.

Aber auch das Problem der Beziehung zwischen China und Tibet wird hier
erstmals ausfiihrlich besprochen. Wihrend es zwar in der Yuanzeit eine Allianz
zwischen Mongolen und Tibetern gab, bei der die Mongolen als Beschiitzer des
Lamaismus in Erscheinung traten, entwickelten sich in der Qing-Zeit komplexe
Beziehungen zwischen dem Reich, an deren Spitze der Kangxi-Kaiser stand und
dem tibetischen buddhistischen Reich, an deren Spitze der dem Kangxi-Kaiser
ebenbiirtige Fiinfte Dalai Lama (1617-1682) stand. Die politischen Verhiltisse
nach der Reinkarnation des Fiinften als Sechstem Dalai Lama, als der Kangxi-
Hof versuchte, diesen fiir die mandschurischen Ziele einzuspannen, werden sehr
verstindlich dargestellt, was bei Lesenden das Verstindnis fiir die heute
bekanntlich noch immer nicht geldste Situation auf eine neue Basis stellen kann.

Das vorletzte Kapitel mit dem Titel “Splendor and degeneration, 1736—
1799” erzdhlt die Geschichte der Herrschaft des Qianlong-Kaisers. Dieser wird
in chinesischen Quellen gerne als die Krénung der Qing dargestellt, weil er eine
lange Regierungszeit hatte, in der wesentliche Projekte begonnen und vollendet
wurden (wie das Siku Quanshu-Projekt) und weil er sich nicht mehr mit der
Befriedung der Grenzen des Reiches beschiftigen musste, wie das noch bei
seinem Grossvater der Fall gewesen war. Mote gelingt es auch hier wieder,
seine eigene Ansicht darzulegen, zu begriinden und damit zu {iberzeugen. Er
zeigt die vielen kleinen Bereiche auf, in denen der Qianlong-Kaiser Fehler
machte, die zwar in seiner Regierungszeit nicht mehr thematisiert wurden, die
aber seine Nachfolge auf dem Thron erheblich beschiftigten. Da gibt es den Fall
des Eunuchen He Shen, der in der Spitphase der Regierungszeit einen schier
grenzenlosen Einfluss auf die politischen Geschéfte ausgeiibt hatte oder die



970 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Problematik im Zusammenhang mit der literarischen Inquisition, die auf das
Siku Quanshu-Projekt folgte. Hier vertritt Mote eine vom Standardwerk zum
Thema, Kent Guys The Emperor’s Four Treasuries, abweichende Meinung. In
Kent Guys Darstellung waren die Biicherverbrennungen weniger effektiv und
weniger tiefgreifend, als dies bisher dargestellt wurde. Kommt hinzu, dass die
gegen die Mandschus gerichteten Ressentiments zum Ende der Dynastie und in
der frithen Republikzeit eine libertriebene Darstellung beglinstigt hitten. Dem
hélt Mote das Bild einer schrecklichen Verfolgung und Unterdriickung ent-
gegen, bei dem die Leichen von seit langem verstorbenen Autoren exhumiert
und zerstlickelt wurden. Er zdhlt die Klassen von verbotenem Schrifttum auf
und beschreibt, wieso diese als Gefidhrdung der Dynastie angesehen worden
waren. Nach Meinung des Rezensenten ist die Darstellung Guys zu dieser
“Inquisition” {iberzeugender als der doch zu kurze Abriss bei Mote. Dieser
schreibt selbst zu Beginn des folgenden Abschnitts: “It is a paradox that an in-
timidating censorship was fiercely enforced through the decades when great
advances in scholarship were coupled with original philosophical inquiry” (S.
928). Die in diesem Abschnitt vorgenommene Einschitzung der qing-zeitlichen
Gelehrsamkeit und der Bekd@mpfung des Neokonfuzianismus entspricht den
Darstellungen der amerikanischen Standardwerke zu diesem Thema. Im letzten
Abschnitt kommt der Autor dann auf die militdrischen Erfolge des Qianlong-
Kaisers zu sprechen. Da es sich bei diesen offenbar um propagandistisch tiber-
triebene bessere Scharmiitzel handelte, kann Mote deutlich machen, wieso “De-
generation” zurecht im Titel des Kapitels vorkommt.

Das letzte Kapitel bietet einen Ausblick auf die Probleme, die China nach
dem Tod des Qianlong-Kaisers beschiftigen sollten. Ganz zum Schluss verliert
der Autor einige Worte zum Thema seiner eigenen Motivation und seiner aus
personlicher Erfahrung gewonnenen Sicht zu einem sich wandelnden China. Die
meisten mit der chinesischen Historiographie vertrauten Leserinnern und Lesern
dieses monumentalen Werkes werden mit Interesse zur Kenntnis nehmen, dass
der Autor seine Personlichkeit und seine Motivation nicht in einem Vorwort
ausdriickt, sondern im letzten Kapitel des Hauptwerks, wofiir es ja hinreichend
historische Prizedenzien gibt. Frederick W. Mote ist sicherlich kein Sima Qian,
doch beide haben eine personlich gefarbte und doch — soweit dies tiberhaupt
moglich ist — objektive, detaillierte und interessant zu lesende Geschichts-
schreibung geschaffen, die in ithrem Betrachtungszeitraum iiber eine Dynastie
hinausgeht.

Marc Winter



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 971

Violence Denied: Violence, Non-Violence and the Rationalization of Violence in
South Asian Cultural History. J. E. M. Houben and Karel R. van Kooij, eds.
Brill’s Indological Library Volume 16. Brill. Leiden, Boston, Koéln. 1999. Pp. ix
+ 385 and Plates.

This collection of scholarly papers, the idea for which derives from a series of
seminars and symposia held at the Kern Institute, the Research School CNWS
and the Leiden Institute for the Study of Religions that took place in the mid
1990s, appeared in 1999. The years since then, however, have served to make
its theme viz., South Asian attitudes towards and rationalizations of violence
only more timely as this period has witnessed a significant resurgence of inter-
national and communal violence, in the region. In South Asia there is a thin and
often almost invisible line separating political from religious and ethnic vio-
lence. Therefore the re-intensification of the secessionist violence in Sri Lanka,
the limited Indo-Pakistani war on the Kargil sector of the Line of Control in
Kashmir, the outbreak of virulent Hindu-Muslim violence in Gujarat, the terro-
rist attack on the Indian Parliament, and the recent threat of the ultimate vio-
lence of nuclear war give us renewed reason to contemplate the religious and
cultural sanction for violence in societies that are deeply influenced by the tradi-
tions of Hinduism, Buddhism, Sikhism and Islam. The present collection serves
both as a call for and a contribution to such contemplation.

The imbrication of religious and philosophical teachings in the cultural
practice of ritual, social and political violence is, of course, particularly inter-
esting in the case of South Asia since all three of the indigenous religions of the
regions surviving from antiquity viz.,, Brahmanism-Hinduism, Jainism, and
Buddhism to varying degrees, in varying contexts, and at varying times in their
histories have powerfully valorized the theory and practice of the avoidance of
violence, generally known by its Sanskrit name ahimsa.

The present volume approaches a variety of questions surrounding the
cultural practice of violence in South Asia from a wide variety of perspectives
as it is observable in a very broad spectrum of sources ranging from ancient and
medieval canonical works of the three religions named above through Hindu,
Buddhist, and even Dutch (!) paintings to modern Hindi short stories by socia-
list writers. As such the work exhibits both the strengths and weaknesses of its
genre, that of the edited collection.

Among its strengths are its tackling of a broad concept from a variety of
approaches and so offering its readers the opportunity to reflect on the many
ways in which a culture (or, more accurately, a set of related cultures) repre-
sents and confronts violence and the anxieties it generates in various forms of



972 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

cultural production. Among its weaknesses is the disparate nature of its papers
by authors with rather different interests, methodologies, and theoretical per-
spectives. All the contributions touch somehow on the theme of violence but the
work offers no consistent or comprehensive approach to the subject, a situation
that leaves the editors, like all editors of collected papers, with the heroic and
often unhappy task of finding or even fabricating the unifying thread. Then, too,
as with all such productions, the quality of the individual contributions is varied.

With this as a background, then, it is perhaps best not to attempt any larger
critique of the work as a whole. It will be more useful, instead to attempt some
very brief critical evaluation of each of the volume’s twelve papers which
comprise an introductory essay and original scholarly contributions.

The first paper in the volume is, of course, Houben and van Kooij’s above
mentioned introduction. This essay begins with some brief observations on the
cultural relativism of the perception and definition of violence and about the
idea of rationalization, flirting with the question of the trans-cultural applicabi-
lity of Freudian categories. Beyond this, it confines itself largely to summa-
rizing the contents and arguments of the volume’s eleven principal contribu-
tions.

The volume’s second paper is a thoughtful, well-researched, and informa-
tive piece by Henk BODEWITZ on the rather complex problem of the origins of
the concept of ahimsa in Hinduism. Bodewitz offers a historical perspective in
which he demonstrates that despite some modern reinterpretations, ahimsa even
in those older Hindu texts that uphold it as a virtue, cannot be automatically
homologized (as in the case of Gandhian non-violence) with vegetarianism and
pacifism. More critically he asserts that the concept of non-violence cannot,
despite the efforts of some modern scholars to do so, be derived from the
mainstream of Vedic ritualism but instead must be traced to the various
traditions of ascetic antiritualism. Bodewitz’s arguments in this connection are
generally cogent but they are to some degree marred a certain outmoded veda-
centrism and seemingly careless writing or editing. This is unfortunately most
jarringly evident in his penultimate sentence in which he sums up his argument.
Bodewitz writes, “One may rather assume that ahimsa originally belonged to
the ascetic antiritualism, which was especially represented by the heretics
(Buddhists and Jains) and only hesitantly obtained a foothold in the older Vedic
Upanisads, where, however, it was never associated with ahimsa.” (p.41) This
complex sentence, when pared down to its core appears to inform us that ahimsa
was never associated with ahimsa in the older Upanisads. One would guess that
the author means to say that antiritualism was not, in the Upanisads, associated



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 973

with ahimsa since in fact, as Bodewitz himself notes, ahimsa and Vedic
sacrifice are not seen as antithetical in the Chandogya Upanisad.

Then too, Bodewitz’s reference, repeated throughout the essay, to the
Buddhists and Jains as “heretics,” “heterodox’ and “heretical” and to the Vedic
tradition as “orthodox” strikes one as outmoded and even offensive in its seem-
ingly unquestioning adoption of the polemical brahmanical view of the so-
called “Sramanic” religious systems as pernicious heresies in their rejection of
the sanctity of the Vedic texts and the religiosity of the Vedic cult of sacrifice.

In the third essay Lambert SCHMITHAUSEN presents a rather concise survey
of some of the principal attitudes towards war expressed in a variety of
Buddhist texts drawn from the Theravada, Mahayana and Vajrayana literature.
He demonstrates that the mainstream doctrinal texts generally subsume acts of
war—whether offensive or defensive—under the basic Buddhist ban on killing.
He notes that a few texts from a variety of sects, however, find justification for
acts of violence when they are done in order to defend Buddhism, to protect
others from violence and, in a few cases, to liberate suffering sentient beings
from their miserable lives. This last idea, associated with a certain strain of
Vajrayana in Tibet, should have perhaps been related to similar ideas docu-
mented in the case of a few obscure Hindu sects. Instead, Schmithausen cites, in
this connection, the deranged beliefs and practices of the criminal Aum
Shinrikyu cult of Japan, which, despite the claims of its founder, can not
reasonably be considered a truly Buddhist movement.

The fourth article, by Danielle FELLER JATAVALLABHULA examines the
Kaurava-Pandava War in the light of the Mahabharata’s recurrent allusions,
both literal and metaphorical to that yuga-ending battle as a kind of great and
bloody sacrifice, a ranayajiia. Much of this is familiar ground, well trodden by
Hiltebeitel and others, but Feller Jatavallabhula does manage, in her close
reading of the epic, to extract and bring together many of the suggestive refe-
rences to this important way in which the poem represents its central thematic.
On the other hand, in her single-minded reading of the epic virtually every
element of the poem points to sacrifice and the monumental work itself is
reduced to a kind of roman a clef. This aspect of the paper is troubling and in
some ways reminiscent of 19™ century efforts to map complex cultural docu-
ments like the epics on to simple themes. One is reminded of Jacobi’s conten-
tion that the Ramayana is simply an elaborate and disguised reworking of the
Indra-Vrtra myth. In both of these cases the reader has to ask himself or herself
why a civilization would want to encode a largely moribund cultural practice
(e.g., the Vedic sacrifice) so elaborately. Or to pose the question in another way,
why the rich and diverse cultures of South and Southeast Asia would continue



974 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

to preserve, expand, and modify such a code, a code which, to judge by indige-
nous sources, was not understood by its audiences. The sense that this type of
approach is somewhat dated is only strengthened by her suggestion (pp. 78-79)
that the underlying purpose of the Mahabharata war might be found in the
theory of the divine king who rules for a fixed period and is then ritually slain, a
notion first put forward by FRAZER in 1913 in his The Golden Bough.

Feller Jatavallabhula offers a number of contrasts between the poetic figu-
ration and some of the incidents of the Mahabharata and the Ramdyana but
these do not always stand up to a careful scrutiny of the latter text. There are
also occasional technical errors as when on p. 84 she incorrectly identifies
Mahdbharata 7.48.48, a verse composed in the vamsasthavila meter as an
example of a verse in upajati. On the whole, the paper is interesting and offers a
number of useful observations of the epic’s preoccupation with sacrifice as both
metaphor and meaning in the poem. Still, the author’s unrelenting effort to
make almost every aspect of the work fit her scheme is less than fully per-
suasive.

Jan HOUBEN, one of the volume’s editors, is also the author of its fifth
paper. This is a thoughtful and well argued discussion of the question of the
propriety of ritual violence directed towards animal and perhaps human victims
as this matter is discussed in the texts of some of the major schools of Hindu
philosophy. Special emphasis is placed on the generally opposing views on this
question in the texts of Samkhya and Advaita Vedanta. Houben takes a useful
historical view in which one can see the shifting attitudes of the various schools
in a general trend away from ritual violence over time towards the increasing
valorization of non-violence in later texts and philosophical and religious
movements. He raises some interesting issues around what he calls the
“embarrassment” over ritual killing that is found even in the practice of the
sacrificers and in rationalizations of the defenders (mainly Mimamsakas and
early Advaitins). His suggestion (pp. 116-7) that the Upanisads might regard
sacrifice as tainted with some kind of demerit is an interesting one but in the
absence of more explicit passages than he has quoted this remains to be
demonstrated.

In the next essay in the collection Robert ZYDENBOS presents us with a
very useful discussion of Jainism as the religion of non-violence. This piece 1s
particularly helpful and interesting in that it steps back from the increasingly
sentimentalized representation of Jainism as a largely ethical system for the
propagation of world peace and animal welfare. Zydenbos does this by offering
us a well informed view of aspects of Jaina history quite different from the



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 97

usual ones based largely on textual sources and the practices of Svetambara
communities in Gujarat and Rajasthan.

This piece makes good use of Zydenbos’ intimate knowledge of the in-
sufficiently studied Digambara Jainas of Karnataka. It after all is in South India
that Jainas ruled as kings and made the kind of accommodations to the exercise
of coercive power that are required of any sovereign. The author also notes that,
unlike their northern co-religionists, South Indian Jainas are frequently engaged
in the practice of agriculture, an activity that by its very nature inevitably
involves himsd. Zydenbos makes the simple but often overlooked point that all
life entails some degree of violence according to the Jainas and that this is well
understood by lay people who must still get on with their lives while hoping for
a gradual reduction in their karmic burden over many lifetimes.

The next paper, authored by Roy JORDAAN and Robert WESSING, takes as
its starting point Paul MUS’s notion of a continuous cultural area he called
“monsoon Asia.” They use this as a basis from which to launch an examination
of the extent to which that region shows consistent evidence from textual,
sculptural, and ethnological sources of a widespread practice of human or
animal sacrifice in the construction of major buildings. On the basis of the
material accumulated in the course of their broad examination of evidence from
South and Southeast Asia, the authors conclude that certain kinds of structures
in this part of the world believed to need “spiritual support in order to fulfill
their intended function” (p. 239) did, despite arguments to the contrary by other
scholars, require greater or lesser blood sacrifices in the course of their con-
struction. They further argue that it is not the case that such practices derive
from the Vedic cult. Instead they suggest that such a construction sacrifice was
part of a widely shared and varied cultural system and that in India it became an
element in the set of beliefs and practices that are familiar to us from the Vedic
religion and Hinduism.

The volume’s next offering is an essay by its other editor Karel VAN
Koou. The author attempts to look anew at a familiar and disturbing icono-
graphic representation of the Hindu goddess Chinnamasta in a specific Kangra
idiom miniature of the eighteenth century. He argues that earlier scholars who
view the piece and others like it as either a merely tantric representation or who
attempt to offer psychoanalytical interpretations of its intimate juxtaposition of
graphic self-mutilation and sexuality have failed to understand the image 1n its
proper context. Instead, van Kooij claims that the work must be understood in
terms of its context as part of the collection of a reigning monarch who would
have cherished it more as a symbol of victory than as a religious icon. Van
Kooij’s arguments, however, are not entirely persuasive and his piece, like



976 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

others in the volume seems sometimes to be out of step with more recent trends
in scholarship. Thus, for example, the author summarily dismisses any consi-
deration of the kind of psychoanalytic or even merely psychological inter-
pretation that materials such as this seem to cry out for by asking, “[...] 1s 1t
reasonable to apply ‘Freudian’ or ‘Jungian’ psychological categories, which
belong to European thought prevailing at the beginning of the twentieth century,
to the mind of people who lived in eighteenth century Kangra, unless of course
it 1s assumed that these western psychological categories are universal?” (p.
257) Van Kooij declares himself “not inclined to subscribe to this last
assumption.” Really, it is astonishing to see this tired old view articulated once
more in a contemporary work. The author also makes much of the “trampling
motif” in the painting to support his argument. However, although trampling or
dancing upon a figure is used widely in South Asian iconography to represent
subjugation, not all such representations are connected with actual combat. Van
Kooij selects the example of Bhima’s placing his foot on the head of the fallen
Duryodhana in the Mahabharata; but Chinnamasta is not trampling the head of
a dead or dying enemy but rather striding upon the bodies of an erotic couple
that is very much alive. Then too, Bhima’s behavior towards the stricken king
Duryodhana is not held up as an appropriate action for a victorious warrior. Not
only does Yudhisthira, as van Kooij notes, hold him back, but, although the
author fails to mention it, Krsna’s brother Balarama appears on the scene in a
rage at Bhima’s act of /ese-majesté ready to kill him. It is only the persuasive
tongue of Krsna himself that finally persuades his brother to spare the trans-
gressive Pandava hero.

Then too, van Kooij’s adduction of the various forms of self-mutilation as
forms of sacrifice is interesting here but, in the absence of a sustained argument,
he is not able to make a fully persuasive case that what we have in Chinnamasta
1s an example of this complex phenomenon.

The ninth paper in the collection is a rather brief (at seven and a half
pages) communication on the part of Pieter VERHAGEN discussing some San-
skrit and Tibetan tantric Buddhist mantras whose content appears to call for the
exercise of lethal violence. Verhagen argues that such mantras and dharanis
may have one of two purposes. The first is an apotropaic purpose to free the
practitioner from fear of bodily harm. The second he describes as a soterio-
logical purpose. Here the practitioner and even in some cases the victim of ritual
violence accompanying the recitation of the mantra receive spiritual benefit, the
former from the praxis and the latter through having their bodies destroyed and
“their mindstreams exalted to the state of complete liberation.” (p. 281)



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 977

The volume’s tenth paper authored by Jos GOMMANS attempts to draw
some rather broad distinctions between warfare and political violence as prac-
ticed in Europe and South Asia between c. 1100 and 1800 CE. Gommans
centers his arguments around an anecdote in which Abu’l Hasan, the last ruler
of Golconda, was deeply disturbed by a Dutch painting of a cavalry battle
(reproduced in the plates). The piece raises a number of interesting points but,
as its use of this anecdote foreshadows, its thrust is compromised by a sort of a-
historical essentialism reminiscent of the old spiritual East-secular West cliche.
Thus, for example, after referring to the “Christian separation between the
earthly domain of man and the heavenly domain of God,” (p. 304) Gommans
continues, “In South Asia, however, the situation was different since the
transcendental world continued to play an active part in this world which
deprived earthly power from possessing ultimate meaning it itself. The ultimate
aim for both Brahmins and kings was not earthly power but eternal salvation
[...]” (pp. 304-5)

Gommans makes similarly sweeping generalizations about the supposedly
different aims and nature of warfare in Europe and South Asia basing his argu-
ment on the alleged existence, in the latter area, of a “nomadic frontier” and
making little if any effort to distinguish among specific times and places in
either region.

The eleventh contribution to the volume is an essay by Victor VAN BIJLERT
on nationalism and violence in colonial India during the three decades from
1880-1910. This piece provides a useful discussion of the tensions that arose
during the formative period of the nationalist struggle in India between figures
such as Tagore, who argued for a program of social reform as a way of moving
the Indian people gradually towards self rule, and those who, inspired by
Bankimchandra Chatterjee’s famous novel Anandamath, developed a religious-
romantic ideology that called for revolutionary violence as the proper path to
India’s freedom. Of particular interest is van Bijlert’s discussion of the thought
and writings of Aurobindo Ghose, who famously bridged this gap in mutating,
as it were, from a position aligned with the violent revolutionaries to that of a
peaceful advocate of transcendental spirituality. The author concludes by noting
that the problem of violence in the articulation of nationalism by no means
ended with independence but continues in what he calls the “Janus-face” of the
nation-state which on the one hand promises to protect its citizens from violence
while on the other it claims a monopoly on the use of violence to create and
protect itself.

These conclusions are in and of themselves not very original and the piece
can also be faulted for its excessively narrow focus. After promising, in its title,



978 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

a discussion of violence in “colonial India,” the author focuses almost entirely
on a few actors in Bengal. The issues he raises were, in this same time period,
being fiercely debated throughout India, especially in and around the founders
of the Indian National Congress in Maharashtra, where the tensions between the
moderates and “extremists” were most intense. It is strange therefore and some-
what regrettable that in a paper on this theme we find little or no mention of
such towering figures as Tilak and Gandhi and the roots of religious nationalism
in western India.

The views of Tilak on violence and its justifications are, however, ad-
dressed in the next and final essay in the collection, Theo DAMSTEEGT’s paper
entitled “Violent Heroines: Ajiieya and Violence—Revisited.” Here the author
attempts, not entirely convincingly, to historicize the Socialist Hindi poet and
short-story writer S. H. Vatsyayan’s (pen name Ajfieya) portrayal of violent
revolutionary women in a number of his works of fiction. Damsteegt focuses
particularly on the characterization of the revolutionary heroine of Ajfieya’s
short story “Vipathga” (published in the early 1930’s) a woman whom he
classifies as a heroic woman or viramgand. In the story, which incidentally
seems to owe as much of its central plot to the opera Tosca as to historical
incidents in revolutionary Russia, a woman has killed a Czarist police official in
the course of freeing an arrested comrade. Damsteegt’s discussion of the literary
and 1deological sources of this and related stories of Ajfieya, in which he refers
to historical figures such as the Rani of Jhansi, fictional works such as Bankim’s
Anandamath, and of course Tilak’s Srimadbhagavadgitarahasya, is interesting
and well informed. The essay, however, seems to lose its focus in its efforts to
venture into a kind of nebulous psychologizing and an elaborate although far
from persuasive attempt to calibrate the extent to which Ajfieya’s audience
would have regarded his stories as fictional or non-fictional. The various “re-
ferential signals” Damsteegt marshals in this effort such as “real localities” and
“authentic” sounding names for fictional characters, are widely shared with the
vast majority of fiction worldwide and this discussion hardly advances the
author’s thesis. In the end, Damsteegt points out a number of rationales for
acceptable (i.e., socially progressive) violence that are shared by Tilak and
Ajfieya while at the same time rightly noting that the latter’s ideology is rooted
in Socialism, while the former’s derives from the ideals of karmayoga and
lokasamgraha as articulated in the Bhagavad Gita. He concludes that although
Ajneya does refer to the Gitd and “implicitly” to Tilak’s commentary on it, a
direct link between the two writers would “seem unlikely”.

In conclusion, it is fair to say that this volume, despite the rather diverse
nature of its contents and the differing approaches taken to the various issues 1ts



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 979

authors address, presents a timely and interesting insight into contemporary
European scholarship on the themes of violence and the rationalizations and
sacralization to which it has been subjected in ancient, medieval and modern
South Asia. Although one cannot agree with all of the arguments of all of its
contributors, this is certainly a volume that will excite the interest and stimulate
the thinking of Indological scholars on these important issues.

The volume, like all those published by Brill is handsomely produced (and
accordingly priced) with a number of nicely reproduced plates, several of them
in full color. In general the writing and the editing is of a fairly high quality.
This is all the more impressive in light of the fact that most if not all of the
authors are probably not native speakers of English. On the other hand there are
a number of misspellings and infelicities of grammar and usage that, in a
volume of this quality, should have been caught by a competent copy editor.

Robert P. Goldman

Phénixbaum: Moderne taiwanesische Lyrik. Herausgegeben von Tienchi Mar-
tin-Liao und Ricarda Daberkow. Bearbeitung Christiane Hammer. Bochum:
Projekt-Verlag, 2000. (Arcus-Chinatexte des Richard-Wilhelm-Ubersetzungs-
zentrums Bochum; Bd.19) 408 S. ISBN 3-89733-058-X.

Formosa — Die Wunderschone — diesen Namen gaben anfangs des siebzehnten
Jahrhunderts westliche Kolonisatoren, die Portugiesen, dem heutigen Taiwan.
Im Jahre 1680 wurde die Insel von den Chinesen erobert, und die Urbevol-
kerung geriet unter die Dominanz chinesischer Sprache und Kultur. Dieser
Zusammenhang mit dem Festland erfuhr eine Zisur durch die fiinfzigjihrige
Kolonialherrschaft der Japaner (1895-1945); die Bevélkerung war gezwungen,
sich der japanischen Sprache zu bedienen. Der nun nach dem Zweiten Weltkrieg
widergewonnene Kontakt mit dem Festland hinterliess ebenfalls seine Spuren,
im Besonderen durch die Umstellung auf die neue Staatssprache, auf das Hoch-
chinesisch. Weitere Probleme ergaben sich aus der politischen Lage unter der
jahrelangen Regierung von Chiang Kaishek beziehungsweisse der Guomindang
(KMT).

Schon diese wenigen Hinweise auf die staatspolitische Situation in der
zweiten Hilfte des zwanzigsten Jahrhunderts erkliren die breite Palette an
literarischen Themen, sowohl in der Prosa wie in der Lyrik. Im Nachwort der
vorliegenden Anthologie Phdnixbaum schildert die Herausgeberin Tienchi
Martin-Liao die literarische Szene im Allgemeinen und im Einzelnen die
Stromungen in der modernen Lyrik.



980 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Phonix, der mythische Vogel, der sich selbst verbrennt und aus der Asche
neu aufsteigt — Symbol des sich erneuernden Lebens — driickt sich beispiels-
weise in einem Gedicht des Ureinwohners Mo Naneng (geb. 1956) mit dem
Titel “Lebewohl, Regenbogen” aus: “Lebewohl, Regenbogen / Seufze nicht,
weil ich deine bunten Farben iibersehe / angesichts der Unberechenbarkeit von
Gut und Bose / Verlor ich zwar erhabene Schonheit / Erlangte jedoch boden-
sténdiges Schwarzweiss.”

Mit diesem Fiinfzeiler beschliessen die Herausgeber die Ubersicht tiber das
moderne lyrische Schaffen. Interessant ist der Vergleich mit dem zweistrophi-
gen Gedicht am Anfang der Anthologie von Tan Zihao (1912-1963), einem
Festlandchinesen. “Suchen // Die Sonne, die im Ozean versinkt / Ist tragisch wie
das Seufzen eines Helden / Ein Stern zieht vorbei / Zum fernen Horizont // Der
néchtliche Meereswind / Hat gelbe Erde aufgewirbelt / In unendlicher Nacht /
Hat eine kithne, grosse Seele / Sich rittlings auf das schnelle Pferd der Zeit
geschwungen.”

Dem Regenbogen gleich ist die Sonne, die im Ozean versinkt; tragisch wie
das Seufzen eines Helden empfindet der Dichter den Sonnenuntergang. Und
dennoch: Eine kithne Seele hat sich auf das schnelle Pferd der Zeit ge-
schwungen. Im Regenbogengedicht geht die erhabene Schoénheit der Farben
verloren. Aber Neues entsteht, das bodenstindige Schwarzweiss, ein neuer
Heimatboden.

Das Bild eines Bogens zwischen Festland und Insel, einer imaginéren
Briicke, die Zeit und Raum und Ethnien verbindet verbindet, stellt sich wihrend
der Lektiire des Sammelbandes immer wieder ein. Den am weitesten gespannten
Bogen schlidgt das lange Poem von Li Minyong (geb. 1947) unter dem Titel
“Lektiire eines Gedichts in der Nacht wihrend des Fluges”. Schon in der siebten
Zeile heisst es: “Ich las aufmerksam Szymborskas Lyrik / Manche Leute mégen
nur ganz normale Gedichte / Sagte sie <...> Szymborska eine Lyrikerin aus
Polen / Und ich ein Dichter aus Taiwan // Durch die Ubersetzung hindurch /
Tauschen wir uns in Gedichten aus <...> Unter einem gewissen kleinen Stern /
Schafft es Szymborska, dass schwere Worte beweglich werden // Im Glanze des
kleinen Sterns / Gilt mein Traum einem neuen Staat // Mit den Kriften der
Lyrik / Versuchen wir eine Art Revolution.” — Und wihrend des néchtlichen
Flugs gehen Li Minyong auch die Verse einer dahingegangenen Lyrikerin
Taiwans durch den Kopf. Er denkt an das Gedicht von Chen Xiuxi (1921-1999),
worin es heisst: “Vielleicht kann ein Gedicht den Erdball zu Fall bringen / <...>
Vielleicht kann die Ausstrahlung eines Gedichts / Uns Freiheit, Frieden,
gemeinsames Leben und gemeinsames / Gedeihen zu Gehor bringen.”



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 981

Dichterischer Sprache eignet menschenverbindene Kraft, das ist die tiefste
Uberzeugung des ehemaligen Vorsitzendes des Taiwanesischen PEN-Clubs Li
Minyong. Er war daher auch massgeblich beteiligt an der Auswahl der Autoren
unserer Anthologie. Wenn man die wechselvolle Geschichte der Insel vor
Augen hat, konzentriert man sich vormehmlich auf die Beschiftigung mit
politischen Themen. Da gibt es zum Beispiel die Strophe: “Mein Freund ist
noch immer im Gefingnis / Sein Einhalten der Fliigel machte ihn zu einem
wortlosen Standvogel / Er hat die Sprache aufgegeben, auch / Die Erinnerung an
den Meeresspiegel, auch / Die Fihigkeit mit dem Wind zu segeln / Ihm ist es
lieber / Die Schwiche des Landes wiederzukiuen // Mein Freund ist noch
immer im Geféngnis.” — Der taiwanstimmige Verfasser Li Kuixian (geb. 1937)
gehort zu den Intellektuellen, die wie Tienchi Martin-Liao ausfiihrt, wissen,
dass schon seit Alters her gegen die Gewehre der Machthaber der Pinsel noch
immer die wirksamste Waffe ist. Li Kuixian gehérte zu der Autorengruppe, die
die KMT Regierung als fremdes Machtorgan verstanden, dem aus der Position
des “Standvogels” die Stirn zu bieten war.

Eine dezidiert politische Note tont aus dem kdmpferischen Geist der
Ureinwohner, oft abschitzig “Bergbewohner” genannt. Als Beispiel das flinf-
strophige Gedicht, wo der Titel und jeweils die erste Zeile lautet: “Wirst du ein
Ureinwohner / ...”. Die letzte Strophe bringt das Fazit des Ganzen: “Wirst du
ein Ureinwohner / Und das Schicksal kennte kein Zuriick mehr / Bliebe nur
noch eine Uberlebenschance — Mit dem Riicken zum Berg: Kampf!” Der Autor
ist der oben erwdhnte Mo Naneng.

Thematisch anders, doch in der Gefiihlslage seltsam #hnlich beriihren den
westlichen Leser Gedichte von Festlandchinesen. Da ist der vierundsiebzigjih-
rige Luo Men. Seinem Gedicht mit dem Titel “Als er auf das Grosse Festland
wies” fiigt er folgende Anmerkung bei: “Ich erinnere mich nicht mehr, von wem
dieses Foto stammt: Ein Grossvater hatte seinen Enkel ans Meeresufer mitge-
nommen und wies auf das Grosse Festland. Es beriihrte mich so, dass ich dieses
Gedicht schrieb.” Die Schlussverse: “Die Augen voller Trdnen / Drei Meere
tibervoll / Heimat weit hinter der Sicht / Doch den Enkel hort er sagen / Der Ort
ist nah / Zieh’n wir die Kiiste nur heran / ein Schritt und wir sind oben / Steht
dort nicht schon das alte Vaterhaus.”

Die Lyrikerin Wang Rongzhi (geb. 1928), Gattin von Luo Men, findet
Inspiration in der Natur, in den Diiften, im frischen Griin, in den Lotosblumen,
in einem Feld aus Wasser, unter mattem Mondlicht und kaltem Sternenlicht.
Alles klingt zusammen in den Versen: “Weit ausgreifend die Melancholie —
Schleier, Schleier / Fremd und nicht sichtbar fiir einander / Schatten im



982 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Schatten, Schatten im Wasser / Still die Welt betrachtend und teinahmslos der
Lotos.”

Aus einem melancholischen Grundgefiihl entstehen die meisten Gedichte
ungeachtet der Herkunft der Autoren. Einige in den Zehner- und Zwanziger-
jahren Geborene schreiben anfanglich in japanischer und spéter in chinesischer
Sprache. Aus der Ubersetzung allein kann das originale Idiom nicht erschlossen
werden. Der Leser nimmt moglicherweise an, wenn er beispielsweise von Chen
Qianwu (geb. 1922) die Verse liest: “Daraufhin / Im zweiten erbitterten Welt-
krieg / Lebte ich sorglos / Obwohl ich Schiitze der Schwerartillerie war.” Das
Gedicht entstand zweifellos nach der japanischen Herrschaft. Ob das Original
chinesisch ist? Das Gedicht “Das Fenster” hingegen verbindet die unvorein-
genommene Lektiire mit der japanischen Sprache. Die ersten zwei Strophen
lauten: “Ein Fenster / Es ist meine Einsamkeit / Ist der Einsamkeit Schmuck //
Regen / Regentropfen rinnen am Fensterglas entlang / Des Glases Regenfidden /
Bilden ein dichtes Gitter / Kerkern mich in triilbem Kifig ein.”

Das Werk des aus Mitteltaiwan stammenden Chen Qianwu zeichnet sich
laut den biographischen Angaben durch Realitdatsndhe und Geschichtsbewusst-
sein aus. Er war Triger verschiedener Literaturpreise und bekannt als Uber-
setzer japanischer Lyrik. (Zitiert aus der Kurzbiographie am Schluss der Antho-
logie.) Das Verzeichnis der Ubersetzerinnen und Ubersetzer sowie das
Quellenverzeichnis ebenfalls am Schluss des Bandes.

Die knappen Lebensbeschreibungen der sechsundviertzig Autoren gewah-
ren eine erste oder auch abschliessende Ubersicht tiber die Reprisentanten der
modernen taiwanesischen Lyrik. Die Zweisprachigkeit der Texte, das Hin- und
Herlesen symbolisiert quasi den Regenbogen von der alten Heimat zur neuen
Heimat, zwischen dem Festland und der Insel. Da entsteht ein Phonix aus der
Asche, dort steigt ein Phonix aus der Asche — sie treffen sich auf dem Phénix-
baum.

Elise Guignard

WINDISCH, Ernst: Kleine Schriften. Herausgegeben von Karin Steiner und Jorg
Gegnagel. Stuttgart: Franz Steiner Verlag, 2001, (Glasenapp-Stiftung; Bd. 41)
ISBN 3-515-07120-2.

Dass die Glasenapp-Stiftung sich in ihrer traditionsreichen Reihe nun der klei-
nen Schriften von Ernst Windisch angenommen hat, ist sehr zu begriissen. Win-
disch nimmt unter den Indologen seiner Zeit eine einzigartige Position ein: Er
ist der erste systematische Wissenschaftshistoriker ihrer Disziplin. Aber auch



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 983

seine Beitrdge, die sich direkt mit indologischen Themen beschiftigen, erlauben
es, thn unter die Klassiker des Faches einzureihen. Windisch hatte in Leipzig
studiert. Nachdem er in London, Heidelberg und Strassburg tdtig gewesen war,
folgte er 1877 seinem Lehrer Hermann Brockhaus im Amt an der Leipziger
Universitit. Er hatte nicht nur dessen indologischen Lehrstuhl, sondern auch,
wie dieser vor ihm, fiir einige Zeit das Rektorat der Universitit innegehabt.
Selbst in der grossen thematischen Breite seines Gesamtwerkes folgt er seinem
Lehrer. Windisch hat linguistische, philosophische und literaturgeschichtliche
Gebiete bearbeitet. Hierzu hat er sich mit jinistischen, buddhistischen und brah-
manischen Texten und — ausserhalb der Indologie — mit keltischen Quellen
beschiftigt. Die Vielfalt dieser Themen findet sich auch in der Textauswahl der
Kleinen Schriften wieder. Von seinen linguistischen Arbeiten wurden etwa
“Uber die Verbalformen mit dem Charakter R im Arischen, Italischen und
Celtischen” (1887) oder “Uber den sprachlichen Charakter des Pali” (1905)
aufgenommen. Unter seinen philosophischen Arbeiten sind “Uber brahmanische
Philosophie” (1878), “Uber das Nyayabhasya” (1888) oder auch seine Heraus-
gabe und Ubersetzung eines grossen Teils von Hemacandras Yogasastra (1874)
enthalten. Aus seinen literatur- und theatergeschichtlichen Arbeiten wurde
natiirlich sein vieldiskutierter Vortrag iiber den griechischen Einfluss im indi-
schen Drama (1882), aber auch seine Arbeit iiber die Mrcchakatika (1885), die
einzelne Punkte aus dem Vortrag bestirken sollte, aufgenommen. Auch einige
von Windischs vedischen Studien, mit denen er in Leipzig eine neue For-
schungsrichtung etablierte, fanden Eingang in die Schriftensammlung.

Die unvorteilhafte Kiirze des Vorwortes ist leider allgemein in den Bénden
der Glasenapp-Stiftung zu finden und daher den Herausgebern wohl nicht anzu-
lasten. Man erfdhrt im Vorwort zwar, dass Windischs abgedruckte Aufsitze “in
vielen Einzelheiten iiberholt und hauptséichlich von wissenschaftshistorischen
Interesse” sind (S. VIII), eine etwas ausfiihrlichere historische Wiirdigung sei-
ner indologischen Leistungen findet sich jedoch nicht. Auch das Sach- und
Namensverzeichnis hitte man sich etwas umfangreicher vorstellen kénnen. Es
wurde — gleichfalls in der Tradition der Kleinen Schriften — sehr kurz gehalten.
Einige Gelehrte, auf die sich Windisch hiufig bezieht, etwa A.C. Bumell, tau-
chen im Verzeichnis {iberhaupt nicht auf. Bei anderen Personen wird nur ein
kleiner Teil der Stellen, an denen sie im Text erwihnt werden, referenziert. So
findet sich etwa Kumarila des ofteren in der Schrift liber das Nyayabhasya
(1888) erwihnt. Im Verzeichnis wird nur auf die Stellen in “Uber brahmanische
Philosophie” (1878) verwiesen. Das Verzeichnis der Schriften tiber Windisch ist
nicht ganz vollstindig. So hitte man etwa noch auffithren konnen: Mehlig,
Johannes: Ernst Windisch. In: Bedeutende Gelehrte in Leipzig, hrsg. von Max



984 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Steinmetz, Band 1 (Leipzig 1965) S. 63-72. Auch die ausfiihrliche Wiirdigung
des Werkes von Windisch in: “Progressive Traditionen der Orientalistik an der
Universitit Leipzig” =Wissenschaftliche Zeitschrift der Karl-Marx-Universitit,
Gesellschafts- und sprachwissenschaftliche Reihe, 28. Jahrg., Heft 1 (1979, S.
50-55 zu Windisch) hitte durchaus eine Erwdhnung verdient.

Die editorische Arbeit wurde zufriedenstellend gemeistert. Die Auswahl
der Schriften kann, wie bemerkt, als gelungen bezeichnet werden. In Erwégung
hitte man noch ziehen kénnen, einige von Windischs Rezensionen aufzuneh-
men. Zum einen beschiftigen sie sich mit wissenschaftsgeschichtlich relevanten
Auseinandersetzungen, die zum Teil bis heute nachwirken und zum anderen
hitte man hier seinen noblen Stil auch gegeniiber abweichenden Meinungen
demonstrieren konnen. Unermiidlich hat Windisch versucht, in wissenschaft-
lichen Auseinandersetzungen gerecht zu bleiben, die Wogen der Auseinander-
setzung, die damals, wie heute auch, leicht ins Personliche gehen konnten, zu
gliatten und auf eine wissenschaftlichsachliche Basis zu stellen. So ist es
bewundernswert, wie Windisch, sowohl in den Rezensionen als auch in seiner
Geschichte der Sanskritphilologie, trotz relativ geringer historischer Distanz,
Urteile {iber die wissenschaftlichen Leistungen von Indologen fillen konnte, die
zu einem grossen Teil heute noch Giiltigkeit haben. Wie sich dem Vorwort
entnehmen lisst, gebiihrt nicht nur den Herausgebern Dank fiir die Edition des
Bandes, sondern auch Oskar von Hiniiber, der die Wiederaufnahme des Pro-
jektes angeregt hat. Der Vollstindigkeit halber hitte allerdings auch Klaus
Mylius einige Dankesworte verdient, der bereits 1990 die Herausgabe der
Kleinen Schriften von Windisch erstmals vorgeschlagen und dem Verlag ein
vollstdndiges Schriftenverzeichnis und eine Auswahl von Artikeln, die der der
jetzigen Ausgabe in etwa entspricht, vorgelegt hat.

Lars Gohler



	Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

