
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 56 (2002)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Bhäskarakantha's Moksopäya-Tikä. A Commentary on The Earliest Available
Recension of the Yogaväsistha. I: Vairägyaprakaranam. Revised edition in

Devanägan script by Jürgen Hanneder and Walter Slaje. (Geisteskultur
Indiens. Texte und Studien, 1.) (Indologica halensis). Aachen: Shaker, 2002.

226 S. ISBN 3-8322-0217-X.

"Denjenigen, deren Gemüt von fixen Ideen besessen ist, den Unguten, den

Unachtsamen, den Spöttern, soll man dieses geheime [rahasya] Sästra nicht
enthüllen. / [...] Dieses ist die höchste Erkenntnis [jhäna], die vom Mahesvara
und von der Göttin und von Visnu all den Weisen, Närada usw., verkündet
wurde. / Aus dieser (höchsten, transzendentalen Erkenntnis) wurde, wie aus

dem Milchmeer der Nektar [der Unsterblichkeitstrank], dieses (Sästra)

ausgezogen, welches Mahärämäyana - mit anderem Namen: Moksopäya - heisst."1

So steht es in einem apokryphen Schlusskapitel, das bisher ausschliesslich bei

Rezensionen nicht etwa der längeren (B) (siehe "Mahärämäyana"!), sondern der

kürzeren Fassung (L) des Yogaväsistha (YV) gefunden wurde. Offenbar wird
supponiert, dass es neben dem bekannten Rämäyana-Epos ein "Gross-Rämä-

yana" von - so verschiedene Kolophone zur längeren Fassung2 - lOO'OOO

Versen gebe. Mit diesem grossen Werk wird nun das, was uns als YV - oder

Moksopäya - bekannt ist, identifiziert, oft mit dem Hinweis (ebd.), dass es sich

bei dem uns Vorliegenden aber bloss um das erste Buch (Bälakända) dieses

gigantischen Werkes handle.

Mit seinem Rahmendialog zwischen Räma und Vasistha, dem Hofpriester
seines Vaters Dasaratha, präsentiert sich uns das YV - auch Väsistha-Rämäyana

- als eine Art esoterischer [eben: rahasyal] Anhang zum Rämayana, mit starken

Anklängen an den Mahäyäna-Buddhismus. Die Lehren des Vasistha handeln

vom Wesen der Welt und von der Befreiung aus dem Samsära und wollen
selber als ein Mittel hierzu - als moksa-upäya - verstanden sein.3 Freilich

1 L 6.16: durgrahagrastamanasäm asädhünäm pramädinäm / nindakänäm idam sästram

rahasyam na prakäsayet /21 /[...] mahesvarena yat proktam devyä yac câpi visnunä /
munlnäm näradädlnäm tad idam jhänam uttamam // 23 // mahärämäyanäkhyam yan
moksopäyäparäbhidham / tatah ksTranidhiprakhyät plyüsam idam uddhrtam //24 //

2 Wohl mit Bezug auf L 6.1.164 bzw. B 6.22.22.
3 Vgl. L 2.1.84-85: "Du [...] sollst hören, was ich im Folgenden sagen werde - Worte, wel¬

che den Irrtum [moha] des Gemüts [manas] beseitigen. / Für diejenigen, o Feindevernich-



920 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

stammt das YV aus wesentlich jüngerer Zeit als das bekannte Epos; die

Anfänge einzelner Teile liegen vielleicht im 5. Jh., die Entwicklung bis zur
längsten uns bekannten Rezension kann jedoch bis ins 18. Jh. gedauert haben

(aus dieser Zeit jedenfalls datieren vermutlich ihre ältesten Textzeugen).
Wie bereits angedeutet, liegt uns das YV in zwei Fassungen vor: einer

kurzen (laghu: ca. 5'000 Verse) und einer langen (brhat: ca. 28'000 bzw. - nach

traditioneller Angabe - 32'000). Die überlieferte opinio communis (deren
Richtigkeit vom Verfasser vorliegender Buchbesprechung bezweifelt wird) geht
dahin, dass es sich bei der kurzen um einen Auszug aus der langen handle. Nun
gliedern sich diese beiden Fassungen wiederum in je zwei Rezensionen

verschiedener Länge. Während sich beim Laghu-YV die beiden Rezensionen in
ihrem Textumfang nur unwesentlich voneinander unterscheiden,4 fällt beim
Brhad-YV der Unterschied weit mehr auf (insbesondere gegen Ende der ersten

Hälfte des letzten - sechsten - Prakarana; ausserdem verfugt die längere Rezension

über einen zusätzlichen Anhang [khiläh] von 14 Kapiteln, während die

Kapitel 6.127-128 und 7.2165 der kürzeren hier jedoch fehlen).6 Publiziert

waren bis 1984 nur die kürzere Rezension der Brhat- sowie die längere

(zugleich kommentierte) der Laghu-Fassung.

tender, welche diese zur Befreiung verhelfende Rede [moksopäya-kathä] hören, wird sich -
auch wenn sie es gar nicht wollen - mit Macht die höchste Erkenntnis [bodha] einstellen."

(tvam etayäkhanditayä gunalaksmyä samäsritah / manomohaharam väkyam vaksyamänam

idam srnu // moksopäyakathäm etäm srnvatäm arimardana / anicchatäm api balät paro
bodhah pravartate) Das ist übrigens die einzige Stelle bei L (von 6.16 abgesehen), wo
moksopäya vorkommt. Dieser Wortlaut ging bei B - im Zuge einer Überarbeitung, wie man
annehmen muss, denn L kann hier nicht von B abhängen - verloren, wobei insbesondere

kathä durch samhitä ersetzt wurde (siehe B 2.17, hier speziell V 6).

Vgl. P. Thomi 1980 (Cüdälä - Eine Episode aus dem Yogaväsistha, Wichtrach [= Diss.

Basel 1980]), S. 14 f. Die dort angegebene Extrapolation auf eine Differenz von ca. 500

Versen (die apokryphen Teile ausgeklammert) hat sich inzwischen als zu hoch erwiesen; als

Basis der Extrapolation diente das umfangreiche Kapitel 6.9 mit seiner Differenz von ca.

130 Halbversen.

Entgegen der Darstellung bei Slaje 1994 (s. Anm. 10), S. 133, ist der äusserste Rahmen

(bei Slaje "E,") in der Säradä-Überlieferung am Anfang des 1. Prakarana ebenfalls zu

finden, wenn auch nicht im Müla-Text von Bhäskarakanthas Kommentar (bei L ist er

insgesamt bei keinem der bekannten Textzeugen nachzuweisen).
Das Mehr an Verszeilen der längeren Laghu-Rezension erscheint in der Regel auch in den

beiden Rezensionen der Brhat-Fassung.



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 921

Die eigentliche YV-Forschung begann in den 20er Jahren des letzten
Jahrhunderts mit einem Beitrag von Sivaprasad BHATTACHARYA.7 1959/60 wurde

für eine Untersuchung (von P. C. DlVANJl) erstmals auch die längere Rezension

der Brhat-Fassung beigezogen.8 Als wichtiges Korrektiv zur kürzeren Rezension

des Brhad-YV diente sie dann bei der Übersetzung der Cüdälä-Episode
(THOMI 1980): sie (B2) bot gegenüber der gedruckten kürzeren (Bl)
verschiedene zweifellos bessere Lesarten, die sich, wo die Texte parallel Hefen, an

ca. 30 Stellen mit den Lesarten der kürzeren Rezension des Laghu-YV (LI)
deckten - während die längere Rezension der Laghu-Fassung (L2) von der

kürzeren des Brhad-YV beeinflusst schien. - Da die Textzeugen von B2 vornehmlich

in Säradä-Schrift gehalten sind, nennt man sie heute gerne die Säradä- oder

kaschmirische Rezension. Seit 1984 Hegt diese nun auch in einer Edition
(Faksimile) von L. Chandra vor.9

In seiner Habilitationsschrift von 1994 verglich W. SLAJE ausfuhrlich Bl
und B2 (und verwarf Bl als für die YV-Forschung untauglich).10 Zu B2

existieren noch Fragmente eines Kommentars von Bhäskarakantha (s.u.). W.
SLAJE hat es sich zur Aufgabe gemacht, diese Quelle, soweit noch greifbar,
zugänglich zu machen. So erschienen 1993 (Graz: Leykam) mit dem Titel
"Bhäskarakanthas Moksopäya-Tikä" das zweite, 1995 (Graz: EWS-Fachverlag)
die Fragmente des dritten, 1996 unter Mitarbeit von Jutta VALENT (gleicher
Verlag) das erste und in diesem Jahr (Aachen: Shaker, 2002) die Fragmente des

vierten Prakarana.

Auf dem Hintergrund dieser sorgfältig geleisteten editorischen Arbeit erscheint
die vorliegende Neuedition des ersten (Vairägya-)Prakarana, die W. Slaje
zusammen mit J. HANNEDER veranstaltet hat, nun aber als reichlich überflüssig

7 S. Bhattacharya 1925: The Yogaväsistha Rämayana, its probable date and place of
inception, in: Proceedings and Transactions of the Third Oriental Conference, Madras

1924, Madras. - Vgl. P. C. Divanji 1935 (The date and place of origin ofthe Yogaväsistha,
in: Proceedings and Transactions of the Seventh All-India Oriental Conference, Baroda

1933, Baroda), S. 15f.: "Prof. Sivaprasada Bhattacharya of Rajshahi was, I believe, the first
Sanskrit scholar to study the whole work [...]"

8 P. C. Divanji 1959/60: Bhagavadgita and Bhagavatä Puräna as models for the

Yogaväsistha, in: Journal ofAsiatic Society ofBombay, 34/35.

9 Sanskrit Texts from Kashmir: Vol. 8-9 (Yoga-Vasistha), reproduced by Lokesh Chandra,
New Delhi 1984 Sata-Pitaka Series, 335). Es fehlen allerdings die letzten ca. 4'A Kapitel
des Nirvänaprakarana sowie der Anhang (khiläh).

10 W. Slaje 1994: Vom Moksopäya-Sästra zum Yogaväslstha-Mahärämäyana, Wien. Vgl.
auch J. Hanneder 2000: The Yogaväsistha and its Kashmirian recension, the Moksopäya

[sic!] - Notes on their textual quality, in: WZKS 44.



922 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

(S. 19: "It is not intended to replace the first edition [...]"). Eigentlich müssten

darüber keine zwei Worte verloren werden, wenn da nicht wäre, dass erstens
dieses Buch eine neue Reihe ("Indologica Halensis: Geisteskultur Indiens.

Texte und Studien.") beginnt, die doch wohl als wissenschaftlich aufgefasst
werden will, - und zweitens (nach vielleicht zu langem Schweigen) eine

grundsätzliche Kritik an der von W. SLAJE geprägten YV-Arbeit fällig ist.

Das Harmlosere zuerst: Da taucht im Titel, als wäre das thematisch

relevant, die Bemerkung "in Devanägan script" auf.11 Und der eine der beiden

Herausgeber - es hat jedenfalls nur einer unterzeichnet - beweist sein Können
mit einem Vorwort auf Sanskrit (was ja auch ganz lustig ist, wenn "Weimar" zu

vimäranagari und sein eigener Name zuyü. haneda wird).
Jetzt das weniger Harmlose: Während der Untertitel der ersten Auflage

noch informativ und wahrheitsgetreu "Ein Kommentar in der Tradition der

kaschmirischen Yogaväsistha-Überlieferung" gelautet hat, heisst es hier nun: "A
Commentary on The Earliest Available Recension of the Yogaväsistha". Man
bedenke: Diese "earliest available recension" - eine überlange (W. SLAJE würde

sagen: "vollständigere"12) Fassung des Brhad-Yogaväsistha - basiert auf Hand-

schriftenmaterial, das man, wie gesagt, nicht weiter als höchstens in das 18. Jh.

zurückdatieren kann. Und der Kommentator Bhäskarakantha selber wird wohl
ebenfalls erst in der zweiten Hälfte des 18. Jh. gelebt haben (S. 18). Ferner ist
seit 1980 die These13 auf dem Tisch, dass es sich bei der kürzeren Version - mit

11 Nichts gegen ausserindische Devanägan-Editionen, ganz im Gegenteil - es sei hier bloss an

die grossartigen Beispiele aus dem 19. Jh. erinnert! Umschrift oder Devanägan ist aber

keine Frage der wissenschaftlichen Methodik, sondern einzig eine des Geschmacks und der

Buchgestaltung. Und wenn schon von der bewährten Umschrift abgewichen wird, dann

bitte nur (wir sprechen hier nicht von Übungstexten!), wenn die entsprechende Typographie

zur Verfügung steht, m.a.W. wenn der von den "klassischen" indischen Verlagen (Nirnaya-
Sagar Press, Gujarati Printing Press etc.) gesetzte Standard nicht unterschritten wird. Die

von J. Hanneder und W. Slaje benutzte Schrift - eine typische für den Computer
entworfene Korrespondenzschrift - verfügt zwar über grosse Ligaturmöglichkeiten, für einen

professionellen, ästhetisch befriedigenden Sanskrit-Satz ist sie jedoch nicht geeignet. (Viele
eigentliche Ligaturtypen, etwa für jja, tya, ntra, sta, stra, stha, sma, sya, sva, fehlen; dbha

wird mit Viräma geschrieben, ebenso hvya [hv,ya], hnya [hn.ya]; hkhya ist unleserlich; die

Stellung für Anusvära und übergeschriebenes e und ai kann bei ka etc. nicht angepasst
werden.) - Noch ein Verbesserungshinweis zum vorliegenden Satz: vor Avagraha sollte
keine Lücke stehen, und der Anusvära nicht über dem Avagraha (1.10.27).

12 Slaje 1994, S. 132.

13 Genaugenommen die Unterstützung einer Vermutung von S. Bhattacharya 1948 (The
Emergency of an Ädhyätma-Sästra or the Birth of the Yogaväsistha Rämayana, in: The

Indian Historical Quarterly, 24), allerdings mit Ausklammerung der Autorenfrage. Vgl.
Thomi 1980, S. 9: "Die Hypothese, dass die kürzere Rezension [das Laghu-YV] keine



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 923

neuzeitlichem Namen Laghu-Yogaväsistha14 - höchstwahrscheinlich nicht um
eine Kürzung handelt: dass also die Brhat- auf der Laghu-Fassung beruht und -
wenn das stimmt - "the earliest available recension of the Yogaväsistha" dann
eben eine Laghu-Fassung wäre! (Die vielleicht älteste heute noch greifbare
Laghu-Hs. stammt wahrscheinlich aus dem 15. Jh.) W. SLAJE und J. HANNEDER

blenden das aus. W. SLAJE ist bereits in seiner Habilitationsschrift von 1994

nicht auf die entsprechenden Beobachtungen eingegangen.15 Er verHess sich auf
die opinio communis und seine Interpretation von Laghu-YV 6.16: "Dieser
Sarga [...] ist klärlich ein auszugs-spezifischer Schluss-Sarga [...] denn er
bezeugt unzweifelhaft die einheimische Tradition, die in der Laghu-Version
einen Auszug aus der grösseren (Brhad-)Fassung sah." Diese Aussage belegte er

mit L 6.16.24 und 31 (bzw. nur der zweiten Hälfte dieses Sloka). Der ersten der

beiden Stellen entnahm er: "Dieses [Werk] wurde aus einem [Lehrwerk]
gezogen, welches Mahärämäyana [oder] anders: Moksopäya heisst", und der
zweiten: "Als Auszug aus dem Moksopäya preist man dieses [Werk] überall".16
W. Slajes Interpretation trifft ziemlich daneben.17 Zu Vers 24 vgl. die
Übersetzung am Anfang dieser Besprechung: "Aus dieser (höchsten, transzenden-

Kürzung sei, kann an den Texten nicht widerlegt werden." Die Berechtigung zu dieser

Feststellung schien mit der Parallelübersetzung L 6.9 (ca. 670 Verse) & B 6.77-110 (ca. 1'640

Verse) genügend abgesichert. Überdies wurde anhand von zwei ausgesuchten Stellen:

L 6.9.202 & B 6.85.67-68 sowie L 6.1.164-165 & B 6.22.22,25 (die Stellen lassen sich

beliebig vermehren; siehe auch Anm. 3!) die Vermutung überprüft und gezeigt, dass gewisse

Differenzen zwischen L und B nur dann sinnvoll geklärt werden können, wenn man von
der Priorität der (kürzeren) Laghu-Fassung ausgeht. (Mehr als Evidenz ist nicht zu erreichen.

Aber Evidenz - auch die bezweifelte - erfordert, das liegt wohl in der Natur der

Sache, dass man hinschaut!)
14 Dieser Titel kommt in den handschriftlichen Quellen von L nicht vor; auch "Yogaväsistha-

samksepa" konnte nicht nachgewiesen werden; die üblichen - jeweils in den Kapitelunterschriften

figurierenden - traditionellen Bezeichnungen für das Laghu-Yogaväsistha sind:

Moksopäya (am häufigsten), Vasistha, Väsistharämäyana und (eher selten) Moksopäyasära

(Thomi 1980, S. 22) - also (von letzterem abgesehen) kein Unterschied zu Titeln des

Brhad-Yogaväsistha.
15 Thomi 1980 betreffend, ist der WZKS 29, 1985, S. 221, in einer "Anzeige" zu entnehmen, es

sei versucht worden, anhand von (inkl. Klammern Originalzitat:) "zwei Versen (S. 17)"
die Abhängigkeit der Brhat- von der Laghu-Fassung zu beweisen. Diese Anmerkung ist hier

nötig, weil Slaje 1994, S. 126, diese Kritik mit kommentarlosem bibliographischem
Hinweis weitergibt, desgleichen J. Hanneder 2000, S. 208, Anm. 105, mit dem Vermerk
"on the inadequacy of his prior arguments".

16 Slaje 1994, S. 128 f.

17 Leider auch diejenige 14 Jahre zuvor bei Thomi 1980 (S. 15 und 22; überhaupt musste diese

frühe Arbeit in mancherlei Hinsicht überarbeitet werden).



924 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

talen Erkenntnis) [...]"; und Vers 31 ist als Ganzes wie folgt wiederzugeben:
"Vasistha gilt als der grösste Kenner aller Dinge der heiligen Überlieferungen

[ägama]. Er [Vasistha] ist des Moksopäya Kern [sära] [d. h. in ihm konzentriert
sich das ganze Moksopäya-Sästra bzw. Yogaväsistha; der weitere Sinn: mit
seiner Verehrung erwirbt man das im YV angelegte Heil] : so wird er [Vasistha]
überall besungen."18

Ausserdem:

1. "The Moksopäya and the Yogaväsistha" (S. 12 ff): Über die frühere
Anregung,19 es aus praktischen Gründen bei der in der YV-Forschung nun einmal

akzeptierten Werkbezeichnung "Yogaväsistha" zu belassen, auch wenn der Titel
"Moksopäya" in den handschriftlichen Quellen der weitaus häufigere ist, lässt

sich gewiss diskutieren. Wenn W. SLAJE - und mit ihm J. Hanneder - nun
aber terminologisch zwischen einem Moksopäya B2 und einem Yogaväsistha

Bl unterscheidet, m.a.W. zwei Rezensionen ein und desselben Werkes mit
zwei verschiedenen Titeln belegt, so ist das Unfug (angelegt bereits schon im
Titel von W. SlajEs Habilitationsarbeit). Kommt hinzu, dass es zweifelhaft ist,
ob es sich bei "Moksopäya", wie von W. SLAJE aufgrund der Brhat-Fassung
vertreten,20 tatsächlich um den ursprünglichen Titel handelt und nicht um ein

Epitheton, das jenen im Verlaufe der Zeit verdrängt hat.21

2. "[T]he versions ofthe Moksopäya/Yogaväsistha" (S. 15 f.): Zumindest der

Yogaväsisthasära22 (YVS) gehört nicht in diese Liste, er ist keine YV-Version.
Es handelt sich hier um ein kleines Werk, das, wie es auf uns gekommen ist, als

im Geiste des Yogaväsistha verfasst zu betrachten ist; sein Programm ist im
Namen angelegt: als "Quintessenz" [sära] das grosse Werk zu substituieren;

18 L 6.16.31: sarvägamärthasamvettä vasisthah paramo matah / moksopäyasya säro'yam iti
sarvatra glyate //

19 Thomi 1980, S. 22.

20 Slaje 1994, S. 52.

21 Vgl. Thomi ebd.; ferner die Einleitung zu: Yogaväsisthasära "Die Quintessenz des Yoga¬

väsistha", ed. P. Thomi, Teil 2: Übers. & Komm., Wichtrach 1999 (siehe auch die nächste

Anm.).
22 Andere traditionelle Bezeichnungen sind: Väsisthasära und Väsisthayogasära; moksopäya

kommt in den Kolophonen (ca. 40 eingesehene Handschriften) als Titelelement nicht vor
und ist auch im Text als Begriff nicht nachzuweisen. - Unglücklicherweise wird in der

Sekundärliteratur auch das Laghu-YV als "Yogaväsisthasära" bezeichnet (zum Beispiel bei

S. Bhattacharya 1948, s.o. Anm. 13) - und wurde eine Kompilation von B. L. Atreya,
die eigentlich mit dem Titel Väsisthadarsanasära versehen ist, als Srlyogaväsisthasärah -
The Essence of Yogaväsistha (Moradabad 1962) publiziert.



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 925

vgl. oben die Funktion des Vasistha als sära. (Und entsprechend ist auch der

Titel "Yogaväsisthasära" zu gewichten!) Im Laufe der Überlieferung wurde
vermutlich eine Kern-Kompilation aus dem YV von vielleicht hundert Sloken auf
ca. 220 Verse (in 10 Prakarana) erweitert. Als Mahldhara im Jahre 1597 den

YVS mit einem Kommentar versieht, wird er bereits über eine längere
Textgeschichte verfugt haben. Wenn nun J. Hanneder und W. SLAJE von den "Yo-
gaväsisthasäras" (im Plural) sprechen als "a group of recent brief compilations
[...] One version published recently by Thomi" (S. 16), so ist das eine glatte
Fehlinformation.

3. Auch die fortgeführte "Bibliography" ist nicht zuverlässig; es scheint, die

Autoren haben nur gerade das aufgenommmen, was ihnen ins Konzept passt.
Das zweibändige Werk von F. CHENET: Psychogenèse et cosmogonie selon le

Yoga-Väsistha «Le monde est dans l'âme», Paris 1998, sucht man jedenfalls
vergeblich.

Mit einer Dedikation im Vorwort: mumuksünäm panditänäm ...23, wird uns der

Zweck dieser Neuauflage klargemacht.

Peter Thomi

BHATTACHARYA, Dipak: Indian Etymologists and their Etymologies. Kolkata:
School of Vedic Studies, Rabindra Bharati University. 2002. 4 unnumbered +
60 pp. No ISBN.

This small book contains the text of three lectures delivered under the Wilson

Philological Lectureship Endowment at the University of Bombay m 1987.

According to the preface, there is no "material difference" between the original
lectures and the printed version. It is clear from this information that this book
does not take into consideration the scholarship of the 15 years preceding its

publication. This does not matter much, for most of the relevant literature from
before 1987 is not taken into consideration either. What is more, the text was

already hopelessly out of date when it was first pronounced in 1987.

23 S. 10: "für die befreiungsuchenden [oder: nach Erlösung strebenden] Gelehrten" (adhunä tu

mumuksünäm panditänäm anvesakänäm ca sarvesäm gfrvänavägvidäm arthe vairägya-

prakaranasya tïkà devanägarilipivinyastä prakäsyate).



926 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

It still speaks about "correct" and "incorrect" etymologies in connection
with Yäska and other Indian etymologists, and it continues to make implicit and

explicit comparisons with historical linguistics. Cp. p. 9: "Scholars have used

the term folk-etymology to distinguish it from learned etymology. I am against

using this term; for, even learned etymology, not only that of Yäska and Säyana,
but even that of Grassmann, often reveals its inherently popular character." The

author of this book has somehow missed the crucial point that classical Indian

etymologies do not claim or try to establish the histories of words.1 Quite on the

contrary, as he points out on p. 34, "Both Y[äska] and K. Hoffmann try to find
out the history of the word takman - 'fever'." However, "one must admit that

Y[äska] could not have the service of comparative linguistics in the present
scale just because he lived in a much bigger and more difficult world" (p. 36).

Bhattacharya's remarks about Yäska (which cover most of the book) do

not contain much that had not already been said by earlier authors (for better or
for worse). Readers may feel comforted by the fact that Yäska's six modifications

of becoming reveal "a unique understanding of action as motion in its

most comprehensive aspect and [...] a clear proof of Yäska's individual
appreciation of evolution" (p. 25). Bhattacharya may however be correct in stating
that "Yäska's analysis [...] may [occasionallyl take us nearer to the Vedic poet
than any analysis based on modem comparative linguistics can do" (p. 50).

Johannes Bronkhorst

BHATTACHARYYA, Narendra Nath: Jain Philosophy. Historical Outline. 2.,

durchgesehene Aufl. Munshiram Manoharlal Publishers, New Delhi 1999. XXI,
259 S. ISBN 81-215-0887-8.

Schon mehrfach hatte der Rez. die Gelegenheit zu betonen, dass die Jaina-

Studien im Rahmen der Indologie sehr zu Unrecht einen untergeordneten Platz

einnehmen. Diese Feststellung gilt ganz besonders für den Bereich der
Philosophie. Hier ist man für jede Studie - wenn sie unser methodologisches
Instrumentarium und überhaupt unser Wissen definitiv bereichert - besonders

dankbar. Eine solche Studie hat Professor N.N. Bhattacharyya, ein Spezialist für

1 A list of relatively recent publications about Indian etymologies can be found in my article

"Etymology and magic: Yäska's Nirukta, Plato's Cratylus, and the riddle of semantic

etymologies", Numen 48, 2001, pp. 147-203, esp. p. 148 n. 2. This article also contains a

general reflection as to what classical Indian etymologies are about.



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 927

indische Religionsgeschichte, der an der Universität Calcutta lehrt, in der Tat

vorgelegt.
Der Vf. weiss, dass philosophische Ideen die Interessen gesellschaftlicher

Klassen und Gruppen reflektieren und daher nicht unparteilich betrachtet

werden können. Schon im Vorwort zur ersten Auflage sprach er davon, dass die

"[...] polarisation of philosophy into two diametrically opposed trends, materialism

and idealism, and the struggle between the two, revealing the ideological
interests of different social classes, characterised the entire history of
philosophy as one of its main driving forces." (p. XI). Bh. betrachtet die Geschichte

der indischen Philosophie vom Standpunkt des dialektischen Materialismus und

steht damit auf einer soliden Basis.

Das erste Kapitel, das den Charakter einer Einführung hat, geht über die

eigentliche Philosophie weit hinaus und überrascht den Leser mit wesentlichen

Informationen, die man anderwärts nur schwer oder gar nicht erhält. So bietet er

eine materialreiche Geschichte der Erforschung des Jinismus und man findet
detaillierte Angaben über Editionen und Übersetzungen der kanonischen Werke,
der Kommentare und der Erzählungsliteratur, über Sammel- und Übersichtswerke,

die Kapitel über den Jinismus enthalten, und über Ardhamägadhl-Gram-
matiken und -Wörterbücher. Nützlich ist hier auch eine Übersicht über den

Inhalt der kanonischen Werke, die zum Teil ausführlicher als in vergleichbaren
Werken gehalten ist: so werden etwa die Pamnas einzeln aufgeführt. Auch die

spätere sowie die in neuindischen Sprachen abgefasste Literatur der Jainas wird
eingehend behandelt. Man findet ferner ein Kapitel über Pärsva und Mahävira;
diese Biographien werden ebenfalls detaillierter dargeboten als in vergleichbaren

Büchern. Ein Abschnitt über archäologische Quellen, Epigraphik und

Architekturgeschichte bietet weitere willkommene Informationen. Schliesslich
erhält der Leser wertvolle Hinweise auf die heutige Situation der Jainas: die

geographische Verteilung der Digambaras und Svetämbaras und ihrer

Untergruppen sowie die in der Gegenwart herrschenden Rituale.

Kapitel II ist den Anfangsgründen des Jinismus gewidmet. Vf. bekräftigt
die heutige communis opinio, wonach Buddha und Mahävira auch nichtvedische

Elemente vorfanden, so die Meditation, die Körperbeherrschung und die

Sinneszügelung, die wohl aus der Induskultur überliefert worden waren (S. 77). Mit
Recht unterstreicht Bh. die Tatsache, dass über die spirituellen Inhalte von
Buddhismus und Jinismus Bände über Bände geschrieben wurden, dass aber so

gut wie nicht über die soziale Basis dieser Lehren gearbeitet wurde (S. 104). Vf.
skizziert den Übergang von der Urgesellschaft zum Privateigentum, zur Familie



928 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

und zum Staat anhand des grundlegenden Werkes von Friedrich Engels1, auch

wenn dieses im Literaturverzeichnis nicht aufgeführt ist. Auf altindische
Verhältnisse eingehend, stellt Vf. fest: "The pastoral economy of the Vedic people,
when supplemented by agriculture, created a condition of rapid class division."
(S. 82). Auf dieser Grundlage entwickelte sich auch das Opferritual von primitiven

yajhas bis zum asvamedha. Zu den Berichten der Upanisaden über die

wirtschaftliche Macht des Königs eines der neuen Grossreiche bemerkt Bh.

richtig: "This accumulation of surplus could be caused only in two ways, either

by forcible exploitation of labour or by a revolutionary change in the mode of
production." (S. 85). Diese Feststellung ist umso bedeutsamer, als die einschlägigen

Arbeiten Walter Rubens2 dem Autor offenbar nicht zu Gesicht gekommen
sind.

Buddha und Mahävira gewahrten jedenfalls den sozialen Umbruch, dessen

Zeitzeugen sie wurden, sehr wohl - den gewaltigen Einfluss der neuen Grossreiche

konnte man nicht ignorieren. Wie ihre Lehren den Bedürfnissen ihrer

Epoche gerecht zu werden versuchten, hat Vf. konzis in folgender These

zusammengefasst: "On the one hand, they had to offer to the oppressed people

of their times a suitable illusion of ancient tribal communism which was getting

trampled and undermined in reality, and on the other, to boost up some of the

progressive features of the already established class society in public life and

rescue some of the beneficial aspects of tribal life in a class society." (S. 83).
Daher wurde der Samgha nach den demokratischen Prinzipien der Urgesellschaft

aufgebaut "[...] in order to provide the peoples of their times with the

illusion of a lost reality, ofthe dying tribal collective." (S. 88).
Ausser Buddha und Mahävira reagierten auch Makkhali Gosäla, Pakudha

Kaccäyana, Sanjaya Belatthiputta, Ajita Kesakambala und Pürana Kassapa (zu
deren Lehren Vf. wesentliche Details darbietet) auf die Ereignisse ihrer Zeit.
Jeder tat es auf seine Weise, alle aber reflektierten die Auflösung der
urgesellschaftlichen Strukturen, das Aufkommen der Klassen und des Staates. Vf. hat

diesen Prozess umfassend erkannt und überzeugend dargestellt.

Kapitel III ist "The Sophisticated Stage" betitelt und bildet das Kernstück
der Forschungen Bh.s zur Philosophie der Jainas. Dabei geht er von der

Erkenntnistheorie und ihren beiden grundverschiedenen Wegen aus. Um dem

Leser den Einblick in diese Materie zu erleichtern, führen wir die folgende

1 Engels, F.: Der Ursprung der Familie, des Privateigentums und des Staats (Nachdruck der

4. Aufl. von 1891, Berlin 1946).
2 Ruben, W.: Einführung in die Indienkunde (Berlin 1954); Geschichte der indischen

Philosophie (Berlin 1954).



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 929

klassische Definition an: "Der grundlegende Unterschied zwischen dem

Materialisten und dem Anhänger der idealistischen Philosophie besteht darin,
dass der Materialist die Empfindung, Wahrnehmung, Vorstellung und überhaupt
das Bewusstsein der Menschen für das Abbild der objektiven Realität annimmt.
Die Welt ist die Bewegung dieser objektiven Realität, die von unserem
Bewusstsein widergespiegelt wird f..]."3 Bh. legt nun dar, dass der Standpunkt
der Jainas ein absolut realistischer ekäntah västavavädin ist. "The Jains believe
that external objects exist and they are knowable." (S. 182). Für den Jinismus ist
die Welt keineswegs ein Trugbild oder Blendwerk (mäyä) wie im Yogäcära. Bh.
fasst die diesbezügliche Einstellung des Jinismus folgendermassen zusammen:

"Although the pure form of materialism is not accepted in Jainism, it is also a

fact that Jainism has an inherent materialistic approach. The world of
experience has not been regarded by the Jain philosophers as having only an illusory
appearance. The Jain conception of atoms is evidently due to a pure materialistic

understanding ofthe world." (S. 115). Man könnte hier hinzufügen, dass

die Jinistische Atomtheorie offenbar eine coincidentia oppositorum ist: dem

unendlich grossen ägäsa soll etwas unendlich Kleines gegenübergestellt werden,
ähnlich der Chändogya-Upanisad mit dem "Feinen" im zerteilten Feigenkern
des Uddâlaka. Dass das "karma in Jainism is of material nature (paudgalika)

[...]" (S. 181), ist freilich eine primitiv-mechanistische Anschauung und dass

die Philosophie der Jinisten auch auf archaischen Vorstellungen fusst, betont
der Vf. im Hinblick auf den Seelenbegriff: "This conception of the shape and

size ofthe souls bears a stamp of primitive animistic beliefs." (S. 193).
Unbestritten ist auch der Atheismus des Jinismus, insofern als dessen gottähnliche
Persönlichkeiten keine Demiurgen oder Weltlenker sind.

Die Jaina-Logik beruht bekanntlich auf zwei Grundprinzipien: der Nicht-
Absolutheit (anekkamtaväya) und dem Standpunkt der relativen Wahrheiten

(nayaväya). Vf. unterstreicht die Bedeutung des Bhadrabähu als Logiker in dessen

Kommentaren des Süyagadamga und des Dasaveyäliya, in denen er den

syädväda (siyäväya) ausgearbeitet hat, während Umäsväti den «aya-Begriff
eingeführt hat. Der erste Jaina, der mit einem System der Logik hervorgetreten
ist, war jedoch Siddhasena Divâkara mit dem Nyäyävatära (6. Jh.).

Vf. behandelt sodann im Rahmen der Kosmologie den atthikäya-Begriff;
ferner geht er auf die Ansichten der Jamas über Biologie, Physiologie, Medizin,
Astronomie und Kosmographie (hier sind sie allerdings ganz spekulativ) ein

und erörtert die neun Grundbegriffe der karman-Lehre sowie die Gunasthänas.

Lenin, W.I.: Materialismus und Empiriokritizismus (Moskau 1947), S. 283.



930 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

Im Rahmen der jinistischen Philosophie spielt die Ethik eine Schlüsselrolle.

Vf. verweist mit Recht auf Äyäramga I, 2,1,1: "[...] for different kinds of
property, profit, meals, and clothes. Longing for these objects, people are careless,

suffer day and night [...], desire wealth and treasures, commit injuries and

violent acts [...]" sowie auf Süyagadamga I, 1,2: "He who owns even a small

property in living or lifeless things [...], will not be delivered from misery."
(S. 105). Diese für die Mönche gültige Ethik konnte freilich ausserhalb des

Ordens nicht verwirklicht werden; der Lauf der Geschichte war unumkehrbar;
die Klassengesellschaft war ein historischer Fortschritt, wie Vf. richtig erkannt

hat(S. 108-109).

Kapitel IV bietet eine Synopsis. Mit vollem Recht stellt Vf. fest, dass es

die Widersprüche waren, die die Entwicklung der indischen Philosophie
vorantrieben (S. 227). In zahlreichen Fällen wurden neue Ideen in Zusammenhang
mit der Zurückweisung anderer ausgearbeitet.4 Dass kein philosophisches
System Indiens isoliert betrachtet werden darf (S. 226), ist ein dialektisch
fundierter und sehr begrüssenswerter Gedanke. Er führt den Vf. zu für uns überaus

nützlichen Vergleichen der Jaina-Philosophie mit den philosophischen Ansichten

des Veda, des Buddhismus, der Äjlvika-Lehre, des Materialismus und der
sechs orthodoxen Systeme. Als konsequent materialistisch stellt sich nur die
Cärväka-Lehre dar; konsequent idealistisch sind die Systeme des Advaita
Vedänta, Mâdhyamika und Yogäcära. Nyäya-Vaisesika, Mlmämsä, Sämkhya,
die Vaibhäsikas und auch Nägärjuna verneinen einen Weltschöpfer. Nyäya und

Vaisesika verhielten sich ursprünglich zur Existenz eines Gottes indifferent; erst
die Kommentatoren haben den Gottesbegriff eingeführt (S. 120). Bei der Erörterung

der Beziehungen zwischen dem Jinismus und dem Vaisesika hätte auf den

Atomisten Chaluya Rohagutta eingegangen werden sollen. Die Relationen der

einzelnen philosophischen Systeme zum Jinismus können hier nicht erörtert
werden. Es verdient jedoch Erwähnung, dass die altindischen Idealisten die

Materialisten als krasse Sensualisten darstellten, die nur die Sinneswahrnehmung

und nicht einmal die Schlussfolgerung als Erkenntnismittel anerkannt
haben sollen. Die Fragwürdigkeit eines solchen Vorgehens hat schon Chandra-
dhar Sharma pointiert: "Our chief sources of information are given in the works
of the other schools. But this is done only to refute materialism. Thus we find
the tenets of materialism often misrepresented. The weak points in this school

Ein bekanntes Beispiel aus der neueren deutschen Philosophie ist Engels, F.: Herrn Eugen

Dührings Umwälzung der Wissenschaft (Berlin 1952).



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 931

are exaggerated and the strong points are omitted. So we get only a faint
caricature and not a true picture."5

Neben der Genesis und den Grundcharakteristika legt Vf. besonderes

Gewicht auf die Entwicklung der jinistischen Philosophie, die meist unterschätzt

oder ganz übergangen wird. Nach seinen Worten wollte er zeigen, dass der

ursprüngliche Jinismus unbehindert war "by the artificial impediments of
philosophical idealism and that there was a constant conflict within the system itself
between the empiric formulations of the earlier tradition and a priori doctrines
and dogmas it had generated in the course of development" (p. IX). Diese

Doktrinen und Dogmen haben nach Ansicht des Vf. den alten rationalen Kern
überwuchert (ebenda). Die ersten jinistischen Denker gingen von der Betrachtung

und Untersuchung der Naturphänomene aus, nicht von einem Schöpfer
oder einem Weltprinzip.6 Die Abweichungen von wissenschaftlicher
Vorgehensweise sind hauptsächlich dem Eindringen der karman-Lehre geschuldet.
Eine der Hauptthesen des Vf. besteht darin, dass es die karman-Lehre zwar
schon beim Aufkommen des Jinismus gegeben habe, dass ihr Einfluss damals

aber noch schwach gewesen sei (S. 168). Der von den Brahmanen übernommene

Begriff des karman bedeutete das Ende alles wissenschaftlichen Strebens

und das brahman der Upanisaden ist eine unbeweisbare Hypothese (p. XIV).
Die Erkenntnis durch Erfahrung wurde durch Lehren von der transzendenten

Erkenntnis verdrängt. Ausser den Cärväkas fielen alle philosophischen Systeme
Altindiens diesem Prozess mehr oder minder anheim (p. XVII). Dass die Lehre

vom karman wissenschaftlichem Streben zuwider lief, steht ausser Frage;
freilich hätte sich der Autor hierzu ausführlicher äussern und etwa anmerken

sollen, dass es eine allgemeine, zeitlose, sozial irrelevante Moral (und also auch

entsprechende Moralgesetze) nicht gibt. Doch man zögert, Bhattacharyyas
These von der "karman-Freiheit" des ursprünglichen Jinismus vorbehaltlos
zuzustimmen. Immerhin hat keine andere philosophische oder religiöse Lehre

Altindiens das karman-System derart minutiös ausgestaltet wie der Jinismus.

Die These Bh.s könnte - wäre sie überhaupt beweisbar - allenfalls für die Zeit
des Pärsva zutreffen. Für Mahävira, der den Jinismus in seinem aktuellen
Gewand und seinem realen Wirken massgeblich geprägt hat, war die karman-

Konzeption eine tragende Säule seiner Lehre. Nicht berührt wird durch diese

Einschränkung, dass der Jinismus dem ursprünglichen Buddhismus in philo-

5 Sharma, Ch.: A Critical Survey ofIndian Philosophy, 2nd ed. (Delhi 1964), S. 41.

6 Der Behauptung des Klappentextes, "[...] that the incipient stage of the Jain thought-

complex agreed totally with the Pythagorean approach to philosophy [...]" kann man in

dieser Ausschliesslichkeit nicht zustimmen.



932 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

sophischer Hinsicht überlegen war. Gautama Buddha hatte bekanntlich alle

Gespräche über Themen abgelehnt, die nicht unmittelbar der Erlösung dienen,

wogegen im Jinismus zur Ontologie und Epistemologie schon früh dezidierte

Vorstellungen bestanden.

Der Appendix enthält eine Zusammenstellung der philosophischen Jaina-

Texte, wie man sie in keiner Literaturgeschichte findet. Ihr Wert wird durch die

bibliographischen Angaben zu Editionen und Übersetzungen weiter erhöht. Ein
ausführliches Verzeichnis der Sekundärliteratur und ein Generalregister runden

das Werk ab. Die Sanskrit- und ArdhamägadhI-Termini und -Passagen sind korrekt

wiedergegeben; einige Einwände können in die Anmerkungen verwiesen
werden.7 Die um die Indologie verdienten Munshiram Manoharlal Publishers

haben den Band in tadelloser Ausstattung und fast frei von Druckfehlern

vorgelegt.8

Bhattacharyyas Buch verdient es, als Meisterleistung bezeichnet zu werden.

Es übertrifft bei weitem die philosophischen Ausführungen bei P.C. Nahar

und K.C.Ghosh9, bei Nagin J. Shah10 und selbst bei W. Schubring11. Die

imposante Materialfülle und der fundierte philosophische Standpunkt verleihen
ihm für weitere Untersuchungen auf dem Gebiet der altindischen

Philosophiegeschichte Vorbildcharakter. Möge es kongeniale Nachfolger finden!

Klaus Mylius

BURMESE MANUSCRIPTS, PART 4. Catalogue Numbers 736-900. Compiled by
Anne Peters. Edited by Heinz Bechert. Stuttgart: Franz Steiner Verlag, 2000.

(Verzeichnis der Orientalischen Handschriften in Deutschland, Band XXIII,4.)
ISBN 3-515-07363-9. XXVII, 274 pp.

Vier Bände der Burmese Manuscripts liegen vor uns, deren erster bereits vor
mehr als 20 Jahren erschienen ist und der, wie auch die folgenden, vom Franz

Steiner Verlag in Wiesbaden herausgegeben wurde. Die Zeit zwischen den

So ist abhyäkhyäna nicht "scandals" und paisunya nicht "gossiping" (S. 110). Ferner

hängen lesyä und klesa nicht zusammen; erstgenanntes Wort ist vielmehr eine Ableitung aus

der Wz. lis/ris.
Leider wird durchweg Schübring statt Schubring geschrieben.

Nahar, P.C. und K.C.Ghosh: An Encyclopaedia of Jainism (Calcutta 1917, Repr. Delhi

1996).

Shah, Nagin J. (transi.): Jaina Philosophy and Religion (English translation of Jaina
Darsana by Muni Shri Nyayavijayaji, Delhi 1999).

Schubring, W.: Die Lehre der Jainas (Engl, transi, von W. Beurlen, Delhi 1972).



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 933

Erscheinungsjahren 1979, 1985, 1996, 2000 verrät intensive Arbeit, aber auch

die Bewältigung nicht leicht zu lösender Probleme. Alle Bände der Burmese

Manuscripts wurden von Prof. Dr. Heinz Bechert, dem namhaften Göttinger
Buddhismusforscher, ediert. Sie sind insgesamt Teil des Verzeichnisses der
Orientalischen Handschriften in Deutschland, das im Einvernehmen mit der

Deutschen Morgenländischen Gesellschaft im Auftrag der Akademie der

Wissenschaften in Göttingen von Dr. Hartmut-Ortwm Feistel, dem Leiter der

Orientabteilung der Staatsbibliothek Preussischer Kulturbesitz zu Berlin, seit
1961 herausgegeben werden. Frau Anne Peters, die auch bei vorausgegangenen
Editionen mitwirkte, hat den vorliegenden vierten Band zusammengestellt.
Dieser, wiederum im Lexikon-Oktav, umfasst 274 Seiten und stellt die Kodizes
Nos. 736 bis 900 vor, die sämtlich in der Bayrischen Staatsbibliothek aufbewahrt

sind.

Alle vier Bände besitzen die gleiche vornehme Ausstattung. Auf schwarzem

Grund glänzt als Goldvignette von Adelheid Kordes der Eingang zu einem

Sakralgebäude mit einem Pyatthat-Dach (Sanskrit: präsäda) wie man es zu
Tausenden in der buddhistischen Architektur-Landschaft Myanmars finden kann.

Etagen- oder Stufendach heisst es im Deutschen, und es repräsentiert den Weg
zur stufenweisen Erreichung des a-mrta, dem Nichtmehrsterbenmüssen im
nirväna oder nibbäna. Ein Pyatthat-Dach krönt den Statuenraum und bildet
damit den höchsten Teil eines traditionellen Holzklosters. Solche Dächer
schmückten aber auch den Königspalast. Noch heute erkennt man an ihnen mit
einem Blick das Sakralgebäude.

Die vorgelegten Manuskripte der Sammlung stammen aus den Jahren

1738-1941 und kamen aus Klöstern verschiedener Gegenden Myanmars. Dass

67 Texte undatiert sind, liegt vor allem an den 46 fcam/naväcä-Manuskripten, die

gewöhnlich kein Datum aufweisen. Von den datierten Kodizes stammen 7 aus

dem 18. Jh., 21 aus der ersten Hälfte und 54 aus der zweiten Hälfte des 19. Jh.,

während die übrigen zwischen 1903 und 1941 geschrieben worden sind.

Hauptbestandteil der Manuskripte sind Palmblattschriften, deren lange
schmale Schriftträger präparierte Blätter der Talipotpalme (Corypha umbra-

culifera) oder auch der in Obermyanmar häufig vorkommenden Palmyrapalme
(Borassus flabellifer) sind. Pei pin heisst die Talipotpalme in der
Landessprache, woraus sich pei sa für Palmblattschrift und schliesslich der Begriff sa

pei für Literatur ableitete. Daneben gibt es aber auch Abschriften, die auf
Karton, auf gelacktem Stoff, auf selbst heute noch für allerlei Gegenstände
verwendeten gelacktem Bambusgeflecht oder auf vergoldeter Metallfolie
festgehalten wurden. Bei den drei in der Sammlung vorzufindenden kamma-



934 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

racä-Manuskripten 805, 806 und 817 diente als Beschreibmaterial wertvolles
Elfenbein.

Die Parabaiks heben sich sowohl in der Form als auch hinsichtlich des

Schriftträgers von den oben erwähnten Manuskripten ab. Es sind Hartpapierblätter,

die, aus der inneren Rinde des Papiermaulbeerbaumes (Broussonetia

papyrifera) hergestellt, leporelloartig gefaltet und mit Specksteinstift beschrieben

oder mit Farben bemalt wurden.

Die sogenannten schwarzen Parabaiks dienten dem allgemeinen Gebrauch,
z.B. für Angaben, die man später wieder entfernen wollte. Mit Kreidepulver
geweisste Parabaiks enthielten als Lehrschriften Dokumentationen oder auch

Illustrationen. Das einzige schwarze Parabaik der Sammlung (No. 804) ist

allerdings eine Art Handbuch für Mönche, in dem auf 16 Blättern über Tod und

Unreinheit geschrieben ist, die Namen von Reden einiger Äbte erwähnt werden,
ein Poem über Meditation und eine Übersicht über das Abhidhamma enthalten

sind. Pälibegriffe sind, wie auch in manchen anderen Manuskripten, in
myanmarischer Sprache erklärt. Die Mischung von Prosa und Versen ist hier wie
auch in mehreren anderen Kodizes zu finden.

Eine besondere Rolle spielt die von buddhistischen Mönchen bei bestimmten

Ritualen rezitierte Kammaväcä (die Erklärungen über die Taten). Sie ist die

Grundlage für die Khandhakäs, dem 2. Teil des Vinayapitaka, enthält Regeln für
das Klosterleben und wird noch heute in den zahlreichen Klöstern rezitiert und

befolgt. Ihre Bedeutung ist auch in den Erläuterungen Band 1 der Manuscripts
(Kodex 45) zu erkennen, dem weitere Texte folgen. In diesem Zusammenhang
muss auch auf das Preface von Bechert im Band 1, die folgende Introduction
und andere vorangestellte Hinweise und Tafeln zurückverwiesen werden, da

deren Studium als Einführung auch in die anderen Bände der Manuscripts
unabdingbar ist.

Von hohem, besonders auch historischem Interesse ist, dass das

Sanskrit-Werk Varähamihiras Brhajjätaka aus Käsi (Benares, Indien) zusammen mit
41 anderen Büchern nach dem unweit von Innwa (Ava) gelegenen Amarapura
gebracht wurde. Nach dem Zusammenbruch des Bagan-Reiches und den

anschliessenden Kriegswirren, war es der neue Territorialstaat Innwa, der politische

Grösse erreichte, den Buddhismus erneut als Wahrer kultureller und
moralischer Identität etablierte und der myanmarischen Literatur zu hoher Blüte
verhalf. Der Kodex No. 884, eine Übersetzung ins Päli, und das Brhajätaka
nissaya No. 885 machen deutlich, welche Anerkennung Varähamihira genoss,
der als Autorität in Fragen Omina und Gestirnkonstellationen galt und dessen

Horäsästra (Buch der Horoskope), das man auch Brhajjätaka oder in Myanmar



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 935

Bruihat-Werk nennt, von weitreichendem Einfluss war und mit bestimmten

Weisungen bis in unsere Zeit hineinragt.
Shin Mahä Ratthasära, der neben Shin Mahä Silavamsa (Thilawuntha) zu

den stärksten Begabungen der Innwa-Zeit gehörte, hatte sich bereits mit seinem

ersten Werk, dem Bhuridatta-Lingagyi, das in der Literaturwissenschaft als

erstes Pyo gilt, einen Namen gemacht. Unter einem Pyo versteht man in Myanmar

ein buddhistisches Versepos, dessen stoffliche Grundlage ein Jätaka ist.
Hier ist es die bewegende Geschichte vom Schlangenkönig, der auf die Erde

steigt, um den Uposatha zu halten, ein Stoff, den Ratthasära 1494 im Bhüjri-
datta zat paung pyo zum zweiten Male aufgreift. Wer den mit dem Königshaus
verwandten Mönchsdichter zu diesem Pyo inspiriert hat, wird von myanmarischen

Literaturwissenschaftlern unterschiedlich interpretiert. Als wahrscheinlichste

Lösung gilt allerdings der Einfluss singhalesischer Mönche beziehungsweise

die Anregung durch einheimische buddhistische Mönche, die in Sri Lanka

waren. In den Manuscripts ist die Geschichte vom Schlangenkönig im Kodex
No. 850 repräsentiert.

Die Kodizes zeigen, dass sich die buddhistischen Mönche sowohl mit dem

Abhidhamma, besonders aber auch immer wieder mit dem Vinayapitaka
beschäftigt haben, denn beide Teile der Khandhakäs, das Mahâvagga und das

Cullavagga, sind in den Manuscripts durch mehrere Beispiele belegt. Auch der

erste Teil des Vinayapitaka, der durch die Artikel des pätimokkha, einer Art
Sünden- und Strafregister, bestimmt ist, kann an mehreren Manuskripten
nachgelesen werden.

Zusammenfassend ist zu sagen, dass der Band Vier der Manuscripts ebenso

wie seine Vorgänger ein hervorragendes Zeugnis der buddhistischen Literatur

Myanmars darstellt. Die vor allem am Tipitaka orientierte Literatur hat auch

im Kontext mit stärker weltlich geprägter myanmarischer Literatur bisher
ausserhalb des Landes noch wenig Beachtung gefunden. Desgleichen ist der

Einfluss des Päli auf die myanmarische Sprache und Literatur, nicht zuletzt an

den Nissaya-Texten des vorliegenden Bandes zu studieren, ein wichtiges,
jedoch noch ungenügend bearbeitetes Thema mit vielen Aspekten. Das betrifft
auch die Rolle des Päli in der myanmarischen Sprache der Gegenwart. Es ist zu
hoffen, dass die mit strenger Wissenschaftlichkeit und bibliothekarischer
Akribie zusammengestellten Manuscripts Anregungen für weitere Aufgaben
bieten werden.

Annemarie Esche



936 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

Chakrabarti, Samiran Chandra: The Value System as Reflected in the Vedas.

The Concept of Purusärthas. Maharshi Sandipani Rashtriya Ved Pratishthan

(Ujjain 2000). XXI, 100 S. ISBN 81-87955-01-5.

Der Autor, Direktor der School of Vedic Studies an der Rabindra Bharati
University Calcutta und Träger des Griffith Prize in Humanities, hat sich bereits
durch mehrere profunde Studien um die Vedistik verdient gemacht.1 Der hier

besprochene schmale, aber inhaltsreiche Band reiht sich seinen Vorgängern
würdig an.

In der Introduction wird gezeigt, wie sich der aus der Politischen Ökonomie

entnommene Terminus "Wert" begrifflich ausgeweitet hat, so dass er jetzt
alle Arten von Tugend, Moral und Sittlichkeit - und damit Schönheit, Wahrheit,
Liebe, Freundschaft, Gerechtigkeit, Harmonie usw. - umfasst. Dass die jeweiligen

Wertvorstellungen vielfach von den kulturellen und besonders den sozialen

Bedingungen abhängen, wird zwar erwähnt, doch leider nicht näher untersucht.
Ch. gibt sodann eine Übersicht über die relevanten vedischen Literaturquellen.

Er bemerkt richtig, dass diese nicht homogen sind; von den Samhitäs

bis zu den Upanisaden gibt es eine deutliche Weiterentwicklung. Dennoch ist,
wie Ch. - wiederum richtig - feststellt, die Kontinuität unverkennbar. Ferner

geht der Autor ausführlich auf das rta ein, das als fundamentale kosmische, von
den Göttern unabhängige Ordnung dem vedischen Wertesystem zugrunde liegt.

In Kapitel I befasst sich Ch. mit den materiellen Werten und zeigt, dass in
altvedischer Zeit kein Pessimismus herrschte. Zur Demonstration der
Verbundenheit mit dem irdischen Leben wird zu Recht die Hymne an die Erde (AV
XV)2 herangezogen. Reichtum und Macht suchte man durch Opfer zu erlangen.
Hier legt Ch. besonderes Gewicht auf die sonst so häufig vernachlässigten
kämya-Opfer. Auch Erotik und Sexualität wurden im RV und AV sowie in den

älteren Upanisaden nicht ausgespart. Nebenher sei bemerkt, dass Ch. für den

Begriff silpa ein breiteres semantisches Feld als bisher üblich eruiert.
In Kapitel II widmet sich der Verfasser ethischen und religiösen Werten.

Er stellt fest, dass religiöse, philosophische und moralische Ideen, die heutzutage

häufig voneinander isoliert werden, in vedischer Zeit untrennbar mitein-

1 Vgl. etwa folgende Werke: The Paribhäsas in the Srautasütras (Calcutta 1980) mit der

Besprechung des Rez. in der Orientalistischen Literaturzeitung, Jahrg. 79, Nr. 5, Sp. 495-
497 (Leipzig 1984); Some Aspects of Vedic Studies (Calcutta 1996) mit der Besprechung
des Rez. im Indo-lranian Journal, vol. 40, Heft 4, S. 375-378 (The Hague 1997).

2 Dazu siehe jetzt: Große Hymne an die Erde, auf der Grundlage der Übersetzung des Rez.

nachgedichtet von Viktor Kalinke mit Illustrationen von Christiane Franke (Leipzig 2001);
dazu Live-Hörbuch, arrangiert von Anna Frauendorf (Leipzig 2002).



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 937

ander verbunden waren (S. 18). Im Lauf der Zeit wurden rta, dharma und satya
mehr und mehr identifiziert, wobei der Begriff dharma schliesslich dominant
wurde. Ch. verfolgt die Ausweitung des rgvedischen dharman bzw. dharma im
Atharvaveda und in den Upanisaden. Als moralische Werte gelten daneben im
einzelnen Harmonie (samjhäna), Freigebigkeit, Gastfreundschaft, Glaube

(sraddhä), Selbstbeherrschung, Askese (tapas) und Studium (svädhyäya); der

religiöse Hauptwert ist yajna. Dass die daksinä kein "salary or fee" gewesen sei,

wird von J.C. Heesterman unreflektiert übernommen.3

Kapitel III beschreibt den "Ultimate Value". In RV X, 136 identifiziert
sich der Rsi mit Gott, so dass alle Dualität gewichen ist. Als Ziel genannt wird
die Erhebung der Menschen auf göttliches Niveau; die Stadien auf diesem Weg
sind sälokya, särüpya und säyujya (S. 45). Hierbei diskutiert Ch. ausführlich die

Begriffe karman, samsära und brahman.

In Kapitel IV beschäftigt sich Ch. mit dem eigentlichen Purusärtha, dem

Caturvarga. Die Rsis liebten es bekanntlich, ihre Gedanken paroksena zu
äussern.4 Dies könnte erklären, dass sich der Caturvarga als Begriff im Veda nicht
findet, obwohl er auf diesem beruht. Ch. macht es hinreichend deutlich, dass das

vedische Wertesystem in das spätere Konzept von dharma, artha, käma und
moksa mündete. Wesentlich ist ein Hinweis auf R.N. Dandekar (S. 83), nach

welchem der trivarga ein Merkmal der arischen Rsi-Tradition war, moksa

dagegen der vorarischen Muni-Yati-Tradition entstammte. Ch. untersucht
ausserdem das Mahâbhârata, besonders die Bhagavadgïtâ, die Artha- und die

Käma-Literatur bezüglich der von diesen Werken vermittelten Wertevorstellungen.

Die Dharmasästras hatten mehr einen idealen als einen praktischen
Zustand im Auge, doch hatte der varnäsramadharma jedenfalls auch eine grosse
praktische Bedeutung, dharma gewährleistet die so notwendige Kontrolle eines

Kompromisses von svärtha und parärtha (S. 70). Wie man schliesslich zu

paramârtha gelangt und wer dazu ausersehen ist, wird anhand von Upanisad-
Stellen beschrieben.

In seinen Schlussbemerkungen stellt der Verfasser fest, dass Werte wie
einfaches Leben und edles Denken in der Konsumgesellschaft untergehen.

Gegenüber dem "Blick nach Westen" will er auf die traditionellen indischen

Werte verweisen. Nach dem Veda besteht das Leben weitgehend aus einer

3 Vgl. dagegen Rez.: Daksinä. Eine Studie über den altindischen Priesterlohn, in: Altorien¬

talische Forschungen VI (Berlin 1979), S. 141-179; Neudruck in: Das altindische Opfer

(Wichtrach 2000), S. 272-321.
4 Vgl. dazu besonders Sebastian J. Carri: Gavesanam or on the track of the Cow and in

search ofthe Mysterious Word and in search ofthe Hidden Light (Wiesbaden 2000); dazu

die Besprechung des Rez. in: Asiatische Studien LV, 2 (Bern 2002), S. 535-540.



938 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

Reihe von Pflichten. Doch gegenwärtig werden die Rechte gegenüber den

Pflichten überbetont (S. 86). Die Upanisaden (man füge hinzu: auch und gerade
das Ritual) lehren die Verbindungen von Makro- und Mikrokosmos; ihre Lehre
ist der heutigen Umweltzerstörung also entgegengesetzt. Ch. gelangt in diesem

Zusammenhang zu Axiomen, denen man über den Kreis der Indologen hinaus

weiteste Verbreitung (und Beachtung!) wünscht: "But man is by nature self-

seeking [...] Our unending greed and our insatiable desires must be checked for
higher benefits" (S. 89). Und: na vittena tarpanlyo manusyah - was freilich
nicht nur eine Lehre des Veda ist. Um die Bedeutung der ethischen Werte

gegenüber der Macht- und Besitzgier zu unterstreichen, bedarf es allerdings
nicht des erkenntnistheoretischen Missgriffs, die Materie mit spirituellen
Eigenschaften auszustatten.5

Am Schluss des Buches findet man eine Bibliographie der primären
Literaturquellen und der Sekundärliteratur; letztere enthält manches sonst kaum
bekannte Werk. Leider fehlen Register der Namen, Sachen, der im Text
diskutierten Stichwörter und insbesondere der Belegstellen. Diesem Mangel, der

einer vollen Erschliessung des Buches entgegenwirkt, sollte bei einer Neuauflage

abgeholfen werden.

Ch. ist für seine redundanzlose Schreibweise bekannt und so enthält auch

dieser wenig umfangreiche Band eine grosse Material- und Gedankenfülle. Wir
danken Professor Chakrabarti für diese Arbeit, die in ihren Aspekten und ihrer
Synthese für die Indologie und für die Ethik gleichermassen wertvoll ist.

Klaus Mylius

L'elisir del furto secondo il dharma (Dharmacauryarasäyana). Testo sanscrito,

apparato critico e traduzione a cura di Alessandro PASSI. Milano: Edizioni
Ariele, 2001.

L'ouvrage de PASSI comporte, outre une introduction d'une cinquantaine de

pages, une traduction en italien, ainsi qu'une édition du texte de L Elixir du vol
selon le dharma, ou Dharmacauryarasäyana (DCR). Cet "Elixir" est une courte

oeuvre d'attribution incertaine, composée de 276 vers, principalement des

slokas, et subdivisée en 3 chapitres ou plutôt "inspirations" (äsväsa). Passi

traduit ce terme par "fiato", qui signifie "souffle" mais aussi "gorgée" dans
certaines expressions toutes faites. Le second sens n'existe pas à proprement parler
en sanskrit, mais permet un jeu de mots soutenu par le texte, qui, dans son vers

5 "Hence, what we call matter is also spirit in its essence" (S.87).



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 939

d'introduction, recommande que cet élixir soit bu chaque jour par les gens de

bon goût, les rasikas.
Le récit du DCR: L'histoire est celle d'un voleur gentilhomme (thème

courant de la littérature sanskrite), et qui plus est brahmane, nommé Dharma-

samgrahin, qui se met en tête, à la mort de son père, de pourvoir à ses besoins

par le vol. Mais pas n'importe quel vol: le vol selon le dharma (dharma-
caurya). Ce dharma, en l'occurrence, consiste à ne dérober que des richesses

légitimement acquises, et d'une personne à laquelle ce vol ne saurait porter
préjudice. Bref, on ne saurait voler que du roi. C'est ce que notre voleur
entreprend de faire, un soir où les présages sont de bon augure. Mais voilà qu'il
rencontre le roi lui-même, qui s'est déguisé pour parcourir sa ville de nuit et
surveiller ce qui s'y passe: un lieu commun de la littérature sanskrite. Notre héros

ne reconnaît donc pas son souverain, et ce dernier se garde bien de révéler son
identité. Au contraire, il se fait passer pour un apprenti voleur, et prie Dharma-

samgrahin de lui expliquer les principes du vol selon le dharma. Dharma-

samgrahin consent volontiers, puis, toujours en compagnie du roi, il va voler un

joyau sans prix conservé dans une chambre secrète et souterraine du palais
royal, dans laquelle il pénètre grâce à ses pouvoirs magiques. Ce joyau a la

vertu de délivrer son possesseur à jamais de la faim et de la soif. Dharma-

samgrahin ne s'empare que de ce seul joyau, et donne un collier au roi, tout en

lui expliquant qu'il serait contraire au dharma de prendre davantage. Le lendemain

matin, le roi fait amener de force le voleur à sa salle d'audience, et

l'accuse publiquement d'être l'auteur du vol. S'il dit la vérité, il lui promet la

vie sauve. Dharmasamgrahin avoue volontiers tout ce qui s'est passé, et permet
par la même occasion au roi de confondre un de ses ministres malhonnêtes. En

récompense le roi le nomme premier ministre.
L'introduction: L'introduction, qui comporte sept chapitres, est une mine

d'informations sur toutes sortes de sujets. Le premier chapitre passe en revue
l'édition antérieure et la littérature secondaire, plutôt maigre, se rapportant au
DCR. Puis Passi explique des termes de base comme celui de dharma, et de

caste. La profession de voleur étant le fait de certaines classes sociales en Inde,
il s'ensuit tout naturellement que leurs devoirs (ou dharmas) ainsi que l'art de

voler (caura-vidyâ), comme d'autres arts, aient été codifiés dans des steya-
sästras, bien qu'il n'y ait qu'un seul texte de ce genre qui soit parvenu jusqu'à
nous. Passi discerne également dans le DCR de vagues indices tendant vers une
satire politique. Au vu du parallélisme qu'établit le texte entre le voleur et le roi,
la morale de l'histoire serait en somme que chaque roi - ou peut-être même un
roi en particulier auquel le texte ferait allusion - reste toujours le plus grand
voleur de tous, même s'il est un voleur légitime.



940 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

Les chapitres 2 à 4 mettent en évidence le lien étroit qui existe entre la

science du vol et celle de la magie. Le milieu dans lequel se meut le texte est

celui du tantrisme magique (p. 24), et le titre même de l'oeuvre évoque déjà le

milieu magique: il s'agit d'un rasäyana, d'un élixir, terme propre à l'alchimie.
Le propos de l'auteur du DCR n'était certes pas d'exposer l'art du voleur avec
des détails réalistes. Contrairement au héros-voleur de la Mrcchakatika, qui
énumère doctement (quoique de façon tout aussi irréaliste!) les différentes
méthodes de percer un trou dans le mur d'une maison, Dharmasamgrahin ne fait

que rire du roi lorsque ce dernier lui propose pareil expédient pour entrer dans

son propre palais. Notre voleur préfère faire usage d'une poudre qui étourdit

pour endormir la garde, un anneau magique lui permet d'ouvrir les portes
verrouillées, et un onguent lui révèle les trésors cachés (là Passi établit à juste titre
un parallèle avec les nidhi-sästras, des traités médiévaux sur l'art de découvrir
les trésors cachés (p. 25)). Enfin, une simple exclamation de hum lui permet de

mettre en déroute les räksasas féroces qui gardent le trésor, et il lui suffit de

jeter des cendres sur les trois tête d'un cobra pour l'éloigner. En revanche, (en

digne émule de Räma et Laksmana?), il n'hésite pas à terrasser d'un bon coup
de poing une râksasî qui prétend lui barrer l'accès au trésor. En somme, conclut
Passi, l'action de ce brahmane réduit à l'indigence, qui ne vole qu'un objet
apparemment inconnu de tous (le roi, semble-t-il, ignorait l'existence de la
chambre secrète et des gemmes), et qui le délivrera de la faim et de la soif, ne

peut même pas être considéré comme un vol. Il s'agirait bien plutôt d'un cas

à'äpaddharma: le dharma, qui est subtil, doit être adapté aux situations de

détresse.

Les chapitres 5-7 sont de nature plus technique. En 5, Passi discute de

l'identité de l'auteur. Le texte présente deux solutions: d'après 1.1 qui est

ambigu, il s'agirait soit d'un certain Srîmat Gopalayogïndra, soit d'un certain

Tätaküla, un nom de l'Inde méridionale. Le colophon présente encore une
troisième possibilité: l'auteur serait un certain Subbaräya-kovida de Simhalä-

puri. Le nom du personnage ainsi que celui de la ville suggèrent à nouveau une

origine du sud de l'Inde. Aucun de ces trois personnages n'est connu par
ailleurs. Enfin, le chapitre 6 énumère les particularités d'orthographe et de

samdhis du manuscrit; et le chapitre 7, les particularités de grammaire, de

métrique et de style. En somme, conclut Passi, le DCR n'appartient à aucune

catégorie littéraire précise: ce n'est ni un kävya, ni une katha. Ce fait est confirmé

par son rasa (sa saveur littéraire), qui serait le häsya (ou la saveur comique),
un rasa qui n'est en règle générale pas suscité par les catégories littéraires
susmentionnées.



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 941

Il est regrettable que Passi ne dise presque rien au sujet de la date présumée

du texte. Son seul commentaire à ce sujet est que l'histoire n'est pas très

ancienne: "non antichissima" (p. 13), et il renvoie le lecteur à l'édition de

Narahari (p. 13, note 1), qui n'est probablement pas facilement accessible

partout. Les indianistes savent certes très bien que la plupart des textes indiens

sont difficiles à dater avec exactitude, du moins en datation absolue. Toutefois,
cet édition du DCR est aussi adressée à un public non spécialisé, qui trouvera

peut-être cette omission inexplicable. Quelques mots de discussion à ce sujet
auraient été les bienvenus.

L'édition du texte: L'édition du texte se base sur le seul manuscrit connu,
un manuscrit "difficilement antérieur au 17ème siècle" (p. 13, note 1), en écriture

Grantha, qui se trouve à la Adyar Library à Chennai (Madras). Ce manuscrit

est composé de 21 feuilles de palmier, en assez bon état de conservation, et

l'écriture est presque toujours bien lisible (p. 38). Il y est fait référence dans

l'apparat critique sous la lettre G. Les autres références de l'apparat critique
sont à la première édition du texte effectuée en 1946 par H.G. NARAHARI, dans

le Adyar Library Bulletin, sous la lettre N., et à un article d'Ashok AKLUJKAR

paru dans le Dr. G.B. Palsule Felicitation Volume, 1996, sous la lettre A.
Le texte ainsi établi, qui doit beaucoup aux suggestions d'Aklujkar, corrige

de nombreuses erreurs commises dans l'édition précédente. Le sanskrit en est

élégant sans pour autant aspirer au style kävya, avec toutefois quelques
particularités grammaticales non classiques (voir pp. 43-47, chapitre 7: "Appunti di

lingua e stile"). Comme il est d'usage, Passi a régularisé l'orthographe du

manuscrit Grantha, qui présente certaines singularités: par exemple, les

redoublements de nasales, comme sammyak pour samyak (voir 3.109); ou, plus

déroutant, la graphie dh pour th, comme dans vîdhî pour vlthî (voir 1.5 etc.); ou

encore des samdhis irréguliers, comme le maintien des sourdes -k et -t devant

sonores (väkjäla0 pour vägjäla°, voir 1.2c). (Pour plus de détails, voir pp. 38-

43, chapitre 6: "Il testo").
La traduction: La traduction de Passi, (pour autant que l'auteur de ce

compte rendu, qui n'est pas strictement italophone, puisse en juger) suit le texte

sanskrit de près sans pour autant perdre de son élégance. Elle est richement

annotée, et les annotations sont de deux sortes: certaines, plus techniques,
concernent le choix des lectures manuscrites; d'autres relèvent plutôt de critique
littéraire, et sont parfois explicitement adressées à un public de non-spécialistes:
ainsi sont expliqués les concepts d'äsrama et de varna (note 4), ou rYätman et

de brahman (note 5). Certaines notes explicitent des références mythologiques
(notes 59 et 60) ou la nature de certaines divinités (Visnu, note 6; Kâlî, note 42).
Parmi ces notes de critique littéraire, un grand nombre intéresseront toutefois



942 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

aussi le spécialiste: ainsi Passi explique des références à certains proverbes qui
ne sont pas toujours immédiatement compréhensibles (notes 23, 25 et 53), des

jeux de mots obscurs (note 75) ou des termes de magie (note 129).

Dans la note 84, Passi exprime sa perplexité quant à la fonction de la

balançoire sur laquelle est placé le coffret à bijoux qui contient la gemme magique.

Le texte, dit Passi, n'offre aucune explication à ce sujet. Néanmoins, il se

pourrait que la présence de cette balançoire soit expliquée par le texte, quoi-
qu'indirectement. Nous avons déjà vu qu'un cobra à trois têtes, donc un nâga,

garde le trésor. Les nägas sont certes bien connus comme gardiens de trésors,

mais en général ils les gardent jalousement pour eux-mêmes. Ainsi donc, il se

pourrait fort bien que ce nâga à trois têtes qui attaque le voleur et le roi, loin
d'être le gardien légitime du trésor, soit lui aussi un voleur rival, qui n'attendait

qu'une occasion favorable. La fonction de cette balançoire serait peut-être de

surélever la gemme magique afin de la mettre hors de portée des nâgas qui se

l'approprieraient si elle était par terre. Cette supposition est soutenue par
l'histoire suivante tirée du Mahâbhârata (14.55-57): un jeune brahmane nommé

Uttanka transporte des boucles d'oreilles serties de joyaux magiques. On le met

en garde contre les nâgas qui désirent ardemment s'emparer de ces bijoux: qu'il
ne les mette surtout pas par terre! Quand Uttanka va faire ses ablutions, il
attache le sac contenant les bijoux à la branche d'un arbre. Mais le noeud se

défait, le sac tombe à terre, et un näga s'en empare à la vitesse de l'éclair et

s'enfuit avec dans le monde des serpents.
De façon générale, il se dégage de ces notes une fine appréciation des

valeurs littéraires du texte (comme par exemple dans la note 48 où Passi relève

le subtil parallélisme entre le voleur et le roi), non moins que de l'ironie
contenue dans le récit. En somme, ce petit ouvrage est tout à fait délicieux à lire, et

fera la joie des indianistes, tout comme d'un plus large public. Il est en outre

réjouissant de voir que des textes moins connus sont édités et traduits, et

parviennent ainsi à l'attention d'un plus large public.

Danielle Feller1

Toute ma gratitude va à Maria Piera Candotti, qui a généreusement sacrifié son temps pour

m'expliquer les tournures italiennes qui m'étaient obscures.



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 943

Finster, Barbara, Fragner, Christa, Hafenrichter, Herta (Hg.), Rezeption in

der islamischen Kunst. Stuttgart: Franz Steiner Verlag, 1999. Beiruter Texte und

Studien, vol. 61, 338 p. + XLVI planches, ISBN 3-515-06691-8.

Ce volume, publié en 1999, réunit les textes d'un colloque qui s'était tenu à

Bamberg du 26 au 28 juin 1992. Comme le rappelle Barbara Finster dans la

préface, le problème de la réception dans l'art islamique n'avait été traité jusque
là que par Richard Ettinghausen, dans un ouvrage paru en 1972, From

Byzantium to Sasanian Iran and the Islamic World. Ettinghausen considérait
alors qu'un motif pouvait être repris sans modifications ou adapté, voire intégré
au nouveau contexte. Le colloque, pendant lequel la pertinence de ces catégories
n'a pas été discutée, s'est surtout consacré à l'analyse de la reprise de motifs
dans l'art islamique, iconographiques aussi bien que littéraires.

Le volume comprend 23 contributions qui - à l'exception d'une contribution

en français - sont rédigées en allemand ou en anglais et rangées par ordre

alphabétique des noms des auteurs. Les planches, en noir et blanc, sont réunies à

la fin du volume. Comme le dit la préfacière, la question du contexte historique
qui a conduit à l'adoption de certains motifs n'a pas été posée, de même qu'on
n'a pas voulu circonscrire le thème géographiquement ou chronologiquement.
C'est ainsi que les contributions couvrent presque toutes les périodes
historiques, de l'antéislam au Caire du 18eme /19eme siècle et toutes les aires

géographiques, de l'Espagne musulmane en passant par la Sicile à l'art moghol; les

divers genres sont également traités: des manuscrits à la vaisselle en cristal, de

l'architecture à l'ornement. Deux articles parlent de l'usage de thèmes
littéraires: ainsi J. Christoph Bürgel analyse le traitement iconographique d'un des

motifs récurrents de la littérature épique persane ("Verwehrter Einlass: Ein

Motiv der persischen Epik und seine ikonographische Gestaltung", 75-85); F.

Barry Flood examine des descriptions littéraires de coupoles islamiques,
existantes ou imaginaires ("From the Golden House to 'Aisha's House': Cosmic

Kingship and the Rotating Dome as Fact, Fiction, and Metaphor", 97-128).
Plusieurs contributions ont comme objet des motifs iconographiques

spécifiques, à travers les âges ou à une époque précise : Eva Baer analyse la
représentation des combats d'animaux ("Ornament Versus Emblem: The Case of
Combatant Animals", 13-18), alors qu'Annette Hagedorn conclut à l'existence
d'une véritable "renaissance sassanide" après avoir analysé l'utilisation du

thème du trône dans les objets en métal à l'époque séldjoukide ("Die Rezeption
des vorislamischen Thronbildes in den Darstellungen auf tauschierten
Metallarbeiten des 13. und 14. Jahrhunderts", 129-140). Johanna Zick-Nissen montre
comment les représentations figuratives des constellations font leur apparition



944 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

dans les manuscrits de l'époque abbasside ("Rezeption der Astronomie und

beigeordneter künstlerischer Gestaltungen unter gewandelten Aspekten im abbassi-

dischen Kalifat", 315-338), alors que Summer S. Kenesson compare l'iconographie

des animaux en verre romains et islamiques ("Roman and Islamic Glass

Animals: A Study in Iconography", 161-173) et Jens Kroger illustre les motifs
sassanides dans l'art islamique ("Vom Flügelpaar zur Flügelpalmette: Sasanidische

Motive in der islamischen Kunst", 193-204). Michael Meinecke consacre

son article à la décoration en stuc des palais de Raqqa, dans laquelle il voit,
entre autres, une influence palmyréenne ("Abbassidische Stuckdekorationen aus

ar-Raqqa", 247-267). De Palmyre et des transformations subies par la cité

antique après la conquête arabe (réutilisation des ruines, construction de

nouveaux bâtiments, destruction des représentations figuratives, surtout des

visages) s'occupe Klaus Parlasca ("Palmyra and die arabische Kultur - Tradition
und Rezeption", 269-280). On retrouve l'antéislam et l'islam primitif dans la

recherche de Christian Ewert ("Rezeption vor- und frühislamischer Formen in
almohadischen Kapitellen", 87-96) qui étudie comment les formes propres à ces

époques sont reprises dans les chapiteaux almohades.

Plusieurs auteurs s'intéressent à l'architecture, à l'urbanisme et aux
problèmes qui leur sont directement liés. Ainsi, Christiane E. Kugel se penche sur
la question de l'eau dans l'Alhambra, sur sa présence et son absence ("Das
Wasser in der Alhambra", 205-216). L'Alhambra, mais du point de vue de

l'aménagement urbain, est également le sujet de la contribution de Jésus Ber-

mudez Lopez ("Some Aspects of Urban Planning in the Alhambra", 43-56).
Haeedeh Laleh décrit minutieusement la "Maqsüra monumentale de la mosquée
du vendredi de Qazvin à l'époque saljuqide" (217-230). Les maisons-tours

caractéristiques de l'Arabie Séoudite ont attiré l'attention de Geoffrey Renald

D. King, qui a essayé de retrouver des traces de ce type de construction à

l'époque antéislamique ("The Tower-house in Saudi Arabia its pre-Islamic
Antecedents", 175-182). Philipp Speiser en revanche s'occupe d'une époque

plus récente et décrit les restructurations souvent historisantes intervenues dans

la citadelle du Caire entre le 18ème et le 20eme siècle ("Historistische Umbauar-
beiten an der Zitadelle von Kairo vom 18. bis zum 20. Jahrhundert", 301-314).

Les influences venant d'autres aires culturelles et leur adaptation aux
traditions artistiques locales ont toujours joué un rôle important. Il n'est donc

pas étonnant qu'un certains nombre d'analyses soient consacrées à ce sujet. De

nouveau, les ères et les lieux choisis pour traiter de ces sujets sont d'une

diversité extrême. Ainsi, Hans Georg Majer parle des traditions orientales et

occidentales dans les portraits des sultans ottomans ("Östliche und westliche
Tradition im Sultansporträt", 231-246). C'est également sur un sujet ottoman



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 945

que s'est penchée Marianne Barrucand dont l'article a comme objet les copies
des manuscrits illustrés arabes à l'époque ottomane; elle montre comment les

auteurs les copiaient parfois fidèlement, s'en inspiraient avec une certame

liberté d'autres fois ou les adaptaient tout simplement à leur contexte ("Kopie -
Nachempfindung oder Umgestaltung: Am Beispiel arabischer mittelalterlicher
Bilderhandschriften und ihrer osmanischen Kopien", 19-42). Burchard Bren-

tjes, qui décrit les motifs d'Asie Centrale présents dans l'art arabo-normand de

Palerme, nous ramène à une époque plus ancienne ("Mittelasiatische Motive in
der arabisch-normannischen Kunst Palermos", 67-74). L'influence européenne

dans l'art moghol fait l'objet de la contribution de Barbara Brend ("A European
Influence in Early Mughal Painting", 57-66). Dietrich Huff parie, de son côté,

de l'influence de l'Iran sur l'architecture des palais avant et après l'avènement
de l'Islam ("Traditionen iranischer Palastarchitektur in vorislamischer und
islamischer Zeit", 141-160).

Klaus Kreiser montre l'évolution des inscriptions ottomanes d'un style

affirmatif, illisible et souvent linguistiquement incompréhensible, à un style
communicatif (changement de l'arabe à l'ottoman, nouveaux genres) ("Über
einige Eigenschaften osmanischer Inschriften", 183-192). Avinoam Shalem parle

en revanche des flacons en cristal dans lesquels les pèlerins chrétiens
ramenaient des reliques ou autres substances précieuses de leurs voyages au Proche-

Orient et qui, à partir d'une certaine époque, sont fabriqués par des artisans

musulmans ("Islamic Rock Crystal Vessels - Scent or Ampullae?", 289-299).

Karin Rührdanz examine comment des thèmes propres aux chroniques et

épopées au 14eme siècle, sont repris, à partir du 16eme siècle, pour illustrer des sujets

religieux ("Der Einfluss ikonographischer Traditionen auf die bildliche
Umsetzung neuer Sujets bei Wechsel des Genres", 281-288).

L'ouvrage donne ainsi, à travers les époques et les différentes aires du

monde musulman, une vision ample et différenciée d'une thématique largement

négligée jusque là. Du fait de son exhaustivité, il constitue une référence utile
dans le domaine de l'art islamique. Cependant, c'est justement dans cette
ambition à l'exhaustivité que réside, à notre avis, l'un des inconvénients majeurs
du livre, qui se reflète notamment dans le caractère quelque peu disparate de

l'ensemble et que l'ordre alphabétique choisi pour publier les textes contribue à

accentuer. Le regroupement de ceux-ci autour de quelques noyaux thématiques

(voire autour de quelques époques ou lieux géographiques) aurait sans doute

aidé le lecteur à s'orienter et aurait donné plus de cohérence au volume.

Cependant, cette critique ne préjuge nullement de la valeur et de l'intérêt des

contributions, ni de l'originalité du sujet.
Silvia Naef



946 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

GRÄFE, Jörg: Vidyadharas. Früheste Zeit bis zur Kaschmirischen Brhatkathä.

Europäische Hochschulschriften. Reihe XXVII. Asiatische und Afrikanische
Studien. Bd. 82. Frankfurt am Main: Peter Lang, 2001. ISBN 3-631-37654-5.

The book is a study of the figure of the vidhyädhara in Indian art and literature
from approximately the fourth century B.C. (e.g. in the Bharhut reliefs, epics,
Jâtakas) to the eleventh A.D. (in the Kathäsaritsägara, as the most recent

reworking of the lost Brhatkathä). The various sources, which beside literary
texts include inscriptions, lexicons and iconographie handbooks, have been

investigated as far as possible in chronological order and according to a more or
less fixed protocol. This protocol includes studies in the terminology of the

supernatural in connection with the term vidyä, the question of whether the

vidyädhara is a god or a man, where he lives and how the vidyädhara society is

stratified, and, finally, which figures may have contributed to the ultimate,

composite character ofthe vidyädhara.
In the earlier sources vidyädhara seems to function basically as a term to

denote a character who possesses some particular supernatural gift. The gift
may vary from case to case. Thus, in the one instance we are dealing with a man
who can fly through the sky, in another with a man who can make himself
invisible or one who lives on a mountain out of reach of ordinary humans or one

possessing knowledge of healing drugs. In yet another instance we are dealing
with what looks Hke a veritable god. The situation cannot be reversed, that is to

say, a person who can fly is not necessarily called a vidyädhara. In the more
recent Brhatkathä literature this has changed. In the Brhatkathä we are dealing
with a literature about the vidyädhara, who as a fictional character has been

made to absorb everything supernatural. This not only includes aspects known
from the earlier literature but also later tantric features.

A great part of the book is dedicated to the various reworkings of the lost

Brhatkathä, the Jaina versions, and those from Nepal and Kashmir respectively.
Unfortunately, especially in chapters 8-10 the method adopted by the author, in
which a set of items is checked off in a fixed order, makes itself felt in a

negative way. What is lacking here is a good introduction to the Brhatkathä
literature in general and an exposition of the plan and character of each of the

surviving versions. Such a plan could have served as a thread in the presentation
of the material regarding the vidyädhara. Instead, what we get is a sequence,

dutifully repeated for each text, of independent, loosely connected sections. I
should add that the author himself was not unaware of the risks of his presentation

(p. 19), which he tried to circumvent by introducing after each section a

paragraph summing up the findings.



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 947

In Grafe's presentation ofthe material all details appear as of equal value.

Probably he would have organized his material differently and in a more
meaningful way if he had paid more attention to the main theme of the

Brhatkathä literature. This literature, which includes, for instance, also Harsa's

Nägänanda, revolves around a man becoming cakravartin in the vidyädhara
world. This object is achieved by marriage (actually an endless number of
marriages). Other ways to become cakravartin found in, for instance, the

Kathäsaritsägara and the Nägänanda, are by sacrificing oneself to a goddess
and by a combination of marriage and sacrifice. Apart from the question if it
was this theme which had been responsible for the selection of the vidyädhara
as the main character of the story, or if the theme was determined by the

vidyädhara, in Grafe's study aspects directly related to it are not dealt with separately
but on an equal footing with many others.

It should, however, be noted that Grafe's aim was not to write a study of
the Brhatkathä literature but one about the vidyädhara, who happened to be the

main character of this literature. While even as such Grafe's book is not
exhaustive, as no single book could, it definitely lays a solid foundation under
future Brhatkathä studies in bringing together in a controlled way a great number

of references to the vidyädhara from a wide variety of earlier and contemporary

sources.

Herman Tieken

Handique, Krishnakanta: Apsarases in Indian Literature and The Legend of
Urvasï and Purüravas. XIII, 201 S. Decent Books, New Delhi 2001. ISBN 81-

86921-16-8.

Zur Vervollkommnung unseres Wissens über die indische Mythologie und ihre
Geschichte ist eine Monographie der Apsarasas sehr erwünscht; die Themenstellung

des Verfassers ist daher zu begrüssen. Dieser gliedert den Stoff
entsprechend den Quellen aus der vedischen, episch-puränischen, klassischen und

modernen Literatur.
In der Introduction wird die Rolle der Apsarasen, Gandharvas, Vidyadharas

und Kirhnaras in den altindischen Mythen und Legenden erörtert. Kapitel
1 behandelt kurzgefasst Apsaras-ähnliche Konzeptionen in ausserindisehen Ländern

der Antike, wobei die Nymphen der Hellenen und die Beziehung zwischen

Orpheus und Eurydike im Vordergrund stehen. In mancher Hinsicht sind die

Charakterzüge der Nymphen denen der Apsarasen ähnlich: sie bewohnen
vorwiegend Gewässer und sie sind keine Göttinnen (S. 15).



948 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

Die Apsarasen der vedischen, epischen und klassischen Zeit bilden den

Inhalt des zweiten Kapitels. Für die etymologischen Überlegungen des Vf. hätte

das Etymologische Wörterbuch des Altindoarischen von Manfred Mayrhofer
herangezogen werden sollen. Im Veda sind die Apsarasen (auf S. 17 findet man
eine namentliche Aufzählung) bekanntlich häufig mit den Gandharven verbunden.

Als eminent wichtige Quelle stellt H. das Rämayana heraus. In I, 45, 20-23

wird der Ursprung der Apsarasen geschildert und I, 63, 4 enthält die Geschichte

von Menakä und Visvämitra. Die Mutter des Hanumat galt einst als eine der

Apsarasen. Auch hier sind diese vielfach mit Gewässern verbunden und niemals

mit Göttern verehelicht. Auch aus dem Mahâbhârata hat Vf. alle wichtigen
Episoden, die mit Apsarasen zusammenhängen, ausgehoben, so die Legenden

um Tilottamä und die Versuche der Vargä, den Arjuna zu verführen. Sodann

verfolgt Vf. die Spuren der Apsarasen in den Puränas, wo sie gewöhnlich als

Nymphen im Indra-Himmel beschrieben werden, im Dasakumäracarita und im
Kathäsaritsägara.

Die Kapitel 3 und 4 haben die Legende von Purüravas und Urvasï zum
Gegenstand. Der Verfasser gibt dazu zunächst eine Übersetzung und Deutung
der Hymne RV X, 95. Hier wird Urvasï allerdings nicht als Apsaras bezeichnet

(ein Umstand, den H. übergeht), doch spricht RV VII, 33, 11-12 für einen

solchen Zusammenhang. Leider wird auf die literaturwissenschaftlichen Aspekte

von X, 95 und auf die einschlägigen Arbeiten etwa von H. OLDENBERG, J.

HERTEL und K. F. GELDNER kaum eingegangen; offensichtlich sind diese dem

Autor nur über die Literaturgeschichte von M. Winternitz bekannt geworden.
Da RV X, 95 abrupt beginnt und endet, greift man auf die im Satapatha-
Brähmana gebotene Rekonstruktionshilfe zurück. Vf. hat es im Folgenden gut
verstanden, die Abweichungen von der RV/SB-Fassung, wie sie sich im
weiteren Verlauf der indischen Literaturgeschichte ergeben, herauszuarbeiten,

so zunächst in der Brhaddevatä, der Nïtimahjarï und der Vedärthadipikä.
Im vierten Kapitel widmet sich der Vf. der Entwicklung der Legende in

nach-vedischer Zeit. Urvasï erscheint im Rämayana zusammen mit Mitra und

Varuna, mehrfach auch im Mahâbhârata, doch nicht zusammen mit Purüravas.

Anders steht es in den vom Vf. besonders gründlich durchgearbeiteten Puränas

und Upapuränas. Auch die gründliche Analyse der Behandlung des Legendenstoffes

in Kälidäsas Vikramorvasiya sowie in der Erzählungsliteratur, etwa im
Kathäsaritsägara und im Vikramacarita, verdient gelobt zu werden.

Das fünfte - aufgrund seiner Aktualität besonders interessante - Kapitel
befasst sich mit dem Vorkommen des Legendenstoffes von Purüravas und
Urvasï in der modernen Literatur, wobei sich der Autor auf Werke in Hindï,
Bengali und Assamesisch beschränkt. Als Hauptbeispiele wählt er die Novelle



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 949

Urvasï Jananï von Dipak Chandra und das Kunstepos Urvasï von Rämdhärl

Singh Dinakar.
Im sechsten Kapitel versucht der Autor, zwischen Urvasï und den Deva-

däsls einen Zusammenhang herzustellen. Deren Zentren waren die Siva-Tempel
Südindiens; noch heutzutage existieren sie in Karnataka. Nach der Ansicht H.s
sind die Apsarasen die mythologische Grundlage der Devadäsls. Letztere haben

demzufolge mehrere Entwicklungsstadien durchlaufen. Zunächst waren sie

Gefährtinnen der Tempelgötter, dann solche der Priester als der Vertreter der

Gottheiten; schliesslich wurden sie Kurtisanen für reiche Pilger. Die beiden

letztgenannten Stadien sind unzweifelhaft; die vom Vf. versuchte Beweisführung

für die Ableitung der Devadäsl-Institution aus der Apsaras-Konzeption
erscheint dem Rez. jedoch nicht stringent genug. Recht hat H. aber gewiss mit
seiner Feststellung, dass Devadäsls nicht auf westliche Einflüsse zurückzuführen,

sondern eine auf indischer Tradition beruhende Einrichtung sind.

Appendix I bietet eine sehr nützliche Genealogie der Monddynastie,
Appendix II eine Liste der Apsaras-Namen, die jedoch unvollständig ist (so werden
die auf S. 35 und 41 erwähnten Apsarasen hier nicht verzeichnet) und leider
auch der Belegstellen ermangelt. Die Bibliographie beinhaltet Originaltexte,
Bücher und Artikel. Ein Index der Namen und Sachen rundet das Ganze ab.

Die Leistung des Autors wird durch die übergrosse Zahl von Fehlern und

Nachlässigkeiten beeinträchtigt. Anscheinend hat man auf eine Druckfahnenkorrektur

verzichtet. So gibt es störende Redundanzen: auf S. 131 wird zweimal
eine Definition des trotaka gegeben; dass Urvasï aus den Schenkeln des Näräyana

geboren wurde, steht auf S. 166 zweimal und auf der folgenden Seite

nochmals. Im Apparat zu Kapitel 4 werden nur 56 Anmerkungen gegeben,
während der Text 88 Anmerkungen enthält! Die Abkürzungen HmvP (S. 42, 46)
und HmV (S. 62) werden nicht erklärt. Im gesamten vierten Kapitel lautet die

Kopfleiste fälschlich "The Legend of Urvasï and Purüravas in the Vedic Period"
(statt: Post-Vedic Period). Die SB-Quelle dieser Legende ist XI, 5,1 und nicht
XI, 5,9 (S. 77).

Die Zahl der Druckfehler ist bedrückend: Hier können nur einige wenige
der vielen fehlerhaften Stellen vermerkt werden: Inhaltsverzeichnis Punkt 4 zu
S. 114; Abkürzungsverzeichnis sub Hillebrandt (der nicht adlig war); es muss
Bhäravi statt Bhäravi heissen (S. 3); Anm. 3 auf S. 83 ist fast unverständlich;
Anmerkungen 31, 37, 42 auf S. 85 sind fehlerhaft; dito der dritte Absatz auf S.

120; auf S. 130 in Anm. 43 muss es Brown statt Broon heissen; in Anm. 45

trotaka statt trotaka; auf S. 185 muss es sub Eggeling richtig Griffith und
Griswold heissen; auf S. 186 Whitney statt Whiteney und Alsdorf statt Alsdure.



950 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

In den Sanskritzitaten führt der Ausfall von diakritischen Zeichen stellenweise

ins Absurde.

Zusammenfassend ergibt sich also ein zwiespältiges Bild. Gern erkennt

man an, dass der Autor mit Fleiss und Mühe das wesentliche Material über die

Apsarasen und die Legende von Purüravas und Urvasï zusammengetragen hat.

Wie eingangs betont, ist dies eine sehr willkommene Leistung. Die theoretische

Verarbeitung des Materials ist dagegen ungenügend und lückenhaft. Für künftige

Publikationen ist dem Autor und der Verlagsredaktion anzuraten, auch in
technischer Hinsicht grössere Sorgfalt und Umsicht walten zu lassen.

Klaus Mylius

Die Handschriften der Universitätsbibliothek Basel: Arabische
HANDSCHRIFTEN. Unter der Leitung von Gregor Schoeler beschrieben von
Gudrun Schubert und Renate Würsch. Vorarbeiten von Fritz Meier, Gertrud

Spiess und Hedwig Djeddikar, Basel 2002 (Schriften der Universitätsbibliothek
Basel 4).

Die Vergangenheit der Islamischen Welt kennen wir zum ganz überwiegenden
Teil aus Handschriften - die ja anders als in Westeuropa bis ins 20. Jahrhundert

reichen. Dabei sind die orientalischen Handschriften immer noch erst zum Teil
überhaupt katalogisiert, zum noch kleineren Teil publiziert. All dies ist
wohlbekannt - und doch hat Gregor Schoeler ganz recht, dass er einem diese

Tatsachen in seinem "Vorwort" (S. IX-XV) zum vorliegenden Katalog in

Erinnerung ruft. Von den grossen Sammlungen der Schweiz legt hier nun nach

der Genfer Bibliothèque Publique et Universitaire (schon 1968) und dem

Zürcher Bosniaken-Institut (1997) auch die Universitätsbibliothek Basel den

Katalog ihrer arabischen Handschriften vor. Damit fehlen von den grossen
öffentlichen Bibliotheken der Schweiz nur noch die Burgerbibliothek Bern - wo
der Katalog allerdings schon in Bearbeitung ist - und die Zentralbibliothek
Zürich.

Die "Einleitung" (XVII-XXV) gibt zuerst einen Überblick über die

Geschichte der Sammlung (XVII-XIX). Diese beginnt mit dem Basler Konzil
1437, über das der Basler Koran (Nr. 1) in den Besitz der 1460 gegründeten
Universität gelangt, und den Sammlungen des Orientalisten Hieronymus Harder

(gest. 1674) und der Theologen Johann Ludwig Frey (gest. 1759) und Johannes

Grynaeus (gest. 1744); die letzteren sind seit 1747 im Frey-Grynaeischen
Institut zusammengefasst. Die meisten Handschriften stammen jedoch aus dem

Besitz von Rudolf Tschudi oder sind von ihm der Bibliothek zum Kauf



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 951

vorgeschlagen worden; zahlreiche wurden von Hellmut Ritter und Osman Reser

vermittelt.
Es folgt ein Überblick über Unika und Autographe (s.u.), Buchschmuck,

Schreiber, Auftraggeber, Besitzer und Stifter (XIX-XXIII). Aussergewöhnlich
prächtig geschmückt ist der erste guz*eines Prachtkorans (Nr. 10). Wir haben

mehrere igäzät von Süfl-sayhs, meist des Sacdïya-Gibâwïya-Ordens (Nr. 146,1;
Nr. 166; Nr. 167; Nr. 168; in Nr. 138,1).

In den Bemerkungen zur Darstellung (XXIII-XXV) wird betont, dass der

Katalog den Regeln des Verzeichnisses der Orientalischen Handschriften in
Deutschland (VOHD) entspricht - mit zwei Abweichungen. Erstens sind die

Handschriften nicht thematisch angeordnet, sondern nach Signaturen; die

thematische Gliederung wird aber durch das vorgeschaltete "Nach Sachgebieten

geordnete Verzeichnis der Handschriften" (VII-X) geboten. Diese Anordnung
ist ein Fortschritt, da sie Sammelwerke nicht auseinanderreisst, und damit
vorzuziehen. Zweitens werden bei Sammelwerken diese als ganze betrachtet,
nicht die einzelnen Werke gezählt. Dies scheint mir unübersichtlich und führt

beispielsweise zu den unschönen Nrn. 60,1 bis 60,5.

Im Hauptteil, den "Beschreibungen" (1-470), sind die folgenden Texte
besonders hervorzuheben.

1 Unika und Autographen sind das Adab-Werk ar-Rawd al-bahïg fl l-gazal
wa-n-nasïg (Nr. 31) des Ibn Qänsüh (lebt um 928/1522; GAL II 349; S II
38If), über das wir auf 21 Seiten sehr ausführlich informiert werden,
sowie

2 drei namenlose Traktate über die Koranleser (Nrn. 60,3-5; geschrieben

987/1579) eines Mustafa b. Müsä as-sayyid Uskübl.
3 Vielleicht Autograph, möglicherweise auch Unikum ist der Tahmïs Qasï-

dat al-Burda (Nr. 65) eines bisher unbekannten sayyid Muhammad Sacïd b.

Hasan Husnl Efendl Qädlzäda al-Mawsill, eine Erweiterung zu
Fünferstrophen der Qasïdat al-Burda von al-BüsIrl.

4 Ein Autograph ist wohl die Gebetssammlung al-Awräd as-sarïfa bi-tarïqat
as-sädät as-sacdïya l-gibawïya (Nr. 138,1) eines sonst unbekannten sayh
Ibrahim as-Sabrï.

5 Unika sind der anonyme Sarh al-Mucallaqät (Nr. 54,1),
6 die etymologische Abhandlung Nuzhat al-ahdäq fl "ilm al-istiqäq (Nr. 64)

von aS-Sawkänl (gest. um 1255/1839; GAL S II 818f),
7 der Tafsïr Sürat Yüsuf (Nr. 23) von al-Küränl (lebt um 1050/1640; GAL II

580; S II 652),



952 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

8 von einem sonst unbekannten "Utmän b. Ibrahim Qayäglgl das Werk al-
Faräid al-titmanïya calä l-Fawäid al-Fanärlya (Nr. 25; verfasst 1273-

1276/1856-1859), ein Kommentar zu al-Fawäid al-Fanarïya (GAL I 609/

2; S I 842/2) von al-Fanärl (gest. 834/1431), seinerseits ein Kommentar des

Kitäb al-Isägügl von al-Abharï (gest. 663/1264; GAL I 608-611; S I 839-

844), einer Bearbeitung der Eisagoge des Porphyrios,
9 das in einem Bruchstück erhaltene adab-Werk Kitäb al-adab oder Magmüc

fl l-hikam wa-l-ädäb (Nr. 92) eines unbekannten Verfassers, und
10 der Auszug aus dem bisher nur als Titel bekannten Tiräz ad-dahab calä

wisäh al-adab (S. 232, in Nr. 96) von Muhammad b. Ahmad al-Mutahhar
al-Azdl (5./11.Jh.; GAL S I 254).

11 Einzigartig in der Art der Zusammenstellung ist die Gedichtanthologie ad-

Durr al-munsäl al-cadïm al-mitäl (Nr. 96,2) von al-Tnäyätl (gest. 1014/

1605; GAL II 351 f.).
12 Die Kopie (Nr. 137) von as-Samannüdls (gest. 1199/1785) al-Ädäb as-

sanïya (GAL II 464) ist kein Autograph, aber vom gleichen Schreiber wie
das Original geschrieben und dem Autor vorgelesen worden.

Auch kodikologisch findet sich Verschiedenes. Die Beschreibungen der
Einbände sind erfreulich ausführlich - wobei aber einmal mehr klar wird, dass auch

sehr präzise Beschreibungen Farbaufnahmen nicht ersetzen können. Besonders

auffällig ist ein langes Stoffband zum Schliessen (Nr. 3). - Ähnlich ausführlich
wird der Beschreibstoff beschrieben. Wasserzeichen werden wo möglich
identifiziert. - Bei Schriftspiegel, Zeilenzahl, Kustoden, Duktus fehlen die Angaben
für Nr. 93,5. - Bei den Abschreibern findet sich ein orientalischer Christ Niko-
laos, Sohn des Petros, Schüler des Euthymios, des Patriarchen von Antiochien,
der 7151/1643 die arabische Übersetzung von Abu Hamid al-Gazzâlïs Nasïhat
al-mulük für die dänische Academia Sorana kopiert (Nr. 36). Derselbe
Abschreiber kommentiert Abu 1-Fidäs Taqwïm al-buldän (Nr. 38).

Bei den Datumsangaben haben wir die Abkürzungen §[umädä I oder II]
(Nr. 24); g[umädä] II (Nr. 46); [SaM]n oder [ramadä]n (Nr. 31); r[abFli] (Nr.
117). Die Formulierung tamma l-kitäb ...fl sahr känün at-tanï (sic) ayyäm Id 25

(Nr. 83) war mir unbekannt. Buchgeschichtlich interessant sind die Angaben
über die Dauer der Abschrift, nämlich weniger als zwei Monate für eine Kopie
von Ibn Nugayms al-Asbäh wa-n-naiäir (Nr. 73,1), über zwei Monate für eine

Kopie von Husayn at-Tabrïzïs Gämic al-kunüz wa-nafäis at-taqrïr (Nr. 160).

Eine Fussnote über das letzte Hören des Textes in Anwesenheit der vom Schreiber

genannten Autoritäten ist versehentlich auf 1211/1797 (Nr. 119,3) statt richtig

auf 1178/1765 (Nr. 119,2) bezogen (S. 289). - Der Ort der Abschrift wird



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 953

erfreulicherweise so gut wie immer lokalisiert, unklar bleibt lediglich Säbün-

gllar (Säbuncular) im Gerichtsbezirk Kürat an-Nahhäs (Nr. 18).

Incipit und Explicit werden sehr angenehm ausführlich wiedergegeben. In
der Orthographie - einem Stiefkind der Forschung - haben die verschiedenen

Schreiber ihre Besonderheiten. Dies betrifft besonders die Schreibung von hamza

und ä, nämlich ä* für aD (mubtadiäh in Nr. 155; malä'a in Nr. 168) und 3ä mit
madda (sacä*ir in Nr. 71; dä'in Nr. 96,1; al-bä'm Nr. 102; tanä'in Nr. 107; Siß'
und qadä*in Nr. 143,10; Sarr baläika in Nr. 145,14). Es findet sich aber auch

hamza für cayn \alayhi s-salä)m in Nr. 144,4; 151; 161,2), cayn für q -
möglicherweise wegen der Aussprache von qäf als hamza - (sangäc in Nr. 132), d für
z (Dakarïya in Nr. 47; Zaynïdâda in Nr. 77, al-Bahardï auf dem Einband von
Nr. 99) und sogar st für dt (al-istirär in Nr. 125). Drei Werke sind
vielversprechend wenig hocharabisch und damit möglicherweie für die Geschichte des

Mittelarabischen interessant: türkisch beeinflusstes Arabisch haben Nr. 25 (Mitte
19. Jh.) und Nr. 161,3 (17. Jh.), christliches Arabisch Nr. 97,2 (16. Jh.).

Auffällig sind der Ausdruck al-habbrummän (Nr. 31) und der magribinische Name
Ahmad b. Amhammad b. Bä 1-Qäsim b. Ibrahim (Nr. 169,1).

Auch die Explicits ergeben einiges für die Buchgeschichte. al-Qayâgïgï
brauchte für die Niederschrift von al-Farä id al- titmanïya calà l-Fawä id al-

Fanarïya drei Jahre (Nr. 25), cAbd al-Ganï n-Näbulus! für die Niederschrift seiner

Hamrat al-hän wa-rannat al-alhän fl sarh Risälat as-sayh Arslän über einen
Monat (Nr. 140). (Einer Randnotiz zufolge schrieb Abu l-FidäD am Taqwïm al-
buldän neun Monate und schob das letzte Kapitel erst über drei Jahre später
nach (Nr. 58).) Bemerkenswert ist schliesslich, dass Muhammad al-Gazzï einem

eigenen Kommentar zwei ganz verschiedene Namen gab und es - entsprechend
den beiden Titeln des kommentierten Werkes - einmal Fath al-qarïb al-mugïb
flSarh alßi at-Taqrïb nannte, einmal al-Qawl al-muhtärfl sarh Gäyat al-ihtisär
(Nr. 84).

Auch Inhalt und Verfasser werden erfreulich ausführlich beschrieben. -
Die weiteren Handschriften werden beeindruckend breit belegt. - Bei den

Beigaben haben wir die schematischen Darstellungen von elf Präsenzen (hadra) in
Form von Wegweisern, der sarVa als verästeltem Baum und ihres Verhältnisses

zu den Rechtsschulen als Stern (Nr. 5) und eine Zeichnung mit der Sandale

Muhammads (Nr. 52). - Bei den Leservermerken finden wir Interlinearnotizen

eines lernenden Lesers (Nr. 12), samäc-Vermerke (Nr. 119,2), eine Eintragung
über die Bedingungen für das Imamwerden einer Frau (Nr. 127) und eine Liste

von Schimpfnamen mit Erklärung (Nr. 128).
Nach dem "Literatur- und Abkürzungsverzeichnis" (471-482) folgen mehrere

"Register" (483-579) mit den Titeln in arabischer Schrift und in Umschrift,



954 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

den Verfassern, Schreibern, weiteren Personen, Orten, Wasserzeichen, datierten

Handschriften, Incipits, Schreibergedichten, und einer Konkordanz von
Katalognummern und Bibliothekssignaturen. Diese Register erschliessen den Katalog

zusammen mit dem schon erwähnten "Nach Sachgebieten geordneten
Verzeichnis der Handschriften" eingehend.

Beigegeben ist eine gute Auswahl von 22 schwarzweissen Abbildungen
(583-603) und ein farbiger Frontispiz. Angesichts der Bedeutung der Sammlung
und der Präzision des Kataloges wünschte man sich allerdings mehr und besonders

auch farbige Abbildungen von Einbänden, Duktus, Verzierungen und

Lesernotizen.
Zu monieren sind schliesslich zwei drucktechnische Unschönheiten. In der

Transkription sind "ayn und hamza verhältnismässig klein und schlecht
unterscheidbar - was dann auch prompt zur Verschreibung Farah al-asmä' (statt
Farah al-asmäc) führt (Nr. 92). Der mehrhundertjährigen Erfahrung Basels mit
arabischen Drucken entspricht nicht ganz, dass im arabischen Text die
Buchstaben vor und nach Klammern in ihrer unverbundenen Form stehen.

Doch davon abgesehen steht dieser Katalog in seiner äusseren Gestaltung
und der Klarheit des Ausdrucks in der besten Tradition der Basler Schule. Es

bleibt zu wünschen, dass bald ein Band mit den persischen und türkischen
Handschriften folgt - und dass die übrigen Bibliotheken der Schweiz ihre
Bestände bald ähnlich ansprechend erschliessen lassen.

Andreas Kaplony

Jagannath Revisited: Studying Society, Religion and the State in Orissa. Edited

by Hermann Kulke and Burkhard Schnepel. New Delhi: Manohar 2001; VI, 411

pp. ISBN 81-7304-386-8.

According to the introduction, this book presents the papers of a conference

held under the same heading in Heidelberg in 1997 which was planned "(1) to
reconsider some of the past tenets and foci of research on Orissa, (2) to see in
what respects a shift in methods, theories and paradigms has taken place in
recent years, and (3) to discuss possible future lines of research" (p. 1). With these

guidelines, it also forms a successor to the 1978 volume on the same topic.1 The

volume consists ofthe introduction by the editors, 15 separate papers and a very
useful and extensive subject index.

1 The Cult of Jagannath and the Regional Tradition of Orissa. Ed. by Anncharlott ESCH-

MANN, Hermann Kulke and Gaya Charan Tripathi. New Delhi: Manohar, 1978.



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 955

The introduction, entitled "Jagannath and Orissan Studies: Accomplishments

and Prospects" (pp. 1-24), contains a history of research on Orissa and

god Jagannath "from the conquest of Orissa by the East India Company in
1803" to the year 2000 as well as a concise review of the developments of
recent studies revealed in the articles of the book and a preview to developments

expected and hoped for. Thus, the reader is enabled to read the coming
papers in a scientific-historical context and to value the progress made in the

last decades. However, one does not miss critical remarks, culminating in
SCHNEPEL's demand "to take a more decisive step away from the study of the

great tradition to the study of little traditions" (p. 18). Prasanna K. NAYAK's
article "Jagannath and the Adivasis: Reconsidering the Cult and its Traditions"
(pp. 25-48) presents "an attempt [...] to highlight the Adivasi connection to

Jagannath at the practical social level", thus meaning to show that "Jagannath is

a tribal deity, and an ancestral deity" (p. 47). Although the author brings forth
interesting possibilities to interpret the relations between the deities in the

Jagannath triad with the help of the social structure and kinship relations of
"Adivasi societies", this latter term seems to be applied in a rather
undifferentiated manner, including and seemingly over-standardizing a number of
different "Adivasi"-peoples whose respective relationship to the cult of Jagannath

is not satisfyingly cleared up. In her article "Inviting Deities to Lord
Jagannätha's Town: the Religious Practice ofthe Vädabalija Fishermen of Puri"
(pp. 49-64), Elisabeth SCHÖMBUCHER reflects the incorporation of the cult of
Jagannath as the sovereign local deity by a people migrated to Puri. Thus, she

shows the process of the adaptation of "foreigners" (coming from videsam to the

desa) as well as the connection of the cult and representations of local

sovereignty. Roland HARDENBERG reconsiders the Nabakalebara festival in his

paper on "The Renewal of Jagannath" (pp. 65-92) which is based on a field
study carried out in 1995/96. The author suggests a sociological-anthropological
interpretation of the Nabakalebara ritual by making use of terms brought into
anthropological discussion by Victor Turner, Louis Dumont and Marcel Mauss.
He convincingly points to three conceptions of space (liminality, hierarchy, and

the sacred-profane relationship) and their expression in the rituals. After this, he

suggests two notions of oppositions of time: "[...] one between the regular and

the extra month [of Asadha], the other between the time of the visible and the

time of the invisible gods" (p. 87). By presenting his interpretations, Hardenberg

argues that the structures of the ritual, the gods, space and time reflect the

social realities of the people involved in the cult. The next article (Cornelia
Mallebrein, "Constructing a 'House within the House': Reading the Wall-
Paintings ofthe Lanjia Sora from Recitations", pp. 93-122) tries to reinterpret



956 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

wall-paintings ofthe Lanjia Sora in the light ofthe invocations and recitations

of kudam(boi) ("religious experts and intermediaries", p. 90). By way of this,
the author explains the reactions of the Sora to social changes produced by the

impact of "missionary groups", both Hindu and Christian. "A Ritual of Revival

among the Gadaba of Koraput" forms the object of Georg PFEFFER's article (pp.

123-148). By way of a critical discussion of various theoretical models
(Bataille2, Derrida, Geertz, Bloch, the Durkheimians and others) for the analysis of
the gotr ritual, Pfeffer constructs a fruitful theoretical framework, which he then

applies in the ethnographic study. He interprets the ritual with the help of eight
relational oppositions that find their expression on the various levels and in the

different stages ofthe ritual. In his concluding "Interpretation", he convincingly
shows the value and meaning that the ritual has for Gadaba society. "In fact, the

critical transformation of the ritual implies 'humanizing' or 'socializing' the

forces of death and destruction. The undead dead are recalled at the gotr to be

killed and consumed by well-known human agents representing specific social

categories. The consumers and not the dead triumph and rebound in violence

[...]" (pp. 144-145). The sixth paper (Ishita BANERJEE-DUBE, "Issues of Faith,
Enactments of Contest: the Founding of Mahima Dharma in Nineteenth-Century
Orissa", pp. 149-177) deals with the founding of a new religious movement in
the nineteenth century. This article, which succeeds and continues the studies of
A. ESCHMANN3, deals with the history of the Mahimä Dharma reform movement

in the second half of the nineteenth century and with its relations to the

"Jagannath orthodoxy", especially focusing on the 1881 attack on the Jagannath

Temple of Puri. Martin BRANDTNER directs the readers' attention to the historical

relativity of names for regions: "Representations of Kalinga: the Changing

Image and Geography of a Historical Region" (pp. 179-210) reconstructs the

dynamics of the notion of the region of Kalinga. The main focus is on the

representations ofthe geographical extension of this region. But, representations

concerning the "reputation" of the region underwent serious changes, too, as the

author shows in an extensive study of Sanskrit literature. Brandtner's paper is

followed by a topically related article by Hermann KULKE ("Historiography and

Regional Identity: the Case ofthe Temple Chronicles of Puri", pp. 211-225).

By way of studying the Pun temple chronicles, Kulke argues, that "regional
culture or tradition [...] is not congruent with regional identity, and the exis-

2 Note on the bibliography: The article in the first entry is not by J. Baudrillard but by G.

Bataille in the work edited by D. Hollier.
3 Anncharlott Eschmann, Mahimä Dharma: an Autochthonous Hindu Reform Movement. In

The Cult ofJagannath (see note 1), pp. 375-410.



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 957

tence of a flourishing regional culture is not tantamount to the existence of a

regional identity. Regional cultures and regional identities refer to two different
historical and epistemological levels" (p. 211). Practical issues ofthe meeting of
different religious traditions ("Hinduism" and "Islam") form the topic of G. N.

Dash's paper, entitled "Kalapahar, the Iconoclast: the Making and Message of
a Legendary Tradition, Reconversions in Medieval Orissa and Bengal" (pp.

227-251). Starting with the legend of Kalapahar, Dash presents historical cases

of the transgression of interreligious borders (conversions) in both directions
that can be useful for the study of forms of exclusion and reintegration. Georg
BERKEMER's article ("Orissa Revisited: a View from the South", pp. 254-270)
follows his earlier works on the theory of little kingdoms by applying this
theoretical approach to the relations of Orissan kingdoms with the "South". In

presenting the "view from the South", he comes to further interpretations of
Orissan and Kalinga history that would not have been possible without the

southern perspective. The theory of kingship and sovereignty is further
elaborated on by Burkhard SCHNEPEL's "Kings and Rebel Kings: Incorporation
and Dissent in South Orissa" (pp. 271-295). The author explicitly stresses the

importance of the concept of little kingdoms for the anthropological and

historical study of India, arguing that "Indian polities were dynamical,
competitive, multi-layered, multi-centred, and continuously expanding (or shrinking)

forms of ritual kingship" (p. 292). Anna Schmid's research focuses on
iconographie issues of cloth painting in Orissa ("Lord Jagannätha in Pictorial

Representations: a Collection of Cloth Paintings (pata citras) from Orissa", pp.
297-316). She concentrates on the paintings from a "collection within the

research context of the ORP" (p. 298) and analyses the role of the painters as

well as the paintings' history and contents. The research, in the words of the

author, "helps to illustrate two conflicting positions: first between artistic quality

on the one hand and money-oriented mass production on the other; and

second between attempts at innovation on the one hand and religiously
prescribed iconographie standards on the other" (p. 314). Jakob RÖSEL directs the

readers' attention to colonial India and the Role of the East India Company
("Was the Company Raj in Orissa a system of Bureaucratic government? A
Comparison between an Ideal Type and a Historical Process", pp. 317-331).
The final two papers (Subrata Kumar MITRA, "Kashipur Revisited: Social

Ritual, Electoral Politics and the State in India", pp. 333-362 and Heinrich VON

Stietencron, "A Congregation of Gods: The Dolamelana Festival in Orissa",

pp. 363^401) are mainly revisions and extensions of formerly published articles.

Mitra revisited his 1979 study of Kashipur and completed it with actual data and



958 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

recent developments; von Stietencron revised and translated an article originally
published in 1996.

All in all, the volume presents sheer masses of new and most interesting
material on Orissa from recent research. The data as well as the offered
interpretations mostly are of high innovative value for the history, study of religion
and anthropology not only of Orissa.

Frank Neubert

KlEHNLE, Catharina, Jhändev Studies I and II. Songs on Yoga, Texts and

Teachings of the Mahärästrian Näths (deux études en un volume). Stuttgart:
Franz Steiner Verlag, 1997 (Alt- und Neu-Indische Studien, Universität Hamburg,

48,1).
KlEHNLE, Catharina, Jhändev Studies III, The Conservative Vaisnava,

Anonymous Songs of the Jhändev Gäthä. Stuttgart: Franz Steiner Verlag, 1997 (Alt-
und Neu-Indische Studien, Universität Hamburg, 48,2).

Pour des raisons de cohérence d'ensemble, je traiterai de ces deux ouvrages
d'études sur Jnändev (Jhändev Studies) simultanément, ce qui correspond aussi

à la démarche et à la logique de l'auteure. Il est bien sûr possible de lire les deux

ouvrages séparément, mais l'ensemble constitue un projet de recherche

cohérent. On appelle Jhändev Studies, un ensemble de textes qui révèlent
certains critères suffisants pour être attribués soit à Jnändev lui-même (l'auteur du

célèbre Jhanesvarï) ou alors à une tradition de cette lignée. Le choix de Catharina

KlEHNLE s'est porté sur des textes yoguiques rattachés à la tradition des

Näths du Maharastra. Sa recherche (traduction, exégèse et authentification

d'auteur) contribue non seulement à améliorer nos connaissances relatives aux
traditions Näths et de la bhakti en général, mais constitue une contribution à

l'ensemble de l'histoire du yoga. Nous ne possédons, en effet, que très peu de

travaux consacrés à l'étude duyoga durant cette période (15e et 16e siècles) et

cette étude constitue ainsi un réel enrichissement de nos connaissances.

Le premier volume comporte l'étude de textes dits Lâkhota: the Sealed Letter

(Jhändev Studies I), suivi de Jhändev Studies II consacrés aux stances de yoga
(Yoga Abhahgamälä: a Garland ofSongs on yoga). L'ouvrage de 352 pages se

termine par une bibliographie, avec une évaluation des manuscrits, un index des

chants et des indications techniques.
Le deuxième volume (Jhändev Studies III) traite en 123 pages des chants

anonymes dits de la tradition de Jnändev. Il contient une discussion sur leur



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 959

compositeur, l'édition et la traduction des chants, suivi d'une bibliographie et

d'un index des chants. Pour les deux ouvrages un index général et/ou un glossaire

auraient été bienvenus.

1) Volume 1 : Jhändev Studies I et II
Läkhota et Yogapar Abhahgamälä constituent le matériel de recherche de

l'auteure. Le fil conducteur de l'ouvrage est celui d'une tentative de réponse à la

question épineuse de savoir si le Jnändev du Jhanesvarï est le même auteur que
celui des Läkhota. Autant l'argumentation que l'analyse des textes répondent à

l'impératif de cette problématique.
Nous commençons par la première partie du volume 1 (Jhändev Studies I)

consacrée aux 7 chants dits Läkhota, attribués à Jnändev (ou en tout cas à

quelqu'un qui emprunte ce nom). Ces chants contiennent des éléments qui les

rapprochent de l'enseignement des Näths, dont ils empruntent très largement le

vocabulaire et les pratiques.
Le recours au chant est un usage traditionnellement pratiqué dans la littérature

mystico-tantrique débouchant ensuite sur les chants religieux de la bhakti.

Les chants du yoga ont un caractère composite, influencés par les traditions

siddha, par la foi dévotionnelle largement inspirée par les mouvements du sud,

ainsi que par la dévotion à Vitthal de Pandharpür. La bhakti sivaite est aussi

présente. Accompagnés de musique, les chants du yoga furent probablement
adressés à un auditoire plus limité que les chants de la bhakti en général (p. 20).
Les manuscrits utilisés, dont le nombre est limité, sont listés aux pages 25-27.

Les chants sur le yoga, qui occupent une position spéciale à l'intérieur des

chants dits de Jnändev, ont été agencés en fonction des sujets abordés ou encore
selon les auteurs du manuscrit ou une combinaison des deux. Une importante

part de l'introduction de l'ouvrage de Kiehnle est consacrée à l'évaluation des

manuscrits, à leur histoire et à leur composition. Les chants ont été classés dans

les manuscrits grâce au mudrikâ, la signature en fin de poème; cette coutume,
laissant bien évidemment place à d'innombrables "abus", ne constitue guère un
critère d'authenticité. Certains éléments techniques, compte tenu de leur spécificité

et référence à des tableaux, ne sont pas abordés ici, mais constituent une

intéressante part de l'argumentation. Retenons que les 206 Gäthä manuscrits

contiennent 9 pothïs, alors que le reste, auquel appartiennent les chants du

Abhahgamälä et du Läkhota sont des vahïs. L'écriture est soit la nâgarï ou la

modï, l'orthographe n'est pas encore standardisée. La langue, la grammaire,

l'orthographe, la prononciation et le vocabulaire sont soigneusement présentés



960 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

et étudiés. Les Gathas sont confrontés au Jhanesvarï sous l'angle philologique
toujours dans le but d'en évaluer le compositeur.

Le chapitre VI, le plus important, analyse le contenu des sept chants. Les

stances qu'elle traduit, une par une, sont une remarquable synthèse du yoga tel

qu'il fut compris à cette époque et dans ce contexte.
On y trouve quelques inexactitudes de translittération, tout à fait mineures

(par exemple, chant un, navave pour navace). Le système yoguique du corps
subtil est largement expliqué selon les connaissances habituelles, l'évolution
créatrice et le rôle du son dans ce processus sont aussi abordés. Les références

utilisées par l'auteure dans le processus interprétatif ratissent large et sont parfois

très éloignées du verset initial. Les éléments explicatifs sont tirés
essentiellement des Abhahgamälä, du Jhanesvarï et de la littérature des Näth yogin.
Dans le but que s'est donné l'auteure, le Jhanesvarï reçoit, dans ce processus de

comparaison, une place prépondérante. Certains passages sont éclairés par le

yoga classique de Patanjali (par exemple 111.2.ab, p. 124 et suivantes), avec

lequel on peut faire quelques points de rapprochement, malgré des différences
fondamentales telles que, par exemple, l'importance attribuée à la kundalinï.
Les références qui sont faites à d'autres textes sont vastes et bien documentées,
allant des traditions anciennes à la modernité (par exemple un recours à

Muktânanda), ce qui aurait mérité une réflexion méthodologique un peu plus

approfondie que celle qui est fournie p. 13. L'auteure explique essentiellement
le contenu des stances, à la lumière des textes auxquels elle recourt pour les

comprendre. Dans une autre perspective, on pourrait songer à introduire ces

stances dans l'histoire duyoga et mesurer l'évolution de ce dernier.

La traduction intégrale (p. 204-206) est complétée par un "critical
apparutus" qui donne la collection complète des textes par colonne en partant du

texte de Pängärkar qui sert de référence (p. 208-234).
Il y a certains critères qui ne se basent que sur des spéculations, étant

donné que nous ne savons pas qui a écrit ces versets sur le^oga. Mais l'auteure

apporte un matériel solidement étudié, qui, même si certains éléments restent

obscurs, contribue à mieux faire connaître un genre littéraire qui est essentiel

pour l'histoire du yoga et de la bhakti. Elle arrive ainsi à la conclusion selon

laquelle l'enseignement démontre (surtout au chant VII) l'identification entre

Visnouisme et Sivaisme, qui débouche sur ce qu'on peut appeler un Mahâ-
rästrian Bhagavatä Dharma. Au niveau des expériences yoguiques, les transferts

d'une tradition à une autre seraient relativement faciles par changement de

terminologie. Pour ce qui en est de la question centrale de l'ouvrage, à savoir

l'identification de l'auteur des chants du yoga, il y a ceux qui plaident en faveur



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 961

de la thèse d'un seul Jnändev, auteur du Jhanesvarï et des chants du yoga, les

autres pour deux auteurs distincts. On peut affirmer dans l'état de la recherche

(et on n'en saura peut-être jamais plus) que les deux textes appartiennent à une

même ou en tout cas très similaire école de yoga, ce qui ne veut pas dire que les

auteurs soient identiques. Pour Kiehnle, ces chants sont anciens (archaïques) et

lui apparaissent comme le substrat Näth du Mahärästrian Bhagavatä Dharma.

Ceci plaiderait en faveur d'une identité entre l'auteur du Jhanesvarï et des

chants de yoga. Dans sa conclusion, avec prudence et avec une certaine

réticence, l'auteure plaide en faveur de l'acceptation de la thèse selon laquelle le

Jhanesvarï Jnändev est aussi l'écrivain des stances sur le yoga: il n'existerait
donc bel et bien qu'un Jnändev et non pas deux. (Nous ne redonnons pas ici les

détails de l'argumentation qui se trouvent p. 202-203).
La guirlande des chants de yoga (Yogapar Abhahgamälä) qui est la partie

II du premier volume, nous offre le texte, les données techniques et la traduction
des chants du yoga. Ces chants sont un reflet de l'enseignement Näth dans le

contexte du Maharastra et leur contenu corrobore l'enseignement analysé dans

le contexte des Läkhota. L'auteur retrace l'histoire des manuscrits (p. 230-241)
et discute la datation ainsi que la provenance des chants (auteur).

2) Volume 2: Jhändev Studies III
Le troisième partie de cet ensemble, intitulée The Conservative Vaisnava, est

une compilation de chants anonymes du Jhändev Gäthä qui vise essentiellement,

outre l'édition et la traduction, à determiner les critères qui permettent d'identifier

l'auteur des chants.

La traduction dans l'ensemble se lit agréablement et reste, partout où nous
l'avons vérifiée, fidèle au texte.

Dépassant dans sa demarche les seuls critères philologiques, Kiehnle tente

d'introduire des notions empruntées à l'anthropologie, reprenant à son compte
la terminologie et les définitions de Victor TURNER, de structure et d'antistruc-
ture. C'est par le biais d'une telle typologie binaire, en référence d'ailleurs à une

approche similaire utilisée par Ramnuja dans le cas des Vïrsaiva, qu'elle essaye
de parler de la bhakti (ou des bhakti) du Maharastra. Par ce détour, elle espère

contribuer à l'éclaircissement de la question de l'identité de l'auteur de ces

chants. C'est l'occasion aussi de revenir sur l'histoire de la bhakti au Maharastra

et des régions avoisinantes. Si une telle approche, en termes de structure

et anti-structure (ainsi que d'autres concepts clés de l'idéologie turnenenne),

nous permet d'évaluer le climat anthropologique dans lequel se vivait la bhakti



962 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

de l'époque, le passage aux textes reste difficile, non pas tant en ce qui concerne
le contenu du message, qu'en ce qui concerne l'identification de l'auteur.
Kiehnle nous apporte cependant des informations non négligeables, en identifiant,

par ce détour, l'auteur à un Vaisnava conservateur. Je pense qu'il faut tout
de même souligner l'effort de l'auteure de sortir des créneaux habituels de la

philologie pour tenter, par ce détour méthodologique, de répondre à cette question

si difficile dans ce contexte d'identification et d'authentification d'un
auteur.

Elle part de l'hypothèse que le conservatisme de la bhakti maharâstrienne
n'est pas seulement visible du point de vue du contenu des chants appartenant à

ce qu'on peut appeler une ecole de Jnändev, mais aussi du point de vue de la

langue dans laquelle les chants sont composés. Style, plutôt monotone, ainsi que
critères linguistiques pointeraient en direction d'un même auteur des chants.

C'est dans le chapitre consacré à l'évaluation de l'identité de l'auteur des chants

qu'elle tranche la question en démontrant qu'aucun des deux Jnändev, que ce

soit celui du Haripäth ou celui du Jhanesvarï, en comparant des extraits des

deux auteurs avec les chants, ne pourraient être le compositeur des chants

anonymes. L'auteur est probablement un brahmane, une personne de la "structure",
c'est-à-dire faisant preuve d'un certain conservatisme (d'où le titre de son

ouvrage). Elle le nomme un Vaisnava conservateur. L'excursion anthropologique

se termine par le texte et sa traduction, dont le travail a été soigneusement

fait.
Pour terminer, rappelons que ces quelques lignes n'arrivent pas à rendre

compte d'un travail de recherche très détaillé et de longue haleine, qui contribue
de façon importante à l'étude du yoga en général et du yoga et de la bhakti au
Maharastra en particulier.

Maya Burger

MOTE, Frederick W.: Imperial China 900-1800. Cambridge, MA u. London:
Harvard University Press, 1999. XIX, 1107 S.; Chart., Map. ISBN 0-674-44515-
5.

Professor emeritus MOTE hat mit diesem Werk eine durchgehende Geschichte
des späten kaiserlichen China geschaffen, die methodisch an frühere Arbeiten

anknüpft, etwa an den von Mote herausgegebenen Band der Cambridge History
of China, der sich mit der Mingzeit beschäftigt. Hier wie dort wird in erster
Linie die politische Geschichte aus der Sicht "von oben nach unten" erzählt.
Doch wird heute von Geschichtsschreibung mehr verlangt als nur die



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 963

Geschichte der Herrschenden, und so trägt Mote auch den inzwischen
selbstverständlichen Ansprüchen Rechnung, die von Seiten der Ethnologie, der Soziologie

und anderen Disziplinen an die Historiographie gestellt wurden.
Das Buch ist in der grossen historischen Erzähltradition Amerikas verfasst,

und die Lektüre ist daher ein Genuss. Wie der Autor die Balance zwischen dem

Aufzeichnen der grossen Linien und dem Schildern kleiner Details zu halten in
der Lage ist, ist bewundernswert. Daher wird das Werk aller Wahrscheinlichkeit
nach zur Standardreferenz für Historikerinnen und Historiker, sowie fur
undergraduates im Bereich "Chinese Studies" der USA.

Bevor wir die Einzelheiten des Werkes näher betrachten, muss jedoch ein

nicht entschuldbares Versäumnis beklagt werden: In dem ganzen massiven

Werk findet sich nicht ein chinesisches Schriftzeichen! Es gibt also keine im
Fliesstext oder als Glossar im Anhang, noch werden für chinesische Autoren
und ihre Buchtitel in der Bibliographie Schriftzeichen angegeben. Da es

heutzutage nicht mehr nötig ist, sich die Drucklettern in China speziell anfertigen zu
lassen, bleibt dieses Versäumnis unbegreiflich, und der Autor schreibt hierzu im
Vorwort lediglich: "I regret that I have been forced to omit the use of Chinese
and other East Asian scripts, but that may incidentally reduce the irritations that

are aroused by a plenitude of strange words and names" (xviii). Dass der Verlag
offenbar nicht einmal ein Glossar akzeptiert hat, muss der Rezensent als Kurio-
sum kopfschüttelnd zur Kenntnis nehmen. Dafür wurde als Umschrift dieses

Werkes vom in Amerika so hartnäckig sich haltenden Wade-Giles abgelassen

zugunsten des "increasingly standard pinyin system".
Der scheinbar willkürliche zeitliche Rahmen vom Jahr 900 bis ins Jahr

1800 abendländischer Zeitrechnung leuchtet sehr schnell ein, wenn man sich

vor Augen führt, dass das Ende der Tang-Dynastie im Jahr 907 eine ebenso tiefe
Zäsur in der chinesische Geschichte bedeutete wie der Tod des Qianlong-
Kaisers der Qing-Dynastie im Jahr 1799. Der Betrachtungszeitraum des

vorliegenden Bandes entspricht also der historischen Epoche vom definitiven Ende

des mittelalterlichen aristokratischen China in der Tang bis zum Ende der

Regierungsperiode Qianlong. Tatsächlich wird die folgende Herrschaft des

Kaisers der Regierungsperiode Jiaqing erwähnt, aber Mote beschäftigt sich

nicht mehr mit den Ereignissen im Zusammenhang mit der Westlichen Aggression

ab Mitte des 19. Jh. Für die etwas mehr als 900 Jahre verwendet der Autor
973 Seiten.

Der beschriebene Zeitraum ist auch die Periode, in welcher laut Mote
"North China became the object of Inner Asian military expansion". Es ist dies

eine Zeit, in welcher die "conquest dynasties" stattfinden, also die Dynastien
von Völkern, welche die Chinesen als "Fremdvölker" betrachteten. Das Pro-



964 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

blem mit dem ethnozentrisehen Verständnis der "chinesischen" Welt thematisiert

Mote zwar nicht zu Beginn, doch er nimmt sich der Frage im Verlauf des

Buches noch an. Ganz praktische und persönliche Gründe sprechen aber auch

für die Beschränkung auf diesen Zeitraum: Es ist nämlich vor allem diejenige
Periode der Geschichte, die F.W. Mote in seinen Jahren als Universitätsdozent
immer wieder unterrichtet hatte, die er also gut kennt, und die er als die Grundlage

des modernen China betrachtet; das Verständnis desselben breiter zu streuen,

ihm also ein Herzensanliegen zu sein scheint (Vorwort, S. XV).
Als Quellen dienten dem Autor gemäss den Angaben im Anmerkungsapparat

die Dynastiegeschichten und die spezialisierte Forschung englischsprachiger

Historiker der vergangenen vierzig Jahre. Wenn man die Anmerkungen
betrachtet, verfestigt sich allerdings nicht der Eindruck, dass Mote die

Dynastiegeschichten systematisch durchgearbeitet hat, sondern dass er - als die

Unterrichtsvorbereitungen, welche dem Werk ursprünglich zu Grunde lagen - als

Grundlage die relevante Fachliteratur las und hie und da einer Geschichte
gesondert nachging, und dabei die Dynastiegeschichten zur Hand nahm. Die

Quellen werden im Buch nirgends diskutiert, und die Anmerkungen beschränken

sich vornehmlich auf Seitenangaben, unterbrochen von gelegentlichen
Ausführungen.

Motes Werk ist in folgende fünf Abschnitte unterteilt: "Conquest dynasties
and the Northern Song 900-1127", S. 3-190; "Conquest dynasties and the

Southern Song 1127-1279". S. 193-399; "China and the Mongol world", S.

403-513; "The restauration of native rule under the Ming 1368-1644", S. 517—

810 und "China and the world in early Qing times", S. 813-973. Die darauf

folgenden Appendices setzen sich aus einer Konversionstabelle von Pinyin zu

Wade-Giles, Anmerkungen (S. 979-1056), Bibliographie (S. 1057-1083) sowie
einem wirklich brauchbaren Index zusammen.

Zu Beginn des Werks grenzt Mote den Gegenstand seiner folgenden
Betrachtungen ab, indem er anhand der "Five Dynasties" versucht, China zu
definieren. Dieser Abschnitt ist das Produkt langer Überlegungen und allen
Studierenden ostasiatischer Zivilisationen zu empfehlen. Hier grenzt Mote seine

Betrachtungen gegenüber denjenigen zentralasiatischer oder südostasiatischer

Geschichtsschreibung ab. Er definiert China aber nicht nur geographisch,
sondern auch ethnisch, und geht auch hier äusserst behutsam vor. Diese kurze

Einführung glänzt zu Beginn des Werkes, und sie lässt erahnen, mit welcher
Umsicht und sprachlicher Schönheit Mote die Leserinnen und Leser durch die

900 Jahre chinesischer Geschichte manövrieren wird.
Mit dem zweiten Kapitel wendet sich Mote der aufstrebenden Macht der

Kitan zu und der Entstehung dessen, was in der chinesische Geschichtsschrei-



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 965

bung als "Liao Dynastie" bekannt werden sollte. Hier geht Mote so vor, dass er

"China proper", also die chinesischen Kernlande zunächst ausser Acht lässt, und

sich statt dessen den Kitan in der zentralasiatischen Steppe zuwendet. Er geht
den Gründen nach, die dazu geführt haben, dass sie ihre Weidegebiete verliessen

und in die chinesischen Kernlande vordrangen. Dies tut er, wohl aus Mangel
an Quellen zum Verständnis der Alltagsgeschichte, anhand der Person Abaojis,
des Gründerkaisers der Liao. Es folgt ein Kapitel zum Aufbau der Dynastie, in
dem ihre Besonderheiten sowie ihre politische Agenda thematisiert werden,

worauf sich ein Kapitel zur "Liao Civilization" anschliesst. Zeitgleich mit dem

Kitan in Nordchina entwickelte sich südlich davon die Nördliche Songdynastie,
die ebenfalls ausführlich beschrieben wird. Dabei macht vor allem Kapitel sechs

"The World of Ideas in Northern Song China" deutlich, worin die Unterschiede
der Song-Zeit etwa zur vorausgehenden Tang bestehen. Zum Ende des

Abschnitts kommt Mote dann wieder auf die Kitan zu sprechen und erläutert
anhand ihrer weiteren Geschichte das Auftreten der Tanguten auf die Weltbühne.

Dieses Muster der Beschreibung wird im Folgenden beibehalten. Da nach

der Liao die Tanguten als Beherrscher eines Teils von China folgen, sowie die

Jurchen (oder "Dschurdschen") mit der Jin-Dynastie, ehe schliesslich die Mongolen

Dschinggis Khans dann China wieder unter eine gemeinsame Herrschaft

bringen, ist es die umsichtige Betrachtungsweise Motes, welche diese Phase der

Geschichte in einem neuen Licht erscheinen lässt. Mote schafft es, sowohl den

ethnischen Chinesen wie auch den Eroberern Chinas den Platz einzuräumen, der

für eine neutrale und ausgewogene Darstellung ihrer Geschichte unumgänglich
ist. So vermeidet er die "China-Lastigkeit" anderer westlicher Darstellungen,
die aus dem sinologischen Interesse an der Han-Kultur oder aufgrund der

reichhaltigen Quellengrundlage der chinesischen Dynastiegeschichten erwächst -
von moderner chinesischer Geschichtsschreibung ganz zu schweigen. Durch
seine Darstellung erreicht er, die wechselhaften historischen Verhältnisse
zwischen den ethnischen Chinesen und den Steppenvölkern als unterschiedliche

Ausformungen des immer gleichen Problems darzustellen. Diese Phase der

chinesischen Geschichte, die aus der Sicht der Chinesen immer als eine sehr

wechselhafte und veränderliche dargestellt wird, erscheint bei Mote relativ
einheitlich, weil er den Lesern eine grosse Klammer tiefer liegender historischer
Ursachen anbieten kann, welche hinter diesen unterschiedlich ausgestalteten
Konflikte liegen.

Mote gelingt es, sowohl die drei "Fremddynastien" individuell darzustellen,

als auch deren Gemeinsamkeit herauszuarbeiten, die in einer Beherrschung
von Teilen Chinas resultierte. Dabei wird den jeweiligen Gründerfiguren soviel
Platz eingeräumt, dass die spezifischen Herrschaftsverhältnisse der Liao, der



966 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

Xia und der Jin als logische Folge der Dynastiegründung zu verstehen sind.

Hierbei gilt das Augenmerk der Frage, in welchem Mass sich diese ethnischen

Gruppen sinisieren oder ihre Steppentraditionen beibehalten und welche Folgen
diese Entscheidungen zeitigen. Bei all dem geht der Aspekt der "chinesischen
Geschichte" im Sinne einer Schilderung der Verhältnisse der Nördlichen und

Südlichen Song nicht verloren. Neben der Schilderung der Ereignisse rund um
die wechselhafte politische Geschichte illustriert er die Verhältnisse durch

historische Karten und durch Stammbäume der Herrscherfamilien. Diese
Informationen erscheinen bei jeder Dynastie.

Nicht nur schildert Mote die sich entwickelnden Beziehungen zwischen

Steppenvölkern und ethnischen Chinesen, sondern er flicht auch immer wieder

grundlegende Überlegungen über das Verhältnis wie auch über die Problematik
der Bezeichnungen ein, so nimmt er etwa S. 268-269 grundlegende
Differenzierungen zwischen ethnisch zu differenzierenden Völkern vor, auch wenn diese

alle Chinesisch sprechen. Die Folgen der Vereinheitlichungsbestrebungen der

chinesischen Regierung werden hier sehr deutlich aufgezeigt.
Auf der Basis der dargestellten spannungsvollen Beziehung zwischen Han

und den Steppenvölkern aufbauend werden im dritten Teil die Elemente

zusammengeführt. Ebenso wie die nördlichen Fremddynastien und die im relativen
Süden Chinas gelegene Song durch die Mongolendynastie der Yuan vereinigt
wurden, laufen in der Schilderung dieser Zeit Motes Erzählstränge zusammen
und erklären gleichzeitig die Errichtung des mongolischen Weltreiches wie
auch den Sonderfall der chinesischen Mongolendynastie. Angefangen bei der

Person Dschinggis Khans geht Mote auf die Geschichte der mongolischen
Eroberungen ein, welche das Reitervolk bis ans Mittelmeer führen sollte. Dann

kommt er zur Aufteilung des riesigen Reiches in die vier Khanate und damit
schliesslich zu Khubilai Khan.

In dieser Phase der Geschichte beruft sich Mote mehrfach auf die Schilderungen

Marco Polos, dessen Aufenthalt in China er als gesichertes historisches
Faktum zu betrachten scheint. Dafür sprechen nicht nur allgemeine Hinweise
wie der, dass Marco Polo über Khubilai berichtet habe (S. 444), sondern präzise

Passagen wie die Aussage "Marco Polo probably held some minor nominal

posts in the Yuan government" (S. 490), bzw. "Marco Polo, who left China to

return to Venice at the end of the thirteenth century, found Chinese cities larger
and more splendid than any he had seen elsewhere, and he had seen much ofthe
advanced world of that time". (S. 762-763). Die Forschungsarbeit von Frances

WOOD, die doch manche ernst zu nehmenden Gründe zusammenträgt für ein
Anzweifeln des Faktums, dass Marco Polo überhaupt in China gewesen sei, hat

Mote entweder nicht zur Kenntnis genommen, oder er hat beschlossen, nicht in



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 967

diese Diskussion einzutreten. Ersteres scheint wahrscheinlicher, sonst hätte er
sie entweder in der Bibliographie angegeben oder aber an mindestens einer
Stelle das Problem angesprochen, dass es Stimmen gibt, welche Marco Polos

Bericht für Darstellungen aus zweiter Hand halten. Das ist insofern schade, als

wir gerne die Stimme eines so erfahrenen Forschers wie Mote zu diesem Thema

vernommen hätten.

Mit dem Ende der Mongolenzeit kommt Mote zur Mingdynastie, der er
fast 300 Seiten widmet. Die Tatsache, dass der Autor ein ausgewiesener Spezialist

für diese Epoche ist, mag man zwar in Rechnung stellen, aber trotzdem gibt
es in dieser Abteilung des Werkes, und erstmals hier, einige langfädige Passagen.

Die Schilderung der Dynastiegründung sowie die Darstellung des de facto
Putsches durch den späteren Yongle-Kaiser erfolgt in mittlerweile gewohnter
Art und Weise, aber die Schilderung der Grenzbeziehungen in alle vier
Himmelsrichtungen und die Darstellung des Alltagslebens geriet nach Meinung des

Rezensenten etwas zu detailliert. Beispielsweise erläutert Mote die Natur der

Verwaltung im gemischt ethnischen Gebiet Guangxi, wo es neben chinesischen
auch lokale Verwaltungsbeamte gibt. Diese Schilderung erfolgt einmal auf S.

703 und dann erneut - etwas detaillierter - auf S. 708. Selbstverständlich kann

man solche sehr detaillierten Abschnitte überspringen oder nur flüchtig lesen,
aber der enorm konsistente Schreibstil Motes zerfasert hier etwas, was dem

Werk natürlich keinen Abbruch tut, aber schade ist. Über das ganze Buch

gesehen ist der Abschnitt zur Mingzeit nach Meinung des Rezensenten der

schwächste.

Mote erreicht aber doch durch seine differenzierte Beschreibung des

Gründerkaisers Zhu Yuanzhang, dass bei den Lesenden eine Einsicht entsteht,
weshalb die Ming nicht einfach als Rückkehr zu einer Han-chinesischen

Regentenfamilie zu sehen ist. Vielmehr wird mit Beginn der Dynastie ein neues
Verständnis von Politik propagiert, welches den Kaiser als noch zentralere Figur
auftreten lässt. Gerade am Beispiel der ersten drei Herrscher kann Mote deutlich
machen, dass die Konzentration auf den Kaiser als alleinigem
Entscheidungsträger viele Gefahren in sich birgt, abhängig vom der individuellen
Persönlichkeit. Dadurch verdeutlicht Mote auch die gestiegene Wirkung der Person
des Kaisers, die vor der Ming aufgrund der Einbindung in ihr Amt weniger
dramatische Auswirkungen hatte.

Es soll nun anhand der Qing-Zeit etwas detaillierter aufgezeigt werden,
wie sich Mote seinem Gegenstand annähert und welche Beschreibung er der

politischen Geschichte gibt. Die Qing nimmt mit 200 Seiten zwar nicht den

Umfang der Beschreibung der Ming ein, aber da in der Regel ein erhöhtes



968 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

Interesse an dieser letzten Dynastie besteht, möchte ich hierauf etwas differenzierter

eingehen.
Hat man sich als geneigter Lesender bis zu diesem Punkt vorgearbeitet,

wird vor dem Hintergrund des bisher Beschriebenen deutlich, welchen Schock

die Eroberung des Reiches durch die Mandschuren bedeutet haben muss. Der

Qingzeit werden fünf Kapitel gewidmet. Wobei das letzte mit dem Titel
"China's legacy in a changing world" eine Art Fazit und Ausblick darstellt.

Davor gibt es ein Kapitel zur Eroberung und Etablierung der Dynastie, zwei

zum Kangxi-Kaiser und jeweils eines zum Yongzheng- und zum Qianlong-
Kaiser. Die Qualität der in diesem Werk gebotenen Hintergründe und
Verständnismuster zeigt sich auch hier wieder deutlich: Aufgrund seiner speziellen

Stellung in der dynastischen Abfolge der Qing läuft die "nur" 12 Jahre dauernde

Regierungszeit des Yongzheng-Kaisers Gefahr, zwischen den beiden langen
Perioden von insgesamt 120 Jahren der Kangxi- und Qianlong-Ären als

Intermezzo übersehen zu werden. Mote zeigt deutlich, faktenreich und überzeugend,
wieso diese Sichtweise unzutreffend ist. Es gelingt ihm, die Yongzheng-Ära als

Bindeglied zwischen dem teilweise sinisierten, aber deutlich in der Man-
dschutradition verwurzelten Kangxi-Kaiser und dem vollständig sinisierten und

schon als etwas dekadent beschriebenen Qianlong-Kaiser darzustellen. Den

Lesenden wird der Yongzheng-Kaiser als wenig schillernder, aber ernsthafter,

fleissiger und gerechter Potentat vorgestellt, der gewisse Regierungstraditionen

von seinem Vater übernahm und entsprechend zu modifizieren wusste, der

gleichzeitig die Basis für die glanzvolle, sechzig Jahre währende Periode seines

Sohnes legte, und der zudem gewisse ungerechte "Restanzen" früherer

Regierungen ausglich.
Wie an diesem Punkt zurecht bereits erwartet werden kann, ist die

Beschreibung der Yongzheng-Ära eingebettet in die zwei Kapitel, die dem

Kangxi-Kaiser als jungem Mann und reifen Herrscher gewidmet sind. Die

Darstellung des jungen Kaisers, der die "Rebellion der drei Grenzlehen" (san

fan zhi luan) bekämpfte und die Küstenregion Fujians befrieden und Taiwan
einnehmen musste ("Koxinga-Problematik") wird vervollständigt durch eine

Schilderung seines Umgangs mit den Ming-Loyalisten. Hier konzentriert sich

Mote auf die politischen Entscheidungen, die zur Festigung des Reiches und zur

Konsolidierung der Dynastie beitrugen. Im folgenden Kapitel "The Kangxi
Reign" schwenkt der Fokus auf die politische Handhabung des Kerngebiets,
aber auch der Grenzlande zur Mandschurei. Hierbei wird dem Bannersystem

grosse Aufmerksamkeit geschenkt, und dabei versäumt Mote nicht, die
ungerechte Behandlung der chinesischen Bevölkerung zu erwähnen, welche die

mandschurischen Herren zu ernähren hatte. Wurde noch zur Zeit des Vaters des



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 969

Kangxi-Kaisers, des Shunzhi-Herrschers, ein Dekret erlassen, wonach
Mandschus nur im Militärdienst arbeiten sollten, nie aber auf den Feldern, so zeigen
sich von der Kangxi-Zeit an erste negative Folgen der Bevorzugung. Diese

erstreckte sich nämlich auch auf die Beamtenprüfungen, bei denen den
mandschurischen Kandidaten mit Quoten und Sprachregelungen unter die Arme

gegriffen wurde, während sich die chinesischen Kandidaten einem mörderischen

Konkurrenzkampf ausgesetzt sahen. Alle diese Entscheidungen trugen
dazu bei, dass die Regierungsperiode Kangxi keine friedliche, sondern eine eher

ruppige Blütephase wurde, unterbrochen von politischer Härte und Ungerechtigkeit.

In diese Zeit fallen auch die Auseinandersetzungen um die Ming Shi, die

offizielle Dynastiegeschichte der Mingzeit. Schliesslich werden zum Schluss

des Kapitels erneut die Probleme mit den anderen Ethnien behandelt, namentlich

mit den Mongolen, die in unterschiedliche Herrschaftsgebiete aufgeteilt

waren, deren westlichstes unter der Leitung von Galdan den Kangxi-Kaiser in
militärische Unternehmungen verwickelte.

Aber auch das Problem der Beziehung zwischen China und Tibet wird hier
erstmals ausführlich besprochen. Während es zwar in der Yuanzeit eine Allianz
zwischen Mongolen und Tibetern gab, bei der die Mongolen als Beschützer des

Lamaismus in Erscheinung traten, entwickelten sich in der Qing-Zeit komplexe
Beziehungen zwischen dem Reich, an deren Spitze der Kangxi-Kaiser stand und

dem tibetischen buddhistischen Reich, an deren Spitze der dem Kangxi-Kaiser
ebenbürtige Fünfte Dalai Lama (1617-1682) stand. Die politischen Verhältisse
nach der Reinkarnation des Fünften als Sechstem Dalai Lama, als der Kangxi-
Hof versuchte, diesen für die mandschurischen Ziele einzuspannen, werden sehr

verständlich dargestellt, was bei Lesenden das Verständnis für die heute

bekanntlich noch immer nicht gelöste Situation auf eine neue Basis stellen kann.

Das vorletzte Kapitel mit dem Titel "Splendor and degeneration, 1736—

1799" erzählt die Geschichte der Herrschaft des Qianlong-Kaisers. Dieser wird
in chinesischen Quellen gerne als die Krönung der Qmg dargestellt, weil er eine

lange Regierungszeit hatte, in der wesentliche Projekte begonnen und vollendet
wurden (wie das Siku Quanshu-Projeki) und weil er sich nicht mehr mit der

Befriedung der Grenzen des Reiches beschäftigen musste, wie das noch bei

seinem Grossvater der Fall gewesen war. Mote gelingt es auch hier wieder,
seine eigene Ansicht darzulegen, zu begründen und damit zu überzeugen. Er

zeigt die vielen kleinen Bereiche auf, in denen der Qianlong-Kaiser Fehler

machte, die zwar in seiner Regierungszeit nicht mehr thematisiert wurden, die

aber seine Nachfolge auf dem Thron erheblich beschäftigten. Da gibt es den Fall
des Eunuchen He Shen, der in der Spätphase der Regierungszeit einen schier

grenzenlosen Einfluss auf die politischen Geschäfte ausgeübt hatte oder die



970 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

Problematik im Zusammenhang mit der literarischen Inquisition, die auf das

Siku Quanshu-frojeki folgte. Hier vertritt Mote eine vom Standardwerk zum
Thema, Kent Guys The Emperor's Four Treasuries, abweichende Meinung. In
Kent Guys Darstellung waren die Bücherverbrennungen weniger effektiv und

weniger tiefgreifend, als dies bisher dargestellt wurde. Kommt hinzu, dass die

gegen die Mandschus gerichteten Ressentiments zum Ende der Dynastie und in
der frühen Republikzeit eine übertriebene Darstellung begünstigt hätten. Dem
hält Mote das Bild einer schrecklichen Verfolgung und Unterdrückung
entgegen, bei dem die Leichen von seit langem verstorbenen Autoren exhumiert
und zerstückelt wurden. Er zählt die Klassen von verbotenem Schrifttum auf
und beschreibt, wieso diese als Gefährdung der Dynastie angesehen worden

waren. Nach Meinung des Rezensenten ist die Darstellung Guys zu dieser

"Inquisition" überzeugender als der doch zu kurze Abriss bei Mote. Dieser
schreibt selbst zu Beginn des folgenden Abschnitts: "It is a paradox that an

intimidating censorship was fiercely enforced through the decades when great
advances in scholarship were coupled with original philosophical inquiry" (S.

928). Die in diesem Abschnitt vorgenommene Einschätzung der qing-zeitlichen
Gelehrsamkeit und der Bekämpfung des Neokonfuzianismus entspricht den

Darstellungen der amerikanischen Standardwerke zu diesem Thema. Im letzten
Abschnitt kommt der Autor dann auf die militärischen Erfolge des Qianlong-
Kaisers zu sprechen. Da es sich bei diesen offenbar um propagandistisch
übertriebene bessere Scharmützel handelte, kann Mote deutlich machen, wieso
"Degeneration" zurecht im Titel des Kapitels vorkommt.

Das letzte Kapitel bietet einen Ausblick auf die Probleme, die China nach

dem Tod des Qianlong-Kaisers beschäftigen sollten. Ganz zum Schluss verliert
der Autor einige Worte zum Thema seiner eigenen Motivation und seiner aus

persönlicher Erfahrung gewonnenen Sicht zu einem sich wandelnden China. Die
meisten mit der chinesischen Historiographie vertrauten Leserinnern und Lesern
dieses monumentalen Werkes werden mit Interesse zur Kenntnis nehmen, dass

der Autor seine Persönlichkeit und seine Motivation nicht in einem Vorwort
ausdrückt, sondern im letzten Kapitel des Hauptwerks, wofür es ja hinreichend
historische Präzedenzien gibt. Frederick W. Mote ist sicherlich kein Sima Qian,
doch beide haben eine persönlich gefärbte und doch - soweit dies überhaupt

möglich ist - objektive, detaillierte und interessant zu lesende Geschichtsschreibung

geschaffen, die in ihrem Betrachtungszeitraum über eine Dynastie
hinausgeht.

Marc Winter



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 971

Violence Denied: Violence, Non- Violence and the Rationalization of Violence in

South Asian Cultural History. J. E. M. Houben and Karel R. van Kooij, eds.

Brill's Indological Library Volume 16. Brill. Leiden, Boston, Köln. 1999. Pp. ix
+ 385 and Plates.

This collection of scholarly papers, the idea for which derives from a series of
seminars and symposia held at the Kern Institute, the Research School CNWS
and the Leiden Institute for the Study of Religions that took place in the mid
1990s, appeared in 1999. The years since then, however, have served to make

its theme viz., South Asian attitudes towards and rationalizations of violence

only more timely as this period has witnessed a significant resurgence of
international and communal violence, in the region. In South Asia there is a thin and

often almost invisible line separating political from religious and ethnic
violence. Therefore the re-intensification of the secessionist violence in Sri Lanka,
the limited Indo-Pakistani war on the Kargil sector of the Line of Control in

Kashmir, the outbreak of virulent Hindu-Muslim violence in Gujarat, the terrorist

attack on the Indian Parliament, and the recent threat of the ultimate
violence of nuclear war give us renewed reason to contemplate the religious and

cultural sanction for violence in societies that are deeply influenced by the traditions

of Hinduism, Buddhism, Sikhism and Islam. The present collection serves
both as a call for and a contribution to such contemplation.

The imbrication of religious and philosophical teachings in the cultural

practice of ritual, social and political violence is, of course, particularly
interesting in the case of South Asia since all three of the indigenous religions of the

regions surviving from antiquity viz., Brahmanism-Hinduism, Jainism, and

Buddhism to varying degrees, in varying contexts, and at varying times in their
histories have powerfully valorized the theory and practice of the avoidance of
violence, generally known by its Sanskrit name ahimsä.

The present volume approaches a variety of questions surrounding the

cultural practice of violence in South Asia from a wide variety of perspectives
as it is observable in a very broad spectrum of sources ranging from ancient and

medieval canonical works of the three religions named above through Hindu,
Buddhist, and even Dutch paintings to modern Hindi short stories by socialist

writers. As such the work exhibits both the strengths and weaknesses of its

genre, that ofthe edited collection.

Among its strengths are its tackling of a broad concept from a variety of
approaches and so offering its readers the opportunity to reflect on the many
ways in which a culture (or, more accurately, a set of related cultures) represents

and confronts violence and the anxieties it generates in various forms of



972 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

cultural production. Among its weaknesses is the disparate nature of its papers

by authors with rather different interests, methodologies, and theoretical

perspectives. All the contributions touch somehow on the theme of violence but the

work offers no consistent or comprehensive approach to the subject, a situation
that leaves the editors, like all editors of collected papers, with the heroic and

often unhappy task of finding or even fabricating the unifying thread. Then, too,

as with all such productions, the quality ofthe individual contributions is varied.

With this as a background, then, it is perhaps best not to attempt any larger

critique of the work as a whole. It will be more useful, instead to attempt some

very brief critical evaluation of each of the volume's twelve papers which

comprise an introductory essay and original scholarly contributions.
The first paper in the volume is, of course, Houben and van Kooij's above

mentioned introduction. This essay begins with some brief observations on the

cultural relativism of the perception and definition of violence and about the

idea of rationalization, flirting with the question of the trans-cultural applicability

of Freudian categories. Beyond this, it confines itself largely to summarizing

the contents and arguments of the volume's eleven principal contributions.

The volume's second paper is a thoughtful, well-researched, and informative

piece by Henk BODEWITZ on the rather complex problem of the origins of
the concept of ahimsä in Hinduism. Bodewitz offers a historical perspective in
which he demonstrates that despite some modern reinterpretations, ahimsä even
in those older Hindu texts that uphold it as a virtue, cannot be automatically
homologized (as in the case of Gandhian non-violence) with vegetarianism and

pacifism. More critically he asserts that the concept of non-violence cannot,

despite the efforts of some modern scholars to do so, be derived from the

mainstream of Vedic ritualism but instead must be traced to the various
traditions of ascetic antiritualism. Bodewitz's arguments in this connection are

generally cogent but they are to some degree marred a certain outmoded veda-

centrism and seemingly careless writing or editing. This is unfortunately most

jarringly evident in his penultimate sentence in which he sums up his argument.
Bodewitz writes, "One may rather assume that ahimsä originally belonged to

the ascetic antiritualism, which was especially represented by the heretics

(Buddhists and Jains) and only hesitantly obtained a foothold in the older Vedic

Upanisads, where, however, it was never associated with ahimsä." (p.41) This

complex sentence, when pared down to its core appears to inform us that ahimsä

was never associated with ahimsä in the older Upanisads. One would guess that
the author means to say that antiritualism was not, in the Upanisads, associated



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 973

with ahimsä since in fact, as Bodewitz himself notes, ahimsä and Vedic
sacrifice are not seen as antithetical in the Chândogya Upanisad.

Then too, Bodewitz's reference, repeated throughout the essay, to the

Buddhists and Jains as "heretics," "heterodox" and "heretical" and to the Vedic
tradition as "orthodox" strikes one as outmoded and even offensive in its seemingly

unquestioning adoption of the polemical brahmanical view of the so-

called "sramanic" religious systems as pernicious heresies in their rejection of
the sanctity ofthe Vedic texts and the religiosity ofthe Vedic cult of sacrifice.

In the third essay Lambert SCHMITHAUSEN presents a rather concise survey
of some of the principal attitudes towards war expressed in a variety of
Buddhist texts drawn from the Theraväda, Mahäyäna and Vajrayâna literature.
He demonstrates that the mainstream doctrinal texts generally subsume acts of
war—whether offensive or defensive—under the basic Buddhist ban on killing.
He notes that a few texts from a variety of sects, however, find justification for
acts of violence when they are done in order to defend Buddhism, to protect
others from violence and, in a few cases, to liberate suffering sentient beings
from their miserable lives. This last idea, associated with a certain strain of
Vajrayâna in Tibet, should have perhaps been related to similar ideas
documented in the case of a few obscure Hindu sects. Instead, Schmithausen cites, in
this connection, the deranged beliefs and practices of the criminal Aum

Shinrikyu cult of Japan, which, despite the claims of its founder, can not

reasonably be considered a truly Buddhist movement.
The fourth article, by Danielle FELLER Jatavallabhula examines the

Kaurava-Pändava War in the light of the Mahâbhârata's recurrent allusions,
both literal and metaphorical to that yuga-endmg battle as a kind of great and

bloody sacrifice, a ranayajha. Much of this is familiar ground, well trodden by
Hiltebeitel and others, but Feller Jatavallabhula does manage, in her close

reading of the epic, to extract and bring together many of the suggestive
references to this important way in which the poem represents its central thematic.

On the other hand, in her single-minded reading of the epic virtually every
element of the poem points to sacrifice and the monumental work itself is

reduced to a kind of roman à clef. This aspect of the paper is troubling and in

some ways reminiscent of 19th century efforts to map complex cultural
documents like the epics on to simple themes. One is reminded of Jacobi's contention

that the Rämayana is simply an elaborate and disguised reworking of the

Indra-Vrtra myth. In both of these cases the reader has to ask himself or herself

why a civilization would want to encode a largely moribund cultural practice
(e.g., the Vedic sacrifice) so elaborately. Or to pose the question in another way,
why the rich and diverse cultures of South and Southeast Asia would continue



974 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

to preserve, expand, and modify such a code, a code which, to judge by indigenous

sources, was not understood by its audiences. The sense that this type of
approach is somewhat dated is only strengthened by her suggestion (pp. 78-79)
that the underlying purpose of the Mahâbhârata war might be found in the

theory of the divine king who rules for a fixed period and is then ritually slain, a

notion first put forward by FRAZER in 1913 in his The Golden Bough.
Feller Jatavallabhula offers a number of contrasts between the poetic

figuration and some of the incidents of the Mahâbhârata and the Rämayana but
these do not always stand up to a careful scrutiny of the latter text. There are

also occasional technical errors as when on p. 84 she incorrectly identifies
Mahâbhârata 7.48.48, a verse composed in the vamsasthavila meter as an

example of a verse in upajäti. On the whole, the paper is interesting and offers a

number of useful observations ofthe epic's preoccupation with sacrifice as both

metaphor and meaning in the poem. Still, the author's unrelenting effort to

make almost every aspect of the work fit her scheme is less than fully
persuasive.

Jan HOUBEN, one of the volume's editors, is also the author of its fifth
paper. This is a thoughtful and well argued discussion of the question of the

propriety of ritual violence directed towards animal and perhaps human victims
as this matter is discussed in the texts of some of the major schools of Hindu

philosophy. Special emphasis is placed on the generally opposing views on this

question in the texts of Sâmkhya and Advaita Vedänta. Houben takes a useful

historical view in which one can see the shifting attitudes ofthe various schools

in a general trend away from ritual violence over time towards the increasing
valorization of non-violence in later texts and philosophical and religious
movements. He raises some interesting issues around what he calls the

"embarrassment" over ritual killing that is found even in the practice of the

sacrificers and in rationalizations of the defenders (mainly Mïmamsakas and

early Advaitins). His suggestion (pp. 116-7) that the Upanisads might regard
sacrifice as tainted with some kind of demerit is an interesting one but in the

absence of more explicit passages than he has quoted this remains to be

demonstrated.

In the next essay in the collection Robert ZYDENBOS presents us with a

very useful discussion of Jainism as the religion of non-violence. This piece is

particularly helpful and interesting in that it steps back from the increasingly
sentimentalized representation of Jainism as a largely ethical system for the

propagation of world peace and animal welfare. Zydenbos does this by offering
us a well informed view of aspects of Jaina history quite different from the



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 975

usual ones based largely on textual sources and the practices of Svetâmbara

communities in Gujarat and Rajasthan.
This piece makes good use of Zydenbos' intimate knowledge of the

insufficiently studied Digambara Jainas of Karnataka. It after all is in South India
that Jainas ruled as kings and made the kind of accommodations to the exercise

of coercive power that are required of any sovereign. The author also notes that,

unlike their northern co-religionists, South Indian Jainas are frequently engaged

in the practice of agriculture, an activity that by its very nature inevitably
involves himsä. Zydenbos makes the simple but often overlooked point that all

life entails some degree of violence according to the Jainas and that this is well
understood by lay people who must still get on with their lives while hoping for

a gradual reduction in their karmic burden over many lifetimes.
The next paper, authored by Roy JORDAAN and Robert WESSING, takes as

its starting point Paul MuS's notion of a continuous cultural area he called

"monsoon Asia." They use this as a basis from which to launch an examination

of the extent to which that region shows consistent evidence from textual,

sculptural, and ethnological sources of a widespread practice of human or
animal sacrifice in the construction of major buildings. On the basis of the

material accumulated in the course of their broad examination of evidence from
South and Southeast Asia, the authors conclude that certain kinds of structures

in this part of the world believed to need "spiritual support in order to fulfill
their intended function" (p. 239) did, despite arguments to the contrary by other

scholars, require greater or lesser blood sacrifices in the course of their
construction. They further argue that it is not the case that such practices derive

from the Vedic cult. Instead they suggest that such a construction sacrifice was

part of a widely shared and varied cultural system and that in India it became an

element in the set of beliefs and practices that are familiar to us from the Vedic

religion and Hinduism.
The volume's next offering is an essay by its other editor Karel VAN

KOOIJ. The author attempts to look anew at a familiar and disturbing
iconographie representation of the Hindu goddess Chinnamastä in a specific Kangra
idiom miniature of the eighteenth century. He argues that earlier scholars who

view the piece and others like it as either a merely tantric representation or who

attempt to offer psychoanalytical interpretations of its intimate juxtaposition of
graphic self-mutilation and sexuality have failed to understand the image in its

proper context. Instead, van Kooij claims that the work must be understood in
terms of its context as part of the collection of a reigning monarch who would
have cherished it more as a symbol of victory than as a religious icon. Van

Kooij's arguments, however, are not entirely persuasive and his piece, Hke



976 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

others in the volume seems sometimes to be out of step with more recent trends

in scholarship. Thus, for example, the author summarily dismisses any
consideration of the kind of psychoanalytic or even merely psychological
interpretation that materials such as this seem to cry out for by asking, "[...] is it
reasonable to apply 'Freudian' or 'Jungian' psychological categories, which

belong to European thought prevailing at the beginning of the twentieth century,
to the mind of people who lived in eighteenth century Kangra, unless of course

it is assumed that these western psychological categories are universal?" (p.

257) Van Kooij declares himself "not inclined to subscribe to this last

assumption." Really, it is astonishing to see this tired old view articulated once

more in a contemporary work. The author also makes much of the "trampling
motif in the painting to support his argument. However, although trampling or
dancing upon a figure is used widely in South Asian iconography to represent
subjugation, not all such representations are connected with actual combat. Van

Kooij selects the example of Bhlma's placing his foot on the head ofthe fallen

Duryodhana in the Mahâbhârata; but Chinnamastä is not trampling the head of
a dead or dying enemy but rather striding upon the bodies of an erotic couple
that is very much alive. Then too, Bhlma's behavior towards the stricken king
Duryodhana is not held up as an appropriate action for a victorious warrior. Not
only does Yudhisthira, as van Kooij notes, hold him back, but, although the

author fails to mention it, Krsna's brother Balaräma appears on the scene in a

rage at Bhlma's act of lèse-majesté ready to kill him. It is only the persuasive

tongue of Krsna himself that finally persuades his brother to spare the

transgressive Pändava hero.

Then too, van Kooij's adduction ofthe various forms of self-mutilation as

forms of sacrifice is interesting here but, in the absence of a sustained argument,
he is not able to make a fully persuasive case that what we have in Chinnamastä

is an example of this complex phenomenon.
The ninth paper in the collection is a rather brief (at seven and a half

pages) communication on the part of Pieter VERHAGEN discussing some
Sanskrit and Tibetan tantric Buddhist mantras whose content appears to call for the

exercise of lethal violence. Verhagen argues that such mantras and dhäranis

may have one of two purposes. The first is an apotropaic purpose to free the

practitioner from fear of bodily harm. The second he describes as a soteriological

purpose. Here the practitioner and even in some cases the victim of ritual
violence accompanying the recitation of the mantra receive spiritual benefit, the

former from the praxis and the latter through having their bodies destroyed and

"their mindstreams exalted to the state of complete liberation." (p. 281)



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 977

The volume's tenth paper authored by Jos GOMMANS attempts to draw

some rather broad distinctions between warfare and political violence as practiced

in Europe and South Asia between c. 1100 and 1800 CE. Gommans

centers his arguments around an anecdote in which Abu'l Hasan, the last ruler
of Golconda, was deeply disturbed by a Dutch painting of a cavalry battle

(reproduced in the plates). The piece raises a number of interesting points but,

as its use of this anecdote foreshadows, its thrust is compromised by a sort of a-

historical essentialism reminiscent of the old spiritual East-secular West cliche.

Thus, for example, after referring to the "Christian separation between the

earthly domain of man and the heavenly domain of God," (p. 304) Gommans

continues, "In South Asia, however, the situation was different since the

transcendental world continued to play an active part in this world which

deprived earthly power from possessing ultimate meaning it itself. The ultimate
aim for both Brahmins and kings was not earthly power but eternal salvation

[...]" (pp. 304-5)
Gommans makes similarly sweeping generalizations about the supposedly

different aims and nature of warfare in Europe and South Asia basing his argument

on the alleged existence, in the latter area, of a "nomadic frontier" and

making little if any effort to distinguish among specific times and places in

either region.
The eleventh contribution to the volume is an essay by Victor VAN BIJLERT

on nationalism and violence in colonial India during the three decades from
1880-1910. This piece provides a useful discussion ofthe tensions that arose

during the formative period of the nationalist struggle in India between figures
such as Tagore, who argued for a program of social reform as a way of moving
the Indian people gradually towards self rule, and those who, inspired by
Bankimchandra Chatterjee's famous novel Anandamath, developed a religious-
romantic ideology that called for revolutionary violence as the proper path to

India's freedom. Of particular interest is van Bijlert's discussion ofthe thought
and writings of Aurobindo Ghose, who famously bridged this gap in mutating,
as it were, from a position aligned with the violent revolutionaries to that of a

peaceful advocate of transcendental spirituality. The author concludes by noting
that the problem of violence in the articulation of nationalism by no means

ended with independence but continues in what he calls the "Janus-face" of the

nation-state which on the one hand promises to protect its citizens from violence

while on the other it claims a monopoly on the use of violence to create and

protect itself.
These conclusions are in and of themselves not very original and the piece

can also be faulted for its excessively narrow focus. After promising, in its title,



978 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

a discussion of violence in "colonial India," the author focuses almost entirely
on a few actors in Bengal. The issues he raises were, in this same time period,

being fiercely debated throughout India, especially in and around the founders

of the Indian National Congress in Maharashtra, where the tensions between the

moderates and "extremists" were most intense. It is strange therefore and somewhat

regrettable that in a paper on this theme we find little or no mention of
such towering figures as Tilak and Gandhi and the roots of religious nationalism
in western India.

The views of Tilak on violence and its justifications are, however,
addressed in the next and final essay in the collection, Theo DAMSTEEGT's paper
entitled "Violent Heroines: Ajneya and Violence—Revisited." Here the author

attempts, not entirely convincingly, to historicize the Socialist Hindi poet and

short-story writer S. H. Vatsyayan's (pen name Ajneya) portrayal of violent

revolutionary women in a number of his works of fiction. Damsteegt focuses

particularly on the characterization of the revolutionary heroine of Ajneya's
short story "Vipathgä" (published in the early 1930's) a woman whom he

classifies as a heroic woman or vlrämganä. In the story, which incidentally
seems to owe as much of its central plot to the opera Tosca as to historical
incidents in revolutionary Russia, a woman has killed a Czarist police official in
the course of freeing an arrested comrade. Damsteegt's discussion ofthe literary
and ideological sources of this and related stories of Ajneya, in which he refers

to historical figures such as the Rani of Jhansi, fictional works such as Bankim's
Anandamath, and of course Tilak's Srïmadbhagavadgïtarahasya, is interesting
and well informed. The essay, however, seems to lose its focus in its efforts to

venture into a kind of nebulous psychologizing and an elaborate although far

from persuasive attempt to calibrate the extent to which Ajneya's audience

would have regarded his stories as fictional or non-fictional. The various
"referential signals" Damsteegt marshals in this effort such as "real localities" and

"authentic" sounding names for fictional characters, are widely shared with the

vast majority of fiction worldwide and this discussion hardly advances the

author's thesis. In the end, Damsteegt points out a number of rationales for

acceptable (i.e., socially progressive) violence that are shared by Tilak and

Ajneya while at the same time rightly noting that the latter's ideology is rooted

in Socialism, while the former's derives from the ideals of karmayoga and

lokasamgraha as articulated in the Bhagavad Gîta. He concludes that although

Ajneya does refer to the Gîta and "implicitly" to Tilak's commentary on it, a

direct link between the two writers would "seem unlikely".
In conclusion, it is fair to say that this volume, despite the rather diverse

nature of its contents and the differing approaches taken to the various issues its



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 979

authors address, presents a timely and interesting insight into contemporary
European scholarship on the themes of violence and the rationalizations and

sacralization to which it has been subjected in ancient, medieval and modern
South Asia. Although one cannot agree with all of the arguments of all of its

contributors, this is certainly a volume that will excite the interest and stimulate
the thinking of Indological scholars on these important issues.

The volume, Hke all those published by Brill is handsomely produced (and

accordingly priced) with a number of nicely reproduced plates, several of them
in full color. In general the writing and the editing is of a fairly high quality.
This is all the more impressive in light of the fact that most if not all of the

authors are probably not native speakers of English. On the other hand there are

a number of misspellings and infelicities of grammar and usage that, in a

volume of this quality, should have been caught by a competent copy editor.

Robert P. Goldman

Phönixbaum: Moderne taiwanesische Lyrik. Herausgegeben von Tienchi Mar-
tin-Liao und Ricarda Daberkow. Bearbeitung Christiane Hammer. Bochum:

Projekt-Verlag, 2000. (Arcus-Chinatexte des Richard-Wilhelm-Übersetzungszentrums

Bochum; Bd.19) 408 S. ISBN 3-89733-058-X.

Formosa - Die Wunderschöne - diesen Namen gaben anfangs des siebzehnten

Jahrhunderts westliche Kolonisatoren, die Portugiesen, dem heutigen Taiwan.
Im Jahre 1680 wurde die Insel von den Chinesen erobert, und die Urbevölkerung

geriet unter die Dominanz chinesischer Sprache und Kultur. Dieser

Zusammenhang mit dem Festland erfuhr eine Zäsur durch die fünfzigjährige
Kolonialherrschaft der Japaner (1895-1945); die Bevölkerung war gezwungen,
sich der japanischen Sprache zu bedienen. Der nun nach dem Zweiten Weltkrieg
widergewonnene Kontakt mit dem Festland hinterliess ebenfalls seine Spuren,
im Besonderen durch die Umstellung auf die neue Staatssprache, auf das

Hochchinesisch. Weitere Probleme ergaben sich aus der politischen Lage unter der

jahrelangen Regierung von Chiang Kaishek beziehungsweisse der Guomindang

(KMT).
Schon diese wenigen Hinweise auf die staatspolitische Situation in der

zweiten Hälfte des zwanzigsten Jahrhunderts erklären die breite Palette an

literarischen Themen, sowohl in der Prosa wie in der Lyrik. Im Nachwort der

vorliegenden Anthologie Phönixbaum schildert die Herausgeberin Tienchi
Martin-Liao die literarische Szene im Allgemeinen und im Einzelnen die

Strömungen in der modernen Lyrik.



980 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

Phönix, der mythische Vogel, der sich selbst verbrennt und aus der Asche

neu aufsteigt - Symbol des sich erneuernden Lebens - drückt sich beispielsweise

in einem Gedicht des Ureinwohners Mo Naneng (geb. 1956) mit dem

Titel "Lebewohl, Regenbogen" aus: "Lebewohl, Regenbogen / Seufze nicht,
weil ich deine bunten Farben übersehe / angesichts der Unberechenbarkeit von
Gut und Böse / Verlor ich zwar erhabene Schönheit / Erlangte jedoch
bodenständiges Schwarzweiss."

Mit diesem Fünfzeiler beschliessen die Herausgeber die Übersicht über das

moderne lyrische Schaffen. Interessant ist der Vergleich mit dem zweistrophigen

Gedicht am Anfang der Anthologie von Tan Zihao (1912-1963), einem

Festlandchinesen. "Suchen // Die Sonne, die im Ozean versinkt / Ist tragisch wie
das Seufzen eines Helden / Ein Stern zieht vorbei / Zum fernen Horizont // Der
nächtliche Meereswind / Hat gelbe Erde aufgewirbelt / In unendlicher Nacht /
Hat eine kühne, grosse Seele / Sich rittlings auf das schnelle Pferd der Zeit
geschwungen."

Dem Regenbogen gleich ist die Sonne, die im Ozean versinkt; tragisch wie
das Seufzen eines Helden empfindet der Dichter den Sonnenuntergang. Und
dennoch: Eine kühne Seele hat sich auf das schnelle Pferd der Zeit
geschwungen. Im Regenbogengedicht geht die erhabene Schönheit der Farben

verloren. Aber Neues entsteht, das bodenständige Schwarzweiss, ein neuer
Heimatboden.

Das Bild eines Bogens zwischen Festland und Insel, einer imaginären
Brücke, die Zeit und Raum und Ethnien verbindet verbindet, stellt sich während
der Lektüre des Sammelbandes immer wieder ein. Den am weitesten gespannten
Bogen schlägt das lange Poem von Li Minyong (geb. 1947) unter dem Titel
"Lektüre eines Gedichts in der Nacht während des Fluges". Schon in der siebten

Zeile heisst es: "Ich las aufmerksam Szymborskas Lyrik / Manche Leute mögen
nur ganz normale Gedichte / Sagte sie <....> Szymborska eine Lyrikerin aus

Polen / Und ich ein Dichter aus Taiwan // Durch die Übersetzung hindurch /

Tauschen wir uns in Gedichten aus <...> Unter einem gewissen kleinen Stern /
Schafft es Szymborska, dass schwere Worte beweglich werden // Im Glänze des

kleinen Steins / Gilt mein Traum einem neuen Staat // Mit den Kräften der

Lyrik / Versuchen wir eine Art Revolution." - Und während des nächtlichen

Flugs gehen Li Minyong auch die Verse einer dahingegangenen Lyrikerin
Taiwans durch den Kopf. Er denkt an das Gedicht von Chen Xiuxi (1921-1999),
worin es heisst: "Vielleicht kann ein Gedicht den Erdball zu Fall bringen /<...>
Vielleicht kann die Ausstrahlung eines Gedichts / Uns Freiheit, Frieden,
gemeinsames Leben und gemeinsames / Gedeihen zu Gehör bringen."



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 981

Dichterischer Sprache eignet menschenverbindene Kraft, das ist die tiefste
Überzeugung des ehemaligen Vorsitzendes des Taiwanesischen PEN-Clubs Li
Minyong. Er war daher auch massgeblich beteiligt an der Auswahl der Autoren
unserer Anthologie. Wenn man die wechselvolle Geschichte der Insel vor
Augen hat, konzentriert man sich vornehmlich auf die Beschäftigung mit
politischen Themen. Da gibt es zum Beispiel die Strophe: "Mein Freund ist

noch immer im Gefängnis / Sein Einhalten der Flügel machte ihn zu einem

wortlosen Standvogel / Er hat die Sprache aufgegeben, auch / Die Erinnerung an

den Meeresspiegel, auch / Die Fähigkeit mit dem Wind zu segeln / Ihm ist es

lieber / Die Schwäche des Landes wiederzukäuen // Mein Freund ist noch
immer im Gefängnis." - Der taiwanstämmige Verfasser Li Kuixian (geb. 1937)

gehört zu den Intellektuellen, die wie Tienchi Martin-Liao ausführt, wissen,
dass schon seit Alters her gegen die Gewehre der Machthaber der Pinsel noch

immer die wirksamste Waffe ist. Li Kuixian gehörte zu der Autorengruppe, die
die KMT Regierung als fremdes Machtorgan verstanden, dem aus der Position
des "Standvogels" die Stirn zu bieten war.

Eine dezidiert politische Note tönt aus dem kämpferischen Geist der

Ureinwohner, oft abschätzig "Bergbewohner" genannt. Als Beispiel das fünf-
strophige Gedicht, wo der Titel und jeweils die erste Zeile lautet: "Wärst du ein

Ureinwohner / ...". Die letzte Strophe bringt das Fazit des Ganzen: "Wärst du

ein Ureinwohner / Und das Schicksal kennte kein Zurück mehr / Bliebe nur
noch eine Überlebenschance - Mit dem Rücken zum Berg: Kampf!" Der Autor
ist der oben erwähnte Mo Naneng.

Thematisch anders, doch in der Gefühlslage seltsam ähnlich berühren den

westlichen Leser Gedichte von Festlandchinesen. Da ist der vierundsiebzigj
ährige Luo Men. Seinem Gedicht mit dem Titel "Als er auf das Grosse Festland
wies" fügt er folgende Anmerkung bei: "Ich erinnere mich nicht mehr, von wem
dieses Foto stammt: Ein Grossvater hatte seinen Enkel ans Meeresufer
mitgenommen und wies auf das Grosse Festland. Es berührte mich so, dass ich dieses

Gedicht schrieb." Die Schlussverse: "Die Augen voller Tränen / Drei Meere
übervoll / Heimat weit hinter der Sicht / Doch den Enkel hört er sagen / Der Ort
ist nah / Zieh'n wir die Küste nur heran / ein Schritt und wir sind oben / Steht

dort nicht schon das alte Vaterhaus."
Die Lyrikerin Wang Rongzhi (geb. 1928), Gattin von Luo Men, findet

Inspiration in der Natur, in den Düften, im frischen Grün, in den Lotosblumen,
in einem Feld aus Wasser, unter mattem Mondlicht und kaltem Sternenlicht.
Alles klingt zusammen in den Versen: "Weit ausgreifend die Melancholie -
Schleier, Schleier / Fremd und nicht sichtbar für einander / Schatten im



982 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

Schatten, Schatten im Wasser / Still die Welt betrachtend und teinahmslos der

Lotos."
Aus einem melancholischen Grundgefühl entstehen die meisten Gedichte

ungeachtet der Herkunft der Autoren. Einige in den Zehner- und Zwanziger-
jahren Geborene schreiben anfänglich in japanischer und später in chinesischer

Sprache. Aus der Übersetzung allein kann das originale Idiom nicht erschlossen

werden. Der Leser nimmt möglicherweise an, wenn er beispielsweise von Chen

Qianwu (geb. 1922) die Verse liest: "Daraufhin / Im zweiten erbitterten Weltkrieg

/ Lebte ich sorglos / Obwohl ich Schütze der Schwerartillerie war." Das

Gedicht entstand zweifellos nach der japanischen Herrschaft. Ob das Original
chinesisch ist? Das Gedicht "Das Fenster" hingegen verbindet die

unvoreingenommene Lektüre mit der japanischen Sprache. Die ersten zwei Strophen
lauten: "Ein Fenster / Es ist meine Einsamkeit / Ist der Einsamkeit Schmuck //

Regen / Regentropfen rinnen am Fensterglas entlang / Des Glases Regenfäden /

Bilden ein dichtes Gitter / Kerkern mich in trübem Käfig ein."
Das Werk des aus Mitteltaiwan stammenden Chen Qianwu zeichnet sich

laut den biographischen Angaben durch Realitätsnähe und Geschichtsbewusstsein

aus. Er war Träger verschiedener Literaturpreise und bekannt als

Übersetzerjapanischer Lyrik. (Zitiert aus der Kurzbiographie am Schluss der Anthologie.)

Das Verzeichnis der Übersetzerinnen und Übersetzer sowie das

QuellenVerzeichnis ebenfalls am Schluss des Bandes.

Die knappen Lebensbeschreibungen der sechsundviertzig Autoren gewähren

eine erste oder auch abschliessende Übersicht über die Repräsentanten der

modernen taiwanesischen Lyrik. Die Zweisprachigkeit der Texte, das Hin- und

Herlesen symbolisiert quasi den Regenbogen von der alten Heimat zur neuen

Heimat, zwischen dem Festland und der Insel. Da entsteht ein Phönix aus der

Asche, dort steigt ein Phönix aus der Asche - sie treffen sich auf dem Phönixbaum.

Elise Guignard

WINDISCH, Ernst: Kleine Schriften. Herausgegeben von Karin Steiner und Jörg

Gegnagel. Stuttgart: Franz Steiner Verlag, 2001, (Glasenapp-Stiftung; Bd. 41)
ISBN 3-515-07120-2.

Dass die Glasenapp-Stiftung sich in ihrer traditionsreichen Reihe nun der kleinen

Schriften von Ernst Windisch angenommen hat, ist sehr zu begrüssen.
Windisch nimmt unter den Indologen seiner Zeit eine einzigartige Position ein: Er
ist der erste systematische Wissenschaftshistoriker ihrer Disziplin. Aber auch



Rezensionen / Comptes rendus / Reviews 983

seine Beiträge, die sich direkt mit indologischen Themen beschäftigen, erlauben

es, ihn unter die Klassiker des Faches einzureihen. Windisch hatte in Leipzig
studiert. Nachdem er in London, Heidelberg und Strassburg tätig gewesen war,
folgte er 1877 seinem Lehrer Hermann Brockhaus im Amt an der Leipziger
Universität. Er hatte nicht nur dessen indologischen Lehrstuhl, sondern auch,

wie dieser vor ihm, für einige Zeit das Rektorat der Universität innegehabt.
Selbst in der grossen thematischen Breite seines Gesamtwerkes folgt er seinem

Lehrer. Windisch hat linguistische, philosophische und literaturgeschichtliche
Gebiete bearbeitet. Hierzu hat er sich mit jinistischen, buddhistischen und
brahmanischen Texten und - ausserhalb der Indologie - mit keltischen Quellen
beschäftigt. Die Vielfalt dieser Themen findet sich auch in der Textauswahl der

Kleinen Schriften wieder. Von seinen linguistischen Arbeiten wurden etwa
"Über die Verbalformen mit dem Charakter R im Arischen, Italischen und
Celtischen" (1887) oder "Über den sprachlichen Charakter des Pali" (1905)
aufgenommen. Unter seinen philosophischen Arbeiten sind "Über brahmanische

Philosophie" (1878), "Über das Nyäyabhäsya" (1888) oder auch seine Herausgabe

und Übersetzung eines grossen Teils von Hemacandras Yogasästra (1874)
enthalten. Aus seinen literatur- und theatergeschichtlichen Arbeiten wurde
natürlich sein vieldiskutierter Vortrag über den griechischen Einfluss im
indischen Drama (1882), aber auch seine Arbeit über die Mrcchakatika (1885), die
einzelne Punkte aus dem Vortrag bestärken sollte, aufgenommen. Auch einige
von Windischs vedischen Studien, mit denen er in Leipzig eine neue
Forschungsrichtung etablierte, fanden Eingang in die Schriftensammlung.

Die unvorteilhafte Kürze des Vorwortes ist leider allgemein in den Bänden
der Glasenapp-Stiftung zu finden und daher den Herausgebern wohl nicht
anzulasten. Man erfährt im Vorwort zwar, dass Windischs abgedruckte Aufsätze "in
vielen Einzelheiten überholt und hauptsächlich von wissenschaftshistorischen
Interesse" sind (S. VIII), eine etwas ausführlichere historische Würdigung seiner

indologischen Leistungen findet sich jedoch nicht. Auch das Sach- und

Namenverzeichnis hätte man sich etwas umfangreicher vorstellen können. Es

wurde - gleichfalls in der Tradition der Kleinen Schriften - sehr kurz gehalten.

Einige Gelehrte, auf die sich Windisch häufig bezieht, etwa A.C. Bumell,
tauchen im Verzeichnis überhaupt nicht auf. Bei anderen Personen wird nur ein

kleiner Teil der Stellen, an denen sie im Text erwähnt werden, referenziert. So

findet sich etwa Kumârila des öfteren in der Schrift über das Nyäyabhäsya
(1888) erwähnt. Im Verzeichnis wird nur auf die Stellen in "Über brahmanische

Philosophie" (1878) verwiesen. Das Verzeichnis der Schriften über Windisch ist
nicht ganz vollständig. So hätte man etwa noch aufführen können: Mehlig,
Johannes: Ernst Windisch. In: Bedeutende Gelehrte in Leipzig, hrsg. von Max



984 Rezensionen / Comptes rendus / Reviews

Steinmetz, Band 1 (Leipzig 1965) S. 63-72. Auch die ausführliche Würdigung
des Werkes von Windisch in: "Progressive Traditionen der Orientalistik an der
Universität Leipzig" =Wissenschaftliche Zeitschrift der Karl-Marx-Universität,
Gesellschafts- und sprachwissenschaftliche Reihe, 28. Jahrg., Heft 1 (1979, S.

50-55 zu Windisch) hätte durchaus eine Erwähnung verdient.

Die editorische Arbeit wurde zufriedenstellend gemeistert. Die Auswahl
der Schriften kann, wie bemerkt, als gelungen bezeichnet werden. In Erwägung
hätte man noch ziehen können, einige von Windischs Rezensionen aufzunehmen.

Zum einen beschäftigen sie sich mit wissenschaftsgeschichtlich relevanten

Auseinandersetzungen, die zum Teil bis heute nachwirken und zum anderen

hätte man hier seinen noblen Stil auch gegenüber abweichenden Meinungen
demonstrieren können. Unermüdlich hat Windisch versucht, in wissenschaftlichen

Auseinandersetzungen gerecht zu bleiben, die Wogen der Auseinandersetzung,

die damals, wie heute auch, leicht ins Persönliche gehen konnten, zu

glätten und auf eine wissenschaftlichsachliche Basis zu stellen. So ist es

bewundernswert, wie Windisch, sowohl in den Rezensionen als auch in seiner

Geschichte der Sanskritphilologie, trotz relativ geringer historischer Distanz,
Urteile über die wissenschaftlichen Leistungen von Indologen fällen konnte, die

zu einem grossen Teil heute noch Gültigkeit haben. Wie sich dem Vorwort
entnehmen lässt, gebührt nicht nur den Herausgebern Dank für die Edition des

Bandes, sondern auch Oskar von Hinüber, der die Wiederaufnahme des

Projektes angeregt hat. Der Vollständigkeit halber hätte allerdings auch Klaus

Mylius einige Dankesworte verdient, der bereits 1990 die Herausgabe der

Kleinen Schriften von Windisch erstmals vorgeschlagen und dem Verlag ein

vollständiges Schriftenverzeichnis und eine Auswahl von Artikeln, die der der

jetzigen Ausgabe in etwa entspricht, vorgelegt hat.

Lars Göhler


	Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

